AJAHN BRAHM

Der Elefant,
der das Glick vergal3

BUBBDHISHIS EHENGES CHICHITEN,
UM FREUDE IN JEDEM MOMENT
ZU FINDEN

Lotos



Der Elefant,
der das Glick vergal3
ZU FINDEN

* B
wmo#w" -
o LM 3

*xlind
L

BUDDHISTISCHE GESCHICHTEN,
UM FREUDE IN JEDEM MOMENT

=
T
<
o
M
=
T
=
<




DAS BUCH

Ajahn Brahm ist nicht nur einer der
beliebtesten  buddhistischen  Lehrer
unserer Zeit — er ist auch ein begnadeter
Geschichtenerzihler. Wie kein Zweiter
versteht er es, die uralten, weisen
Lehren des Buddhismus mit modernen,
lebensnahen Themen zu verkniipfen.

In seinen wundervollen Erzihlungen
treffen wir eine lebensmiide Spinne,
biirokratische Tyrannen, giitige Geister,
erfahren  das Geheimnis einer
gliicklichen Ehe, nehmen an einer
Erleuchtungsshow teil und konnen sogar
eine Gliickslizenz erwerben. Seite fiir
Seite erschliefen sich uns Weisheiten,
die uns helfen, achtsamer zu werden und
uns selbst und unseren Mitmenschen mit



Respekt, Liebe und Toleranz zu
begegnen.

DER AUTOR

Ajahn Brahm, geboren 1951 als Peter
Betts in London, studierte theoretische
Physik an der Universitit von
Cambridge und ist seit mehr als 30
Jahren buddhistischer Monch. Neun
Jahre lang lebte, studierte und meditierte
er in einem thaildndischen Waldkloster
unter dem Ehrwiirdigen Meister Ajahn
Chah. Heute ist Ajahn Brahm Abt des
Bodhinyana-Klosters in Westaustralien
und einer der beliebtesten und
bekanntesten  buddhistischen  Lehrer
unserer Zeit. Sein Buch Die Kuh, die



weinte wurde weltweit zum Bestseller.



AJAHN BRAHM

Der Elefant, der das Gliick
vergal

BUDDHISTISCHE GESCHICHTEN, UM FREUDE
IN JEDEM MOMENT ZU FINDEN

Aus dem Englischen Ubertragen
von Karin Weingart

Lotos



Die amerikanische Originalausgabe erschien 2014
unter dem Titel »Don’t Worry, Be Grumpy«
im Verlag Wisdom Publications, Boston,

Massachusetts, USA.

Lotos Verlag
Lotos ist ein Verlag der Verlagsgruppe Random House
GmbH.

e-ISBN 978-3-641-15259-8

Erste Auflage 2015

Copyright © 2014 by Buddhist Society of Western
Australia

Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 2015

by Lotos Verlag, Minchen,
in der Verlagsgruppe Random House GmbH
Alle Rechte sind vorbehalten.
Redaktion: Kristof Kurz
Einbandgestaltung: Christine Klell, Wien,
unter Verwendung eines Motivs von Aliaksei
Herstellung: Helga Schérnig
Satz: Leingartner, Nabburg



www.ansata-integral-lotos.de



http://www.ansata-integral-lotos.de

INHALT
VORWORT

DER BEHALTER UND DIE INHALTE
WAS WIR WIRKLICH WOLLEN

OH SHIT!

PO-SITIVE VERSTARKUNG

DER POLITIKER IM BRUNNENSCHACHT
KAMELFRESSE

DER GESPRUNGENE BECHER

DIE FABEL VON DEN ZWEI




HUHNERBAUERN
IHR FOTOALBUM
DIE LOSCHTASTE DRUCKEN

GUT? SCHLECHT? WER WEISS DAS
SCHON?

DER TAXIFAHRER, DER SICH VERFUHR
KRIMINELLE GIBT ES NICHT

DAS STIGMA PSYCHISCHER
ERKRANKUNGEN

DIE ERLAUBNIS ZU STERBEN
EIN BUDDHISTISCHER WITZ
ALTE MONCHE LUGEN NICHT
DER WICHTIGSTE FINGER
DIE ANGST BESCHREIBEN




EIN KUSSCHEN — UND ALLES IST WIEDER
GUT

DAS TSUNAMI-KROKODIL
SCHATZ, WO SIND DIE KINDER?
DIE MAUSEFALLE

WIE MAN EIN LOB ANNIMMT

DIE FUNFZEHN-SEKUNDEN-REGEL
DIE SANDWICH-METHODE

AM BESTEN 70 PROZENT

SCHRAUBEN SIE IHRE ERWARTUNGEN
RUNTER

DREI MEINER UNVERGESSLICHSTEN
FEHLLEISTUNGEN

DIE LETZTE FRAGE




DIE VORTEILE, DIE ES HAT, BEI EINER
FLUGZEUGEXPLOSION UMS LEBEN ZU
KOMMEN

SOLL ICH ODER SOLL ICH NICHT?
FRAGEN SIE DEN HUND

SICH KUMMERN, NICHT HEILEN
MILCH UND KEKSE

DIE SCHULDGEFUHLE DES
KLINKENPUTZERS

DIE TRAURIGE GESCHICHTE VON DER
LEBENSMUDEN SPINNE

DAS GEHEIMNIS EINER GLUCKLICHEN
EHE

GESEGNETES WASSER
DIE GEFAHREN DER TRUNKENHEIT AM




STEUER

HEILIGE SCHEISSE

DIE URSPRUNGE DES MATERIALISMUS
KIT-CAT

EIN HUNDERETREAT

EINE WUNDERBARE GESCHICHTE VOM
UBERNATURLICHEN

MEINE REISE IN DEN HIMALAJA
JEMAND SIEHT DICH IMMER

WIE EIN SCHULER LERNTE, UBER
BELEIDIGUNGEN ZU LACHEN

VON DEN EXPERTEN LERNEN

ANDEREN ETWAS ZU GEBEN
UBERWINDET DEPRESSIONEN




DAS TIEFE LOCH

WANN DARF MAN DIE UNWAHRHEIT
SAGEN?

WARUM WIR LUGEN

DIE AFFEN UND DER AFFENGEIST
LASST DIE BANANE LOS

MAMI, ICH GEHE

HINTERM HORIZONT

DER ERSCHROCKENE WASSERBUFFEL

DER FALL DER VERSCHWUNDENEN
HARLEY

AUF DEM FENSTERSIMS

DAS REGAL IM WOHNZIMMER MEINER
MUTTER




DIE KATZE

DER GENERAL MIT DEN
DISZIPLINIERTESTEN SOLDATEN

DIE MACHT DER FREUNDIN
JEDEN MORGEN ZWANZIG PUSH-UPS

DIE WEISHEIT EINES BAUCHLEINS

DIE URSACHE VON STRESS

EIN HALBES BLATT PAPIER

GLUCK GEHABT!

DEN HASSLICHEN FROSCH KUSSEN

WIE MAN NICHT BETEN SOLLTE

DER NACHSTE WINTER

DER ELEFANT, DER DAS GLUCK VERGASS
STIMMEN HOREN




GEGEN JEDE WAHRSCHEINLICHKEIT
DAS WUNDER

EINE GOTTLICHE INTERVENTION
DER ALLESWISSER

DIE GESCHICHTE VON DEN ZWEI
MANGOBAUMEN

WIE MAN IN DEN GENUSS EINER MANGO
KOMMT

VERBOTENE FRUCHTE

DER TYRANN

BUROKRATISCHE TYRANNEN
TYRANNETI IN DER VORSTANDSETAGE
ICH BIN NICHT GUT GENUG

ICH WAR SCHON IMMER GUT GENUG




DER ANRUFBEANTWORTER

SIE HABEN DAS RECHT, NICHT GLUCKLICH
ZU SEIN

DIE GLUCKSLIZENZ

WIE HOCH IST IHR (MARKT-)WERT?
DIE MACHT DER STILLE

INNERE STILLE

WOHLTONENDES SCHNARCHEN

DIE ZWISCHENMOMENTE

MENSCHENWESEN ODER
MENSCHENGEHER?

DON'T WORRY, BE HOPEY!
GAST, NICHT EIGENTUMER
NICHT NUR ACHTSAM, SONDERN GUTIG




ACHTSAM
DER WOHLMEINENDE GELDAUTOMAT
GUTIGE ACHTSAMKEIT UND STILLE
KEINE ANGST

DER SARG

GUTIGE GEISTER

DER SCHOTTISCHE NEBEL
VERBEUGEN

DER GOTTESBEGRIFF IM BUDDHISMUS
DIE ERLEUCHTUNGSSHOW

DIE SPEISEKARTE

LIZENZ ZUM GLUCKLICHSEIN
UBER DEN AUTOR




VORWORT

Bananen haben etwas sehr
Tiefgriindiges. Sie sind so alltiglich,
dass wir meinen, nichts an thnen sei uns
unbekannt. Dabei wissen wir nicht
einmal, wie man sie richtig schilt! Die
meisten fangen damit ndmlich am Stiel
an. Affen dagegen, zweifellos die
Experten in Sachen Banane, halten die
Frucht am Stiel und schélen sie von der
anderen Seite her ab. Versuchen Sie es
ruhig einmal, und Sie werden feststellen,
dass es nach der »Affenmethode« viel



leichter geht.

So dhnlich ist es auch mit den
meditierenden buddhistischen Monchen
und Nonnen. Sie sind Experten darin,
den Geist von der Schale all der
Schwierigkeiten, die ihn umgeben, zu
befreien. Deshalb mochte ich Sie
herzlich einladen, im Umgang mit den
Problemen des Lebens einmal die
»Monchsmethode« auszuprobieren. So
wird das Leben viel leichter, ganz
dhnlich wie das Bananenschilen.



DER BEHALTER UND DIE INHALTE

Vor einigen Jahren kam es zu wiitenden
Protesten, nachdem ein Wairter 1in
Guantanamo Bay beschuldigt wurde, ein
heiliges Buch genommen und die Toilette
hinuntergespiilt zu haben.

Am néchsten Tag erhielt ich den Anruf
eines Lokalreporters, der einen Artikel
tiber den Skandal schreiben wollte und
dafiir =~ Vertretern aller  groBeren
Religionen Australiens die Frage stellte,
die er auch an mich richtete:

»Ajahn Brahm, was wiirden Sie tun,



wenn jemand ein heiliges Buch des
Buddhismus nehmen und es /hre Toilette
runterspiilen wiirde?«

Ohne zu zogern antwortete ich: »Sir,
wenn jemand ein heiliges Buch des
Buddhismus nehmen und es meine
Toilette runterspiilen wiirde, wiirde ich
als Erstes den Klempner anrufen!«

Der Reporter schiittete sich schier aus
vor Lachen. Als er sich einigermallen
gefasst hatte, meinte er, das sei die erste
verniinftige Antwort gewesen, die er
bislang erhalten habe.

Dann sprach ich weiter.

Ich erklarte ihm, dass man vielleicht
Buddhastatuen in die Luft jagen,
buddhistische Tempel niederbrennen



oder sogar buddhistische Monche und
Nonnen toten konne — all das ja. Dass
aber jemand den Buddhismus zerstort,
wiirde ich nie zulassen. Spiilen Sie
meinetwegen eines unserer heiligen
Biicher das Klo hinunter; aber ich werde
niemals zulassen, dass sie das auch mit
VersOhnlichkeit, Friedfertigkeit und
Mitgefiihl machen.

Das Buch ist nicht die Religion.
Ebenso wenig wie die Statue oder das
Bauwerk. Das sind nur die »Behilter«.

Was lehrt uns das Buch? Wofiir steht
die Statue? Welche Eigenschaften sollen
die Geistlichen verkorpern? Das sind
die »Inhalte«.

Wenn uns der Unterschied zwischen



den Behéltern und ihrem Inhalt bewusst
ist, bleibt der Inhalt, auch wenn der
Behilter zerstort wird.

Biicher kénmnen wir wieder drucken,
wir konnen neue Tempel und Statuen
errichten und sogar neue Monche und
Nonnen ausbilden. Wenn wir aber der
Liebe zu anderen und uns selbst verlustig
gehen und Gewalt an ihre Stelle tritt,
dann wird die ganze Religion die
Toilette hinuntergespiilt.

WAS WIR WIRKLICH WOLLEN
Eines Morgens wachte der Abt sehr friih



auf. Was noch nicht weiter ungewohnlich
war. Geweckt aber hatten ihn Gerdusche
aus dem nahen Schreinraum. Schritte.
Und das war tatsdchlich ungewdohnlich,
denn um diese Zeit libten die meisten
seiner Monche gewohnlich einen ganz
besonderen Gesang (»Schnarch ...«).
Also ging er nachschauen.

Im Dunkeln nahm er die Silhouette
einer vermummten Gestalt wahr. Ein
Einbrecher.

»Was mochtest du denn, mein
Freund?«, fragte der Abt liebenswiirdig.

»Riick den Schliissel Zur
Spendenbiichse raus, Penner«, schrie der
Einbrecher und fuchtelte mit einem
langen, scharfen Messer herum.



Der Abt sah die Wafte, hatte aber keine
Angst. Das Einzige, was er empfand,
war Mitgefiihl flir den jungen Mann.

»Aber sicher«, sagte er und hdndigte
thm den Schliissel aus.

Wihrend der Einbrecher mit hektischen
Bewegungen das Geld aus der
Spendenbiichse nahm, bemerkte der Abt,
dass der Mann eine zerrissene Jacke trug
und sein  Gesicht bleich und
ausgemergelt war.

»Mein lieber Junge, wann hast du denn
das letzte Mal etwas gegessen?«

»Schnauze!«, bellte 1thn der Einbrecher
an.

»Im Schrank da sind Lebensmittel.
Bedien dich.«



Verwirrt hielt der Einbrecher inne. Die
Sorge des Abts um sein Wohlergehen
brachte 1ihn vollig  durcheinander.
Sicherheitshalber hielt er das Messer
weiterhin auf den Abt gerichtet, wiahrend
er sich mit der anderen Hand eilig das
Geld aus der Spendenbiichse und
Lebensmittel aus dem Schrank in die
Taschen stopfte.

»Und wenn du die Bullen rufst,
dann ...«, schrie er.

»Warum sollte ich denn die Polizei
alarmieren?«, fragte der Abt gelassen.
»Die Spenden sind doch gerade dafiir
da, armen Menschen wie dir zu helfen.
Und das Essen habe ich dir selbst
angeboten. Was solltest du also



gestohlen haben? Geh in Frieden.«

Am nichsten Tag berichtete der Abt
den Monchen und Laien seines Klosters
von dem Vorfall. Alle waren sehr stolz
auf ihn.

Ein paar Tage spéter erfuhr der Abt aus
der Zeitung, dass der Einbrecher erneut
auf frischer Tat ertappt worden war.
Diesmal hatte man ihn gefasst und zu
einer zehnjdhrigen Haftstrafe verurteilt.

Fast genau zehn Jahre spater wurde der
Abt wieder sehr friih am Morgen von
Schritten im Schreinraum geweckt. Er
stand auf, um nachzusehen, und ja, Sie
haben richtig geraten: Da stand derselbe
Einbrecher, um zehn Jahre gealtert,
wieder mit einem scharfen Messer neben



der Spendenbiichse.

»Erinnerst du dich an mich?«, riefer.

»Aber ja«, seufzte der Abt und griff in
seine Tasche. »Hier ist der Schliissel.«

Da lachelte der Einbrecher, senkte das
Messer und sagte freundlich: »Bitte,
legen Sie den Schliissel weg. In all der
langen Zeit musste ich immer wieder an
Sie denken. In meinem ganzen Leben
waren Sie der einzige Mensch, der je
nett zu mir war und der sich wirklich fiir
mich interessiert hat. Ja, ich bin
tatsdchlich wieder hergekommen, um
etwas zu klauen. Aber mir ist klar
geworden, dass ich beim letzten Mal das
Falsche mitgenommen habe. Diesmal bin
ich auf etwas anderes aus: auf das



Geheimnis Threr Giite und Ihres inneren
Friedens. Aber im Grunde wollte ich
das wohl auch damals schon. Also
hdandigen Sie mir bitte den Schliissel zu
Ihrem Mitgefiihl aus und nehmen Sie
mich als Thren Schiiler an.«

Bald darauf wurde aus dem Einbrecher
ein Monch. Und der Reichtum, den er
binnen Kurzem erwarb, iiberstieg seine
wildesten Trdume. Nicht, was Geld
betraf, sondern in punkto Giite und
innerem Frieden. Das ist es, was wir in
Wirklichkeit alle wollen. Und es ist so

glinstig!



OH SHIT!

Auf einer Vortragsreise in Nordamerika
sprach ich einst iiber die folgende
inspirierende Metapher:

Wenn ihr mal in einen Hundehaufen
tretet, dann werdet nicht sauer und
streift euch die Schuhe ab, sondern
ldchelt und geht einfach nach Hause in
den Garten. Dort konnt ihr euch die
Hundescheifse unter dem Apfelbaum
von der Sohle kratzen. Im ndchsten
Jahr werdet ihr dann mehr, saftigere
und siiflere Apfel ernten als je zuvor.
Doch beim Biss in diese herrlichen
Friichte diirft ihr nie vergessen, dass
das, was ihr da zu euch nehmt, in



Wirklichkeit Hundekot ist. Nur dass sie
sich in der Zwischenzeit in siife,
saftige Apfel verwandelt hat.

Ganz dhnlich ist es mit Lebenskrisen.
Auch da tretet ihr sozusagen in einen
Hundehaufen. Und  statt  sauer,
verbittert oder depressiv zu werden,
nehmt ihr ihn mit nach Hause und
vergrabt ihn in eurem Herzen. Nicht
lang, und ihr werdet weiser und
mitfiihlender sein. Aber vergesst nicht:
Worum handelt es sich bei all dieser
saftigen Weisheit und siiffen Liebe in
Wirklichkeit? Nur um den verwandelten
Hundehaufen des Lebens.

Einige Stunden nachdem ich meinem



Publikum diesen groBartigen Ratschlag
erteilt hatte, bin ich auf einer Raststitte
tatsichlich in einen Hundehaufen
getreten. Und mein Fahrer, der die
brillante Metapher ebenfalls gehort
hatte, war nicht bereit, mich wieder ins
Auto zu lassen, bevor ich mir nicht auch
noch die letzte Spur von der Sandale
gekratzt hatte. Mein schones
Hundehaufen-Gleichnis  schien  1hm
buchstiblich am  A...llerwertesten
vorbeizugehen. Tja, so ist das heute
eben. Die meisten Leute Ieben fernab der
Natur in kleinen Wohnungen und haben
keinen Garten mehr, in dem sie Mist in
Obst verwandeln konnen.



PO-SITIVE VERSTARKUNG

Im weiteren Verlauf meines
Nordamerikabesuchs erfuhr ich dann
auch, wo der Hundehaufen auf der
Raststétte wahrscheinlich hergekommen
war. Es gab da ndmlich einen gewieften
Unternehmer, der sich mit
Reinlichkeitstraining fir in
Stadtwohnungen gehaltene Hunde eine
goldene Nase verdiente.

Jeder, der einmal einen Welpen hatte,
weil, wie mithsam es ist, thn davon
abzuhalten, sich auf der teuren
Auslegware zu erleichtern. Und dieser



Unternehmer garantierte nun, jeden Hund
innerhalb von drei Tagen stubenrein zu
machen, sodass er seine Geschéfte nur
noch draullen verrichtete. Dazu bediente
er sich der positiven Verstirkung,

Er oder einer seiner Mitarbeiter fiihrte
den Hund auf der Stralle zu einem Baum
oder kleinen Rasenstiick und wartete, bis
das Tier sich entleert hatte. Dann gab er
entziickte Schreie von sich, machte
Luftspriinge, reckte begeistert die Faust,
fiihrte ein Freudentinzchen auf und
stimmte eine frohliche Melodie an.
Manchmal schlug der Trainer sogar ein
Rad. Kurzum, er legte allerhochsten
Enthusiasmus an den Tag und feierte die
Exkremente des Hundes mit einem Elan,



der seinesgleichen suchte. Und es
funktionierte! Der Hund spiirte, dass er
da jemanden sehr, sehr gliicklich
gemacht hatte. Und innerhalb von drei
Tagen verrichtete er sein Geschift nur
noch drauflen. So gut wirkt die positive
Verstiarkung selbst bei Tieren.

Mit der Zeit kam der Hundetrainer
allerdings in Schwierigkeiten. Einige
seiner Klienten nahmen ndmlich mit
ithrem Hund zusammen in aller Ruhe auf
dem Sofa Platz, um sich im Fernsehen
ein Spiel anzuschauen, American
Football oder Fullball. Aber dann
erzielte  ithre = Mannschaft  einen
spektakuldren Touchdown
beziehungsweise ein sensationelles Tor.



Herrchen sprang vom Sofa auf, machte
Luftspriinge, reckte begeistert die Faust,
fiihrte ein Freudentinzchen auf und
stimmte eine frohliche Melodie an. Und
nun raten Sie mal, was der Hund tat ...

DER POLITIKER IM
BRUNNENSCHACHT

Manchmal kommt es aber auch vor, dass
man nicht in den Dreck tritt, sondern
damit beworfen wird. Was Sie in einem
solchen Fall tun konnen, erfahren Sie aus
der folgenden Geschichte.

FEin bekannter Politiker von



zweifelhaftem Ruf ging einmal im Wald
spazieren und fiel dabei unversehens in
einen verwahrlosten Brunnenschacht.
Gliicklicherweise enthielt dieser kein
Wasser und der Schiddel des Politikers
war dick genug, dass er keine
Verletzungen davontrug. Die Tiefe des
Schachts allerdings stellte ein Problem
dar. Aus eigener Kraft konnte sich der
Politiker nicht daraus befreien. Also rief
er um Hilfe. Nun wird man ja nach
langerem lauten Schreien in aller Regel
bald heiser. Da es sich aber um einen
Berufspolitiker mit jahrelanger
Erfahrung handelte, nahm er nach drei
Stunden erst so richtig Fahrt auf.
Irgendwann kam ein Bauer vorbei, der



den Liarm horte und den Politiker auf
dem Grund des Schachts entdeckte.

»Hilf mir«, verlangte dieser.

Der Bauer, der ihn gleich erkannt hatte,
entgegnete: »Kommt ja gar nicht
infrage.«

Der Bauer hasste Politiker und ganz
besonders so aalglatte und schmierige
wie diesen. AuBlerdem hatte er den
Schacht, der eine Gefahr fir die
Sicherheit darstellte, schon lange
zuschiitten wollen. Also holte er sich
einen Spaten und fing an, Erde in den
Schacht zu schaufeln. Er wiirde zwei
Fliegen mit einer Klappe schlagen: den
Politiker verscharren und bei der
Gelegenheit gleich noch den Schacht



auffiillen.

Als der Politiker merkte, dass er mit
Dreck beworfen wurde, war das fiir ihn
zundchst einmal nichts Neues. Doch dann
dammerte 1thm, dass der Bauer vorhatte,
ihn bei lebendigem Leib zu begraben,
und sein Gebriill nahm eine Qualitét an,
die er normalerweise nur In
Wahlkampfzeiten an den Tag legte.

»lch verspreche, deine Steuern zu
senken! Garantiere, die Zuschiisse fiir
die Bauern zu erhohen! Deine Kiihe
bekommen eine kostenlose
Krankenversicherung! Vertrau mir!«

Bei den Worten » Vertrau mir« erhohte
der Bauer das Tempo, mit dem er die
Erde in den Schacht schaufelte. Der



Politiker schrie immer verzweifelter.
Dann verstummte er.

Da der Bauer dachte, er hitte den
Politiker erfolgreich begraben, begann
er ectwas langsamer zu arbeiten.
Trotzdem war er noch zu beschéftigt, um
die Haarstrahne wahrzunehmen, die am
oberen Rand des Schachts herausguckte.
Wihrend er 1mmer weiterschaufelte,
tauchte eine vollstindige Frisur auf. Und
als er schlieBlich noch ein bisschen
mehr Dreck in den Schacht schiittete, sah
er den ganzen Kopf des Politikers. Mit
einem Licheln auf dem Gesicht. Jetzt
war der Bauer zu schockiert, um noch
weiterschaufeln zu konnen.

Der Politiker hatte beschlossen, nicht



langer dariiber zu lamentieren, dass er
mit Dreck beworfen wurde. Stattdessen
hatte er die Erde genommen und sie sich
unter die Fiile gepackt. Und mit jeder
Schaufel, die auf ihn niederging, stand er
ein paar Zentimeter hoher. Schlief3lich
war er in der Lage, miihelos aus dem
Schacht herauszuklettern und sich bei
dem Bauern spiter mit Besuchen der
Gesundheits- und Steuerbehorden zu
revanchieren.

Und die Moral von der Geschicht’:
Wenn das Leben Sie mit Dreck bewirtt,
dann schiitteln Sie ihn ab und treten Sie
ithn ordentlich fest. Auf diese Weise
werden Sie — buchstiblich — eine immer
hohere Position einnehmen.



KAMELFRESSE

Hin und wieder werden sich die Leute
tiber Sie érgern. Selbst Thre Lieben.
Manche Leute argern sich mitunter sogar
iiber den Buddha! Was Sie tun konnen,
wenn Sie den Zorn einer anderen Person
auf sich gezogen haben? Die Antwort
findet sich in der folgenden Geschichte.

Ein Mann genoss einmal einen freien
Nachmittag zu Hause, als seiner Frau,
die gerade das Abendessen vorbereitete,
auffiel, dass ihr die Eier ausgegangen
waren.

»Schatz«, sagte sie zu thm, »wiirde es



dir etwas ausmachen, auf den Markt zu
gehen und mir ein paar FEier zu
besorgen?«

»Klar, mach ich«, sagte er bereitwillig.

Der Mann war noch nie auf dem Markt
gewesen. Also driickte thm seine Frau
etwas Geld sowie einen Einkaufskorb in
die Hand und erklédrte ihm den Weg zum
Eierstand, der sich mitten auf dem
Marktgelande befand.

Kaum hatte der Mann den Markt
betreten, kam ein junger Bursche direkt
auf 1thn zu und rief laut: »Hey,
Kamelfresse!«

»Wie bitte?«, gab der Mann zuriick.
»Wen nennst du hier »Kamelfresse«?«

Das stachelte den Burschen aber erst



recht an, sodass er den Mann noch
aggressiver beschimpfte. »Hey,
Arschgesicht! Hast heute Morgen wohl
mit Affenpisse gegurgelt? Du stinkst ja
fiirchterlich!«

In aller Offentlichkeit, mitten auf dem
Markt, derart derb angebriillt zu werden,
war schlimm fiir den Mann. Er hatte
doch gar nichts getan. Das Ganze wurde
ithm schlieBlich so peinlich, dass er
voller Arger kehrtmachte und den Markt
so schnell er konnte verlieB3.

»Du bist ja schon zuriick«, sagte seine
Frau, als er wieder zu Hause war. »Hast
du die Eier?«

»Nein«, schnaubte der Mann. »Und
schick mich blo3 nie wieder zu diesen



unkultivierten, ekligen, unerzogenen
Leuten auf diesem Rattenloch von
Markt!«

Nun besteht das Geheimnis einer
langjahrigen Ehe ja darin, dass beide
wissen, wie man den Partner nach einem
unangenehmen Erlebnis beschwichtigen
kann. Also sprach die Frau ithrem Mann
gut zu und umsorgte ihn, bis er sich
wieder einigermallen beruhigt hatte.
Dann fragte sie ihn, wie der Bursche,
der ihn so aufgebracht hatte, denn
ausgesehen habe.

Der Mann verzog das Gesicht zu einer
Grimasse und versuchte sich zwischen
neuerlichen  Kundgebungen hdochster
Emporung an einer Beschreibung des



Jungen.

»Ach, derl«, sagte seine Frau und
versuchte ein Grinsen zu unterdriicken.
»Das macht der mit jedem. WeiB3t du, als
Kind ist er mal auf den Kopf gefallen.
Dabei hat er einen Hirnschaden erlitten
und fiihrt sich seither immer so auf. So
ein armer Kerl! Konnte nicht zur Schule
gehen! Konnte keine Freunde finden, von
einem Job ganz zu schweigen, und die
Maidchen interessieren sich auch nicht
fiir thn. Eine Familie wird er deshalb
wohl auch nie griinden konnen. Verriickt
ist er, dieser bedauernswerte Junge. Er
beleidigt jeden so wie dich. Das darfst
du nicht personlich nehmen.«

Als ihr Mann das horte, legte sich



seine Emporung und plotzlich empfand
er nur noch Mitgefiihl fiir den Burschen.

Seine Frau, der die Verdnderung in
seiner Stimme nicht entgangen war,
sagte: »Schatz, die Eier brauche ich aber
immer noch. Meinst du ...«

»Sicher doch, mein Schatz«, antwortete
er und begab sich erneut auf den Markt.

Sobald der Bursche des Mannes
gewahr wurde, schrie er los: »Hey,
schaut mal, wer da kommt! Kamelfresse
ist wieder da! Haltet euch ja alle die
Nase zu — da kommt ein Hundehaufen auf
Beinen!«

Diesmal wurde der Mann nicht sauer.
Er ging direkt auf den Stand mit den
Eiern zu, gefolgt von dem Burschen, der



ithm fortwahrend Beleidigungen
nachschrie.

»Kiimmern Sie sich nicht um ihng,
sagte die Verkduferin am Eierstand, »das
macht er mit jedem. Als Kind hatte er
einmal einen schweren Unfall.«

»Ja, ich weil. Der arme Jungel«,
seufzte der Mann beim Bezahlen.

Der Bursche ging ihm bis zum Rand
des Marktes nach und bedachte ihn dabei
mit immer obszoneren Beschimpfungen.
Dem Mann aber machte das nicht das
Geringste mehr aus. Weil er jetzt ja
wusste, dass der Junge verriickt war.

Falls Sie diese Geschichte verstanden
haben, konnen Sie sich, wenn Sie das
nichste Mal fiirchterlich beschimpft



werden oder Ihr Partner sauer auf Sie
ist, einfach vorstellen, dass der oder die
Betreffende sich gerade bose den Kopt
angeschlagen hat und unter einem
voriibergehenden Hirnschaden leidet.
Denn im Buddhismus spricht man
tatsachlich von einer »zeitweiligen
geistigen Verwirrung«, wenn jemand
zornig wird und andere beleidigt.

Sobald Sie sich klarmachen, dass der
Mensch, der Thnen da gerade mit so
unverschimter Aggressivitit begegnet,
unter voriibergehendem Wahnsinn leidet,
werden Sie in der Lage sein, mit
Gleichmut und sogar Mitgefiihl darauf zu
reagieren. »Der arme Kerl!«



DER GESPRUNGENE BECHER

Der Tod eines geliebten Menschen
verandert unser ganzes Leben. Selbst
wenn Menschen sterben, die wir gar
nicht kennen, zum Beispiel bei
Naturkatastrophen, hinterldsst das seine
Spuren in unserem Denken. Der Tod ist
eine Tatsache des Lebens, und wenn wir
sie verstehen lernen, lehrt sie uns, besser
auf uns aufzupassen.

Vor vielen Jahren, ich lebte zu dieser
Zeit noch in Thailand, hielt mein Lehrer
Ajahn Chah einmal seinen
Keramikbecher hoch.



»Schaut mal«, sagte er zu uns. »Da ist
ein Sprung drin.«

Ich schaute mir den Becher genau an,
konnte aber keinen Sprung erkennen.

»Im Moment«, fuhr Ajahn Chah fort,
»ist der Riss noch unsichtbar. Aber er ist
da. Eines Tages wird irgendjemand
diesen Becher fallenlassen, dann zeigt
sich der Sprung und fiihrt dazu, dass
mein Becher zerbricht. Das ist sein
Schicksal. Wire er dagegen aus
Plastik«, erkldrte mein Lehrer weiter,
phitte er kein solches Schicksal und
auch keinen unsichtbaren Sprung. Man
konnte 1hn  fallenlassen, dagegen
schlagen oder sogar mit ithm Fuf3ball
spielen, er wirde trotzdem nicht



kaputtgehen. Seine  Unzerstorbarkeit
konnte euch zu Unachtsamkeit verleiten.
Mein Becher aber ist zerbrechlich und
deshalb muss man gut auf ihn aufpassen.
Auch der menschliche Korper«, betonte
Ajahn Chah, »hat einen Sprung. Im
Moment ist er noch unsichtbar, aber er
ist da. Damit meine ich euren
zukiinftigen Tod. Eines Tages wird es zu
einem Unfall oder einer Krankheit
kommen oder ihr werdet sehr alt sein;
dann tritt der Sprung zutage und ihr
sterbt. Das ist euer Schicksal. Wire euer
Leben unendlich«, kam Ajahn Chah zum
Schluss, »wire es so stabil wie ein
Plastikbecher, dann konntet ihr auf
jegliche Vorsicht verzichten. Weil aber



unser Leben so zerbrechlich ist, weil es
unser Schicksal ist zu sterben, miissen
wir gut darauf aufpassen.«

Wenn wir begriffen haben, dass auch
Beziehungen ebenso empfindlich sind
wie ein Keramikbecher, folgt daraus,
dass wir gut aufeinander aufpassen
miissen. Zu wissen, dass das Gliick
einen Sprung hat, lehrt uns, nichts
Freudvolles fiir selbstverstindlich zu
halten. Und die Erkenntnis, dass unser
Leben irgendwann ein Ende hat, macht
uns die Kostbarkeit jedes einzelnen
Moments deutlich.



DIE FABEL VON DEN ZWEI
HUHNERBAUERN

Es waren einmal zwei Hiihnerbauern.
Der eine stand morgens in aller Friihe
auf, schnappte sich ein Korbchen und
ging zum Hihnerstall, um die
Erzeugnisse der vergangenen Nacht
einzusammeln. Er fiillte sein Korbchen
mit Hithnerkacke und lie3 die Eier zum
Verfaulen auf dem Boden liegen. Dann
nahm er das Korbchen mit der
Hiithnerkacke mit ins Haus zuriick, wo
siec einen unangenchmen  Geruch
verbreitete.  Die  Familie  dieses
Hiihnerbauern war sehr &drgerlich auf
ihn.

Auch der andere Hiihnerbauer nahm



ein Korbchen und betrat den
Hiihnerstall, um die Erzeugnisse der
vergangenen Nacht einzusammeln. Aber
er fiillte das Korbchen mit Eiern und
lieB die Hiihnerkacke zum Verfaulen
liegen. Spéter einmal wiirde sie einen
wertvollen Diinger abgeben, aber im
Haus hatte sie nichts zu suchen! Also
trug er nur die Eier ins Haus und
bereitete aus einigen davon ein
kostliches Omelett flir seine Familie.
Die iibrigen verkaufte er anschlieSend
fiir gutes Geld auf dem Markt. Die
Familie dieses Hiihnerbauern war sehr
zufrieden mit ihm.

Die Bedeutung dieser Fabel: Was legen
Sie in Ihr Korbchen, um es mit nach



Hause zu nehmen, wenn Sie die
Erzeugnisse Threr Vergangenheit
einsammeln? Gehoren Sie auch zu den
Leuten, die alle Unannehmlichkeiten des
Tages (beziehungsweise ihres gesamten
Lebens) auflesen und sie mit nach Hause
nehmen: »Schatz, die haben mir heute
einen Strafzettel verpasst!« Oder lassen
Sie Thre negativen Erfahrungen da, wo
sic  hingehoren, ndmlich 1in der
Vergangenheit, und erinnern sich nur an
die gliicklichen Momente?

Anders gefragt: Wollen Sie Mist
einsammeln oder doch lieber Eier?



IHR FOTOALBUM

Viele Leute besitzen ein Fotoalbum.
Darin bewahren sie Erinnerungen an ihre
gliicklichsten Momente auf. Vielleicht
ein Kinderfoto, das sie beim Spielen am
Strand zeigt. Oder eine Aufnahme vom
Tag der Examensfeier mit den stolzen
Eltern. Mit Sicherheit viele
Hochzeitsbilder, die die Liebe der
Eheleute auf einem ihrer Hohepunkte
festhalten. Und der eine oder andere
Schnappschuss aus den Ferien findet
sich in dem Album wahrscheinlich auch.
Aber keine Aufnahme von den
klaglichen Momenten Thres Lebens. Kein
Foto, das Sie 1m Vorzimmer des
Schuldirektors zeigt. Es fehlen auch



Bilder von Ihnen, wie Sie bis tief in die
Nacht fiir eine Priifung biiffeln. Ich kenne
niemanden, der ein Foto von seiner
Scheidung in seinem Album hat oder
eines, das ihn in einem Krankenhausbett
liegend zeigt oder im Stau auf dem Weg
zur Arbeit an einem Montagvormittag.
Solche  deprimierenden  Aufnahmen
finden nie den Weg ins Fotoalbum.

Es gibt aber noch ein anderes
Fotoalbum; das haben wir im Kopf und
nennen es Geddchtnis. Dieses Album
enthdlt viele negative Bilder. Da finden
sich zahlreiche Schnappschiisse von
erbitterten Streitigkeiten, Bilder aus
einer Zeit, in der Sie einmal iibel 1m
Stich gelassen wurden, und allerlei



Collagen aus den verschiedensten
Momenten, in denen Sie schlecht oder
grausam behandelt wurden. Bilder von
gliicklichen Momenten allerdings sind in
diesem Album iiberraschend wenige
enthalten.

Das ist doch verriickt!

Lassen Sie uns deshalb das Fotoalbum
in unseren Kopfen einer griindlichen
Priifung und Reinigung unterziehen.
Loschen  Sie  die  unangenehmen
Erinnerungen. Schmeiflen Sie sie auf den
Miill. Sie gehoren nicht in dieses Album.
Ersetzen Sie sie durch schone
Erinnerungen wie die, die Sie in Threm
»echten« Fotoalbum auch haben. Kleben
Sie das Glick hinein, das Sie



empfanden, als Sie sich wieder mit
IThrem Partner versohnt haben, einen
unerwarteten Moment echter
Freundlichkeit und jede Gelegenheit, bei
der sich die Wolken teilten und die
Sonne mit auBergewdohnlicher Schonheit
dazwischen hervortrat. Behalten Sie
diese Bilder in Erinnerung. Und wenn
Sie dann mal einen Augenblick Zeit
haben, werden Sie sich dabei ertappen,
wie Sie in diesem Album blittern und
dabei lacheln. Oder sogar aus vollem
Herzen lachen.

DIE LOSCHTASTE DRUCKEN



Wie man die schlechten Erinnerungen
16scht, wollen Sie wissen?

Es war in Thailand vor vielen Jahren,
als Ajahn Chah eines Tages von seinem
allmorgendlichen Almosengang
zuriickkehrte, am Wegesrand einen Stock
authob und fragte: »Wie schwer ist
dieser Stock?« Bevor noch
irgendjemand antworten konnte, wart
Ajahn Chah den Stock in die Biische und
sagte: »Schwer ist ein Stock nur, solange
ihr ihn festhaltet. Sobald ihr ihn
wegwerft, ist sein Gewicht dahin.«

Auf der Basis dieses Gedankens habe
ich meinen Schiilern vorgeschlagen, die
folgende »Stockzeremonie«
durchzufiihren.



Dafiir schreiben Sie so viele schlechte
Erinnerungen auf ein Stiick Papier, wie
Ihnen einfallen. Dann suchen Sie sich
einen Stock, wickeln das Papier um
eines seiner Enden und befestigen es mit
einem Gummi oder etwas Klebeband.
Begeben Sie sich dann an ein einsames
Platzchen im Wald, halten Sie den Stock
in der Hand und meditieren Sie iiber das
Gewicht all jener schlechten
Erinnerungen. Sobald Sie bereit sind,
schleudern Sie den Stock mit voller
Kraft so weit von sich fort, wie es
irgend geht.

Um schlechte Erinnerungen loslassen
zu kOnnen, miissen Sie sie zunidchst
einmal als solche erkennen. Sie sich



wirklich ins Gedéachtnis zuriickrufen.
Das ist auch der Grund, warum sie
aufgeschrieben werden miissen.
Anschlieflend braucht es eine
korperliche Handlung beziehungsweise
Zeremonie, um dem Loslassen mehr
Kraft zu verleithen. Nur zu denken »lch
lasse das jetzt alles los« funktioniert
nicht. Das Umwickeln des Stocks mit
dem Papier, das Aufsuchen des Waldes
mit dem Ziel, all das schlechte Zeug
loszuwerden, das Gewicht des Stocks in
der Hand und dann der Moment, in dem
Sie 1hn von sich schleudern — alle diese
Schritte dienen dazu, Ihre Absicht zu
verstirken und sie mit Bedeutung zu
versehen. Und das funktioniert. Wirklich.



So driicken Sie die Loschtaste.
Allerdings gab es Beschwerden. Es
hieB3, ich se1 dafiir verantwortlich, dass
der Wald verschmutzt wiirde. Also
veranderte ich das Prozedere wie folgt:
Wie zuvor schreiben Sie alle Ihre
schlechten Erinnerungen auf ein Blatt
Papier. Denn bevor sie geloscht werden
konnen, miissen sie erst noch einmal an
die Oberfliche kommen. Aber diesmal
nehmen Sie ein besonderes Papier, und
zwar eines, das fiir mistige Erinnerungen
besser geeignet ist als alles andere: Sie
schreiben auf Toilettenpapier. Sobald
Sie mit Schreiben fertig sind, nehmen
Sie das Papier mit ins Bad und werfen
die beschriebenen Blatter 1in die



Kloschiissel, denn da gehoren sie auch
hin. AbschlieBend betidtigen Sie die
Spiilung!

GUT? SCHLECHT? WER WEISS DAS
SCHON?

Vor langer, langer Zeit hatte sich auf der
Jagd einmal ein Konig in den Finger
geschnitten. Er rief seinen Leibarzt, der
thn auf der Jagd immer begleitete, und
lieB3 sich einen Verband anlegen.

»Aber das wird doch wieder gut,
oder?«, fragte der Konig.

»Gut? Schlecht? Wer weil das



schon?«, entgegnete der Arzt. Die Jagd
wurde fortgesetzt.

Als sie in den Palast zuriickkehrten,
hatte sich die Wunde infiziert, also
verlangte der Konig ein weiteres Mal
nach seinem Leibarzt. Dieser reinigte
die entziindete Stelle, trug behutsam eine
Wundsalbe auf und erneuerte den
Verband.

»Aber wird das auch wirklich wieder
gut?«, fragte der Konig, der allmihlich
etwas angstlich wurde.

»Gut? Schlecht? Wer weill das
schon?«, antwortete der Arzt auch
diesmal. Der Konig machte sich nicht
grundlos Sorgen, denn innerhalb der
nachsten Tage wurde die Entziindung so



schlimm, dass der Finger amputiert
werden musste. Aus Zorn auf seinen
inkompetenten Leibarzt brachte ihn der
Konig hochstpersonlich in den Kerker
und sperrte ihn in eine Zelle.

»Und? Wie ist es so im Gefingnis,
Doktor?«

»Im Gefdngnis, Majestit? ... Gut?
Schlecht? Wer weill das schon?«,
entgegnete der Arzt mit einem
Achselzucken.

»Der ist ja nicht nur unfihig, sondern
auch nicht ganz bei Trost!«, erklarte der
Konig und ging.

Als die Amputationswunde nach
einigen Wochen ausgeheilt war, begab
sich der Konig erneut auf die Jagd.



Wiéhrend er der Féhrte eines Tieres
folgte, wurde er von der iibrigen
Jagdgesellschaft getrennt und verirrte
sich im Wald. Dabei fiel er den
Angehorigen eines
Eingeborenenstammes in die Hiande. Es
war ihr Feiertag und nun hatten sie ein
Opfer gefunden, das sie ihrem
Dschungelgott darbringen konnten. Sie
banden den Konig an einen groflen Baum
und wéhrend die Waldbewohner schon
das Messer wetzten, begann ihr
geistliches Oberhaupt zu singen und zu
tanzen. SchlieBlich griff der Priester zum
Messer, um dem Konig die Kehle
durchzuschneiden, als er plotzlich
innehielt und rief: »Nicht! Dieser Mann



hat nur neun Finger! Der ist nicht gut
genug, um ihn unserem Gott zu opfern.
Lasst ihn frei.«

In den nichsten Tagen gelang es dem
Konig, sich zum Palast durchzuschlagen.
Dort angekommen, suchte er sofort den
Kerker auf, um sich bei seinem weisen
Arzt zu bedanken.

»Wegen dieses ganzen >Gut? Schlecht?
Wer weill das schon?< war ich geneigt,
Euch fir dumm zu halten. Jetzt aber weil3
ich, dass Ihr recht hattet. Dass ich
meinen Finger eingebiilt habe, war gut.
Es hat mir das Leben gerettet. Schlecht
aber war es von mir, Euch ins Gefangnis
zu sperren. Es tut mir leid.«

»Was meint Thr, Majestit? Wére ich



nicht im Kerker gewesen, hitte ich Euch
auf die Jagd begleitet und wiare ebenfalls
gefangen genommen worden. Und im
Gegensatz zu Euch habe ich noch alle
meine Finger!«

DER TAXIFAHRER, DER SICH
VERFUHR

Einmal erzihlte mir ein Mann, wie er
1977 von einer Geschéiftsreise ins
indische Mumbai nach Hause fliegen
wollte. Die Reise war bisher gut
verlaufen und er bestellte sich ein Taxi,
das ihn zum internationalen Flughafen



der Stadt bringen sollte. Bis zum Check-
in blieb noch geniigend Zeit. Aber der
Fahrer verfuhr sich. Er war zwar ein
Einheimischer, fand jedoch partout den
richtigen Weg nicht. Die Minuten
verstrichen und der Geschéftsmann
musste beflirchten, den Flug doch noch
zu verpassen. Allmdhlich wurde er
zornig auf den Taxifahrer. Doch diesen
verwirrte das nur umso mehr.

Bald begriff der Geschiftsmann, dass
er die Maschine nur noch erwischen
konnte, wenn sich der Abflug verspitete,
was zu jener Zeit praktisch an der
Tagesordnung war. Aber als sie sich
dem Flughafen dann endlich naherten,
zerschlug sich auch diese letzte



Hoffnung. Der Geschiaftsmann sah
gerade noch, wie die Maschine abhob.
Dieser eine Flug war ausnahmsweise
mal plinktlich gewesen.

»Sie dummer Mensch, Sie«, briillte der
Geschiftsmann den Taxifahrer an, »Sie
hitten den Weg doch kennen miissen.
Man sollte Thnen die Lizenz entziehen!
Sie sind schuld, dass ich meinen Flug
verpasst habe! Idiot!«

Dann blickte er in den Himmel und sah,
dass die Maschine, in der er hitte sitzen
sollen, abstiirzte. Alle Passagiere waren
auf der Stelle tot.

»Was sind Sie doch fiir ein
wunderbarer Fahrer! So weise! Wiren
bloB alle Taxifahrer so klug wie Sie! Sie



haben sich ein supersaftiges Trinkgeld
verdient!«

Wie mir der  Geschiftsmann
versicherte, hat diese Erfahrung sein
ganzes Leben verdndert. Er wird jetzt
nicht mehr sauer, wenn etwas nicht so
lauft, wie er es geplant hat. Vielmehr
fragt er sich: »Gut? Schlecht? Wer weil3
das schon?«

KRIMINELLE GIBT ES NICHT

Ein Beamter aus der hiesigen
Justizvollzugsanstalt rief bei mir an. Er
bat mich, dem Gefingnis nach lidngerer



Zeit wieder einmal einen Besuch
abzustatten und den Insassen einige
Lehrvortrdage zu halten. Ich erklarte ihm,
dass ich mittlerweile weit mehr
Verpflichtungen habe als in den alten
Tagen, in denen ich oft in der Haftanstalt
zu Gast gewesen war. Mir fehlte einfach
die Zeit. Doch ich versprach natiirlich,
einen anderen Monch zu schicken.

»Nein!«, antwortete der Beamte. » Wir
wollen nur Sie.«

»Aber warum denn?«

»lch habe den Grof3teil meines Lebens
in Gefiangnissen verbracht«, erklarte der
Warter, »und an Thnen ist mir etwas ganz
Besonderes aufgefallen: Kein einziger
der Insassen, die einen Ihrer Kurse



besucht haben, ist nach seiner Entlassung
rickfillig geworden. Bitte, Sie miissen
wiederkommen!«

Ein schoneres Kompliment habe ich
selten gehort. Ich habe spéter noch oft
dariiber nachgedacht. Was hatte ich so
Besonderes getan, dass es bei den
Hiéftlingen tatsdchlich zu einer positiven
Verdnderung gekommen war?
Wabhrscheinlich lag es daran, dass ich in
all den Jahren, in denen 1ich 1n
Gefangnissen  gelehrt  hatte, in
niemandem einen Kriminellen gesehen
hatte.

Ich habe viele Mianner kennengelernt,
die einen Mord begangen hatten, sah
aber nie nur den Morder in ihnen. Ich



habe viele Manner kennengelernt, die
Diebstihle begangen hatten, sah sie aber
nie nur als Dieb. Ich habe sogar Ménner
kennengelernt, die grausame
Sexualverbrechen begangen hatten, sah
aber nie nur den Sexualverbrecher. Fiir
mich war ein Mensch immer mehr als
das Delikt.

Einen Menschen nur anhand von einer,
zweil oder womoglich auch mehreren
schrecklichen Taten zu definieren, die er
begangen hat, ist doch absurd. Denn
damit leugnet man all das andere, was er
getan hat, all seine edlen Handlungen.
Und auf diese habe 1ich mich
konzentriert. Und deshalb begegnete ich
Leuten, die ein Verbrechen begangen



hatten, aber keinem Verbrecher.

Dadurch, dass ich die Menschen sah
und nicht die Verbrechen, konnten auch
sic selbst die gute Seite von sich
wahrnehmen. Auf diese Weise gewannen
sic an Selbstachtung, ohne die
Verbrechen, die sie begangen hatten, zu
verleugnen, und wenn sie das Gefdngnis
verlief3en, dann fiir immer.

DAS STIGMA PSYCHISCHER
ERKRANKUNGEN

Die vorige Geschichte habe ich vor
einigen Jahren auf einer Konferenz iiber



psychische Gesundheit erzahlt. Der
Abteilungsleiter einer renommierten
psychiatrischen Klinik war davon so
beeindruckt, dass er mich einlud, sein
Haus zu »segnen.

»Mit welcher Form psychischer
Erkrankungen haben Sie es denn zu
tun?«, wollte ich wissen.

»Schizophrenie.«

»Und wie behandeln Sie die
Schizophrenie?«, erkundigte ich mich.

»Genauso, wie Sie es 1n Threr
Prasentation erkldrt haben«, antwortete
er. »Wir behandeln nicht die
Schizophrenie, sondern den {ibrigen
Patienten. «

In der buddhistischen Geste des



Respekts legte ich die Hande vor dem
Herzen zusammen. Er hatte verstanden.

»Und welche Ergebnisse haben Sie zu
verzeichnen?«, fragte ich, obwohl ich
die Antwort im Grunde schon kannte.

»Sie sind iiberragend! Viel besser als
bei jeder anderen
Behandlungsmethode.«

Wenn Sie jemanden als schizophren
bezeichnen, wird er sich mit groBer
Wahrscheinlichkeit ~ diesem  Etikett
entsprechend verhalten. Denn Sie haben
thn gebrandmarkt. Sehen Sie in ihm
jedoch einen Menschen, der unter
schizophrenen Schiiben leidet, ist er
mehr als seine Krankheit und Sie geben
seinen gesunden Personlichkeitsaspekten



eine Wachstumschance.

DIE ERLAUBNIS ZU STERBEN

»Haben Sie Frieden mit Threm
bevorstehenden Tod geschlossen?«

Diese Frage stelle ich Menschen, die
sich dem Ende ihres Lebens ndhern, oft.
Ich will sie davon iiberzeugen, dass es
vollig in Ordnung ist zu sterben. Denn
dann konnen sie dem Tod in Wiirde und
Frieden entgegensehen.

Viele dieser Menschen antworten mir,
sie selbst hitten tatsdchlich bereits
Frieden mit ihrem bevorstehenden Tod



geschlossen. Das  Problem seien
Angehorige und enge Freunde, die sie
nicht gehen lassen wollten. »Bitte nicht
sterben, Mutter! Bitte werde gesund.
Bitte!« Das wird fiir die Betreffenden
zum Quell des grofiten Leidens.

Steve war ein junger Buddhist Mitte
dreiffig. Er besaBl ein erfolgreiches

Tourismusunternehmen, das
Wildwasserrafting an den schonsten
Flecken der Erde anbot.

Bedauerlicherweise litt er an einer
unheilbaren Krebserkrankung im
Endstadium.

Ich hatte Steve und seine Frau Jenny oft
besucht. Offen gesagt, erstaunte es mich,
dass er noch am Leben war. Er litt. Aber



warum konnte er nicht gehen?

Ich wendete mich vom Krankenbett ab,
schaute Jenny in die Augen und fragte
sie: »Hast du Steve gesagt, dass er ruhig
sterben darf?«

Was  folgte, war einer jener
bewegenden Momente, die mitzuerleben
ein unvergessliches Privileg darstellt.
Ohne mir zu antworten, stieg Jenny auf
Steves Bett, legte die Arme um den
geschwiachten, ausgemergelten Korper
thres Mannes, den sie tiber alles liebte,
und sagte zu ihm: »Steve, du darfst
sterben. Es ist in Ordnung, du kannst
gehen.« Die beiden umarmten einander
und weinten. Knapp zwei Tage spiter
war Steve tot.



Ich muss die engsten Freunde und
Angehorigen eines Menschen, der bald
sterben wird, oft beiseitenehmen und
ihnen nahelegen, der Person, die ihnen
so am Herzen liegt, aus purer Liebe
eines der groBten Geschenke zu machen,
die es liberhaupt gibt: die Erlaubnis zu
sterben.  Dieses  Geschenk  muss
natiirlich jeder zu seiner eigenen Zeit
und auf seine ganz personliche Weise
machen. Aber nur so konnen Sie dem
geliebten Menschen die Freiheit geben
zu gehen.

EIN BUDDHISTISCHER WITZ



Ein buddhistischer Monch erhielt den
Anruf eines Laienmitglieds seines
Tempels.

»Ob Sie wohl heute bitte zu mir nach
Hause kommen koOnnten, um eine
Segnung durchzufiihren?«, fragte der
Anrufer.

»Tut mir leid«, antwortete der Monch,
»aber das geht nicht, ich habe zu tun.«

»Was denn?«, wollte der Mann am
anderen Ende der Leitung wissen.

»Nichts«, antwortete der Monch.
»Denn das ist es, was Monche tun
sollten.«

»Na gut«, sagte der Anrufer und legte
auf.

Am nichsten Tag meldete er sich



wieder. »Ob Sie wohl heute bitte zu mir
nach Hause kommen konnten, um eine
Segnung durchzufiihren?«

»Tut mir leid«, antwortete der Monch,
»aber das geht nicht, ich habe zu tun.«

»Was denn?«, erkundigte sich der
Anrufer.

»Nichts«, sagte der Monch.

»Aber das haben Sie doch gestern
schon getan!l«, beschwerte sich der
Mann am Telefon.

»Stimmt«, rdumte der Monch ein,
»aber ich bin noch nicht fertig damit.«

ALTE MONCHE LUGEN NICHT



Einmal im  Jahr  stellen die
buddhistischen Monche meiner
Traditionslinie ihre Wandertétigkeit ein,
um wiahrend der Regenzeit drei Monate
an ein und demselben Ort zu bleiben.

Wenige Tage vor dem Beginn dieses
Regenretreats  klopfte  ein  alter
Wandermonch an die Tiir der Kate eines
armen Bauern. Da dieser ein glaubiger
Buddhist war, bot er dem alten Monch
etwas zu essen und ein Obdach in der
Niahe an, obwohl er und seine Familie
selbst so gut wie nichts besallen.

»lch kann Euch auf einer ruhigen Wiese
am Fluss eine einfache Hiitte bauen,
Ehrenwerter Herr, und meine Frau wird
glicklich sein, Euch mit Nahrung



versorgen zu diirfen. Alles, was wir
dafiir erbitten, ist, dass Sie uns lehren
und hin und wieder bei der Meditation
anleiten.«

Der alte Monch war einverstanden.

Im Laufe der folgenden drei Monate
gewannen der Bauer, seine Frau und
sogar die Kinder diesen weisen,
freundlichen Mann lieb. So sehr, dass
die ganze Familie zu weinen begann und
ithn zum Bleiben dringte, als der alte
Monch mutteilte, er miisse nun wieder
aufbrechen.

»lch kann nicht ldnger bleiben«, sagte
der alte Monch. »Weil ihr euch aber alle
so gut um mich gekiimmert habt, wiirde
ich mich gern revanchieren. Vor ein paar



Tagen habe ich in tiefer Meditation einen
riesengroflen Schatz gesehen. Den konnt
ihr euch holen. Bitte hort mir jetzt gut zu.
Wenn 1ihr euch genau an meine
Anweisungen haltet, werdet ihr nie mehr
arm sein.«

Alle horten auf zu weinen und
lauschten, was der Monch zu sagen hatte.
Sie glaubten ihm, denn alte Monche
ltigen nicht.

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfillt, dort werdet ihr den Schatz



finden.«

Noch am selben Abend brach der alte
Monch auf.

Am nichsten Morgen war die ganze
Familie so aufgeregt, dass alle schon
weit vor Tagesanbruch aufstanden. Mit
seinem Bogen und einem einzigen Pfeil
stellte sich der Bauer auf die Schwelle
der kleinen Kate, seine Frau nahm den
Spaten zur Hand. An diesem Morgen
schien die Sonne eine Ewigkeit zu
brauchen, bis sie iiber dem Horizont
aufging. Als es dann aber endlich so
weit war, schoss der Bauer den Pfeil in
ebendiese Richtung und alle rannten ihm
nach. Als sie die Stelle erreicht hatten,
an dem er auf den Boden gefallen war,



forderte der Bauer seine Frau auf, ein
Loch zu graben. Tiefer und immer tiefer
buddelte sie.

Worauf sie stieB? Auf gar nichts. Nur
auf Arger. Der Pfeil war nidmlich auf
dem Acker eines reichen Mannes
gelandet, der sie prompt dort erwischte.

»Du kannst doch nicht einfach ein Loch
auf einem Grundstiick graben, das dir
nicht gehort«, brillte der Reiche die
arme Frau an. »Ich werde dich
verklagen! Im Gefingnis wirst du
landen.«

»Er ist schuld«, verteidigte sich die
Frau und deutete auf ihren Mann. »Er hat
gesagt, ich solle hier graben.«

»Der alte Monch 1st schuldg,



entgegnete der Mann. »Er hat uns
versprochen, dass wir hier einen Schatz
finden.«

»Ein alter Monch?« Die Neugier des
Reichen war geweckt. »Nun, alte
Monche liigen nicht. Was genau hat er
gesagt?«

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfillt, dort werdet ihr den Schatz
finden. «

Nachdem er die Anweisungen des alten
Monchs vernommen hatte, rief der



Reiche aus: »Ah, jetzt weil} ich, was da
schiefgegangen ist. Schau dich doch an,
Bauer. So schlecht gendhrt, wie du bist,
hast du doch gar nicht genug Kraft, um
einen Pfeil so abzuschieB3en, wie es sich
gehort. Ich mache dir einen Vorschlag:
Morgen friih komme ich zu eurer Kate,
lasse den Pfeil fliegen, und wenn wir
den Schatz finden, machen wir halbe-
halbe.«

Dem Bauern blieb nichts anderes iibrig
als zuzustimmen. Also stand der Reiche
am nachsten Morgen mit Pfeil und Bogen
auf der Schwelle der kleinen Kate, um
auf den Sonnenaufgang zu warten. Der
Bauer hielt den Spaten bereit (an diesem
Tag zu graben war sein Karma,



schlieBlich hatte er am gestrigen seine
Frau buddeln lassen). Als die Sonne
iiber dem Horizont erschien, schoss der
Reiche den Pfeil ab. Diesmal flog er
viel weiter. Alle zusammen rannten sie
thm nach und an der Stelle, an der er
gelandet war, grub der Bauer ein tiefes
Loch.

Worauf er stieB? Auf gar nichts. Nur
auf noch groBeren Arger. Der Pfeil war
ndmlich auf einem Grundstiick gelandet,
das einem General gehorte, und der
erwischte sie.

»lhr konnt doch mein Land nicht
zerstoren«, brillte der General. »Ich
lasse meine Soldaten kommen, die
kopfen euch!«



»Er 1st schuld«, verteidigte sich der
Bauer und deutete auf den Reichen. »Er
hat gesagt, ich solle hier graben.«

»Der alte Monch ist schuld«, hielt der
Reiche dagegen. »Er hat versprochen,
dass wir hier einen Schatz finden
wiirden.«

»Ein alter Monch?« Die Neugier des
Generals war geweckt. »Nun, alte
Monche liigen nicht. Was genau hat er
denn gesagt?«

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er



hinfallt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«

Nachdem er die Anweisungen des alten
Monchs vernommen hatte, erklarte der
General: »Oh, mir ist klar, was da falsch
gelaufen ist. Was wisst ihr Zivilisten
schon von Pfeil und Bogen? Damit kann
nur ein ausgebildeter Kampfer wie ich
richtig umgehen. Ich mache euch einen
Vorschlag. Morgen friih schiefle ich den
Pfeil von der Kate aus ab, und wenn wir
den Schatz finden, teilen wir gerecht
durch drei.«

Also stand der General am ndchsten
Morgen mit Pfeil und Bogen auf der
Schwelle und wartete auf den
Sonnenaufgang. Der Reiche hielt den



Spaten bereit. An diesem Tag zu graben
war sein Karma. Sobald die Sonne am
Horizont erschien, schoss der General
fachmidnnisch den Pfeil ab. Er flog sehr,
sehr weit. Alle rannten ihm nach und an
der Stelle, an der er gelandet war,
musste der Reiche ein grof3es tiefes Loch
graben.

Worauf er stieB? Auf gar nichts. Nur
auf noch weit groBeren Arger. Der Pfeil
war ndamlich im  Garten des
Konigspalastes gelandet und die
koniglichen Wachen nahmen alle fest.
Kurz darauf wurden sie in Ketten gelegt
und zum Konig gebracht.

»Die Zerstorung der koniglichen
Gartenanlagen ist ein  schweres



Verbrechen«, sagte der Konig. »Was hat
es damit auf sich?«

»Er ist schuld, Majestit«, sagte der
General und deutete auf den Reichen.

»Er ist schuld«, verteidigte sich der
Reiche und deutete auf den Bauern.

»Dieser alte Monch ist schuld, Eure
Hoheit«, entgegnete der Bauer. »Er hat
uns einen Schatz versprochen, den wir
hier finden sollten.«

»Ein alter Monch?« Die Neugier des
Konigs war geweckt. »Nun, alte Monche
liigen nicht. Was genau hat er gesagt?«

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und



lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfallt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«

Nachdem der Konig die Anweisungen
des alten Monchs vernommen hatte,
konnte er sich keinen Reim darauf
machen. Also schickte er seine Soldaten
aus, um den alten Monch zu finden und
ihn in den Palast zu bringen. Es dauerte
nicht lange und der alte Monch stand vor
dem Konig,

»Alter Monch«, sagte der Konig
respektvoll. »Mit diesem Mérchen von
dem vergrabenen Schatz habt ihr all
diese Leute in groBe Schwierigkeiten
gebracht. Was habt ihr =zu eurer



Rechtfertigung vorzubringen?«

»Euer Majestit, das war kein Méarchen.
Alte Monche ligen nidmlich nicht,
erkldrte der alte Monch. »Sie haben den
Schatz nur deshalb nicht gefunden, weil
sie nicht richtig zugehort haben.«

»Welchem Teil der Anweisungen sind
sic denn nicht gefolgt?«, fragte der
Konig, dessen Neugier grof3 war.

»Eure Hoheit, warum kommen morgen
frith nicht alle zur Kate des armen
Bauern? Dann zeige ich Euch, dass
keiner meinen Anweisungen Folge
geleistet hat. Und ich garantiere Euch,
dass ihr den Schatz finden werdet. Aber
ich bitte darum, dass er zu gleichen
Teilen zwischen Eurer Majestit, dem



General, dem Reichen und dem Bauern
geteilt wird.«

Der Konig willigte ein.

So kam es, dass sich der Bauer nebst
Familie, der Reiche, der General, der
alte Monch und der Konig am frithen
Morgen des folgenden Tages alle in der
Kate versammelten. Der alte Monch
wiederholte seine Anweisungen.

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfallt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«



Als der Konig kurz vor Sonnenaufgang
auf die Schwelle der kleinen Kate trat,
wandte er sich fragend zu dem alten
Monch um.

»Richtig, Euer Majestit«, bestitigte
der alte Monch.

Der Konig griff zum Bogen und nahm
den Pfeil aus dem Kocher.

»Richtig, Euer Majestit.«

Der Konig richtete den Bogen auf die
aufgehende Sonne hin aus.

»Auch richtig, Euer Majestit.«

Als die Sonne am Horizont erschien,
setzte der Konig gerade zum Schuss an,
als der alte Monch »Halt!« rief. »Falsch,
Euer Majestit.«

Der Konig hielt inne und starrte den



alten Monch verwirrt an.

»HOrt genau zu, Euer Majestit: »Lasst
den Pfeil los«<.«

Der Konig iiberlegte eine Weile. Dann
endlich begriff er und musste lacheln.

Der Konig lie8 den Pfeil los — und er
landete unmittelbar zwischen seinen
FiiBen, genau an der Stelle, an der er
stand.

Es musste nur ein flaches Loch
gegraben werden und zum Vorschein kam
ein Schatz, der so gewaltig war, dass ein
Viertel davon geniigte, um den Konig
zufriedenzustellen, ganz zu schweigen
vom General und dem Reichen. Aber
wie zufrieden machte der Schatz erst den
armen Bauern und seine Familie!



Wenn man mit dem Ziel, das Gliick zu
finden, den »Pfeil des Verlangens«
abschieB3t, erklarte der alte Monch,
findet man gewohnlich gar nichts,
hochstens Arger. Sobald man den Pfeil
des Wollens aber losldsst, landet er
genau da, wo man gerade ist, im Hier
und Jetzt. An dieser Stelle st6ft man
dann auf den Schatz der Zufriedenheit,
und der ist so gewaltig, dass er sogar
einem Konig Geniige tut.

Das kann ich nur bestitigen, denn
schlie8lich bin ich ein alter Monch, und
alte Monche liigen bekanntlich nicht!



DER WICHTIGSTE FINGER

Die fiinf Finger stritten einmal dartiber,
wer von ithnen wohl der wichtigste sein
mochte.

»lch bin der wichtigste«, behauptete
der Daumen, »weil ich der stirkste bin.
Aullerdem nehmen mich die Leute her,
wenn sie zum Ausdruck bringen wollen,
dass sie etwas ganz besonders toll
finden.«

»wPapperlapapp!«, widersprach der
Zeigefinger. »Ich bin der wichtigste. Der
Finger der Weisheit. Denn mit meiner
Hilfe geben die Leute einander
Hinweise.«

»Das ist doch lacherlich!«, spottete der
Mittelfinger. »Ich bin der grofite und



habe deshalb auch die beste Weitsicht.
AuBlerdem lehrt der Buddha, dass es der
Mittlere Weg ist, der zur Erleuchtung
fiihrt. Und ich bin nun einmal der
mittlere von uns.«

»Tut mir leid, aber du tduschst dichg,
wandte der vierte Finger ein. »Ich bin
der wichtigste, weil ich nidmlich der
Finger der Liebe bin. Wenn sich ein
Liebespaar verlobt, steckt es mir einen
Ring an. Und genauso, wenn es sich das
Eheversprechen gibt. Also: Ich bin der
Finger der Liebe, die Liebe ist die
starkste Kraft der Welt und deshalb bin
ich der wichtigste Finger.«

»’tschuldigung«, meldete sich der
kleine Finger zu Wort. »Mir ist schon



klar, dass 1ch weder gro3 noch
besonders stark bin, und man tbersieht
mich auch schon mal, trotzdem glaube
ich, dass ich der wichtigste bin. Mag
sein, dass mich die Leute fiir die
Drecksarbeiten hernehmen, um sich etwa
das Schmalz aus den Ohren zu bohren,
aber wenn sie mit gefalteten Handen zum
Buddha beten, bin ich ithm immer am
niachsten. Thr konnt euch selbst davon
liberzeugen. «

In jeder Gemeinschaft, in der Familie
wie auch 1m Tempel, sind die
Wichtigsten immer die Bescheidensten,
die, die fiir Sauberkeit sorgen, denn sie
sind dem Buddha am nichsten — genau
wie der kleine Finger.



DIE ANGST BESCHREIBEN

Ich bekam den Anruf einer Studentin von
der Universitit Adelaide. Sie litt unter
einer akuten Angststorung, die so
schlimm war, dass sie das Bett hiitete
und beim Gedanken, das Haus zu
verlassen, in Panik geriet. Da die Arzte
und Psychologen der Uni ihr nicht hatten
helfen konnen, empfahl ihr Onkel, ein
treuer Unterstiitzer meines Klosters, sich
doch mit mir in Verbindung zu setzen.
Am Telefon erzihlte sie mir, dass sie
nun schon seit mehreren Wochen
bettldgerig war. Dass sie liberhaupt noch



einigermalBen klarkam, hatte sie ihrem
Freund zu verdanken, der kochte,
saubermachte und ihr praktisch auch alle
anderen Haushaltstitigkeiten abnahm. So
ein Freund ist gar nicht so leicht zu
finden! SchlieBlich erkundigte ich mich:
»Wo in lhrem Korper nehmen Sie die
Angst denn wahr?«

»Wie meinen Sie das?«, fragte sie
zurlick.

»Zu jeder Emotion«, erklarte ich ihr,
»wgehort  auch  eine  korperliche
Empfindung. Also: Wo spiiren Sie die
Angst?«

»lch weild nicht«, antwortete sie.

»Nun, dann finden Sie es bitte heraus
und rufen mich wieder an.«



Ein paar Tage spiter meldete sie sich
und teilte mir mit, dass sie ein Gefiihl in
der Mitte ihres Brustkorbs registriert
habe.

»Beschreiben Sie es mir«, bat ich.

»Das kann ich nicht«, gab sie zuriick.

»Nun, dann rufen Sie wieder an,
sobald Sie es konnen.«

Nach drei, vier Tagen erhielt ich einen
weiteren Anruf, in dessen Verlauf sie
mir das Gefiihl in der Brust, das sich bei
einem Angstanfall einstellte,
liberraschend prazise schilderte.

»Sehr gut«, lobte ich sie. »Von nun an
legen Sie in dem Moment, in dem dieses
korperliche Gefiihl auftritt, Thre Hand
auf den Brustkorb und massieren sich



die Stelle mit so viel Anteilnahme und
Zuneigung, wie Sie irgend aufbringen
kénnen. Und so lange Sie konnen.
Sollten Sie sich in Threm gegenwértigen
Zustand nicht dazu in der Lage sehen,
bitten Sie IThren Freund, Ihnen den
Brustkorb zu massieren. Dafiir sind
Freunde schlieBlich da! Und rufen Sie
mich in ein paar Tagen wieder an.«

Als ich sie erneut am Telefon hatte,
fragte ich, was bei der liebevollen
Massage mit dem korperlichen Gefiihl
geschehen sei.

»Es 1st verschwunden«, antwortete sie.

»Und was war mit der Angst?«

Kurzes Schweigen.

Dann sagte die junge Frau: »Die war



auch weg!«

Sie hatte jetzt die Mittel, ihre
Angstattacken zu iiberwinden. Dass ich
sie gebeten hatte, das korperliche
Pendant ihrer Angst zu lokalisieren und
mir das Gefiihl zu beschreiben, war nur
ein Mittel gewesen, ihre
Aufimerksamkeit darauf zu lenken.
Danach ging es blofl noch darum, diese
Empfindung durch Mitgefiihl zu lindern
und damit auch die Angst. Zudem hatte
ich ihr selbst die Verantwortung fiir
diese Therapie iiberlassen und dadurch
ihr Selbstvertrauen gestarkt.

Jede Emotion geht mit einem
entsprechenden  korperlichen  Gefiihl
einher, dessen man sich oft nicht bewusst



ist. Und da der Umgang mit einem
emotionalen ~ Problem  auf  der
psychischen Ebene oft viel =zu
verwirrend ist, beschéftigen wir uns mit
seiner  korperlichen  Entsprechung,
Sobald die korperliche Dimension
erfolgreich bearbeitet ist, verschwindet
auch ihr emotionaler Ursprung.

Innerhalb kurzer Zeit konnte die junge
Frau das Bett verlassen und wieder zur
Uni gehen. Sie war klug, fleifig und
schloss ihr Studium mit Auszeichnung
ab. Ich hatte sie offenbar so beeindruckt,
dass sie mich sogar fiir den Titel des
Australiers des Jahres vorschlug!
Daraus wurde zwar nichts, aber es war
eine nette Geste. Besonders gefreut habe



ich mich, als ich im Dezember 2009 auf
thren ausdriicklichen Wunsch hin die
Hochzeitszeremonie flir sie und ihren
Bréautigam durchfiihren durfte, ebenjenen
Freund, der sich wahrend ihrer
Angstattacken so rilhrend um sie
gekiimmert hatte.

EIN KUSSCHEN — UND ALLES IST
WIEDER GUT

Meine Eltern waren arm, aber liebevoll.
Ich wuchs in einer Sozialwohnung auf.
Angst vor Einbrechern hatten wir nie. Im
Gegenteil, unsere Tiir blieb immer



unverschlossen, weil wir hofften, dass
mal einer kommen wiirde, Mitleid mit
uns hitte und uns etwas dalief3e!

Einen Grofiteil meiner Kindheit und
Jugend verbrachte ich auf der Strafle
beim FuBlballspielen mit meinen
Freunden. Bei unseren Zweikdmpfen
kam es schon mal vor, dass ich mir auf
dem harten Asphalt oder Steinboden die
Knie aufschlug. Das tat weh und blutete
oft. Unter Tranen lief ich dann zu meiner
Mutter. Sie kniete sich einfach hin und
gab ein Kiisschen auf die verletzte
Stelle, damit »alles wieder gut« wurde.
Der Schmerz war dann immer sofort wie
weggeblasen. Ich bekam noch ein
Pflaster verpasst und war in null Komma



nichts wieder am Ball.

Heute, viele Jahre spiter, denke ich oft,
wie gefihrlich es im Grunde war, eine
offene Wunde mit dem Mund =zu
beriihren, in dem es vor Bazillen nur so
wimmelt. Aber es kam nie zu einer
Infektion. Und ein sofort wirkendes
Schmerzmittel war das Kiisschen meiner
Mutter auch.

Auf diese Weise hat sie mir die
Heilkraft der Freundlichkeit und Liebe
vor Augen geflihrt.

DAS TSUNAMI-KROKODIL



Die Uberlebenden des Tsunamis von
2004  haben viele  wundersame
Geschichten zu berichten. Eine von ihnen
spielt in Sri Lanka und erzidhlt davon,
dass seine Giite einem Mann das Leben
rettete.

Er begab sich allmorgendlich an den
Rand einer Lagune, um die Fische mit
Brot zu fiittern. Eines Tages erschien ein
riesiges Krokodil, wobei man wissen
muss, dass die Krokodile in Sri Lanka
als aullerordentlich gefahrlich gelten und
sogar Menschen fressen.

Unerschrocken warf der Mann dem
Tier ein paar Brotstiickchen zu. Das
Krokodil schnappte sie sich und
schwamm davon.



Von da an holte sich das Krokodil
jeden Morgen seine Ration Brot zum
Frihstiick, um dann friedlich wieder
abzuziechen. Auch am Morgen des
Tsunamis fiitterte der Mann die Fische.
Da er sich so nahe am Wasser befand,
wurde er von der starken Stromung
erfasst und von ihr aufs offene Meer
hinausgetragen. Zunichst versuchte er
sich an einem Holzstuhl festzuhalten,
aber die Kraft des Tsunamis war so
gewaltig, dass er ithm aus der Hand
gerissen wurde. In seiner Not griff er
nach einem anderen Stiick Holz, aber
auch dieses entglitt ihm wieder. Als er
dem Ertrinken schon nahe war, packte er
einen dicken Ast, der an thm vorbeitrieb,



hielt sich daran fest und schnappte nach
Luft.

Als er wieder einigermaf3en bei Sinnen
war, bemerkte er etwas Adullerst
Merkwiirdiges. Wéhrend alle anderen
Gegenstinde von der Stromung immer
weiter aufs Meer hinausgetrieben
wurden, bewegte sich der Ast, an den er
sich klammerte, in die entgegengesetzte
Richtung auf den Strand zu. Sobald er
nahe genug am Festland war, lieB der
Mann den Ast los und kroch ans Ufer.
Erst jetzt bemerkte er, dass sein »Ast«
einen Schwanz hatte. Es war das
Krokodil!

Zyniker wirden sagen, dass das
Krokodil den Mann nur gerettet habe, um



sich auch weiterhin sein
allmorgendliches Friihstiick zu sichern.
Dem Weisen aber ist bewusst, dass es
sich mit diesem Akt des Mitgefiihls fiir
die groBe Giite revanchierte, die der
Mann ihm so oft hatte zuteilwerden
lassen.

SCHATZ, WO SIND DIE KINDER?

Ich hatte das Gliick, in einer sehr kleinen
Wohnung aufzuwachsen. Denn das hieB3,
dass wir einander nicht aus dem Weg
gehen konnten, meine Eltern, mein
Bruder und ich. Die Erwachsenen



zankten sich wie alle Ehepaare, aber
wenn sie sich wieder versohnten, bekam
ich auch das mit. So lernte ich, dass
Streitigkeiten zum Leben dazugehdren
und dass man alle unguten Gefiihle in
dem wunderschonen Akt des Verzeihens,
den man »Versohnung« nennt, einfach
loslassen kann.

Mit meinem &lteren Bruder teilte ich
mir ein kleines Zimmer. Wir hatten
unsere Kémpfe, gerieten gemeinsam in
Schwierigkeiten, wuchsen zusammen auf
und wurden dabei dicke Freunde. Haitte
ich ein Zimmer fiir mich allein gehabt,
wire das so gar nicht moglich gewesen.

In der Zeitung habe ich von einer
Engldnderin  gelesen, die mehrere



Millionen Pfund in einer Lotterie
gewonnen hatte und sich daraufhin ein
herrliches Anwesen auf dem Land
kaufte. Ein Jahr spéter stiel3 sie die Villa
mit Verlust wieder ab und erwarb
stattdessen ein kleines Hauschen.

Wie sie der Zeitung gegeniiber erklirte,
war sie in der riesigen Villa stindig auf
der Suche nach ihrem Mann und den
Kindern gewesen. Thr Sohn hielt sich in
einem Fliigel des ausladenden Gebaudes
auf, die Tochter in einem anderen und ihr
Mann wieder woanders. Die vier hatten
sich kaum noch zu Gesicht bekommen.
Die Frau war einsam geworden. Die
schiere Grof3e ihres Anwesens hatte sie
von ihren Lieben isoliert.



Jetzt, in dem kleinen H&iuschen, sieht
sie ihren Mann und die Kinder stindig.
Sie hat nun zwar weniger Platz, dafiir
aber ihre Familie wieder.

Vielleicht liegen die Probleme unserer
reichen modernen Welt zum Teil daran,
dass die Hauser, in denen wir wohnen,
allzu gerdumig sind. Jedes Kind hat sein
eigenes Zimmer. Bei so viel Platz kann
man sich leicht aus dem Weg gehen. So
fallt es einem spater zwar nicht schwer,
sich  das Leben den  eigenen
Vorstellungen gemidll zu gestalten, was
man aber nicht lernt, ist die soziale
Kompetenz des Zusammenlebens.



DIE MAUSEFALLE

Fiinf Mause, ein Huhn, ein Schwein und
eine Kuh waren Freunde. Sie lebten auf
einer Farm irgendwo im Nirgendwo.
Die Miuse, die im Haus wohnten, waren
immer fiir ihre Freunde da. Sobald eine
von ihnen mitbekam, dass sich der Bauer
zZum Abendessen Brathiihnchen
wiinschte, sagten sie dem Huhn
Bescheid, damit es sich verstecken
konnte. Wenn eine horte, dass die Dame
des Hauses Schweinewiirstchen
auftischen wollte, forderten sie das
Schwein auf, sich auf die Seite zu legen



und so zu tun, als wéare es krank. Und
wenn es die Menschen nach einem
Roastbeef geliistete, driangten die Méuse
die Kuh, sich auf eine andere Wiese zu
verziehen. Das Huhn, das Schwein und
die Kuh nannten die Fiinferbande MI5 —
Maiuse-Informationsdienst 5.

Eines Nachmittags beobachtete eine
der Maiuse durch einen Riss in der
Wand, wie der Bauer ein Péckchen
auspackte. Und sie wire beinahe vor
Schreck tot umgefallen, als sie den Inhalt
erkannte: eine Mausefalle! »Oh nein, das
war’s. Das ist unser Todesurteil«, sagte
siec zu den anderen Maiusen. »Was
konnen wir tun?«

Sie beschlossen, ihre Freundin, das



Huhn, um Hilfe zu bitten.

»Pok pok pok«, machte das Huhn.
»Was wird so eine kleine Mausefalle
mir schon anhaben konnen?« Nach
allem, was sie flir das Huhn getan hatten,
konnten die Méuse kaum fassen, dass es
gar nicht auf die Idee kam, ihnen zu
helfen oder auch nur gut zuzusprechen.

Also wandten sie sich an ithren Freund,
das Schwein.

»Oink« machte das Schwein. »Im
Moment bin ich beschiftigt und melde
mich spiater noch mal bei euch. Und im
Ubrigen: Was hab ich schon von einer
Mausefalle zu befiirchten?«

Wieder waren die Maiuse enttduscht.
Also gingen sie zu ihrer groften und



tapfersten Freundin, der Kuh.

Die Kuh hatte mit Grasfressen so viel
zu tun, dass sie zundchst nicht einmal ein
»Muh« herausbrachte. Doch als die
Maiuse gar nicht aufhorten, sie
anzuflehen, lie3 sie sich schliefllich
doch zu einer Antwort herab. »Na gut,
sagte sie, »ich denk mal driiber nach.
Obwohl es mich ja eigentlich nichts
angeht.«

Bestiirzt gingen die Mause wieder nach
Hause. Nach all der Hilfe, die sie ihren
Freunden immer geleistet hatten, standen
sie nun mit nicht viel mehr da als einem
»Pok pok pok« des Huhns, einem
»Oink« des Schweins und nicht einmal
einem richtigen »Muh« der Kuh.



Als eine der Mause spater noch auf die
Suche nach einem Mitternachtshdppchen
ging, tappte sie unversehens in die Falle.
»Ping« machte es und die Maus stieg
(weil sie ja immer so nett gewesen war)
geradewegs in den Himmel auf.

Als die {brigen vier Maiuse das
Gerdusch vernahmen, eilten sie ihrer
Schwester sofort zu Hilfe. Doch sie
konnten nichts mehr fiir sie tun, die Maus
war tot. Sie jammerten und weinten und
schluchzten.

Auch die Bauersfrau hatte gehort, wie
die Falle zugeschnappt war, und ging
hin, um nachzusehen. Als sie die tote
Maus erblickte und vor allem die vier
verbliebenen, die voller Trauer weinten



und einander in den Armen hielten, stiel
sie einen schrillen Schrei aus und fiel in
Ohnmacht.

Am nichsten Morgen stand sie immer
noch unter Schock und konnte das Bett
nicht verlassen. Thr Mann iiberlegte, was
er fiir sie tun konnte, und dann kam ihm
die Idee: ein Hiihnersiippchen. Also
schnappte er sich das Huhn, schnitt ihm
die Kehle durch und setzte es zusammen
mit Wasser sowie etwas Salz und
Knoblauch in einem Topf zum Kochen
auf.

Als die Freundinnen der Bauersfrau
erfuhren, dass sie krank war und das
Bett hiitete, gingen sie sie besuchen, wie
es die Menschen eben zu tun pflegen. Thr



Mann, der den Gésten etwas zu essen
vorsetzen musste, schlachtete kurzerhand
das Schwein und servierte gegrillte
Rippchen.

Ungliicklicherweise erholte sich die
Bauersfrau nicht mehr von dem Schock,
in den der Anblick der vier trauernden
Miuse sie versetzt hatte. Sie starb.
Viele, viele Menschen kamen zu ihrer
Beerdigung. Zum Leichenschmaus gab es
mit Roastbeef belegte Brote. Und nun
raten Sie mal, woher der Bauer das
Fleisch dafiir hatte.

Eine einzige kleine Mausefalle hatte also
den Tod einer Maus, eines Huhns, eines
Schweins, einer Frau und einer Kuh zur
Folge. Denken Sie deshalb nie: »Das ist



nicht mein Problem.« Wenn ein Freund
Sie um Hilfe bittet, ist das immer auch

Ihr Problem. Denn dafur sind Freunde
nun einmal da.

WIE MAN EIN LOB ANNIMMT

2004 wurde ich mit der prestigereichen,
nach dem  14. Premierminister
Australiens  benannten  John-Curtin-
Medaille ausgezeichnet, die Menschen
verlichen wird, die sich in Australien
durch Weitblick, Fiihrungsstirke und
soziales Engagement hervorgetan haben.
Die feierliche Verleihung der Medaille



fand im Kreise vieler Honoratioren an
der Curtin University in Perth statt.

In einer kurzen Dankesrede sagte ich,
dass mir die Verleihung dieser Medaille
eine grofle Ehre sei, dass sie mich aber
auch iberrascht hitte, da es in
Australien zahllose Menschen gébe, die
der Gesellschaft viel groBere Dienste
geleistet hatten als ich. AuBlerdem hob
ich die immense Unterstiitzung all jener
hervor, ohne die ich bei Weitem nicht so
viel hitte erreichen konnen.

Im Jahr darauf erhielt ich eine
Einladung zur Verleihungsfeier der
Medaille fiir 2005. Da all die anderen zu
meiner Ehrung gekommen waren, dachte
ich mir, sollte ich jetzt wohl nicht



weniger hoflich sein, und nahm die
Einladung an.

In diesem Jahr ging die Auszeichnung
an Doktor Joske, den damaligen Chet
der Himatologie an einer der groBten
Kliniken in Perth. Bei seiner Arbeit mit
Krebspatienten war i1hm aufgefallen,
dass sie zwar die allerbeste Behandlung
in  Sachen OP, Chemo- und
Strahlentherapie erhielten, es um die
Nachsorge aber weit weniger gut
bestellt war. Also hatte er seinen
gesamten Einfluss geltend gemacht, um
der  Krankenhausverwaltung  einige
Réume in der viel frequentierten Klinik
abzutrotzen, 1n denen er dann ein
Zentrum flir alternative und ergdnzende



Therapien einrichtete. Dort konnten alle
Patienten, die sich den konventionellen
Behandlungen unterzogen, auch in den
Genuss von Akupunktur, FuBlmassage,
Reiki sowie anderen gemeinhin als
unwissenschaftlich betrachteten
Heilverfahren kommen, und zwar
kostenfrei. Joskes Argument: Wenn
schon nicht mehr, dann wiirde zum
Beispiel eine halbstiindige FuBmassage
doch zumindest bewirken, dass der
Patient etwas Trost und Fiirsorge erfahrt
und sich umsorgt fiihlt.

Dann setzte Doktor Joske zu seiner
Dankesrede an. Er sagte, dass ithm die
Verlethung dieser Medaille eine grofle
Ehre sei, dass sie i1hn aber auch



iberrascht hitte, da es i1n Australien
zahllose Menschen gibe, die der
Gesellschaft viel groBere Dienste
geleistet hitten als er. Auerdem hob er
die immense Unterstiitzung all jener
hervor, ohne die er bei Weitem nicht so
viel hitte erreichen kénnen.

»Hey, das ist doch meine Rede vom
Vorjahr«, dachte ich insgeheim. Und so
war es auch. Diese Rede halten die
meisten Leute, wenn sie Offentlich
ausgezeichnet werden.

Was Doktor Joske betraf, war ich fest
davon iiberzeugt, dass er die
Anerkennung, fiir die die John-Curtin-
Medaille steht, absolut verdient hatte.
Und das brachte mich auf den Gedanken:



Vielleicht, ich meine, es wire ja
immerhin denkbar, habe ich meine
Medaille im Vorjahr auch verdient?
Viele  hochintelligente =~ Akademiker
hatten sich intensiv mit meiner Arbeit
und ihren Ergebnissen befasst und waren
zu dem Schluss gekommen, dass ich der
Auszeichnung wiirdig sei. Und was
sollte mir nun das Recht geben, ihr
weises, gut  begriindetes  Urteil
anzuzweifeln? Ja, dachte ich schlief3lich,
genau wie Doktor Joske seine
Auszeichnung verdient hatte, hatte ich
meine Medaille auch verdient. Und erst
in diesem Moment nahm ich sie wirklich
an, wenn auch erst ein Jahr spater.

Wenn ich heute von intelligenten



Menschen gelobt werde, bringe ich ihrer
Weisheit den nétigen Respekt entgegen,
indem ich das Kompliment annehme und
sage: »Vielen Dank, ich habe es
verdient.«

Diese Antwort bringt die meisten Leute
zum Lachen, weil sie so ungewohnlich
ist, aber sie begreifen, was ich damit
sagen will, und lassen sich selbst dazu
inspirieren, ein Lob unwidersprochen
anzunechmen. Auf ihr emotionales
Wohlbefinden wirkt sich das sehr positiv
aus.

Eines mochte ich noch hinzufligen:
Frither habe ich ein Lob allein schon
deshalb immer weit von mir gewiesen,
weil man mir beigebracht hatte, dass es



mir zu Kopf steigen wiirde. Aber nein,
das stimmt gar nicht, es steigt einem
vielmehr ins Herz.

DIE FUNFZEHN-SEKUNDEN-REGEL

Psychologische  Experimente  haben
ergeben, dass eine lobende Bemerkung
in der Regel nur zur Kenntnis genommen
wird, wenn sie ldnger ist als flinfzehn
Sekunden. Kritik dagegen kommt immer
und sofort an.

Ein Lob anzunehmen ist uns so
unangenehm, dass wir es gewohnlich mit
Gedanken abwehren wie:



»Wovon redet die eigentlich?«

»Ist der nur doof oder auch
betrunken?«

»Damit sind bestimmt irgendwelche
Hintergedanken verbunden.«

Wenn Sie lhrer Frau also sagen wollen,
was fiir ein wunderbarer Mensch sie ist,
oder Threm Mann, wie sehr Sie ihn
bewundern, sollten Sie eine Stoppuhr
zur  Hand nehmen und  immer
weiterreden. Denn richtig zur Kenntnis
genommen wird Ihr Lob erst nach einer
Dauer von flinfzehn Sekunden!

DIE SANDWICH-METHODE



Manchmal miissen wir Leute kritisieren.
Aber oft tun wir das dermalien
ungeschickt, dass sie beleidigt sind.
Worauthin wir uns mies fithlen und
kiinftig darauf verzichten, iiberhaupt
irgendein Feedback zu geben.

Aber stellen Sie sich mal ein
Unternechmen vor, dessen Chefin so
konfliktscheu 1st, dass sie ihre
Mitarbeiter nicht auf Fehler hinweist.
Das Geschift wird darunter leiden. Oder
angenommen, der  Trainer  einer
Sportmannschaft zogert, einen seiner
Spieler zu kritisieren, weil er fiirchtet,
es konnte zu Unfrieden fiihren. Dann
verliert sein Team. Wir miissen Kritik
tiben, und zwar rechtzeitig. So geht’s:



Als Erstes loben Sie denjenigen, den
Sie kritisieren wollen. Tragen Sie ruhig
dick auf, bleiben Sie aber bei der
Wahrheit. Das Lob hat den Sinn, dem
anderen zu vermitteln, dass wir ihn

respektieren, seine Leistungen
anerkennen und ihn nicht einfach
fertigmachen wollen.

Ein Lob ist auch ein Ohrendffner. Wir
achten viel zu wenig auf das, was die
Leute wirklich sagen, und konzentrieren
uns stattdessen eher auf das, was wir zu
héren meinen. Ein Lob nun wirkt
sozusagen wie ein Koder, der uns aus
dieser unserer inneren Sicherheitszone
hervorlockt und dafiir sorgt, dass wir
richtig zuhéren konnen.



Dann  kommt —  metaphorisch
gesprochen natiirlich — der Hammer der
Kritik. »Aber ...« Und der Tadel trifft
auf offene Ohren.

Zu guter Letzt tragen wir eine weitere
dicke Schicht Lob auf, mit der wir noch
einmal zum Ausdruck bringen, dass wir
den anderen nicht als Mensch ablehnen,
sondern seine guten Eigenschaften sehr
wohl zu schitzen wissen und ihn nur auf
ein oder zwei Fehler hinweisen
mochten.

Mit dem Ergebnis, dass der Gerligte
die Krititk annehmen kann, ohne sich
erniedrigt zu fithlen. Wir als Vorgesetzte
haben unsere Pflicht erfiillt, ohne dass
ein bitterer Nachgeschmack bleibt, und



das Problem wurde angesprochen.

Wieso dieses Prozedere auch als
Sandwich-Methode bezeichnet wird?
Ganz einfach: Die erste Schicht Lob
stellt die untere Brotscheibe des
Sandwichs dar und die zweite die obere.
Die Kritik dazwischen ist die Fiillung,
der Belag.

AM BESTEN 70 PROZENT

Bevor ich Monch wurde, war ich Lehrer
an einer britischen Highschool. Und
eines kann ich Ihnen versichern: Das
Unterrichten von Teenagern ist so



stressig, dass jede Lehrkraft frither oder
spater mit dem Gedanken spielt, der
Welt zu entsagen und Mdnch oder Nonne
zu werden.

Als ich meinen ersten Mathetest
ansetzen musste, fragte ich einen meiner
dlteren Kollegen um Rat. Er empfahl
mir, die Aufgaben nicht allzu schwer zu
gestalten, denn wenn der Durchschnitt
der Leistungen der ganzen Klasse nur
zwischen 30 und 40 Prozent der
Maximalpunktzahl liege, wiirde das die
Schiiler entmutigen. Sie bekdmen das
Gefiihl, dass Mathe viel zu schwierig
sei, und wiirden kapitulieren. Waire
umgekehrt der Test zu einfach und die
Ergebnisse ldgen im Schnitt bei 90 bis



100 Prozentpunkten, wéire die ganze
Priifung sinnlos.

SchlieBlich empfahl er mir, die Arbeit
so anzulegen, dass nach Mdglichkeit ein
Durchschnitt von 70 Prozent erzielt
wiirde. Dies motiviere die Schiiler, ihr
Bestes zu geben. Anhand der 30 Prozent,
die falsch beantwortet wurden, wiirde
ich erkennen konnen, woran es noch
haperte, und das entsprechend in einer
der nachsten Unterrichtsstunden
aufarbeiten konnen. Bei der Priifung ging
es also letztendlich zu 70 Prozent um
Ermutigung und zu 30 Prozent um
Lernerfolg.

Spater fiel mir auf, dass diese
wunderbare Regel flirs Leben iiberhaupt



gilt. Wenn Sie Thre Priifungen nur zu 30
bis 40 Prozent bestehen, werden Sie den
Mut verlieren, vielleicht sogar depressiv
werden und kapitulieren. Schneiden Sie
dagegen immer mit 95 bis 100 Prozent
ab, ist der Lernerfolg gering und Sie
stagnieren. Entspricht Thre Lebensbilanz
jedoch den magischen 70 Prozent, haben
Sie genug Erfolg, um motiviert zu
bleiben, aber auch  ausreichend
Niederlagen, um weiterzulernen und als
Mensch unauthérlich zu wachsen.

SCHRAUBEN SIE IHRE
ERWARTUNGEN RUNTER



Die 70-Prozent-Regel zeigt, warum wir
vom Leben nie die vollen 100 Prozent
erwarten sollten. Und dass eine
gelegentliche Niederlage vollig in
Ordnung ist. Wenn  Sie  eine
dreifligprozentige Misserfolgsrate
einkalkulieren, werden Sie ein erfiilltes,
reiches Leben fiihren. SchlieBen Sie
dagegen Niederlagen von vornherein
kategorisch aus, wird Thr Leben
dermallen stressig, von Angst erflillt und
durchgeplant sein, dass es bald gar
keines mehr ist. Schrauben Sie Thre
Erwartungen also lieber auf 70 Prozent
runter und fangen Sie an, das Leben zu
genielen.

An unsere Ehepartner haben wir



ebenfalls dermaBBen hohe Erwartungen,
dass es aullerordentlich schwerfillt, eine
langfristige Beziehung aufzubauen, in der
sich beide Partner so angenommen
fiihlen, dass es i1hr personliches
Wachstum fordert. Wenn es lhr Mann
also bloB3 auf 70 Prozent bringt, sollten
Sie ihn unbedingt behalten! Falls
allerdings — im umgekehrten Fall — Thre
Frau mit 98 Prozent aufwartet, sagen Sie
thr am besten, sie soll sich mal
entspannen und ruhig ein paar Fehler
machen, weil Sie sich sonst nimlich von
ihr trennen!

Auch Eltern sollten die Erwartungen an
ihre Kinder runterschrauben. Schlief3lich
kann es von hundert Jungen und Méadchen



nur die Halfte unter die besten 50
Prozent der Schule schaffen. Aber auch
die Kinder diirfen meines Erachtens von
ihren Eltern nicht zu viel verlangen, denn
die miissen sich ja ebenfalls noch
weiterentwickeln.

Wenn ein Kind zu den besten oder
schlechtesten 10 Prozent der Schule
gehort, sage ich seinen Eltern oft, dass
sie keine guten Buddhisten sind. Denn
gute Buddhisten sollten sich nun mal an
das Herzstiick der Lehre halten und dem
Mittleren Weg folgen. Liegt Thr Kind
also schulisch irgendwo im Mittelfeld,
sind Sie ein guter Buddhist
beziehungsweise eine gute Buddhistin.

Junge Mainner wiinschen sich eine



gutaussehende Freundin und junge
Frauen oft einen reichen Ehemann. Um
gliicklich zu werden, sollten beide
Parteien ihre Erwartungen etwas
niedriger hdangen. Der junge Mann, der
eine bildhiibsche junge Frau heiratet,
wird den Rest seines Lebens
eifersiichtig sein und stindig Angst
haben, dass sie 1hn fiir einen anderen
verlésst. Entscheidet er sich dagegen fiir
ein Maidchen von eher
durchschnittlichem AuBeren, braucht er
sich keine Sorgen zu machen. Und wenn
eine junge Frau einen Mann heiratet, der
m Geld schwimmt, kann er sich
jederzeit eine Geliebte leisten. Also
wird sie stindig auf der Hut sein, dass er



sie auch ja nicht betriigt. Hatte sie sich
dagegen einen drmeren Schlucker
geschnappt, wire die Wahrscheinlichkeit
hoher, dass ihre Ehe Bestand hat, und sie
konnte sich entspannen. Auch diese
Beispiele zeigen, um wie viel leichter
und schoner das Leben sein kann, wenn
man keine zu hohen Erwartungen hat.

DREI MEINER UNVERGESSLICHSTEN
FEHLLEISTUNGEN

Ich erwarte nicht von mir, perfekt zu
sein. Im Gegenteil, eigentlich mache ich
sogar ganz gern mal was falsch. Denn



wenn ich meinen Freunden dann erzihle,
was ich wieder alles Dummes angestellt
habe, miissen sie immer lachen. Und auf
diese Weise vermehrt meine Dusselei
das Gliick auf der Welt.

I. Nachdem ich ein neuntitiges
Meditationsretreat in Penang geleitet
hatte, brachten mich meine Gastgeber
zum Flughafen. Bevor ich an Bord ging,
holten sie mir noch ein leckeres
Kaffeegetrank — stark, dickfliissig und
mit Eiskrem versiif3t.

Ich sog an meinem Strohhalm, um die
kostliche  Fliissigkeit  genieen  zu
konnen, aber es kam nichts. Also sog ich
starker. Immer noch nichts. Der Halm
musste irgendwie verstopft sein. Also



sog ich mit ganzer Kraft. Und bemerkte
plotzlich, dass einige meiner Gastgeber
leise vor sich hin glucksten, wéihrend
sich die anderen hoflich die Hand vor
den Mund hielten, damit ich nicht sah,
dass sie sich kaum mehr halten konnten
vor Lachen. Also nahm ich den
Trinkhalm aus dem Glas — und stellte
fest, dass es sich dabei um einen langen
Plastikloffel handelte.

Da, wo ich herkomme, sind Loffel aus
Metall und haben breite, flache Griffe.
Ganz anders als die diinnen, runden
Kunststoffteile 1in den  modernen
Coffeeshops.  Aullerdem war der
Eiskaffee so dickfliissig, dass man das
Ende des Plastikdings nicht erkennen



konnte. Trotzdem fing ich an, so lautstark
zu lachen, dass sich auch meine
Gastgeber nicht mehr zuriickhalten
mussten. Auf diese Weise habe ich an
diesem Tag viele Menschen gliicklich
machen kdnnen.

2. Ich begann meine Ausbildung zum
buddhistischen Monch im Nordosten
Thailands unter dem renommierten
Meditationslehrer Ajahn Chah. Als ich
ankam, konnte ich noch kein Thai und
musste die Landessprache daher »bei
der Arbeit« lernen.

Eines Tages brauchte ich ein Stiick
Seife. Daflir musste ich nur zu meinem
Lehrer gehen und ihn darum bitten, aber
natiirlich auf Thai. Das richtige Wort



wire sabu gewesen. Ich aber bat um
sapo — »Ananas«.

Ajahn Chah fragte, was ich denn mit
einer Ananas wolle. Und ich antwortete:
»Mich waschen«. Woraufhin er beinahe
vom Stuhl gefallen wire vor Lachen.

Tagelang hatte er seine Freude daran,
thaildndische Besucher auf »diese Leute
aus dem Westen« anzusprechen: »Stellt
euch mal vor, die waschen sich mut
Ananas. Was flir eine fortschrittliche
Kultur!«

Ich kann mit Fug und Recht behaupten,
dass mein erstes Radebrechen auf Thai
meinem Lehrer so manchen gliicklichen
Moment verschaftt hat.

3. Eines Tages wurde ich gebeten, die



Totenfeier fiir einen Elternteil eines
Mitglieds meines buddhistischen
Tempels aus Sri Lanka abzuhalten. Ich
stand am Rednerpult des
Bestattungsinstituts, um die Trauergiste
zu begriiBen, und begann mit den Worten:
»Wir haben uns heute hier versammelt,
um der Mutter meines Freundes ehrend
zu gedenken, die kiirzlich verstorben
ist.«

Die ceylonesischen Namen sind so
lang und fiir westliche Zungen schwer
auszusprechen, dass ich nur von der
»Mutter meines Freundes« sprach, nicht
ahnend, dass es sich tatsidchlich jedoch
um den Vater handelte.

In der vordersten Sitzreithe stand



plotzlich eine alte Dame auf, unterbrach
mich und sagte emport: »Nicht ich bin
gestorben, sondern mein Mann!«

Alle lachten. Ich glaube, selbst der
Sarg musste kichern! Die Zeremonie
selbst wurde dann zu einer wahren Feier
des Lebens des Dahingegangenen, voll
gliicklicher Erinnerungen bis zuletzt.

DIE LETZTE FRAGE

Eines  Spdtnachmittags erfuhr ich
telefonisch, dass sich ein buddhistisches
Ehepaar auf den Weg zu mir gemacht
hatte, nachdem die beiden von der



Polizei vernommen worden waren. Am
Morgen hatten sie das Schlimmste
erlebt, was Eltern zustoflen kann. Sie
hatten die Leiche ihres siebzehnjdhrigen
Sohnes gefunden. Er hatte sich erhédngt.
Die  meisten  Selbstmorde  von
Jugendlichen sind vollkommen
unvorhersehbar. Der Junge hatte viele
Freunde und zeigte keinerlei Anzeichen
fiir eine Depression. Auch in der Schule
schien alles in Ordnung sein. Er stand
kurz vor der Abiturpriifung, um
anschlieBend die  Universitit zu
besuchen, und niemand zweifelte daran,
dass er sie mit gutem Erfolg bestehen
wiirde. Nichts deutete auch nur im
Geringsten auf sein Vorhaben hin.



Die Eltern kampfiten mit
Schuldgefiihlen, fragten sich wieder und
wieder, was sie hitten tun oder sagen
koénnen, um die Tat zu verhindern.
Gliicklicherweise aber wird einer
personlichen  Fehlentscheidung  im
Buddhismus keine ibertriebene
Bedeutung beigemessen, sodass sie sich
nicht so leicht zu jenem alles
verzehrenden Monster namens
Schuldgefiihl auswachsen kann. Deshalb
konnte ich die Eltern recht schnell davon
liberzeugen, dass sie sich nichts
vorzuwerfen hatten. Auch Kinder aus
den liebevollsten, aufmerksamsten
Elternhdusern begehen mitunter
Selbstmord. Das konnten sie



akzeptieren.

Die andere Sorge, die sie umtrieb, ist
mit dem  Wort »Panik«  noch
zuriickhaltend beschrieben und bezog
sich auf die Frage, was nach dieser Art
Tod mit ihrem Sohn geschehen wiirde.
Als Buddhisten glaubten sie an die
Reinkarnation. Aber sie hatten auch
gehort, dass ein Mensch, der den Freitod
wihlt, in der Holle wiedergeboren wird.

Der Selbstmord des Jungen war schon
traumatisch genug. Sich nun aber auch
noch ausmalen zu missen, welche
fiirchterlichen Qualen er danach wiirde
auszustehen haben, war die reine Folter.
Unabhéngig davon, ob wir an ein Leben
nach dem Tod glauben oder nicht, horen



wir doch alle gern, dass unsere geliebten
Verstorbenen an einen »schoneren Ort«
gegangen sind. Stellen Sie sich nur
einmal vor, wie es wohl sein muss zu
glauben, dass es da, wo sie jetzt sind,
schlimmer sein kdnnte als auf der Erde —
unbeschreiblich viel schlimmer sogar.
Da ich wusste, dass der Junge bald
seine schulische Abschlusspriifung hitte
ablegen miissen, um auf die Uni gehen zu
konnen, erkundigte ich mich, in wie
vielen Fiachern er angetreten wére und
wie viele schriftliche Tests er dafiir
hitte bewdltigen miissen. Die Eltern
zeigten sich verwirrt angesichts meiner
in dieser Situation ungewohnlichen
Fragen, doch aus Respekt gaben sie mir



die Antwort: vier Facher mit jeweils
zwel schriftlichen Tests. Wie viele
Fragen denn durchschnittlich pro Test
gestellt wiirden, fragte ich weiter. Es
waren an die acht, erfuhr ich.

»Das sind also insgesamt
vierundsechzig Fragen, die beantwortet
werden missen, um an  einer
australischen Universitit angenommen zu
werden«, sagte ich. »Und was wiirde
passieren, wenn man dreiundsechzig
davon korrekt beantwortet hitte, be1 der
letzten aber vollkommen danebenhauen
wiirde? Wiirde man dann trotzdem zum
Studium zugelassen?«

Die Eltern lachelten und nickten. »Ja,
sicher doch.« Sie hatten die Metapher



verstanden.

Ihrem Sohn wiirde eine gliickliche
Wiedergeburt  keinesfalls  verwehrt
bleiben, nur weil er Selbstmord
begangen hatte, ebenso wenig, wie
einem kiinftigen Studenten der Zugang
zur Universitdt verschlossen wére, der
bei einer einzigen Frage versagt hat. Thr
Sohn war ein sehr lieber, guter Junge.
Auf die Priifungen des Lebens hatte er so
oft die richtige Antwort gewusst, dass er
sich eine gliickliche Wiedergeburt mehr
als verdient hatte.

DIE VORTEILE, DIE ES HAT, BEI



EINER FLUGZEUGEXPLOSION UMS
LEBEN ZU KOMMEN

Ich fliege viel — so oft, dass sich einige
meiner Freunde schon um meine
Sicherheit Sorgen machen. Flugzeuge
sind ein Hauptziel von Terroristen und je
Ofter ich in einer Maschine sitze, desto
wahrscheinlicher wird es, dass ich
Opfer eines Selbstmordattentats werde.

Um meine Freunde zu beruhigen, nenne
ich ihnen gern die drei Vorziige, die es
hat, bei einer Flugzeugexplosion in 9
000 Metern Hohe ums Leben zu
kommen.

1. Sofortige Leichenverbrennung. Wenn
Sie schon einmal die Bestattung eines



Thnen nahestehenden Menschen
organisieren mussten, wissen Sie, wie
viel Arbeit das ist. Sie miissen ein
Beerdigungsinstitut suchen, den Sarg
auswdhlen, Freunde und Verwandte
informieren, sich fiir die Trauerfeier
einen Tag freinehmen und in den meisten
Féllen auch noch einen Leichenschmaus
auf die Beine stellen. Wenn aber zum
Beispiel Thre Oma im Zuge einer
Bombenexplosion an Bord eines
Flugzeuges stirbt, erledigt sich das alles
von selbst. Kein Beerdigungsinstitut,
kein  Sarg, kein  unfreiwilliger
Urlaubstag. Nicht einmal um das
Verstreuen der Asche muss sich jemand
kiimmern. Das ist also der erste Vorteil:



die sofortige, problemlose Verbrennung
der Leiche.

2. Positives Kosten-Nutzen-
Verhdltnis. So eine Beerdigung kostet
ein VermOgen. Die Hinterbliebenen
konnen sich verstindlicherweise nur
selten dazu durchringen, ihre liebe alte
Oma Zum Super-Sonder-
Schndppchenpreis unter die Erde zu
bringen. Kdme sie nun aber bei einem
terroristischen Bombenattentat auf ihr
Flugzeug ums Leben, wiirden nicht nur
die  Beerdigungskosten = wegfallen,
sondern ihre Angehorigen wiirden sogar
noch ein ordentliches Siimmchen aus der
Versicherung  der  Fluggesellschaft
einstreichen konnen. So wiirden sie am



Ende des Tages sogar noch ein Geschift
mit Omas Hinscheiden machen.

3. Ein gliickseliges ndchstes Leben.
Der letzte Vorteil ist der bedeutendste.
Wenn Thre Oma ihr Leben bei einer
Flugzeugexplosion in 9 000 Metern
Hohe aushaucht, ist sie dabei dem
Himmel schon so nahe, dass sie den Rest
der Strecke bestimmt auch noch schaftft.

Das also sind die Griinde, warum es mir
nichts ausmacht, in ein Flugzeug zu
steigen. Dies nur als weiteres Beispiel
dafiir, dass man mit positivem Denken
die Angst liberwinden kann.



SOLL ICH ODER SOLL ICH NICHT?

Am Ende eines Lehrvortrags, den ich
einmal in Oslo gehalten hatte, fragte eine
junge Frau, die mir nie zuvor begegnet
war, wie man wichtige Entscheidungen
im Leben treffen sollte.

Um die Frage in einen realitidtsndheren
Kontext zu stellen, prézisierte ich: »Sie
meinen, wenn zum Beispiel eine Frau
vor der Entscheidung steht, ob sie ihren
Freund heiraten soll oder nicht?«

Das arme Maidchen lief knallrot an,
verbarg das Gesicht in den Hédnden und
wandte sich dulerst verlegen ihrem



Freund zu, der neben ihr saf}3. Das
Lachen im Publikum machte ihr die
Sache auch nicht gerade leichter.

Nachdem ich mich entschuldigt hatte,
stellte ich ihr eine alte Methode der
Entscheidungsfindung mit einer
unerwarteten neuen Bedeutung vor:
Werfen Sie eine Miinze. Kopf: Ich
heirate ihn. Zahl: Ich heirate ihn nicht.

Die neue Bedeutung, von der ich selbst
erst kurz zuvor gehort hatte, ergibt sich
aus der emotionalen Reaktion auf das
Ergebnis des Miinzwurfs.

Angenommen, es kommt »Kopf«
heraus, also »Ich heirate ithn«. Reagieren
Sie dann mit einem glicklichen
»Jippiel«, oder sind Sie enttduscht und



denken sich eher »Einmal ist keinmal —
noch ein Wurf«? Ihre Reaktion verrét
Ihnen also genau, was Sie sich wirklich
wiinschen. Und wie sie auch ausfallen
mag — halten Sie sich daran.

Denn mit dem Werfen der Miinze
finden Sie ganz genau heraus, was Thr
Herz Thnen sagen mochte.

FRAGEN SIE DEN HUND

Wir lieben unsere Haustiere. Deshalb
gehort die Frage, ob Mieze oder Bello
eingeschlafert werden soll, zu den
schwierigsten Entscheidungen, die ein



Herrchen beziehungsweise Frauchen
irgendwann einmal treffen muss.

Das Tier vom Arzt einschlifern zu
lassen erscheint herzlos und bei
Buddhisten verstoBt es zudem gegen
einen wichtigen moralischen Grundsatz.
Noch grausamer kommt es einem jedoch
vor, das Leiden des Tieres gegen den
Vorschlag des Doktors zu verldngern.
Wie wir dieses moralische Dilemma
l6sen konnen?

Ganz einfach: Fragen Sie den Hund!

Wieder einmal brachte Judy ihren
krebskranken Hund zum Tierarzt. Er
sagte, dass er nichts anderes mehr fiir
das Tier tun konne, als 1thm die erlosende
Spritze zu geben. Judy bat, einen



Moment mit ithrem Hiindchen allein sein
zu dirfen. Da sie von meiner
Empfehlung, den Hund zu fragen, wusste,
nahm sie ihren geliebten Gefdhrten in
den Arm, schaute ihm in die Augen und
fragte ihn: »Mochtest du jetzt sterben?
Hast du genug von deinem Krebs? Oder
wiirdest du lieber noch ein bisschen
bleiben?«

Wenn Sie lange mit Threm Haustier
zusammengelebt und eine liebevolle
Beziehung zu ihm aufgebaut haben,
werden Sie die Antwort, die es auf diese
Frage gibt, richtig verstehen. Judy hatte
das starke Gefiihl, dass ihr liebes treues
Hiindchen noch nicht wollte, dass sein
Leben beendet wiirde. Also lie3 sie ihm



die letzte Spritze nicht geben.

Der Arzt war emport:  »lhr
Buddhisten ... ihr seid ja so was von
grausam und dumm!« Doch es war nichts
zu machen. Judy nahm den Hund wieder
mit nach Hause.

Einige Monate spdter ging Judy ein
weiteres Mal mit dem Hund zum
Tierarzt. Ihr Liebling hatte sich in der
Zwischenzeit ganz aus eigener Kraft
vollkommen erholt. Eine
Spontanheilung, wie sie ja auch bei
Menschen, die an Krebs erkrankt sind,
manchmal vorkommt. Der Tierarzt war
verbliifft. Nach einer griindlichen
Untersuchung des Hundes bestitigte er,
dass er tatsdachlich gesund war, und



sagte: »lhr Buddhisten, ihr seid ja so
was von mitfiihlend und weise!«

Uber Tod oder Leben zu entscheiden ist
nicht unsere Aufgabe, auch nicht bei
einem Tier. Unsere Aufgabe ist es, das
Tier zu fragen. Die Antwort, die es gibt,
wird jeder liebevolle Halter verstehen.
Dann muss er die empfangene Botschaft
nur noch dem Tierarzt iiberbringen. Die
Entscheidung trifft Thr Hund. Oder Thre
Katze. Die wissen, was Sache ist.

SICH KUMMERN, NICHT HEILEN
Ich lebe nun schon seit 1983 als Monch



in Perth. Im Laufe dieser Zeit habe ich
das Vertrauen und den Respekt der
ortsansdssigen buddhistischen Familien
gewonnen, was so weit geht, dass ich
bei vielen jilingeren Menschen zu einer
Art GroB3vater ehrenhalber avanciert bin.
Sie waren von klein auf in meinem
Tempel und weihen mich heute in
Geheimnisse ein, die sie thren Eltern nie
anvertrauen wiirden.

So auch der junge Mediziner, der mich
verzweifelt aufsuchte. Er war erst seit
Kurzem Assistenzarzt an einer der
groBen Kliniken in Perth. Am Tag zuvor
hatte er unter tragischen Umstinden zum
ersten Mal einen Patienten verloren, eine
junge Frau. Threm untrostlichen Mann



hatte er mitteilen miissen, dass seine
beiden kleinen Kinder von nun an ohne
Mutter aufwachsen  wiirden.  Der
frischgebackene Arzt empfand grof3e
Schuldgefiihle, die junge Familie im

Stich gelassen zu haben.
Natiirlich war thm keinerlei Vorwurf zu
machen. Er hatte alles

Menschenmogliche fiir die Patientin
getan. Dass er trotzdem das Gefiihl nicht
loswurde, in diesem Fall gescheitert zu
sein, lag an etwas anderem, und das
sagte ich ihm auch.

»Wenn Sie es fiir Thre Pflicht als Arzt
halten, Thre Patienten zu heilen, werden
Sie immer wieder unter dem Gefiihl
leiden, gescheitert zu sein. Denn im



Laufe Threr Karriere werden noch viele
Ihrer Patientinnen und Patienten sterben.
Wenn Sie aber akzeptieren konnen, dass
Ihre vorrangige Aufgabe darin besteht,
sich um Ihre Patienten zu kiimmern, kann
der Gedanke an ein mogliches Scheitern
gar nicht mehr aufkommen. Denn selbst
wenn es IThnen nicht gelingt, sie zu
heilen, werden Sie sich doch immer um
sie kiimmern konnen.«

Da er ein intelligenter junger Mann
war, verstand er sofort, was ich meinte,
und wurde bald ein noch viel besserer
Arzt. Das Wichtigste, was er sich
vornahm, war, immer fiir seine Patienten
da zu sein. Wenn einer von ihnen geheilt
werden konnte, betrachtete er es als eine



wunderbare Dreingabe. Und wer in
seiner Obhut starb, der war sich vorher
seiner Warme und Zuwendung sicher.

Viele der schrecklichen medizinischen
Interventionen, die Arzte ihren Patienten
in dem verzweifelten Bemithen zumuten,
sich  dem  unvermeidlichen  Tod
entgegenzustemmen, werden nur
unternommen, weil In  unserer
Gesellschaft mehr Wert aufs Heilen
gelegt wird als aufs Kiimmern. Wire es
andersherum, so glaube ich, wiirde nicht
nur die letzte Lebenszeit vieler
Menschen angenehmer und friedlicher
sein, sondern es konnten auch mehr
Patienten geheilt werden.



MILCH UND KEKSE

Der leitende Chirurg einer renommierten
amerikanischen Klinik blétterte die
Krankenakte einer Patientin durch, die
man ihm {iberwiesen hatte. Thre
Krebserkrankung war weit
fortgeschritten und in den anderen
Kliniken der Umgebung hatte man sie
schon aufgegeben. Jede Behandlung, die
man der Frau noch zukommen lassen
konnte, wiirde sehr komplex und
kostspielig sein und die Chance, ihr
Leben zu retten, musste als &duflerst
gering eingeschitzt werden. Nachdem er



die Akte noch einmal sorgfiltig studiert
und weitere Erkundigungen eingezogen
hatte, ilibernahm der Arzt den
schwierigen Fall.

Seine Kollegen wunderten sich iiber
die enormen Ressourcen, die er bereit
war, in die Behandlung dieser Patientin
7u stecken. Er engagierte
Topspezialisten, die ihm noch einen
Gefallen schuldig waren, aus anderen
Teilen des Landes und investierte selbst
einen grofBen Teil seiner begrenzten Zeit
und Energie, um dieser einen Person zu
helfen.

Die aullergewohnlichen Anstrengungen
des Arztes =zahlten sich aus. Nach
Monaten konnte er der Frau mitteilen,



dass es gelungen war, ihren Krebs
erfolgreich zu bekdmpfen, und dass sie
sich noch auf viele schone Jahre freuen
durfte. Sie war tibergliicklich.

Wenige Tage spiter lag die Rechnung
des Krankenhauses in ihrem Briefkasten.
Sie offnete den Umschlag mit zitternden
Héanden, rechnete sie doch mit einer
Forderung im sechsstelligen Bereich.
Stattdessen  stieB  sie auf eine
handgeschriebene Notiz des Arztes:

Rechnung beglichen — vor

fiinfundzwanzig Jahren mit einem Glas
Milch und zwei Keksen.

Ein  Vierteljahrhundert zuvor war
ebenjener Arzt noch ein armer



Medizinstudent gewesen, der sich seine
Ausbildung mit allerlei
Gelegenheitsarbeiten zu finanzieren
versuchte. Einer dieser Jobs war der
eines Klinkenputzers. FEines heillen
Spétnachmittags, er hatte noch nicht das
Geringste verkauft, klopfte er an einer
Tiir. Eine junge Frau offnete 1thm, lief3
ihn sein Werbespriichlein aufsagen und
meinte schliefllich, sie wolle nichts
kaufen. Dann jedoch fragte sie den miide
wirkenden Teilzeitvertreter: »Haben Sie
heute iiberhaupt schon was gegessen?«
»Seit dem Friihstiick nichts mehr. «
»Dann warten Sie mal kurz«, sagte die
Frau und verschwand in der Wohnung,
Unmittelbar darauf erschien sie wieder



an der Tiir und reichte dem erschopften
jungen Medizinstudenten ein Glas Milch
und ein Tellerchen mit zwei Keksen.
Fiinfundzwanzig Jahre spiter war aus
diesem Studenten der leitende Chirurg
einer angesehenen Klinik geworden. Als
er die Krankenakte der Frau
durchgeblittert hatte, war er iiber ihren
Namen gestolpert, der ihm irgendwie
bekannt vorkam. Ein paar Telefonate
spater hatte er die Bestitigung, dass es
sich tatsdchlich um jene Frau handelte,
die ihm  seinerzeit den  hoch
willkommenen Imbiss angeboten hatte.
Aus Dankbarkeit fiir diesen kleinen Akt
der Freundlichkeit vor so langer Zeit,
der ithm immer in guter Erinnerung



geblieben war, tat er nun alles, was in
seiner Macht stand, um sie von ihrer
Krebserkrankung zu befreien. Und
beglich aulerdem ihre Rechnung.

DIE SCHULDGEFUHLE DES
KLINKENPUTZERS

Zu Studienzeiten, als mein Haar noch
viel, viel langer war als heute, musste
ich in den Semesterferien auch jobben,
um finanziell halbwegs klarzukommen.
Unter anderem war ich ebenfalls als
Handelsvertreter unterwegs, und zwar
fiir Kinderlexika.



Bevor ich mit dem Klinkenputzen
anfangen konnte, hatte ich mich mit der
Verkaufstechnik vertraut zu machen.
Dafiir musste ich eine kleine Rede
auswendig lernen, aus der hervorging,
dass ein Verzicht auf den Erwerb dieses
stupenden Wissensquells
gleichbedeutend damit wire, dem
hochgeschitzten Nachwuchs die ihm
gebliihrenden  Bildungschancen  zu
verwehren.

Ich sollte, wurde mir eingebldut,
psychologischen Druck anwenden, damit
sich  die Eltern beinahe  wie
Kinderschinder fiihlten, wiirden sie
verantwortungsloserweise nicht bereit
sein, diese lberwéltigend informative



Buchreihe anzuschaffen.

Eine dermallen aggressive
Verkaufstechnik war unmoralisch. Und
das wusste ich auch. Aber ich war jung
und brauchte das Geld.

Gleich am ersten Tag drehte ich einem
netten jungen Paar mit zwei kleinen
Kindern, das gerade erst ein neues Haus
bezogen hatte, diese Biicher an. In der
folgenden Nacht schlief ich iiberhaupt
nicht gut, da ich nur an diese bestimmt
alles andere als wohlhabenden Eltern
denken konnte, auf die nun eine weitere
Rechnung zukam — blof3 weil ich ihnen
diese bescheuerten Lexika aufgeschwatzt
hatte. Mein Schuldgefiihl war so gro8,
dass ich am niachsten Morgen kiindigte.



Jahrelang machte ich mir enorme
Vorwiirfe dafiir, diesen Verkauf getitigt
zu haben. Erst viel spéter, als Monch,
konnte ich mir verzeihen und loslassen.
Schliefflich war ich in meinen
langhaarigen Zeiten noch schrecklich
unreif gewesen.

Ich habe diese Geschichte mal bei
einem meiner Freitagabendvortrdge in
Perth erzdhlt. Als ein Beispiel Afiir
Vergebung. Danach wurde ich von einer
Endzwanzigerin angesprochen.

»Sie werden mir vielleicht nicht
glauben«, begann sie, »aber was ich
Ihnen jetzt erzdhle, ist wirklich wabhr.
Als ich ein kleines Méadchen war, lebten
wir in London. Eines Tages klingelte ein



langhaariger Student an unserer Tiir und
verkaufte = meinen  Eltern  solche
Kinderlexika. Und diese Biicher habe
ich einfach geliebt/«, schwirmte sie.
»Es waren meine absoluten
Lieblingsbiicher. Es miissen nicht
unbedingt Sie personlich gewesen sein,
der diesen Verkauf in die Wege geleitet
hat, aber danken mochte ich Ihnen in
jedem Fall.« Ich war sprachlos — was
auBlerst selten vorkommt.

Und nach allem, was ich heute iiber
das Wirken des Universums weil}, bin
1ich mir ziemlich sicher, dass tatsidchlich
ich es war, der den Eltern dieser Frau
damals die Biicher verkauft hatte.



DIE TRAURIGE GESCHICHTE VON
DER LEBENSMUDEN SPINNE

Eine junge, gliickliche Spinne stie} in
einem ruhigen Zimmer auf das perfekte
Eckchen fiir ihr erstes eigenes Zuhause.
Voller Freude spann und wob sie ein
wunderschones Netz, kunstvoll genug,
dass es in Schoner spinnen — daheim
und im Garten hitte vorgestellt werden
konnen. Ebenso stolz wie erschopft
nahm sie schlieBlich in Erwartung eines
Mittagessens genau in der Mitte ihres
Netzes Platz.

Eine iltere Frau betrat das Zimmer.



Beim Anblick der Spinne schrie sie so
laut auf, dass es nicht einmal ihrem
schwerhorigen Ehemann entging. Als der
erkannte, was die Bestlirzung seiner
Gattin ausgelost hatte, hob er die Hand
und zerstorte mit einem Schlag das erste
Zuhause der jungen Spinne. Wenigstens
kam sie mit dem Leben davon.
Verunsichert, aber nicht entmutigt
suchte sie sich ein anderes Haus und
baute darin ein neues Heim fiir sich,
dsthetisch nicht ganz so ansprechend wie
thr voriges, aber immer noch recht
hitbsch.  Noch bevor das erste
Mittagessen angeflogen kam, entdeckte
eine Putzfrau das Spinnennetz und
machte ithm mit einem Besen den Garaus.



Ein zweites Mal musste die junge Spinne
um ihr Leben flirchten.

Ahnliches geschah im ndchsten Haus
und im  iberndchsten und im
iberiiberndchsten. Nachdem auch ihr
sechstes Netz gewaltsam  zerstort
worden war, begann die arme kleine
Spinne verstindlicherweise unter den
Symptomen einer  posttraumatischen
Belastungsstorung  zu  leiden.  Sie
entwickelte eine panische Angst vor
Zimmerecken und schaffte es deshalb
nicht, sich ein neues Netz zu weben.

Als sie miide und hungrig die Strafle
entlangkrabbelte, verlor sie sich in
negativen Gedanken: »Keiner liebt mich.
Dabei wiinsche ich mir doch nicht mehr



als ein ruhiges Zuhause. Ich will
niemandem etwas zuleide tun. Mir nur
ein paar Fliegen und Kéfer schnappen.
Die kann sowieso kein Mensch leiden.
Ach, das Leben ist ja so ungerecht. Und
ich hab solchen Hunger. Und miide bin
ich auch. Und einsam fiihle ich mich ...
so einsam!«

Die kleine Spinne fing an zu weinen.

Und bald kamen thr
Selbstmordgedanken.  »Keiner liebt
mich. Und was hat das alles iiberhaupt
noch fiir einen Sinn? Ein Zuhause finde
ich nicht. Und was zu essen auch nicht.
Vielleicht sollte ich allem einfach ein
Ende setzen.«

Entschieden krabbelte die lebensmiide



Spinne unter das Schuhwerk
vorbeikommender Passanten, irgendwie
aber fand sie sich immer im sicheren
Zwischenraum zwischen Absatz und
Sohle wieder. Dann schleppte sie sich
iiber eine vielbefahrene Strafle, landete
allerdings stets irgendwo zwischen den
Réidern der Fahrzeuge und nie darunter.
Aber wenn man depressiv ist, kriegt man
gar nichts ordentlich hin, nicht einmal
den Freitod.

Die lebensmiide Spinne versuchte es
dann auch nicht langer. Schluchzend und
schniefend stolperte sie wie sturztrunken
tiber die StraBBe, blind fiir den Weg, den
sie eingeschlagen hatte. Irgendwann
bekam sie das Gefiihl, beobachtet zu



werden. Sie blieb stehen, drehte sich um
und erblickte eine dicke, gliickliche
Spinne, die sie freundlich betrachtete.

»Warum heulst du denn so?«, fragte die
dicke, gliickliche Spinne.

Wiéhrend sie sich  in ein
Papiertaschentuch schnduzte, erzihlte
die lebensmiide Spinne der dicken,
gliicklichen ihre traurige
Lebensgeschichte. Als sie mit der
Elendsnummer fertig war, fiel ihr auf]
dass offenbar nicht alle Spinnen diinn
und depressiv waren. Diese war dick
und wirkte tiberaus gliicklich.

»Wieso bist du so fett und gliicklich?«,
fragte die lebensmiide Spinne.

Die dicke Spinne ldchelte nur



sanftmiitig.

»Hat man dir denn deine Netze nicht
gleich wieder zerstort?«

»In meinem ganzen langen Leben habe
ich mir nur ein einziges Netz gewobeng,
sagte die dicke Spinne. »Und zu essen
hab ich auch immer genug«, fuhr sie
mitfihlend fort. »Wenn ich dariiber
nachdenke: sogar mehr als genug fiir uns
beide. Komm und zieh bei mir ein.«

»Moment mal«, sagte die lebensmiide
Spinne. »Wo um alles in der Welt
befindet sich denn dein Netz, wenn du so
lange nicht gestort wurdest?«

»Nun«, erkliarte die dicke gliickliche
Spinne, »in der Spendenbiichse des
Tempels von Ajahn Brahm. Da beléastigt



einen garantiert nie jemand !«

DAS GEHEIMNIS EINER
GLUCKLICHEN EHE

Wie kommt es eigentlich, dass Priester
und  Monche  Hochzeitszeremonien
durchfiihren, obwohl sie selbst 1m
Zolibat leben? Auch ich habe schon
viele Hochzeitszeremonien durchgefiihrt.
Einmal sogar fir einen Promi.
AnschlieBend fand ich mich in der
malaysischen Ausgabe des
Klatschmagazins Hello wieder.

Bei meinen Zeremonien gebe ich den



blavdugigen jungen Paaren immer ein
paar weise Ratschldge mit auf den Weg.
Und zwar aus purem Egoismus. Ich
mochte ndmlich nicht, dass mich die
Leutchen, die ich da gerade traue, spéter
mit ihren Eheproblemen behelligen.
Also verrate ich ihnen gleich am Anfang
das »Geheimnis« einer gliicklichen Ehe,
und dann lassen sie mich in Ruhe. Eine
echte ~ Win-win-Situation: Ich  bin
gliicklich, sie sind gliicklich.

Worin besteht nun das »Geheimnis«
einer gliicklichen Ehe?

Im richtigen Moment, meist gleich nach
dem Ringtausch, schaue ich der
frischgebackenen Ehefrau in die Augen
und sage zu thr: »Sie sind jetzt eine



verheiratete Frau. Von nun an diirfen Sie
nie mehr an sich denken.« Woraufhin sie
sofort nickt und mir ein siiles Licheln
schenkt.

Dann schaue ich den Brautigam an und
sage zu 1hm: »Sie sind jetzt ein
verheirateter Mann. Auch Sie diirfen von
nun an nie mehr an sich denken.« Ich
weil} nicht, was mit den Ménnern los ist,
denn in der Regel zogert der Brautigam
ein paar Sekunden, bevor er dann doch
»Ja« sagt.

Wihrend ich weiterspreche, lasse ich
ithn immer noch nicht aus den Augen:
»Und von nun an diirfen Sie auch nie
mehr an Thre Frau denken.« Dann wende
ich mich blitzschnell an die Braut und



sage zu ihr: »Und Sie diirfen von nun an
auch nie mehr an Thren Mann denken. «

Die Verbliiffung, die ich darauthin in
den Gesichtern sehe, geniee ich immer
sehr. Denn man muss ja keine Gedanken
lesen konnen, um sich vorzustellen, was
den beiden in dem Moment durch den
Kopf geht: »Worauf will dieser
verriickte Monch denn blof3 hinaus?«

Verwirrung stiften ist eine sehr
wirksame Lehrmethode. Sobald man die
Leute soweit hat, dass sie unbedingt
einem Ritsel auf den Grund kommen
wollen, kann man ihnen die Losung
verraten und sicher sein, dass sie
aufmerksam zuhOren.

»Wenn Sie einmal verheiratet sind,



erklare ich, »sollten Sie nie mehr an sich
denken, anderenfalls leisten Sie keinen
Beitrag zu Ihrer Ehe. Zugleich diirfen Sie
aber auch nicht stindig an Ihren Partner
beziehungsweise lhre Partnerin denken,
denn sonst sind Sie ewig nur am Geben,
Geben, Geben, und irgendwann hat sich
die Ehe dann von selbst erledigt.

Stattdessen sollten Sie von nun an
ausschlieBlich an  »uns<  denken.
Mitgefangen, mitgehangen.«

In diesem Moment wenden sich die
frischgebackenen Eheleute 1m
Allgemeinen einander zu und licheln
sich an. Sie begreifen es auf Anhieb. In
der Ehe geht es um »uns«, nicht um mich,
nicht um 1hn, nicht um sie.



Um aber sicher sein zu konnen, dass
sie das »Geheimnis« auch wirklich bis
ins Letzte verstanden haben, stelle ich
noch eine weitere Frage: » Angenommen,
in Threm kiinftigen Zusammenleben
entsteht ein x-beliebiges Problem.
Wessen Problem ist es dann?«

»Unseres«, antworten sie wie aus
einem Munde.

»Sehr gut«, lobe ich sie mit einem
verhaltenen Grinsen.

Wenn in lhrer Beziehung mal ein
Problem auftaucht und Sie denken, es
ginge allein Thren Partner an, werden Sie
auch keine Anstalten machen, um es aus
der Welt zu schaffen. Halten Sie das
Problem dagegen ausschlieBlich fiir Thre



Sache, fehlt Thnen die andere Hélfte der
Losung. Wenn Sie beide aber alle
auftretenden Widrigkeiten als »unser«
Problem betrachten, werden Sie
gemeinsam bestimmt einen Ausweg
finden. Das ist das Geheimnis einer
gliicklichen, erfiillenden Ehe.

GESEGNETES WASSER

Ein weiterer Teil der buddhistischen
Hochzeitszeremonie besteht darin, das
freudestrahlende Paar mit Wasser zu
bespritzen — weil es Gliick bringen soll.
Und da Eheleute heutzutage ja alles



Gliick brauchen, dessen sie irgendwie
habhaft werden konnen, ertranke ich sie
beinahe darin. Sobald sich das Makeup
der Braut allmihlich aufzul6sen beginnt
und die  Wimperntusche  schon
verschmiert 1ist, erklire ich dem
Ehemann: »Jetzt sehen Sie, wie sie
wirklich aussieht.« Besser, denke ich, er
findet es jetzt heraus als spiter.

Auf dem Riickflug nach Perth fand ich
einmal die Zeit, mir die gesamten
australischen Zollbestimmungen von A
bis Z durchzulesen. Dabei erfuhr ich zu
meiner  Uberraschung, dass  auch
Weihwasser zu den Dingen gehort, die
man nicht in unser Land einfiihren darf.
Uberzeugen Sie sich selbst. Vielleicht



war folgendes Vorkommnis ja der Grund
fiir das Verbot:

In der guten alten Zeit, als es auf unseren
Flughidfen noch einen »griinen« Ausgang
gab, durch den man unkontrolliert
hindurchgehen konnte, wenn man nichts
zu verzollen hatte, wurde ein Australier
aufs Geratewohl von zwei Kontrolleuren
herausgegriffen. Als die Beamten seinen
Koffer inspizierten, stieBen sie unter
Jacketts und Hosen auf zwei unverzollte
Flaschen Whiskey.

»Was ist das denn?«, fragte einer der
Zollbeamten.

»lch  bin  glaubiger  Katholik,
improvisierte der Reisende, »und
komme gerade von einer Pilgerfahrt nach



Lourdes in Frankreich zuriick. Die
Flaschen enthalten gesegnetes Wasser.«

»Mhm«, machte der Zollbeamte. »Und
warum steht dann Johnny Walker auf den
Etiketts 7«

»lch musste das kostbare Wasser doch
irgendwie transportieren. Und die
beiden Flaschen hatte ich gerade zur
Hand. War’s das jetzt?«

ArgwoOhnisch beschloss der Beamte,
eine der Flaschen zu 6ffnen, um sich
selbst von ithrem Inhalt zu iiberzeugen.
Dann hielt er sie sich unter die Nase und
erklarte: »Das ist kein Wasser, sondern
Whisky. Riechen Sie selbst mal dran.«

Der Reisende schnupperte und rief
begeistert aus: »Mein Gott, Sie haben



recht! FEin weiteres Wunder ist
geschehen! Halleluja!«

DIE GEFAHREN DER TRUNKENHEIT
AM STEUER

Dass es in Australien mehr Christen als
Buddhisten gibt, liegt vielleicht daran,
dass es buddhistischen Monchen
untersagt 1st, Wasser in Wein zu
verwandeln.

Vor vielen Jahren beschloss einmal ein
Mann in Sydney, nach einer Firmenfeier
mit dem Auto heimzufahren, obwohl er
schon ein paar Bierchen zu viel hatte. Er



ging einfach davon aus, dass er nicht
erwischt wiirde.

Just an jenem Abend jedoch sperrte die
Polizei die wichtigsten Stralen der Stadt
und fiihrte eine allgemeine
Alkoholkontrolle durch. Dummerweise
geriet auch besagter Mann hinein.

Wihrend er mit seinem Wagen in der
Schlange stand und wartete, bis er mit
Pusten dran war, rechnete er fest damit,
zu einem saftigen BuB3geld verdonnert zu
werden und vielleicht sogar
voriibergehend seine Fahrerlaubnis zu
verlieren. Im Moment konnte er
allerdings nichts anderes tun, als sein
Schicksal zu verfluchen und sich mit der
unvermeidlichen Demiitigung



abzufinden, die auf ihn zukam. Er fiihlte
sich, als sei er dem Untergang geweiht.

Als er an die Reihe kam, forderte ihn
der Beamte zum Aussteigen auf und
reichte ihm das Promillemessgerit.

Gerade als er hineinpusten wollte,
ertonte ein lautes blechernes Krachen.
Offenbar  hatte ein  Fahrer die
Straflensperre zu spdt erkannt und war
auf den letzten Wagen in der Schlange
gefahren. Der Beamte, der den
alkoholisierten Mann angehalten hatte,
nahm ithm das Promillemessgerit wieder
ab und sagte: »Ich muss mich jetzt erst
mal um den Auffahrunfall kiimmern, das
ist im Moment wichtiger. Steigen Sie
wieder ein und fahren Sie heim.«



Um Haaresbreite war er entkommen.
Der Mann freute sich so iiber diesen
Gliicksfall, dass er sich sofort ins Auto
setzte, losfuhr und den gesamten
Heimweg tliber aus voller Kehle sang.

Am nichsten Morgen wurde er von
wiederholtem energischen Klingeln an
seiner Haustiir geweckt. Er kroch aus
dem Bett und musste sich dabei die
Hand an den Kopf legen. Sein Schidel
drohnte, so verkatert war er. Als er
wenige Minuten spiter die Tir 6ffnete,
standen zwei Polizeibeamte davor.

Im ersten Moment bekam er einen
Schreck, aber dann beruhigte er sich
gleich wieder. »Jetzt konnen die mich ja
nicht mehr belangen. Ich sitze



schlieBlich nicht am Steuer.«

»Guten Morgen, Sir.«

»Guten Morgen, meine Herren. Was
kann ich fiir Sie tun?«

»Diirften wir wohl einen kurzen Blick
in Ihre Garage werfen?«

Warum nicht? Schlielich hatte er
nichts zu verbergen.

»Aber sicher. Ich freue mich immer,
wenn ich den Ordnungskriften unserer
Stadt behilflich sein kann«, entgegnete er
also. »Kommen Sie bitte mit.«
Selbstsicher marschierte er voran.

Als er das Garagentor o6ffnete, wurde
er leichenblass, seine Lippen fingen an
zu zittern und seine Augen wdéren
beinahe aus den Hohlen getreten. Denn



in seiner Garage ... stand ein
Polizeiwagen! Er war mit dem falschen
Auto nach Hause gefahren!

Das eben sind die Gefahren der
Trunkenheit am Steuer.

HEILIGE SCHEISSE

Man denkt ja oft, dass sich das Leben
seit dem Altertum vollkommen verdndert
hat. Schaut man sich jedoch die
Geschichten um ungehorsame
buddhistische Monche und Nonnen in
Indien vor 2500 Jahren in Indien an,
wird klar, dass manche Dinge immer



gleich bleiben.

In einem Nonnenkloster zur Zeit des
Buddha, lange vor Erfindung des
Abflussrohres, hatte eine bestimmte
Nonne die Aufgabe, die Toiletteneimer
mit Fédkalien und anderen Abfillen zu
leeren. Eines Morgens schiittete sie den
ganzen Mist einfach iiber die
Klostermauer, statt ithn an den dafiir
vorgesehenen Ort zu bringen.

Es begab sich, dass an ebendiesem
Morgen ein gutgekleideter
Geschiftsmann auf dem Weg zum
Konigspalast auf der anderen Seite der
Mauer entlangspazierte. Was immer ihm
dabei auch durch den Kopf gegangen
sein mag, damit war es vorbei, als ein



Eimer voll Scheille darauf landete.

Er war verdattert. Er war erbost. Er
war sauwlitend.

Da er wusste, wo der Mist
hergekommen war, wetterte er: »Das
sind Uberhaupt keine echten Nonnen!
Nur alte Hexen und Schlampen! Denen
werd’ ich das Kloster unterm Hintern in
Brand stecken!«

Fluchend und schimpfend und mit
Fékalien auf dem Kopf griff er sich eine
der brennenden Fackeln, von denen die
StraBe in den frithen Morgenstunden
beleuchtet wurde, und stiirmte in das
Kloster.

Ein frommer Laienbuddhist sah den
Mann fuchsteufelswild heraneilen und



fragte ruhig, was denn vorgefallen sei.
Als er erfuhr, dass eine dieser @#%%!-
Nonnen dem Mann einen Eimer voll
Exkremente iiber den Kopf geschiittet
hatte, rief der Laienbuddhist entziickt
aus: »Das ist ja wunderbar! Was haben
Sie doch fiir ein Glick! Auf so
einzigartige Weise von einer heiligen
Nonne personlich gesegnet zu werden
verheif3t sehr viel Gutes.«

»Wirklich?«,  fragte der  naive
Geschéftsmann.

»Aber ja doch! Und jetzt gehen Sie
nach Hause, waschen sich, ziehen sich
um und dann ab in den Palast mit Thnen.
Etwas ganz Wunderbares wird heute
noch auf Sie zukommen.«



Der Geschiaftsmann verschwendete
keine Zeit damit, das Kloster
abzufackeln. Er eilte lieber schnell
wieder heim, wusch sich, zog etwas
anderes an und begab sich in den Palast.
Wie sich herausstellte, betraute ihn der
Konig an diesem Vormittag mit einem
dulerst lukrativen Regierungsaufirag.

Hocherfreut erklarte der
Geschiftsmann allen seinen Freunden:
»Wenn ihr mal einen echten Erfolg haben
wollt, dann bittet die Nonnen um die
verheifBungsvollste Segnung iiberhaupt —
heilige Scheile! Bei mir hat das
wunderbar geklappt!«

Als der Buddha von dieser Geschichte
Wind bekam, riigte er die Nonnen. Sie



konnten von Gliick sagen, dass an jenem
Morgen ein geistesgegenwartiger Laie
zugegen war, der dem abergldubischen
Geschiaftsmann  davon  {iberzeugen
konnte, dass es ein gutes Omen sei, wenn
einem jemand Mist iiber den Kopf
schiittet.

Als Konsequenz erlieB der Buddha
eine neue Ordensregel. Und deshalb
heifit es seit 2 500 Jahren: »Nonnen
diirfen keinen Unrat iber die
Klostermauern schiitten.«

DIE URSPRUNGE DES
MATERIALISMUS



Eine gute Nonne flihrte ein sehr
einfaches Leben, sie hatte so gut wie
keinen Besitz und hauste in einer Hohle.
Allmorgendlich suchte sie mit ihrer
Almosenschale das nédchstgelegene Dorf
auf, um gerade so viel Essbares zu
erbitten, dass es ihr fiir die einzige
Mabhlzeit des Tages reichte. Sie hatte
viel Zeit, zu meditieren, zu studieren und
ithr Wissen an die Dorfbewohner
weiterzugeben.

Als sie eines Morgens von ihrer
Almosenrunde zuriickkam, bemerkte sie
ein Loch in ihrer Ersatzrobe. Das kam
nicht zum ersten Mal vor, denn in ihrer
Hohle wohnte auch eine Mausefamilie.
Sie fand ein kleines Stiickchen Stoff und



nahte einen weiteren Flicken auf die
Robe. Hitte ich eine Katze, ging ihr
dabei durch den Kopf, gibe es keine
Méuse in der Hohle und ich miisste nicht
so viel Zeit mit dem Aufnidhen von
Flicken verschwenden. Also bat sie am
nachsten Tag im Dorf um eine Katze und
bekam einen wohlerzogenen braunen
Kater geschenkt, der farblich gut zu ihrer
Robe passte.

Da der Kater tiglich Milch und Fisch
brauchte, musste die Nonne nun jeden
Morgen die Dorfbewohner zusétzlich
auch darum bitten. Hétte ich eine eigene
Kuh, ging 1ihr bei einer dieser
Gelegenheiten durch den Kopf, miisste
ich nie mehr um Milch fiir den Kater



bitten, damit er die Miuse fernhilt, die
meine Robe anknabbern. Also bat sie
einen 1threr wohlhabenderen Unterstiitzer
um eine Kuh.

Nachdem die Nonne im Besitz der Kuh
war, musste sie ithr Gras zum Fressen
besorgen.  Also  bat sie  die
Dortbewohner um Gras, mit dem sie die
Kuh fiitterte, um Milch fiir den Kater zu
bekommen, damit der die Mause
fernhielt, die thre Robe anknabberten.

Wenn ich eine eigene Wiese hitte, ging
ihr ein paar Tage spéter durch den Kopf,
miisste ich die Dorfbewohner nicht
taglich um Gras angehen. Also regte sie
eine Spendenaktion an, um das Geld fiir
eine Wiese aufzubringen, damit sie



immer geniigend Gras flir die Kuh hatte,
die die Milch fiir den Kater gab, damit
der die Miuse fernhielt, die ithre Robe
anknabberten.

Sich um die Wiese zu kiimmern, jeden
Morgen die Kuh einzufangen und sie zu
melken war viel Arbeit. Hilfreich wire
es, ging ihr durch den Kopf, wenn ich
einen Burschen hitte, der mir diese
Pflichten abnehmen koénnte. Im Gegenzug
wiirde ich ihm moralische Fiihrung
angedeihen lassen und ihn belehren. Die
Dorfbewohner suchten ihr einen Jungen,
der aus einer armen Familie stammte,
die etwas moralische Fiihrung dringend
brauchen konnte. Jetzt hatte sie also
einen Burschen, der sich um die Wiese



kiimmerte, die ihr das Gras lieferte, das
sie fir die Kuh benotigte, damit die die
Milch fiir den Kater gab, der die Méause
fernhielt, die ithre Robe anknabberten.
Da junge Menschen aber viel essen,
musste die Nonne nun allmorgendlich
das  Doppelte an  Lebensmitteln
herbeischaffen. Dariiber hinaus brauchte
siec ganz in der Nédhe auch eine kleine
Hiitte fiir den Burschen, denn dass der
Junge bei ihr in der Hohle iibernachtete,
wire ein Versto3 gegen die flir Nonnen
geltenden Ordensregeln gewesen. Also
bat sie die Dorfbewohner, eine Hiitte fiir
thren Burschen zu bauen, der sich um die
Wiese kiimmerte, die das Gras lieferte,
das sie fiir die Kuh benotigte, damit die



die Milch fiir den Kater gab, der die
Miuse fernhielt, die i1hre Robe
anknabberten.

Allmahlich bemerkte sie, dass ihr die
Dortbewohner aus dem Weg gingen,
weil sie immer beflirchten mussten, dass
die Nonmne mit einem neuerlichen
Wunsch ankam. Sie gingen sogar schon
in Deckung, verbarrikadierten sich in
thren Hausern, verrammelten die Tir
und zogen die Vorhinge vor, wenn sie
nur von Weitem eine braune Kuh
erblickten, weil sie dachten, es sei die
Nonne.

Wenn doch einmal ein Dorfbewohner
auf die Nonne zukam, um ihr eine Frage
zur Meditation zu stellen, wimmelte sie



thn ab: »Tut mir leid. Im Moment nicht.
Ich muss nach den Bauarbeiten an der
Hiitte fiir meinen Burschen schauen, der
sich um die Wiese kiimmert, die mir das
Gras liefert, das ich fiir meinen braunen
Kater brauche, der die Miuse fernhilt,
damit ich nicht standig Flicken auf meine
Robe nidhen muss.«

Als 1hr bewusst wurde, was sie da
gerade gesagt hatte, erkannte sie: »Das
sind die Urspriinge des Materialismus.«

Sie bat die Dorfbewohner, die Hiitte
wieder abzureilen, schickte den
Burschen zu seiner Familie zuriick,
entdullerte sich sowohl der Kuh als auch
der Wiese und suchte ein gutes Zuhause
fiir ithren Kater.



Wenig spdter nahm sie ihr fritheres
einfaches Leben wieder auf. Als sie
eines Morgens mit gerade genug Essen
fiir ihre einzige Tagesmahlzeit aus dem
Dorf zuriickkehrte, stellte sie fest, dass
wieder einmal eine Maus ein Loch in
ihre Robe geknabbert hatte.

Gliicklich ndhte sie einen neuen
Flicken auf.

KIT-CAT

Dies ist die wahre Geschichte einer
bemerkenswerten Katze, die im
Bodhinyana-Kloster flinfundsechzig



Kilometer siidlich von Perth lebte, in
dem auch ich wohne.

Kit-Cat war als Junges einer
verwilderten Kitzin aus dem
angrenzenden staatlichen Forst in
meinem Kloster zur Welt gekommen. Wir
hatten das verwaiste, hungrige Tierchen
in einem ausgehohlten Baumstumpft
entdeckt.

Als Kit-Cat grofler wurde, begann sie
mit der Jagd, und immer mehr Jungvogel
fielen ihr zum Opfer. Ein Glockchen, das
wir 1thr um den Hals banden, fiihrte nur
dazu, dass sie sich immer geschickter
anschlich, um blo3 kein Gerdusch zu
machen, das ihre Beute warnen konnte.
Obwohl die Monche das kleine



Kéatzchen sehr ins Herz geschlossen
hatten, mussten wir sie zu unserem
Bedauern irgendwann weggeben. Ein
australischer Wald ist einfach nicht die
passende Umgebung fiir eine Hauskatze.
In der am Meer gelegenen Vorstadt
Watermans Bay nordlich von Perth fand
ich ein hiibsches neues Zuhause fiir Kit-
Cat. Als die Zeit fir den Abschied
gekommen war, nahm ich sie hoch,
steckte sie in einen Sack und legte
diesen im Auto ihrer kiinftigen
Besitzerin in den Fullraum vor der
Riickbank. Dabei empfand ich dem
Kéatzchen gegeniiber, das mir immer
vertraut hatte, ein sehr schlechtes
Gewissen.



Chris, die neue Katzenmutti, fuhr
geradewegs heim nach Watermans Bay:.
Dort angekommen, trug sie den Sack ins
Haus, schloss alle Tiiren und lief3 Kit-
Cat frei. Bevor das Kitzchen in den
Garten durfte, sollte es sich erst einmal
eingewohnen und sich mit der Familie
vertraut machen.

Drei Tage spéter, an einem heillen
Samstagnachmittag, war es dann soweit.
Kit-Cat durfte nach draul3en. Mit einem
Satz war sie am Gartentor. Chris rannte
hinter ihr her, aber die Katze war
einfach schneller. Also setzte sich Chris
ins Auto, um in der Nachbarschaft nach
Kit-Cat zu suchen. Aber weit und breit
war keine Spur von ihr zu sehen. Kit-Cat



war verschwunden. Wie vom Erdboden
verschluckt.

Nun denken Sie wahrscheinlich, dass
sich Kit-Cat irgendwie zu meinem
flinfundachtzig  Kilometer entfernten
Kloster durchgeschlagen hat. Aber weit
gefehlt. Kit-Cat war viel zu klug, um
eine  solche  Strecke zu  Ful}
zuriickzulegen.

An jenem  Samstag nahm ich
Lehrverpflichtungen in unserem Tempel
1m Stadtteil Nollamara wahr,
achtundsiebzig  Kilometer = nordlich
meines Klosters und etwa zwolf
Kilometer siidlich von Watermans Bay.
Wiéhrend ich auf die geschlossene



massive Holztiir unseres Tempels in
Perth zuging, horte ich draulen ein
merkwiirdiges Gerdusch. Und als ich die
Tir offnete, sal3 da die kleine Kit-Cat,
blickte zu mir hoch und miaute. Ich nahm
sie auf den Arm und bemerkte dabeli,
dass ihre Pfoten gliihten. Kein Wunder,
draulen herrschte an diesem Tag eine
Temperatur von {iiber vierzig Grad
Celsius. Untertasse um Untertasse mit
Milch setzte ich dem Tierchen vor, so
dehydriert war es. Dann liel ich die
Katze das tun, was Katzen am besten
konnen: sich  zusammenrollen und
ausruhen.

Kurz nachdem Kit-Cat eingetroffen
war, rief Chris bei mir an.



Entschuldigend sagte sie: »Es tut mir so
leid, Ajahn Brahm. Ich habe die Katze in
den Garten gelassen und dabei ist sie
mir ausgebiixt. Es tut mir wirklich leid.
Aber vielleicht findet sie ja den Weg zu
Threm Kloster in Serpentine.«

»Keine Sorge«, beruhigte ich sie. »Kit-
Cat 1st schon bei mir, hier in
Nollamara.«

Ich weil} noch, dass Chris vernehmlich
nach Luft schnappte. Sie konnte es
einfach nicht fassen. Spiter kam sie
vorbei, um sich selbst davon zu
tiberzeugen. Kit-Cat hatte mich in einer
Stadt aufgespiirt, die ihr vollkommen
unbekannt war. Innerhalb von knapp
zwel Stunden war sie mindestens zwolf



Kilometer  gelaufen,  hatte  eine
vielbefahrene Autobahn und weitere
grof3e Straf3en tiberquert, ohne Landkarte
und ohne sich nach dem Weg erkundigen
zu konnen, und hatte in einer Stadt mit
mehr als einer Million Einwohnern den
einzigen Menschen gefunden, der sich
immer um sie gekiimmert hatte.

Zuvor hatte Kit-Cat unser Kloster nur
einziges Mal verlassen, als wir sie zu
einem Tierarzt brachten, um sie
»verklostern«, sprich: sterilisieren, zu
lassen. Nie war sie auch nur in die Nahe
des Grofiraums von Perth gekommen.
Sie war eine reine Landkatze. Und die
Fahrt in ihr neues Zuhause bei Chris
hatte sie in einem Sack auf dem Boden



vor der Riickbank eines Autos verbracht.
So war es ihr vollkommen unmoglich
gewesen, sich den Weg einzupriagen, den
siec zuriicklegten. Und trotzdem hatte
mich dieses clevere Kétzchen so schnell
gefunden.

Natiirlich nahm ich Kit-Cat
anschlieBend wieder mit in mein
Kloster, wo ihr noch viele gliickliche
Jahre beschieden waren. Und nach
einem langen, erfiillten Katzenleben
starb sie dann auch dort. Wir begruben
sie unter dem heiligen Bodhibaum vor
unserer Haupthalle.



EIN HUNDERETREAT

Um nicht nur tiber Katzen zu sprechen,
sondern auch anderen Haustieren gerecht
zu werden, mochte ich jetzt eine
Geschichte erzihlen, die mir kiirzlich
zugeschickt wurde. Sie handelt von
einem sehr cleveren Hund und seiner
Methode, mit dem Stress des modernen
Lebens umzugehen.

Eine Frau kehrte vom Einkaufen zuriick
und hatte gerade die Tiir zu ihrem Haus
in der Vorstadt gedffnet, als aus heiterem
Himmel ein Hund an ihr vorbei ins
Wohnzimmer preschte. Als die Frau ihre
Einkaufstiiten abstellte, lag er schon in
einem stillen Eckchen und schlief. Es



war ein gut gepflegter Labrador mit
Halsband, also bestimmt kein
StraBBenkdter. Da die Frau Hunde mochte
und dieser ihr besonders sympathisch
war, lieB sie 1hn bei sich im
Wohnzimmer liegen. Nach etwa zwei
Stunden wachte er wieder auf und sie
offnete ihm die Haustiir. Weg war der
Hund.

Auch als er am nichsten Tag
wiederkam, gewdhrte ihm die Frau
Einlass. Erneut verkriimelte er sich in
seine stille Ecke, rollte sich zusammen
und hielt ein zweistlindiges
Mittagsschldfchen. Nachdem sich dieses
Muster noch zwei oder drei Mal
wiederholt hatte, fragte sich die Frau



allmahlich, wo der Hund wohl lebte und
warum er sie immer wieder besuchen
kam. Also schrieb sie einen Zettel,
faltete ithn zusammen und steckte ithn dem
Labrador unters Halsband. Der Text
lautete in etwa:

Seit fiinf Tagen kommt mich IThr Hund
jeden Nachmittag in meinem Haus
besuchen und tut hier nichts anderes,
als friedlich zu schlafen. Da er so ein
liebenswiirdiges, freundliches Tier ist,
stort es mich nicht. Ich wiisste nur
gern, wo er lebt und warum er immer
wieder vorbeikommt.

Am nichsten Tag tauchte der Labrador
wieder auf und legte sich in seinem



Eckchen zum Schlafen. Unter dem
Halsband klemmte allerdings ein
anderer Zettel. Darauf stand:

Mein Hund lebt in einem
ausgesprochen ldrmintensiven
Haushalt  zusammen  mit  meiner
norgeligen Ehefrau und unseren vier
Kindern, von denen zwei noch keine
fiinf sind. Bei IThnen sucht er seine Ruhe
und ein bisschen Frieden, um sich mal
ordentlich ausschlafen zu konnen. Darf
ich demndichst mal mitkommen?

EINE WUNDERBARE GESCHICHTE



VOM UBERNATURLICHEN

Ein Australier nahm in Ladakh, der
Region westlich von Tibet, an einer
Wandertour in den Ausldufern des
Himalajas teil. Dort ist die Landschaft
so spektakuldr, dass er hinter den
anderen zuriickblieb und ein Foto nach
dem anderen schoss. Als er eine
Abkiirzung nehmen wollte, um wieder zu
seiner Gruppe aufzuschlieflen, erwischte
er den falschen Weg, verlor seine
Reisekameraden aus den Augen und
hatte  schlieBlich  iiberhaupt keine
Orientierung mehr.

Nachdem er einige Stunden lang ohne
Landkarte durch die Wildnis geirrt war,
bekam er es mit der Angst zu tun. Die



Sonne  war  bereits hinter den
Berggipfeln untergegangen, es wurde
allmdhlich dunkel, kalt und gefahrlich.
Doch er wusste immer noch nicht wohin.
Schlie8lich erblickte er in nicht allzu
groBBer Entfernung Licht. Darauf ging er
zu und erreichte ein altes buddhistisches
Kloster in der Abgeschiedenheit der
Berge.

Der freundliche Abt horte sich die
Geschichte des Australiers an und lud
thn dann ein, die Nacht unter dem Dach
des Klosters zu verbringen, und zwar in
seinem persOnlichen Quartier, dem
einzigen Raum, der iiber ein modernes
westliches Bett verfligte. Er kannte das
Ziel der Reisegruppe und war bereit,



das verirrte Schaf am nichsten Tag zu
seiner Herde zuriickzugeleiten.

Nach einem einfachen Abendessen
legte sich der Australier in das bequeme
Bett des Abts. Mitternacht war kaum
vorilbber, da wurde er von der
herrlichsten Musik geweckt, die je an
sein Ohr gedrungen war. Im beriithmten
Opernhaus von Sydney hatte er viele
Vorstellungen besucht, aber nie, nie hatte
er eine so siiBe, zugleich aber auch
mitreiBende Melodie gehort und dabei
solche Gliicksgefiihle empfunden. Als er
so dalag und jeden einzelnen dieser
gottlichen Tone in sich aufsog, rannen
ithm Trdnen der Ekstase die Wangen
herab. Und irgendwann begleitete 1hn



die himmlische Musik in einen so tiefen
Schlaf, wie er ihn noch nie erlebt hatte.
Beim Aufwachen fiihlte er sich zum
ersten Mal seit Jahren bestens erholt und
war rundum zufrieden.

Nach dem Friihstiick begab er sich zum
Abt des Klosters, um sich dafiir zu
bedanken, dass er 1ihm sein Bett
iiberlassen hatte. Dabei erwihnte er
auch die Musik und fragte, was es damit
auf sich habe.

»Ach das«, meinte der Abt.

»Ja, es war einfach unglaublich. So
etwas habe ich nie zuvor gehort!«

»Junger Mann, dabei handelt es sich
um etwas Ubernatiirliches. Sprechen
darf ich dariiber mit Thnen leider nicht,



das verbieten die Ordensregeln, Sie sind
ja kein Monch.«

Mit gerunzelter Stirn griff der
Australier nach seiner Geldborse und
wollte dem Abt eine 100-Dollar-Note
reichen.

»Nein, nein!«, wehrte der Abt ab.

»Na gut, wie viel dann?«, fragte der
Australier.

»Schauen  Sie«, gab der Abt
entschieden zuriick. »Selbst wenn Sie
mir hundert Millionen Dollar geben
wirden, konnte ich es Ihnen nicht
verraten. Dariliber diirfen nur Monche
Bescheid wissen.«

Da es dem Australier nicht gelang, den
ADbt zu bestechen, verliel3 er das Kloster.



Bald hatte er zu seiner Reisegruppe
zuriickgefunden, beendete seine Tour und
kehrte nach Australien zuriick.

Als er wieder zu Hause war, ging ihm
diese iibernatiirliche Musik nicht aus
dem Kopf. Seine Besessenheit davon
wurde bald so groB3, dass er kaum mehr
schlafen und sich bei der Arbeit nicht
mehr richtig konzentrieren konnte.
Obwohl er einen der besten Psychologen
Sydneys aufsuchte, war er nicht
imstande, diese Musik zu vergessen. Sie
trieb 1hn buchstablich in den Wahnsinn.
Es gab nur eines, was er tun konnte.

Fast auf den Tag genau ein Jahr nach
seinem letzten Besuch stand er wieder
vor dem Tor des Klosters in Ladakh und



bat, den Abt sprechen zu diirfen, der sich
noch gut an ihn erinnerte. Der Australier
erklirte, er miisse unbedingt mehr iiber
diese Musik erfahren, anderenfalls
wiirde er noch verrtickt.

»Es tut mir wirklich von Herzen leid«,
meinte der Abt mit ehrlichem Mitgefiihl,
waber wie ich Thnen schon beim letzten
Mal sagte, kann ich Thnen nichts dariiber
verraten, weil Sie ja kein Monch sind.«

»Dann machen Sie mich eben zum
Monch!«, entgegnete der Australier.

In einem strengen Kloster dauert es
zwel Jahre, bis man alles Notige gelernt
hat, inklusive der Sprechgesdnge. Der
Australier absolvierte entschlossen den
vollstandigen, harten



Ausbildungsprozess. Nach zwei Jahren
ordinierte ihn der Abt zum Monch.

Im Anschluss an die Zeremonie
bestiirmte 1thn der Australier: »Jetzt, da
ich Monch bin, kénnen Sie es mir ja
endlich verraten. Also worum handelt es
sich bei dieser himmlischen Musik?«

Lichelnd antwortete der Abt: »Komm
um Mitternacht in mein Zimmerchen, ich
werde es dir zeigen.«

Vor lauter Aufregung war der
frischgebackene Monch eine ganze
Stunde zu frith. Drei Jahre hattet er
gewartet, alles aufgegeben und sich der
Schulung zum Monch unterzogen. Jetzt
war es endlich so weit.

Kurz vor Mitternacht nahm der Abt ein



uraltes Schliisselbund vom Schreibtisch
und zog in seinem Zimmerchen einen
Vorhang auf, hinter dem eine verborgene
Holztiir lag. Er offnete sie mit dem
holzernen Schliissel. Dem miihsamen
Achzen der Tiir horte man an, dass sie
seit vielen Jahren, vielleicht Jahrzehnten
nicht mehr gedffnet worden war. Sie
legte den Weg in einen Korridor frei, an
dessen Ende sich eine weitere Tiir
befand, diesmal aus Eisen. Als die
beiden Ménner auf sie zugingen, schlug
die alte Klosteruhr Mitternacht. Mit dem
eisernen Schliissel offnete der Abt die
zweite schwere Tiir. Nachdem sie
hindurchgegangen waren, setzte die
himmlische Musik ein. Sie war jetzt so



deutlich zu horen, dass das Herz des
Australiers vor Freude iiberquoll. Die
Musik bedeutete ihm mehr als alles
andere. Sie ndherten sich einer weiteren
Tir. Diese bestand aus reinem, in den
Bergen  gewonnenem  Silber. In
Australien wire sie ein Vermdgen wert
gewesen, aber an solche Dinge denkt
man nicht, wenn man einer Musik
lauscht, deren Schonheit sich jeder
Beschreibung entzieht. Als der Abt die
Silbertiir mit dem silbernen Schliissel
aufgeschlossen hatte, fiel der Blick auf
die allem Anschein nach letzte Tiir. Sie
bestand aus flinfzehn Zentimeter dickem
purem Gold und war mit unschitzbar
wertvollen Edelsteinen besetzt. Der Abt



griff nach einem goldenen Schliissel und
hielt dann inne. Mit ernster Stimme, die
groBBte Aufmerksamkeit verlangte, fragte
er den Australier: »Bist du sicher, dass
du hierfiir auch bereit bist? Es handelt
sich um etwas Ubernatiirliches und wird
dich von Grund auf veridndern. Bist du
darauf vorbereitet?«

Der Australier war jetzt nicht mehr nur
aufgeregt, sondern auch erschrocken.
Eine so folgenreiche Entscheidung hatte
er in seinem ganzen Leben noch nie
getroffen. Zu sehen, was sich hinter der
goldenen Tir befand, mochte ihn
vielleicht in den Wahnsinn treiben, es
aber nicht zu sehen, wiirde ithn ganz
sicher verriickt machen. Also sagte er:



»la. Bitte 6ffhen Sie die Tiir.«

Der Abt steckte den goldenen
Schliissel ins  Schliisselloch.  Der
Australier zitterte unwillkirlich vor
Angst. Ganz langsam 6ffthete der Abt die
schwere alte Tiir.

Und da war es! Meine Giite! Das
tiberstieg das Begriffsvermogen aller
Normalsterblichen bei Weitem! Ging
iiber alles Vorstellbare hinaus!

Was es war?

Tut mir leid, aber das darf ich Ihnen
leider nicht verraten, denn Sie sind ja
kein Monch!



MEINE REISE IN DEN HIMALAJA

Die ersten Fotos aus dem Himalaja sah
ich, als ich noch in London zur Schule
ging. Dieses Gebirge war so gewaltig,
so wild und verfiihrerisch, dass ich
beschloss, eines Tages auch einmal
dorthin zu reisen.

Im Jahr 1973, als auf der
Nordhalbkugel Sommer war, hatte ich
die Uni abgeschlossen. Bevor ich als
Lehrer anfing, brach ich von der Victoria
Station in London aus auf in Richtung
Indien und den michtigen Himalaja.
Zwei Wochen spiter war ich in Indien
und es regnete jeden Tag. Wenn ich mich
erkundigt hitte, bevor ich die Reise
plante, hitte ich wohl erfahren, dass das



wihrend der Monsunzeit auf dem
Subkontinent immer so ist. Selbst auf der
Hohe von Katmandu, also schon
ziemlich weit nordlich, sah ich immer
nur Regenwolken, aber nie den
Himalaja. Bald gab ich die Hoffhung
auf, die hochsten Berge der Welt je zu
Gesicht zu bekommen. Gliicklicherweise
gab es in dieser exotischen Gegend aber
viel anderes, womit ich mir die Zeit
vertreiben konnte.

In Katmandu erzdhlte mir ein
amerikanisches Parchen von einem Lkw,
der die Post in den Norden des Landes
bis an die tibetische Grenze brachte, und
dass man fiir ein paar Rupien mitfahren
konnte. Das horte sich gut an. Also



bestiegen wir in  den  friihen
Morgenstunden des nichsten Tages den
Postwagen gen Norden.

Gegen ein Uhr mittags hielt der Lkw in
einem kleinen Bergdorf an, weil der
Fahrer dort Mittagspause machen wollte.
Die beiden Amerikaner schlugen vor,
derweil einen kleinen Hiigel zu
besteigen. Als wir eine Viertelstunde
spater den Gipfel erreicht hatten, teilten
sich die Wolken im Norden. Und da, in
der regenfrischen Luft, sah ich den
Himalaja zum ersten Mal in seiner
ganzen Pracht. Der Anblick raubte mir
den Atem, viel mehr noch als der
Aufstieg zuvor.

Allerdings hatte ich dummerweise



meinen Fotoapparat in dem Postwagen
zurlickgelassen. Also lief ich fix den
Hiigel runter, schnappte mir die Kamera
und eilte so schnell ich konnte wieder
hoch. Kurz vor dem Gipfel schloss sich
die Wolkenwand. Ich war nur wenige
Sekunden zu spit gekommen. Wie sich
herausstellte, wiirde ich die Berge nicht
mehr zu Gesicht bekommen. Die Amis,
die einfach nur dagesessen und den
inspirierenden Anblick genossen hatten,
wandten sich zu mir um und fragten, wo
ich denn gewesen sei. Aber was noch
schlimmer war: Voller Ehrfurcht
beschrieben sie mir bis ins kleinste
herrliche Detail alles, was sie gesehen
hatten. Den unglaublichen Blick auf den



Himalaja und tiberhaupt das grof3e
Wunder, das mir entgangen war.

Ich kam mir wie ein Idiot vor. Den
Fotoapparat zu holen hatte mich dieses
aulergewohnlichen Erlebnisses beraubt.
Aber ich habe dabei auch etwas gelernt:
Wenn man versucht, den Moment
festzuhalten, sei es mit der Kamera oder
auf Papier, entgeht er einem oft und mit
ihm das ganze Wunder, das er in sich
trégt.

Und das gilt keineswegs nur fiir den
Himalaja. Die magischen Augenblicke
des Lebens sind dafiir da, dass man sie
auskostet und nicht in einer Kamera
einsperrt. Vergessen werden wir sie
ohnehin nicht. Warum also sollten wir



sie in einem Bild einfangen?

JEMAND SIEHT DICH IMMER

Vor langer Zeit war es iblich, dass
jeweils ein weiser Lehrer einer Gruppe
von Schiilern alles beibrachte, was sie
iiber das Leben wissen mussten. Einer
dieser Lehrer hatte ein Dutzend Schiiler,
deren Ausbildung bald abgeschlossen
sein wiirde. AuBlerdem hatte er eine
Tochter, die seine Schiiller sehr
begehrenswert fanden.

Eines Tages teilte er ithnen mit, dass er
zwel Probleme habe. Das erste bestand



darin, dass er einen Ehemann fir seine
Tochter suchen musste. Traditionsgemal3
sollte es sich dabei um einen seiner
zwOIf Schiiler handeln. Aber er konnte
sich nicht entscheiden, welcher von
thnen sich am besten als Gemahl eignete.
Das zweite Problem war, dass er als
Brautvater eine kostspielige
Hochzeitszeremonie ausrichten, dem
Paar ein neues Haus kaufen und es mit
allem Notigen ausstatten musste. Was
alles in allem sehr teuer werden wiirde.
Um beide Probleme auf einen Streich
zu losen, kiindigte der Lehrer eine
Priifung an. Er forderte seine Schiiler
auf, sich im Schutz der Nacht ins Dorf zu
schleichen und alles zu stehlen, was sie



konnten, ohne dabei von
irgendjemandem gesehen zu werden.
Dann sollten sie ihm, dem Lehrer, das
gesamte Diebesgut bringen. Derjenige
Schiiler, der diesen Anweisungen am
besten Folge leistete und am meisten
entwendete, durfte seine  Tochter
ehelichen. Und die  gestohlenen
Gegenstinde wirden allesamt in den
Besitz des jungen Paares iibergehen.

Dass ihr Lehrer, der sonst ein iiberaus
moralischer Mensch war, sie zum
Diebstahl aufforderte, schockierte die
Schiiller. Da jedoch in jenen Zeiten
groBBer Wert auf Gehorsam gegeniiber
dem Lehrer gelegt wurde, erklédrten sie
sich bereit, an der Priifung teilzunehmen.



Oder lag es womoglich auch daran, dass
alle Schiiler die Tochter unbedingt haben
wollten?

Im Laufe der folgenden sieben Tage
schlichen sich die cleveren Schiiler des
Nachts ins Dorf, klauten so viel sie
konnten und brachten die Beute zu ihrem
Lehrer. Dieser notierte sorgfiltig, wer
was gestohlen hatte und aus wessen
Haus. Auf frischer Tat ertappt wurde
erstaunlicherweise keiner der Schiiler.

Am Ende der Woche rief der Lehrer
seine Jungen zu sich, um ihnen das
Ergebnis der Priifung zu verkiinden.

»lhr habt so viel entwendet«, begann
er, »dass es allemal reicht, einem jung
verheirateten Paar einen guten Start ins



neue Leben zu sichern. Nur einer von
euch hat nichts gestohlen. Warum nicht?«

Der angesprochene Schiiler trat vor
und sagte: »Weil ich doch Thren
Anweisungen Folge Ileisten musste,
Herr.«

»Was meinst du damit? Habe ich euch
etwa nicht angewiesen, Dinge zu stehlen
und sie bei mir abzuliefern?«

»Doch, Herr«, gab der Schiiler
niedergeschlagen zuriick. »Aber Sie
haben uns befohlen, zu stehlen, ohne
dabei von irgendjemandem gesehen zu
werden. Ich bin in viele Hauser
eingedrungen, morgens um zwei, als alle
fest geschlafen haben. Aber sobald ich
etwas an mich nehmen wollte, hat mich



jemand gesehen. Also musste ich die
Hauser immer mit leeren Handen wieder
verlassen, Herr.«

»Wenn doch aber alle geschlafen
haben, wer kann dich dann gesehen
haben?«, erkundigte sich der Lehrer.

»lch, Herr. Ich habe mich beim Stehlen
gesehen. Deshalb habe ich nichts
mitgenommen. «

»Sehr gut! Sehr gut!«, rief der Lehrer
erfreut aus. »Wenigstens einen weisen
Schiiler habe ich, der mir in den drei
Jahren gut zugehort hat. Und ihr anderen
Einfaltspinsel, ihr bringt jetzt alles, was
thr gestohlen habt, zuriick. Niemand
wird euch bestrafen. Ich habe die Leute
schon vor zwei Wochen von dieser



»Priifung< in Kenntnis gesetzt. Sie haben
cuch erwartet. Deshalb ist auch keiner
von euch erwischt worden. Und vergesst
nie: Was immer ihr auch Unmoralisches
tut, einer sieht euch immer dabei, und
der seid ihr selbst. Und weil ihr es seht,
fihlt 1hr euch schlecht und leidet
darunter.«

Natiirlich durfte der weise Schiiler das
schone Tochterlein des Lehrers heiraten.
Dieser war wohlhabend genug, um den
beiden eine rauschende Hochzeitsfeier
auszurichten und ihnen auch ein reich
mobliertes Haus zu vermachen. Und
weil der junge Ehemann ein wahrhaft
weiser Mensch war, wurden sie
tatsdchlich  gliicklich bis an ihr



Lebensende.

WIE EIN SCHULER LERNTE, UBER
BELEIDIGUNGEN ZU LACHEN

Die vorige Geschichte stammt aus dem
alten Indien. Die folgende ist aus dem
alten Griechenland, WO die
Erziehungsmethoden ganz dhnlich waren.
Die Schiiler lernten alles von ein und
demselben Lehrer.

Einer dieser Lehrer war immer ziemlich
missmutig und schimpfte einen Schiiler
schon beim kleinsten Vergehen aus. Und
nachdem er ihn nach Strich und Faden



runtergemacht hatte, lieB er sich fiir
dieses Privileg auch noch ordentlich
bezahlen, indem er die Standpauke als
zusitzliche Ubungsstunde zu einem
saftigen Honorar berechnete.

Ein bestimmter Schiiler ging nach
seiner Ausbildung nach Athen, um dort
zu arbeiten. Und wann immer ihn sein
Chetf oder  sonst irgendjemand
beschimpfte, lachte er frohlich.

Einer der schlimmsten Fliiche — er
stammte aus Vorderasien — lautete
damals: »Mogen sich die Flohe von
tausend Kamelen in deinen Achselhohlen
festsetzen!«

Selbst dariiber lachte der junge Mann
noch. Es gab {berhaupt keine



Beleidigung, die 1hn aus der Ruhe
bringen konnte. Seine Freunde und
Kollegen dachten schon, er hitte
diesbeziiglich einen Dachschaden, wo er
doch sonst vollkommen klar im Kopf
war. Deshalb fragten sie ihn eines Tages,
warum er denn immer lache, wenn ihn
jemand beleidigte.

»Als Schiiler«, gab er zur Antwort,
»musste ich dafiir blechen, wenn ich
kritisiert wurde. Und jetzt kriege ich das
ganz umsonst. Das macht mich sehr
gliicklich.«

Vielleicht sollten wir auch jedes Mal
Geld von unseren Kindern verlangen,
wenn wir sie ausschimpfen, weil sie ihr
Zimmer nicht aufgerdumt oder die



Hausaufgaben nicht gemacht haben. In
ihrem spiteren Leben werden sie dann
womoglich nie sauer werden, wenn ihr
Partner oder der Chef sie anbriillt,
sondern nur frohlich lachen wie jener
Schiiler aus dem alten Griechenland.

VON DEN EXPERTEN LERNEN

Als ich noch in Cambridge studierte,
erzdhlten mir christliche Kommilitonen,
dass sie als Freiwillige in der ortlichen
Klintkk fiir Menschen mit geistigen
Behinderungen anfangen wollten. Als
Buddhist dachte ich mir, dass ich mich



da nicht lumpen lassen durfte. Also
folgte ich ihrem Beispiel, aber
ausschlieBlich aus religiésem Hochmut.
Jeden Donnerstagnachmittag setzten
wir uns in Cambridge in den Bus, um ins
Fulbourn Hospital zu fahren. Dort halfen
wir in der Beschiftigungstherapie fiir
Leute mit Downsyndrom aus. Meine
Freunde gaben nach ein paar Wochen
auf, ich blieb zwei Jahre. Obwohl das
Studium der theoretischen Physik —
natiirlich erst an zweiter Stelle nach
meinem intensiven gesellschaftlichen
Leben — einen GroBteil meiner Zeit in
Anspruch nahm, verpasste ich keine
Gelegenheit, meine Freunde mit dem
Downsyndrom zu besuchen. Und ich



genoss jeden einzelnen
Donnerstagnachmittag,

Mich iberraschte, wie emotional
verstindig sie waren. Wenn ich mal
miide war wegen einer Party am
Vorabend oder niedergeschlagen, weil
sich eine Freundin von mir getrennt
hatte, bekamen sie es sofort mit. Dann
nahmen sie mich in den Arm und
schenkten mir ein so aufrichtiges
Lacheln, dass ich formlich
dahinschmolz. Thre Herzen schienen ganz
anders zu sein als meines: offen und
unverstellt.

Mir als Heterosexuellem war es
Anfang der Siebzigerjahre peinlich, in
aller Offentlichkeit von einem anderen



Mann so gefiihlvoll umarmt zu werden.
Aber die unschuldige Freude, mit der es
geschah, lehrte mich bald, mich zu
entspannen und diese Beriihrungen zu
genieen. Das Leben i1m Fulbourn
Hospital mit den Menschen, die ein so
gutes Verstindnis fiir die emotionale
Welt hatten, war total unkompliziert. So
ganz anders als das Studium in
Cambridge, wo jeder Experte fiir alles
war, nur nicht fiir seine Gefiihle.

Nach zwei Jahren hatte ich offenbar
geniigend Erfahrungen gesammelt, dass
mir die Leiterin der Abteilung einen
Nachmittag lang zwei eigene Gruppen
zuteilte, erst die eine, anschlieflend die
andere. Ich dachte mir nichts dabei.



Meine Freunde mit dem Downsyndrom
konnten absolut dichthalten, wenn es
sein musste. Als ich nach Hause fahren
wollte, baten mich die echten
Mitarbeiter der Abteilung — also
diejenigen, die bezahlt wurden — in den
groBen Saal. Und da standen sie, alle
meine Freunde, strahlend wie die
Honigkuchenpferde, sowie die gesamte
Belegschaft. Ich sollte geehrt werden:
als der studentische Freiwillige, der am
langsten in der Abteilung titig war.

Wihrend ich an diesem Nachmittag mit
der einen Gruppe gearbeitet hatte, war
die jeweils andere unter Mitwirkung des
Personals damit beschiftigt gewesen,
Geschenke fiir mich zu basteln. Und die



wurden mir jetzt iberreicht.

Man hitte die Prasente, die ich erhielt,
wahrscheinlich in  keinem Laden
verkaufen konnen, aber sie riithrten mich
zu Trdnen. Und mittlerweile hatte ich
von meinen Lehrern mit dem
Downsyndrom so viel gelernt, dass es
mir nichts mehr ausmachte, ihnen in aller
Offentlichkeit freien Lauf zu lassen. Und
es war herrlich! In einer kleinen
Ansprache sagte die Abteilungsleiterin,
dass in der folgenden Woche die
Abschlusspriifungen an der Uni beginnen
wiirden und dies dann wohl mein letzter
Tag in der Klinik sei. Mit der Feier
wollten sich alle fiir mein Engagement in
den vergangenen zwei Jahren bedanken.



Unter Trdnen antwortete ich, dass meine
erste Examenspriifung erst in zehn Tagen
stattfinde. »Diirfte ich deshalb nédchsten
Donnerstag nicht vielleicht noch mal
wiederkommen?« Es  wurde mir
freundlicherweise gestattet.

Im Riickblick ist mir klar, dass ich das
Meiste dessen, was man mittlerweile als
»emotionale Intelligenz« bezeichnet, von
meinen Freunden mit dem Downsyndrom
gelernt habe. Sie betrachte ich bis auf
den heutigen Tag als die wahren
Experten auf diesem Gebiet. Und als
meine Lehrer.



ANDEREN ETWAS ZU GEBEN
UBERWINDET DEPRESSIONEN

Wer ehrenamtlich soziale Arbeit leistet,
tut das zundchst oft aus dem Wunsch
heraus, der  Gesellschaft etwas
zurlickzugeben. Irgendwann aber
erkennen die meisten, dass sie viel mehr
bekommen als geben. Weil sie ndmlich
die Erfahrung machen, dass es kein
Opfer ist, seine Zeit auf eine gute Sache
zu verwenden, sondern eine Investition
mit hoher Gewinnrate.

Unter einer Depression leidenden



Menschen empfehle ich oft, sich
ehrenamtlich in einem Altersheim, einem
Krankenhaus oder einer sonstigen
karitativen Einrichtung zu engagieren.
Denn anderen etwas zu geben gibt ihrem
eigenen Leben wieder mehr Bedeutung.
Der freiwillige Dienst an der
Gemeinschaft bringt ihnen das zuriick,
was sie verloren haben: Sinnhaftigkeit.

Sobald wir uns sozial engagieren,
erhalten wir wohltuendes emotionales
Feedback, so wie i1ch von meinen
Freunden mit dem Downsyndrom. Die,
denen wir zu helfen glauben, helfen in
Wirklichkeit uns. Wir gewinnen an
Selbstbewusstsein und fangen an, uns
und unser Leben richtig zu mogen.



Dass man dadurch auch reich werden
kann, demonstriert folgende kleine
Geschichte:

Nach seiner Scheidung ist ein Freund
von mir in eine kleinere Wohnung
gezogen, die viel zu eng fiir seinen Hund
war. Doch immerhin fand er bei einer
netten &dlteren Dame, die bereits einen
Hund derselben Rasse hatte, ein neues
Zuhause fuir das Tier.

Eines Tages rief ihn die dltere Dame
vollig  verzweifelt an seinem
Arbeitsplatz an, um zu fragen, ob er
vielleicht so lieb sein konnte, sie
abzuholen und in die Stadt zum Arzt zu
fahren. Eine andere
Beforderungsmoglichkeit hétte sie nicht.



Zu der Zeit war mein Freund als
Werbeberater selbststindig und kam
finanziell gerade mal so iiber die
Runden. Doch da er sein eigener Chef
war, nahm er sich die Zeit und fuhr die
Frau zu ihrem Arzttermin. Danach wurde
er flr sie zu einer Art privatem
Taxiunternechmen. Sie zum Zahnarzt oder
wohin auch sonst zu kutschieren machte
meinem Freund nichts aus, denn er fand
Freude daran, ihr zu helfen, und eine
willkommene Abwechslung zu seinem
Job war es auch.

Eines Tages rief sie wieder an.
Diesmal ging es um einen wichtigen
Anwaltstermin. Wie iiblich holte er sie
zu Hause ab, um sie dann in der Stadt



vor der Kanzlei abzusetzen. Hoflich
fragte die alte Dame, ob er vielleicht
noch kurz mit reinkommen konne; er tat
ihr diesen Gefallen gern. Und dann
ernannte sie ihn in Anwesenheit ihres
Anwalts zum kiinftigen Alleinerben
eines nicht unbetrachtlichen Vermogens.
Wenig spiter starb sie.

Mein Freund war vollig von den
Socken. Er hatte doch nur freundlich sein
wollen und Spall hatte es i1hm auch
gemacht, sich ein wenig um die alte
Dame zu kiimmern. Und nun diese
Riesenerbschaft! Er fiel aus allen
Wolken. Aber so kann es eben gehen,
wenn man bereit ist, anderen ein wenig
von seiner Zeit zu schenken. Das



Mindeste, was dabei herauskommit, ist
ein gutes Gefiihl. Und manchmal wartet
auch noch die eine oder andere
zusitzliche Uberraschung auf uns!

DAS TIEFE LOCH

Bei einem Waldspaziergang entdeckte
einmal ein Mann ein tiefes Loch im
Erdboden. Er hielt inne und spihte
hinein. Dort unten lag ein groB8er Sack
voller Gold. Der Mann ging auf die
Knie, beugte sich vor und versuchte mit
den Héanden den Schatz zu greifen, aber
das Loch war viel zu tief. Egal, wie sehr



er sich bemiihte, er kam einfach nicht an
das Gold heran. Also gab er auf.

Im Weitergehen begegnete er einem
anderen Mann, dem er von dem Gold
erzihlte, das in dem viel zu tiefen Loch
lag. Der zweite Mann suchte sich einen
hakenformig gegabelten Ast, ging damit
zu dem Loch und holte das Gold mithilfe
des Astes heraus.

Die Glickseligkeit ist nie so weit
entfernt, dass wir sie nicht erreichen.
Wir miissen blof3 etwas mehr Weisheit
und Mitgefiihl aufbringen.

Dann konnen wir alles erreichen.



WANN DARF MAN DIE
UNWAHRHEIT SAGEN?

Eines Abends erhielt ich den Anruf einer
dlteren Buddhistin. Sie war vollkommen
verzweifelt. Wie sie mir erzihlte, hatte
sie am Nachmittag ihren Mann Don nach
vierzigjdhriger Ehe zum ersten Mal
angelogen. Seither flihle sie sich
schrecklich, sagte sie.

Don hatte einen Herzinfarkt iiberlebt.
Doch nun brauchte er dringend einen
Bypass und war im Krankenhaus, bis er
sich soweit erholt hatte, dass der
Eingriff durchgefiihrt werden konnte.



Er lag mit drei anderen Minnern
zusammen in  einem Zimmer, die
ebenfalls auf ihre Bypass-OP warteten.
Mit Jack, einem seiner Bettnachbarn,
verstand er sich besonders gut. Nach
Jacks Operation fragte Don am Abend
seine Frau, ob sie wisse, wie es Jack
nach dem Eingriff gehe.

»Oh, Jack geht es gut«, antwortete sie.
»Er liegt zur Uberwachung auf der
Intensivstation.«

In Wahrheit war Dons Frau im Foyer
des  Krankenhauses  gerade  den
trauernden  Angehorigen von Jack
begegnet. Doch ithrem Mann mitzuteilen,
dass Jack eben die Operation nicht
iberlebt hatte, die 1hm selbst am



nachsten Tag bevorstand, brachte sie
einfach nicht libers Herz. Also hatte sie
sich in eine Liige gefliichtet.

Auch Don wire bei der Bypass-OP um
ein Haar gestorben. Er schwebte drei
Tage zwischen Leben und Tod, bis er
schlieBlich tiber dem Berg war. Hitte
seine Frau ihm die Wahrheit gesagt,
denke ich, wire dieser zuséitzliche
Kummer, die Trauer um Jack, vielleicht
sein Todesurteil gewesen. So aber hatte
ihm ihre Liige das Leben gerettet.

Deshalb sage ich meinen Anhédngern
oft, dass eine Unwahrheit hin und wieder
gestattet i1st. Aber hochstens alle vierzig
Jahre!



WARUM WIR LUGEN

»lst Thnen denn nicht klar«, sagte der
Richter in einem Mordprozess zum
Angeklagten, »dass auf Falschaussagen
eine sehr hohe Strafe steht?«

»Dochg, entgegnete der Beschuldigte,
»aber die ist lange nicht so hoch wie bei
einem Totungsdelikt.«

Das erklart, warum die Menschen so oft
liigen: weil die Strafe dafiir gewohnlich
viel geringer ausfillt als die, die mit
dem Sagen der Wahrheit verbunden
ware.

So suchte vor einigen Jahren einmal



ein junges Madchen meinen Rat, weil sie
von ihrem Freund schwanger war.

»Warum wenden Sie sich damit nicht
an Ihre Mutter oder IThren Vater?«,
erkundigte ich mich.

»Machen Sie Witze?«, gab sie zurlick.
»Die wiirden mich umbringen!«

Also belog sie ihre Eltern lieber.

Es ginge auf wunserer Welt weit
gliicklicher und gerechter zu, wenn
Ehrlichkeit so hoch bewertet wiirde,
dass die Strafe dafiir, die Wahrheit zu
sagen, immer geringer ausfiele als die
fiir eine Liige. Die einzige Moglichkeit,
dies zu erreichen, wire eine allgemeine
Amnestie, Straffreiheit fuir alles, solange
nur die Wahrheit gesagt wird.



Dann konnten Sohne und Tochter ihren
Eltern gegeniiber auch die
beschimendsten Dinge eingestehen, denn
sic wiissten ja, dass sie nicht dafiir
bestraft, nicht einmal getadelt wiirden,
sondern dass sie Hilfe erhielten. Wenn
Kinder in Schwierigkeiten geraten,
brauchen sie in erster Linie die
Unterstiitzung ihrer Eltern. Unter den
jetzigen Umstdnden aber haben sie viel
zu viel Angst, sich ihnen anzuvertrauen.
Auch Ehepartner konnten einander in
vollkommener Ehrlichkeit begegnen und
thre Probleme auf diese Weise 10sen,
statt unter den Teppich zu kehren.

Eines mochte ich allen Eltern, die
dieses Buch lesen, hinter die Ohren



schreiben: Bitte sagt euren Kindern, dass
ihr sie, wenn sie nur diec Wahrheit sagen,
nie bestrafen und ihnen auch keine
Vorhaltungen machen werdet, was immer
sie auch getan haben mogen.

Und dies geht an alle Paare: Versprecht
einander, dass in eurer Beziehung die
Ehrlichkeit tiber alles gehen und dass ihr
nie mit Bestrafungen und Drohungen
reagieren werdet, nicht einmal auf einen
Seitensprung, sondern dass ihr euch eure
Schwichen vergeben, gemeinsam daran
arbeiten und alles dafiir tun werdet, dass
sich derartige Vorfille nicht
wiederholen.

Und dann haltet dieses Versprechen.

Wo Strafe droht oder auch nur eine



Riige, wird nie die Wahrheit gesagt
werden.

Deshalb kennen wir im Buddhismus
keine Strafen.

Nach den Jahren der Apartheid in
Stidafrika brauchte es den moralischen
Mut und  die Weisheit  von
Fiihrungspersonlichkeiten wie Nelson
Mandela und Erzbischof Tutu, um die
erste Wabhrheits- und
Versohnungskommission ins Leben zu
rufen. Sie hatten verstanden, dass die
Enthiillung dessen, was sich in jenen
brutalen Jahren tatsdchlich abgespielt
hatte, wichtiger war als die Bestrafung
der Téter.



In diesem Zusammenhang gibt es eine
Episode, die ich auch heute noch als
inspirierend empfinde. FEin weiller
Polizeibeamter legte ein Gestindnis ab
und beschrieb in allen Einzelheiten, wie
er einen  politischen  Aktivisten
schwarzer Hautfarbe gefoltert und
schlieBlich getotet hatte. Er machte diese
Aussage in Anwesenheit der Witwe des
Ermordeten.

Ihr Mann hatte als vermisst gegolten,
und nun horte die Frau zum ersten Mal,
was mit dem Menschen, dem ihre ganze
Liebe galt, dem Vater ihrer Kinder,
wirklich geschehen war.

Wiéhrend er sich zur eingehenden
Schilderung der bosartigen Grausamkeit



seiner Taten zwang, weinte der
Polizeibeamte und zitterte am ganzen
Leib. Als er sein Gestindnis beendet
hatte, sprang die Witwe iiber die
Absperrung, die die Zeugen vor
Angriffen schiitzen sollte, und rannte
geradewegs auf den Morder ihres
Mannes zu. Die Wairter waren so
verdutzt, dass sie nicht reagieren
konnten.

Der schuldbewusste Polizeibeamte
rechnete mit einem gewalttitigen
Racheakt der Witwe und hitte ihn
klaglos iiber sich ergehen lassen. Doch
die Frau wollte ihn gar nicht angreifen.
Vielmehr nahm sie den Morder ihres
Mannes, der nur stocksteif dastand, sanft



in thre starken schwarzen Arme und
sagte: »Ich verzeihe Thnen.« So blieben
die beiden eine Weile stehen, tief
versunken in dieser Geste der
Versohnung.

Allen Anwesenden kamen die Trinen,
lange konnten sie gar nicht aufthoren zu
weinen. Die Vergebung des
Unverzeihlichen gab ihnen Hoffnung.
Hoffhung darauf, dass ein harmonisches
Zusammenleben  der  Angehorigen
verschiedener Rassen auch in ihrem
Land moéglich ware. Und dass sie in
Zukunft ohne Angst wiirden leben
konnen.

Wenn man dem brutalen Folterer und
Morder einer geliebten Person verzeihen



kann, welche Tat sollte man dann nicht
vergeben konnen?

Nur wo es Vergebung gibt, kann es auch
Wahrheit geben.

DIE AFFEN UND DER AFFENGEIST

An einem Feiertag erhielt das
buddhistische Kloster Besuch von einem
Affen. Zu diesem Anlass wiirden so
viele Leute mit wohlschmeckenden
Opfergaben kommen, hatte er sich
gedacht, dass fiir ihn dabei bestimmt ein
gutes Mittagessen herausspringen wiirde.



Vielleicht wiirde ja jemand eine Mango
fallen lassen oder einen Apfel
vergessen.

Wihrend er so vor der groBBen Halle
des Klosters herumlungerte, bekam er
zufillig mit, dass drinnen ein alter
Monch einen  Vortrag liber den
»Affengeist« hielt. Das konnte ja ganz
spannend sein, dachte sich der Affe, und
horte zu.

»Unter einem Affengeist«, sagte der
alte Monch, »versteht man einen
unruhigen Geist, der von Holzchen auf
Stockchen kommt, genau wie die Affen
im Dschungel immer von einem Ast zum
nachsten springen. Es ist ein schlechter
Geist, der durch die Praxis der



Meditation zurechtgeriickt werden muss,
damit er seinen Frieden finden kann.«
Als der Affe horte, dass der Affengeist
etwas Schlechtes sei, wurde er bose.
»Was soll das denn heiBlen: der
Affengeist 1ist ein schlechter Geist!
SchlieBlich bin ich ein Affe und mein
Geist ist vollig in Ordnung. Diese
Menschen beleidigen uns. Das ist
ungerecht. Es ist einfach nicht richtig.
Ich muss dringend etwas gegen diese
ungeheuerlichen Diffamierungen tun!«
Dann schwang er sich von Ast zu Ast
durch den Wald nach Hause, um bei
Freunden seinem Arger Luft zu machen.
Bald war die ganze Affenbande auf den
Beinen, sprang auf und nieder und



kreischte wild durcheinander: »Wir
lassen uns doch nicht beleidigen! Das ist
Artendiskriminierung! Wie konnen sie es
wagen! Wir beschweren uns beim WWF
und lassen uns von denen einen Anwalt
geben! SchlieBlich haben wir Affen auch
unsere Rechte!«

»Stoppl«,  befahl ihr  Anfiihrer.
»Versteht ithr denn nicht? Dieser Monch
hat vollkommen recht. Schaut euch doch
nur an: Thr springt da wie blod auf und
nieder und veranstaltet einen
Heidenldarm. Das kommt dabei raus,
wenn man einen Affengeist hat. Thr konnt
einfach nicht stillsitzen, ihr Affen!«

Die Affen erkannten, dass ihr Anfiihrer
die Wahrheit sagte. Sie alle waren mit



einem Affengeist gestraft und wiirden nie
ihren Frieden finden. Sie lieBen die
Kopfe hingen und briiteten schweigend
vor sich hin.

»Hey!«, meldete sich der Affe zu Wort,
der im Kloster gewesen war. »Mir ist da
gerade eine Idee gekommen. Dieser
Monch hat gesagt, dass man den
Affengeist liberwinden und zur Ruhe
kommen kann, wenn man nur meditiert.«

Gliicklich waren die Affen bald
wieder auf den Beinen, sprangen auf und
nieder und kreischten alle wild
durcheinander. »Ja! Cool! Auf, lasst uns
meditieren. Kommen wir zur Ruhe!«

Nach einer Weile warf einer der Affen
die Frage auf: »So, und wie geht das



nun, das Meditieren?«

»Als Erstes miissen wir uns ein Kissen
zum Draufsitzen suchen!«, meinte ein
Affe.

»Ja! Cool! Suchen wir uns Kissen!«
Nach vielem Gespringe und Gekreische
machten sie sich auf den Weg in den
Wald, wo sie Griaser und weiche Blatter
einsammelten, aus denen sie
improvisierte zafus machten, wie man
die buddhistischen Meditationskissen
nennt.

»Und was machen wir jetzt?«

»Hockt euch auf die Kissen«, befahl
der Affe, der im Kloster gewesen war.
»Schlagt die Beine {ibereinander, legt
die rechte Pfote auf die linke, dabei



beriihren sich die Daumen ganz leicht.
Haltet den Riicken gerade. Schlie3t die
Augen und beobachtet euren Atem.«

Dies war das erste Mal in der
Geschichte, dass Affen meditierten. Nie
zuvor hatte im Wald eine solche Stille
geherrscht. Nur war sie leider nicht von
Dauer.

»Entschuldigt mal kurz!«, unterbrach
einer der Affen. Alle schlugen die Augen
auf. »Mir ist da eben was eingefallen.
Eigentlich wollten wir heute zum
Mittagessen alle iiber die
Bananenplantage herfallen, wisst ihr
noch? Ich krieg das jetzt einfach nicht
mehr aus dem Kopf. Was meint ihr,
wollen wir nicht erst noch mal kurz zu



der Plantage, damit das erledigt ist, und
dann meditieren wir?«

»Klar doch! Cool! Spitzenidee!«,
briillten die anderen Affen, fingen schon
wieder an, auf und nieder zu springen,
und dann ging’s ab auf die Plantage.

Sie klauten jede Menge Bananen,
legten sie alle auf einen grofBen Haufen
und begaben sich dann zu ihren
Meditationskissen zuriick. Sie hockten
sich hin, kreuzten die Beine, legten
behutsam die rechte Pfote tiber die linke,
strafften den Riicken, schlossen die
Augen und nahmen ihre Meditation
wieder auf.

Nach zwei Minuten hob ein anderer
Affe die Hand. »Entschuldigt mal kurz.



Mir 1st da auch was eingefallen. Bevor
wir die Bananen futtern konnen, miissen
wir sie ja auch noch schélen. Lasst uns
das erst erledigen, dann kann ich auch
wieder in Ruhe meditieren, ohne stindig
daran denken zu miissen.«

»Aber klar doch! Cool! Daran haben
wir auch schon gedacht«, briillte der
Rest der Affenbande. Also sprangen sie
mal wieder auf und nieder, kreischten
und schélten die Bananen.

Nachdem das geschehen und die
Friichte erneut sduberlich auf einen
Haufen gelegt waren, begaben sich die
Affen zu ihren Kissen zuriick. Ein
weiteres Mal hockten sie sich hin,
kreuzten die Beine, legten die rechte



Pfote behutsam tiiber die linke, straffien
den Riicken, schlossen die Augen und
beobachteten den natiirlichen Fluss ihres
Atems.

»Entschuldigt mal kurz!«, rief schon
nach einigen Sekunden ein dritter Affe.
»Aber mir ist auch was eingefallen.
Bevor wir die Bananen futtern konnen,
miissen wir sie uns ja erst mal ins Maul
schieben. Lasst uns das erst erledigen,
dann konnen wir nachher auch in aller
Ruhe meditieren, ohne daran denken zu
mussen. «

»Klar! Cool! Was fiir eine brillante
Idee!« Alle Affen sprangen auf und
nieder, veranstalteten einen Hollenradau
und steckten sich eine Banane ins Maul.



Ein paar auch zwei und einer sogar drei.
Manche Affen sind eben auch nicht
anders als manche Menschen. Allerdings
futterten sie die Bananen noch nicht. Sie
hatten nur etwas erledigt, damit sie
spater nicht mehr stindig daran denken
mussten und den Kopf zum Meditieren
frei hatten.

AnschlieBend hockten sie sich wieder
auf i1hre Kissen, kreuzten die Beine,
legten die rechte Pfote behutsam auf die
linke, strafften den Riicken, schlossen
die Augen und nahmen mit den Bananen
im Maul die Meditation wieder auf.

Nachdem aber alle die Augen
geschlossen hatten, wurden die Bananen
natiirlich sofort aufgefuttert. Dann



standen die Affen auf und machten sich
davon. Das war das Ende ihrer ersten
und einzigen Meditationssitzung.

Jetzt wissen Sie auch, warum es uns
Menschen so schwerfillt, zur Ruhe zu
kommen. Denn die meisten von uns
haben einen Affengeist, und das
bedeutet:

Ich erledige das nur noch kurz, dann
setze ich mich ganz ruhig hin und
meditiere.

Deshalb ist heutzutage, wie ich schon in
einem meiner anderen Biicher erwiahnt
habe, der Friedhof der einzige Ort, an
dem die Leute in Frieden ruhen.



Abgesehen natiirlich von buddhistischen
Klostern.

LASST DIE BANANE LOS

Frither war es kinderleicht, einen Affen
zu fangen. Der Jigersmann ging dafiir
einfach in den Wald, suchte sich eine
reife Kokosnuss und schnitzte ein Loch
hinein, das genauso gro3 war wie eine
Affenfaust. Dann trank er die siile Milch
der Kokosnuss und schnabulierte ein
wenig von threm weichen Fleisch.

Nach der Mahlzeit befestigte er die
hohle Kokosnuss mithilfe eines dicken



Seils oder eines Ledergurts an einem
Baum. Dann versteckte der Jagersmann
noch eine Banane in der Kokosnuss und
ging nach Hause.

Man konnte jede Wette darauf
eingehen, dass bald ein Affe die
Kokosnuss mit der Banane drin
entdecken und versuchen wiirde, die
Frucht herauszuholen. Aber das Loch in
der Kokosnuss war nun mal gerade grof3
genug, dass der Affe seine Faust
hineinstecken konnte. Mit der Banane
zusammen aber bekam er sie nicht mehr
heraus.

Bei der Riickkehr des Jagers hatte der
Affe dann schon stundenlang vergeblich
versucht, die Faust samt Banane aus der



Kokosnuss zu ziehen. Angesichts seines
menschlichen Widersachers verstérkte er
seine Anstrengungen noch.

Das Einzige, was der Affe tun musste,
um freizukommen, war, die Banane
loszulassen. Dann hétte er die Faust aus
der Kokosnuss ziehen und Fersengeld
geben konnen. Aber lie3 der Affe los?

Natiirlich nicht! Weil ndmlich Affen
unwillkiirlich denken: »Das ist meine
Banane. Ich hab sie schlieBlich entdeckt.
Und deshalb gehort sie mir!«

Auf diese Weise konnte man jeden
Affen fangen.

Mit Menschen ist das nicht anders.
Angenommen, Thr geliebter Sohn stirbt
und Sie konnen einfach nicht aufhoren,



um thn zu trauern. Sie miissen stindig an
ihn denken. Konnen schon kaum mehr
einschlafen oder sich auf die Arbeit
konzentrieren. Warum?

Sie missten nur »die Banane
loslassen« und brauchten nicht so viel zu
leiden. Aber Sie konnen nicht loslassen.
Und zwar nur, weil Sie denken: »Er war
mein Sohn. Ich habe ihm das Leben
geschenkt. Und deshalb gehort er mir.«

Mehrere Miitter haben mir von dem
Moment erzidhlt, in dem sie ihrem
Neugeborenen zum ersten Mal in die
Augen gesehen hatten. Dabei, sagten sie,
war ihnen intuitiv klar gewesen, dass
dieses Menschlein nicht allein von den
Eltern gezeugt worden war. Dass es sich



vielmehr um ein Lebewesen mit eigener
Vergangenheit und Individualitat
handelte, einen Fremden aus einem
unbekannten Irgendwo, der da in ihr
Leben gekommen war. Mutter und Vater
diirfen sich um dieses Lebewesen
kiimmern, es erndhren und lieben ...
aber nicht in Besitz nehmen.

Leider vergessen viele Eltern das im
Laufe der Zeit und wollen ihre Kinder zu
threm Eigentum machen. Und wenn es
dann an der Zeit ist, sie gehen zu lassen,
schaffen sie es nicht. Wenn sie sich nur
daran erinnern konnten, dass nie ein
Mensch einen anderen besitzen kann,
auch nicht das eigene Kind. Dann
wiirden sie sich auch nicht einfangen



lassen wie ein Affe und aus Trauer
leiden.

Jemanden zu lieben heifit immer auch,
ihn eines Tages gehen zu lassen.

MAMI, ICH GEHE

Wir flirchten oft, dass jemand nicht
wiederkommt, wenn wir ihn loslassen
wiirden. Dabei ist meistens genau das
Gegenteil der Fall.

Wenn Sie einen Vogel im Kéfig halten
und eines Tages vergessen, die Tiir zu
schlieflen, wird er wegfliegen und nicht
zuriickkommen.



Wenn Sie dagegen die Kifigtiir
offenlassen, aber dafiir sorgen, dass es
dem Vogel gutgeht und er geniigend
Futter hat, wird er zwar auch
wegfliegen, aber er kommt immer
wieder zuriick.

Eine junge buddhistische Mutter hat mir
einmal erzihlt, dass ihr sechs Jahre alter
Sohn eines Nachmittags so verargert
war, dass er allen Ernstes erklérte:
»Mami, ich hab dich nicht mehr lieb und
gehe jetzt von zu Hause wegl«
Worauthin sie antwortete: »In Ordnung,
Schitzchen, ich helfe dir beim Packen.«
Also begleitete sie ihren kleinen
Jungen in sein Zimmer und half ihm, das
Notigste herauszusuchen und in sein



Kofferchen zu legen: den Teddybéren,
seine beste Hose und das Spiderman-
Kostiim. Anschlieend ging sie in die
Kiiche, um ihm seine Lieblingsbrote zu
schmieren, packte sie in eine Tiite und
gab sie dem Sechsjdhrigen mit.
SchlieBlich sollte er auf seinem weiteren
Lebensweg keinen Hunger leiden.

Als der Junge das Haus verlassen
hatte, winkte sie ihm nach. »Mach’s gut,
Schétzchen. Und meld dich mal!«

Mit dem Kofferchen in der einen und
der Tiite mit den belegten Broten in der
anderen Hand marschierte das Kind aufs
Gartentor zu, offnete es, ging hindurch,
wendete sich nach links und strebte
seiner Zukunft entgegen.



Nach nicht einmal flinfzig Metern
wurde der Sechsjihrige vom Heimweh
ergriffen. Er drehte sich um, ging zum
Gartentor zuriick und rannte den kurzen
Weg in die offenen Arme seiner Mutter,
die sich nicht von der Stelle geriihrt
hatte.

Sie war eine sehr weise Mutter und
wusste ganz genau, dass sich ihr kleiner
Junge nicht allzu weit von seinem
liebevollen Zuhause entfernen wiirde.

In Singapur habe ich diese Geschichte
einmal einer Psychologin erzihlt, die
sich dariiber halb kranklachte. Nachdem
sie sich wieder einigermallen beruhigt
hatte, erklarte sie mir, dass sie, auch im
Alter von sechs Jahren, praktisch das



Gleiche erlebt habe. Nach einem Streit
mit ithrer Mutter wollte sie von zu Hause
weggehen. Auch ihre Mutter willigte
sofort ein und half ihr beim Packen. Nur
Brote hatte sie ihr nicht geschmiert.
Stattdessen gab sie ihr zehn Singapur-
Dollar, damit sie sich selbst etwas zu
essen kaufen konnte. Dann brachte ihre
Mutter sie zum Aufzug (sie wohnten in
einem Hochhaus). Das kleine Miadchen
stieg ein und als sich die Tiren
schlossen, winkte die Mutter zum
Abschied.

In diesem Fall setzte das Heimweh
schon ein, als der Fahrstuhl das
Erdgeschoss noch nicht erreicht hatte.
Also driickte das Kind den Knopf flir die



Etage, in der sich die elterliche Wohnung
befand. Und als sie oben ankam, stand
da ihre Mutter mit weit gedftneten
Armen. »Willkommen zu Hause, meine
Stifie!«

Wenn die Bande der Liebe nur stark
genug sind, kann man die Leute auch
gehen lassen, denn man weiB ja, dass sie
mit Sicherheit wiederkommen.

HINTERM HORIZONT

In den Tagen vor dem fiir alle
erschwinglichen und sicheren
Luftverkehr reiste man auf



hochseetauglichen Dampfschiffen {iber
die Weltmeere, um von einem Kontinent
zum anderen zu gelangen. Kurz vor dem
Ablegen drédngten sich die Passagiere
auf den Decks des Schiffes, von denen
aus man die Verwandten und Freunde auf
dem Pier sehen konnte. Und wenn dann
das Signal ertonte, winkten alle zum
Abschied, sowohl die Menschen an
Bord als auch die an Land
Verbleibenden, machten Kusshidnde und
riefen sich ein letztes Auf Wiedersehen
zu, wihrend der Dampfer allmdhlich
davonglitt. Bald schon hatte er sich so
weit entfernt, dass man vom Pier aus in
der grauen Menge der Passagiere keinen
Einzelnen mehr ausmachen Kkonnte;



gewinkt und geschaut wurde trotzdem
weiter. Etwas spiter war das Schiff zu
weit weg, als dass man iiberhaupt noch
etwas an Bord zu erkennen vermochte,
aber die Zuriickbleibenden verlie3en
den Pier noch nicht, sondern blickten
dem immer kleiner werdenden Dampfer
nach, auf dem sich irgendwo die
Menschen befinden mussten, von denen
sie gerade Abschied genommen hatten.
Irgendwann erreichte das Schiff dann
jene gewisse Linie — den Horizont —,
hinter der es vollends auller Sicht war.
Doch obwohl die Verwandten und
Freunde an Land ihre Lieben nicht mehr
sehen, geschweige denn sprechen oder
beriihren konnten, wussten sie, dass sie



nicht vollig verschwunden waren. Sie
hatten blof3 eine Linie tiberschritten, den
Horizont, der uns von dem trennt, was
dahinter liegt. Sie wussten, dass sie sie
wiedersehen wiirden.

So dhnlich ist es beim Tod eines
geliebten Menschen. Wenn wir Gliick
haben, konnen wir an seinem Bett sitzen,
ihn noch einmal in die Arme schlieflen
und Abschied von ithm nehmen. Dann
legt er ab, segelt los in das Meer des
Todes. Er schwindet dahin. Mit dem
letzten Atemzug erreicht er den Horizont,
jene gewisse Linie, die dieses Leben
von dem trennt, was dahinter liegt.
Nachdem er diese Linie passiert hat,
konnen wir 1hn nicht mehr sehen,



geschweige denn mit thm sprechen oder
thn beriihren, und trotzdem wissen wir,
dass er nicht vollig verschwunden ist. Er
hat nur eine Linie iiberschritten — den
Tod —, die uns von dem trennt, was
dahinter liegt.

Wir werden einander wiedersehen.

DER ERSCHROCKENE
WASSERBUFFEL

Im alten Thailand gehorten Wasserbiiffel
zur Familie. Sie lebten in dem Hohlraum

unterhalb der Hauser und waren in aller
Regel so zahm, dass die kleinen Kinder



in den warmen Sommermonaten
gefahrlos auf dem Riicken der Tiere
schlafen konnten, wiahrend die Biiffel
trage grasten.

Manchmal allerdings bekam es so ein
Wasserbiiffel plotzlich aus Griinden, die
nur ihm bekannt waren, mit der Angst zu
tun. Dann hob er mit einem Prusten den
Kopfund nahm ReiBaus.

Eines frithen Morgens brachte ein
Dortbewohner seinen Wasserbiiffel zum
Grasen auf seine Felder. Und als er an
unserem Waldkloster vorbeikam, jagte
irgendetwas 1im Dschungel dem Biiffel
einen Riesenschreck ein. Er riss den
Kopf hoch und schnaubte. Der
Dorfbewohner versuchte noch, das Tier



an dem diinnen Seil, das es um den Hals
trug, festzuhalten, doch das Seil wickelte
sich blitzschnell um den Finger des
Mannes, und als der  Biiffel
davonpreschte, nahm er die Spitze des
Fingers mit auf seine wilde Hatz!

Mit seiner blutverschmierten Hand, an
der ein Finger zur Halfte fehlte, suchte
der arme Mann sofort Hilfe bei uns im
Kloster.  Wir brachten 1ihn 1ins
Krankenhaus und bald hatte er sich
wieder einigermalf3en erholt.

Diese traurige Geschichte nehme ich
gern als Beispiel dafilir, was geschehen
kann, wenn wir nicht loslassen.

Denn wer ist wohl stirker, der Mensch
oder ein Wasserbiiffel?



Einen Wasserbiiffel festhalten zu
wollen, wenn er in voller Fahrt ist, hat
nicht den geringsten Sinn. Man muss ihn
loslassen. Nach ein paar hundert Metern
kommt er ganz von selbst zum Stehen.
Dann kann der Bauer in aller Ruhe zu
ithm hingehen, das Seil wieder in die
Hand nehmen und ihn zum Grasen auf
die Felder fiihren.

Allzu viele Menschen aber versuchen
festzuhalten, was sie loslassen sollten,
und verlieren dabei oft mehr als einen
Finger.

DER FALL DER VERSCHWUNDENEN



HARLEY

Einer der ersten Bewohner meines
Klosters war Patrick, ein sehr
spiritueller Mensch ohne Familie und
festen Wohnsitz. Er zog von einem
Kloster ins ndchste, von einer
spirituellen Gemeinschaft in eine andere.
Er war also sozusagen ein Tempel-
Hopper. Und so kam es, dass er in den
Anfangsjahren meines Klosters auch bei
uns aufschlug und uns bei den schweren
Bauarbeiten unterstiitzte.

Er besall, wie gesagt, kein Haus und
auch keine Ersparnisse. Das einzig
Wertvolle, was er sein Eigen nannte,
war ein groflartiges Motorrad, eine
Harley Davidson, die ihm sehr am



Herzen lag. Damit konnte er durch
Australien diisen und die Freiheit seiner
personlichen Unabhingigkeit genie3en.

In einem Brief berichtete er mir von
einem Erlebnis, das er in einer groflen
Einkaufsmall in Sydney hatte. Er war mit
seiner Harley ins Parkhaus gefahren,
hatte sie dort abgestellt und einige
Besorgungen gemacht. Danach kehrte er
wieder zu seinem Motorrad zuriick.
Doch Schockschwerenot, keine Harley
auf dem Parkdeck. Sie war gestohlen
worden!

Nun hatte er in seinem Leben schon
geniigend buddhistische Lehrvortrage
gehort, um die Bedeutung des Anhaftens
zu kennen. Deshalb erinnerte er sich



auch an die Mahnung des Buddha:

Alles, was mein ist, geliebt und
erfreulich,
wird eines Tages von mir getrennt sein.

So verkraftete Patrick seinen Verlust
auch relativ leicht, indem er sich vor
Augen flihrte: »Na gut. Frither oder
spiater miissen wir uns SOwieso von
allem losen. Wegen etwas zu leiden,
woran man nichts dndern kann, bringt ja
nichts. Die Zeit mit der Harley war toll,
thr habe ich es zu verdanken, dass ich
durch unser ganzes groBes Land fahren
konnte. Nun hoffe ich nur, dass ihr neuer
Besitzer genauso viel Vergniigen an ihr
findet wie ich.«



Er war tbergliicklich, dass ihm der
Dieb nur sein Motorrad geklaut hatte und
nicht seinen inneren Frieden. Mit bestem
Erfolg hatte er eine schwere Priifung des
Loslassens bestanden.

Als er sich — mit einem strahlenden
Lacheln angesichts seines spirituellen
Fortschritts — schon auf den Weg zu
einem  Offentlichen  Verkehrsmittel
machen wollte, ddmmerte 1thm ploétzlich,
dass er sich auf dem falschen Parkdeck
befand.

Er ging die Treppe runter zum
richtigen — und tatsdchlich, da stand
seine Harley; es war ithm beinahe, als
grinse sie ihn verschmitzt an. Er hatte
nicht nur den Test des Loslassens



bestanden, sondern war auch noch
immer im Besitz seines Motorrads. Ein
Doppelsieg also.

Gut gemacht, Patrick.

AUF DEM FENSTERSIMS

Ein beriihmter Maler hatte mit seiner
Harley einen schweren Verkehrsunfall.
Als er im Krankenhaus wieder zu sich
kam, iiberbrachte thm der diensthabende
Chirurg die schlechte Nachricht, dass er
ithm eine Hand amputieren hatte
miissen — diejenige, mit der er malte.
Der Kiinstler war am Boden zerstort. Er



hatte die Fahigkeit verloren, das zu tun,
was 1hm mehr bedeutete als alles
andere. Und damit war ihm auch der
Sinn seines Lebens abhandengekommen.

Unmittelbar nach seiner Entlassung aus
dem Krankenhaus betrat er einen groflen
Biirokomplex, fuhr mit dem Aufzug ins
oberste Stockwerk, suchte sich ein
leeres Biiro, offnete das Fenster und
kletterte auf den Sims. Er wollte seinem
Leben ein Ende setzen.

Als er in die Tiefe schaute, sah er
etwas Erstaunliches. Auf  dem
Biirgersteig war ein Mann ganz ohne
Arme, der voller Freude die Stralle
entlangtinzelte!

»Meine Glite«, dachte er bei sich, »ich



habe nur eine Hand verloren, und da ist
ein Mann, der gar keine hat, nicht einmal
Arme, und er tanzt! Wie kann ich da den
Tod suchen?«

Er entschied sich fiir das Leben und
krabbelte vom Fenstersims zuriick in das
leere Biiro.

»Ich muss unbedingt das Geheimnis
dieses Manmnes  herausbekommen,
dachte er bei sich. »Wie kann er so
gliicklich sein — ganz ohne Hande?«

Er rannte zum Aufzug, fuhr ins
Erdgeschoss und eilte auf die Stra3e und
dem Mann hinterher. Er war gar nicht so
schwer zu finden, denn ein Mann ohne
Arme ist kaum zu iibersehen.

»wDanke, mein Herr! Vielen, vielen



Dank! Sie haben mir soeben das Leben
gerettet. Ich bin Maler und habe bei
einem  Motorradunfall die Hand
verloren, mit der ich arbeite. Das hat
mich so fertiggemacht, dass ich aus dem
oberen Stock des Hochhauses da hinten
springen wollte. Doch als ich auf dem
Fenstersims stand und auf die Strafle
runterschaute, sah ich Sie, wie Sie ohne
Arme die Stralle entlangtanzten. Bitte
verraten Sie mir doch, wie Sie immer
noch so gliicklich sein konnen, obwohl
Sie beide Arme verloren haben.«

Der Mann ohne Arme schwieg einen
Moment lang. Dann sagte er:

»Na ja, ein richtiger Tanz war das
eigentlich nicht. Ich habe blof3 versucht,



mich am Hintern zu kratzen.«

DAS REGAL IM WOHNZIMMER
MEINER MUTTER

Ein paar Jahre, nachdem ich nach
Australien ausgewandert war, fuhr ich
nach London, um meine Mutter zu
besuchen. Einer meiner Unterstiitzer war
so nett, mir ein Pliischkidnguru als
Mitbringsel fuir sie mitzugeben. Meine
Mutter liebte das Geschenk. Stolz stellte
sie es im Wohnzimmer, wo sie die
meiste Zeit verbrachte, in ein Regal.
Wenn ich wieder in Australien war,



sollte das Kédnguru sie an mich erinnern.
Ich selbst war auch ganz gliicklich, hatte
ich doch ein Geschenk fiir meine Mutter
gefunden, das ihr gefiel und das sie in
Ehren halten wiirde.

Als 1ch ein paar Jahre spiter wieder in
London war, brachte ich ihr einen
Koalabaren aus Pliisch mit. Auch diesen
mochte sie sehr und stellte 1thn neben das
Kénguru ins Regal.

Bei meinem nichsten Besuch schenkte
ich ihr einen Pliischrieseneisvogel, das
Mal darauf ein Schnabeltier. Vor lauter
Australiensouvenirs wurde es allméihlich
eng im Wohnzimmerregal.

Bei meinem flinften Besuch
iiberraschte ich meine Mutter mit einer



weichen, kuscheligen Beutelmaus. Auch
die gefiel ihr. Aber als sie versuchte, sie
in ithr Regal zu stellen, neben das
Kéanguru, den Koala, den Rieseneisvogel
und das Schnabeltier, reichte der Platz
nicht mehr, und schon purzelten die
ersten Pliischkameraden zu Boden.
Daraufhin versuchte sie mit aller Macht,
sie irgendwie ins Regal zu quetschen,
aber dabei fielen nur noch mehr hinunter.

»Warum verschenkst du nicht ein paar
von den Tierchen, Mama«, schlug ich
vor. »Dann hast du auch wieder mehr
Platz fiir neue.«

»Kommt ja gar nicht infrage«,
widersprach sie. »Dafiir sind sie mir
viel zu kostbar.« Die nichsten Stunden



hatte sie alle Hiande voll damit zu tun,
die ganzen Pliischtiere irgendwie im
Regal unterzubringen.

So ist es auch mit dem Stress.
Manchmal kriegt man einfach nicht alles
in den Kopf rein. Wihrend man sich
bemiiht, noch etwas Neues
hineinzuquetschen, entfallen einem die
ersten Dinge schon wieder. Ganz dhnlich
wie es bei meiner Mutter mit den
Pliischtieren in ihrem Regal war. Nicht
lange, und das Regal ist so iiberlastet,
dass es zusammenbricht. Beim Hirn
spricht man in diesem Zusammenhang
von einem Nervenzusammenbruch. Doch
sobald man einmal begriffen hat, was
sich da abspielt, 1dsst sich ein solches



Leiden leicht vermeiden.

Hitte meine Mutter 1hre alten
Pliischtiere verschenkt, an Freunde oder
die Wohlfahrt, hitte sie in ithrem Regal
nicht nur mehr Platz fiir neue Geschenke
gehabt, sondern sie hétten auch nicht alle
um Mamas Aufmerksamkeit buhlen
miissen und sie hitte an jedem einzelnen
mehr Freude gehabt.

Sobald Sie eine neue Erfahrung
machen, tun Sie gut daran, sich von Thren
alten Erinnerungen zu verabschieden.
Sagen Sie nicht »Kommt ja gar nicht
infrage, dafiir sind sie mir alle viel zu
kostbar« wie meine Mutter. Schaffen Sie
lieber Platz im Regal Thres Hirns. So
vermeiden Sie Stress und das neue



Geschenk muss nicht um  Thre
Aufmerksamkeit ringen. Dann haben Sie
auch viel mehr Freude daran.

Machen Sie Ihren Geist zu einem
leeren Regal, in dem es immer geniigend
Platz gibt, sodass Sie moglichst viel
Freude an dem einen Geschenk haben
konnen, das 1mmer neu ist: die
Gegenwart.

DIE KATZE

Unser Kloster ist ziemlich streng. Zum
Monch ordiniert werden kann man erst
nach einer zweijdhrigen  strikten



Ausbildung. Diese bezeichne ich als
»Qualititskontrolle«. Schon im ersten
Jahr miissen sich die kiinftigen Monche
an das Gebot halten, von zwolf Uhr
mittags bis zum Sonnenaufgang am
nachsten Tag keine feste Nahrung zu sich
zu nehmen.

Einer unserer Monchsanwirter, ein
Englinder Mitte zwanzig, suchte mich
eines Morgens auf. Wie er mir sagte,
quilten ihn wegen etwas, was er am
Vortag getan hatte, so schwere
Schuldgefiihle, dass er in der Nacht
keinen Schlaf gefunden hatte. Er war
gekommen, um ein Gestindnis zu
machen.

Mit gesenktem Kopf, viel zu beschimt,



als dass er mir hitte ins Gesicht schauen
konnen, bekannte er, dass sein Hunger
am spiten Nachmittag des vorigen Tages
so grofl geworden war, dass er sich in
die Klosterkiiche geschlichen, ein Brot
geschmiert und es verschlungen hatte.
Das stellte einen VerstoB3 gegen die
wihrend der Ausbildung zum Monch
geltenden Vorschriften dar.

»Sehr gut«, sagte ich zu ihm.

Er hob den Blick.

»Es ist gut, dass du so ehrlich bist und
mir sagst, was du getan hast. Iss von nun
an bei der letzten Mahlzeit vormittags
um elf etwas mehr. Und wenn du dann
immer noch Hunger hast, darfst du ein
wenig Fruchtsaft oder Honigwasser



trinken, beides ist gestattet. Du diirftest
sogar ein Stiickchen dunkle Schokolade
zu dir nehmen, das wire auch zuléssig.
Und jetzt kannst du gehen.«

»Wie? Werde ich etwa nicht bestraft?«

»Nein, Strafen  gibt  es in
buddhistischen Kl6stern nicht.«

»Aber das geht doch nicht«, sagte er
weiter. »Ich kenne mich und meinen
Charakter. Wenn ich nicht Buf3e tun kann,
verstole ich nur wieder gegen die
Vorschriften.«

Ich war etwas ratlos. Wie soll man mit
einem Menschen umgehen, der meint, nur
Strafen konnten ithn zur Selbstdisziplin
erziehen? Da kam mir eine Idee.

Am Vortag hatte ich in Robert Hughes



historischem Roman The Fatal Shore
gelesen, in dem es um das frihe
Australien geht. Darin beschreibt der
Autor eine brutale Strafe, zu der ein
Verbrecher seinerzeit verurteilt werden
konnte: {ible Schldge mit einer Peitsche,
die als »neunschwinzige Katze« oder
auch nur »Katze« bezeichnet wurde.

»Also gut«, sagte ich zu dem jungen
Mann. »Du sollst eine traditionelle
australische Bestrafungsmethode
kennenlernen ... die Katze. Fiinfzig Mal
diirften reichen.«

Der arme Junge wurde leichenblass, er
schien auch  schon von  der
Neunschwinzigen gehort zu haben. Sein
Mund begann zu zittern (so viel zur



berithmten »steifen Oberlippe« der
Briten). Bestimmt dachte er: »Oh nein,
der Abt wird mich auspeitschen. So
schlimm hatte ich mir die Strafe aber
nicht vorgestellt.«

Da er sich im Buddhismus offenbar
noch nicht so gut auskannte, meinte er
wohl allen Ernstes, wir wiirden ihn
wegen des Diebstahls eines belegten
Brotes foltern. Also erklarte ich ihm,
was es mit der Katze wirklich auf sich
hatte.

Zu der Zeit lebten zwei davon in
unserem Kloster. »Schnapp dir eine der
Katzen und streichle sie flinfzig Mal,
befahl ich dem jungen Mann. »Dabei
erfahrst du etwas iiber Mitgefiihl und



kannst bei der Gelegenheit auch gleich

lernen, dir zu verzeihen. Denn darin

besteht das Geheimnis der Disziplin.«
Er sprach sehr gut auf die Strafe an.
Und die Katze nicht weniger.

DER GENERAL MIT DEN
DISZIPLINIERTESTEN SOLDATEN

In dem klassischen chinesischen Werk
Uber die Kriegskunst von Sunzi findet
sich auch eine Geschichte {iiber den
General, dessen Soldaten die
diszipliniertesten der gesamten Armee
waren. Eines Tages wurde er vor den



Kaiser zitiert, um zu erkldren, woran es
lag, dass die Soldaten seinen Befehlen
stets Folge leisteten.

»Herr, sie folgen meinen Befehlen
deshalb immer«, erlduterte der General,
»weil ich ihnen nur Dinge zu tun
auftrage, die sie ohnehin tun wollen.«

Warum aber wollten die Soldaten
unbedingt morgens so frith aufstehen?
Warum freuten sie sich wie verriickt auf
das dulerst strapaziose Exerzieren? Und
wie kam es, dass sie geradezu scharf
darauf waren, in den Krieg zu ziehen und
dabei schwere Verwundungen oder gar
den Tod zu riskieren?

Die Antwort lautete: weil der General
eine solche Motivationskraft besal}, dass



seine Soldaten schon iiberzeugt waren,
bevor er auch nur den ersten Befehl
erteilte.

Sie wollten in aller Frithe aufstehen
und sie wollten sich einem harten
Training unterziehen. Die inspirierenden
Reden des Generals iiber Heldentum und
Patriotismus hatten sie so motiviert, dass
sie fiir thre Sache in den Krieg ziehen
wollten. Das Geheimnis threr
mustergiiltigen Disziplin war: Sie hatten
einen charismatischen Anfiihrer, der sie
motivierte.

Disziplin beruht hochst selten auf
Strafandrohung. Dadurch lernen die
Leute eher, wie sie es so klug anstellen,
dass sie nicht mehr erwischt werden.



Wenn es Thnen aber  gelingt,
beispielsweise Ihren  Sohn  zu
motivieren, dass er abends freiwillig
nicht so spdt nach Hause kommt, dass
sein Studium darunter leidet, statt ihm
eine Strafe anzudrohen, dann haben Sie
ihn zur Disziplin erzogen.

DIE MACHT DER FREUNDIN

Der Sohn eines Freundes traf sich in der
Woche hiufig mit seiner Freundin und
kam dann abends immer sehr spit nach
Hause. Die Folge war, dass seine
Studienleistungen darunter litten. Wie



die meisten Jungs in seinem Alter horte
er nicht auf seine Eltern. Also fand sein
Vater, ein sehr kluger Mensch, einen
anderen Weg, seinem Sohn zu mehr
Disziplin zu verhelfen.

Als der junge Mann und seine Freundin
eines Nachts nach einer weiteren
ausgiebigen Tour durch die Clubs der
Stadt nach Hause kamen, wurden sie
bereits von seinem Vater erwartet.

»Kommt rein«, bedeutete er thnen.

Oh, jetzt gibt’s wieder ein
Donnerwetter, flrchtete der Junge. Aber
sein Vater richtete nicht einmal das Wort
an ihn. Stattdessen wendete er sich an
die Freundin seines Sohnes und sagte so
etwas wie: »lhr geht ja nun schon



ziemlich lange miteinander, ihr beide.
Und ich weill zwar nicht, was du mit
deinem Leben so vorhast, aber vielleicht
wollt ihr ja eines Tages mal heiraten.
Und fiir diesen Fall konnte ich mir gut
vorstellen, dass es dir nicht unbedingt
recht wire, wenn dein Mann Kkeinen
ordentlichen Job findet, nur weil er
durchs Examen gerasselt ist. Wozu es
aber durchaus kommen kann, wenn sich
mein Sohn weiterhin die Nichte um die
Ohren schldgt. Hat er dir gegeniiber
vielleicht mal erwihnt, dass seine
Zensuren rapide in den Keller gerutscht
sind, seit er so oft mit dir ausgeht?«
»Neing, entgegnete das junge Madchen
und bedachte ihren Freund mit einem



entsetzten Blick. »Davon hatte ich keine
Ahnung. «

»lch dachte nur, dass dich das
interessieren konnte«, sagte der Vater
abschlieend. »Und jetzt gute Nacht.«
Damit lief3 er das Parchen allein.

Von da an sorgte die Freundin des
jungen Mannes dafiir, dass sie abends
nicht zu spdt nach Hause kamen, und
behielt auch seine Zensuren genau im
Blick, die sich darauthin dramatisch
verbesserten. Er schloss sein Studium
spater erfolgreich ab und hat heute eine
gute berufliche Position inne.

Falls es Thr Sohn also an der notigen
Disziplin fehlen lasst und er auch nicht
bereit ist, auf Sie zu horen, sollten Sie es



vielleicht einmal mit der Macht seiner
Freundin versuchen. Denn wenn sie mit
Ihnen an einem Strang zieht, haben Sie
gleich viel mehr Einfluss. Umgekehrt
funktioniert es natiirlich genauso: Wenn
Sie eine Tochter haben, komnen Sie
deren Freund einspannen, damit er
darauf achtet, dass sie nicht vom rechten
Weg abkommit.

JEDEN MORGEN ZWANZIG PUSH-
UPS

Heutzutage sind die Leute ja sehr
fitnessbegeistert. Einen GroBteil ihrer



Freizeit verbringen sie im Studio oder
machen Sport, um ihren Korper gesund
zu halten. Fiir ihre Emotionen tun sie
langst nicht so viel, sie werden immer
noch allzu schnell wiitend und depressiv.

Deshalb habe ich ein ganz einfaches
Trainingsprogramm zur Entwicklung
gesunder Emotionen entwickelt, das ich
auch unterrichte. Ich nenne es »Jeden
Morgen zwanzig Push-ups«.

Nachdem Sie morgens auf der Toilette
waren und sich die Zihne geputzt haben,
stellen Sie sich auf die weiche Matte vor
dem Badezimmerspiegel, die Fiille
knapp schulterbreit auseinander. Atmen
Sie drei- oder viermal tief ein, um sich
zu entspannen. Heben Sie dann die Arme



und winkeln Sie sie so an, dass sich die
Hénde auf der Hohe Ihres Gesichts
befinden. Legen Sie Ihre beiden
Zeigefinger rechts und links an die
Mundwinkel. Dann schauen Sie in den
Spiegel und ziehen die Mundwinkel
hoch.

Und eins!

Lassen Sie Ihren Mund in seine
normale Elendsmiene zuriickgleiten und
ziehen Sie dann die Mundwinkel erneut
hoch.

Zwei!

Wiederholen Sie  diese  Ubung
zwanzigmal. Und kein Mal weniger!

Auf diese Weise miissen Sie nicht nur
allmorgendlich tiber sich selbst lachen,



sondern  trainieren  zugleich  die
Muskulatur rund um IThre Mundwinkel so
intensiv, dass Sie auf Dauer auch
leichter {iber das Leben lachen und ein
Lacheln wviel ldnger aufrechterhalten
konnen.

Alles, was es dafiir braucht, ist ein
bisschen Ubung,

DIE WEISHEIT EINES BAUCHLEINS

Als ich noch ein Junge war, hielt man
eine gewisse Rundlichkeit fiir ein
Anzeichen  von  Gesundheit  und
unbeschwerter Gliickseligkeit. Aufgrund



seiner  Freundlichkeit und seines
sozialen Gewissens nahm ich mir
damals Bruder Tuck aus der
Fernsehserie = Robin  Hood  zum
spirituellen Vorbild. Der war nicht nur
dick, sondern auch weise und frohlich.
Genau die Sorte Monch, der ich
nacheifern wollte.

Heutzutage sollen wir ja alle
spargeldiinn und bierernst sein. Deshalb
hatte ich dann irgendwann doch
begonnen, mir Sorgen iiber die
zunchmende Leibesfiille in  meiner
Korpermitte zu machen, als in meinem
Tempel in Perth eines Abends eine
Chinesin auf mich zukam und mir {ber
den Bauch rieb — weil es ihr Gliick



bringen sollte. Anlass genug fiir mich,
ein paar ldngst tiberfillige Recherchen
anzustellen.

Ich erfuhr, dass es zu einer erheblichen
Erweiterung der Blutgefile im Korper
kommt, wenn man gliicklich ist,
insbesondere wenn man lacht. Wenn es
einem dagegen schlecht geht und man
sich Sorgen macht, ziehen sie sich
Zusammen.

Das erklirte so einiges.

Meiner Beobachtung nach waren die
meisten  dlteren dicken Menschen
frohlich und freundlich, der
Weihnachtsmann zum Beispiel. Also
vermutete ich, dass sich bei diesen
Leuten, weil sie ja so viel und herzhaft



lachten, die Blutgefile sozusagen zu
Superautobahnen erweitert hatten, durch
die das schlechte Cholesterin und der
ganze andere Unrat miihelos
hindurchrauschen konnten. Die
Miesepeter ~ mit  ihren  diinneren
BlutgefaBBen, die so leicht verstopfen,
mussten wohl alle frithzeitig verstorben
sein, sodass nur noch die Gliickskekse
unter den Menschen iibrig geblieben
waren.

Den (wie der Autor dieses Buches)
Ubergewichtigen unter Ihnen kann ich
daher nur sagen: Sehen Sie zu, dass Sie
oft lachen. Die Wirkung, die das auf Thre
Arterien hat, konnte Ihnen das Leben
retten!



Anlasslich eines Geburtstages jenseits
der Neunzig wurde der beriihmte
amerikanische Komiker George Burns in
einem Interview unter anderem auch
nach  seinem Lebensstil  befragt:
»George, Sie sind jetzt bereits Ende
neunzig und immer noch bis in die frithen
Morgenstunden in den Clubs anzutreffen,
Sie trinken Unmengen Scotch, rauchen
kistenweise  Zigarren und  essen
ausgesprochen fettreich. Machen Sie
sich  denn keine Sorgen um Ihre
Gesundheit?«

»Nicht die Spur«, antwortete Burns.
»Im Gegensatz zu meiner Frau. Die war
staindig in Sorge um meine Gesundheit.
Das ist wahrscheinlich auch der Grund,



warum sie jetzt schon seit vielen Jahren
tot 1st.«

DIE URSACHE VON STRESS

2010 sollte ich auf dem World Computer
Congress n Brisbane den
Eroffnungsvortrag halten. Ich hatte zwar
keinen  blassen = Schimmer  von
Computern, aber von derlei Petitessen
wie volliger Ahnungslosigkeit
meinerseits habe ich mich noch nie
abhalten lassen. Also nahm ich die
Einladung an.

Wihrend meines Vortrags hob ich mein



Wasserglas hoch und fragte das
Publikum: »Was glauben Sie, wie
schwer ist dieses Glas?«

Bevor eine Antwort kommen konnte,
sprach ich weiter: »Wenn ich das Glas
weiter so halte, wird mein Arm nach
flinf Minuten wehtun. Nach zehn Minuten
lasst sich der Schmerz schon nicht mehr
ignorieren. Und nach einer Viertelstunde
leide ich Hollenqualen und bin ein sehr
torichter Monch.

Was also kann ich tun?

Sobald das Wasserglas so schwer
wird, dass ich es nicht mehr bequem in
der Hand halten kann, sollte ich es fiir
eine Minute abstellen. Nachdem sich
mein Arm dann sechzig Sekunden lang



erholt hat, kann ich das Glas wieder
miihelos hochhalten. Wenn Sie mir nicht
glauben, probieren Sie es zu Hause
selbst einmal aus.

Sollten Sie sich nach der Ursache von
Stress am Arbeitsplatz fragen: Hier
haben wir sie. Es hat {iberhaupt nichts
damit zu tun, wie viel Arbeit Sie haben
oder wie schwer Ihre Verantwortung
wiegt. Es geht ausschlieBlich darum,
dass Sie nicht in der Lage sind, die
Arbeit auch mal einen Moment Arbeit
sein zu lassen, wenn sie allzu belastend
wird, und sich etwas auszuruhen, bevor
Sie Ihr Piackchen anschlieBend wieder
schultern.«

Meine Empfehlung kam so gut an, dass



sie in The Australian, der einzigen
tiberregionalen Tageszeitung unseres
Kontinents, veréffentlicht wurde und es
von da aus sogar auf die Website der
australischen Borse brachte.

Wenn Sie nicht lernen, die Last auch
mal abzulegen und sich etwas
auszuruhen, sobald Sie sich gestresst
filhlen, leidet die Qualitdt Ihrer Arbeit,
Sie schaffen viel weniger und Ihr
Stresslevel steigt. Gonnen Sie sich
jedoch um die Mittagszeit ein halbes
Stiindchen Pause, machen Sie die
vermeintlich verlorene Zeit
anschlieend doppelt wieder wett. Dann
erledigen Sie beispielsweise eine
Aufgabe, die Sie vorher vier Stunden



lang in Anspruch genommen hétte, in nur
drei Stunden und das mit exzellentem
Erfolg. Das Abstellen des Wasserglases
ist deshalb keine Verschwendung
wertvoller Lebenszeit, sondern eine
Investition, die sich aufgrund der
dadurch erhohten Effizienz Thres Gehirns
mehr als auszahlen wird.

Meine Empfehlung erschien spéter
iibrigens sogar auf dem Blog der
Harvard Business School. Also hab ich
auf der Konferenz in Brisbane ja
vielleicht doch gewusst, wovon ich
rede.



EIN HALBES BLATT PAPIER

Die folgende Geschichte habe ich vor
vielen Jahren gelesen. Sie handelt
davon, wie ein Mann seinen Zorn und
seine mangelnde Selbstachtung
tiberwand.

Eine Frau sprach  auf  der
Beerdigungsfeier flir ithren verstorbenen
Mann. Wihrend ihrer Rede hielt sie ein
abgegriffenes Stlick Papier hoch. Dieses,
erklérte sie, sei bereits vor der Hochzeit
immer in seinem Portemonnaie gewesen.
Es habe 1hn davon abgehalten, zornig auf
andere zu werden oder auch schlecht
von sich selbst zu denken.

Wie es dazu gekommen war, hatte ihr



Mann ihr so erklart: Er war auf eine
reine  Jungen-Highschool  gegangen.
Eines Tages drohte sich ein schon lange
schwelender Konflikt zwischen den
Teenagern in einem Riesenstreit zu
entladen. Die Lehrerin nutzte die letzte
Gelegenheit, die sie sah, eine Eskalation
zu verhindern. Jeder Schiiler sollte
sorgfiltig eine Seite aus seinem
Aufgabenheft  heraustrennen.  Dann
sollten sie alle ganz oben auf das Blatt
den Namen des Klassenkameraden
schreiben, der thnen am meisten zuwider
war. Der nidchste Schritt bestand darin,
dass sie den Zettel genau in der Mitte
durch einen Langsstrich in zwei Spalten
teilten. In der linken Spalte sollten sie



die Griinde nennen, warum sie diesen
Jungen nicht leiden konnten. Die Schiiler
taten, wie ihnen geheif3en.

»Und nun«, sagte sie, »schreibt ihr in
der rechten Spalte alles auf, was ihr an
diesem Jungen bewundert und gut
findet.«

Das fiel den Teenagern allerdings sehr
schwer. Die Lehrerin musste sie
geradezu zwingen, diesen Teil der
Aufgabe zu erfiillen.

Als Nachstes befahl sie: »Faltet das
Blatt jetzt entlang der Linie zusammen
und reiBt es vorsichtig in der Mitte
durch. Ich gehe dann gleich mit dem
Papierkorb rum. Und da werft ihr bitte
die linke Hélfte hinein, also die Spalte



mit den Griinden fiir euren Hass auf den
betreffenden Jungen. Dann geht ihr zu
ihm und gebt ihm die andere Halfte mit
all den Dingen, die ihr an thm gut findet
und bewundert. Los geht’s.«

Bei dem abgegriffenen halben Blatt
Papier, das sie in der Hand hielt,
erklarte die Witwe, handele es sich um
die rechte Halfte der Seite aus dem
Aufgabenheft, die der schlimmste Feind
thres  Mannes ithm in  jener
Unterrichtsstunde tiberreicht hatte. Die,
auf der all das stand, was er an thm gut
fand und bewunderte.

Sobald 1thr Mann merkte, dass er sauer
auf irgendjemanden wurde, habe er nach
diesem Papier gegriffen. Wenn selbst



sein schlimmster Feind noch so viel
Positives in ihm gesehen hatte, dachte er,
dann miisste doch auch er in der Lage
sein, das eine oder andere gute Haar an
seinem jetzigen Widersacher zu finden.
Und genauso, wenn er drohte, in Triibsal
zu versinken: Dann versuchte er sich die
guten Eigenschaften, die der Mitschiiler
damals an thm wahrgenommen hatte, vor
Augen zu fiihren. Deshalb trug er dieses
halbe Blatt Papier sein ganzes Leben
lang im Portemonnaie mit sich. Es hatte
ithn zu einem zufriedenen Menschen
gemacht.

Wenn Sie sich also mal so gar nicht
leiden konnen, nechmen Sie ein Blatt
Papier, ziehen Sie einen Langsstrich in



der Mitte und schreiben Sie in die linke
Spalte, was Sie nicht an sich mogen.
Rechts kommt dann alles hin, was Sie an
sich gut finden. Lassen Sie diese Spalte
aber blo nicht leer! AnschlieBend
reiBen Sie das Blatt der Linge nach
durch, werfen die linke Seite weg und
behalten die rechte. Diese sollten Sie
regelmiBig zur Hand nehmen, denn sie
starkt Thre Selbstachtung — und hilft
Ihnen, viel Geld zu sparen, das Sie sonst
beim Therapeuten lassen miissten.

GLUCK GEHABT!



Wihrend einer Lehrtitigkeit in Malaysia
wurde ich von meinen Gastgebern
gebeten, mich einer Freundin von ihnen
anzunehmen, der es sehr schlecht ging.
Sie war schon bei verschiedenen
Psychologen und Therapeuten gewesen,
aber keiner hatte ihr helfen konnen. Nun
sollte ich es versuchen.

Ich wusste nicht, welches Problem die
Frau hatte. Aber eines war mir Kklar:
Wenn all die Profis, die sie bereits
aufgesucht hatte, 1hr nicht hatten
weiterhelfen konnen, wiirde ich mit
etwas vollkommen anderem aufwarten
miissen. Also war Querdenken gefragt.
Was uns Monchen allerdings nicht
besonders schwerfillt, denn nach



herrschender Auffassung denken wir ja
SOw1eso nie gerade.

Als die Frau eintraf, machte ich meinen
Geist vollkommen frei. Da ich von
Berufs wegen meditiere, ist das fiir mich
ein Leichtes. Dann sagte sie, sie sei
brutal vergewaltigt worden. Nachdem
sie den entsetzlichen Vorfall in all seiner
Grausamkeit geschildert hatte, horte ich
mich antworten: »Sie konnen von Gliick
sagen, dass Sie vergewaltigt worden
sind.« Irgendwo in meinem entleerten
Geist hatten sich diese Worte gebildet
und waren mir unversehens aus dem
Mund gekommen.

Sie schockierten mich selbst. Noch
bestlirzter war meine Besucherin. Ich



hatte  mir diese = Worte  nicht
zurechtgelegt. Sie waren ganz von selbst
entstanden, in der Stille meines Geistes.
Doch enthiillte sich mir ihr Sinn schnell.
Der Ratsuchenden sagte ich:

»Was Sie durchgemacht haben und wie
Sie sich jetzt fihlen werde ich nie
nachempfinden konnen. Was ich aber
sehe, ist Thre enorme innere, spirituelle
Kraft. Sie werden einen Weg finden, aus
dem tiefen Loch herauszukommen, in das
Sie gefallen sind, und dann werden Sie
etwas tun konnen, wozu ich nie in der
Lage wire. Sie werden anderen
Vergewaltigungsopfern tief in die Augen
schauen und sagen konnen: >Ich weil,
wie du dich fiihlst, denn ich habe es



selbst erlebt.« Und Sie werden noch
mehr tun kdnnen. Sie werden ihnen einen
Ausweg zeigen und sagen koOnnen:
»yNimm meine Hand. Ich weil}, wie du
aus diesem entsetzlichen Loch, in das du
gestlirzt bist, wieder herauskommen
kannst.« Ich wiirde dazu nie imstande
sein. Das meinte ich mit der Bemerkung
»Sie konnen von Gliick sagen, dass Sie
vergewaltigt worden sind.< Denn eines
Tages werden Sie vielen anderen
Menschen helfen kdnnen. «

Die Frau verstand. Auf irgendeine
Weise hatten meine Worte ihrem
entsetzlichen Erlebnis einen Sinn und ihr
eine wichtige Aufgabe gegeben, die sie
nicht nur um ihrer selbst willen, sondern



auch fur viele andere erfuillen konnte.

DEN HASSLICHEN FROSCH KUSSEN

Eines Winters sammelte ein armes, in
Lumpen gekleidetes Maddchen Brennholz,
um seine zugige kleine Hiitte zu heizen.
Mitten auf einem Haufen Astwerk
entdeckte sie den hésslichsten Frosch,
den diese Welt je gesehen hatte.
»lgittigitt«, schrie sie, »ich glaub, ich
muss kotzen.«

Daraufhin sagte der merkwiirdige
Frosch: »Bitte, koOnntest du das
Erbrechen noch ein Weilchen



zuriickstellen und mir helfen? Ich bin
ndmlich eigentlich ein Junge. Aber eine
bose Alte, die meine Musik nicht
mochte, hat mich verhext. Um den
Zauber zu brechen, musst du mich blof3
kiissen. Im Gegenzug mache ich dich
reich und werde dir immer zu Diensten
Seln.«

Also schloss das Miadchen die Augen
und kiisste den hasslichen Frosch.

Ein Prinz aber wurde aus dem Frosch
nicht, weil die Royals ja heutzutage so
viel Security haben, dass keine bose
Hexe nahe genug an den Jungen
herangekommen wire, um ihn zu
verfluchen. Doch es kam viel besser.
Aus dem Frosch wurde ein beriihmter



Popstar, schnuckeliger als Justin Bieber,
aber genauso reich. Aus den beiden
wurde ein Paar und jetzt sind sie auf
einem Anwesen in Malibu gliicklich bis
an ihr Lebensende.

So weit das dlteste Mérchen iiberhaupt,
nur ein kleines bisschen modernisiert.
Doch was hat es eigentlich zu bedeuten?

In unserem heutigen Leben wimmelt es
nur so von »hésslichen Froschen«. Auch
Ihre Schwiegermutter kdnnte einer sein.
Aber wie »kiisst« man nun so einen
Frosch wie etwa das sprichwortliche
Schwiegermonster?

Eine junge buddhistische Ehefrau kam
partout nicht mit der Mutter ihres



Mannes klar, so sehr sie sich auch
bemiihte. Egal, was sie sagte oder tat,
ihre Schwiegermutter hatte immer etwas
auszusetzen. Es trieb die junge Frau

schier in den Wahnsinn.
Sie meditierte. Es half nicht.
Dann versuchte sie thre

Schwiegermutter jeden Morgen und
jeden Abend mit liebevoller
Freundlichkeit zu {iberschiitten. Auch
das half nicht.

Als Nichstes probierte sie es mit
buddhistischen Sprechgeséingen.
Vergebens. Die Schwiegermutter
norgelte weiter an ithr herum.

Da die junge Frau eine Anhdngerin des
Mahayana-Buddhismus war, wandte sie



sich in ihren Gebeten oft an Kwan Yin,
die Gottin des Mitgefiihls. So auch an
diesem Morgen.

Die Probleme mit ithrer
Schwiegermutter mussten sie ziemlich
erschopft haben, denn mitten im Gebet
schlief sie ein und trdumte von Kwan
Yin. Mit dem Gefdll des Mitgefiihls in
Hinden sall die Gottin in ihrem
flieBenden weillen Gewand da — aber
als die Frau ihr Gesicht sah, war sie
schockiert! Es sah vollkommen anders
aus, als sie es von den Statuen 1m
Tempel kannte. Tatsdchlich — es war
eindeutig das Gesicht ihrer
Schwiegermutter!

Das war ein Zeichen. Von dem Tag an



sah die junge Frau in der Mutter ihres
Mannes die Verkorperung der Gottin des
Mitgefiihls.

Diese grundsitzliche Verdnderung in
ihrer  Einstellung  gegeniiber  der
Schwiegermutter hatte zur Folge, dass
sich deren Negativitdt allmihlich legte.
Sie begann Gefallen an der Frau ihres
Sohnes zu finden und bald wurden die
beiden gute Freundinnen.

Wie Sie die anderen sehen, bestimmt
dariiber, wie die anderen Sie sehen. So
kiisst man den héasslichen Frosch und
hebt den bésen Zauber auf.



WIE MAN NICHT BETEN SOLLTE

Das australische Queensland wurde vor
einigen  Jahren von  schlimmsten
Uberschwemmungen heimgesucht. Ein
buddhistischer Monch hatte sich auf das
Dach seines Tempels gefliichtet und das
Wasser stieg immer hoher, als ihm ein
Rettungsboot zu Hilfe kam.

»Springen Sie rein, Ehrenwerter
Herr«, sagte der Mann, der den Einsatz
leitete, respektvoll. »Wir werden Sie
retten. «

»Nicht notig«, antwortete der Monch in
aller Sachlichkeit. »Ich bin Anhénger



von Kwan Yin, der Gottin des
Mitgefiihls. Auf sie vertraue ich. Kwan
Yin wird mich retten. Sie konnen
weiterfahren. Bitte, fahren Sie.«

»Aber die Flut wird noch steigen,
wandte der Kapitidn ein. »Und zu Thren
Gottern beten kOnnen Sie im Boot
genauso gut.«

»Machen Sie sich blof3 nicht iber mich
lustigl«, gab der Monch emport zuriick.
»lch bete hier zu Kwan Yin. Und sie
wird mich retten, Sie werden schon
sehen!«

Die Minner an Bord des
Rettungsbootes redeten dem Monch so
lange gut zu, bis sie nicht langer bleiben
konnten und los mussten, um anderen



Betroffenen zu Hilfe zu kommen.

Die Fluten stiegen und der Monch
klammerte sich an den Ornamenten fest,
die man auf dem Dach jedes
buddhistischen Tempels findet, als ein
zweites Boot herankam.

»wEhrenwerter Herr«, riefen die
Rettungskrifte, »Sie sind eine lebende
Legende! Ihre Glaubensstirke
beeindruckt uns alle sehr ... wirklich!
Tut sie! Aber kommen Sie jetzt an Bord.
Springen Sie! Das Wasser steigt.«

»Kommt gar nicht infrage«, entgegnete
der Monch. »Hier wird mein Vertrauen
auf die Probe gestellt. Ich bete schon
mein ganzes langes Leben lang zu Kwan
Yin. Sie wird mich nicht im Stich lassen.



Kwan Yin wird mich retten. Lassen Sie
mich in Ruhe, kiimmern Sie sich lieber
um die anderen.«

»Und was, wenn Sie sich tduschen?«,
gab der Chef der Rettungsmannschaft zu
bedenken.

»lch tdusche mich nicht!«, wetterte der
Monch. »Sie werden schon sehen!«

Nichts, was die Méanner sagten, konnte
den Monch iiberzeugen. Er war einfach
nicht bereit, zu springen und in das
Rettungsboot zu klettern. Also zogen sie
irgendwann ab.

Als das Wasser noch etwas hoher stieg
und der Monch sich schon an der
Fernsehantenne des Tempels festhalten
musste, kam ein Hubschrauber und eine



Rettungsleiter wurde heruntergelassen.

»Monch!«, schrien die Manner an Bord
des Helikopters durch ein Megafon.
»Nun ist aber mal gut! Das war jetzt
Vertrauensbeweis genug, finden Sie
nicht? Jetzt packen Sie endlich diese
verdammte Rettungsleiter. Wir ziehen
Sie hoch.«

»Kwan Yin wird mich retten!«, briillte
der Monch zuriick.

»Festhalten! Und zwar auf der Stelle!«

»lch vertraue auf Kwan Yin!«

Ein weiteres Mal lehnte der Monch es
ab, sich retten zu lassen. Dem Piloten
des Hubschraubers blieb nichts {ibrig,
als beizudrehen und den Mann allein zu
lassen.



Wabhrscheinlich konnen Sie sich jetzt
schon denken, wie die Geschichte
ausging.
Die Fluten stiegen und der Modnch
ertrank.

Als er im Himmel eintraf, war er sehr,
sehr ungehalten. Er begab sich auf die
Suche nach Kwan Yin und als er sie
endlich gefunden hatte, blaffte er sie an:
»Ich habe so sehr auf dich vertraut und
du hast mich im Stich gelassen! All
diesen Ungldubigen habe ich versichert,
dass du mich rettest, aber Pustekuchen.
Ich fiihle mich so gedemiitigt und so ...
SO ... so tot! Warum hast du mich nicht
gerettet?«

Kwan Yin ldchelte bezaubernd und



sagte sanft: »Hab ich dir denn etwa nicht
zwei Boote und einen Hubschrauber
geschickt?«

Jetzt wissen Sie, wie man lieber nicht
betet!

DER NACHSTE WINTER

In einem bekannten Kloster, in den
Bergen Nordindiens gelegen und vor
allem fiir seine weisen Monche bertiihmt,
war kiirzlich ein neuer Abt und
spiritueller Fiihrer gewahlt worden. Als
die kiihle Jahreszeit nahte, fragten die
jungen Monche ihren neuen Lehrer, ob



der Winter wohl eher kalt oder mild
werden wiirde.

Die Meditationspraxis des Abtes war
noch nicht so weit gediehen, dass er das
Wetter vorhersehen konnte. Um aber auf
Nummer sicher zu gehen und gleichzeitig
seine Schiiler zu beeindrucken, sagte er,
der Winter werde bestimmt kalt werden
und sie sollten moglichst viel Brennholz
sammeln.

Einige Tage spéter kam er auf die Idee,
den Chef der oOrtlichen Wetterstation
anzurufen, einen  Professor  der
Meteorologie, der auf seinem Fachgebiet
tiber die hochsten Auszeichnungen der
Universitét Oxford verfligte.
»wProfessor«, wollte der Anrufer wissen,



ohne sich vorzustellen, »was werden
wir in diesem Jahr wohl flir einen
Winter bekommen?«

»Nun, es gibt Anzeichen dafiir, dass er
ziemlich kalt wird«, antwortete der
Professor.

Am néchsten Morgen forderte der Abt
seine Monche auf, jedes Stiick Holz aus
dem Wald anzuschleppen, das sie finden
konnten, denn er sehe voraus, dass der
kommende Winter einer der kiltesten
werden wiirde, die es hier in den Bergen
je gegeben habe.

Weil er aber flirchtete, es etwas
iibertrieben zu haben und sich auch ein
wenig um seine Reputation sorgte, rief
der Abt noch einmal beim Chef der



Wetterstation an. »Professor, sind Sie
sich auch absolut sicher, dass es
Anzeichen gibt, die darauf hindeuten,
dass dieser Winter sehr kalt wird?«

»Absolut!«, antwortete der Professor.
»Sie werden sogar mit jedem Tag
eindeutiger. Alles weist darauf hin, dass
der kommende Winter extrem kalt wird.«

»Und warum konnen Sie sich da so
sicher sein?«, hakte der Anrufer nach,
der sich auch diesmal nicht zu erkennen
gab.

»Weil«, antwortete der gelehrte
Professor der Meteorologie, »die
heiligen Monche des hiesigen Klosters
Brennholz sammeln wie verriickt.«

Der Freund, von dem ich diese



Geschichte habe, meinte, sie sei eine
Metapher dafiir, wie die Borse
funktioniert. Und damit konnte er
durchaus recht haben.

DER ELEFANT, DER DAS GLUCK
VERGASS

In einem kleineren Zoo lebte die
freundliche Elefantendame Ellie, mit der
alle Kinder, die den Tierpark besuchten,
gern spielten. Ellie hatte nichts dagegen,
wenn sie sie streichelten, und liefl die
Kleinen sogar auf sich reiten. Denn sie
genoss die Aufmerksamkeit. Wenn die



Kinder gegangen waren, Stille eintrat
und der Tag sich seinem Ende ndherte,
schaute Ellie manchmal zu den Sternen
empor und erinnerte sich an die tiefen
Wilder, in denen sie aufgewachsen war
und nach Lust und Laune hatte
herumstreifen konnen. Aber sie dachte
auch an die Jager, die sie mehrmals
beinahe getotet hitten, und daran, wie
hungrig sie mitunter gewesen war, wenn
sie nichts zu fressen gefunden hatte. Im
Zoo fiihrte sie ein angenehmes Leben,
das Futter war reichhaltig und
schmackhaft. Sie wurde, wenn notig,
medizinisch versorgt und ihr stand ein
klimatisiertes Gehege zur Verfiigung, in
das sie sich vor der Hitze des Tages



zurlickziechen konnte. Ellie war eine
gliickliche Elefantendame.

Dann irgendwann dnderte sich etwas.
Als mehrere Schulkinder Ellie eines
Nachmittags der GroBle ihrer Ohren
wegen aufzogen, bespritzte sie sie mit
Wasser aus ihrem Riissel, bis alle
patschnass  waren, die  Lehrerin
eingeschlossen. Und als kurz darauf der
Wairter ihren Kéfig ausmistete, schubste
Ellie ihn kopfiiber in einen Haufen von
ihr hinein. Und der war betrdchtlich.
Ellie wurde zunehmend aggressiv. Bald
bewarf sie ihre Besucher mit
vergammeltem Obst und lief kein Kind
mehr in ithre Nahe. Und so vergal} sie
nach und nach, wie es sich anfiihlt,



gliicklich zu sein ...

Die Wirter riefen den Tierarzt, der
untersuchen sollte, ob Ellies
Aggressivitit vielleicht Folge einer
Erkrankung war. Der Elefantendoktor
fand aber nichts. Dann wurde eine
Tierpsychologin  hinzugezogen, die
meinte, Ellie konne in  den
Wechseljahren sein, weil sie ja
schlieBlich ein Weibchen war, das
schloss der Arzt jedoch aus. Derweil
wurde Ellie von Tag zu Tag
angriffslustiger.

SchlieBlich vermutete jemand, es
konne sich um eine spirituelle Krise
handeln, sozusagen eine dunkle Nacht
der Elefantenseele.



Also wurde ein Monch gerufen.

Der ehrenwerte Monch konnte erst
spatabends kommen, nachdem er seine
anderen Pflichten alle erledigt hatte.
Eines Nachts, der Zoo war fiir Besucher
langst geschlossen, sa3 der Monch also
allein vor Ellies Gehege im Dunkeln und
meditierte.

Gegen dreiundzwanzig Uhr wurde er
von leisem, bedrohlich klingendem
Fliistern und damonischem Gelachter
hinter dem Gehege gestort. Ein Geist?
Vampire?

Der Monch  stand auf, um
nachzuschauen. Neben dem Zoo befand
sich eine Gértnerel und im riickwartigen
Bereich des dazugehorigen Hofes,



unmittelbar hinter Ellies Schlafstelle,
hielten zwielichtige Gestalten, Ménner
und Frauen, ein geheimes Treffen ab. Als
sich der Monch ndher heranschlich,
bekam er mit, dass es sich offenbar um
Drogendealer  handelte, denn sie
unterhielten sich liber ihr schidndliches
Tagesgeschift. In dieser Gértnerei wurde
offenbar ganz spezielles Gras verkauft.
Die Dealer sprachen auch iiber die
brutalen Maflnahmen, die sie gegen alle
ergriffen, die ihre Drogenschulden nicht
begleichen konnten. Der Monch war
sicher, die Ursache von Ellies
charakterlicher Verdnderung
herausgefunden zu haben.

Am niachsten Abend wurden die Dealer



bereits von der Polizei erwartet und
festgenommen. An ihrer Stelle setzten
sich Freunde des Monchs zusammen, die
meditierten und iiber all die freundlichen
und groBziigigen Dinge sprachen, die sie
getan hatten oder zu tun beabsichtigten,
und dariiber, dass sie jedem, der sie
enttduscht hatte, vergeben wollten. Auch
stimmten sie Sprechgesinge an, Verse
der Liebe, die der ganzen Welt und allen
Lebewesen galten, insbesondere aber
den Elefanten.

Ellie wurde wieder freundlicher und
sanfter, fand bald ganz zu ihrem alten
liebenswiirdigen Selbst zuriick und
spielte gliicklich auch noch mit den
allerfrechsten Kindern, die den Zoo



besuchten.

Diese Geschichte beruht auf einer alten
Fabel, die der Buddha gelehrt hat. Sie
zeigt, dass selbst Tiere vom Verhalten
anderer beeinflusst werden. Sollte also
Ihr Partner beziehungsweise Thre
Partnerin plétzlich mit jedem Tag
tibellauniger werden oder eines Ihrer
Kinder anfangen, Sie in den Wahnsinn zu
treiben, sperren Sie sie ruhig mal
voriibergehend in einem Kloster ein.
Dort werden die Leute so sanft und
freundlich wie die Monche oder
Nonnen — es sei denn natiirlich, diese
lassen sich von der Aggressivitit ihrer
Besucher anstecken.



STIMMEN HOREN

Ein Freund von mir sal} zu Hause und las
zur Entspannung Die Kuh, die weinte,
als er ein merkwiirdiges Gerdusch
vernahm. Er legte mein Buch weg und
lauschte.

»Hey«, glaubte er zu horen.

Er schaute sich um. Niemand war zu
sehen.

Noch einmal vermeinte er ein »Hey!«
zu horen.

Da Tiir und Fenster geschlossen waren,
dachte er, es miisse sich um eine
Einbildung halten. Achselzuckend grift



er wieder zu seiner Lektiire.

»HEY!«, vernahm er so laut und
deutlich, dass er zusammenfuhr. Das
konnte nun langsam keine Einbildung
mehr sein.

»Geh ins Casino«, sagte die Stimme.

Dass man {ibernatirliche Hilfe in
Finanzfragen erhélt, kommt nun wirklich
nicht alle Tage vor. Und da mein Freund
jenseitigen Stimmen vertraute, beschloss
er, ein Spielchen zu wagen. Er zog sich
an, steckte ein bisschen Geld ein und
bevor er es sich versah, schob er sich
durch eine gldserne Drehtiir, um die Welt
blinkender Lichter und hitziger Spieler
zu betreten.

Wieder meldete sich die Stimme: »Geh



an den Roulettetisch! Geh an den
Roulettetisch. Setze hundert Dollar auf
die Sechs. Setze hundert Dollar auf die
Sechs.«

Gesagt, getan.

Der Croupier setzte die
Roulettescheibe in Bewegung und warf
die Kugel in den Kessel.

Sie landete auf der Sechs.

»Juchhu!«, vernahm mein Freund die
gottliche Stimme. »Jetzt setze alles auf
die Siebzehn. Alles auf die Siebzehn!«
Immer noch leicht benommen von
seinem Gewinn leistete mein Freund der
Aufforderung Folge.

Mit skeptisch erhobener Augenbraue
setzte der Croupier erneut die Scheibe in



Bewegung. Auf der Siebzehn blieb die
Kugel liegen.

»Wow l«, jubelte die Stimme.

Die Menge der Spieler war wie
elektrisiert und versammelte sich um den
Roulettetisch. Mein  Freund hatte
einhunderttausend Dollar gewonnen.

Er spiirte, dass es der Croupier gut mit
thm meinte. »Mochten Sie fortfahren?«,
fragte er.

»Setz  jetzt alles auf  die
Dreiundzwanzig.  Alles auf  die
Dreiundzwanzig«, befahl die gottliche
Stimme. Das gab beinahe schon den
Ausschlag.

Trotzdem zogerte mein Freund noch.

Eine solche Gewinnsumme war



unvorstellbar. Er hdtte flir sein ganzes
Leben ausgesorgt. Wiirde nie mehr
arbeiten miissen. Zwar war er auch jetzt
bereits um hunderttausend Dollar
reicher, aber ...

Er nahm einen tiefen Atemzug und
machte entschlossen seinen Einsatz.

Mit weit aufgerissenen Augen warf der
Croupier die Kugel in den rotierenden
Kessel.

Die Kugel drehte und drehte sich in der
Schiissel. Schien gar nicht zum Stillstand
kommen zu wollen. Mein Freund konnte
kaum noch atmen. Es herrschte
Totenstille. Und als der Kessel dann
anhielt ... lag die Kugel auf der
Dreiundzwanzig!



Doch bevor mein Freund in Jubel
ausbrechen konnte, hiipfte sie noch ein
Fach weiter, auf die Vierundzwanzig.
Dort blieb sie liegen.

»Oh Mist!«, horte er die tibernatiirliche
Stimme aufstohnen, »was fiir ein elender
Mist, tut mir echt leid!«

Auch {ibernatiirliche Stimmen konnen
sich manchmal irren, verlassen Sie sich
also nicht auf sie, sondern vertrauen Sie
lieber auf Thren gesunden
Menschenverstand.

Die Leute spielen, weil sie so dumm
sind zu glauben, sie konnten gegen die
Bank gewinnen, wenn sie nur auf eine
gottliche Stimme horen, in die Kirche
beziehungsweise den Tempel gehen und



beten oder Versprechen abgeben wie
»Wenn ich gewinne, hore ich garantiert
mit dem Rauchen auf«. Aber da geht es
ithnen wie allen anderen Menschen:
Gegen die Bank kann man nicht
gewinnen. Gegen die Bank wird man
immer verlieren.

Nicht viel anders ist es mit den
FuBballfans, die zu Hause ein wichtiges
Spiel vor dem Fernsehgerit verfolgen
und ihrer Mannschaft lautstark Tipps
geben wie »Spiel doch endlich ab!
Schie! Nun mach schon!« Sie glauben
tatsdchlich, dass sie mit ihrem ganzen
Schreien und Briillen Einfluss auf das
Spielgeschehen nehmen konnten. Aber
tiberlegen Sie doch mal: Im Grunde tun



Sie nichts anderes, als die Glotze
anzufeuern. Die Spieler sind Hunderte
von Kilometern entfernt, sie konnen Sie
nicht horen. Sie koOnnen nicht das
Geringste tun, also setzen Sie sich,
schauen Sie sich die Partie an und halten
Sie die Klappe.

Ahnlich der Typ, der am Einarmigen
Banditen hockt und ihm ordentlich
einheizt: »Bitte! Jetzt aber! Wirst du
endlich ...!« Spielautomaten haben
jedoch keine Ohren. Sie konnen Thre
Gebete nicht horen. Die Gesetze der
Wahrscheinlichkeit lassen sich nicht
erschiittern. Horen Sie auf, sich
einzubilden, Sie wéren etwas
Besonderes, begreifen Sie, dass Sie es



mit den Gesetzen der Wahrscheinlichkeit
nicht aufnehmen konnen. Dann werden
Sie auch nicht mehr spielen wollen.

GEGEN JEDE
WAHRSCHEINLICHKEIT

Ich weil} auch nicht, wie es kommt, aber
buddhistische Monche und Nonnen
scheinen den Gesetzen der
Wahrscheinlichkeit tatsdchlich trotzen zu
konnen. Das i1st vermutlich auch der
Grund, warum wir nicht an
Gliicksspielen teilnehmen diirfen.

Nach einem Meditationsretreat, das sie



geleitet hatte, wollte eine bekannte
buddhistische Nonne auf der Fahrt zum
Flughafen Heathrow noch kurz etwas zu
Mittag essen. Da das Restaurant, das sie
gewdhlt hatte, einem Pub angeschlossen
war, mussten die Nonne und ihre
Begleiterinnen durch die Bar gehen, um
in den Speisesaal zu gelangen. Nach dem
Essen wollte die Fahrerin des Wagens,
in dem sie unterwegs waren, ihr letztes
englisches Kleingeld loswerden und
beschloss die Minzen in den
Spielautomaten zu werfen, der in der
Bar stand. Gerade hatte sie ein Zwei-
Pfund-Stiick hineingesteckt, als die
buddhistische Nonne an ihr vorbeiging.
»Du hast doch von uns allen das beste



Karma, Schwester«, sagte die Fahrerin,
»driick mal hier den Hebel, bitte.«

In einem kurzen Moment mangelnder
Achtsamkeit tat es die buddhistische
Nonne. Riddchen mit Symbolen darauf
drehten und drehten sich, bis sie
schlielich eines nach dem andern zum
Stillstand kamen.

Jackpot! Ein Riesenspektakel entstand,
als sich Tausende von Pfund aus dem
Gerit ergossen.

Die Giste des Pubs verstummten und
starrten verdattert drein. Der Barkeeper
schlug ein Handglockchen an. Dann
klarte er die nichtsahnende Nonne auf:
Nach alter Tradition musste jeder, der
den Jackpot geknackt hatte, eine



Lokalrunde springen lassen.

Und so begab es sich zum ersten Mal,
seit der Buddha vor zweieinhalbtausend
Jahren auf dieser Erde meditiert hatte,
dass eine buddhistische Nonne Whiskey,
Gin-Tonic und Bier fiir die zwdolt
tibergliicklichen  Géste einer Bar
bestellte.

Was mein personliches Engagement fiir
das Gliicksspiel betrifft, so bat mich vor
Jahren ein Schiiler, den neuen Laden
eines Freundes von ihm zu segnen.
Leider machte ich den Fehler, mich nicht
zu erkundigen, um welche Art von
Geschift es sich handelte.

Als ich am verabredeten Morgen in
dem Einkaufszentrum eintraf, um die



Zeremonie  abzuhalten, musste ich
feststellen, dass es in dem Laden, einem
kleinen Kiosk, ausschlief3lich
Lotteriescheine zu kaufen gab! Doch da
es fiir einen Riickzieher zu spit war,
segnete ich die Losbude mit genau
demselben Engagement, wie ich es auch
fiir eine Arztpraxis getan hétte.

Als ich ein paar Jahre spiter eine
Sonntagszeitung durchblitterte, fiel mir
ein groBer Artikel iiber ebendiesen
Kiosk ins Auge. Er trug die Uberschrift
»Hier regnet’s Millionen — der
gliickbringendste ~ Kiosk in  ganz
Australien«. Wo er sich befindet? Das
werde ich Thnen mit Sicherheit nicht
verraten. Und Losbuden segne ich auch



keine mehr!

DAS WUNDER

Da ich Absolvent eines Studiums der
theoretischen Physik an der Universitit
Cambridge bin, hilt sich mein Glaube an
Wunder in Grenzen. Aber ein Erlebnis,
fiir das es keine andere Erklarung gibt,
hatte ich doch.

Es war anlédsslich des dreiBBigsten
Jahrestages der Griindung unserer
Buddhist Society of Western Australia.
Wenn man bedachte, wie klein wir
einmal angefangen hatten, schien dies



der richtige Zeitpunkt, unseren Erfolg zu
feiern und zu zeigen, dass der
Buddhismus tatsdchlich in
Westaustralien angekommen war. Wir
mieteten das groflte Freiluftgelinde von
Perth an, die Supreme Court Gardens,
die zu unserer Uberraschung an diesem
Tag tatsdchlich zur Verfligung standen.
Eigens fiir die Jubildumsveranstaltung
orderten wir eine neue grofle, mit Gold
liberzogene Buddhastatue aus Thailand
und scheuten auch fiir Biihne, Zelte,
Verpflegung und Unterhaltung weder
Kosten noch Miihe. Es gelang uns, den
Premierminister von Western Australia,
den ehrenwerten Dr. Geoff Gallop,
sowie  Botschafter ~und  andere



Wiirdentrager fiir das Event zu
gewinnen. Es sollte am Sonntagsabend
wihrend des Vllmonds im Mai
stattfinden, der 1im buddhistischen
Kalender heiligsten Nacht des Jahres.
Alles auf die Beine zu stellen war eine
unglaubliche Schufterei gewesen,
allmdhlich aber nidherten sich die
Vorbereitungen ithrem Ende.

Als ich am Morgen des gro3en Tages
aufwachte, regnete es in Stromen. Und
dem Wetterbericht entnahm i1ch, dass es
nur noch schlimmer werden wiirde. Fiir
Perth  war  eine Sturmwarnung
ausgegeben worden. Der Hohepunkt des
Unwetters wurde gegen neunzehn Uhr
erwartet, genau zu dem Zeitpunkt, an



dem die Zeremonie beginnen sollte.
Beim Aufbauen wurden wir bis auf die
Knochen nass. Das Biiro des Premiers
rief im Laufe des Tages dreimal bei mir
an, um zu fragen: »Sagen Sie die
Veranstaltung ab? Dem Wetterbericht
nach nimmt der Sturm immer noch zu.«
Und dreimal antwortete ich: »Auf gar
keinen Fall.« Ein guter Freund von mir,
der sein ganzes Berufsleben iiber im
Seefrachtverkehr titig gewesen war,
wies mich auf den fallenden Luftdruck
hin und erklarte, alle seine Erfahrungen
sprachen dafiir, dass der drohende Sturm
liberaus heftig sein wiirde. Selbst einer
meiner Monche nahm mich zur Seite, um
mich zu warnen: Ich solle endlich



aufthoren, mich zum Narren zu machen,
und die Veranstaltung absagen. Wieder
weigerte ich mich.

Fiinfzehn Minuten bevor die ersten
VIPs erwartet wurden, kam eine
weibliche Hilfskraft in das Zelt
gestiirmt, in dem ich gerade noch die
letzten Vorbereitungen traf, und brachte
unter Schluchzen hervor: »Kommen Sie!
Kommen Siel« Es muss etwas
Schreckliches passiert sein, dachte ich,
doch sie deutete nur zum Himmel hoch.
Zum ersten Mal an diesem Tag hatten
sich die Wolken geteilt und gaben die
Sicht auf den prachtigen Vollmond frei.

Der Regen hatte aufgehort.

Kurz darauf trafen der Premier und die



anderen  Wirdentrager ein.  Die
Angehorigen eines Filmteams, das mir
auf Schritt und Tritt folgte, sagten wieder
und immer wieder nur: »Wahnsinn!
Wahnsinn!« Im Lichte des strahlenden
Vollmonds konnten wir die Zeremonie
durchfiihren, ohne dass ein Tropfen fiel.
Sobald sie voriiber war, schloss sich
die Wolkendecke wieder und es regnete
den Rest der Nacht iiber in Stromen. Am
nidchsten Morgen stand das Wasser am
Veranstaltungsort fiinf Zentimeter hoch
und auch die Autobahn, die ganz in der
Niahe vorbeifiihrte, war tiberschwemmt.
Viele der Giste, die wir erwartet hatten,
hatten nicht kommen konnen, weil es in
der Umgebung unaufhorlich regnete und



der Sturm viele Baume entwurzelt hatte.
Dass wir die Zeremonie unter
wolkenlosem  Himmel  durchgefiihrt
hatten, konnten sie sich gar nicht
vorstellen. Die Leute, von denen wir
unser Zelt gemietet hatten, schrieben in
einer E-Mail: »Wir wissen zwar nicht
genau, wer dieser Ajahn Brahm ist,
wiirden ihn aber gern fragen, welches
Pferd heute das Rennen gewinnt.«

Da hatte sich nicht nur ein kleiner
Regenschauer gelegt, sondern ein
massiver Sturm. Und nur an dem Ort
unserer Zeremonie.

Das war ein Wunder — eine andere
Erklarung gibt es nicht.



EINE GOTTLICHE INTERVENTION

Ein junger Amerikaner, dessen Einsatz
fiir das Friedenskorps in Thailand
beendet  war, beschloss, seinen
Aufenthalt im Land zu verldngern, um
probeweise das Leben eines
buddhistischen Monchs zu fiihren. Da er
jedoch nicht wusste, wo man sich
hinwenden musste, um Monch zu
werden, fragte er den Portier des Hotels,
in dem er wohnte, um Rat. Mit einem
derartigen Anliegen werden
Hotelportiers in Bangkok allerdings
selten konfrontiert, daher war es kein



Wunder, dass sein Vorschlag nicht allzu
prizise ausfiel.

Er empfahl dem jungen Amerikaner das
Kloster Bowonniwet mitten in Bangkok,
das manchmal von westlichen Ménchen
aufgesucht wurde. Er solle eine
Kleinigkeit zu essen fiir die Modnche
mitnehmen und es ihnen auf ihrem
friihmorgendlichen Bettelgang geben.
Bei dieser Gelegenheit kdnne er einen
von 1thnen bitten, ihn zu ordinieren.

Der junge Mann tat, wie thm geheif3en,
und traf gegen vier Uhr morgens vor dem
Kloster ein. Die Tore waren
geschlossen. Als er die leere Stralle
davor auf und ab lief, weil er nicht
wusste, was er jetzt tun sollte, trat ein



alterer thailandischer Herr auf thn zu und
fragte in perfektem Englisch, ob er
irgendwie behilflich sein konne. Der
Amerikaner sagte ihm, was er vorhatte,
und der Thaildnder erkldrte, dass sich
die Tore des Klosters erst um fiinf Uhr
dreiflig 6ffnen wiirden. Er habe aber den
Schliissel und konne ihm alles zeigen,
bis die Monche herauskamen.

Der thaildndische Herr oOffnete ein
Eisentor, das in die Ordinationshalle
fiihrte, schaltete das Licht an und
geleitete den jungen Mann durch schon
geschnitzte Tiiren ins Innere. FEine
Stunde lang erkldrte er ithm in allen
faszinierenden Einzelheiten die
traditionellen thailandischen



Wandgemilde, nicht ohne zu erwihnen,
wer die jeweilige Arbeit finanziert hatte
und warum. Viele waren gestiftet
worden, um die Verdienste eines
verstorbenen Elternteils zu mehren oder
die Heilung eines erkrankten Kindes zu
unterstiitzen. Die Stunde verging wie im
Fluge und nachdem er das letzte der
Wandgemilde erklért hatte, forderte der
thailandische =~ Herr  den  jungen
Amerikaner auf, drauflen zu warten, bald
wirde ein  ranghoherer = Monch
herauskommen. FEr solle ihm das
mitgebrachte Essen in die Schale legen
und dann um Ordination bitten. Er selbst
wiirde in der Zwischenzeit wieder
abschlief3en.



Wieder tat der Amerikaner wie ihm
geheilen. Wenig spiter wurde er von
einem ranghOheren Monch ins Kloster
geleitet, wo die Ausbildung begann, die
seiner Ordination voranging,

Allerdings gab es da ein Problem: Der
Amerikaner verstand das Englisch nicht,
das der thaildndische Monch sprach,
dem er zugewiesen worden war. »Diirfte
ich vielleicht bei einem anderen Monch
lernen?«, fragte er.

»Ein besseres Englisch als er spricht
niemand im ganzen Kloster«, wurde ihm
beschieden.

»Wie wire es denn mit dem &lteren
thaildndischen Herrn, den ich an dem
Morgen kennengelernt habe, als ich



herkam. Der, der das Fisentor
aufgeschlossen und mich in die
Ordinationshalle gefiihrt hat? Dessen
Englisch war perfekt«, sagte der
Amerikaner.

Darauthin wurde er in das Biiro des
alten Abts gebracht. Thm sollte er die
Geschichte ebenfalls erzihlen. Bald
unterbrach ithn der Abt und lieB einen
Sekretdr rufen, der den Bericht des
Amerikaners protokollierte.

Wie sich herausstellte, besall kein
Normalsterblicher einen Schliissel zu
jenem Tor. Es handelte sich dabei
nimlich um das sogenannte Konigstor,
das allein den Angehorigen des
thaildndischen Konigshauses



vorbehalten war. Denn 1m Kloster
Bowonniwet findet die zeitweilige
Ordination der Konige statt. Auch das
Licht lie3 sich an der Stelle, die der
Amerikaner beschrieben hatte, nicht
anschalten. Aufler den Monchen besal3
niemand einen Schliissel zum heiligsten
Gebiude des gesamten
Klosterkomplexes. Und nicht einmal der
alte Abt wusste so viel iiber die
Wandgemélde im Tempel.

Er bat den Amerikaner, ihm den dlteren
thailandischen Herrn zu beschreiben.
Zunichst konnte er nichts anderes
vorbringen, als dass er das traditionelle
thaildndische Gewand getragen hatte,
was man zu jener Zeit nur noch selten



sah. Wahrend er sich an weitere Details
zu erinnern versuchte, hob der junge
Mann den Blick und erstarrte voller
Verwunderung. An der Wand im Biiro
des Abts hing ein Portrdt ebenjenes
thailandischen Herrn.

»Der war esl«, rief der Amerikaner
aus. »Das 1st der Mann, der mich vor
dem Kloster angesprochen hat.«

Es handelte sich um das Portrit Seiner
Koniglichen Majestdt Rama des Fiinften,
auch bekannt als Konig Chulalongkorn.
Er war am 23. Oktober 1910 verstorben.
Somit erkldrte sich, weshalb er einen
Schliissel zum Konigstor bei sich hatte
und auch alles iiber die Wandgemilde
wusste. Denn seine Familie war es, die



die meisten davon in Auftrag gegeben
und finanziert hatte. Ein fritherer Konig
Thailands, der heute gewiss ein
himmlisches Wesen ist, hatte also einem
jungen  Amerikaner  geholfen, ein
buddhistischer Monch zu werden.

DER ALLESWISSER

Die fritheren Konige Thailands pflegten
sich mit den kliigsten Kopfen des Landes
zu umgeben. Einmal gab es unter diesen
Hoflingen einen, der an geistiger
Klarheit und intellektuellem Scharfsinn
alle Ubertraf. Die anderen beschlossen,



es 1thm heimzuzahlen, indem sie dafir
sorgen wiirden, dass er sich vor dem
Konig nach Strich und Faden blamierte.
Ihr Plan sah vor, in Anwesenheit
Seiner Majestdt die  Fahigkeiten
ebenjenes Hoflings in den Himmel zu
loben und seinem Ego so zu
schmeicheln, dass er iiber kurz oder lang
unvorsichtig werden und behaupten
wiirde, dass er auch Gedanken lesen
konnte. Dann wollten sie ihn auf die
Probe stellen. Sollte der Alleswisser
tatsdchlich ins Schwarze treffen, konnten
siec immer noch vorgeben, dass er im
Irrtum war. Denn wer kann schlielich
beweisen, was ein anderer gerade
gedacht hat?



Und so kam es denn, dass sich eines
Morgens bei Hofe in Anwesenheit des
Konigs die Minister geradezu dabei
tiberschlugen, die enorme Weisheit und
die  auBergewOhnlichen Fihigkeiten
jenes Hoflings zu lobpreisen. Als sie
den Punkt, an dem dessen Stolz seine
Vorsicht niedergerungen hatte, fiir
gekommen hielten, sagte einer der
Minister: »Dieser Mann hat so viele
Talente, dass er bestimmt auch Gedanken
lesen kann, stimmt’s?«

»Selbstverstandlich«, entgegnete der
Hofling.

Die anderen warfen sich vielsagende
Blicke zu. Er war ihnen auf den Leim
gegangen.



»Gut. Dann verraten Sie Seiner
Majestit doch mal, was wir alle gerade
denken.«

Jetzt hatten sie ihn. Aus dieser Nummer
wiirde der Alleswisser nicht mehr
rauskommen.

»Majestit«, antwortete der Hofling,
»ich will Euch sagen, was Eure Minister
in diesem Moment denken. Sie alle
hegen nur die freundlichsten und
hingebungsvollsten Gedanken an ihren
Konig.«

Die Minister liberlegten einen Moment
und bestitigten dann: »Ja, Euer Majestit.
Genau das tun wir.«

Das ist Allwissenheit.



DIE GESCHICHTE VON DEN ZWEI
MANGOBAUMEN

Der Buddha erzdhlte die Geschichte
eines machtigen Konigs, der eines Tages
nach einem Manover seiner Soldaten in
den Palast zuriickkehrte. Auf dem Weg
kam er an zwei Mangobdumen vorbei,
von denen einer unter der Last seiner
duftenden  reifen  Friichte  schier
zusammenzubrechen drohte, wihrend der
andere keine einzige Mango trug. Diesen
Baum beachtete der Konig gar nicht,
wihrend er sich an den Friichten des
anderen spiter gitlich tun wollte,



nachdem er sich umgezogen hatte.

Als der Konig zu den Béumen
zuriickkehrte, stellte er zu seinem
Bedauern fest, dass der fruchttragende
Baum inzwischen vollkommen
abgeerntet war. Seine Soldaten hatten
sich nicht erst umgezogen, bevor sie sich
tiber die herrlichen Mangos hermachten.
Aber schlimmer noch: An diesem Baum
waren jetzt so viele abgebrochene Aste
und er hatte so viele Blétter verloren,
dass er ganz verkiimmert und kréanklich
wirkte. Der andere Baum jedoch, der
keine Friichte getragen hatte, war
unberiihrt geblieben und sah jetzt gesund
und stark aus.

Am nichsten Tag dankte der Konig ab



und wurde Monch. Einem wohlhabenden
Konig ergeht es wie jenem Baum mit der
reichen Obstpracht, dachte er. Intrigante
Minister und Prinzen, auch
Nachbarstaaten =~ waren  auf  sein
Vermogen aus. Frither oder spéter hitten
siec thm etwas angetan oder ihn gar
getotet, ganz so, wie es auch dem
fruchttragenden Mangobaum ergangen
war, der so schrecklich verunstaltet
wurde. Also wire es besser, nicht mehr
zu besitzen als ein Monch; auf diese
Weise wiirde er leben konnen wie jener
Baum ohne Mangos — gesund, stark und
jederzeit bereit, anderen erquickenden
Schatten zu spenden.



WIE MAN IN DEN GENUSS EINER
MANGO KOMMT

In den ersten Monaten bei meinem
Lehrer Ajahn Chah im Kloster Wat Pah
Pong erzdhlte dieser die folgende
Geschichte immer und immer wieder.
Ich fand sie so abwegig, dass ich sie
hochstens als  skurrile  kulturelle
Besonderheit akzeptieren  konnte.
Irgendwie habe ich sie aber trotzdem
nicht vergessen. Erst in meinem spéteren
Monchsleben erkannte ich, dass diese
Metapher von dem brillantesten Meister,
dem ich je begegnet bin, bestens



beschreibt, wie man zur Erleuchtung
finden kann.

In Wat Pah Pong stehen unzdhlige
Mangobédume. Die dltesten davon hat der
Buddha selbst gepflanzt. Die Baume sind
langst ausgewachsen und tragen
Tausende herrlicher reifer
Mangofriichte. Aufgrund der grof3en
Weisheit und des enormen Mitgefiihls
des Buddha miissen die Monche, Nonnen
und Laienbesucher heutzutage nicht auf
einen Baum klettern, um eine Mango
genieflen zu konnen. Sie brauchen auch
keine Stocke ins Astwerk zu werfen oder
den Baum zu schiitteln, um an eine
Mango zu kommen.

Man muss sich einfach vollkommen



ruhig und still unter den Baum setzen,
eine Hand ausstrecken und die Mango
fallt hinein.

So gro3 sind die Weisheit und das
Mitgefiihl des Buddha.

Mit Mangobdumen kannte ich mich aus.
Wenn man einfach nur unter einem
hockte, konnte man Wochen warten, bis
eine Frucht runterfiel. Die meisten
wurden sowieso vorher von den Vogeln
gefressen. Und wire dann zufillig doch
einmal eine vom Baum geplumpst, wire
sie mir bei meinem Gliick wohl eher auf
der Glatze gelandet als in der Hand. Was
fiir ein dummes Gleichnis!

Heute weil} ich, dass ich der Dumme
gewesen war. Im spirituellen Leben kann



man mit »Baume schiitteln«, »Stockchen
ins Astwerk werfen« oder
»hochklettern«  keinen  Blumentopt
gewinnen. Da passiert gar nichts.

Wenn man hingegen lernt, ganz ruhig
und vollkommen still zu sein, allen
Wiinschen zu entsagen und sein Herz mit
bedingungsloser Liebe zu erfiillen,
dann — und nur dann — fallen einem die
Mangos der Erleuchtung wie von selbst
in die Hand.

VERBOTENE FRUCHTE

Einem armen Bauern war ein Grofteil



seines Heus verschimmelt. Doch statt es
wegzuwerfen, wollte er es lieber an
seine Kiihe verfiittern. Die aber hitten
lieber gar nichts gefressen als dieses
unappetitliche Zeug.

Also mischte der Bauer unter sein
schimmeliges Heu etwas frisches und
setzte es den Kiihen vor. Die jedoch
sortierten das gammelige Altgras aus
und fralen nur das wohlschmeckende
Heu.

Dann machte der Bauer eine
merkwiirdige Beobachtung. Obwohl es
auf der Koppel viel gutes Gras gab,
versuchten die Kiihe immer wieder, den
Kopf zwischen den Latten
durchzustecken, um an das Gras jenseits



des Zaunes zu gelangen. Also legte der
Bauer sein schimmeliges Heu so hinter
den Zaun, dass die Kiihe mit etwas
Miihe gerade noch  herankamen.
Innerhalb von zwei Tagen war der ganze
gammelige Haufen aufgefressen.

Merke: Verbotenes Heu schmeckt
immer besser, auch wenn es schon
schimmelt.

Dieses Gleichnisses besann ich mich,
als ich einer guten Freundin von mir
helfen wollte, die Probleme mit ithrem
Mann hatte. Er war ein guter Mensch,
besall aber einfach keinen Sinn fiir
Religion und interessierte sich nicht
einmal fliir Meditation. Seine Frau war
iiberzeugt, dass auch er von den



praktischen = buddhistischen  Lehren
wiirde profitieren konnen, ndhme er sich
nur einmal die Zeit, sich mit ihnen zu
beschéiftigen, aber darauf hatte er einfach
keine Lust. Also bat sie mich um Rat.

»Das ist ein Kinderspiel«, sagte ich
ihr. »Du musst einfach eines meiner
Biicher kaufen und deinem Mann sagen,
dass er die Finger von deinem Buch
lassen soll. Mach 1thm
unmissverstindlich klar, dass er nicht
darin lesen darf.«

Sie folgte meinem Rat.

Natiirlich dachte ihr Mann in der Folge
1immer, wenn er mal allein zu Hause war,
so etwas wie: »Was es wohl mit diesem
Buch auf sich hat, dass ich es nicht lesen



darf?«

Eines Tages nahm er das verbotene
Buch zur Hand, las eine Geschichte und
legte es erst wieder weg, nachdem er
auch die letzte Erzihlung verschlungen
hatte. Seither kommt er allwochentlich
zu uns in den Tempel.

DER TYRANN

Uberall, wo Hierarchien herrschen,
findet man auch Leute, die Schwéchere
absichtlich einzuschiichtern oder zu
schikanieren versuchen. Tyrannen gibt es
auf dem Schulhof, am Arbeitsplatz und



sogar im Kloster, wie aus der folgenden
Anekdote hervorgeht.

Es war in meinem ersten Jahr als
Monch. Ich hockte nach dem Mittagessen
auf dem Boden und machte meine
Almosenschale und meinen Spucknapf
sauber, als ein hoherrangiger Monch auf
mich zukam, sich vor mir aufbaute und
mich anschrie: »Brahmavamso! Das ist
aber eine eklige Angewohnheit! Du
darfst deine Essensschale doch nicht mit
demselben Lappen auswischen wie den
Spucknapf. Lass das sofort bleiben!«
Von neuen Monchen wird erwartet,
dass sie den Ranghoheren mit Ehrfurcht
entgegentreten, aber das war zu viel. Der
hier versuchte mich einzuschiichtern.



Davon ganz abgesehen, reinigten die
anderen Monche ihre Schalen auf genau
dieselbe Art und Weise wie ich, nur dass
ich dafiir zurechtgewiesen wurde und sie
nicht. Das war ungerecht.
Gliicklicherweise fiel mir die richtige
Reaktion auf diesen Tyrannen ein. Ich tat
einfach in aller Seelenruhe, was er von
mir verlangt hatte. Ohne ein Wort zu

sagen.
Obwohl ich innerlich kochte, nahm ich
meine ganze Selbstbeherrschung

zusammen, ging gemachlich an das Regal
mit den Wischtliichern, nahm mir eines,
ging dann, womoglich noch langsamer
als zuvor, zu den Schiisselchen zuriick,
nahm wieder auf dem Boden Platz und



putzte meinen Spucknapf mit dem neuen
Lappen aus. Dabei spiirte ich die ganze
Zeit Uber die Blicke der anderen
Monche auf mir. Dann schaute ich zu
dem Tyrannen hoch. Die anderen Ménner
taten es mir gleich. Sie waren gespannt,
wie er wohl auf meine unerwartete
Willfahrigkeit reagieren wiirde. In den
folgenden zwei Minuten herrschte
vollkommene Stille. Der Tyrann wurde
rot wie ein Feuerwehrauto. Dann zog er
sich  zurick und hat in dieser
Angelegenheit nie wieder das Wort an
mich gerichtet.

Tyrannen wollen beweisen, dass sie
einem lUberlegen sind. Und auf die Art,
flir die ich mich damals entschieden



hatte, kommt man nicht allen bei.
Manchmal muss man auch den Mund
aufmachen. Was diese Geschichte aber
beweist, 1st, dass eine solche Reaktion
auf Mobbing durchaus dazu angetan sein
kann, den Tyrannen noch einmal dariiber
nachdenken zu lassen, was es eigentlich
heiBt, ein Vorgesetzter zu sein.

BUROKRATISCHE TYRANNEN

Staatsbehorden sind bertichtigte
Brutstitten fiir Tyrannen. Sie haben die
Macht inne und scheinen sie manchmal
auch demonstrieren zu miissen.



Ein australischer Buddhist, Mitglied
einer Eliteeinheit der westaustralischen
Polizei, ging 1in das australische
Konsulat eines asiatischen Landes, um
ein Visum fiir seine Frau zu beantragen.
Die Beamtin war so wenig hilfreich,
dass er sich hoflich beschwerte.
Worauthin sie entgegnete: »Sehen Sie
den Wachmann da hinten? Noch ein Wort
von Thnen und ich gebe ihm den Befehl,
Sie zu erschieflen!«

Aufgrund seiner beruflichen Erfahrung
in Entfihrungsfillen kam er auf dem
Verhandlungsweg ungeschoren aus der
Situation heraus. Dass er als Australier
solche Taktiken allerdings ausgerechnet
in einem australischen Konsulat einmal



wiirde anwenden miissen, sagte er mir,
hitte er im Leben nicht fiir moglich
gehalten.

Im zweiten Beispiel geht es um einen
Freund von mir, der in Perth eine
Autowerkstatt betreibt. Als er eines
Morgens dort eintraf, konnte er nicht in
die Werkstatt hineinfahren, da in der
Einfahrt verbotenerweise ein Wagen
geparkt hatte, der den Zugang sowohl fiir
Mitarbeiter als auch fiir Kunden
versperrte. Also rief er beir der
zustandigen stddtischen Behorde an, um
das Fahrzeug abschleppen zu lassen. Der
Beamte, den er an die Strippe bekam,
versprach jemanden vorbeizuschicken,
der einen Strafzettel hinter den



Scheibenwischer  klemmen  wiirde,
abgeschleppt werden konnte der Wagen
nach geltender Vorschrift jedoch erst
nach sieben Tagen.

»Das wiirde ja heiflen, dass meine
Kunden eine Woche lang ihre Autos
nicht zur Reparatur bringen oder abholen
konnen«, wendete der Besitzer der
Werkstatt ein.

»Tja, tut mir leid, aber Vorschrift ist
nun mal Vorschrift.«

Gliicklicherweise handelt es sich bei
meinem Freund um einen klugen, mutigen
Mann. Er fuhr mit seinem Lkw bei der
zustandigen stadtischen Behorde vor und
versperrte den Eingang zu deren Garage
so, dass weder Beamte noch Besucher



oder Lieferanten mit ihren Fahrzeugen
hinein- oder herauskommen konnten. Als
er nachdriicklich aufgefordert wurde,
seinen Lkw zu entfernen, antwortete er:
»Ach, klemmen Sie einfach einen
Strafzettel hinter die Scheibenwischer.
Vorschriftsgemil3 abschleppen lassen
diirfen Sie 1hn dann nach einer Woche.«

Nach kurzen Verhandlungen wurde das
Auto, das die FEinfahrt zu seiner Kfz-
Werkstatt blockierte, abgeschleppt. Und
mein Freund fuhr seinen Lkw ebenfalls
weg.

So kann man mit biirokratischen
Tyrannen auch umgehen.



TYRANNEI IN DER
VORSTANDSETAGE

Jane, eine Freundin von mir, hatte in
Sydney ihre eigene kleine Firma
gegriindet. Ein  groBBes  britisches
Unternehmen interessierte sich fiir ihre
Produkte und es bahnten sich
Verhandlungen an, die ein lukratives
Geschift versprachen. Nicht lang, und
sic wurde per Mail eingeladen, so
schnell wie moglich nach London zu
fliegen, um den  Vertrag zu
unterschreiben. Fiir Jane und ihre Firma
war das der gro3e Durchbruch, von dem



sie so lange getraumt hatte.

Jane hatte ein siiBes Tochterchen
namens FErica. Und obwohl es ihr
schwerfiel, das kleine Kind einige Tage
lang nicht sehen zu konnen, war dieser
Vertrag fiir sie und die Zukunft ihrer
Familie viel zu wichtig, als dass sie ihn
sich hédtte entgehen lassen konnen.

Jane buchte den ersten Flug, auf dem
sie einen Platz bekam, und hatte nach
ihrer Ankunft in London gerade noch
Zeit, im Hotel einzuchecken, sich zu
duschen und umzuziehen, bevor sie ein
Taxi rufen und in die Zentrale des
Unternehmens fahren musste. Als sie den
Konferenzraum der Geschéftsfiihrung
betrat, waren alle Direktoren bereits



da — bis auf den CEO, den
Vorstandsvorsitzenden.

»Das war reine Zeitverschwendung,
meinte einer der Direktoren zu Jane.
»Sie konnen gleich wieder nach Sydney
zuriickfliegen. Unser CEO hat heute sehr
schlechte Laune und stimmt dem Vertrag
mit Sicherheit nicht zu. Am besten, Sie
nehmen die nidchste Maschine nach
Hause!«

Jane war nicht bereit, so einfach
aufzugeben, umso weniger, als sie fiir
dieses Treffen einmal um die halbe Welt
geflogen war. »Wenn Sie nichts dagegen
haben«, sagte sie also, »warte ich hier
auf den CEO.« Dann setzte sie sich in
einer Ecke des Konferenzraums still auf



einen Stuhl.

Jane meditierte viel. Besonders gern
tiber Giite. Freudvoll lie sie gerade
Mitgefiihl fiir alle Lebewesen in sich
aufsteigen, als plotzlich der CEO in den
Raum gestlirmt kam.

»Was soll das?«, schrie er, als er Jane
bemerkte, die mit geschlossenen Augen
ganz still auf ihrem Stuhl saB. »Was
machen Sie hier?«

Meditation ist so beruhigend, dass
einen nicht einmal kurz vor der
Explosion stehende
Vorstandsvorsitzende aus dem Konzept
bringen konnen. Besonnen stand Jane
von ithrem Stuhl auf, ging ohne Angst
oder Arroganz auf diesen Vulkan von



einem Alphaminnchen zu und sagte:
»Sie haben so schone blaue Augen,
genau wie FErica, mein kleines
Tochterchen zu Hause in Sydney.«

Wie Jane mir spiter versicherte, waren
diese Worte wie von allein aus ihrem
Mund gekommen, Sie hatte vorher
keinen Gedanken darauf verwendet, was
sic sagen wiirde. Das FErgebnis war
verbliiffend. Der CEO stand wie
angewurzelt da. Sein Hirn schien ihm
den Dienst zu verweigern. Uber eine
Minute lang war er vollkommen
verwirrt. Doch allmihlich verrauchte
sein Zorn. SchlieBlich ldchelte er und
sagte: »Ach, wirklich?«

Innerhalb der ndchsten finf Minuten



war Janes Vertrag unterzeichnet und der
CEO verlieB vollig verdattert den
Konferenzraum. Als Jane auch gehen
wollte, um sich im Hotel ein wenig
auszuruhen, wurde sie von den
Direktoren aufgehalten.

»Wie ist Thnen das nur gelungen?«,
bestliirmten sie Jane. »So etwas haben
wir ja noch nie erlebt. Bevor wir Sie ins
Hotel lassen, miissen Sie uns deshalb
unbedingt noch verraten, was Sie mit
thm angestellt haben.«

ICH BIN NICHT GUT GENUG



Bei den meisten Tyrannen lasst die
Selbstachtung arg zu wiinschen iibrig.
Das versuchen sie dadurch zu
kompensieren, dass  sie  andere
unterdriicken.  Wenn sie jemanden
einschiichtern konnen, gibt ihnen das ein
gutes Geftihl.

Der Buddha beschrieb drei Arten des
Diinkels:

1. Sich fiir etwas Besseres zu halten

2. Sich fiir schlechter zu halten als
andere

3. Sich fiir jemand anderen zu halten

Diese zweite Form von Diinkel, die oft
gar nicht als solcher erkannt wird, ist
tibrigens die Hauptursache fiir Mobbing.



Wenn wir doch blof3 aufhéren konnten,
uns alle gegenseitig zu beurteilen,
konnten wir vielleicht auch authoren, uns
selbst zu beurteilen. Und dann miissten
wir einander auch nicht mehr so oft
verbal oder korperlich drangsalieren.

Auf einem Empfang stellte sich ein gut
gekleideter Gast voller Stolz als Doktor
der Medizin vor.

»Ilch bin auch Arzt«, sagte der
Gastgeber warmherzig.
»Allgemeinmediziner.«

»Nur Feld-Wald-und-Wiesen-Doktor?
Ich bin Hirnchirurg. Das ist natiirlich
etwas ganz anderes«, meinte der Gast.
»Viel komplizierter«, und er trug das
Kinn gleich ein wenig hoher.



»Ich bin auch Arztin, sagte die Frau
des Gastgebers, »und zwar bei Arzte
ohne Grenzen. Bis vor einem halben Jahr
war ich noch im Nahen Osten und habe
die 1m Krieg verletzten Kinder
behandelt. Das war zwar sehr
gefahrlich, aber irgendjemand muss
diesen armen Maidchen und Jungen ja
helfen.«

»Sicher, ich kann mir durchaus
vorstellen, dass so ein ehrenamtliches
Engagement nicht ganz ohne ist«, hielt
der Gast dagegen und reckte das Kinn
gleich noch ein bisschen hoher. »Aber
Sie werden zugeben miissen, dass die
Arbeit eines  Hirnchirurgen  weit
komplizierter ist.«



»wIch habe auch einen Doktortitel«,
warf der Sohn der Gastgeber ein, »und
zwar in Physik. Augenblicklich bin ich
bei der NASA und baue Raketen.«
Daraufhin fiel dem gut gekleideten Gast
die Kinnlade runter. Und dahin war auch
seine Selbstgefilligkeit.

Wer sich gern flir etwas Besseres hilt,
darf sich nicht wundern, wenn er
umgekehrt genauso leidet, wenn er auf
jemanden trifft, der ihm tberlegen ist.
Am besten tut man also daran, sich gar
nicht erst mit anderen zu vergleichen.



ICH WAR SCHON IMMER GUT
GENUG

Wenn Sie iiber ein  gesundes
Selbstwertgefiihl verfligen, brauchen Sie
das »Ich-bin-besser-als-du«-Spielchen
nicht. Denn dann miissen Sie niemandem
etwas beweisen. Und ein solches
gesundes  Selbstwertgefiihl  entsteht
dadurch, dass man versteht, was es
wirklich heif3t, perfekt zu sein.

Eine Frau suchte im Wald nach einem
perfekten Baum. Doch alles, was sie
sah, waren nur windschiefe Exemplare,
Biume, an denen Aste fehlten, und
solche mit versehrter Rinde. Dann suchte
sie eine staatlich betriebene Baumschule



auf und sah dort all die perfekten,
kerzengeraden @ Bdume mit ihren
perfekten Asten und Zweigen, einen
neben dem andern in perfekter
Anordnung.

Da fiel ihr auf, dass die laddierten
Béaume 1im Wald eigentlich viel schoner
waren und viel beruhigender auf sie
wirkten als die ganze »Perfektion« der
wie die Soldaten mustergiiltig in Reih
und Glied stehenden Baume in der
Baumschule. Und sie erkannte, dass auch
die »normalen« Menschen aus Fleisch
und Blut mit all ihren Maéngeln und
Makeln um ein Vielfaches schoner sind
als jene, die vorgeben, perfekt zu sein.

Sie begann, sich in ithrer Haut wohl und



heimisch zu fiihlen, ganz dhnlich, wie sie
sich auch im Wald mit all seinen
krummen und schiefen Baumen wie zu
Hause fiihlte.

Jetzt verstand sie, was es wirklich
heiB3t, perfekt zu sein. Sie war schon
immer »gut genug« gewesen. Aber erst
im Wald war sie sich dessen bewusst
geworden.

DER ANRUFBEANTWORTER

Monche verbringen ihre Zeit lieber mit
Meditieren als an der Strippe. Aber
viele gehen offenbar davon aus, dass wir



den lieben langen Tag {iber nichts
anderes zu tun haben, als ans Telefon zu
gehen und die Fragen unserer Anrufer zu
Eheproblemen oder ihrer psychischen
Gesundheit zu  beantworten oder
Segnungen zu erteilen. Was ich den
»Call-a-Monch-Service« nenne.

Also haben wir bei uns im Kloster den
Anrufbeantworter neu besprochen. Die
Ansage lautet jetzt:

»Wenn Sie die Aufzeichnung eines
Gliick  verheiBBenden  Segensmantras
horen wollen, wahlen Sie bitte die Eins.

Wenn Sie einen der Monche sprechen
wollen, haben Sie leider Pech gehabt.
Wihlen Sie in diesem Fall trotzdem die
Eins.«



Seither konnen wir 1n aller Ruhe
meditieren.

SIE HABEN DAS RECHT, NICHT
GLUCKLICH ZU SEIN

Wenn man heutzutage nicht gliicklich ist,
meinen viele, mit einem stimme etwas
nicht. Man miisse in Therapie. Vielleicht
sogar 1in eine »QGlicksklinik«. In
manchen Firmen gibt es schon
»(Gliicksbeauftragte«, die sich um die
Probleme der Mitarbeiter kiimmern
sollen. In unseren Zeiten ist das
personliche Gliick das hochste Gut, ein



echtes  Must-have. Bald werden
wahrscheinlich BuBgelder fiir Leute
eingefiihrt, die anderen  durch
offentliches Ungliicklichsein den Tag
verderben, und Gefangnisstrafen fiir
Wiederholungstiter.

Kiirzlich  leitete ich in  einer
wunderschonen Lokalitit, in der es auch
ausgezeichnetes Essen gab, ein Retreat.
Eine der Teilnehmerinnen gestand mir,
dass sie »irgendwie muffelig« sei,
eigentlich ohne Grund.

»lch weiB, ich sollte nicht ungliicklich
sein, weil ich die anderen damut
beléstige, aber ich kann nichts dagegen
tun, ich fiihle mich einfach miserabel,
bekannte die junge Frau schlechten



Gewissens.

Also ging ich ins Biiro, verfasste die
folgende »Muffel-Lizenz« und druckte
sie aus:

MUFFEL-LIZENZ

Diese Urkunde rdumt ihrer Inhaberin
zeitlich,

raumlich und sachlich unbeschrdnkt
das Recht ein, muffelig zu sein,

aus jedem Grund oder gdnzlich
unbegriindet.

Dieses Recht ist unverduferlich und
darf von niemandem

beschnitten werden.

Gezeichnet

Ajahn Brahm



Als ich der jungen Frau ihre Muffel-

Lizenz tiberreichte, lachte sie hell auf.
»Da hast du jetzt aber was

missverstanden, protestierte ich.

DIE GLUCKSLIZENZ

Auch Gliickslizenzen musste ich viele
ausdrucken. Ich meine, wir brauchen
heute eine Erlaubnis, um Auto fahren,
heiraten, einen Hund halten und alles
Mogliche sonst noch tun zu diirfen —
warum dann also nicht auch eine Lizenz
zum Gliicklichsein?

Viele denken, sie hitten das Recht,



glicklich zu sein, nicht verdient.
Womoglich, weil sie einmal etwas
Schlimmes gemacht haben, das sie sich
nicht verzeihen konnen. Oder aber auch,
weil ihnen selbst etwas angetan wurde,
was zum Verlust ihres Selbstwertgefiihls
gefiihrt hat.

An einem meiner Retreats in
Deutschland nahm ein junger Mann teil,
dem das Meditieren schwerfiel. Und wie
er mir sagte, hatte er auch eine Menge
anderer Probleme. Er schaffte es nicht,
eine Beziehung langfristig
aufrechtzuerhalten. Beruflich kam er
nicht voran. Und er hatte das Gefiihl, in
einem endlosen Winter der Triibsal zu
leben. Wann immer sich eine Chance



zum Gliicklichsein auftat, rannte er
blindlings davon. Unbewusst glaubte er,
es nicht verdient zu haben, gliicklich zu
sein. Vielen Menschen geht es so wie
diesem jungen Mann.

Vor mir schien er groflen Respekt zu
haben. Wie ich von Freunden von ihm
erfuhr, sah er in mir seinen
allwissenden, allliebenden spirituellen
Meister! Das war zwar reichlich
ubertrieben, aber doch auch ein Vorteil.
Ich hindigte i1hm eine Lizenz zum
Gliicklichsein aus, die von keinem
Geringeren unterzeichnet war als von
der einen Person, die er fiir unfehlbar
hielt. Von mir!

Dieses Papier hielt er so in Ehren, dass



er es ernst nahm. Er lie} es rahmen und
héngte es sich an die Wand. Die Lizenz
erinnerte ihn immer daran, dass er von
einer Autoritit, die er anerkannte, die
Erlaubnis zum Gliicklichsein erteilt
bekommen hatte. Fortan konnte er es sich
gestatten, Momente des Gliicks nicht
langer zu  verschmihen, sondern
auszukosten. Und damit 16sten sich auch
viele seiner Probleme, inklusive die bei
der Meditation.

Das einzig Dumme war, dass er mit
einem Freund dariiber sprach, der meine
Gliickslizenz dann auf Facebook postete.
Und ich wurde mit so vielen Anfragen
nach Gliickslizenzen iberschwemmit,
dass ich eine Zeit lang selbst meines



Gliickes verlustig ging, weil ich kaum
mehr zum Meditieren kam.

Also gebe ich diesem Buch am Ende
eine offizielle Gliickslizenz bei. Die
konnen Sie ausschneiden, Thren Namen
reinschreiben und im Portemonnaie mit
sich tragen, wenn Sie mogen, als
stindige Erinnerung daran, dass Sie
gliicklich sein diirfen. Ein Siegel tragt
die Gliickslizenz auch. Sie finden sie in
diesem Buch ganz hinten nach der letzten
Geschichte.

WIE HOCH IST IHR (MARKT-)WERT?



Vor ein paar Jahren wurde ich extra die
ganze lange Strecke von Australien nach
England eingeflogen, um auf einer
renommierten Konferenz iiber
Personalfragen in einem exklusiven
Londoner Biiroviertel den
Eroffnungsvortrag zu halten. Die zu 100
Prozent fremdfinanzierte Reise
ermoOglichte es mir auch, meine Familie
und Freunde in England zu besuchen.
Fiinfzehn Minuten bevor ich ans
Podium gehen sollte, um meine
einstiindige Rede zu halten, sagte mir
einer der Organisatoren, dass am
Eingang zwei Personen stiinden, die
behaupteten, Verwandte von mir zu sein,
und umsonst zuhdren wollten. Ich ging



mit ithm hin, und tatsdchlich: Es war
mein Bruder mit seiner Tochter. Nach
einigem Siiholzraspeln (darin bin ich
ziemlich gut) konnte ich den Organisator
davon liberzeugen, die beiden auch ohne
Ticket reinzulassen.

In der Pause allerdings knopfte ich mir
meinen Bruder und meine Nichte vor,
denn ihr Anliegen war mir doch
peinlich.

»Du bist schlieBlich ein hohes Tier bei
der Bank, Bruder. Und du, Nichte, hast
auch einen guten Job. Warum also habt
ihr nicht einfach den Eintritt bezahlt und
damit basta?«

Worauthin sie mir erklarten, dass sie
hitten dreihundert Pfund pro Person



berappen miissen, blo3 um mich sechzig
Minuten lang reden zu horen.

Aller Arger war verflogen, als ich
meinen Marktwert erfuhr. Und der gab
meiner Selbstachtung einen enormen
Schub.

Wieder in Australien berichtete ich den
leitenden Monchen meines Klosters
immer noch verbliifft, wie viel Geld die
Leute ausgeben mussten, um einen
Vortrag von mir zu héren. Diplomatisch
antworteten sie, mein »Kurs« miisste
eigentlich noch viel hoher sein als
dreithundert Pfund pro Kopf. »Du bist
doch unbezahlbar«, sagte einer der
Monche, ein anderer stimmte zu und
tiberhaupt waren sie sich alle, was das



betrifft, iliberraschend einig. Mit dem
Ergebnis, dass sie immer noch keinen
Eintritt fiir meine Vortrdge verlangen.

Und wie hoch ist Ihr Marktwert?
Genauso hoch wie meiner: Sie sind auch
»unbezahlbar«.

Eine Woche nach meiner Riickkehr
wurde ich erneut eingeladen, einen
Eroffnungsvortrag zu halten, diesmal auf
der Jahreskonferenz des British National
Health  Service  im  englischen
Birmingham. Auch in diesem Fall wéren
die Organisatoren fiir alle Kosten
aufgekommen. Doch ich sagte mit dem
Argument ab, dass allzu hiufige
Langstreckenfliige der Gesundheit nicht
zutrdglich sind. Und da es sich hier



immerhin um eine Tagung des staatlichen
Gesundheitsdienstes handelte, ware mir
eine  Zusage doch  einigermaf3en
scheinheilig vorgekommen.

DIE MACHT DER STILLE

Im Laufe der letzten Jahre ist der
Goldpreis in die Hohe geschnellt. Und
da Schweigen ja bekanntlich Gold ist,
miisste die Stille heute eigentlich
wertvoller sein als je zuvor. Denn so ist
es doch: Je seltener Giiter werden, desto
mehr steigen sie im Wert.

Orte, an denen es wirklich still ist, sind



heutzutage eine Seltenheit. Als ich noch
ein Junge war und in London lebte, ging
ich oft in die vielen Kirchen und
Kathedralen der Stadt, und zwar nicht
etwa, weil ich dafiir beten wollte, dass
der Regen endlich mal authdrt oder so,
sondern einfach um eine Zuflucht in der
Stille zu finden, die mein lberaktives
junges Hirn beruhigte und mir ein wenig
inneren Frieden schenkte.

Als ich beim letzten Mal in London
auch wieder diese Art Trost suchte,
entschied ich mich fiir die gewaltige
Westminster Abbey, um dort ein halbes
Stiindchen in Stille zu meditieren. Doch
kaum war 1ch tiber die Schwelle
getreten, wurde ich bitter enttduscht. Ein



oder zwei Wochen zuvor hatte man
Lautsprecher installiert, die die Kirche
mehr oder weniger pausenlos mit
aufgezeichneten Predigten und
irgendwelchen Ankiindigungen
beschallten. Die Stille war dahin. Das
empfand ich als Frevel und machte auf
dem Absatz kehrt.

Seit diesem einschneidenden Erlebnis
in der Westminster Abbey schitze ich
die Stille so sehr, dass ich in allen
Klostern und  Tempeln  meines
Einflussbereiches versuche, Oasen der
Stille einzurichten, Orte der Ruhe, die
ich gegen alle Widrigkeiten verteidige.

Der Bauinspektor unserer
Ortsverwaltung bestand auf einem



persOnlichen Termin mit mir. Ich machte
mir schon Sorgen, dass vielleicht
irgendetwas mit der Bausubstanz unseres
Klosters nicht stimmen konnte, aber die
zerstreute er sofort. Er war nur
gekommen, um sich bei mir zu bedanken.

Wie er sagte, war er schon seit vielen,
vielen Jahren seitens der Stadt fir die
Abnahme aller Neubau- und
Sanierungsprojekte verantwortlich. Ein
stressiger Job, denn die Bauherren
wollten stindig nur Kosten sparen,
wiahrend er auf Sicherheit und Qualitit
achten musste. Wann immer er am Ende
seiner Krifte war, fuhr er zu unserem
Kloster und stellte den Wagen auf dem
Parkplatz ab. Aussteigen musste er gar



nicht, einfach ruhig dazusitzen und die
Stille in sich aufzusaugen geniigte ihm
vollkommen, um seine Miidigkeit und
Anspannung loszuwerden.

Unzdhlige Stunden hatte der Inspektor
so auf unserem Geldnde entspannt. Der
Klosterparkplatz war sein geheimer
Zufluchtsort vor dem vielen Stress im
Job gewesen. Doch jetzt, teilte er mir
mit, wollte er bald in Pension gehen.
Aber nicht, ohne zuvor seine
Dankbarkeit fiir die Stille auf unserem
Parkplatz zum Ausdruck zu bringen.

Im Unterschied zu klerikalen Anlagen, in
denen mehrmals am Tag Trommeln
geschlagen werden oder riesige Glocken
ertonen, entwickeln die Kloster, die der



stillen Meditation der Monche dienen,
eine spiirbare Aura des Friedens. Nach
vielen Jahren oder gar Jahrhunderten
wird die Stille dort genauso handfest
wie die Mauersteine des Tempels, die
sic Tag fiir Tag einsaugen, so tréstlich
wie eine Schale mit warmer Suppe an
einem kalten Winterabend und so sanft
und beruhigend wie eine liebevolle
Umarmung. Predigten und Worte der
Weisheit sind gar nicht nétig. Die Stille
ist Lehrer und Heiler genug.

Ein Freund von mir erzdhlte mir einst
vom Besuch eines Tempels der Stille in
Bangkok. Beim Betreten der Anlage
bemerkte er eine Frau, die schluchzend
und allein auf einer Bank saf}. Da er sich



mit der thailandischen Kultur nicht
auskannte, traute er sich nicht, sie
anzusprechen und ihr seine Hilfe
anzubieten, sondern setzte seinen Weg in
eines der Gebéude fort.

Als er eine halbe Stunde spiter wieder
herauskam, sal} die Frau immer noch
allein auf ihrer Bank, aber sie weinte
nicht mehr. Also ging er jetzt auf sie zu
und fragte, ob er irgendetwas fiir sie tun
konne.

In gutem Englisch erkldrte ithm die
Frau, sie habe gerade etwas sehr
Tragisches erlebt und sei so verzweifelt
gewesen, dass sie zum Kloster gegangen
sei, um sich zu beruhigen. Einen Rat von
den Monchen hatte sie nicht bendtigt und



auch das Hilfsangebot des Fremden
quittierte sie nur mit einem freundlichen
»Nein, danke«. Die ruhige Bank und die
Moglichkeit, hier sitzen und so lange
weinen zu konnen, wie sie wollte, ohne
von irgendjemandem gestort zu werden,
hatten vollauf geniigt, dass es ihr jetzt
schon wieder viel besser ging. Lichelnd
wollte sie aufstehen.

»Was ist Thnen denn so Tragisches
zugestoflen, wenn ich fragen darf?«,
erkundigte sich der Fremde.

»Ach«, antwortete die Frau, »ich habe
meine Autoschliissel verloren.«



INNERE STILLE

Laotse, der beriihmte Begriinder des
Taoismus, lieB3 sich bei seinen taglichen
Abendspaziergangen immer von einem
anderen seiner Schiiler begleiten. Dabei
hatte er die feste Regel eingefiihrt, dass
dieser wiahrend der ganzen Zeit kein
einziges Wort von sich geben durfte.
Eines Tages wurde einem neuen
Schiiller die Ehre zuteil, den grof3en
Meister zu begleiten. Gerade als sich die
Sonne anschickte, hinter dem Horizont
zu versinken, erreichten sie den hochsten
Punkt eines Bergzuges. Im Westen wurde
das Firmament von purpurnen, goldenen
und gelblichen Strdhnen durchzogen, die
anmuteten wie die flatternden Banner



einer himmlischen Jubelfeier.

Angesichts dieses Naturschauspiels
entfuhr dem jungen Schiiler Laotses ein
ehrfurchtsvolles »Was fiir ein herrlicher
Sonnenuntergang!«

Damit hatte er gegen das strikte
Sprechverbot verstolen. Der Meister
wandte sich wortlos um und stieg den
Berg hinab. Er verfiigte, dass ihn dieser
Schiiler nie wieder wirde begleiten
diirfen. Er hatte die Regel gebrochen.

Die Freunde des jungen Mannes
versuchten ein gutes Wort fiir ihn
einzulegen. Schliefllich hatte er doch
blof3 einen, noch dazu sehr kurzen Satz
gesagt. Und tiberhaupt: Was konnte die
AuBerung von Begeisterung iiber einen



derart wundervollen Sonnenuntergang
schon schaden?

Laotse erklarte: »In dem Moment, in
dem mein Schiller »Was fiir ein
herrlicher =~ Sonnenuntergang!<  sagte,
nahm er ihn schon gar nicht mehr wahr,
sondern fasste ihn nur noch in Worte.«

Ob man etwas beschrieben bekommt
oder es selbst erlebt macht einen grof3en
Unterschied, dhnlich wie der
Unterschied zwischen einem Wegweiser
und dem Ort, auf den er hinweist.
Denken ist nicht dasselbe wie Wissen.

Wie aber finden wir zur inneren Stille?
Manche sind so versessen darauf,
nachzudenken, dass sie behaupten, gar
nicht damit authéren zu konnen.



Doch die folgende Ubung wird Ihnen
zeigen, wie leicht es ist, zur inneren

Stille zu gelangen, und wie angenehm sie
sich anfiihlt.

1. Setzen Sie sich bequem hin,
schlieffen Sie die Augen und widmen
sich ein oder zwei Minuten lang der
Entspannung lhres Korpers.

2. Statt sich in Gedanken zu verlieren,
rezitieren Sie eine Minute lang immer
wieder die Worte namo tassa.

3. Als Ndchstes beginnen Sie damit,
zwischen den einzelnen Silben kleine
Pausen einzulegen: Na ... Mo ... Tas ...
Sa ... Na ... Mo ... Tas ... Sa ... und so
weiter.



4. Verldngern Sie die Pausen zwischen
den Silben nach und nach: Na ......

5. Sollte sich in den Pausen ein
Gedanke einstellen, konnen Sie sie
wieder etwas verkiirzen. Dadurch wird
das Denken zuriickgedrdngt.
Anschliefsend konnen Sie die Pausen,
die Sie einlegen, wieder ausdehnen.

6. Uber kurz oder lang wird zwischen
den einzelnen Silben ein Freiraum
entstehen. Und in diesem Freiraum
konnen Sie die unbeschreibliche innere
Stille selbst erleben.

Was namo tassa bedeutet, spielt
iibrigens keine Rolle. Es ist sogar



besser, wenn Sie es nicht wissen, denn
sonst fangen Sie nur gleich wieder mit
dem Denken an.

WOHLTONENDES SCHNARCHEN

In meinem ersten Jahr als Monch im
Nordosten ~ Thailands fand  ein
dreitdgiges Dorffest statt. Elektrizitit
gab es in jenem Ort zu der Zeit zwar
noch nicht, dafiir aber benzinbetriebene
Generatoren, Verstirker und riesige
Lautsprecher. Und obwohl das Dorf iiber
einen Kilometer weit entfernt war, hat
der Partylirm den Frieden unseres



Klosterlebens doch erheblich gestort.

Seit jeher lehrt der Buddhismus die
Philosophie des »Lebens und leben
Lassens«, doch als das Fest am ersten
Tag noch um zwei Uhr morgens lautstark
in vollem Gange war, beschlossen wir,
um  einen  »Schlafen-und-schlafen-
lassen«-Kompromiss  zu  ersuchen.
Schlie8lich beginnt der Monchsalltag
jeden Morgen um drei1 Uhr.

Wir fragten den Veranstalter, ob das
Fest nicht bitte an den nichsten Tagen um
eins beendet werden konne, damit wir
wenigstens noch zwei Stunden Schlaf
bekdmen. Die Antwort war ein hofliches
Nein. Also schickten wir eine
Delegation zu unserem hochverehrten



Lehrer Ajahn Chah, um 1hn zu bitten, an
unserer statt noch einmal mit dem
Veranstalter zu sprechen. Denn wir
wussten, dass er Ajahn Chah keinen
Wunsch abschlagen konnte.

Bei dieser Gelegenheit erteilte uns
Ajahn Chah folgende Lehre: »Nicht die
Gerdusche storen euch, sondern ihr stort
euch an den Gerduschen!«

Mit so einem Ratschlag hatten wir
zwar nicht gerechnet, aber er
funktionierte.

Der Lirm drang zwar immer noch in
unsere Ohren, ging uns aber nicht mehr
auf den Geist. Wir hatten Frieden mit der
Unannehmlichkeit geschlossen.
SchlieBlich handelte es sich insgesamt ja



nur um drei Tage, und die waren schnell
vorbei.

Viele Jahre spéter stattete der Bruder
eines Monchs unserem Kloster in
Australien einen Besuch ab. Leider
waren zu der Zeit alle Gésterdume
belegt, sodass der Monch mich fragte,
ob sein Bruder wohl bei ihm schlafen
konne, nur fiir eine Nacht. SchlieB3lich
hiatten sie sich in ihrer Kindheit und
Jugend auch schon ein Zimmer geteilt.

»Aber inzwischen seid ihr viel alter
geworden«, gab ich zu bedenken, »und
schnarcht wahrscheinlich beide.« Als
der Monch jedoch meinte, das sei kein
Problem, erlaubte ich es thm.

Der Bruder schlief als Erster ein und



schnarchte wie erwartet so laut, dass
unser Monch kein Auge zutat. Erschopft
und miide erinnerte er sich an den
Hinweis, den er erhalten hatte: »Nicht
die Gerdusche storen euch, sondern ihr
stort euch an den Gerduschen!«

Also  begann er mit  seiner
Wahrnehmung des  Schnarchens zu
spielen, indem er sie in der Fantasie mit
einer beruhigenden klassischen Melodie
tiberlagerte. Am Schnarchen selbst
danderte sich dadurch zwar nichts, doch
nahm er es jetzt anders wabhr.

Als er am niachsten Morgen aufwachte,
war das Letzte, woran er sich von der
vergangenen Nacht erinnerte, der
Eindruck, dass sein Bruder hochst



melodios geschnarcht hatte!

Wenn also Thr Mann schnarcht, stellen
Sie sich doch vor, dass Sie Grateful
Dead horen oder irgendeine andere
Musik, die Sie mégen.

Schldgt der Hund mitten in der Nacht
an, konnten Sie  beispielsweise
versuchen, sein Bellen als eine
Neuinterpretation von Tschaikowskys
Ouvertiire 1812 zu empfinden oder was
auch immer Ihnen einfillt. Wenn man
dem Lirm schon nicht entkommt, kann
man 1hn immer noch  anders
wahrnehmen.



DIE ZWISCHENMOMENTE

Wir verwenden in diesem Leben viel
Zeit darauf, von irgendwo aufgebrochen
und noch nicht woanders angekommen zu
sein. Das sind die »Zwischenmomente«
des Lebens. Und wir vergeuden sie nur
allzu oft.

Bevor ich Monch wurde und noch als
Lehrer an einer Highschool beschiftigt
war, teilte mir ein Kollege mit, er habe
eine neue, viel bessere Stelle gefunden.
Die war 1hm sicher, aber er kam nicht
sofort aus seinem bisherigen Vertrag
heraus. Also musste er sechs lange
Monate ausharren, bevor er seinen
Traumjob antreten konnte. Gelegentlich,



sagte er mir, ertappe er sich bei dem
Wunsch, dieses halbe Jahr wére schon
vorbei.

»Das Leben ist eigentlich viel zu kurz,
als dass ich es mir leisten konnte, diese
sechs Monate einfach abzuschreiben,
aber genau das tue ich gerade.«

Und wie viele Stunden, Tage, Monate
haben Sie schon damit vergeudet, auf
irgendetwas zu warten: auf den Abflug
Ihrer Maschine, den Feierabend oder die
Geburt des Babys? Leider besteht ein
grofler Teil unseres Daseins aus solchen
Zwischenmomenten.

Wenn wir endlich zur Kenntnis nehmen,
wie viel Leben wir so verschleudern,
wird das die »Mordrate« 1in der



Gesellschaft drastisch verringern. Dann
horen die Leute nimlich auf, die Zeit
totzuschlagen.

Und wir sind nicht mehr so fixiert
darauf, ans jeweilige Ziel zu kommen,
sondern konnen die Reise genieBen, uns
entspannen, wenn wir im Stau stecken,
im Zug das Gesprich mit Fremden
suchen und die vielen Abenteuer
erleben, die es nur in den kostbaren
Zwischenmomenten des Lebens zu
entdecken gibt.

MENSCHENWESEN ODER
MENSCHENGEHER?



Menschenwesen findet man heutzutage
selten. Stindig sind sie irgendwohin
unterwegs, so gut wie nie auch mal
wirklich hier. Deswegen bin ich oft
versucht, sie »Menschengeher« zu
nennen, auch wenn es etwas holprig
klingt. Die Kunst des bloBen Seins ist
uns abhandengekommen.

Als ich einmal am Wochenende im
Tempel war, um liegengebliebenen
Papierkram zu erledigen, bekam ich den
Anruf eines alten Freundes, der sich
nach mir erkundigen wollte.

»Prima, es geht voran«, antwortete ich.
»Voran, aha, wohin denn?«, gab er
weise zuriick.

Ich verstand sofort, was er meinte, und



schaltete gleich einen Gang zurtick.

»Du hast mich ertappt«, sagte ich leicht
beschimt. »Wenn ich in dem Tempo
weitermache, komme ich wahrscheinlich
hochstens allzu friih ins Grab.« Dariiber
mussten wir beide ein bisschen lachen.

Wenn Sie auch so ein »Menschengeher«
sind, sollten Sie sich fragen: »Wohin
will ich eigentlich? Und wann, wenn
tiberhaupt, komme ich an?«

Was mich betrifft, so bin ich bereits
angekommen. Ich habe es bis hierher
geschafft und darf mich nun mit Fug und
Recht als Menschenwesen bezeichnen.
In diesem »Hier« ist es sehr angenehm.
Und ich kann jedem nur empfehlen, mal
vorbeizukommen und ein Weilchen zu



bleiben, statt stindig hin und her zu
rasen.

Wenn sich heute Freunde danach
erkundigen, wie es so geht, sage ich
immer: »Danke, aber ich bin einfach nur
hier!«

DON'T WORRY, BE HOPEY!

Angst heif}t, an alles zu denken, was in
der Zukunft schiefgehen konnte. Bei
dieser unnotigen Sorge handelt es sich
um eine kognitive Erkrankung, die in
unserer modernen Welt epidemische
Ausmalfe angenommen hat.



Das Gegenmittel 1st, an alles zu
denken, was in der Zukunft gut laufen
konnte. Das erhoht, nebenbei gesagt,
auch die Wahrscheinlichkeit, dass es
tatsdachlich so kommt. Auf diese Weise
bringen Sie Hoffnung in Thre Zukunft statt
Negativitit.

Machen Sie sich also keine Sorgen,
sondern  seien  Sie  grundlegend
optimistisch. Oder wie der Australier
sagt: Don 't worry. Be hopey!

Vor langer Zeit sagte einmal ein ebenso
weiser wie unorthodoxer geistlicher
Fihrer, dass es in der Welt nur zwei
Arten von Religionen gibt:

1. Solche, die die Wahrheit verbiegen,



damit sie ihrem Glauben entspricht,
und

2. solche, die ihren Glauben der
Wahrheit anpassen.

Er selbst war Anhdnger des zweiten
Typus von Religion und stets bereit, auch
hochgeschiatzte Dogmen oder Rituale
aufzugeben, wenn sie mit den Tatsachen
kollidierten.

Unter den Traditionalisten brachte ihm
das natiirlich viele Feinde ein. Und
diese sahen auch bald eine Moglichkeit,
ihn zu vernichten.

Sie rissen AuBerungen, die er in seinen
vielen Offentlichen Vortrigen gemacht
hatte, aus dem Zusammenhang und
beschuldigten ihn der Haresie. Vor



Gericht wurde er fir schuldig befunden
und erhielt die Todesstrafe.

Nach Verkiindung des Urteils seufzte
der geistliche Fiihrer laut auf: » Ach, wie
schade! Ich hatte doch vor, der Gemahlin
des Ehrenwerten Richters eine einfache
Form der Meditation beizubringen,
damit sie keinen Streit mehr mit ihm
suchen muss. Das wird mir jetzt wohl
nicht mehr moglich sein. Und sie lernt
nie, etwas entgegenkommender zu
werden. Das tut mir ja so leid!«

»Kennt Thr denn eine
Meditationsmethode, die bewirkt, dass
meine Frau nicht mehr mit mir zankt?«,
fragte der Richter neugierig.

»Mir sind alle Arten der Meditation



bekannt, Euer FEhren«, antwortete der
Verurteilte.

»Hmg, tliberlegte der Richter. »Na gut,
ich setze die Todesstrafe fiir zwolf
Monate aus, damit Ihr meiner Frau
beibringt, nicht mehr mit mir zu streiten.
Sollte sie iibers Jahr aber immer noch
zanksiichtig sein, werde ich der
Vollstreckung des Urteils personlich
beiwohnen. Die Verhandlung ist damit
geschlossen.«

Wiéhrend der geistliche Fiihrer den
Gerichtssaal verliel3, um zwolf Monate
lang ein freier Mann zu sein, fragten
seine Anhinger, was das denn flir eine
machtvolle Meditation sei, mit deren
Hilfe man sogar Ehefrauen dazu bringen



konne, sich nicht mehr mut i1hren
Maénnern zu streiten.

»Keine Ahnung«, antwortete der
geistliche Fiihrer. »Eine solche Methode
kenne ich bislang nicht, aber das kommt
ja vielleicht noch! Und tiberhaupt: Wer
weil} schon, was in den nichsten zwolf
Monaten so alles geschehen mag. Die
Frau des Richters konnte das Zeitliche
segnen, was dazu fiihrt, dass sie ihren
Gemahl nicht mehr anblafft. Oder
vielleicht sterbe auch ich bis dahin eines
natiirlichen Todes. Wie dem auch sei,
jetzt kann ich erst einmal ein ganzes Jahr
lang in Freiheit genieen. Und ihr, denkt
immer an den Spruch: »Don’t worry, be
hopey!««



GAST, NICHT EIGENTUMER

Leute, die mein Kloster besuchten,
versicherten mir i1mmer wieder, wie
ruhig und schon es doch hier sei. Ich
meine aber, die spinnen doch. Sahen sie
denn die viele Arbeit nicht, die hier
anfiel? Gebdude und Grundstiick
mussten instandgehalten, die jungen
Monche ausgebildet werden. Und all die
Fragen, mit denen mich diese Besucher
locherten, verlangten auch nach einer
Antwort. Fiir mich war das Kloster mehr
wie ein Arbeitslager, in dem ich alle
Hénde voll zu tun hatte. Irgendwas war



da falsch. Und ich fand auch bald heraus,
was: meine Einstellung.

Also dnderte ich meine Einstellung.

Einmal die Woche, meistens montags,
tue ich seither den ganzen Morgen iiber
so, als wire ich Besucher und nicht
Eigentiimer des Klosters, in dem ich seit
dreiflig Jahren lebe. Als Gast muss ich
mich weder um Gebidude noch
Grundstiick kiimmern. Die Ausbildung
der Monche geht mich nichts an. Und ich
muss auch keine Fragen beantworten. An
einem solchen Vormittag kann ich das
Kloster genauso wahrnehmen, wie die
Besucher es tun. Und ich weiB jetzt, dass
siec recht haben: Das Kloster ist
tatsdchlich ruhig und schon. Solange es



einem nicht gehort.

Diese Methode versuche ich auch
meinen Freunden nahezubringen. Und
Sie, tun Sie doch auch einmal pro
Woche, vielleicht am Wochenende, fiir
ein paar Stunden lang so, als wéren Sie
zu Besuch in dem Haus, in dem Sie
leben.

Machen Sie etwa den Abwasch, wenn
Sie bei anderen Leuten zu Gast sind?
Saugen Sie ihre Teppiche oder wischen
Sie Staub? Natiirlich nicht. Méahen Sie
ithnen den Rasen? I wo! Und Sie haben
auch kein schlechtes Gewissen, wenn
Sie all diese Arbeiten nicht erledigen,
schlieBlich ist es ja nicht Thre Bude, Sie
sind nur auf Besuch hier.



Wenn  Sie  sich  voriibergehend
vorstellen, in Threm eigenen Haus nur
eine Gastrolle zu spielen, werden Sie
feststellen, wie ruhig und schon es dort
ist. Sie konnen sich ausruhen, ganz ohne
schlechtes Gewissen. Denn es gibt hier
fiir Sie ja nichts zu tun. Sie sind nur zu
Besuch.

NICHT NUR ACHTSAM, SONDERN
GUTIG ACHTSAM

FEines Abends brach eine wohlhabende
Dame zu ihrem Meditationskurs auf. Da
es in der Nachbarschaft in der letzten



Zeit vermehrt zu Einbriichen gekommen
war, befahl sie dem Wachmann am Tor
vor ihrem Anwesen, besonders gut
aufzupassen.

Als sie wieder nach Hause kam, war
die Villa ausgeraubt. »Ich habe Ihnen
doch extra noch gesagt, dass Sie achtsam
sein sollen«, beschimpfte sie den
Wachmann. »Sie haben mich sehr
enttduscht!«

wAber 1ch war achtsam, Ma’ 'm,
verteidigte sich der Wachmann. »Als ich
sah, dass die Einbrecher in die Villa
eingedrungen sind, habe ich genau
registriert: »Einbrecher gehen ins Haus.
Einbrecher gehen ins Haus.< Als ich sie
dann mit Threm ganzen Schmuck wieder



rauskommen sah, habe ich registriert:
»Der Schmuck wird entwendet. Der
Schmuck wird entwendet.« Danach sind
sie wieder rein, und als sie mit dem Safe
rauskamen, habe ich genau registriert:
»Der Safe wird geklaut. Der Safe wird
geklaut.« Da sehen Sie mal, wie achtsam
ich war.«

Achtsamkeit allein geniigt offenbar
nicht. Haitte der Wachmann seiner
Arbeitgeberin  gegeniiber nicht nur
Achtsamkeit walten lassen, sondern auch
Giite, hitte er die Polize1 gerufen. Wenn
wir nun beides zusammenfiigen, erhalten
wir das, was ich »giitige Achtsamkeit«
nenne.

Vor Jahren hatte ich einmal eine



Lebensmittelvergiftung. In  meiner
Traditionslinie sind wir Monche ja auf
die Lebensmittelspenden angewiesen,
die uns unsere Laienunterstiitzer tiglich
zukommen lassen. So wissen wir nie,
was genau wir eigentlich zu uns nehmen,
und stecken uns oft Dinge in den Mund,
mit denen der Magen nicht klarkommit.
Gelegentliche Bauchschmerzen gehoren
fiir uns also zu den Berufsrisiken.

Diesmal aber war es schlimmer als ein
normales Magengrummeln. Ich wurde
von den quilenden Kriampfen einer
waschechten Lebensmittelvergiftung
geschiittelt.

Statt ins Krankenhaus zu gehen, wie es
jeder verniinftige MoOnch getan hitte,



versuchte ich es mit giitiger Achtsamkeit.

Ich widerstand der natiirlichen
Neigung, den Schmerzen auszuweichen,
und spiirte so intensiv wie moglich in
die Empfindung hinein. Das heif3t
Achtsamkeit: ein Gefiihl moglichst exakt
wahrzunehmen, ohne in irgendeiner
Weise darauf zu reagieren. Dann fligte
ich Giite hinzu. Ich oOffnete den
Schmerzen die Tiir z7u meinem Herzen
und begegnete ihnen mit emotionaler
Wiérme. Daraufhin signalisierte mir die
Achtsamkeit, dass sich meine
Eingeweide aufgrund der giitigen
Beachtung, die ich den Schmerzen
schenkte, etwas entspannten und es
schon ein bisschen weniger wehtat. Also



lief ich noch mehr Giite einflieBen. Und
wihrend sie beruhigend auf meine
Verdauungsorgane einwirkte, wurden die
Schmerzen immer ertriglicher. Nach nur
zwanzig Minuten waren sie vollkommen
verschwunden. Ich fiihlte mich so gesund
und entspannt, als hdtte ich nie eine
Lebensmittelvergiftung gehabt.

Und die war wirklich heftig gewesen.
Was flir hollische Krampfe! Doch giitige
Achtsamkeit hatte sie in ihre Schranken
verwiesen. Was mit den Bakterien war,
die sie verursacht hatten, weil} ich nicht,
aber das war mir auch egal. Die
Schmerzen waren vollkommen
verschwunden.

Soweit nur ein personliches Beispiel



fiir die Macht der giitigen Achtsamkeit.

Glitige Achtsamkeit fiihrt Zu
Entspannung. Sie verschafft sowohl dem
Korper als auch dem  Geist
Erleichterung. Und der Welt. Denn
giitige Achtsamkeit ermoglicht Heilung.
Seien Sie also nicht nur achtsam,
sondern giitig achtsam.

DER WOHLMEINENDE
GELDAUTOMAT

Thomas (dies ist nicht sein richtiger
Name) war mehrere Monate lang zum
Meditieren bei uns in Australien im



Kloster gewesen, bevor er nach
Deutschland  zuriickflog, um sein
Studium fortzusetzen. Er hat mir die
folgende Geschichte erzihlt, in der ihm
die giitige Achtsamkeit zu zwanzig Euro
verhalf, als er sie wirklich dringend
brauchte.

An Thomas’ erstem Studientag an
seiner deutschen Universitit kam er auf
dem Campus an einem Geldautomaten
vorbeigelaufen, der ein komisches
Gerdusch von sich gab. »So etwas wie
ein QGurgeln«, wie Thomas es
ausdriickte. Er stellte sich vor, es ware
eine Art Willkommensgru3 der Uni
gewesen.

Von da an liel3 er seinem Freund, dem



Geldautomaten, jeden Tag, wenn er an
ithm vorbeilief, Gedanken der Giite
zukommen: »Mogen dir die Banknoten
nie ausgehen«, »Moge keiner deiner
Kunden jemals auf dich einschlagen,
wenn er merkt, dass er nichts mehr auf
dem Konto hat«, »M0dgest du nie einen
Kurzschluss erleiden« und dergleichen.
Monate spéter sa3 Thomas mittags nur
wenige Meter von seinem Freund, dem
Geldautomaten, entfernt im warmen
Sonnenschein und afl ein Brot, als er
plotzlich das vertraute Gurgeln wieder
horte. Er drehte sich um und sah, wie ein
Zwanzig-Euro-Schein im
Ausgabeschacht des Gerits erschien.
Mehr als flinfzehn Minuten hatte



Thomas da gesessen, und in der ganzen
Zeit hatte sich niemand dem Automaten
gendhert, geschweige denn versucht,
Geld zu ziehen. Also trat er an den
Apparat heran, nahm den Schein und
schwenkte ihn auffillig in der Luft, um
herauszufinden, ob jemand Anspruch auf
ithn erhob. Niemand meldete sich.
Thomas, der arme Student, bedankte sich
bei seinem Freund, dem giitigen
Automaten, und steckte das Geld ein.

Ich habe Thomas mehrfach gefragt, ob
sich die Geschichte auch tatsdchlich so
abgespielt hat. Und er bestitigte es so
oft, dass ich heute fest davon iliberzeugt
bin, dass er die Wahrheit sagte. Also
seien Sie bitte nett zu den



Geldautomaten, denn wer  weil3,
vielleicht ist ja eines Tages auch mal
einer nett zu Thnen. Und giitig.

GUTIGE ACHTSAMKEIT UND STILLE

Heutzutage versuchen es viele mit der
Meditation. Und meistens ist das
Problem dabei, dass sie i1hren Geist
partout nicht gezihmt bekommen. Egal,
wie sehr sie sich auch anstrengen, sie
konnen einfach nicht authéren zu denken.
Warum wohl?

Bei einer Frau klingelt das Telefon. Sie
geht ran. »Hallo, hier ist K. F. Hast du



Zeit und Lust, heute Nachmittag einen
Kaffee mit mir trinken zu gehen?«

»Klar«, sagt die Frau.

»Prima, fahrt K. F. fort. »Wir gehen in
den Coffeeshop, den ich so gern mag,
und nicht in den, wo du immer
rumhédngst. Du nimmst einen Espresso
statt dieser ewigen cholesterinhaltigen
Latte-Dingsbums, die du so gern trinkst.
Dazu gibt’s fiir dich genauso einen
Blaubeermuffin wie fiir mich und nicht
das labbrige SiiBzeug, das ich dich sonst
immer essen sehe. Wir suchen uns ein
ruhiges Eckchen, ich mochte im
Gegensatz zu dir nidmlich lieber im
Lokal sitzen als auf der Strafle. Und dann
diskutieren wir tiber Politik und auf gar



keinen Fall {iber diesen ganzen
spirituellen  Hokuspokus, den du
pausenlos von dir gibst. Ach ja, und wir
bleiben genau sechzig Minuten, also
keine fiinfzig oder siebzig, sondern exakt
eine Stunde, weil ich das nidmlich so
will.«

»Hm, macht die Frau, die ein ziemlich
schnelles Kopfchen hat. »Da fillt mir
grad ein: Ich muss am Nachmittag zum
Zahnarzt. Sorry, K. F., aber heute geht’s
nicht.«

Wiirden Sie gern mit einer Person zum
Kaffeetrinken gehen, die das Lokal
bestimmt, Thnen sagt, was Sie zu
bestellen haben, wo Sie sitzen und
woriliber  gesprochen  wird?  Mit



Sicherheit nicht. Und falls Sie es nicht
schon gemerkt haben: »K. F.« steht fiir
Kontrollfreak.

Und nun {ibertragen Sie das mal bitte auf
die Meditation. »Geist, hor jetzt mal zu.
Ab sofort wird meditiert. Du wirst den
Atem beobachten, weil ich es so will,
und nicht hierhin und dorthin springen,
wie du gerade lustig bist. Du richtest die
Aufmerksamkeit auf deine Nasenspitze,
weil ich es so will, und nicht auf die
Strafle. Und dann sitzt du genau sechzig
Minuten lang da. Horst du! Keine Minute
weniger oder mehr.«

Wenn auch Sie zu den Kontrollfreaks
gehoren, die ihren Geist behandeln wie
einen Sklaven, diirfen Sie sich nicht



wundern, wenn er stindig auf der Flucht
vor lhnen ist. Sinnlose Erinnerungen
wird er hervorkramen, vollkommen
unrealistische Plane schmieden, sich die
irrsten Fantasien zusammenspinnen oder
Sie einschlafen lassen — alles nur, um
Ihnen zu entkommen.

Deshalb konnen Sie nicht ruhig
dasitzen und meditieren.

Erneut klingelt bei der Frau das Telefon.
Auch diesmal geht sie ran. »Hallo, hier
1st G. A. Hast du Zeit und Lust, am
Nachmittag mit mir einen Kaffee trinken
zu gehen? Welches Lokal schldagst du
vor? Worauf hast du Appetit? Du kannst
sagen, wo du am liebsten sitzen
mOchtest, wir sprechen {iiber die



Themen, die dich umtreiben, und
bleiben, solange du mochtest.«
»Eigentlich  miisste  ich  heute
Nachmittag zum Zahnarzt«, entgegnet die
Frau. »Aber weiit du was? Das
verschieb ich und geh stattdessen lieber
mit dir einen Kaffee trinken.« Die
beiden treffen sich und machen es sich
so nett miteinander, dass sie viel langer
bleiben als gedacht. Und »G. A.« steht
natiirlich fiir giitige Achtsamkeit.

Was halten Sie davon, so zu meditieren,
als wire IThr Geist einer Ihrer besten
Freunde? »Hey, Kumpel! Hattest du jetzt
Lust auf eine Runde Meditation? Was
willst du sehen? Wie willst du sitzen?
Und du sagst mir auch, wie lange, ja?«



Wenn Sie Thren Geist mit giitiger
Achtsamkeit behandeln, wird er nicht
mehr hierhin und dorthin rennen. Denn
dann ist er gern bei Ilhnen. Ihr héngt
zusammen rum, entspannt euch — und das
viel langer, als Sie je gedacht hitten.

KEINE ANGST

Eines Abends sal ich kurz nach
Sonnenuntergang in einem Teil des noch
verbliebenen natiirlichen Dschungels
Nordthailands und meditierte. Es
dunkelte und das Dorf war viele Meilen
entfernt. Ein Monch kann beim



Meditieren sehr still werden, wenn weit
und breit kein Mensch ist und rund um
ihn herum nur Natur. Das Einzige, was
ich horte, waren die Gerdusche des
Waldes. Dieses Hintergrundsummen, das
ich zu der Zeit schon gut kannte, trug
dazu bei, dass ich schnell ganz ruhig und
friedlich wurde.

Bis, ja ... bis ich horte, wie sich mir
ein Tier ndherte.

Die meisten Tiere des thaildndischen
Dschungels sind vollkommen harmlos. In
diesem hier aber gab es auch Tiger,
Biren und Elefanten. Sie alle konnten
einen schwer verletzen oder sogar toten.
Wir hatten da flirchterliche Geschichten
gehort. Die alten Méanner aus dem Dort



sagten immer, die groen Tiere wiirden
uns Monche gewdohnlich in Ruhe lassen,
aber man weiB ja nie. Uber die Mdnche,
die von den Tigern, Elefanten und Béren
nicht in Ruhe gelassen wurden, erfuhr
man im Dorf schlieBlich nichts, weil
diese nicht mehr in der Lage gewesen
waren, von ihrem Tod zu berichten.

Um auf Nummer sicher zu gehen,
spitzte ich die Ohren. Aus den
Gerauschen, die das Tier machte, das
sich mir ndherte, schloss ich, dass es
sich um etwas ziemlich Kleines handeln
musste. Also kein Grund zur Besorgnis.
Ich nahm meine Meditation wieder auf.

Das Tier kam ndher und seine
Gerdausche wurden lauter. Jetzt machte



ich mir allmihlich Sorgen. Ich lauschte
achtsam, gebrauchte meinen Verstand
und kam zu dem Schluss, dass ich die
GroBe des Tieres unterschitzt hatte. So,
wie es sich durchs Unterholz schlich,
horte es sich zumindest mittelgro3 an,
vielleicht eine Zibetkatze. Auch das war
nicht weiter besorgniserregend. Also
nahm ich meine Meditation erneut auf.
Dann wurde das Gerdusch laut, aber
wirklich laut. Das Knirschen der Blitter
auf dem Boden und das Knacken von
Zweigen sagten mir, dass es sich hier um
ein groBBes Tier handelte, ein sehr
grofles, und dass es direkt auf mich
zukam. Ich unterbrach die Meditation.
Mein Herz raste. Ich war so voller



Angst, dass ich die Augen Offhete, meine
Taschenlampe anknipste und mich auf
die Suche nach einem Tiger, Elefanten
oder Bidren machte. Bereit, um mein
Leben zu laufen.

Nach einigen Sekunden sah ich die
Bestie im Strahl meiner Taschenlampe:
eine winzige Maus.

Daraus lernte ich, dass Angst die
Dinge vergroB3ert. Wenn man Angst hat,
héren sich die Gerdusche eines
Miuschens an, als wire ein
monchsfressender Tiger im Anmarsch.
Die Angst macht aus einem Wehwehchen
die todlichste Form von Krebs und ein
simpler Ausschlag wird zur Beulenpest.
Angst bldht alles auf.



DER SARG

Spatabends kam ein Mann aus dem
Tempel. Er beschloss die Abkiirzung am
Friedhof vorbei zu nehmen. Als
Naturwissenschaftler glaubte er nicht an
Geister, das jedenfalls erzihlte er immer
seinen Freunden.

Ich weil} nicht, woran es liegt, aber in
der Niahe von Friedhofen stehen die
Strallenlaternen nicht SO nahe
beieinander wie anderswo. Aber
vielleicht kommt es einem auch nur so
vor. Und im Dunkeln haben Friedhofe
immer etwas Unheimliches, ob man nun



an Geister glaubt oder nicht.

Nachdem er schon halb daran vorbei
war, fiihlte sich der Mann etwas besser.
Plotzlich war 1hm, als habe er ein
merkwiirdiges Gerdusch gehort, als
werde er verfolgt. Aber er verwies
diese Wahrnehmung ins Reich seiner
Fantasie und ging weiter.

Doch nein! Irgendetwas folgte ihm
tatsdchlich. Also beschleunigte er seine
Schritte ein wenig. Das Ding, das sich
ihm an die Fersen geheftet hatte, erhohte
ebenfalls das Tempo. Er versuchte sich
einzureden, dass 1thm sein Gehirn einen
Streich spielte, doch dann, obwohl er es
gar nicht wollte, drehte er sich doch um.
Ein boser Fehler!



Seine Augen weiteten sich voller
Entsetzen. Sein Kinn begann
unkontrolliert zu zittern. Alle Farbe wich
aus seinem Gesicht. Das, was ihm da
folgte, in einer Entfernung von nur
wenigen Metern, war ein Sarg. Ein
lotrechter Sarg, bedeckt mit Spinnweben
und loser Erde. Rumpel! Rumpel!
Rumpel!

Er rannte los. Der Sarg kam Rumpel!
Rumpel! hinter ihm hergerumpelt. Holte
auf.

Der Mann rannte so schnell er konnte
weiter bis zum Ende des Friedhofs, in
der Hoffnung, dass der Sarg dort stehen
bleiben wiirde. Aber nein! Er folgte ihm
die Strale entlang. Rumpel! Rumpel!



Rumpel! Kam ndher wund niher.
Schweiliiberstromt befahl der Mann
seinen Beinen, schneller zu laufen, aber
sie verweigerten ihm den Gehorsam.
Gliicklicherweise war sein Haus nicht
mehr weit. Als er es erreicht hatte,
sprang er iiber das Gartentor und lief auf
seine Haustlir zu. Der Sarg rumpelte
schwer gegen das Gartentor, rumpel,
rumpel, mit immer mehr Nachdruck. Der
Mann erreichte die Tiir, griff hastig nach
den Schliisseln in seiner Tasche. Mit
einem lauten Rumpeln brach der Sarg
durch das Gartentor. Der Mann lief3 die
Schliissel fallen. Der Sarg kam auf ihn
zugerumpelt. Panisch hob der Mann die
Schliissel auf, fand aber nicht gleich den



passenden. Der Sarg hatte i1hn fast
erreicht. Endlich: der richtige Schliissel!
Er steckte 1hn ins Schloss, Offnete,
stiirzte ins Haus und schlug dem Sarg die
Haustiir vor der Nase zu — aber kann
man bei Sérgen iliberhaupt von Nasen
sprechen? Der Mann schwitzte und
zitterte am ganzen Leib, fiihlte sich in
seinem Haus aber in Sicherheit.

Rumpel! Der Sarg schlug gegen die
Tiir. RUMPEL! Donnerte mit groferer
Kraft gegen das Holz. RUMPEL! Die
Angeln drohten schon nachzugeben.
Voller Entsetzen rannte der Mann die
Stufen hoch, um sich in den einzigen
Raum des ganzen Hauses zu fliichten, der
sich abschlieen lie. Gerade als er auf



halber Treppe einen Blick iiber die
Schulter warf, sah er den Sarg mit
tibernatiirlicher Kraft die Haustir
niederreilen. Mit einem Satz war der
Mann im Badezimmer und verriegelte
die Tiir hinter sich. Sein Herz schlug
wie verriickt.

Er horte den Sarg die Stufen
hochpoltern. Gegen die Badezimmertiir
donnern. RUMPEL! Und schon war sie
eingedriickt. Jetzt sah der Mann keinen
Ausweg mehr. Der Sarg kam auf ihn zu.
Instinktiv griff der Mann nach dem
nichstbesten Gegenstand und schleuderte
ihn gegen den Sarg. Es war eine Flasche
mit Medizin. Das Glas zerbrach, die
Flussigkeit ergoss sich tiber das mit



Spinnennetzen iliberzogene Holz. Der
Sarg hielt inne. Ein Wunder! Der Sarg
verschwand.

In der Flasche war Hustensaft
gewesen. Und der Apotheker hatte
vollkommen recht gehabt, als er sagte:
»Das macht jedem Husten den Garaus.«

(Zur Erlauterung fiir die deutschen Leser
eine Anmerkung der Ubersetzerin: Das
soll eine Pointe sein? Nun, 1m
Englischen schon. Denn da heif3t Sarg
»coffin« und Husten »coughin«. Und der
gute Mann aus dieser Geschichte —
Glick fir ihn! — hatte sich schlicht
verhort. Was bei der dhnlichen
Aussprache der beiden Worter schon
einmal vorkommen kann.)



GUTIGE GEISTER

Ein Freund von mir war einmal als
Hilfsarbeiter auf dem Bau beschiftigt
und hatte kaum Geld. Zu der Zeit, in der
die folgende Geschichte spielt, half er
bei der Renovierung eines alten, auf
Pfihlen errichteten Hauses. Als seine
Kollegen schon im Feierabend waren
und er noch aul3en saubermachen musste,
horte er eine Stimme, die zu ithm sagte:
»Steck mal die Hand da rein.«

Ringsum war niemand zu sehen, also
dachte der Mann, er habe sich die
Stimme nur eingebildet.



Aber dann horte er sie noch einmal
sagen: »Steck mal die Hand da rein.«
Das war kein Hirngespinst, das war ein
Geist!

Was wiirden Sie in einer solchen
Situation tun? Sie sollten auf keinen Fall
wegrennen. Es gibt ja viele giitige
Geister.

Der Mann steckte also vorsichtig eine
Hand in die Liicke zwischen der Erde
und dem Unterboden des Hauses und zog
eine groBBe Schatulle hervor. Sie enthielt
Banknoten im Werte von mehreren
Tausend Dollar, vermutlich Geld, das
der verstorbene frithere Besitzer des
Hauses am Fiskus vorbeischmuggeln
hatte wollen. Der Hilfsarbeiter nutzte es



als Anzahlung beim Kauf eines
Eigenheims. Womit fiir ihn ein ganz
neues Leben begann.

Sollte IThnen also einmal eine
geisterhafte Stimme so etwas zufliistern
wie »Steck mal die Hand da reing,
wissen Sie, was Sie zu tun haben.

Eine Bekannte von mir lebte allein mit
threm Hund, mit dem sie zweimal tiglich
im Wald Gassi ging. Er war ihr Ein und
Alles.

Eines Morgens verlor sie beim Spielen
mit dem Hund einen Ring im Wald. Es
war kein wertvolles Schmuckstiick, doch
verband sie viele schone Erinnerungen
damit. Der Ring konnte eigentlich nur an
einer einzigen Stelle sein, aber so



intensiv - sie auch suchte, es war
vergebens. Enttduscht gestand sie sich
ein, dass der Ring wohl fiir immer
verloren war.

Bald darauf verstarb ihr geliebter
Hund. Sie vermisste ihn schrecklich.
Ohne den treuen Begleiter an ihrer Seite
machten ihr auch die Spazierginge im
Wald keine Freude mehr. Da blieb sie
lieber zu Hause. Etwas aber gab es, was
ihren Kummer ein wenig linderte: Noch
viele Tage nach dem Tod des Hundes
horte sie ihn in ihrem Haus bellen. Sie
bildete es sich nicht ein, das Bellen war
echt. Und stammte zweifelsfrei von
ithrem verstorbenen Liebling. Auf diese
Weise fuihlte sie sich nicht ganz so



einsam.

Nur zu Gesicht bekam sie den Hund
nicht. Oft horte sie ihn in einem anderen
Zimmer, lief schnell hin, aber da war nie
ein Hund zu sehen.

Eines Tages, sie befand sich gerade in
der Ndhe der Haustiir, horte sie das
Bellen des Hundegeistes unmittelbar
dahinter. Sie riss die Tir auf, diesmal
ganz sicher, dass sie ihn sehen wiirde,
aber nein, leider war dem nicht so. Doch
da lag etwas. Mitten auf der Fuflmatte.
Der verlorene Ring. Thr Hund hatte ihn
fiir sie gefunden.

Danach war sie langst nicht mehr so
traurig wie zuvor. Die Trennung durch
den Tod erwies sich als keineswegs so



endgiiltig, wie sie immer gedacht hatte.
Das Bellen ihres Hundes horte sie von
diesem Tag an nie wieder.

Tim hatte es von London nach Perth
verschlagen. Er war allein im Haus, als
er mitten in der Nacht aufwachte und
sein Nachttischldmpchen anknipste. Am
FuBende des Bettes stand seine alte
Mutter.

Sie lebte 1im britischen Essex. Und
irgendwie wusste er, dass es sich bei
der Erscheinung um einen Geist
handelte. Aber wie er mir spiter sagte,
empfand er keinerlei Angst. Vielmehr
erfiillte 1thn der Anblick seiner Mutter,
die nur still dastand und ihn voller
bedingungsloser Liebe anldchelte, mit



Gliick und innerem Frieden.

Tim begriff, dass seine Mutter wohl
gestorben sein musste, empfand aber
keinen Kummer. Die Liebe, die aus
ithrem Licheln sprach, verdringte jeden
Anflug von Trauer.

Die Erscheinung war von recht langer
Dauer, wahrte mehrere Minuten. Als der
Geist dann verschwunden war, tat Tim
das, was jeder Engldander in solch einer
Situation tun wiirde. Er stand auf und
machte sich eine Tasse Tee.

Noch wihrend er seinen Tee trank,
lautete das Telefon. Es war seine
Schwester in England.

»Tim, tut mir leid, ich weil}, dass es
be1 dir mitten in der Nacht 1st, aber ich



habe eine schlechte Nachricht.«

»Ja«, unterbrach Tim sie. »Unsere
Mutter ist gestorben.«

»Woher um alles in der Welt weillt du
das?«, rief seine Schwester unglaubig
aus. »Wir sind doch gerade eben erst aus
dem Krankenhaus gekommen.«

Tim erzdhlte ihr von dem Geist, der
ihm erschienen war. Seine Mutter sehen
und ihre Liebe erleben zu konnen wiirde
fiir ihn immer zu den angenehmsten und
schonsten Erfahrungen seines Lebens
gehoren.

DER SCHOTTISCHE NEBEL



Als Student habe ich die
Sommersemesterferien oft in der
gebirgigen Wildnis  Nordschottlands
verbracht. An einem Tag, an dem keine
Wolke am Himmel stand, unternahm ich
zusammen mit dem Leiter meiner
Jugendherberge eine Bergwanderung.
Die Aussicht von ganz oben raubte mir
den Atem.

Jung und energiegeladen, wie ich war,
wollte ich einen weiteren Gipfel
besteigen, aber der Herbergsvater hatte
genug. Ich solle die Wanderung allein
fortsetzen. Eine ganz schlechte Idee, die
mich das Leben hétte kosten konnen.

Die zweite Bergspitze war halb
erklommen, als sich der Himmel



zuzuziehen begann, und bald standen die
Wolken so tief, dass ich in dicken Nebel
getaucht war. Meine Sicht betrug nur
noch etwa einen Meter.

Ich hatte Geschichten von englischen
Touristen wie mir gehort, die tagelang in
dieser Suppe umherirrten, hielt sie aber
fiir Ammenmirchen. Mein
Orientierungssinn war von Natur aus gut,
also drehte ich einfach um und ging auf
demselben Weg zuriick, den ich
gekommen war. Mit dem Selbstvertrauen
der Jugend war ich ganz sicher, schnell
wieder Zum Ausgangspunkt
zuriickzufinden. Wihrend ich vorsichtig
einen Full vor den anderen setzte — die
Sicht betrug jetzt nur noch etwa einen



halben Meter —, fand ich mich plotzlich
vor einem tiefen Abgrund. Um ein Haar
hétte ich den Boden unter meinen Fiiflen
verloren und wére abgestiirzt. Der
ndchste Schritt hdtte meinen sicheren
Tod bedeutet.

Da wurde mir klar, dass ich mich in
einer gefahrlichen Wildnis verirrt hatte
und in einem Nebel herumtappte, der
sich womoglich erst nach Tagen lichten
wiirde. Ich bekam es mit der Angst zu
tun. Mein Selbstvertrauen 10ste sich in
nichts auf. Ich steckte in ernsten
Schwierigkeiten.

Nun studierte ich allerdings Physik und
erinnerte mich deshalb an FEinsteins
Allgemeine Relativitatstheorie, die unter



anderem die altbekannte Tatsache
bestitigt, dass Wasser bergab fliefit. Und
gliicklicherweise  fand ich  einen
Gebirgsbach, folgte seinem Lauf, bis er
in ein Fliisschen miindete, und diesem so
weit den Berg hinab, dass meine Sicht
nicht linger vom Nebel eingeschrinkt
wurde. Da konnte ich mich wieder an
bestimmten Landschaftspunkten
orientieren und fand sicher in die
Jugendherberge zuriick.

Auf der Landkarte sah ich spiter, dass
der einzige schroffe Abhang dieses
Gebirgszuges, mehr als dreillig Meter
tief, keineswegs da war, wo ich ihn
vermutet hatte, sondern in der exakt
entgegengesetzten Richtung. So viel zum



Thema angeborener Orientierungssinn.

Diese Anekdote ziehe ich gern heran, um
Menschen auf ihrer spirituellen Reise
behilflich zu sein. Wir alle beginnen sie
in dichtem Nebel. Monche und Meister,
Lehrer und geistliche Fiihrer, sie alle
sagen uns, welchem Pfad wir folgen
sollen, aber jeder erzihlt etwas anderes.
Die Verschiedenheit der Ratschliage, die
sie einem geben, ist sehr verwirrend.
Und so etwas wie einen angeborenen
Orientierungssinn haben wir
diesbeziiglich nun einmal nicht.

Also schlage ich vor, dass Sie sich
irgendein Béchlein oder einen Fluss
suchen, irgendetwas, dem Sie folgen
konnen und von dem Sie wissen, dass es



in die richtige Richtung weist. Etwas,
das Sie aus dem Nebel der Unwissenheit
herausfiihrt, damit Sie anschlieffend
selbst entscheiden konnen, welchen Weg
Sie weiter einschlagen mochten.

Dieses Béchlein oder dieser Fluss sind
Tugend, Friedfertigkeit und Mitgefiihl.
Welcher Religion Sie sich auch
anschlielen, vielleicht auch gar keiner,
diese drei Werte werden Sie zur
Wabhrheit fithren. Folgen Sie ihnen. Und
erleben Sie selbst, wie das Baichlein,
der Fluss, der Strom der giitigen
Achtsamkeit immer breiter und tiefer
wird. Nicht lang, und er wird Sie aus
dem  Nebel des Nichtwissens
herausfiihren. Dann konnen Sie sich



selbst orientieren und finden den Weg
nach Hause zuriick.

VERBEUGEN

Buddhisten sind bekannt flir ihr hdufiges
Verbeugen. Warum wir das so tun,
werden wir von Westlern oft gefragt.
Und ich antworte gern, dass es ein gutes
Training fiir die Bauchmuskulatur ist und
der Bildung tberfliissigen Fetts in der
Korpermitte vorbeugt.

Aber Spal} beiseite. Wenn wir uns zum
Beispiel vor einer Buddhastatue
verbeugen, verneigen wir uns vor den



Werten, die der Buddha verkorpert.
Meine personlichen Verbeugungen vor
dem Buddha gelten der Tugend, dem
Frieden und dem Mitgefiihl.

Wihrend ich den Kopf zum ersten Mal
neige, denke ich an die Tugend.
Herzensgiite ist mir so wichtig, dass es
mir leichtfillt, sie zu verehren. Das
Leben in einer Gemeinschaft von
Monchen, denen ich hundertprozentig
vertrauen kann, macht mich sehr
gliicklich. Und wenn ich das Privileg
habe, guten Menschen zu begegnen,
stirkt das meinen Glauben daran, dass
diese Welt ein guter Ort ist. Die Tugend
ist schon eine Verbeugung wert. Mehr
noch, wann immer ich mich vor der



Tugend verneige und mir ihre Bedeutung
vor Augen fiihre, habe ich das Gefiihl,
dass auch meine eigene Herzensgiite
zunimmt. Was es auch sein mag, das Sie
verehren und beherzigen, es wird mit
jeder Verbeugung verstirkt.

Als Nachstes neige ich den Kopf und
verbeuge ich mich vor dem Frieden.
Frieden ist mir auch sehr wichtig, und
zwar sowohl in der Aullenwelt als auch
in meiner inneren beim Meditieren.
Ohne inneren Frieden und Frieden
zwischen den Menschen und Volkern
kann niemand sein Gliick finden. Also
verehre ich den Frieden, und mein Leben
wird heiterer.

Meine dritte Verbeugung gilt dem



Mitgefiihl. Gltiges Handeln bringt
Wiérme und Licht in die Welt. Es macht
das Leiden ertrdglicher, vermag ihm
sogar einen Sinn zu verleihen. Ein Leben
ohne Giite und Freundlichkeit ist kein
lebenswertes Leben. Und wenn ich mich
vor dem Mitgefiihl verbeuge, werde
auch ich mitfiihlender.
Deshalb verbeugen sich Buddhisten.

Vor Jahren bat mich ein christlicher
Freund von mir, der als Seelsorger an
einer der bedeutendsten Privatschulen
von Perth  arbeitete, auf der
morgendlichen Schiilerversammlung zu
sprechen. Er und der Leiter der Schule
nahmen mich in Empfang,

Der Schulleiter erkldrte mir den



Ablauf. »Wir warten, bis alle
eingetroffen sind und Ruhe einkehrt.
Dann betreten wir die Aula. Beim
Hineingehen, fuhr er fort, »werden der
Herr Seelsorger und ich uns kurz vor
dem Kreuz mit der Jesusfigur verbeugen.
Aber Sie als buddhistischer Monch
miissen das natiirlich nicht tun.«

Das war fliir mich eine willkommene
Gelegenheit, etwas klarzustellen. Ich
wandte mich an den Schuldirektor,
runzelte dramatisch die Stirn  und
protestierte: »Als Buddhist fordere ich
das Recht ein, mich vor IThrer Jesusstatue
verbeugen zu diirfen.«

Bestiirzt liefl er mich erkldren, dass ich
mich vor jenen von Jesus verkorperten



Werten zu verbeugen gedachte, die auch
mir als langjdhrig praktizierendem
Buddhist viel bedeuten. Natiirlich
stimme ich nicht in allen Punkten mit der
christlichen Lehre iiberein, sonst ware
ich ja Christ und nicht Buddhist, aber ich
sehe darin vieles, was ich respektiere
und verehren kann. Davor wollte ich
mich verneigen.

So kam es, dass wir beim Betreten der
Aula alle drei der Jesusfigur huldigten.
Und als der Schulleiter dann einige
Monate spdter bei mir im Kloster zu
Besuch war, verbeugte er sich vor der
Statue des Buddha.



DER GOTTESBEGRIFF IM
BUDDHISMUS

Heutzutage lehnen viele die organisierte
Religion ab. Was auch erklédrt, warum
der Buddhismus mittlerweile sehr
populdr geworden ist. Sie miissen nur zu
irgendeiner  Zeremonie in  einem
buddhistischen Tempel gehen, um sich
davon zu iiberzeugen, dass wir durchaus
als »unorganisierte Religion«
durchgehen konnen.

Mitunter wird sogar die Frage gestellt,
ob der Buddhismus iiberhaupt eine
Religion sei. Die Antwort lautet: »Ja,



der Buddhismus 1st eine Religion,
zumindest in steuerlicher Hinsicht (wenn
auch nicht iiberall auf der Welt).«

Aber wie steht es um den Gottesbegriff
im Buddhismus?

Bei einem Seelsorgeseminar an der
hiesigen Universitit trat neben mir auch
ein Benediktinermonch als Redner auf,
mit dem ich seit Jahren befreundet bin.
Als es an die Publikumsfragen ging, bat
mich ein als iiberzeugter Christ
bekannter Teilnehmer, den
buddhistischen Gottesbegriff zu erklaren.

Nun wire es ein Leichtes gewesen, aus
den iiberlieferten alten buddhistischen
Texten oder Spruchweisheiten zu
zitieren, aber das hitte nicht wviel



gebracht. Deshalb beschloss ich, die
Frage etwas weiser zu beantworten, um
damit auch die Ubereinstimmungen
zwischen zwei der weltweit groBten
spirituellen Traditionen hervorzuheben.

»Wie mein Freund Abt Placid«, begann
ich, »der hier neben mir sitzt, oft sagt,
glaubt er fest daran, dass jeder Mensch
auf der Suche nach Gott ist. Und da ich
grofen Respekt vor meinem Freund
habe, gehe ich davon aus, dass diese
Ansicht der Wahrheit entspricht. Wonach
also suchen wir Buddhisten?

Wir suchen nach Frieden, Mitgefiihl,
Wahrheit, Respekt, Vergebung und
bedingungsloser Liebe. Wenn es nun das
1st, wonach wir Buddhisten suchen —



Atheisten, mochte ich hinzufligen,
auch —, und ferner jeder Mensch auf der
Suche nach Gott ist, dann muss wohl all
das Gott sein: Frieden, Mitgefiihl,
Wahrheit, Respekt, Vergebung und
bedingungslose Liebe. Das jedenfalls ist
das buddhistische Verstindnis von
Gott.«

Die Vertreter anderer
Glaubensrichtungen fanden {ibrigens
durchaus Gefallen an meiner Antwort.

DIE ERLEUCHTUNGSSHOW

Als mich die Redaktion einer beliebten



buddhistischen Zeitschrift um einen
Artikel zum Thema Erleuchtung bat,
schickte ich ihnen die folgende Parodie
auf die populdren Fernseh-Spielshows
wie Wer wird Milliondr? 7u meiner
Uberraschung wurde sie tatsdchlich
gedruckt. Also hier auch fiir Sie:

Wer wird erleuchtet?

»wHerzlich willkommen, meine Damen
und Herren, der ABC (American
Buddhist Channel) prisentiert Thnen
heute das Finale von Wer wird
erleuchtet?

Freundlich  unterstiitzt wird die
Ubertragung von der Firma Vipassana
Meditationskissen, dem einzigen



Unternehmen, das verspricht: »Wenn Sie
die  Erleuchtung mithilfe  unserer
Meditationskissen in diesem Leben nicht
erreichen, erstatten wir Thnen den
vollstindigen Kaufpreis im nichsten.«

Nun habe ich das groBBe Vergniigen,
dem ich keinesfalls anhafte, Ihnen unsere
vier Finalisten vorstellen zu diirfen: die
Ehrenwerte Anna Gami, Geshe Bo
De’Sattva, Roshi Sid Arthur und die
renommierte Meditationslehrerin,
Psychotherapeutin und Aktivistin fiir
Schwulen- und alle anderen Rechte Amy
Tarbha. Bitte heilen Sie sie mit einem
domnernden Sadhu, Om oder Mu
willkommen!

Fir Zuschauer, die die Show nicht



kennen sollten, hier noch einmal die
Regeln: In drei Ausscheidungsrunden
wird jede ihrer Heiligkeiten gleich unter
Beweis stellen konnen, wie weit sie es
mit der Erleuchtung schon gebracht hat.
Nach jeder Runde scheidet eine von
ithnen aus und wird zur Quelle
zurlickgeschickt.

Die erste Runde besteht aus einer
Frage: »Wie wiirden Sie die Erleuchtung
definieren?<«

Anna: »Erleuchtung bedeutet, kein
Selbst mehr zu haben. Und da ich als
einzige Theravada-Buddhistin hier auch
als FEinzige der wahren Lehre des
Buddha folge, bin ich die Reinste von
allen und am erleuchtetsten. Wenn Sie,



mochte ich noch sagen, erkannt haben,
dass Sie nicht die Spur von einem Selbst
mehr haben, dann kénnen Sie stolz sein
auf Thre Leistung und sie ruhig iiberall
rumerzihlen. «

Bo: »Fir mich heillit Erleuchtung,
meinen Schiilern gegeniiber mitfithlend
zu sein, und zwar in einem so hohen
Malle, dass ich sie voller Absicht zur
Sau mache, damit sie sich mir nicht allzu
unterlegen fiihlen.«

Sid: »Erleuchtung ist gleichbedeutend
damit, keine Anhaftungen zu haben. Und
ich habe so wenig Anhaftungen, dass ich
nicht einmal dem Nicht-Anhaften
anhafte. Daher auch meine coole neue
Rolex. Schauen Sie mal, die ist doch



toll, oder?«

Amy: »lch verstehe unter Erleuchtung,
den besten Sex zu haben, ohne der
[1lusion von einem Selbst zu unterliegen,
das irgendwelche Schuldgefiihle
empfinden miisste.«

»Herzlichen Dank, Thre Leerheiten, flir
diese unfassbar wahren Wahrheiten. Und
mit der ersten Drehung des Dharma-
Rades aus der Show fliegt ... Anna!
Anna, ich habe heute leider kein Foto fiir
dich. Ein letzter Applaus fiir Anna ...
und auf Nimmerwiedersehen, Anna
Gami.

Kommen wir zur zweiten Runde. In der
folgenden Priifung geht es darum
herauszufinden, wer am ldngsten



meditieren  kann.  Also,  verehrte
Unbeschreibliche, sobald der Gong
ertont, legen Sie 1os.«

GONGGGG!

Nach nur zwei Minuten schldgt Amy
die Augen auf und checkt ithren Twitter-
Account. Sid bleibt eine ganze Stunde
hocken. Bo aber sitzt so lange, dass ihn
die Sanititer der Show fiir tot erkldren
und seine Leiche verbrennen. Bo ist ins
Sosein eingegangen. Das Publikum briillt
thm ein ohrenbetdubendes »Om! Sweet
Om!« nach. Jetzt sind nur noch Sid und
Amy librig.

»Kommen wir mnun zur alles
entscheidenden Runde, 1in der wir den
Gewinner oder die Gewinnerin von Wer



wird erleuchtet? ermitteln. Meine Giite,
ist das spannend! Sid und Amy, Sie
beide haben jetzt die einmalige
Gelegenheit, live und im Fernsehen eine
Performance einer IThrer iibernatiirlichen
Féahigkeiten abzuliefern. Und damit
entscheidet sich alles. Denn Wer wird
erleuchtet? kann nur einer gewinnen.«
Sid schlieBt die Augen, konzentriert
sich auf irgendetwas in seinem Inneren
und hebt in einem Anfall von Ekstase
vom Boden ab, schwebt in der Luft wie
eine Hiihnerfeder im Sommerwind.
Hoher und hoher erhebt sich Sid iiber
den Biihnenboden, bis das Publikum sich
von seiner Verbliiffung erholt und in
tosenden  Beifall ausbricht.  Die



Begeisterung ist so groB3, dass sie Sids
Konzentration zerstort, seinen
tibernatiirlichen Féhigkeiten den Garaus
macht und er riicklings auf der Biihne
landet. Dabei bricht er sich das Genick
und ist auf der Stelle tot. Viele der
Zuschauer erreichen unverhofft Satori,
Sid kehrt zum Grund allen Seins zuriick
und ein neues Koan ist geboren.

Die einzig verbliebene Kandidatin,
Ms. Amy Tarbha, die beriihmte
Meditationslehrerin, Psychotherapeutin
und Rechte-fiir-alle-Aktivistin, wird zur
Gewinnerin von Wer wird erleuchtet?
erklart. Die Siegespramie ist ein ganz
besonderes Meditationskissen aus purem
Gold, Limited Edition! — hollisch



unbequem, macht optisch aber ordentlich
was her — samt eingebautem GPS, mit
dessen Hilfe man an allen Hindernissen
vorbei- und iiber sie hinwegnavigieren
kann. Amy war die Einzige, die dafiir
Verwendung hatte.

Dieser kleine Artikel wurde
urspriinglich ~ fir  die  Zeitschrift
Inquiring  Mind  (Herbst  2010)
geschrieben, um auf spafBige Weise zum
Abbau des spirituellen Leistungsdenkens
beizutragen, die Quacksalber
bloBzustellen, die in der Offentlichkeit
mit ihrer vorgeblichen Erleuchtung
prahlen, und ein bisschen von dem
kulturellen Staub wegzuwischen, der
sich im Laufe der Jahrhunderte auf die



Erleuchtung gelegt hat und sie heute bis
zur Unkenntlichkeit bedeckt.

DIE SPEISEKARTE

In der Zeitung las ein hochst gebildeter
Professor der Philosophie, dass in
seiner Stadt ein neues Fiinf-Sterne-
Restaurant aufgemacht hatte. Er rief
sofort an, um einen Tisch zu reservieren,
erfuhr jedoch zu seinem Leidwesen, dass
es die nichsten zwei Monate bereits
vollkommen ausgebucht war.

Acht Wochen spater fand sich der
Professor picobello herausgeputzt im



feinsten Zwirn in dem Sternelokal ein.
Zundchst einmal musste er sich dem
Geschéftsfiihrer gegeniiber ausweisen,
als Beleg dafiir, dass er tatsdchlich eine
Reservierung fiir diesen Abend hatte.
Danach wurde er an seinen Tisch
gefiihrt.

Der  Professor bewunderte die
Einrichtung des exklusiven Speiselokals.
Das sanfte Licht der in unaufdringlichem
Stil gehaltenen Stehlampe iiberzog
seinen Tisch mit einem beruhigenden
Schimmer, der an die Atmosphére in der
Abendddmmerung  gemahnte, etwas
geheimnisvoll, aber gerade noch hell
genug. Ein Kellner mit weiller Fliege
und elegantem Jackett reichte dem



Philosophieprofessor die Speisekarte.

Diese fiigte sich perfekt in das
vornehme Ambiente des Fiinf-Sterne-
Restaurants ein. Sie bestand aus dickem
vergoldetem Pergament mit einer
purpurfarbenen Bordiire. Die
einhundertacht  Posten  auf  der
Speisekarte waren in ausgefeilter
Schonschrift aufgefiihrt, wie man sie
cher im Kunstmuseum findet als in
Restaurants.

Voller  Ehrfurcht betrachtete der
Professor die Speisekarte und studierte
sie mehrmals von vorn bis hinten. Dann
verzehrte er sie. Woraufthin er die
Rechnung verlangte, zahlte, sich beim
Oberkellner bedankte und das Lokal



verlieB3.

Bei all seiner Bildung kannte der
bedauerliche Herr Professor nicht den
Unterschied zwischen der Karte und der
Speise. Das  FEinzige, was ihn
interessierte und was ihm zusagte, waren
die Worter.

Sie, liebe Leserinnen und Leser, sind
jetzt mit den einhundertacht Posten auf
der Speisekarte fertig, die Der Elefant,
der das Gliick vergafp enthdlt. Aber
seien Sie bitte nicht wie jener
Philosophieprofessor, der nur die
Worter genoss.



céa\wpml’»&? il’l‘m&,

%‘/ @W
cially, grants the bearer ape; right to-be.

Sor apy reason or-no-reasorn ab all, without let or findrance.

Jet no-one gfsipge this right:

Gt S
B

AJAHN BRAHM

LIZENZ ZUM GLUCKLICHSEIN

Diese Urkunde rdumt ihrem Inhaber
zeitlich,  rdumlich und  sachlich
unbeschrankt das Recht zum
Gliicklichsein ein, aus jedem Grund oder
ganzlich unbegriindet.

Dieses Recht ist unverduBBerlich und



darf von niemandem beschnitten werden.

-

AJAHN BRAHM



UBER DEN AUTOR

Ajahn Brahmavamso Mahathera (vielen
unter dem liebevollen Namen Ajahn
Brahm bekannt) wurde am 7. August
1951 als Peter Betts in London geboren.
Aus einer Arbeiterfamilie stammend,
erhielt er Ende der Sechzigerjahre ein
Stipendium fiir das Studium der
theoretischen Physik an der Universitit
Cambridge. Nach dessen erfolgreichem
Abschluss unterrichtete er ein Jahr an
einer britischen Highschool, bevor er
nach Thailand reiste, um sich vom



Ehrenwerten Ajahn Chah Bodhinyana
Mahathera zum buddhistischen Mdnch
ausbilden zu lassen. Bereits in seinen
ersten Jahren dort wurde er gebeten,
einen englischsprachigen Leitfaden der
buddhistischen Ordensregeln — dem
Vinaya — zusammenzustellen, der spéter
in vielen Theravada-Klostern der
westlichen Welt zur Grundlage der
Monchsdisziplin wurde.

Die Buddhistische Gesellschaft
Westaustraliens (Buddhist Society of
Western Australia) lud den Ehrenwerten
Brahm nach Perth ein, um Ajahn Jagaro
bei seinen Lehrverpflichtungen zu
unterstiitzen. Anfanglich lebten beide in
einem alten Haus in Nordperth. Ende



1983 erwarben sie jedoch ein
neununddreiBig Hektar groBes, zum Teil
bewaldetes Stiick Land in den Hiigeln
von Serpentine siidlich von Perth, aus
dem das nach ihrem Lehrer Ajahn Chah
Bodhinyana benannte Kloster
Bodhinyana werden sollte, das erste
dezidiert buddhistische Kloster der
siidlichen Hemisphidre. Heute stellt es
die groBte Gemeinschaft von Theravada-
buddhistischen Monchen in Australien
dar.

Da das Geldnde unbebaut war und in
Perth zu jener Zeit weder viele
Buddhisten noch ein nennenswertes
Spendenaufkommen zu  verzeichnen
waren, fingen die Monche, um Geld zu



sparen, selbst mit dem Bauen an. Auf
diese Weise erlernte Ajahn Brahm die
Grundlagen des Klempner- sowie
Maurerhandwerks und errichtete viele
der heutigen Gebdude mit den eigenen
Héanden.

1994 nahm Ajahn Jagaro ein
Urlaubsjahr und verlieB das Kloster
anschlieend fiir immer, sodass Ajahn
Brahm fortan die alleinige
Verantwortung zufiel. Trotz anfinglicher
Bedenken stellte er sich dieser
Herausforderung mit groBBem
Engagement und wurde aufgrund seiner
humorvollen, erbaulichen Art bald auch
in andere Teile Australiens sowie nach
Stidostasien eingeladen, um



Lehrveranstaltungen  abzuhalten.  So
sprach er etwa 2002 auf dem
International Buddhist Summit in Phnom
Penh sowie bei vier Weltkonferenzen
tiber den Buddhismus. Die vierte dieser
Zusammenkiinfte berief er selbst ein, sie
fand im Jum 2006 in Perth statt. All
diese Verpflichtungen und die hohe
Wertschitzung, die damit einhergeht,
konnten ihn jedoch nie davon abhalten,
Kranken oder Sterbenden sowohl viel
Zeit als auch grofle Aufmerksamkeit zu
widmen. FEr kiimmert sich um
Gefiangnisinsassen ebenso wie um
Menschen, die an Krebs erkrankt sind
oder einfach das Meditieren erlernen
wollen, und natiirlich nicht zuletzt um



seine eigene Monchssangha im Kloster
Bodhinyana.

Gegenwartig ist er Abt dort sowie
geistlicher  Direktor der Buddhist
Society of  Western  Australia,
spiritueller Berater der Buddhistischen
Gesellschaften von Victoria sowie
Stidaustraliens und Schirmherr der
Buddhist Fellowship in  Singapur.
Zusammen mit Monchen und Nonnen
aller buddhistischen Traditionslinien ist
er im Moment mit dem Aufbau der
australischen Sangha-Vereinigung
(Australian Sangha Association) befasst.

Im Oktober 2004 wurde Ajahn Brahm
flir seinen Weitblick, seine
Fihrungsstirke und sein soziales



Engagement mit der John-Curtin-
Medaille der  Curtin  University
ausgezeichnet.

Ajahn Brahm hat mehrere Biicher
geschrieben, unter anderem Die Kuh, die
weinte, Im stillen Meer des Gliicks und
Meditation. Kraft und Klarheit fiir den
Geist. Mehr als tausend seiner
(englischsprachigen) = Dharmavortriage
liegen inzwischen zum kostenfreien
Download im Audio- oder Videoformat
vor. Sie werden jahrlich millionenfach
angeklickt und man kann mit Fug und
Recht behaupten, dass kaum eine
Sekunde vergeht, in der nicht irgendwo
auf der Welt ein Lehrvortrag von Ajahn
Brahm gesehen oder gehort wird.






	VORWORT
	DER BEHÄLTER UND DIE INHALTE
	WAS WIR WIRKLICH WOLLEN
	OH SHIT!
	PO-SITIVE VERSTÄRKUNG
	DER POLITIKER IM BRUNNENSCHACHT
	KAMELFRESSE
	DER GESPRUNGENE BECHER
	DIE FABEL VON DEN ZWEI HÜHNERBAUERN
	IHR FOTOALBUM
	DIE LÖSCHTASTE DRÜCKEN
	GUT? SCHLECHT? WER WEISS DAS SCHON?
	DER TAXIFAHRER, DER SICH VERFUHR
	KRIMINELLE GIBT ES NICHT
	DAS STIGMA PSYCHISCHER ERKRANKUNGEN
	DIE ERLAUBNIS ZU STERBEN
	EIN BUDDHISTISCHER WITZ
	ALTE MÖNCHE LÜGEN NICHT
	DER WICHTIGSTE FINGER
	DIE ANGST BESCHREIBEN
	EIN KÜSSCHEN – UND ALLES IST WIEDER GUT
	DAS TSUNAMI-KROKODIL
	SCHATZ, WO SIND DIE KINDER?
	DIE MAUSEFALLE
	WIE MAN EIN LOB ANNIMMT
	DIE FÜNFZEHN-SEKUNDEN-REGEL
	DIE SANDWICH-METHODE
	AM BESTEN 70 PROZENT
	SCHRAUBEN SIE IHRE ERWARTUNGEN RUNTER
	DREI MEINER UNVERGESSLICHSTEN FEHLLEISTUNGEN
	DIE LETZTE FRAGE
	DIE VORTEILE, DIE ES HAT, BEI EINER FLUGZEUGEXPLOSION UMS LEBEN ZU KOMMEN
	SOLL ICH ODER SOLL ICH NICHT?
	FRAGEN SIE DEN HUND
	SICH KÜMMERN, NICHT HEILEN
	MILCH UND KEKSE
	DIE SCHULDGEFÜHLE DES KLINKENPUTZERS
	DIE TRAURIGE GESCHICHTE VON DER LEBENSMÜDEN SPINNE
	DAS GEHEIMNIS EINER GLÜCKLICHEN EHE
	GESEGNETES WASSER
	DIE GEFAHREN DER TRUNKENHEIT AM STEUER
	HEILIGE SCHEISSE
	DIE URSPRÜNGE DES MATERIALISMUS
	KIT-CAT
	EIN HUNDERETREAT
	EINE WUNDERBARE GESCHICHTE VOM ÜBERNATÜRLICHEN
	MEINE REISE IN DEN HIMALAJA
	JEMAND SIEHT DICH IMMER
	WIE EIN SCHÜLER LERNTE, ÜBER BELEIDIGUNGEN ZU LACHEN
	VON DEN EXPERTEN LERNEN
	ANDEREN ETWAS ZU GEBEN ÜBERWINDET DEPRESSIONEN
	DAS TIEFE LOCH
	WANN DARF MAN DIE UNWAHRHEIT SAGEN?
	WARUM WIR LÜGEN
	DIE AFFEN UND DER AFFENGEIST
	LASST DIE BANANE LOS
	MAMI, ICH GEHE
	HINTERM HORIZONT
	DER ERSCHROCKENE WASSERBÜFFEL
	DER FALL DER VERSCHWUNDENEN HARLEY
	AUF DEM FENSTERSIMS
	DAS REGAL IM WOHNZIMMER MEINER MUTTER
	DIE KATZE
	DER GENERAL MIT DEN DISZIPLINIERTESTEN SOLDATEN
	DIE MACHT DER FREUNDIN
	JEDEN MORGEN ZWANZIG PUSH-UPS
	DIE WEISHEIT EINES BÄUCHLEINS
	DIE URSACHE VON STRESS
	EIN HALBES BLATT PAPIER
	GLÜCK GEHABT!
	DEN HÄSSLICHEN FROSCH KÜSSEN
	WIE MAN NICHT BETEN SOLLTE
	DER NÄCHSTE WINTER
	DER ELEFANT, DER DAS GLÜCK VERGASS
	STIMMEN HÖREN
	GEGEN JEDE WAHRSCHEINLICHKEIT
	DAS WUNDER
	EINE GÖTTLICHE INTERVENTION
	DER ALLESWISSER
	DIE GESCHICHTE VON DEN ZWEI MANGOBÄUMEN
	WIE MAN IN DEN GENUSS EINER MANGO KOMMT
	VERBOTENE FRÜCHTE
	DER TYRANN
	BÜROKRATISCHE TYRANNEN
	TYRANNEI IN DER VORSTANDSETAGE
	ICH BIN NICHT GUT GENUG
	ICH WAR SCHON IMMER GUT GENUG
	DER ANRUFBEANTWORTER
	SIE HABEN DAS RECHT, NICHT GLÜCKLICH ZU SEIN
	DIE GLÜCKSLIZENZ
	WIE HOCH IST IHR (MARKT-)WERT?
	DIE MACHT DER STILLE
	INNERE STILLE
	WOHLTÖNENDES SCHNARCHEN
	DIE ZWISCHENMOMENTE
	MENSCHENWESEN ODER MENSCHENGEHER?
	DON’T WORRY, BE HOPEY!
	GAST, NICHT EIGENTÜMER
	NICHT NUR ACHTSAM, SONDERN GÜTIG ACHTSAM
	DER WOHLMEINENDE GELDAUTOMAT
	GÜTIGE ACHTSAMKEIT UND STILLE
	KEINE ANGST
	DER SARG
	GÜTIGE GEISTER
	DER SCHOTTISCHE NEBEL
	VERBEUGEN
	DER GOTTESBEGRIFF IM BUDDHISMUS
	DIE ERLEUCHTUNGSSHOW
	DIE SPEISEKARTE
	LIZENZ ZUM GLÜCKLICHSEIN
	ÜBER DEN AUTOR

