




DAS BUCH
Ajahn Brahm ist nicht nur einer der
beliebtesten buddhistischen Lehrer
unserer Zeit – er ist auch ein begnadeter
Geschichtenerzähler. Wie kein Zweiter
versteht er es, die uralten, weisen
Lehren des Buddhismus mit modernen,
lebensnahen Themen zu verknüpfen.
In seinen wundervollen Erzählungen
treffen wir eine lebensmüde Spinne,
bürokratische Tyrannen, gütige Geister,
erfahren das Geheimnis einer
glücklichen Ehe, nehmen an einer
Erleuchtungsshow teil und können sogar
eine Glückslizenz erwerben. Seite für
Seite erschließen sich uns Weisheiten,
die uns helfen, achtsamer zu werden und
uns selbst und unseren Mitmenschen mit



Respekt, Liebe und Toleranz zu
begegnen.

DER AUTOR
Ajahn Brahm, geboren 1951 als Peter
Betts in London, studierte theoretische
Physik an der Universität von
Cambridge und ist seit mehr als 30
Jahren buddhistischer Mönch. Neun
Jahre lang lebte, studierte und meditierte
er in einem thailändischen Waldkloster
unter dem Ehrwürdigen Meister Ajahn
Chah. Heute ist Ajahn Brahm Abt des
Bodhinyana-Klosters in Westaustralien
und einer der beliebtesten und
bekanntesten buddhistischen Lehrer
unserer Zeit. Sein Buch Die Kuh, die



weinte wurde weltweit zum Bestseller.



AJAHN BRAHM
Der Elefant, der das Glück

vergaß
BUDDHISTISCHE GESCHICHTEN, UM FREUDE

IN JEDEM MOMENT ZU FINDEN

Aus dem Englischen übertragen
von Karin Weingart

Lotos



Die amerikanische Originalausgabe erschien 2014
unter dem Titel »Don’t Worry, Be Grumpy«

im Verlag Wisdom Publications, Boston,

Massachusetts, USA.

Lotos Verlag
Lotos ist ein Verlag der Verlagsgruppe Random House

GmbH.

e-ISBN 978-3-641-15259-8

Erste Auflage 2015

Copyright © 2014 by Buddhist Society of Western
Australia

Copyright © der deutschsprachigen Ausgabe 2015
by Lotos Verlag, München,

in der Verlagsgruppe Random House GmbH
Alle Rechte sind vorbehalten.

Redaktion: Kristof Kurz
Einbandgestaltung: Christine Klell, Wien,

unter Verwendung eines Motivs von Aliaksei
Herstellung: Helga Schörnig
Satz: Leingärtner, Nabburg



www.ansata-integral-lotos.de

http://www.ansata-integral-lotos.de


INHALT

VORWORT

DER BEHÄLTER UND DIE INHALTE

WAS WIR WIRKLICH WOLLEN

OH SHIT!

PO-SITIVE VERSTÄRKUNG

DER POLITIKER IM BRUNNENSCHACHT

KAMELFRESSE

DER GESPRUNGENE BECHER

DIE FABEL VON DEN ZWEI



HÜHNERBAUERN

IHR FOTOALBUM

DIE LÖSCHTASTE DRÜCKEN

GUT? SCHLECHT? WER WEISS DAS
SCHON?

DER TAXIFAHRER, DER SICH VERFUHR

KRIMINELLE GIBT ES NICHT

DAS STIGMA PSYCHISCHER
ERKRANKUNGEN

DIE ERLAUBNIS ZU STERBEN

EIN BUDDHISTISCHER WITZ

ALTE MÖNCHE LÜGEN NICHT

DER WICHTIGSTE FINGER

DIE ANGST BESCHREIBEN



EIN KÜSSCHEN – UND ALLES IST WIEDER
GUT

DAS TSUNAMI-KROKODIL

SCHATZ, WO SIND DIE KINDER?

DIE MAUSEFALLE

WIE MAN EIN LOB ANNIMMT

DIE FÜNFZEHN-SEKUNDEN-REGEL

DIE SANDWICH-METHODE

AM BESTEN 70 PROZENT

SCHRAUBEN SIE IHRE ERWARTUNGEN
RUNTER

DREI MEINER UNVERGESSLICHSTEN
FEHLLEISTUNGEN

DIE LETZTE FRAGE



DIE VORTEILE, DIE ES HAT, BEI EINER
FLUGZEUGEXPLOSION UMS LEBEN ZU
KOMMEN

SOLL ICH ODER SOLL ICH NICHT?

FRAGEN SIE DEN HUND

SICH KÜMMERN, NICHT HEILEN

MILCH UND KEKSE

DIE SCHULDGEFÜHLE DES
KLINKENPUTZERS

DIE TRAURIGE GESCHICHTE VON DER
LEBENSMÜDEN SPINNE

DAS GEHEIMNIS EINER GLÜCKLICHEN
EHE

GESEGNETES WASSER

DIE GEFAHREN DER TRUNKENHEIT AM



STEUER

HEILIGE SCHEISSE

DIE URSPRÜNGE DES MATERIALISMUS

KIT-CAT

EIN HUNDERETREAT

EINE WUNDERBARE GESCHICHTE VOM
ÜBERNATÜRLICHEN

MEINE REISE IN DEN HIMALAJA

JEMAND SIEHT DICH IMMER

WIE EIN SCHÜLER LERNTE, ÜBER
BELEIDIGUNGEN ZU LACHEN

VON DEN EXPERTEN LERNEN

ANDEREN ETWAS ZU GEBEN
ÜBERWINDET DEPRESSIONEN



DAS TIEFE LOCH

WANN DARF MAN DIE UNWAHRHEIT
SAGEN?

WARUM WIR LÜGEN

DIE AFFEN UND DER AFFENGEIST

LASST DIE BANANE LOS

MAMI, ICH GEHE

HINTERM HORIZONT

DER ERSCHROCKENE WASSERBÜFFEL

DER FALL DER VERSCHWUNDENEN
HARLEY

AUF DEM FENSTERSIMS

DAS REGAL IM WOHNZIMMER MEINER
MUTTER



DIE KATZE

DER GENERAL MIT DEN
DISZIPLINIERTESTEN SOLDATEN

DIE MACHT DER FREUNDIN

JEDEN MORGEN ZWANZIG PUSH-UPS

DIE WEISHEIT EINES BÄUCHLEINS

DIE URSACHE VON STRESS

EIN HALBES BLATT PAPIER

GLÜCK GEHABT!

DEN HÄSSLICHEN FROSCH KÜSSEN

WIE MAN NICHT BETEN SOLLTE

DER NÄCHSTE WINTER

DER ELEFANT, DER DAS GLÜCK VERGASS

STIMMEN HÖREN



GEGEN JEDE WAHRSCHEINLICHKEIT

DAS WUNDER

EINE GÖTTLICHE INTERVENTION

DER ALLESWISSER

DIE GESCHICHTE VON DEN ZWEI
MANGOBÄUMEN

WIE MAN IN DEN GENUSS EINER MANGO
KOMMT

VERBOTENE FRÜCHTE

DER TYRANN

BÜROKRATISCHE TYRANNEN

TYRANNEI IN DER VORSTANDSETAGE

ICH BIN NICHT GUT GENUG

ICH WAR SCHON IMMER GUT GENUG



DER ANRUFBEANTWORTER

SIE HABEN DAS RECHT, NICHT GLÜCKLICH
ZU SEIN

DIE GLÜCKSLIZENZ

WIE HOCH IST IHR (MARKT-)WERT?

DIE MACHT DER STILLE

INNERE STILLE

WOHLTÖNENDES SCHNARCHEN

DIE ZWISCHENMOMENTE

MENSCHENWESEN ODER
MENSCHENGEHER?

DON’T WORRY, BE HOPEY!

GAST, NICHT EIGENTÜMER

NICHT NUR ACHTSAM, SONDERN GÜTIG



ACHTSAM

DER WOHLMEINENDE GELDAUTOMAT

GÜTIGE ACHTSAMKEIT UND STILLE

KEINE ANGST

DER SARG

GÜTIGE GEISTER

DER SCHOTTISCHE NEBEL

VERBEUGEN

DER GOTTESBEGRIFF IM BUDDHISMUS

DIE ERLEUCHTUNGSSHOW

DIE SPEISEKARTE

LIZENZ ZUM GLÜCKLICHSEIN

ÜBER DEN AUTOR



VORWORT

Bananen haben etwas sehr
Tiefgründiges. Sie sind so alltäglich,
dass wir meinen, nichts an ihnen sei uns
unbekannt. Dabei wissen wir nicht
einmal, wie man sie richtig schält! Die
meisten fangen damit nämlich am Stiel
an. Affen dagegen, zweifellos die
Experten in Sachen Banane, halten die
Frucht am Stiel und schälen sie von der
anderen Seite her ab. Versuchen Sie es
ruhig einmal, und Sie werden feststellen,
dass es nach der »Affenmethode« viel



leichter geht.
So ähnlich ist es auch mit den

meditierenden buddhistischen Mönchen
und Nonnen. Sie sind Experten darin,
den Geist von der Schale all der
Schwierigkeiten, die ihn umgeben, zu
befreien. Deshalb möchte ich Sie
herzlich einladen, im Umgang mit den
Problemen des Lebens einmal die
»Mönchsmethode« auszuprobieren. So
wird das Leben viel leichter, ganz
ähnlich wie das Bananenschälen.



DER BEHÄLTER UND DIE INHALTE

Vor einigen Jahren kam es zu wütenden
Protesten, nachdem ein Wärter in
Guantanamo Bay beschuldigt wurde, ein
heiliges Buch genommen und die Toilette
hinuntergespült zu haben.

Am nächsten Tag erhielt ich den Anruf
eines Lokalreporters, der einen Artikel
über den Skandal schreiben wollte und
dafür Vertretern aller größeren
Religionen Australiens die Frage stellte,
die er auch an mich richtete:

»Ajahn Brahm, was würden Sie tun,



wenn jemand ein heiliges Buch des
Buddhismus nehmen und es Ihre Toilette
runterspülen würde?«

Ohne zu zögern antwortete ich: »Sir,
wenn jemand ein heiliges Buch des
Buddhismus nehmen und es meine
Toilette runterspülen würde, würde ich
als Erstes den Klempner anrufen!«

Der Reporter schüttete sich schier aus
vor Lachen. Als er sich einigermaßen
gefasst hatte, meinte er, das sei die erste
vernünftige Antwort gewesen, die er
bislang erhalten habe.

Dann sprach ich weiter.
Ich erklärte ihm, dass man vielleicht

Buddhastatuen in die Luft jagen,
buddhistische Tempel niederbrennen



oder sogar buddhistische Mönche und
Nonnen töten könne – all das ja. Dass
aber jemand den Buddhismus zerstört,
würde ich nie zulassen. Spülen Sie
meinetwegen eines unserer heiligen
Bücher das Klo hinunter; aber ich werde
niemals zulassen, dass sie das auch mit
Versöhnlichkeit, Friedfertigkeit und
Mitgefühl machen.

Das Buch ist nicht die Religion.
Ebenso wenig wie die Statue oder das
Bauwerk. Das sind nur die »Behälter«.

Was lehrt uns das Buch? Wofür steht
die Statue? Welche Eigenschaften sollen
die Geistlichen verkörpern? Das sind
die »Inhalte«.

Wenn uns der Unterschied zwischen



den Behältern und ihrem Inhalt bewusst
ist, bleibt der Inhalt, auch wenn der
Behälter zerstört wird.

Bücher können wir wieder drucken,
wir können neue Tempel und Statuen
errichten und sogar neue Mönche und
Nonnen ausbilden. Wenn wir aber der
Liebe zu anderen und uns selbst verlustig
gehen und Gewalt an ihre Stelle tritt,
dann wird die ganze Religion die
Toilette hinuntergespült.

WAS WIR WIRKLICH WOLLEN

Eines Morgens wachte der Abt sehr früh



auf. Was noch nicht weiter ungewöhnlich
war. Geweckt aber hatten ihn Geräusche
aus dem nahen Schreinraum. Schritte.
Und das war tatsächlich ungewöhnlich,
denn um diese Zeit übten die meisten
seiner Mönche gewöhnlich einen ganz
besonderen Gesang (»Schnarch …«).
Also ging er nachschauen.

Im Dunkeln nahm er die Silhouette
einer vermummten Gestalt wahr. Ein
Einbrecher.

»Was möchtest du denn, mein
Freund?«, fragte der Abt liebenswürdig.

»Rück den Schlüssel zur
Spendenbüchse raus, Penner«, schrie der
Einbrecher und fuchtelte mit einem
langen, scharfen Messer herum.



Der Abt sah die Waffe, hatte aber keine
Angst. Das Einzige, was er empfand,
war Mitgefühl für den jungen Mann.

»Aber sicher«, sagte er und händigte
ihm den Schlüssel aus.

Während der Einbrecher mit hektischen
Bewegungen das Geld aus der
Spendenbüchse nahm, bemerkte der Abt,
dass der Mann eine zerrissene Jacke trug
und sein Gesicht bleich und
ausgemergelt war.

»Mein lieber Junge, wann hast du denn
das letzte Mal etwas gegessen?«

»Schnauze!«, bellte ihn der Einbrecher
an.

»Im Schrank da sind Lebensmittel.
Bedien dich.«



Verwirrt hielt der Einbrecher inne. Die
Sorge des Abts um sein Wohlergehen
brachte ihn völlig durcheinander.
Sicherheitshalber hielt er das Messer
weiterhin auf den Abt gerichtet, während
er sich mit der anderen Hand eilig das
Geld aus der Spendenbüchse und
Lebensmittel aus dem Schrank in die
Taschen stopfte.

»Und wenn du die Bullen rufst,
dann …«, schrie er.

»Warum sollte ich denn die Polizei
alarmieren?«, fragte der Abt gelassen.
»Die Spenden sind doch gerade dafür
da, armen Menschen wie dir zu helfen.
Und das Essen habe ich dir selbst
angeboten. Was solltest du also



gestohlen haben? Geh in Frieden.«
Am nächsten Tag berichtete der Abt

den Mönchen und Laien seines Klosters
von dem Vorfall. Alle waren sehr stolz
auf ihn.

Ein paar Tage später erfuhr der Abt aus
der Zeitung, dass der Einbrecher erneut
auf frischer Tat ertappt worden war.
Diesmal hatte man ihn gefasst und zu
einer zehnjährigen Haftstrafe verurteilt.

Fast genau zehn Jahre später wurde der
Abt wieder sehr früh am Morgen von
Schritten im Schreinraum geweckt. Er
stand auf, um nachzusehen, und ja, Sie
haben richtig geraten: Da stand derselbe
Einbrecher, um zehn Jahre gealtert,
wieder mit einem scharfen Messer neben



der Spendenbüchse.
»Erinnerst du dich an mich?«, rief er.
»Aber ja«, seufzte der Abt und griff in

seine Tasche. »Hier ist der Schlüssel.«
Da lächelte der Einbrecher, senkte das

Messer und sagte freundlich: »Bitte,
legen Sie den Schlüssel weg. In all der
langen Zeit musste ich immer wieder an
Sie denken. In meinem ganzen Leben
waren Sie der einzige Mensch, der je
nett zu mir war und der sich wirklich für
mich interessiert hat. Ja, ich bin
tatsächlich wieder hergekommen, um
etwas zu klauen. Aber mir ist klar
geworden, dass ich beim letzten Mal das
Falsche mitgenommen habe. Diesmal bin
ich auf etwas anderes aus: auf das



Geheimnis Ihrer Güte und Ihres inneren
Friedens. Aber im Grunde wollte ich
das wohl auch damals schon. Also
händigen Sie mir bitte den Schlüssel zu
Ihrem Mitgefühl aus und nehmen Sie
mich als Ihren Schüler an.«

Bald darauf wurde aus dem Einbrecher
ein Mönch. Und der Reichtum, den er
binnen Kurzem erwarb, überstieg seine
wildesten Träume. Nicht, was Geld
betraf, sondern in punkto Güte und
innerem Frieden. Das ist es, was wir in
Wirklichkeit alle wollen. Und es ist so
günstig!



OH SHIT!

Auf einer Vortragsreise in Nordamerika
sprach ich einst über die folgende
inspirierende Metapher:

Wenn ihr mal in einen Hundehaufen
tretet, dann werdet nicht sauer und
streift euch die Schuhe ab, sondern
lächelt und geht einfach nach Hause in
den Garten. Dort könnt ihr euch die
Hundescheiße unter dem Apfelbaum
von der Sohle kratzen. Im nächsten
Jahr werdet ihr dann mehr, saftigere
und süßere Äpfel ernten als je zuvor.
Doch beim Biss in diese herrlichen
Früchte dürft ihr nie vergessen, dass
das, was ihr da zu euch nehmt, in



Wirklichkeit Hundekot ist. Nur dass sie
sich in der Zwischenzeit in süße,
saftige Äpfel verwandelt hat.

Ganz ähnlich ist es mit Lebenskrisen.
Auch da tretet ihr sozusagen in einen
Hundehaufen. Und statt sauer,
verbittert oder depressiv zu werden,
nehmt ihr ihn mit nach Hause und
vergrabt ihn in eurem Herzen. Nicht
lang, und ihr werdet weiser und
mitfühlender sein. Aber vergesst nicht:
Worum handelt es sich bei all dieser
saftigen Weisheit und süßen Liebe in
Wirklichkeit? Nur um den verwandelten
Hundehaufen des Lebens.

Einige Stunden nachdem ich meinem



Publikum diesen großartigen Ratschlag
erteilt hatte, bin ich auf einer Raststätte
tatsächlich in einen Hundehaufen
getreten. Und mein Fahrer, der die
brillante Metapher ebenfalls gehört
hatte, war nicht bereit, mich wieder ins
Auto zu lassen, bevor ich mir nicht auch
noch die letzte Spur von der Sandale
gekratzt hatte. Mein schönes
Hundehaufen-Gleichnis schien ihm
buchstäblich am A…llerwertesten
vorbeizugehen. Tja, so ist das heute
eben. Die meisten Leute leben fernab der
Natur in kleinen Wohnungen und haben
keinen Garten mehr, in dem sie Mist in
Obst verwandeln können.



PO-SITIVE VERSTÄRKUNG

Im weiteren Verlauf meines
Nordamerikabesuchs erfuhr ich dann
auch, wo der Hundehaufen auf der
Raststätte wahrscheinlich hergekommen
war. Es gab da nämlich einen gewieften
Unternehmer, der sich mit
Reinlichkeitstraining für in
Stadtwohnungen gehaltene Hunde eine
goldene Nase verdiente.

Jeder, der einmal einen Welpen hatte,
weiß, wie mühsam es ist, ihn davon
abzuhalten, sich auf der teuren
Auslegware zu erleichtern. Und dieser



Unternehmer garantierte nun, jeden Hund
innerhalb von drei Tagen stubenrein zu
machen, sodass er seine Geschäfte nur
noch draußen verrichtete. Dazu bediente
er sich der positiven Verstärkung.

Er oder einer seiner Mitarbeiter führte
den Hund auf der Straße zu einem Baum
oder kleinen Rasenstück und wartete, bis
das Tier sich entleert hatte. Dann gab er
entzückte Schreie von sich, machte
Luftsprünge, reckte begeistert die Faust,
führte ein Freudentänzchen auf und
stimmte eine fröhliche Melodie an.
Manchmal schlug der Trainer sogar ein
Rad. Kurzum, er legte allerhöchsten
Enthusiasmus an den Tag und feierte die
Exkremente des Hundes mit einem Elan,



der seinesgleichen suchte. Und es
funktionierte! Der Hund spürte, dass er
da jemanden sehr, sehr glücklich
gemacht hatte. Und innerhalb von drei
Tagen verrichtete er sein Geschäft nur
noch draußen. So gut wirkt die positive
Verstärkung selbst bei Tieren.

Mit der Zeit kam der Hundetrainer
allerdings in Schwierigkeiten. Einige
seiner Klienten nahmen nämlich mit
ihrem Hund zusammen in aller Ruhe auf
dem Sofa Platz, um sich im Fernsehen
ein Spiel anzuschauen, American
Football oder Fußball. Aber dann
erzielte ihre Mannschaft einen
spektakulären Touchdown
beziehungsweise ein sensationelles Tor.



Herrchen sprang vom Sofa auf, machte
Luftsprünge, reckte begeistert die Faust,
führte ein Freudentänzchen auf und
stimmte eine fröhliche Melodie an. Und
nun raten Sie mal, was der Hund tat …

DER POLITIKER IM
BRUNNENSCHACHT

Manchmal kommt es aber auch vor, dass
man nicht in den Dreck tritt, sondern
damit beworfen wird. Was Sie in einem
solchen Fall tun können, erfahren Sie aus
der folgenden Geschichte.

Ein bekannter Politiker von



zweifelhaftem Ruf ging einmal im Wald
spazieren und fiel dabei unversehens in
einen verwahrlosten Brunnenschacht.
Glücklicherweise enthielt dieser kein
Wasser und der Schädel des Politikers
war dick genug, dass er keine
Verletzungen davontrug. Die Tiefe des
Schachts allerdings stellte ein Problem
dar. Aus eigener Kraft konnte sich der
Politiker nicht daraus befreien. Also rief
er um Hilfe. Nun wird man ja nach
längerem lauten Schreien in aller Regel
bald heiser. Da es sich aber um einen
Berufspolitiker mit jahrelanger
Erfahrung handelte, nahm er nach drei
Stunden erst so richtig Fahrt auf.
Irgendwann kam ein Bauer vorbei, der



den Lärm hörte und den Politiker auf
dem Grund des Schachts entdeckte.

»Hilf mir«, verlangte dieser.
Der Bauer, der ihn gleich erkannt hatte,

entgegnete: »Kommt ja gar nicht
infrage.«

Der Bauer hasste Politiker und ganz
besonders so aalglatte und schmierige
wie diesen. Außerdem hatte er den
Schacht, der eine Gefahr für die
Sicherheit darstellte, schon lange
zuschütten wollen. Also holte er sich
einen Spaten und fing an, Erde in den
Schacht zu schaufeln. Er würde zwei
Fliegen mit einer Klappe schlagen: den
Politiker verscharren und bei der
Gelegenheit gleich noch den Schacht



auffüllen.
Als der Politiker merkte, dass er mit

Dreck beworfen wurde, war das für ihn
zunächst einmal nichts Neues. Doch dann
dämmerte ihm, dass der Bauer vorhatte,
ihn bei lebendigem Leib zu begraben,
und sein Gebrüll nahm eine Qualität an,
die er normalerweise nur in
Wahlkampfzeiten an den Tag legte.

»Ich verspreche, deine Steuern zu
senken! Garantiere, die Zuschüsse für
die Bauern zu erhöhen! Deine Kühe
bekommen eine kostenlose
Krankenversicherung! Vertrau mir!«

Bei den Worten »Vertrau mir« erhöhte
der Bauer das Tempo, mit dem er die
Erde in den Schacht schaufelte. Der



Politiker schrie immer verzweifelter.
Dann verstummte er.

Da der Bauer dachte, er hätte den
Politiker erfolgreich begraben, begann
er etwas langsamer zu arbeiten.
Trotzdem war er noch zu beschäftigt, um
die Haarsträhne wahrzunehmen, die am
oberen Rand des Schachts herausguckte.
Während er immer weiterschaufelte,
tauchte eine vollständige Frisur auf. Und
als er schließlich noch ein bisschen
mehr Dreck in den Schacht schüttete, sah
er den ganzen Kopf des Politikers. Mit
einem Lächeln auf dem Gesicht. Jetzt
war der Bauer zu schockiert, um noch
weiterschaufeln zu können.

Der Politiker hatte beschlossen, nicht



länger darüber zu lamentieren, dass er
mit Dreck beworfen wurde. Stattdessen
hatte er die Erde genommen und sie sich
unter die Füße gepackt. Und mit jeder
Schaufel, die auf ihn niederging, stand er
ein paar Zentimeter höher. Schließlich
war er in der Lage, mühelos aus dem
Schacht herauszuklettern und sich bei
dem Bauern später mit Besuchen der
Gesundheits- und Steuerbehörden zu
revanchieren.

Und die Moral von der Geschicht’:
Wenn das Leben Sie mit Dreck bewirft,
dann schütteln Sie ihn ab und treten Sie
ihn ordentlich fest. Auf diese Weise
werden Sie – buchstäblich – eine immer
höhere Position einnehmen.



KAMELFRESSE

Hin und wieder werden sich die Leute
über Sie ärgern. Selbst Ihre Lieben.
Manche Leute ärgern sich mitunter sogar
über den Buddha! Was Sie tun können,
wenn Sie den Zorn einer anderen Person
auf sich gezogen haben? Die Antwort
findet sich in der folgenden Geschichte.

Ein Mann genoss einmal einen freien
Nachmittag zu Hause, als seiner Frau,
die gerade das Abendessen vorbereitete,
auffiel, dass ihr die Eier ausgegangen
waren.

»Schatz«, sagte sie zu ihm, »würde es



dir etwas ausmachen, auf den Markt zu
gehen und mir ein paar Eier zu
besorgen?«

»Klar, mach ich«, sagte er bereitwillig.
Der Mann war noch nie auf dem Markt

gewesen. Also drückte ihm seine Frau
etwas Geld sowie einen Einkaufskorb in
die Hand und erklärte ihm den Weg zum
Eierstand, der sich mitten auf dem
Marktgelände befand.

Kaum hatte der Mann den Markt
betreten, kam ein junger Bursche direkt
auf ihn zu und rief laut: »Hey,
Kamelfresse!«

»Wie bitte?«, gab der Mann zurück.
»Wen nennst du hier ›Kamelfresse‹?«

Das stachelte den Burschen aber erst



recht an, sodass er den Mann noch
aggressiver beschimpfte. »Hey,
Arschgesicht! Hast heute Morgen wohl
mit Affenpisse gegurgelt? Du stinkst ja
fürchterlich!«

In aller Öffentlichkeit, mitten auf dem
Markt, derart derb angebrüllt zu werden,
war schlimm für den Mann. Er hatte
doch gar nichts getan. Das Ganze wurde
ihm schließlich so peinlich, dass er
voller Ärger kehrtmachte und den Markt
so schnell er konnte verließ.

»Du bist ja schon zurück«, sagte seine
Frau, als er wieder zu Hause war. »Hast
du die Eier?«

»Nein«, schnaubte der Mann. »Und
schick mich bloß nie wieder zu diesen



unkultivierten, ekligen, unerzogenen
Leuten auf diesem Rattenloch von
Markt!«

Nun besteht das Geheimnis einer
langjährigen Ehe ja darin, dass beide
wissen, wie man den Partner nach einem
unangenehmen Erlebnis beschwichtigen
kann. Also sprach die Frau ihrem Mann
gut zu und umsorgte ihn, bis er sich
wieder einigermaßen beruhigt hatte.
Dann fragte sie ihn, wie der Bursche,
der ihn so aufgebracht hatte, denn
ausgesehen habe.

Der Mann verzog das Gesicht zu einer
Grimasse und versuchte sich zwischen
neuerlichen Kundgebungen höchster
Empörung an einer Beschreibung des



Jungen.
»Ach, der!«, sagte seine Frau und

versuchte ein Grinsen zu unterdrücken.
»Das macht der mit jedem. Weißt du, als
Kind ist er mal auf den Kopf gefallen.
Dabei hat er einen Hirnschaden erlitten
und führt sich seither immer so auf. So
ein armer Kerl! Konnte nicht zur Schule
gehen! Konnte keine Freunde finden, von
einem Job ganz zu schweigen, und die
Mädchen interessieren sich auch nicht
für ihn. Eine Familie wird er deshalb
wohl auch nie gründen können. Verrückt
ist er, dieser bedauernswerte Junge. Er
beleidigt jeden so wie dich. Das darfst
du nicht persönlich nehmen.«

Als ihr Mann das hörte, legte sich



seine Empörung und plötzlich empfand
er nur noch Mitgefühl für den Burschen.

Seine Frau, der die Veränderung in
seiner Stimme nicht entgangen war,
sagte: »Schatz, die Eier brauche ich aber
immer noch. Meinst du …«

»Sicher doch, mein Schatz«, antwortete
er und begab sich erneut auf den Markt.

Sobald der Bursche des Mannes
gewahr wurde, schrie er los: »Hey,
schaut mal, wer da kommt! Kamelfresse
ist wieder da! Haltet euch ja alle die
Nase zu – da kommt ein Hundehaufen auf
Beinen!«

Diesmal wurde der Mann nicht sauer.
Er ging direkt auf den Stand mit den
Eiern zu, gefolgt von dem Burschen, der



ihm fortwährend Beleidigungen
nachschrie.

»Kümmern Sie sich nicht um ihn«,
sagte die Verkäuferin am Eierstand, »das
macht er mit jedem. Als Kind hatte er
einmal einen schweren Unfall.«

»Ja, ich weiß. Der arme Junge!«,
seufzte der Mann beim Bezahlen.

Der Bursche ging ihm bis zum Rand
des Marktes nach und bedachte ihn dabei
mit immer obszöneren Beschimpfungen.
Dem Mann aber machte das nicht das
Geringste mehr aus. Weil er jetzt ja
wusste, dass der Junge verrückt war.

Falls Sie diese Geschichte verstanden
haben, können Sie sich, wenn Sie das
nächste Mal fürchterlich beschimpft



werden oder Ihr Partner sauer auf Sie
ist, einfach vorstellen, dass der oder die
Betreffende sich gerade böse den Kopf
angeschlagen hat und unter einem
vorübergehenden Hirnschaden leidet.
Denn im Buddhismus spricht man
tatsächlich von einer »zeitweiligen
geistigen Verwirrung«, wenn jemand
zornig wird und andere beleidigt.

Sobald Sie sich klarmachen, dass der
Mensch, der Ihnen da gerade mit so
unverschämter Aggressivität begegnet,
unter vorübergehendem Wahnsinn leidet,
werden Sie in der Lage sein, mit
Gleichmut und sogar Mitgefühl darauf zu
reagieren. »Der arme Kerl!«



DER GESPRUNGENE BECHER

Der Tod eines geliebten Menschen
verändert unser ganzes Leben. Selbst
wenn Menschen sterben, die wir gar
nicht kennen, zum Beispiel bei
Naturkatastrophen, hinterlässt das seine
Spuren in unserem Denken. Der Tod ist
eine Tatsache des Lebens, und wenn wir
sie verstehen lernen, lehrt sie uns, besser
auf uns aufzupassen.

Vor vielen Jahren, ich lebte zu dieser
Zeit noch in Thailand, hielt mein Lehrer
Ajahn Chah einmal seinen
Keramikbecher hoch.



»Schaut mal«, sagte er zu uns. »Da ist
ein Sprung drin.«

Ich schaute mir den Becher genau an,
konnte aber keinen Sprung erkennen.

»Im Moment«, fuhr Ajahn Chah fort,
»ist der Riss noch unsichtbar. Aber er ist
da. Eines Tages wird irgendjemand
diesen Becher fallenlassen, dann zeigt
sich der Sprung und führt dazu, dass
mein Becher zerbricht. Das ist sein
Schicksal. Wäre er dagegen aus
Plastik«, erklärte mein Lehrer weiter,
»hätte er kein solches Schicksal und
auch keinen unsichtbaren Sprung. Man
könnte ihn fallenlassen, dagegen
schlagen oder sogar mit ihm Fußball
spielen, er würde trotzdem nicht



kaputtgehen. Seine Unzerstörbarkeit
könnte euch zu Unachtsamkeit verleiten.
Mein Becher aber ist zerbrechlich und
deshalb muss man gut auf ihn aufpassen.
Auch der menschliche Körper«, betonte
Ajahn Chah, »hat einen Sprung. Im
Moment ist er noch unsichtbar, aber er
ist da. Damit meine ich euren
zukünftigen Tod. Eines Tages wird es zu
einem Unfall oder einer Krankheit
kommen oder ihr werdet sehr alt sein;
dann tritt der Sprung zutage und ihr
sterbt. Das ist euer Schicksal. Wäre euer
Leben unendlich«, kam Ajahn Chah zum
Schluss, »wäre es so stabil wie ein
Plastikbecher, dann könntet ihr auf
jegliche Vorsicht verzichten. Weil aber



unser Leben so zerbrechlich ist, weil es
unser Schicksal ist zu sterben, müssen
wir gut darauf aufpassen.«

Wenn wir begriffen haben, dass auch
Beziehungen ebenso empfindlich sind
wie ein Keramikbecher, folgt daraus,
dass wir gut aufeinander aufpassen
müssen. Zu wissen, dass das Glück
einen Sprung hat, lehrt uns, nichts
Freudvolles für selbstverständlich zu
halten. Und die Erkenntnis, dass unser
Leben irgendwann ein Ende hat, macht
uns die Kostbarkeit jedes einzelnen
Moments deutlich.



DIE FABEL VON DEN ZWEI
HÜHNERBAUERN

Es waren einmal zwei Hühnerbauern.
Der eine stand morgens in aller Frühe
auf, schnappte sich ein Körbchen und
ging zum Hühnerstall, um die
Erzeugnisse der vergangenen Nacht
einzusammeln. Er füllte sein Körbchen
mit Hühnerkacke und ließ die Eier zum
Verfaulen auf dem Boden liegen. Dann
nahm er das Körbchen mit der
Hühnerkacke mit ins Haus zurück, wo
sie einen unangenehmen Geruch
verbreitete. Die Familie dieses
Hühnerbauern war sehr ärgerlich auf
ihn.

Auch der andere Hühnerbauer nahm



ein Körbchen und betrat den
Hühnerstall, um die Erzeugnisse der
vergangenen Nacht einzusammeln. Aber
er füllte das Körbchen mit Eiern und
ließ die Hühnerkacke zum Verfaulen
liegen. Später einmal würde sie einen
wertvollen Dünger abgeben, aber im
Haus hatte sie nichts zu suchen! Also
trug er nur die Eier ins Haus und
bereitete aus einigen davon ein
köstliches Omelett für seine Familie.
Die übrigen verkaufte er anschließend
für gutes Geld auf dem Markt. Die
Familie dieses Hühnerbauern war sehr
zufrieden mit ihm.

Die Bedeutung dieser Fabel: Was legen
Sie in Ihr Körbchen, um es mit nach



Hause zu nehmen, wenn Sie die
Erzeugnisse Ihrer Vergangenheit
einsammeln? Gehören Sie auch zu den
Leuten, die alle Unannehmlichkeiten des
Tages (beziehungsweise ihres gesamten
Lebens) auflesen und sie mit nach Hause
nehmen: »Schatz, die haben mir heute
einen Strafzettel verpasst!« Oder lassen
Sie Ihre negativen Erfahrungen da, wo
sie hingehören, nämlich in der
Vergangenheit, und erinnern sich nur an
die glücklichen Momente?

Anders gefragt: Wollen Sie Mist
einsammeln oder doch lieber Eier?



IHR FOTOALBUM

Viele Leute besitzen ein Fotoalbum.
Darin bewahren sie Erinnerungen an ihre
glücklichsten Momente auf. Vielleicht
ein Kinderfoto, das sie beim Spielen am
Strand zeigt. Oder eine Aufnahme vom
Tag der Examensfeier mit den stolzen
Eltern. Mit Sicherheit viele
Hochzeitsbilder, die die Liebe der
Eheleute auf einem ihrer Höhepunkte
festhalten. Und der eine oder andere
Schnappschuss aus den Ferien findet
sich in dem Album wahrscheinlich auch.

Aber keine Aufnahme von den
kläglichen Momenten Ihres Lebens. Kein
Foto, das Sie im Vorzimmer des
Schuldirektors zeigt. Es fehlen auch



Bilder von Ihnen, wie Sie bis tief in die
Nacht für eine Prüfung büffeln. Ich kenne
niemanden, der ein Foto von seiner
Scheidung in seinem Album hat oder
eines, das ihn in einem Krankenhausbett
liegend zeigt oder im Stau auf dem Weg
zur Arbeit an einem Montagvormittag.
Solche deprimierenden Aufnahmen
finden nie den Weg ins Fotoalbum.

Es gibt aber noch ein anderes
Fotoalbum; das haben wir im Kopf und
nennen es Gedächtnis. Dieses Album
enthält viele negative Bilder. Da finden
sich zahlreiche Schnappschüsse von
erbitterten Streitigkeiten, Bilder aus
einer Zeit, in der Sie einmal übel im
Stich gelassen wurden, und allerlei



Collagen aus den verschiedensten
Momenten, in denen Sie schlecht oder
grausam behandelt wurden. Bilder von
glücklichen Momenten allerdings sind in
diesem Album überraschend wenige
enthalten.

Das ist doch verrückt!
Lassen Sie uns deshalb das Fotoalbum

in unseren Köpfen einer gründlichen
Prüfung und Reinigung unterziehen.
Löschen Sie die unangenehmen
Erinnerungen. Schmeißen Sie sie auf den
Müll. Sie gehören nicht in dieses Album.
Ersetzen Sie sie durch schöne
Erinnerungen wie die, die Sie in Ihrem
»echten« Fotoalbum auch haben. Kleben
Sie das Glück hinein, das Sie



empfanden, als Sie sich wieder mit
Ihrem Partner versöhnt haben, einen
unerwarteten Moment echter
Freundlichkeit und jede Gelegenheit, bei
der sich die Wolken teilten und die
Sonne mit außergewöhnlicher Schönheit
dazwischen hervortrat. Behalten Sie
diese Bilder in Erinnerung. Und wenn
Sie dann mal einen Augenblick Zeit
haben, werden Sie sich dabei ertappen,
wie Sie in diesem Album blättern und
dabei lächeln. Oder sogar aus vollem
Herzen lachen.

DIE LÖSCHTASTE DRÜCKEN



Wie man die schlechten Erinnerungen
löscht, wollen Sie wissen?

Es war in Thailand vor vielen Jahren,
als Ajahn Chah eines Tages von seinem
allmorgendlichen Almosengang
zurückkehrte, am Wegesrand einen Stock
aufhob und fragte: »Wie schwer ist
dieser Stock?« Bevor noch
irgendjemand antworten konnte, warf
Ajahn Chah den Stock in die Büsche und
sagte: »Schwer ist ein Stock nur, solange
ihr ihn festhaltet. Sobald ihr ihn
wegwerft, ist sein Gewicht dahin.«

Auf der Basis dieses Gedankens habe
ich meinen Schülern vorgeschlagen, die
folgende »Stockzeremonie«
durchzuführen.



Dafür schreiben Sie so viele schlechte
Erinnerungen auf ein Stück Papier, wie
Ihnen einfallen. Dann suchen Sie sich
einen Stock, wickeln das Papier um
eines seiner Enden und befestigen es mit
einem Gummi oder etwas Klebeband.
Begeben Sie sich dann an ein einsames
Plätzchen im Wald, halten Sie den Stock
in der Hand und meditieren Sie über das
Gewicht all jener schlechten
Erinnerungen. Sobald Sie bereit sind,
schleudern Sie den Stock mit voller
Kraft so weit von sich fort, wie es
irgend geht.

Um schlechte Erinnerungen loslassen
zu können, müssen Sie sie zunächst
einmal als solche erkennen. Sie sich



wirklich ins Gedächtnis zurückrufen.
Das ist auch der Grund, warum sie
aufgeschrieben werden müssen.
Anschließend braucht es eine
körperliche Handlung beziehungsweise
Zeremonie, um dem Loslassen mehr
Kraft zu verleihen. Nur zu denken »Ich
lasse das jetzt alles los« funktioniert
nicht. Das Umwickeln des Stocks mit
dem Papier, das Aufsuchen des Waldes
mit dem Ziel, all das schlechte Zeug
loszuwerden, das Gewicht des Stocks in
der Hand und dann der Moment, in dem
Sie ihn von sich schleudern – alle diese
Schritte dienen dazu, Ihre Absicht zu
verstärken und sie mit Bedeutung zu
versehen. Und das funktioniert. Wirklich.



So drücken Sie die Löschtaste.
Allerdings gab es Beschwerden. Es

hieß, ich sei dafür verantwortlich, dass
der Wald verschmutzt würde. Also
veränderte ich das Prozedere wie folgt:

Wie zuvor schreiben Sie alle Ihre
schlechten Erinnerungen auf ein Blatt
Papier. Denn bevor sie gelöscht werden
können, müssen sie erst noch einmal an
die Oberfläche kommen. Aber diesmal
nehmen Sie ein besonderes Papier, und
zwar eines, das für mistige Erinnerungen
besser geeignet ist als alles andere: Sie
schreiben auf Toilettenpapier. Sobald
Sie mit Schreiben fertig sind, nehmen
Sie das Papier mit ins Bad und werfen
die beschriebenen Blätter in die



Kloschüssel, denn da gehören sie auch
hin. Abschließend betätigen Sie die
Spülung!

GUT? SCHLECHT? WER WEISS DAS
SCHON?

Vor langer, langer Zeit hatte sich auf der
Jagd einmal ein König in den Finger
geschnitten. Er rief seinen Leibarzt, der
ihn auf der Jagd immer begleitete, und
ließ sich einen Verband anlegen.

»Aber das wird doch wieder gut,
oder?«, fragte der König.

»Gut? Schlecht? Wer weiß das



schon?«, entgegnete der Arzt. Die Jagd
wurde fortgesetzt.

Als sie in den Palast zurückkehrten,
hatte sich die Wunde infiziert, also
verlangte der König ein weiteres Mal
nach seinem Leibarzt. Dieser reinigte
die entzündete Stelle, trug behutsam eine
Wundsalbe auf und erneuerte den
Verband.

»Aber wird das auch wirklich wieder
gut?«, fragte der König, der allmählich
etwas ängstlich wurde.

»Gut? Schlecht? Wer weiß das
schon?«, antwortete der Arzt auch
diesmal. Der König machte sich nicht
grundlos Sorgen, denn innerhalb der
nächsten Tage wurde die Entzündung so



schlimm, dass der Finger amputiert
werden musste. Aus Zorn auf seinen
inkompetenten Leibarzt brachte ihn der
König höchstpersönlich in den Kerker
und sperrte ihn in eine Zelle.

»Und? Wie ist es so im Gefängnis,
Doktor?«

»Im Gefängnis, Majestät? … Gut?
Schlecht? Wer weiß das schon?«,
entgegnete der Arzt mit einem
Achselzucken.

»Der ist ja nicht nur unfähig, sondern
auch nicht ganz bei Trost!«, erklärte der
König und ging.

Als die Amputationswunde nach
einigen Wochen ausgeheilt war, begab
sich der König erneut auf die Jagd.



Während er der Fährte eines Tieres
folgte, wurde er von der übrigen
Jagdgesellschaft getrennt und verirrte
sich im Wald. Dabei fiel er den
Angehörigen eines
Eingeborenenstammes in die Hände. Es
war ihr Feiertag und nun hatten sie ein
Opfer gefunden, das sie ihrem
Dschungelgott darbringen konnten. Sie
banden den König an einen großen Baum
und während die Waldbewohner schon
das Messer wetzten, begann ihr
geistliches Oberhaupt zu singen und zu
tanzen. Schließlich griff der Priester zum
Messer, um dem König die Kehle
durchzuschneiden, als er plötzlich
innehielt und rief: »Nicht! Dieser Mann



hat nur neun Finger! Der ist nicht gut
genug, um ihn unserem Gott zu opfern.
Lasst ihn frei.«

In den nächsten Tagen gelang es dem
König, sich zum Palast durchzuschlagen.
Dort angekommen, suchte er sofort den
Kerker auf, um sich bei seinem weisen
Arzt zu bedanken.

»Wegen dieses ganzen ›Gut? Schlecht?
Wer weiß das schon?‹ war ich geneigt,
Euch für dumm zu halten. Jetzt aber weiß
ich, dass Ihr recht hattet. Dass ich
meinen Finger eingebüßt habe, war gut.
Es hat mir das Leben gerettet. Schlecht
aber war es von mir, Euch ins Gefängnis
zu sperren. Es tut mir leid.«

»Was meint Ihr, Majestät? Wäre ich



nicht im Kerker gewesen, hätte ich Euch
auf die Jagd begleitet und wäre ebenfalls
gefangen genommen worden. Und im
Gegensatz zu Euch habe ich noch alle
meine Finger!«

DER TAXIFAHRER, DER SICH
VERFUHR

Einmal erzählte mir ein Mann, wie er
1977 von einer Geschäftsreise ins
indische Mumbai nach Hause fliegen
wollte. Die Reise war bisher gut
verlaufen und er bestellte sich ein Taxi,
das ihn zum internationalen Flughafen



der Stadt bringen sollte. Bis zum Check-
in blieb noch genügend Zeit. Aber der
Fahrer verfuhr sich. Er war zwar ein
Einheimischer, fand jedoch partout den
richtigen Weg nicht. Die Minuten
verstrichen und der Geschäftsmann
musste befürchten, den Flug doch noch
zu verpassen. Allmählich wurde er
zornig auf den Taxifahrer. Doch diesen
verwirrte das nur umso mehr.

Bald begriff der Geschäftsmann, dass
er die Maschine nur noch erwischen
könnte, wenn sich der Abflug verspätete,
was zu jener Zeit praktisch an der
Tagesordnung war. Aber als sie sich
dem Flughafen dann endlich näherten,
zerschlug sich auch diese letzte



Hoffnung. Der Geschäftsmann sah
gerade noch, wie die Maschine abhob.
Dieser eine Flug war ausnahmsweise
mal pünktlich gewesen.

»Sie dummer Mensch, Sie«, brüllte der
Geschäftsmann den Taxifahrer an, »Sie
hätten den Weg doch kennen müssen.
Man sollte Ihnen die Lizenz entziehen!
Sie sind schuld, dass ich meinen Flug
verpasst habe! Idiot!«

Dann blickte er in den Himmel und sah,
dass die Maschine, in der er hätte sitzen
sollen, abstürzte. Alle Passagiere waren
auf der Stelle tot.

»Was sind Sie doch für ein
wunderbarer Fahrer! So weise! Wären
bloß alle Taxifahrer so klug wie Sie! Sie



haben sich ein supersaftiges Trinkgeld
verdient!«

Wie mir der Geschäftsmann
versicherte, hat diese Erfahrung sein
ganzes Leben verändert. Er wird jetzt
nicht mehr sauer, wenn etwas nicht so
läuft, wie er es geplant hat. Vielmehr
fragt er sich: »Gut? Schlecht? Wer weiß
das schon?«

KRIMINELLE GIBT ES NICHT

Ein Beamter aus der hiesigen
Justizvollzugsanstalt rief bei mir an. Er
bat mich, dem Gefängnis nach längerer



Zeit wieder einmal einen Besuch
abzustatten und den Insassen einige
Lehrvorträge zu halten. Ich erklärte ihm,
dass ich mittlerweile weit mehr
Verpflichtungen habe als in den alten
Tagen, in denen ich oft in der Haftanstalt
zu Gast gewesen war. Mir fehlte einfach
die Zeit. Doch ich versprach natürlich,
einen anderen Mönch zu schicken.

»Nein!«, antwortete der Beamte. »Wir
wollen nur Sie.«

»Aber warum denn?«
»Ich habe den Großteil meines Lebens

in Gefängnissen verbracht«, erklärte der
Wärter, »und an Ihnen ist mir etwas ganz
Besonderes aufgefallen: Kein einziger
der Insassen, die einen Ihrer Kurse



besucht haben, ist nach seiner Entlassung
rückfällig geworden. Bitte, Sie müssen
wiederkommen!«

Ein schöneres Kompliment habe ich
selten gehört. Ich habe später noch oft
darüber nachgedacht. Was hatte ich so
Besonderes getan, dass es bei den
Häftlingen tatsächlich zu einer positiven
Veränderung gekommen war?
Wahrscheinlich lag es daran, dass ich in
all den Jahren, in denen ich in
Gefängnissen gelehrt hatte, in
niemandem einen Kriminellen gesehen
hatte.

Ich habe viele Männer kennengelernt,
die einen Mord begangen hatten, sah
aber nie nur den Mörder in ihnen. Ich



habe viele Männer kennengelernt, die
Diebstähle begangen hatten, sah sie aber
nie nur als Dieb. Ich habe sogar Männer
kennengelernt, die grausame
Sexualverbrechen begangen hatten, sah
aber nie nur den Sexualverbrecher. Für
mich war ein Mensch immer mehr als
das Delikt.

Einen Menschen nur anhand von einer,
zwei oder womöglich auch mehreren
schrecklichen Taten zu definieren, die er
begangen hat, ist doch absurd. Denn
damit leugnet man all das andere, was er
getan hat, all seine edlen Handlungen.
Und auf diese habe ich mich
konzentriert. Und deshalb begegnete ich
Leuten, die ein Verbrechen begangen



hatten, aber keinem Verbrecher.
Dadurch, dass ich die Menschen sah

und nicht die Verbrechen, konnten auch
sie selbst die gute Seite von sich
wahrnehmen. Auf diese Weise gewannen
sie an Selbstachtung, ohne die
Verbrechen, die sie begangen hatten, zu
verleugnen, und wenn sie das Gefängnis
verließen, dann für immer.

DAS STIGMA PSYCHISCHER
ERKRANKUNGEN

Die vorige Geschichte habe ich vor
einigen Jahren auf einer Konferenz über



psychische Gesundheit erzählt. Der
Abteilungsleiter einer renommierten
psychiatrischen Klinik war davon so
beeindruckt, dass er mich einlud, sein
Haus zu »segnen«.

»Mit welcher Form psychischer
Erkrankungen haben Sie es denn zu
tun?«, wollte ich wissen.

»Schizophrenie.«
»Und wie behandeln Sie die

Schizophrenie?«, erkundigte ich mich.
»Genauso, wie Sie es in Ihrer

Präsentation erklärt haben«, antwortete
er. »Wir behandeln nicht die
Schizophrenie, sondern den übrigen
Patienten.«

In der buddhistischen Geste des



Respekts legte ich die Hände vor dem
Herzen zusammen. Er hatte verstanden.

»Und welche Ergebnisse haben Sie zu
verzeichnen?«, fragte ich, obwohl ich
die Antwort im Grunde schon kannte.

»Sie sind überragend! Viel besser als
bei jeder anderen
Behandlungsmethode.«

Wenn Sie jemanden als schizophren
bezeichnen, wird er sich mit großer
Wahrscheinlichkeit diesem Etikett
entsprechend verhalten. Denn Sie haben
ihn gebrandmarkt. Sehen Sie in ihm
jedoch einen Menschen, der unter
schizophrenen Schüben leidet, ist er
mehr als seine Krankheit und Sie geben
seinen gesunden Persönlichkeitsaspekten



eine Wachstumschance.

DIE ERLAUBNIS ZU STERBEN

»Haben Sie Frieden mit Ihrem
bevorstehenden Tod geschlossen?«

Diese Frage stelle ich Menschen, die
sich dem Ende ihres Lebens nähern, oft.
Ich will sie davon überzeugen, dass es
völlig in Ordnung ist zu sterben. Denn
dann können sie dem Tod in Würde und
Frieden entgegensehen.

Viele dieser Menschen antworten mir,
sie selbst hätten tatsächlich bereits
Frieden mit ihrem bevorstehenden Tod



geschlossen. Das Problem seien
Angehörige und enge Freunde, die sie
nicht gehen lassen wollten. »Bitte nicht
sterben, Mutter! Bitte werde gesund.
Bitte!« Das wird für die Betreffenden
zum Quell des größten Leidens.

Steve war ein junger Buddhist Mitte
dreißig. Er besaß ein erfolgreiches
Tourismusunternehmen, das
Wildwasserrafting an den schönsten
Flecken der Erde anbot.
Bedauerlicherweise litt er an einer
unheilbaren Krebserkrankung im
Endstadium.

Ich hatte Steve und seine Frau Jenny oft
besucht. Offen gesagt, erstaunte es mich,
dass er noch am Leben war. Er litt. Aber



warum konnte er nicht gehen?
Ich wendete mich vom Krankenbett ab,

schaute Jenny in die Augen und fragte
sie: »Hast du Steve gesagt, dass er ruhig
sterben darf?«

Was folgte, war einer jener
bewegenden Momente, die mitzuerleben
ein unvergessliches Privileg darstellt.
Ohne mir zu antworten, stieg Jenny auf
Steves Bett, legte die Arme um den
geschwächten, ausgemergelten Körper
ihres Mannes, den sie über alles liebte,
und sagte zu ihm: »Steve, du darfst
sterben. Es ist in Ordnung, du kannst
gehen.« Die beiden umarmten einander
und weinten. Knapp zwei Tage später
war Steve tot.



Ich muss die engsten Freunde und
Angehörigen eines Menschen, der bald
sterben wird, oft beiseitenehmen und
ihnen nahelegen, der Person, die ihnen
so am Herzen liegt, aus purer Liebe
eines der größten Geschenke zu machen,
die es überhaupt gibt: die Erlaubnis zu
sterben. Dieses Geschenk muss
natürlich jeder zu seiner eigenen Zeit
und auf seine ganz persönliche Weise
machen. Aber nur so können Sie dem
geliebten Menschen die Freiheit geben
zu gehen.

EIN BUDDHISTISCHER WITZ



Ein buddhistischer Mönch erhielt den
Anruf eines Laienmitglieds seines
Tempels.

»Ob Sie wohl heute bitte zu mir nach
Hause kommen könnten, um eine
Segnung durchzuführen?«, fragte der
Anrufer.

»Tut mir leid«, antwortete der Mönch,
»aber das geht nicht, ich habe zu tun.«

»Was denn?«, wollte der Mann am
anderen Ende der Leitung wissen.

»Nichts«, antwortete der Mönch.
»Denn das ist es, was Mönche tun
sollten.«

»Na gut«, sagte der Anrufer und legte
auf.

Am nächsten Tag meldete er sich



wieder. »Ob Sie wohl heute bitte zu mir
nach Hause kommen könnten, um eine
Segnung durchzuführen?«

»Tut mir leid«, antwortete der Mönch,
»aber das geht nicht, ich habe zu tun.«

»Was denn?«, erkundigte sich der
Anrufer.

»Nichts«, sagte der Mönch.
»Aber das haben Sie doch gestern

schon getan!«, beschwerte sich der
Mann am Telefon.

»Stimmt«, räumte der Mönch ein,
»aber ich bin noch nicht fertig damit.«

ALTE MÖNCHE LÜGEN NICHT



Einmal im Jahr stellen die
buddhistischen Mönche meiner
Traditionslinie ihre Wandertätigkeit ein,
um während der Regenzeit drei Monate
an ein und demselben Ort zu bleiben.

Wenige Tage vor dem Beginn dieses
Regenretreats klopfte ein alter
Wandermönch an die Tür der Kate eines
armen Bauern. Da dieser ein gläubiger
Buddhist war, bot er dem alten Mönch
etwas zu essen und ein Obdach in der
Nähe an, obwohl er und seine Familie
selbst so gut wie nichts besaßen.

»Ich kann Euch auf einer ruhigen Wiese
am Fluss eine einfache Hütte bauen,
Ehrenwerter Herr, und meine Frau wird
glücklich sein, Euch mit Nahrung



versorgen zu dürfen. Alles, was wir
dafür erbitten, ist, dass Sie uns lehren
und hin und wieder bei der Meditation
anleiten.«

Der alte Mönch war einverstanden.
Im Laufe der folgenden drei Monate

gewannen der Bauer, seine Frau und
sogar die Kinder diesen weisen,
freundlichen Mann lieb. So sehr, dass
die ganze Familie zu weinen begann und
ihn zum Bleiben drängte, als der alte
Mönch mitteilte, er müsse nun wieder
aufbrechen.

»Ich kann nicht länger bleiben«, sagte
der alte Mönch. »Weil ihr euch aber alle
so gut um mich gekümmert habt, würde
ich mich gern revanchieren. Vor ein paar



Tagen habe ich in tiefer Meditation einen
riesengroßen Schatz gesehen. Den könnt
ihr euch holen. Bitte hört mir jetzt gut zu.
Wenn ihr euch genau an meine
Anweisungen haltet, werdet ihr nie mehr
arm sein.«

Alle hörten auf zu weinen und
lauschten, was der Mönch zu sagen hatte.
Sie glaubten ihm, denn alte Mönche
lügen nicht.

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfällt, dort werdet ihr den Schatz



finden.«
Noch am selben Abend brach der alte

Mönch auf.
Am nächsten Morgen war die ganze

Familie so aufgeregt, dass alle schon
weit vor Tagesanbruch aufstanden. Mit
seinem Bogen und einem einzigen Pfeil
stellte sich der Bauer auf die Schwelle
der kleinen Kate, seine Frau nahm den
Spaten zur Hand. An diesem Morgen
schien die Sonne eine Ewigkeit zu
brauchen, bis sie über dem Horizont
aufging. Als es dann aber endlich so
weit war, schoss der Bauer den Pfeil in
ebendiese Richtung und alle rannten ihm
nach. Als sie die Stelle erreicht hatten,
an dem er auf den Boden gefallen war,



forderte der Bauer seine Frau auf, ein
Loch zu graben. Tiefer und immer tiefer
buddelte sie.

Worauf sie stieß? Auf gar nichts. Nur
auf Ärger. Der Pfeil war nämlich auf
dem Acker eines reichen Mannes
gelandet, der sie prompt dort erwischte.

»Du kannst doch nicht einfach ein Loch
auf einem Grundstück graben, das dir
nicht gehört«, brüllte der Reiche die
arme Frau an. »Ich werde dich
verklagen! Im Gefängnis wirst du
landen.«

»Er ist schuld«, verteidigte sich die
Frau und deutete auf ihren Mann. »Er hat
gesagt, ich solle hier graben.«

»Der alte Mönch ist schuld«,



entgegnete der Mann. »Er hat uns
versprochen, dass wir hier einen Schatz
finden.«

»Ein alter Mönch?« Die Neugier des
Reichen war geweckt. »Nun, alte
Mönche lügen nicht. Was genau hat er
gesagt?«

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfällt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«

Nachdem er die Anweisungen des alten
Mönchs vernommen hatte, rief der



Reiche aus: »Ah, jetzt weiß ich, was da
schiefgegangen ist. Schau dich doch an,
Bauer. So schlecht genährt, wie du bist,
hast du doch gar nicht genug Kraft, um
einen Pfeil so abzuschießen, wie es sich
gehört. Ich mache dir einen Vorschlag:
Morgen früh komme ich zu eurer Kate,
lasse den Pfeil fliegen, und wenn wir
den Schatz finden, machen wir halbe-
halbe.«

Dem Bauern blieb nichts anderes übrig
als zuzustimmen. Also stand der Reiche
am nächsten Morgen mit Pfeil und Bogen
auf der Schwelle der kleinen Kate, um
auf den Sonnenaufgang zu warten. Der
Bauer hielt den Spaten bereit (an diesem
Tag zu graben war sein Karma,



schließlich hatte er am gestrigen seine
Frau buddeln lassen). Als die Sonne
über dem Horizont erschien, schoss der
Reiche den Pfeil ab. Diesmal flog er
viel weiter. Alle zusammen rannten sie
ihm nach und an der Stelle, an der er
gelandet war, grub der Bauer ein tiefes
Loch.

Worauf er stieß? Auf gar nichts. Nur
auf noch größeren Ärger. Der Pfeil war
nämlich auf einem Grundstück gelandet,
das einem General gehörte, und der
erwischte sie.

»Ihr könnt doch mein Land nicht
zerstören«, brüllte der General. »Ich
lasse meine Soldaten kommen, die
köpfen euch!«



»Er ist schuld«, verteidigte sich der
Bauer und deutete auf den Reichen. »Er
hat gesagt, ich solle hier graben.«

»Der alte Mönch ist schuld«, hielt der
Reiche dagegen. »Er hat versprochen,
dass wir hier einen Schatz finden
würden.«

»Ein alter Mönch?« Die Neugier des
Generals war geweckt. »Nun, alte
Mönche lügen nicht. Was genau hat er
denn gesagt?«

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er



hinfällt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«

Nachdem er die Anweisungen des alten
Mönchs vernommen hatte, erklärte der
General: »Oh, mir ist klar, was da falsch
gelaufen ist. Was wisst ihr Zivilisten
schon von Pfeil und Bogen? Damit kann
nur ein ausgebildeter Kämpfer wie ich
richtig umgehen. Ich mache euch einen
Vorschlag. Morgen früh schieße ich den
Pfeil von der Kate aus ab, und wenn wir
den Schatz finden, teilen wir gerecht
durch drei.«

Also stand der General am nächsten
Morgen mit Pfeil und Bogen auf der
Schwelle und wartete auf den
Sonnenaufgang. Der Reiche hielt den



Spaten bereit. An diesem Tag zu graben
war sein Karma. Sobald die Sonne am
Horizont erschien, schoss der General
fachmännisch den Pfeil ab. Er flog sehr,
sehr weit. Alle rannten ihm nach und an
der Stelle, an der er gelandet war,
musste der Reiche ein großes tiefes Loch
graben.

Worauf er stieß? Auf gar nichts. Nur
auf noch weit größeren Ärger. Der Pfeil
war nämlich im Garten des
Königspalastes gelandet und die
königlichen Wachen nahmen alle fest.
Kurz darauf wurden sie in Ketten gelegt
und zum König gebracht.

»Die Zerstörung der königlichen
Gartenanlagen ist ein schweres



Verbrechen«, sagte der König. »Was hat
es damit auf sich?«

»Er ist schuld, Majestät«, sagte der
General und deutete auf den Reichen.

»Er ist schuld«, verteidigte sich der
Reiche und deutete auf den Bauern.

»Dieser alte Mönch ist schuld, Eure
Hoheit«, entgegnete der Bauer. »Er hat
uns einen Schatz versprochen, den wir
hier finden sollten.«

»Ein alter Mönch?« Die Neugier des
Königs war geweckt. »Nun, alte Mönche
lügen nicht. Was genau hat er gesagt?«

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und



lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfällt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«

Nachdem der König die Anweisungen
des alten Mönchs vernommen hatte,
konnte er sich keinen Reim darauf
machen. Also schickte er seine Soldaten
aus, um den alten Mönch zu finden und
ihn in den Palast zu bringen. Es dauerte
nicht lange und der alte Mönch stand vor
dem König.

»Alter Mönch«, sagte der König
respektvoll. »Mit diesem Märchen von
dem vergrabenen Schatz habt ihr all
diese Leute in große Schwierigkeiten
gebracht. Was habt ihr zu eurer



Rechtfertigung vorzubringen?«
»Euer Majestät, das war kein Märchen.

Alte Mönche lügen nämlich nicht«,
erklärte der alte Mönch. »Sie haben den
Schatz nur deshalb nicht gefunden, weil
sie nicht richtig zugehört haben.«

»Welchem Teil der Anweisungen sind
sie denn nicht gefolgt?«, fragte der
König, dessen Neugier groß war.

»Eure Hoheit, warum kommen morgen
früh nicht alle zur Kate des armen
Bauern? Dann zeige ich Euch, dass
keiner meinen Anweisungen Folge
geleistet hat. Und ich garantiere Euch,
dass ihr den Schatz finden werdet. Aber
ich bitte darum, dass er zu gleichen
Teilen zwischen Eurer Majestät, dem



General, dem Reichen und dem Bauern
geteilt wird.«

Der König willigte ein.
So kam es, dass sich der Bauer nebst

Familie, der Reiche, der General, der
alte Mönch und der König am frühen
Morgen des folgenden Tages alle in der
Kate versammelten. Der alte Mönch
wiederholte seine Anweisungen.

»Stellt euch bei Morgengrauen mit dem
Bogen und einem einzigen Pfeil auf die
Schwelle eurer kleinen Kate. Richtet den
Bogen auf die aufgehende Sonne aus und
lasst den Pfeil in dem Moment los, in
dem sie am Horizont auftaucht. Wo er
hinfällt, dort werdet ihr den Schatz
finden.«



Als der König kurz vor Sonnenaufgang
auf die Schwelle der kleinen Kate trat,
wandte er sich fragend zu dem alten
Mönch um.

»Richtig, Euer Majestät«, bestätigte
der alte Mönch.

Der König griff zum Bogen und nahm
den Pfeil aus dem Köcher.

»Richtig, Euer Majestät.«
Der König richtete den Bogen auf die

aufgehende Sonne hin aus.
»Auch richtig, Euer Majestät.«
Als die Sonne am Horizont erschien,

setzte der König gerade zum Schuss an,
als der alte Mönch »Halt!« rief. »Falsch,
Euer Majestät.«

Der König hielt inne und starrte den



alten Mönch verwirrt an.
»Hört genau zu, Euer Majestät: ›Lasst

den Pfeil los‹.«
Der König überlegte eine Weile. Dann

endlich begriff er und musste lächeln.
Der König ließ den Pfeil los – und er

landete unmittelbar zwischen seinen
Füßen, genau an der Stelle, an der er
stand.

Es musste nur ein flaches Loch
gegraben werden und zum Vorschein kam
ein Schatz, der so gewaltig war, dass ein
Viertel davon genügte, um den König
zufriedenzustellen, ganz zu schweigen
vom General und dem Reichen. Aber
wie zufrieden machte der Schatz erst den
armen Bauern und seine Familie!



Wenn man mit dem Ziel, das Glück zu
finden, den »Pfeil des Verlangens«
abschießt, erklärte der alte Mönch,
findet man gewöhnlich gar nichts,
höchstens Ärger. Sobald man den Pfeil
des Wollens aber loslässt, landet er
genau da, wo man gerade ist, im Hier
und Jetzt. An dieser Stelle stößt man
dann auf den Schatz der Zufriedenheit,
und der ist so gewaltig, dass er sogar
einem König Genüge tut.

Das kann ich nur bestätigen, denn
schließlich bin ich ein alter Mönch, und
alte Mönche lügen bekanntlich nicht!



DER WICHTIGSTE FINGER

Die fünf Finger stritten einmal darüber,
wer von ihnen wohl der wichtigste sein
mochte.

»Ich bin der wichtigste«, behauptete
der Daumen, »weil ich der stärkste bin.
Außerdem nehmen mich die Leute her,
wenn sie zum Ausdruck bringen wollen,
dass sie etwas ganz besonders toll
finden.«

»Papperlapapp!«, widersprach der
Zeigefinger. »Ich bin der wichtigste. Der
Finger der Weisheit. Denn mit meiner
Hilfe geben die Leute einander
Hinweise.«

»Das ist doch lächerlich!«, spottete der
Mittelfinger. »Ich bin der größte und



habe deshalb auch die beste Weitsicht.
Außerdem lehrt der Buddha, dass es der
Mittlere Weg ist, der zur Erleuchtung
führt. Und ich bin nun einmal der
mittlere von uns.«

»Tut mir leid, aber du täuschst dich«,
wandte der vierte Finger ein. »Ich bin
der wichtigste, weil ich nämlich der
Finger der Liebe bin. Wenn sich ein
Liebespaar verlobt, steckt es mir einen
Ring an. Und genauso, wenn es sich das
Eheversprechen gibt. Also: Ich bin der
Finger der Liebe, die Liebe ist die
stärkste Kraft der Welt und deshalb bin
ich der wichtigste Finger.«

»’tschuldigung«, meldete sich der
kleine Finger zu Wort. »Mir ist schon



klar, dass ich weder groß noch
besonders stark bin, und man übersieht
mich auch schon mal, trotzdem glaube
ich, dass ich der wichtigste bin. Mag
sein, dass mich die Leute für die
Drecksarbeiten hernehmen, um sich etwa
das Schmalz aus den Ohren zu bohren,
aber wenn sie mit gefalteten Händen zum
Buddha beten, bin ich ihm immer am
nächsten. Ihr könnt euch selbst davon
überzeugen.«

In jeder Gemeinschaft, in der Familie
wie auch im Tempel, sind die
Wichtigsten immer die Bescheidensten,
die, die für Sauberkeit sorgen, denn sie
sind dem Buddha am nächsten – genau
wie der kleine Finger.



DIE ANGST BESCHREIBEN

Ich bekam den Anruf einer Studentin von
der Universität Adelaide. Sie litt unter
einer akuten Angststörung, die so
schlimm war, dass sie das Bett hütete
und beim Gedanken, das Haus zu
verlassen, in Panik geriet. Da die Ärzte
und Psychologen der Uni ihr nicht hatten
helfen können, empfahl ihr Onkel, ein
treuer Unterstützer meines Klosters, sich
doch mit mir in Verbindung zu setzen.

Am Telefon erzählte sie mir, dass sie
nun schon seit mehreren Wochen
bettlägerig war. Dass sie überhaupt noch



einigermaßen klarkam, hatte sie ihrem
Freund zu verdanken, der kochte,
saubermachte und ihr praktisch auch alle
anderen Haushaltstätigkeiten abnahm. So
ein Freund ist gar nicht so leicht zu
finden! Schließlich erkundigte ich mich:
»Wo in Ihrem Körper nehmen Sie die
Angst denn wahr?«

»Wie meinen Sie das?«, fragte sie
zurück.

»Zu jeder Emotion«, erklärte ich ihr,
»gehört auch eine körperliche
Empfindung. Also: Wo spüren Sie die
Angst?«

»Ich weiß nicht«, antwortete sie.
»Nun, dann finden Sie es bitte heraus

und rufen mich wieder an.«



Ein paar Tage später meldete sie sich
und teilte mir mit, dass sie ein Gefühl in
der Mitte ihres Brustkorbs registriert
habe.

»Beschreiben Sie es mir«, bat ich.
»Das kann ich nicht«, gab sie zurück.
»Nun, dann rufen Sie wieder an,

sobald Sie es können.«
Nach drei, vier Tagen erhielt ich einen

weiteren Anruf, in dessen Verlauf sie
mir das Gefühl in der Brust, das sich bei
einem Angstanfall einstellte,
überraschend präzise schilderte.

»Sehr gut«, lobte ich sie. »Von nun an
legen Sie in dem Moment, in dem dieses
körperliche Gefühl auftritt, Ihre Hand
auf den Brustkorb und massieren sich



die Stelle mit so viel Anteilnahme und
Zuneigung, wie Sie irgend aufbringen
können. Und so lange Sie können.
Sollten Sie sich in Ihrem gegenwärtigen
Zustand nicht dazu in der Lage sehen,
bitten Sie Ihren Freund, Ihnen den
Brustkorb zu massieren. Dafür sind
Freunde schließlich da! Und rufen Sie
mich in ein paar Tagen wieder an.«

Als ich sie erneut am Telefon hatte,
fragte ich, was bei der liebevollen
Massage mit dem körperlichen Gefühl
geschehen sei.

»Es ist verschwunden«, antwortete sie.
»Und was war mit der Angst?«
Kurzes Schweigen.
Dann sagte die junge Frau: »Die war



auch weg!«
Sie hatte jetzt die Mittel, ihre

Angstattacken zu überwinden. Dass ich
sie gebeten hatte, das körperliche
Pendant ihrer Angst zu lokalisieren und
mir das Gefühl zu beschreiben, war nur
ein Mittel gewesen, ihre
Aufmerksamkeit darauf zu lenken.
Danach ging es bloß noch darum, diese
Empfindung durch Mitgefühl zu lindern
und damit auch die Angst. Zudem hatte
ich ihr selbst die Verantwortung für
diese Therapie überlassen und dadurch
ihr Selbstvertrauen gestärkt.

Jede Emotion geht mit einem
entsprechenden körperlichen Gefühl
einher, dessen man sich oft nicht bewusst



ist. Und da der Umgang mit einem
emotionalen Problem auf der
psychischen Ebene oft viel zu
verwirrend ist, beschäftigen wir uns mit
seiner körperlichen Entsprechung.
Sobald die körperliche Dimension
erfolgreich bearbeitet ist, verschwindet
auch ihr emotionaler Ursprung.

Innerhalb kurzer Zeit konnte die junge
Frau das Bett verlassen und wieder zur
Uni gehen. Sie war klug, fleißig und
schloss ihr Studium mit Auszeichnung
ab. Ich hatte sie offenbar so beeindruckt,
dass sie mich sogar für den Titel des
Australiers des Jahres vorschlug!
Daraus wurde zwar nichts, aber es war
eine nette Geste. Besonders gefreut habe



ich mich, als ich im Dezember 2009 auf
ihren ausdrücklichen Wunsch hin die
Hochzeitszeremonie für sie und ihren
Bräutigam durchführen durfte, ebenjenen
Freund, der sich während ihrer
Angstattacken so rührend um sie
gekümmert hatte.

EIN KÜSSCHEN – UND ALLES IST
WIEDER GUT

Meine Eltern waren arm, aber liebevoll.
Ich wuchs in einer Sozialwohnung auf.
Angst vor Einbrechern hatten wir nie. Im
Gegenteil, unsere Tür blieb immer



unverschlossen, weil wir hofften, dass
mal einer kommen würde, Mitleid mit
uns hätte und uns etwas daließe!

Einen Großteil meiner Kindheit und
Jugend verbrachte ich auf der Straße
beim Fußballspielen mit meinen
Freunden. Bei unseren Zweikämpfen
kam es schon mal vor, dass ich mir auf
dem harten Asphalt oder Steinboden die
Knie aufschlug. Das tat weh und blutete
oft. Unter Tränen lief ich dann zu meiner
Mutter. Sie kniete sich einfach hin und
gab ein Küsschen auf die verletzte
Stelle, damit »alles wieder gut« wurde.
Der Schmerz war dann immer sofort wie
weggeblasen. Ich bekam noch ein
Pflaster verpasst und war in null Komma



nichts wieder am Ball.
Heute, viele Jahre später, denke ich oft,

wie gefährlich es im Grunde war, eine
offene Wunde mit dem Mund zu
berühren, in dem es vor Bazillen nur so
wimmelt. Aber es kam nie zu einer
Infektion. Und ein sofort wirkendes
Schmerzmittel war das Küsschen meiner
Mutter auch.

Auf diese Weise hat sie mir die
Heilkraft der Freundlichkeit und Liebe
vor Augen geführt.

DAS TSUNAMI-KROKODIL



Die Überlebenden des Tsunamis von
2004 haben viele wundersame
Geschichten zu berichten. Eine von ihnen
spielt in Sri Lanka und erzählt davon,
dass seine Güte einem Mann das Leben
rettete.

Er begab sich allmorgendlich an den
Rand einer Lagune, um die Fische mit
Brot zu füttern. Eines Tages erschien ein
riesiges Krokodil, wobei man wissen
muss, dass die Krokodile in Sri Lanka
als außerordentlich gefährlich gelten und
sogar Menschen fressen.

Unerschrocken warf der Mann dem
Tier ein paar Brotstückchen zu. Das
Krokodil schnappte sie sich und
schwamm davon.



Von da an holte sich das Krokodil
jeden Morgen seine Ration Brot zum
Frühstück, um dann friedlich wieder
abzuziehen. Auch am Morgen des
Tsunamis fütterte der Mann die Fische.
Da er sich so nahe am Wasser befand,
wurde er von der starken Strömung
erfasst und von ihr aufs offene Meer
hinausgetragen. Zunächst versuchte er
sich an einem Holzstuhl festzuhalten,
aber die Kraft des Tsunamis war so
gewaltig, dass er ihm aus der Hand
gerissen wurde. In seiner Not griff er
nach einem anderen Stück Holz, aber
auch dieses entglitt ihm wieder. Als er
dem Ertrinken schon nahe war, packte er
einen dicken Ast, der an ihm vorbeitrieb,



hielt sich daran fest und schnappte nach
Luft.

Als er wieder einigermaßen bei Sinnen
war, bemerkte er etwas äußerst
Merkwürdiges. Während alle anderen
Gegenstände von der Strömung immer
weiter aufs Meer hinausgetrieben
wurden, bewegte sich der Ast, an den er
sich klammerte, in die entgegengesetzte
Richtung auf den Strand zu. Sobald er
nahe genug am Festland war, ließ der
Mann den Ast los und kroch ans Ufer.
Erst jetzt bemerkte er, dass sein »Ast«
einen Schwanz hatte. Es war das
Krokodil!

Zyniker würden sagen, dass das
Krokodil den Mann nur gerettet habe, um



sich auch weiterhin sein
allmorgendliches Frühstück zu sichern.
Dem Weisen aber ist bewusst, dass es
sich mit diesem Akt des Mitgefühls für
die große Güte revanchierte, die der
Mann ihm so oft hatte zuteilwerden
lassen.

SCHATZ, WO SIND DIE KINDER?

Ich hatte das Glück, in einer sehr kleinen
Wohnung aufzuwachsen. Denn das hieß,
dass wir einander nicht aus dem Weg
gehen konnten, meine Eltern, mein
Bruder und ich. Die Erwachsenen



zankten sich wie alle Ehepaare, aber
wenn sie sich wieder versöhnten, bekam
ich auch das mit. So lernte ich, dass
Streitigkeiten zum Leben dazugehören
und dass man alle unguten Gefühle in
dem wunderschönen Akt des Verzeihens,
den man »Versöhnung« nennt, einfach
loslassen kann.

Mit meinem älteren Bruder teilte ich
mir ein kleines Zimmer. Wir hatten
unsere Kämpfe, gerieten gemeinsam in
Schwierigkeiten, wuchsen zusammen auf
und wurden dabei dicke Freunde. Hätte
ich ein Zimmer für mich allein gehabt,
wäre das so gar nicht möglich gewesen.

In der Zeitung habe ich von einer
Engländerin gelesen, die mehrere



Millionen Pfund in einer Lotterie
gewonnen hatte und sich daraufhin ein
herrliches Anwesen auf dem Land
kaufte. Ein Jahr später stieß sie die Villa
mit Verlust wieder ab und erwarb
stattdessen ein kleines Häuschen.

Wie sie der Zeitung gegenüber erklärte,
war sie in der riesigen Villa ständig auf
der Suche nach ihrem Mann und den
Kindern gewesen. Ihr Sohn hielt sich in
einem Flügel des ausladenden Gebäudes
auf, die Tochter in einem anderen und ihr
Mann wieder woanders. Die vier hatten
sich kaum noch zu Gesicht bekommen.
Die Frau war einsam geworden. Die
schiere Größe ihres Anwesens hatte sie
von ihren Lieben isoliert.



Jetzt, in dem kleinen Häuschen, sieht
sie ihren Mann und die Kinder ständig.
Sie hat nun zwar weniger Platz, dafür
aber ihre Familie wieder.

Vielleicht liegen die Probleme unserer
reichen modernen Welt zum Teil daran,
dass die Häuser, in denen wir wohnen,
allzu geräumig sind. Jedes Kind hat sein
eigenes Zimmer. Bei so viel Platz kann
man sich leicht aus dem Weg gehen. So
fällt es einem später zwar nicht schwer,
sich das Leben den eigenen
Vorstellungen gemäß zu gestalten, was
man aber nicht lernt, ist die soziale
Kompetenz des Zusammenlebens.



DIE MAUSEFALLE

Fünf Mäuse, ein Huhn, ein Schwein und
eine Kuh waren Freunde. Sie lebten auf
einer Farm irgendwo im Nirgendwo.
Die Mäuse, die im Haus wohnten, waren
immer für ihre Freunde da. Sobald eine
von ihnen mitbekam, dass sich der Bauer
zum Abendessen Brathühnchen
wünschte, sagten sie dem Huhn
Bescheid, damit es sich verstecken
konnte. Wenn eine hörte, dass die Dame
des Hauses Schweinewürstchen
auftischen wollte, forderten sie das
Schwein auf, sich auf die Seite zu legen



und so zu tun, als wäre es krank. Und
wenn es die Menschen nach einem
Roastbeef gelüstete, drängten die Mäuse
die Kuh, sich auf eine andere Wiese zu
verziehen. Das Huhn, das Schwein und
die Kuh nannten die Fünferbande MI5 –
Mäuse-Informationsdienst 5.

Eines Nachmittags beobachtete eine
der Mäuse durch einen Riss in der
Wand, wie der Bauer ein Päckchen
auspackte. Und sie wäre beinahe vor
Schreck tot umgefallen, als sie den Inhalt
erkannte: eine Mausefalle! »Oh nein, das
war’s. Das ist unser Todesurteil«, sagte
sie zu den anderen Mäusen. »Was
können wir tun?«

Sie beschlossen, ihre Freundin, das



Huhn, um Hilfe zu bitten.
»Pok pok pok«, machte das Huhn.

»Was wird so eine kleine Mausefalle
mir schon anhaben können?« Nach
allem, was sie für das Huhn getan hatten,
konnten die Mäuse kaum fassen, dass es
gar nicht auf die Idee kam, ihnen zu
helfen oder auch nur gut zuzusprechen.

Also wandten sie sich an ihren Freund,
das Schwein.

»Oink« machte das Schwein. »Im
Moment bin ich beschäftigt und melde
mich später noch mal bei euch. Und im
Übrigen: Was hab ich schon von einer
Mausefalle zu befürchten?«

Wieder waren die Mäuse enttäuscht.
Also gingen sie zu ihrer größten und



tapfersten Freundin, der Kuh.
Die Kuh hatte mit Grasfressen so viel

zu tun, dass sie zunächst nicht einmal ein
»Muh« herausbrachte. Doch als die
Mäuse gar nicht aufhörten, sie
anzuflehen, ließ sie sich schließlich
doch zu einer Antwort herab. »Na gut«,
sagte sie, »ich denk mal drüber nach.
Obwohl es mich ja eigentlich nichts
angeht.«

Bestürzt gingen die Mäuse wieder nach
Hause. Nach all der Hilfe, die sie ihren
Freunden immer geleistet hatten, standen
sie nun mit nicht viel mehr da als einem
»Pok pok pok« des Huhns, einem
»Oink« des Schweins und nicht einmal
einem richtigen »Muh« der Kuh.



Als eine der Mäuse später noch auf die
Suche nach einem Mitternachtshäppchen
ging, tappte sie unversehens in die Falle.
»Ping« machte es und die Maus stieg
(weil sie ja immer so nett gewesen war)
geradewegs in den Himmel auf.

Als die übrigen vier Mäuse das
Geräusch vernahmen, eilten sie ihrer
Schwester sofort zu Hilfe. Doch sie
konnten nichts mehr für sie tun, die Maus
war tot. Sie jammerten und weinten und
schluchzten.

Auch die Bauersfrau hatte gehört, wie
die Falle zugeschnappt war, und ging
hin, um nachzusehen. Als sie die tote
Maus erblickte und vor allem die vier
verbliebenen, die voller Trauer weinten



und einander in den Armen hielten, stieß
sie einen schrillen Schrei aus und fiel in
Ohnmacht.

Am nächsten Morgen stand sie immer
noch unter Schock und konnte das Bett
nicht verlassen. Ihr Mann überlegte, was
er für sie tun könnte, und dann kam ihm
die Idee: ein Hühnersüppchen. Also
schnappte er sich das Huhn, schnitt ihm
die Kehle durch und setzte es zusammen
mit Wasser sowie etwas Salz und
Knoblauch in einem Topf zum Kochen
auf.

Als die Freundinnen der Bauersfrau
erfuhren, dass sie krank war und das
Bett hütete, gingen sie sie besuchen, wie
es die Menschen eben zu tun pflegen. Ihr



Mann, der den Gästen etwas zu essen
vorsetzen musste, schlachtete kurzerhand
das Schwein und servierte gegrillte
Rippchen.

Unglücklicherweise erholte sich die
Bauersfrau nicht mehr von dem Schock,
in den der Anblick der vier trauernden
Mäuse sie versetzt hatte. Sie starb.
Viele, viele Menschen kamen zu ihrer
Beerdigung. Zum Leichenschmaus gab es
mit Roastbeef belegte Brote. Und nun
raten Sie mal, woher der Bauer das
Fleisch dafür hatte.

Eine einzige kleine Mausefalle hatte also
den Tod einer Maus, eines Huhns, eines
Schweins, einer Frau und einer Kuh zur
Folge. Denken Sie deshalb nie: »Das ist



nicht mein Problem.« Wenn ein Freund
Sie um Hilfe bittet, ist das immer auch
Ihr Problem. Denn dafür sind Freunde
nun einmal da.

WIE MAN EIN LOB ANNIMMT

2004 wurde ich mit der prestigereichen,
nach dem 14. Premierminister
Australiens benannten John-Curtin-
Medaille ausgezeichnet, die Menschen
verliehen wird, die sich in Australien
durch Weitblick, Führungsstärke und
soziales Engagement hervorgetan haben.
Die feierliche Verleihung der Medaille



fand im Kreise vieler Honoratioren an
der Curtin University in Perth statt.

In einer kurzen Dankesrede sagte ich,
dass mir die Verleihung dieser Medaille
eine große Ehre sei, dass sie mich aber
auch überrascht hätte, da es in
Australien zahllose Menschen gäbe, die
der Gesellschaft viel größere Dienste
geleistet hatten als ich. Außerdem hob
ich die immense Unterstützung all jener
hervor, ohne die ich bei Weitem nicht so
viel hätte erreichen können.

Im Jahr darauf erhielt ich eine
Einladung zur Verleihungsfeier der
Medaille für 2005. Da all die anderen zu
meiner Ehrung gekommen waren, dachte
ich mir, sollte ich jetzt wohl nicht



weniger höflich sein, und nahm die
Einladung an.

In diesem Jahr ging die Auszeichnung
an Doktor Joske, den damaligen Chef
der Hämatologie an einer der größten
Kliniken in Perth. Bei seiner Arbeit mit
Krebspatienten war ihm aufgefallen,
dass sie zwar die allerbeste Behandlung
in Sachen OP, Chemo- und
Strahlentherapie erhielten, es um die
Nachsorge aber weit weniger gut
bestellt war. Also hatte er seinen
gesamten Einfluss geltend gemacht, um
der Krankenhausverwaltung einige
Räume in der viel frequentierten Klinik
abzutrotzen, in denen er dann ein
Zentrum für alternative und ergänzende



Therapien einrichtete. Dort konnten alle
Patienten, die sich den konventionellen
Behandlungen unterzogen, auch in den
Genuss von Akupunktur, Fußmassage,
Reiki sowie anderen gemeinhin als
unwissenschaftlich betrachteten
Heilverfahren kommen, und zwar
kostenfrei. Joskes Argument: Wenn
schon nicht mehr, dann würde zum
Beispiel eine halbstündige Fußmassage
doch zumindest bewirken, dass der
Patient etwas Trost und Fürsorge erfährt
und sich umsorgt fühlt.

Dann setzte Doktor Joske zu seiner
Dankesrede an. Er sagte, dass ihm die
Verleihung dieser Medaille eine große
Ehre sei, dass sie ihn aber auch



überrascht hätte, da es in Australien
zahllose Menschen gäbe, die der
Gesellschaft viel größere Dienste
geleistet hätten als er. Außerdem hob er
die immense Unterstützung all jener
hervor, ohne die er bei Weitem nicht so
viel hätte erreichen können.

»Hey, das ist doch meine Rede vom
Vorjahr«, dachte ich insgeheim. Und so
war es auch. Diese Rede halten die
meisten Leute, wenn sie öffentlich
ausgezeichnet werden.

Was Doktor Joske betraf, war ich fest
davon überzeugt, dass er die
Anerkennung, für die die John-Curtin-
Medaille steht, absolut verdient hatte.
Und das brachte mich auf den Gedanken:



Vielleicht, ich meine, es wäre ja
immerhin denkbar, habe ich meine
Medaille im Vorjahr auch verdient?
Viele hochintelligente Akademiker
hatten sich intensiv mit meiner Arbeit
und ihren Ergebnissen befasst und waren
zu dem Schluss gekommen, dass ich der
Auszeichnung würdig sei. Und was
sollte mir nun das Recht geben, ihr
weises, gut begründetes Urteil
anzuzweifeln? Ja, dachte ich schließlich,
genau wie Doktor Joske seine
Auszeichnung verdient hatte, hatte ich
meine Medaille auch verdient. Und erst
in diesem Moment nahm ich sie wirklich
an, wenn auch erst ein Jahr später.

Wenn ich heute von intelligenten



Menschen gelobt werde, bringe ich ihrer
Weisheit den nötigen Respekt entgegen,
indem ich das Kompliment annehme und
sage: »Vielen Dank, ich habe es
verdient.«

Diese Antwort bringt die meisten Leute
zum Lachen, weil sie so ungewöhnlich
ist, aber sie begreifen, was ich damit
sagen will, und lassen sich selbst dazu
inspirieren, ein Lob unwidersprochen
anzunehmen. Auf ihr emotionales
Wohlbefinden wirkt sich das sehr positiv
aus.

Eines möchte ich noch hinzufügen:
Früher habe ich ein Lob allein schon
deshalb immer weit von mir gewiesen,
weil man mir beigebracht hatte, dass es



mir zu Kopf steigen würde. Aber nein,
das stimmt gar nicht, es steigt einem
vielmehr ins Herz.

DIE FÜNFZEHN-SEKUNDEN-REGEL

Psychologische Experimente haben
ergeben, dass eine lobende Bemerkung
in der Regel nur zur Kenntnis genommen
wird, wenn sie länger ist als fünfzehn
Sekunden. Kritik dagegen kommt immer
und sofort an.

Ein Lob anzunehmen ist uns so
unangenehm, dass wir es gewöhnlich mit
Gedanken abwehren wie:



»Wovon redet die eigentlich?«
»Ist der nur doof oder auch

betrunken?«
»Damit sind bestimmt irgendwelche

Hintergedanken verbunden.«
Wenn Sie Ihrer Frau also sagen wollen,

was für ein wunderbarer Mensch sie ist,
oder Ihrem Mann, wie sehr Sie ihn
bewundern, sollten Sie eine Stoppuhr
zur Hand nehmen und immer
weiterreden. Denn richtig zur Kenntnis
genommen wird Ihr Lob erst nach einer
Dauer von fünfzehn Sekunden!

DIE SANDWICH-METHODE



Manchmal müssen wir Leute kritisieren.
Aber oft tun wir das dermaßen
ungeschickt, dass sie beleidigt sind.
Woraufhin wir uns mies fühlen und
künftig darauf verzichten, überhaupt
irgendein Feedback zu geben.

Aber stellen Sie sich mal ein
Unternehmen vor, dessen Chefin so
konfliktscheu ist, dass sie ihre
Mitarbeiter nicht auf Fehler hinweist.
Das Geschäft wird darunter leiden. Oder
angenommen, der Trainer einer
Sportmannschaft zögert, einen seiner
Spieler zu kritisieren, weil er fürchtet,
es könnte zu Unfrieden führen. Dann
verliert sein Team. Wir müssen Kritik
üben, und zwar rechtzeitig. So geht’s:



Als Erstes loben Sie denjenigen, den
Sie kritisieren wollen. Tragen Sie ruhig
dick auf, bleiben Sie aber bei der
Wahrheit. Das Lob hat den Sinn, dem
anderen zu vermitteln, dass wir ihn
respektieren, seine Leistungen
anerkennen und ihn nicht einfach
fertigmachen wollen.

Ein Lob ist auch ein Ohrenöffner. Wir
achten viel zu wenig auf das, was die
Leute wirklich sagen, und konzentrieren
uns stattdessen eher auf das, was wir zu
hören meinen. Ein Lob nun wirkt
sozusagen wie ein Köder, der uns aus
dieser unserer inneren Sicherheitszone
hervorlockt und dafür sorgt, dass wir
richtig zuhören können.



Dann kommt – metaphorisch
gesprochen natürlich – der Hammer der
Kritik. »Aber …« Und der Tadel trifft
auf offene Ohren.

Zu guter Letzt tragen wir eine weitere
dicke Schicht Lob auf, mit der wir noch
einmal zum Ausdruck bringen, dass wir
den anderen nicht als Mensch ablehnen,
sondern seine guten Eigenschaften sehr
wohl zu schätzen wissen und ihn nur auf
ein oder zwei Fehler hinweisen
möchten.

Mit dem Ergebnis, dass der Gerügte
die Kritik annehmen kann, ohne sich
erniedrigt zu fühlen. Wir als Vorgesetzte
haben unsere Pflicht erfüllt, ohne dass
ein bitterer Nachgeschmack bleibt, und



das Problem wurde angesprochen.
Wieso dieses Prozedere auch als

Sandwich-Methode bezeichnet wird?
Ganz einfach: Die erste Schicht Lob
stellt die untere Brotscheibe des
Sandwichs dar und die zweite die obere.
Die Kritik dazwischen ist die Füllung,
der Belag.

AM BESTEN 70 PROZENT

Bevor ich Mönch wurde, war ich Lehrer
an einer britischen Highschool. Und
eines kann ich Ihnen versichern: Das
Unterrichten von Teenagern ist so



stressig, dass jede Lehrkraft früher oder
später mit dem Gedanken spielt, der
Welt zu entsagen und Mönch oder Nonne
zu werden.

Als ich meinen ersten Mathetest
ansetzen musste, fragte ich einen meiner
älteren Kollegen um Rat. Er empfahl
mir, die Aufgaben nicht allzu schwer zu
gestalten, denn wenn der Durchschnitt
der Leistungen der ganzen Klasse nur
zwischen 30 und 40 Prozent der
Maximalpunktzahl liege, würde das die
Schüler entmutigen. Sie bekämen das
Gefühl, dass Mathe viel zu schwierig
sei, und würden kapitulieren. Wäre
umgekehrt der Test zu einfach und die
Ergebnisse lägen im Schnitt bei 90 bis



100 Prozentpunkten, wäre die ganze
Prüfung sinnlos.

Schließlich empfahl er mir, die Arbeit
so anzulegen, dass nach Möglichkeit ein
Durchschnitt von 70 Prozent erzielt
würde. Dies motiviere die Schüler, ihr
Bestes zu geben. Anhand der 30 Prozent,
die falsch beantwortet wurden, würde
ich erkennen können, woran es noch
haperte, und das entsprechend in einer
der nächsten Unterrichtsstunden
aufarbeiten können. Bei der Prüfung ging
es also letztendlich zu 70 Prozent um
Ermutigung und zu 30 Prozent um
Lernerfolg.

Später fiel mir auf, dass diese
wunderbare Regel fürs Leben überhaupt



gilt. Wenn Sie Ihre Prüfungen nur zu 30
bis 40 Prozent bestehen, werden Sie den
Mut verlieren, vielleicht sogar depressiv
werden und kapitulieren. Schneiden Sie
dagegen immer mit 95 bis 100 Prozent
ab, ist der Lernerfolg gering und Sie
stagnieren. Entspricht Ihre Lebensbilanz
jedoch den magischen 70 Prozent, haben
Sie genug Erfolg, um motiviert zu
bleiben, aber auch ausreichend
Niederlagen, um weiterzulernen und als
Mensch unaufhörlich zu wachsen.

SCHRAUBEN SIE IHRE
ERWARTUNGEN RUNTER



Die 70-Prozent-Regel zeigt, warum wir
vom Leben nie die vollen 100 Prozent
erwarten sollten. Und dass eine
gelegentliche Niederlage völlig in
Ordnung ist. Wenn Sie eine
dreißigprozentige Misserfolgsrate
einkalkulieren, werden Sie ein erfülltes,
reiches Leben führen. Schließen Sie
dagegen Niederlagen von vornherein
kategorisch aus, wird Ihr Leben
dermaßen stressig, von Angst erfüllt und
durchgeplant sein, dass es bald gar
keines mehr ist. Schrauben Sie Ihre
Erwartungen also lieber auf 70 Prozent
runter und fangen Sie an, das Leben zu
genießen.

An unsere Ehepartner haben wir



ebenfalls dermaßen hohe Erwartungen,
dass es außerordentlich schwerfällt, eine
langfristige Beziehung aufzubauen, in der
sich beide Partner so angenommen
fühlen, dass es ihr persönliches
Wachstum fördert. Wenn es Ihr Mann
also bloß auf 70 Prozent bringt, sollten
Sie ihn unbedingt behalten! Falls
allerdings – im umgekehrten Fall – Ihre
Frau mit 98 Prozent aufwartet, sagen Sie
ihr am besten, sie soll sich mal
entspannen und ruhig ein paar Fehler
machen, weil Sie sich sonst nämlich von
ihr trennen!

Auch Eltern sollten die Erwartungen an
ihre Kinder runterschrauben. Schließlich
kann es von hundert Jungen und Mädchen



nur die Hälfte unter die besten 50
Prozent der Schule schaffen. Aber auch
die Kinder dürfen meines Erachtens von
ihren Eltern nicht zu viel verlangen, denn
die müssen sich ja ebenfalls noch
weiterentwickeln.

Wenn ein Kind zu den besten oder
schlechtesten 10 Prozent der Schule
gehört, sage ich seinen Eltern oft, dass
sie keine guten Buddhisten sind. Denn
gute Buddhisten sollten sich nun mal an
das Herzstück der Lehre halten und dem
Mittleren Weg folgen. Liegt Ihr Kind
also schulisch irgendwo im Mittelfeld,
sind Sie ein guter Buddhist
beziehungsweise eine gute Buddhistin.

Junge Männer wünschen sich eine



gutaussehende Freundin und junge
Frauen oft einen reichen Ehemann. Um
glücklich zu werden, sollten beide
Parteien ihre Erwartungen etwas
niedriger hängen. Der junge Mann, der
eine bildhübsche junge Frau heiratet,
wird den Rest seines Lebens
eifersüchtig sein und ständig Angst
haben, dass sie ihn für einen anderen
verlässt. Entscheidet er sich dagegen für
ein Mädchen von eher
durchschnittlichem Äußeren, braucht er
sich keine Sorgen zu machen. Und wenn
eine junge Frau einen Mann heiratet, der
im Geld schwimmt, kann er sich
jederzeit eine Geliebte leisten. Also
wird sie ständig auf der Hut sein, dass er



sie auch ja nicht betrügt. Hätte sie sich
dagegen einen ärmeren Schlucker
geschnappt, wäre die Wahrscheinlichkeit
höher, dass ihre Ehe Bestand hat, und sie
könnte sich entspannen. Auch diese
Beispiele zeigen, um wie viel leichter
und schöner das Leben sein kann, wenn
man keine zu hohen Erwartungen hat.

DREI MEINER UNVERGESSLICHSTEN
FEHLLEISTUNGEN

Ich erwarte nicht von mir, perfekt zu
sein. Im Gegenteil, eigentlich mache ich
sogar ganz gern mal was falsch. Denn



wenn ich meinen Freunden dann erzähle,
was ich wieder alles Dummes angestellt
habe, müssen sie immer lachen. Und auf
diese Weise vermehrt meine Dusselei
das Glück auf der Welt.

1. Nachdem ich ein neuntätiges
Meditationsretreat in Penang geleitet
hatte, brachten mich meine Gastgeber
zum Flughafen. Bevor ich an Bord ging,
holten sie mir noch ein leckeres
Kaffeegetränk – stark, dickflüssig und
mit Eiskrem versüßt.

Ich sog an meinem Strohhalm, um die
köstliche Flüssigkeit genießen zu
können, aber es kam nichts. Also sog ich
stärker. Immer noch nichts. Der Halm
musste irgendwie verstopft sein. Also



sog ich mit ganzer Kraft. Und bemerkte
plötzlich, dass einige meiner Gastgeber
leise vor sich hin glucksten, während
sich die anderen höflich die Hand vor
den Mund hielten, damit ich nicht sah,
dass sie sich kaum mehr halten konnten
vor Lachen. Also nahm ich den
Trinkhalm aus dem Glas – und stellte
fest, dass es sich dabei um einen langen
Plastiklöffel handelte.

Da, wo ich herkomme, sind Löffel aus
Metall und haben breite, flache Griffe.
Ganz anders als die dünnen, runden
Kunststoffteile in den modernen
Coffeeshops. Außerdem war der
Eiskaffee so dickflüssig, dass man das
Ende des Plastikdings nicht erkennen



konnte. Trotzdem fing ich an, so lautstark
zu lachen, dass sich auch meine
Gastgeber nicht mehr zurückhalten
mussten. Auf diese Weise habe ich an
diesem Tag viele Menschen glücklich
machen können.

2. Ich begann meine Ausbildung zum
buddhistischen Mönch im Nordosten
Thailands unter dem renommierten
Meditationslehrer Ajahn Chah. Als ich
ankam, konnte ich noch kein Thai und
musste die Landessprache daher »bei
der Arbeit« lernen.

Eines Tages brauchte ich ein Stück
Seife. Dafür musste ich nur zu meinem
Lehrer gehen und ihn darum bitten, aber
natürlich auf Thai. Das richtige Wort



wäre sabu gewesen. Ich aber bat um
sapo – »Ananas«.

Ajahn Chah fragte, was ich denn mit
einer Ananas wolle. Und ich antwortete:
»Mich waschen«. Woraufhin er beinahe
vom Stuhl gefallen wäre vor Lachen.

Tagelang hatte er seine Freude daran,
thailändische Besucher auf »diese Leute
aus dem Westen« anzusprechen: »Stellt
euch mal vor, die waschen sich mit
Ananas. Was für eine fortschrittliche
Kultur!«

Ich kann mit Fug und Recht behaupten,
dass mein erstes Radebrechen auf Thai
meinem Lehrer so manchen glücklichen
Moment verschafft hat.

3. Eines Tages wurde ich gebeten, die



Totenfeier für einen Elternteil eines
Mitglieds meines buddhistischen
Tempels aus Sri Lanka abzuhalten. Ich
stand am Rednerpult des
Bestattungsinstituts, um die Trauergäste
zu begrüßen, und begann mit den Worten:
»Wir haben uns heute hier versammelt,
um der Mutter meines Freundes ehrend
zu gedenken, die kürzlich verstorben
ist.«

Die ceylonesischen Namen sind so
lang und für westliche Zungen schwer
auszusprechen, dass ich nur von der
»Mutter meines Freundes« sprach, nicht
ahnend, dass es sich tatsächlich jedoch
um den Vater handelte.

In der vordersten Sitzreihe stand



plötzlich eine alte Dame auf, unterbrach
mich und sagte empört: »Nicht ich bin
gestorben, sondern mein Mann!«

Alle lachten. Ich glaube, selbst der
Sarg musste kichern! Die Zeremonie
selbst wurde dann zu einer wahren Feier
des Lebens des Dahingegangenen, voll
glücklicher Erinnerungen bis zuletzt.

DIE LETZTE FRAGE

Eines Spätnachmittags erfuhr ich
telefonisch, dass sich ein buddhistisches
Ehepaar auf den Weg zu mir gemacht
hatte, nachdem die beiden von der



Polizei vernommen worden waren. Am
Morgen hatten sie das Schlimmste
erlebt, was Eltern zustoßen kann. Sie
hatten die Leiche ihres siebzehnjährigen
Sohnes gefunden. Er hatte sich erhängt.

Die meisten Selbstmorde von
Jugendlichen sind vollkommen
unvorhersehbar. Der Junge hatte viele
Freunde und zeigte keinerlei Anzeichen
für eine Depression. Auch in der Schule
schien alles in Ordnung sein. Er stand
kurz vor der Abiturprüfung, um
anschließend die Universität zu
besuchen, und niemand zweifelte daran,
dass er sie mit gutem Erfolg bestehen
würde. Nichts deutete auch nur im
Geringsten auf sein Vorhaben hin.



Die Eltern kämpften mit
Schuldgefühlen, fragten sich wieder und
wieder, was sie hätten tun oder sagen
können, um die Tat zu verhindern.
Glücklicherweise aber wird einer
persönlichen Fehlentscheidung im
Buddhismus keine übertriebene
Bedeutung beigemessen, sodass sie sich
nicht so leicht zu jenem alles
verzehrenden Monster namens
Schuldgefühl auswachsen kann. Deshalb
konnte ich die Eltern recht schnell davon
überzeugen, dass sie sich nichts
vorzuwerfen hatten. Auch Kinder aus
den liebevollsten, aufmerksamsten
Elternhäusern begehen mitunter
Selbstmord. Das konnten sie



akzeptieren.
Die andere Sorge, die sie umtrieb, ist

mit dem Wort »Panik« noch
zurückhaltend beschrieben und bezog
sich auf die Frage, was nach dieser Art
Tod mit ihrem Sohn geschehen würde.
Als Buddhisten glaubten sie an die
Reinkarnation. Aber sie hatten auch
gehört, dass ein Mensch, der den Freitod
wählt, in der Hölle wiedergeboren wird.

Der Selbstmord des Jungen war schon
traumatisch genug. Sich nun aber auch
noch ausmalen zu müssen, welche
fürchterlichen Qualen er danach würde
auszustehen haben, war die reine Folter.
Unabhängig davon, ob wir an ein Leben
nach dem Tod glauben oder nicht, hören



wir doch alle gern, dass unsere geliebten
Verstorbenen an einen »schöneren Ort«
gegangen sind. Stellen Sie sich nur
einmal vor, wie es wohl sein muss zu
glauben, dass es da, wo sie jetzt sind,
schlimmer sein könnte als auf der Erde –
unbeschreiblich viel schlimmer sogar.

Da ich wusste, dass der Junge bald
seine schulische Abschlussprüfung hätte
ablegen müssen, um auf die Uni gehen zu
können, erkundigte ich mich, in wie
vielen Fächern er angetreten wäre und
wie viele schriftliche Tests er dafür
hätte bewältigen müssen. Die Eltern
zeigten sich verwirrt angesichts meiner
in dieser Situation ungewöhnlichen
Fragen, doch aus Respekt gaben sie mir



die Antwort: vier Fächer mit jeweils
zwei schriftlichen Tests. Wie viele
Fragen denn durchschnittlich pro Test
gestellt würden, fragte ich weiter. Es
waren an die acht, erfuhr ich.

»Das sind also insgesamt
vierundsechzig Fragen, die beantwortet
werden müssen, um an einer
australischen Universität angenommen zu
werden«, sagte ich. »Und was würde
passieren, wenn man dreiundsechzig
davon korrekt beantwortet hätte, bei der
letzten aber vollkommen danebenhauen
würde? Würde man dann trotzdem zum
Studium zugelassen?«

Die Eltern lächelten und nickten. »Ja,
sicher doch.« Sie hatten die Metapher



verstanden.
Ihrem Sohn würde eine glückliche

Wiedergeburt keinesfalls verwehrt
bleiben, nur weil er Selbstmord
begangen hatte, ebenso wenig, wie
einem künftigen Studenten der Zugang
zur Universität verschlossen wäre, der
bei einer einzigen Frage versagt hat. Ihr
Sohn war ein sehr lieber, guter Junge.
Auf die Prüfungen des Lebens hatte er so
oft die richtige Antwort gewusst, dass er
sich eine glückliche Wiedergeburt mehr
als verdient hatte.

DIE VORTEILE, DIE ES HAT, BEI



EINER FLUGZEUGEXPLOSION UMS
LEBEN ZU KOMMEN

Ich fliege viel – so oft, dass sich einige
meiner Freunde schon um meine
Sicherheit Sorgen machen. Flugzeuge
sind ein Hauptziel von Terroristen und je
öfter ich in einer Maschine sitze, desto
wahrscheinlicher wird es, dass ich
Opfer eines Selbstmordattentats werde.

Um meine Freunde zu beruhigen, nenne
ich ihnen gern die drei Vorzüge, die es
hat, bei einer Flugzeugexplosion in 9
000 Metern Höhe ums Leben zu
kommen.

1. Sofortige Leichenverbrennung. Wenn
Sie schon einmal die Bestattung eines



Ihnen nahestehenden Menschen
organisieren mussten, wissen Sie, wie
viel Arbeit das ist. Sie müssen ein
Beerdigungsinstitut suchen, den Sarg
auswählen, Freunde und Verwandte
informieren, sich für die Trauerfeier
einen Tag freinehmen und in den meisten
Fällen auch noch einen Leichenschmaus
auf die Beine stellen. Wenn aber zum
Beispiel Ihre Oma im Zuge einer
Bombenexplosion an Bord eines
Flugzeuges stirbt, erledigt sich das alles
von selbst. Kein Beerdigungsinstitut,
kein Sarg, kein unfreiwilliger
Urlaubstag. Nicht einmal um das
Verstreuen der Asche muss sich jemand
kümmern. Das ist also der erste Vorteil:



die sofortige, problemlose Verbrennung
der Leiche.

2. Positives Kosten-Nutzen-
Verhältnis. So eine Beerdigung kostet
ein Vermögen. Die Hinterbliebenen
können sich verständlicherweise nur
selten dazu durchringen, ihre liebe alte
Oma zum Super-Sonder-
Schnäppchenpreis unter die Erde zu
bringen. Käme sie nun aber bei einem
terroristischen Bombenattentat auf ihr
Flugzeug ums Leben, würden nicht nur
die Beerdigungskosten wegfallen,
sondern ihre Angehörigen würden sogar
noch ein ordentliches Sümmchen aus der
Versicherung der Fluggesellschaft
einstreichen können. So würden sie am



Ende des Tages sogar noch ein Geschäft
mit Omas Hinscheiden machen.

3. Ein glückseliges nächstes Leben.
Der letzte Vorteil ist der bedeutendste.
Wenn Ihre Oma ihr Leben bei einer
Flugzeugexplosion in 9 000 Metern
Höhe aushaucht, ist sie dabei dem
Himmel schon so nahe, dass sie den Rest
der Strecke bestimmt auch noch schafft.

Das also sind die Gründe, warum es mir
nichts ausmacht, in ein Flugzeug zu
steigen. Dies nur als weiteres Beispiel
dafür, dass man mit positivem Denken
die Angst überwinden kann.



SOLL ICH ODER SOLL ICH NICHT?

Am Ende eines Lehrvortrags, den ich
einmal in Oslo gehalten hatte, fragte eine
junge Frau, die mir nie zuvor begegnet
war, wie man wichtige Entscheidungen
im Leben treffen sollte.

Um die Frage in einen realitätsnäheren
Kontext zu stellen, präzisierte ich: »Sie
meinen, wenn zum Beispiel eine Frau
vor der Entscheidung steht, ob sie ihren
Freund heiraten soll oder nicht?«

Das arme Mädchen lief knallrot an,
verbarg das Gesicht in den Händen und
wandte sich äußerst verlegen ihrem



Freund zu, der neben ihr saß. Das
Lachen im Publikum machte ihr die
Sache auch nicht gerade leichter.

Nachdem ich mich entschuldigt hatte,
stellte ich ihr eine alte Methode der
Entscheidungsfindung mit einer
unerwarteten neuen Bedeutung vor:
Werfen Sie eine Münze. Kopf: Ich
heirate ihn. Zahl: Ich heirate ihn nicht.

Die neue Bedeutung, von der ich selbst
erst kurz zuvor gehört hatte, ergibt sich
aus der emotionalen Reaktion auf das
Ergebnis des Münzwurfs.

Angenommen, es kommt »Kopf«
heraus, also »Ich heirate ihn«. Reagieren
Sie dann mit einem glücklichen
»Jippie!«, oder sind Sie enttäuscht und



denken sich eher »Einmal ist keinmal –
noch ein Wurf«? Ihre Reaktion verrät
Ihnen also genau, was Sie sich wirklich
wünschen. Und wie sie auch ausfallen
mag – halten Sie sich daran.

Denn mit dem Werfen der Münze
finden Sie ganz genau heraus, was Ihr
Herz Ihnen sagen möchte.

FRAGEN SIE DEN HUND

Wir lieben unsere Haustiere. Deshalb
gehört die Frage, ob Mieze oder Bello
eingeschläfert werden soll, zu den
schwierigsten Entscheidungen, die ein



Herrchen beziehungsweise Frauchen
irgendwann einmal treffen muss.

Das Tier vom Arzt einschläfern zu
lassen erscheint herzlos und bei
Buddhisten verstößt es zudem gegen
einen wichtigen moralischen Grundsatz.
Noch grausamer kommt es einem jedoch
vor, das Leiden des Tieres gegen den
Vorschlag des Doktors zu verlängern.
Wie wir dieses moralische Dilemma
lösen können?

Ganz einfach: Fragen Sie den Hund!

Wieder einmal brachte Judy ihren
krebskranken Hund zum Tierarzt. Er
sagte, dass er nichts anderes mehr für
das Tier tun könne, als ihm die erlösende
Spritze zu geben. Judy bat, einen



Moment mit ihrem Hündchen allein sein
zu dürfen. Da sie von meiner
Empfehlung, den Hund zu fragen, wusste,
nahm sie ihren geliebten Gefährten in
den Arm, schaute ihm in die Augen und
fragte ihn: »Möchtest du jetzt sterben?
Hast du genug von deinem Krebs? Oder
würdest du lieber noch ein bisschen
bleiben?«

Wenn Sie lange mit Ihrem Haustier
zusammengelebt und eine liebevolle
Beziehung zu ihm aufgebaut haben,
werden Sie die Antwort, die es auf diese
Frage gibt, richtig verstehen. Judy hatte
das starke Gefühl, dass ihr liebes treues
Hündchen noch nicht wollte, dass sein
Leben beendet würde. Also ließ sie ihm



die letzte Spritze nicht geben.
Der Arzt war empört: »Ihr

Buddhisten … ihr seid ja so was von
grausam und dumm!« Doch es war nichts
zu machen. Judy nahm den Hund wieder
mit nach Hause.

Einige Monate später ging Judy ein
weiteres Mal mit dem Hund zum
Tierarzt. Ihr Liebling hatte sich in der
Zwischenzeit ganz aus eigener Kraft
vollkommen erholt. Eine
Spontanheilung, wie sie ja auch bei
Menschen, die an Krebs erkrankt sind,
manchmal vorkommt. Der Tierarzt war
verblüfft. Nach einer gründlichen
Untersuchung des Hundes bestätigte er,
dass er tatsächlich gesund war, und



sagte: »Ihr Buddhisten, ihr seid ja so
was von mitfühlend und weise!«

Über Tod oder Leben zu entscheiden ist
nicht unsere Aufgabe, auch nicht bei
einem Tier. Unsere Aufgabe ist es, das
Tier zu fragen. Die Antwort, die es gibt,
wird jeder liebevolle Halter verstehen.
Dann muss er die empfangene Botschaft
nur noch dem Tierarzt überbringen. Die
Entscheidung trifft Ihr Hund. Oder Ihre
Katze. Die wissen, was Sache ist.

SICH KÜMMERN, NICHT HEILEN

Ich lebe nun schon seit 1983 als Mönch



in Perth. Im Laufe dieser Zeit habe ich
das Vertrauen und den Respekt der
ortsansässigen buddhistischen Familien
gewonnen, was so weit geht, dass ich
bei vielen jüngeren Menschen zu einer
Art Großvater ehrenhalber avanciert bin.
Sie waren von klein auf in meinem
Tempel und weihen mich heute in
Geheimnisse ein, die sie ihren Eltern nie
anvertrauen würden.

So auch der junge Mediziner, der mich
verzweifelt aufsuchte. Er war erst seit
Kurzem Assistenzarzt an einer der
großen Kliniken in Perth. Am Tag zuvor
hatte er unter tragischen Umständen zum
ersten Mal einen Patienten verloren, eine
junge Frau. Ihrem untröstlichen Mann



hatte er mitteilen müssen, dass seine
beiden kleinen Kinder von nun an ohne
Mutter aufwachsen würden. Der
frischgebackene Arzt empfand große
Schuldgefühle, die junge Familie im
Stich gelassen zu haben.

Natürlich war ihm keinerlei Vorwurf zu
machen. Er hatte alles
Menschenmögliche für die Patientin
getan. Dass er trotzdem das Gefühl nicht
loswurde, in diesem Fall gescheitert zu
sein, lag an etwas anderem, und das
sagte ich ihm auch.

»Wenn Sie es für Ihre Pflicht als Arzt
halten, Ihre Patienten zu heilen, werden
Sie immer wieder unter dem Gefühl
leiden, gescheitert zu sein. Denn im



Laufe Ihrer Karriere werden noch viele
Ihrer Patientinnen und Patienten sterben.
Wenn Sie aber akzeptieren können, dass
Ihre vorrangige Aufgabe darin besteht,
sich um Ihre Patienten zu kümmern, kann
der Gedanke an ein mögliches Scheitern
gar nicht mehr aufkommen. Denn selbst
wenn es Ihnen nicht gelingt, sie zu
heilen, werden Sie sich doch immer um
sie kümmern können.«

Da er ein intelligenter junger Mann
war, verstand er sofort, was ich meinte,
und wurde bald ein noch viel besserer
Arzt. Das Wichtigste, was er sich
vornahm, war, immer für seine Patienten
da zu sein. Wenn einer von ihnen geheilt
werden konnte, betrachtete er es als eine



wunderbare Dreingabe. Und wer in
seiner Obhut starb, der war sich vorher
seiner Wärme und Zuwendung sicher.

Viele der schrecklichen medizinischen
Interventionen, die Ärzte ihren Patienten
in dem verzweifelten Bemühen zumuten,
sich dem unvermeidlichen Tod
entgegenzustemmen, werden nur
unternommen, weil in unserer
Gesellschaft mehr Wert aufs Heilen
gelegt wird als aufs Kümmern. Wäre es
andersherum, so glaube ich, würde nicht
nur die letzte Lebenszeit vieler
Menschen angenehmer und friedlicher
sein, sondern es könnten auch mehr
Patienten geheilt werden.



MILCH UND KEKSE

Der leitende Chirurg einer renommierten
amerikanischen Klinik blätterte die
Krankenakte einer Patientin durch, die
man ihm überwiesen hatte. Ihre
Krebserkrankung war weit
fortgeschritten und in den anderen
Kliniken der Umgebung hatte man sie
schon aufgegeben. Jede Behandlung, die
man der Frau noch zukommen lassen
konnte, würde sehr komplex und
kostspielig sein und die Chance, ihr
Leben zu retten, musste als äußerst
gering eingeschätzt werden. Nachdem er



die Akte noch einmal sorgfältig studiert
und weitere Erkundigungen eingezogen
hatte, übernahm der Arzt den
schwierigen Fall.

Seine Kollegen wunderten sich über
die enormen Ressourcen, die er bereit
war, in die Behandlung dieser Patientin
zu stecken. Er engagierte
Topspezialisten, die ihm noch einen
Gefallen schuldig waren, aus anderen
Teilen des Landes und investierte selbst
einen großen Teil seiner begrenzten Zeit
und Energie, um dieser einen Person zu
helfen.

Die außergewöhnlichen Anstrengungen
des Arztes zahlten sich aus. Nach
Monaten konnte er der Frau mitteilen,



dass es gelungen war, ihren Krebs
erfolgreich zu bekämpfen, und dass sie
sich noch auf viele schöne Jahre freuen
durfte. Sie war überglücklich.

Wenige Tage später lag die Rechnung
des Krankenhauses in ihrem Briefkasten.
Sie öffnete den Umschlag mit zitternden
Händen, rechnete sie doch mit einer
Forderung im sechsstelligen Bereich.
Stattdessen stieß sie auf eine
handgeschriebene Notiz des Arztes:

Rechnung beglichen – vor
fünfundzwanzig Jahren mit einem Glas
Milch und zwei Keksen.

Ein Vierteljahrhundert zuvor war
ebenjener Arzt noch ein armer



Medizinstudent gewesen, der sich seine
Ausbildung mit allerlei
Gelegenheitsarbeiten zu finanzieren
versuchte. Einer dieser Jobs war der
eines Klinkenputzers. Eines heißen
Spätnachmittags, er hatte noch nicht das
Geringste verkauft, klopfte er an einer
Tür. Eine junge Frau öffnete ihm, ließ
ihn sein Werbesprüchlein aufsagen und
meinte schließlich, sie wolle nichts
kaufen. Dann jedoch fragte sie den müde
wirkenden Teilzeitvertreter: »Haben Sie
heute überhaupt schon was gegessen?«

»Seit dem Frühstück nichts mehr.«
»Dann warten Sie mal kurz«, sagte die

Frau und verschwand in der Wohnung.
Unmittelbar darauf erschien sie wieder



an der Tür und reichte dem erschöpften
jungen Medizinstudenten ein Glas Milch
und ein Tellerchen mit zwei Keksen.

Fünfundzwanzig Jahre später war aus
diesem Studenten der leitende Chirurg
einer angesehenen Klinik geworden. Als
er die Krankenakte der Frau
durchgeblättert hatte, war er über ihren
Namen gestolpert, der ihm irgendwie
bekannt vorkam. Ein paar Telefonate
später hatte er die Bestätigung, dass es
sich tatsächlich um jene Frau handelte,
die ihm seinerzeit den hoch
willkommenen Imbiss angeboten hatte.

Aus Dankbarkeit für diesen kleinen Akt
der Freundlichkeit vor so langer Zeit,
der ihm immer in guter Erinnerung



geblieben war, tat er nun alles, was in
seiner Macht stand, um sie von ihrer
Krebserkrankung zu befreien. Und
beglich außerdem ihre Rechnung.

DIE SCHULDGEFÜHLE DES
KLINKENPUTZERS

Zu Studienzeiten, als mein Haar noch
viel, viel länger war als heute, musste
ich in den Semesterferien auch jobben,
um finanziell halbwegs klarzukommen.
Unter anderem war ich ebenfalls als
Handelsvertreter unterwegs, und zwar
für Kinderlexika.



Bevor ich mit dem Klinkenputzen
anfangen konnte, hatte ich mich mit der
Verkaufstechnik vertraut zu machen.
Dafür musste ich eine kleine Rede
auswendig lernen, aus der hervorging,
dass ein Verzicht auf den Erwerb dieses
stupenden Wissensquells
gleichbedeutend damit wäre, dem
hochgeschätzten Nachwuchs die ihm
gebührenden Bildungschancen zu
verwehren.

Ich sollte, wurde mir eingebläut,
psychologischen Druck anwenden, damit
sich die Eltern beinahe wie
Kinderschänder fühlten, würden sie
verantwortungsloserweise nicht bereit
sein, diese überwältigend informative



Buchreihe anzuschaffen.
Eine dermaßen aggressive

Verkaufstechnik war unmoralisch. Und
das wusste ich auch. Aber ich war jung
und brauchte das Geld.

Gleich am ersten Tag drehte ich einem
netten jungen Paar mit zwei kleinen
Kindern, das gerade erst ein neues Haus
bezogen hatte, diese Bücher an. In der
folgenden Nacht schlief ich überhaupt
nicht gut, da ich nur an diese bestimmt
alles andere als wohlhabenden Eltern
denken konnte, auf die nun eine weitere
Rechnung zukam – bloß weil ich ihnen
diese bescheuerten Lexika aufgeschwatzt
hatte. Mein Schuldgefühl war so groß,
dass ich am nächsten Morgen kündigte.



Jahrelang machte ich mir enorme
Vorwürfe dafür, diesen Verkauf getätigt
zu haben. Erst viel später, als Mönch,
konnte ich mir verzeihen und loslassen.
Schließlich war ich in meinen
langhaarigen Zeiten noch schrecklich
unreif gewesen.

Ich habe diese Geschichte mal bei
einem meiner Freitagabendvorträge in
Perth erzählt. Als ein Beispiel für
Vergebung. Danach wurde ich von einer
Endzwanzigerin angesprochen.

»Sie werden mir vielleicht nicht
glauben«, begann sie, »aber was ich
Ihnen jetzt erzähle, ist wirklich wahr.
Als ich ein kleines Mädchen war, lebten
wir in London. Eines Tages klingelte ein



langhaariger Student an unserer Tür und
verkaufte meinen Eltern solche
Kinderlexika. Und diese Bücher habe
ich einfach geliebt!«, schwärmte sie.
»Es waren meine absoluten
Lieblingsbücher. Es müssen nicht
unbedingt Sie persönlich gewesen sein,
der diesen Verkauf in die Wege geleitet
hat, aber danken möchte ich Ihnen in
jedem Fall.« Ich war sprachlos – was
äußerst selten vorkommt.

Und nach allem, was ich heute über
das Wirken des Universums weiß, bin
ich mir ziemlich sicher, dass tatsächlich
ich es war, der den Eltern dieser Frau
damals die Bücher verkauft hatte.



DIE TRAURIGE GESCHICHTE VON
DER LEBENSMÜDEN SPINNE

Eine junge, glückliche Spinne stieß in
einem ruhigen Zimmer auf das perfekte
Eckchen für ihr erstes eigenes Zuhause.
Voller Freude spann und wob sie ein
wunderschönes Netz, kunstvoll genug,
dass es in Schöner spinnen – daheim
und im Garten hätte vorgestellt werden
können. Ebenso stolz wie erschöpft
nahm sie schließlich in Erwartung eines
Mittagessens genau in der Mitte ihres
Netzes Platz.

Eine ältere Frau betrat das Zimmer.



Beim Anblick der Spinne schrie sie so
laut auf, dass es nicht einmal ihrem
schwerhörigen Ehemann entging. Als der
erkannte, was die Bestürzung seiner
Gattin ausgelöst hatte, hob er die Hand
und zerstörte mit einem Schlag das erste
Zuhause der jungen Spinne. Wenigstens
kam sie mit dem Leben davon.

Verunsichert, aber nicht entmutigt
suchte sie sich ein anderes Haus und
baute darin ein neues Heim für sich,
ästhetisch nicht ganz so ansprechend wie
ihr voriges, aber immer noch recht
hübsch. Noch bevor das erste
Mittagessen angeflogen kam, entdeckte
eine Putzfrau das Spinnennetz und
machte ihm mit einem Besen den Garaus.



Ein zweites Mal musste die junge Spinne
um ihr Leben fürchten.

Ähnliches geschah im nächsten Haus
und im übernächsten und im
überübernächsten. Nachdem auch ihr
sechstes Netz gewaltsam zerstört
worden war, begann die arme kleine
Spinne verständlicherweise unter den
Symptomen einer posttraumatischen
Belastungsstörung zu leiden. Sie
entwickelte eine panische Angst vor
Zimmerecken und schaffte es deshalb
nicht, sich ein neues Netz zu weben.

Als sie müde und hungrig die Straße
entlangkrabbelte, verlor sie sich in
negativen Gedanken: »Keiner liebt mich.
Dabei wünsche ich mir doch nicht mehr



als ein ruhiges Zuhause. Ich will
niemandem etwas zuleide tun. Mir nur
ein paar Fliegen und Käfer schnappen.
Die kann sowieso kein Mensch leiden.
Ach, das Leben ist ja so ungerecht. Und
ich hab solchen Hunger. Und müde bin
ich auch. Und einsam fühle ich mich …
so einsam!«

Die kleine Spinne fing an zu weinen.
Und bald kamen ihr

Selbstmordgedanken. »Keiner liebt
mich. Und was hat das alles überhaupt
noch für einen Sinn? Ein Zuhause finde
ich nicht. Und was zu essen auch nicht.
Vielleicht sollte ich allem einfach ein
Ende setzen.«

Entschieden krabbelte die lebensmüde



Spinne unter das Schuhwerk
vorbeikommender Passanten, irgendwie
aber fand sie sich immer im sicheren
Zwischenraum zwischen Absatz und
Sohle wieder. Dann schleppte sie sich
über eine vielbefahrene Straße, landete
allerdings stets irgendwo zwischen den
Rädern der Fahrzeuge und nie darunter.
Aber wenn man depressiv ist, kriegt man
gar nichts ordentlich hin, nicht einmal
den Freitod.

Die lebensmüde Spinne versuchte es
dann auch nicht länger. Schluchzend und
schniefend stolperte sie wie sturztrunken
über die Straße, blind für den Weg, den
sie eingeschlagen hatte. Irgendwann
bekam sie das Gefühl, beobachtet zu



werden. Sie blieb stehen, drehte sich um
und erblickte eine dicke, glückliche
Spinne, die sie freundlich betrachtete.

»Warum heulst du denn so?«, fragte die
dicke, glückliche Spinne.

Während sie sich in ein
Papiertaschentuch schnäuzte, erzählte
die lebensmüde Spinne der dicken,
glücklichen ihre traurige
Lebensgeschichte. Als sie mit der
Elendsnummer fertig war, fiel ihr auf,
dass offenbar nicht alle Spinnen dünn
und depressiv waren. Diese war dick
und wirkte überaus glücklich.

»Wieso bist du so fett und glücklich?«,
fragte die lebensmüde Spinne.

Die dicke Spinne lächelte nur



sanftmütig.
»Hat man dir denn deine Netze nicht

gleich wieder zerstört?«
»In meinem ganzen langen Leben habe

ich mir nur ein einziges Netz gewoben«,
sagte die dicke Spinne. »Und zu essen
hab ich auch immer genug«, fuhr sie
mitfühlend fort. »Wenn ich darüber
nachdenke: sogar mehr als genug für uns
beide. Komm und zieh bei mir ein.«

»Moment mal«, sagte die lebensmüde
Spinne. »Wo um alles in der Welt
befindet sich denn dein Netz, wenn du so
lange nicht gestört wurdest?«

»Nun«, erklärte die dicke glückliche
Spinne, »in der Spendenbüchse des
Tempels von Ajahn Brahm. Da belästigt



einen garantiert nie jemand!«

DAS GEHEIMNIS EINER
GLÜCKLICHEN EHE

Wie kommt es eigentlich, dass Priester
und Mönche Hochzeitszeremonien
durchführen, obwohl sie selbst im
Zölibat leben? Auch ich habe schon
viele Hochzeitszeremonien durchgeführt.
Einmal sogar für einen Promi.
Anschließend fand ich mich in der
malaysischen Ausgabe des
Klatschmagazins Hello wieder.

Bei meinen Zeremonien gebe ich den



blauäugigen jungen Paaren immer ein
paar weise Ratschläge mit auf den Weg.
Und zwar aus purem Egoismus. Ich
möchte nämlich nicht, dass mich die
Leutchen, die ich da gerade traue, später
mit ihren Eheproblemen behelligen.
Also verrate ich ihnen gleich am Anfang
das »Geheimnis« einer glücklichen Ehe,
und dann lassen sie mich in Ruhe. Eine
echte Win-win-Situation: Ich bin
glücklich, sie sind glücklich.

Worin besteht nun das »Geheimnis«
einer glücklichen Ehe?

Im richtigen Moment, meist gleich nach
dem Ringtausch, schaue ich der
frischgebackenen Ehefrau in die Augen
und sage zu ihr: »Sie sind jetzt eine



verheiratete Frau. Von nun an dürfen Sie
nie mehr an sich denken.« Woraufhin sie
sofort nickt und mir ein süßes Lächeln
schenkt.

Dann schaue ich den Bräutigam an und
sage zu ihm: »Sie sind jetzt ein
verheirateter Mann. Auch Sie dürfen von
nun an nie mehr an sich denken.« Ich
weiß nicht, was mit den Männern los ist,
denn in der Regel zögert der Bräutigam
ein paar Sekunden, bevor er dann doch
»Ja« sagt.

Während ich weiterspreche, lasse ich
ihn immer noch nicht aus den Augen:
»Und von nun an dürfen Sie auch nie
mehr an Ihre Frau denken.« Dann wende
ich mich blitzschnell an die Braut und



sage zu ihr: »Und Sie dürfen von nun an
auch nie mehr an Ihren Mann denken.«

Die Verblüffung, die ich daraufhin in
den Gesichtern sehe, genieße ich immer
sehr. Denn man muss ja keine Gedanken
lesen können, um sich vorzustellen, was
den beiden in dem Moment durch den
Kopf geht: »Worauf will dieser
verrückte Mönch denn bloß hinaus?«

Verwirrung stiften ist eine sehr
wirksame Lehrmethode. Sobald man die
Leute soweit hat, dass sie unbedingt
einem Rätsel auf den Grund kommen
wollen, kann man ihnen die Lösung
verraten und sicher sein, dass sie
aufmerksam zuhören.

»Wenn Sie einmal verheiratet sind«,



erkläre ich, »sollten Sie nie mehr an sich
denken, anderenfalls leisten Sie keinen
Beitrag zu Ihrer Ehe. Zugleich dürfen Sie
aber auch nicht ständig an Ihren Partner
beziehungsweise Ihre Partnerin denken,
denn sonst sind Sie ewig nur am Geben,
Geben, Geben, und irgendwann hat sich
die Ehe dann von selbst erledigt.

Stattdessen sollten Sie von nun an
ausschließlich an ›uns‹ denken.
Mitgefangen, mitgehangen.«

In diesem Moment wenden sich die
frischgebackenen Eheleute im
Allgemeinen einander zu und lächeln
sich an. Sie begreifen es auf Anhieb. In
der Ehe geht es um »uns«, nicht um mich,
nicht um ihn, nicht um sie.



Um aber sicher sein zu können, dass
sie das »Geheimnis« auch wirklich bis
ins Letzte verstanden haben, stelle ich
noch eine weitere Frage: »Angenommen,
in Ihrem künftigen Zusammenleben
entsteht ein x-beliebiges Problem.
Wessen Problem ist es dann?«

»Unseres«, antworten sie wie aus
einem Munde.

»Sehr gut«, lobe ich sie mit einem
verhaltenen Grinsen.

Wenn in Ihrer Beziehung mal ein
Problem auftaucht und Sie denken, es
ginge allein Ihren Partner an, werden Sie
auch keine Anstalten machen, um es aus
der Welt zu schaffen. Halten Sie das
Problem dagegen ausschließlich für Ihre



Sache, fehlt Ihnen die andere Hälfte der
Lösung. Wenn Sie beide aber alle
auftretenden Widrigkeiten als »unser«
Problem betrachten, werden Sie
gemeinsam bestimmt einen Ausweg
finden. Das ist das Geheimnis einer
glücklichen, erfüllenden Ehe.

GESEGNETES WASSER

Ein weiterer Teil der buddhistischen
Hochzeitszeremonie besteht darin, das
freudestrahlende Paar mit Wasser zu
bespritzen – weil es Glück bringen soll.
Und da Eheleute heutzutage ja alles



Glück brauchen, dessen sie irgendwie
habhaft werden können, ertränke ich sie
beinahe darin. Sobald sich das Makeup
der Braut allmählich aufzulösen beginnt
und die Wimperntusche schon
verschmiert ist, erkläre ich dem
Ehemann: »Jetzt sehen Sie, wie sie
wirklich aussieht.« Besser, denke ich, er
findet es jetzt heraus als später.

Auf dem Rückflug nach Perth fand ich
einmal die Zeit, mir die gesamten
australischen Zollbestimmungen von A
bis Z durchzulesen. Dabei erfuhr ich zu
meiner Überraschung, dass auch
Weihwasser zu den Dingen gehört, die
man nicht in unser Land einführen darf.
Überzeugen Sie sich selbst. Vielleicht



war folgendes Vorkommnis ja der Grund
für das Verbot:

In der guten alten Zeit, als es auf unseren
Flughäfen noch einen »grünen« Ausgang
gab, durch den man unkontrolliert
hindurchgehen konnte, wenn man nichts
zu verzollen hatte, wurde ein Australier
aufs Geratewohl von zwei Kontrolleuren
herausgegriffen. Als die Beamten seinen
Koffer inspizierten, stießen sie unter
Jacketts und Hosen auf zwei unverzollte
Flaschen Whiskey.

»Was ist das denn?«, fragte einer der
Zollbeamten.

»Ich bin gläubiger Katholik«,
improvisierte der Reisende, »und
komme gerade von einer Pilgerfahrt nach



Lourdes in Frankreich zurück. Die
Flaschen enthalten gesegnetes Wasser.«

»Mhm«, machte der Zollbeamte. »Und
warum steht dann Johnny Walker auf den
Etiketts?«

»Ich musste das kostbare Wasser doch
irgendwie transportieren. Und die
beiden Flaschen hatte ich gerade zur
Hand. War’s das jetzt?«

Argwöhnisch beschloss der Beamte,
eine der Flaschen zu öffnen, um sich
selbst von ihrem Inhalt zu überzeugen.
Dann hielt er sie sich unter die Nase und
erklärte: »Das ist kein Wasser, sondern
Whisky. Riechen Sie selbst mal dran.«

Der Reisende schnupperte und rief
begeistert aus: »Mein Gott, Sie haben



recht! Ein weiteres Wunder ist
geschehen! Halleluja!«

DIE GEFAHREN DER TRUNKENHEIT
AM STEUER

Dass es in Australien mehr Christen als
Buddhisten gibt, liegt vielleicht daran,
dass es buddhistischen Mönchen
untersagt ist, Wasser in Wein zu
verwandeln.

Vor vielen Jahren beschloss einmal ein
Mann in Sydney, nach einer Firmenfeier
mit dem Auto heimzufahren, obwohl er
schon ein paar Bierchen zu viel hatte. Er



ging einfach davon aus, dass er nicht
erwischt würde.

Just an jenem Abend jedoch sperrte die
Polizei die wichtigsten Straßen der Stadt
und führte eine allgemeine
Alkoholkontrolle durch. Dummerweise
geriet auch besagter Mann hinein.

Während er mit seinem Wagen in der
Schlange stand und wartete, bis er mit
Pusten dran war, rechnete er fest damit,
zu einem saftigen Bußgeld verdonnert zu
werden und vielleicht sogar
vorübergehend seine Fahrerlaubnis zu
verlieren. Im Moment konnte er
allerdings nichts anderes tun, als sein
Schicksal zu verfluchen und sich mit der
unvermeidlichen Demütigung



abzufinden, die auf ihn zukam. Er fühlte
sich, als sei er dem Untergang geweiht.

Als er an die Reihe kam, forderte ihn
der Beamte zum Aussteigen auf und
reichte ihm das Promillemessgerät.

Gerade als er hineinpusten wollte,
ertönte ein lautes blechernes Krachen.
Offenbar hatte ein Fahrer die
Straßensperre zu spät erkannt und war
auf den letzten Wagen in der Schlange
gefahren. Der Beamte, der den
alkoholisierten Mann angehalten hatte,
nahm ihm das Promillemessgerät wieder
ab und sagte: »Ich muss mich jetzt erst
mal um den Auffahrunfall kümmern, das
ist im Moment wichtiger. Steigen Sie
wieder ein und fahren Sie heim.«



Um Haaresbreite war er entkommen.
Der Mann freute sich so über diesen
Glücksfall, dass er sich sofort ins Auto
setzte, losfuhr und den gesamten
Heimweg über aus voller Kehle sang.

Am nächsten Morgen wurde er von
wiederholtem energischen Klingeln an
seiner Haustür geweckt. Er kroch aus
dem Bett und musste sich dabei die
Hand an den Kopf legen. Sein Schädel
dröhnte, so verkatert war er. Als er
wenige Minuten später die Tür öffnete,
standen zwei Polizeibeamte davor.

Im ersten Moment bekam er einen
Schreck, aber dann beruhigte er sich
gleich wieder. »Jetzt können die mich ja
nicht mehr belangen. Ich sitze



schließlich nicht am Steuer.«
»Guten Morgen, Sir.«
»Guten Morgen, meine Herren. Was

kann ich für Sie tun?«
»Dürften wir wohl einen kurzen Blick

in Ihre Garage werfen?«
Warum nicht? Schließlich hatte er

nichts zu verbergen.
»Aber sicher. Ich freue mich immer,

wenn ich den Ordnungskräften unserer
Stadt behilflich sein kann«, entgegnete er
also. »Kommen Sie bitte mit.«
Selbstsicher marschierte er voran.

Als er das Garagentor öffnete, wurde
er leichenblass, seine Lippen fingen an
zu zittern und seine Augen wären
beinahe aus den Höhlen getreten. Denn



in seiner Garage … stand ein
Polizeiwagen! Er war mit dem falschen
Auto nach Hause gefahren!

Das eben sind die Gefahren der
Trunkenheit am Steuer.

HEILIGE SCHEISSE

Man denkt ja oft, dass sich das Leben
seit dem Altertum vollkommen verändert
hat. Schaut man sich jedoch die
Geschichten um ungehorsame
buddhistische Mönche und Nonnen in
Indien vor 2500 Jahren in Indien an,
wird klar, dass manche Dinge immer



gleich bleiben.

In einem Nonnenkloster zur Zeit des
Buddha, lange vor Erfindung des
Abflussrohres, hatte eine bestimmte
Nonne die Aufgabe, die Toiletteneimer
mit Fäkalien und anderen Abfällen zu
leeren. Eines Morgens schüttete sie den
ganzen Mist einfach über die
Klostermauer, statt ihn an den dafür
vorgesehenen Ort zu bringen.

Es begab sich, dass an ebendiesem
Morgen ein gutgekleideter
Geschäftsmann auf dem Weg zum
Königspalast auf der anderen Seite der
Mauer entlangspazierte. Was immer ihm
dabei auch durch den Kopf gegangen
sein mag, damit war es vorbei, als ein



Eimer voll Scheiße darauf landete.
Er war verdattert. Er war erbost. Er

war sauwütend.
Da er wusste, wo der Mist

hergekommen war, wetterte er: »Das
sind überhaupt keine echten Nonnen!
Nur alte Hexen und Schlampen! Denen
werd’ ich das Kloster unterm Hintern in
Brand stecken!«

Fluchend und schimpfend und mit
Fäkalien auf dem Kopf griff er sich eine
der brennenden Fackeln, von denen die
Straße in den frühen Morgenstunden
beleuchtet wurde, und stürmte in das
Kloster.

Ein frommer Laienbuddhist sah den
Mann fuchsteufelswild heraneilen und



fragte ruhig, was denn vorgefallen sei.
Als er erfuhr, dass eine dieser @#*%!-
Nonnen dem Mann einen Eimer voll
Exkremente über den Kopf geschüttet
hatte, rief der Laienbuddhist entzückt
aus: »Das ist ja wunderbar! Was haben
Sie doch für ein Glück! Auf so
einzigartige Weise von einer heiligen
Nonne persönlich gesegnet zu werden
verheißt sehr viel Gutes.«

»Wirklich?«, fragte der naive
Geschäftsmann.

»Aber ja doch! Und jetzt gehen Sie
nach Hause, waschen sich, ziehen sich
um und dann ab in den Palast mit Ihnen.
Etwas ganz Wunderbares wird heute
noch auf Sie zukommen.«



Der Geschäftsmann verschwendete
keine Zeit damit, das Kloster
abzufackeln. Er eilte lieber schnell
wieder heim, wusch sich, zog etwas
anderes an und begab sich in den Palast.
Wie sich herausstellte, betraute ihn der
König an diesem Vormittag mit einem
äußerst lukrativen Regierungsauftrag.

Hocherfreut erklärte der
Geschäftsmann allen seinen Freunden:
»Wenn ihr mal einen echten Erfolg haben
wollt, dann bittet die Nonnen um die
verheißungsvollste Segnung überhaupt –
heilige Scheiße! Bei mir hat das
wunderbar geklappt!«

Als der Buddha von dieser Geschichte
Wind bekam, rügte er die Nonnen. Sie



könnten von Glück sagen, dass an jenem
Morgen ein geistesgegenwärtiger Laie
zugegen war, der dem abergläubischen
Geschäftsmann davon überzeugen
konnte, dass es ein gutes Omen sei, wenn
einem jemand Mist über den Kopf
schüttet.

Als Konsequenz erließ der Buddha
eine neue Ordensregel. Und deshalb
heißt es seit 2 500 Jahren: »Nonnen
dürfen keinen Unrat über die
Klostermauern schütten.«

DIE URSPRÜNGE DES
MATERIALISMUS



Eine gute Nonne führte ein sehr
einfaches Leben, sie hatte so gut wie
keinen Besitz und hauste in einer Höhle.
Allmorgendlich suchte sie mit ihrer
Almosenschale das nächstgelegene Dorf
auf, um gerade so viel Essbares zu
erbitten, dass es ihr für die einzige
Mahlzeit des Tages reichte. Sie hatte
viel Zeit, zu meditieren, zu studieren und
ihr Wissen an die Dorfbewohner
weiterzugeben.

Als sie eines Morgens von ihrer
Almosenrunde zurückkam, bemerkte sie
ein Loch in ihrer Ersatzrobe. Das kam
nicht zum ersten Mal vor, denn in ihrer
Höhle wohnte auch eine Mäusefamilie.
Sie fand ein kleines Stückchen Stoff und



nähte einen weiteren Flicken auf die
Robe. Hätte ich eine Katze, ging ihr
dabei durch den Kopf, gäbe es keine
Mäuse in der Höhle und ich müsste nicht
so viel Zeit mit dem Aufnähen von
Flicken verschwenden. Also bat sie am
nächsten Tag im Dorf um eine Katze und
bekam einen wohlerzogenen braunen
Kater geschenkt, der farblich gut zu ihrer
Robe passte.

Da der Kater täglich Milch und Fisch
brauchte, musste die Nonne nun jeden
Morgen die Dorfbewohner zusätzlich
auch darum bitten. Hätte ich eine eigene
Kuh, ging ihr bei einer dieser
Gelegenheiten durch den Kopf, müsste
ich nie mehr um Milch für den Kater



bitten, damit er die Mäuse fernhält, die
meine Robe anknabbern. Also bat sie
einen ihrer wohlhabenderen Unterstützer
um eine Kuh.

Nachdem die Nonne im Besitz der Kuh
war, musste sie ihr Gras zum Fressen
besorgen. Also bat sie die
Dorfbewohner um Gras, mit dem sie die
Kuh fütterte, um Milch für den Kater zu
bekommen, damit der die Mäuse
fernhielt, die ihre Robe anknabberten.

Wenn ich eine eigene Wiese hätte, ging
ihr ein paar Tage später durch den Kopf,
müsste ich die Dorfbewohner nicht
täglich um Gras angehen. Also regte sie
eine Spendenaktion an, um das Geld für
eine Wiese aufzubringen, damit sie



immer genügend Gras für die Kuh hatte,
die die Milch für den Kater gab, damit
der die Mäuse fernhielt, die ihre Robe
anknabberten.

Sich um die Wiese zu kümmern, jeden
Morgen die Kuh einzufangen und sie zu
melken war viel Arbeit. Hilfreich wäre
es, ging ihr durch den Kopf, wenn ich
einen Burschen hätte, der mir diese
Pflichten abnehmen könnte. Im Gegenzug
würde ich ihm moralische Führung
angedeihen lassen und ihn belehren. Die
Dorfbewohner suchten ihr einen Jungen,
der aus einer armen Familie stammte,
die etwas moralische Führung dringend
brauchen konnte. Jetzt hatte sie also
einen Burschen, der sich um die Wiese



kümmerte, die ihr das Gras lieferte, das
sie für die Kuh benötigte, damit die die
Milch für den Kater gab, der die Mäuse
fernhielt, die ihre Robe anknabberten.

Da junge Menschen aber viel essen,
musste die Nonne nun allmorgendlich
das Doppelte an Lebensmitteln
herbeischaffen. Darüber hinaus brauchte
sie ganz in der Nähe auch eine kleine
Hütte für den Burschen, denn dass der
Junge bei ihr in der Höhle übernachtete,
wäre ein Verstoß gegen die für Nonnen
geltenden Ordensregeln gewesen. Also
bat sie die Dorfbewohner, eine Hütte für
ihren Burschen zu bauen, der sich um die
Wiese kümmerte, die das Gras lieferte,
das sie für die Kuh benötigte, damit die



die Milch für den Kater gab, der die
Mäuse fernhielt, die ihre Robe
anknabberten.

Allmählich bemerkte sie, dass ihr die
Dorfbewohner aus dem Weg gingen,
weil sie immer befürchten mussten, dass
die Nonne mit einem neuerlichen
Wunsch ankam. Sie gingen sogar schon
in Deckung, verbarrikadierten sich in
ihren Häusern, verrammelten die Tür
und zogen die Vorhänge vor, wenn sie
nur von Weitem eine braune Kuh
erblickten, weil sie dachten, es sei die
Nonne.

Wenn doch einmal ein Dorfbewohner
auf die Nonne zukam, um ihr eine Frage
zur Meditation zu stellen, wimmelte sie



ihn ab: »Tut mir leid. Im Moment nicht.
Ich muss nach den Bauarbeiten an der
Hütte für meinen Burschen schauen, der
sich um die Wiese kümmert, die mir das
Gras liefert, das ich für meinen braunen
Kater brauche, der die Mäuse fernhält,
damit ich nicht ständig Flicken auf meine
Robe nähen muss.«

Als ihr bewusst wurde, was sie da
gerade gesagt hatte, erkannte sie: »Das
sind die Ursprünge des Materialismus.«

Sie bat die Dorfbewohner, die Hütte
wieder abzureißen, schickte den
Burschen zu seiner Familie zurück,
entäußerte sich sowohl der Kuh als auch
der Wiese und suchte ein gutes Zuhause
für ihren Kater.



Wenig später nahm sie ihr früheres
einfaches Leben wieder auf. Als sie
eines Morgens mit gerade genug Essen
für ihre einzige Tagesmahlzeit aus dem
Dorf zurückkehrte, stellte sie fest, dass
wieder einmal eine Maus ein Loch in
ihre Robe geknabbert hatte.

Glücklich nähte sie einen neuen
Flicken auf.

KIT-CAT

Dies ist die wahre Geschichte einer
bemerkenswerten Katze, die im
Bodhinyana-Kloster fünfundsechzig



Kilometer südlich von Perth lebte, in
dem auch ich wohne.

Kit-Cat war als Junges einer
verwilderten Kätzin aus dem
angrenzenden staatlichen Forst in
meinem Kloster zur Welt gekommen. Wir
hatten das verwaiste, hungrige Tierchen
in einem ausgehöhlten Baumstumpf
entdeckt.

Als Kit-Cat größer wurde, begann sie
mit der Jagd, und immer mehr Jungvögel
fielen ihr zum Opfer. Ein Glöckchen, das
wir ihr um den Hals banden, führte nur
dazu, dass sie sich immer geschickter
anschlich, um bloß kein Geräusch zu
machen, das ihre Beute warnen konnte.
Obwohl die Mönche das kleine



Kätzchen sehr ins Herz geschlossen
hatten, mussten wir sie zu unserem
Bedauern irgendwann weggeben. Ein
australischer Wald ist einfach nicht die
passende Umgebung für eine Hauskatze.

In der am Meer gelegenen Vorstadt
Watermans Bay nördlich von Perth fand
ich ein hübsches neues Zuhause für Kit-
Cat. Als die Zeit für den Abschied
gekommen war, nahm ich sie hoch,
steckte sie in einen Sack und legte
diesen im Auto ihrer künftigen
Besitzerin in den Fußraum vor der
Rückbank. Dabei empfand ich dem
Kätzchen gegenüber, das mir immer
vertraut hatte, ein sehr schlechtes
Gewissen.



Chris, die neue Katzenmutti, fuhr
geradewegs heim nach Watermans Bay.
Dort angekommen, trug sie den Sack ins
Haus, schloss alle Türen und ließ Kit-
Cat frei. Bevor das Kätzchen in den
Garten durfte, sollte es sich erst einmal
eingewöhnen und sich mit der Familie
vertraut machen.

Drei Tage später, an einem heißen
Samstagnachmittag, war es dann soweit.
Kit-Cat durfte nach draußen. Mit einem
Satz war sie am Gartentor. Chris rannte
hinter ihr her, aber die Katze war
einfach schneller. Also setzte sich Chris
ins Auto, um in der Nachbarschaft nach
Kit-Cat zu suchen. Aber weit und breit
war keine Spur von ihr zu sehen. Kit-Cat



war verschwunden. Wie vom Erdboden
verschluckt.

Nun denken Sie wahrscheinlich, dass
sich Kit-Cat irgendwie zu meinem
fünfundachtzig Kilometer entfernten
Kloster durchgeschlagen hat. Aber weit
gefehlt. Kit-Cat war viel zu klug, um
eine solche Strecke zu Fuß
zurückzulegen.

An jenem Samstag nahm ich
Lehrverpflichtungen in unserem Tempel
im Stadtteil Nollamara wahr,
achtundsiebzig Kilometer nördlich
meines Klosters und etwa zwölf
Kilometer südlich von Watermans Bay.
Während ich auf die geschlossene



massive Holztür unseres Tempels in
Perth zuging, hörte ich draußen ein
merkwürdiges Geräusch. Und als ich die
Tür öffnete, saß da die kleine Kit-Cat,
blickte zu mir hoch und miaute. Ich nahm
sie auf den Arm und bemerkte dabei,
dass ihre Pfoten glühten. Kein Wunder,
draußen herrschte an diesem Tag eine
Temperatur von über vierzig Grad
Celsius. Untertasse um Untertasse mit
Milch setzte ich dem Tierchen vor, so
dehydriert war es. Dann ließ ich die
Katze das tun, was Katzen am besten
können: sich zusammenrollen und
ausruhen.

Kurz nachdem Kit-Cat eingetroffen
war, rief Chris bei mir an.



Entschuldigend sagte sie: »Es tut mir so
leid, Ajahn Brahm. Ich habe die Katze in
den Garten gelassen und dabei ist sie
mir ausgebüxt. Es tut mir wirklich leid.
Aber vielleicht findet sie ja den Weg zu
Ihrem Kloster in Serpentine.«

»Keine Sorge«, beruhigte ich sie. »Kit-
Cat ist schon bei mir, hier in
Nollamara.«

Ich weiß noch, dass Chris vernehmlich
nach Luft schnappte. Sie konnte es
einfach nicht fassen. Später kam sie
vorbei, um sich selbst davon zu
überzeugen. Kit-Cat hatte mich in einer
Stadt aufgespürt, die ihr vollkommen
unbekannt war. Innerhalb von knapp
zwei Stunden war sie mindestens zwölf



Kilometer gelaufen, hatte eine
vielbefahrene Autobahn und weitere
große Straßen überquert, ohne Landkarte
und ohne sich nach dem Weg erkundigen
zu können, und hatte in einer Stadt mit
mehr als einer Million Einwohnern den
einzigen Menschen gefunden, der sich
immer um sie gekümmert hatte.

Zuvor hatte Kit-Cat unser Kloster nur
einziges Mal verlassen, als wir sie zu
einem Tierarzt brachten, um sie
»verklostern«, sprich: sterilisieren, zu
lassen. Nie war sie auch nur in die Nähe
des Großraums von Perth gekommen.
Sie war eine reine Landkatze. Und die
Fahrt in ihr neues Zuhause bei Chris
hatte sie in einem Sack auf dem Boden



vor der Rückbank eines Autos verbracht.
So war es ihr vollkommen unmöglich
gewesen, sich den Weg einzuprägen, den
sie zurücklegten. Und trotzdem hatte
mich dieses clevere Kätzchen so schnell
gefunden.

Natürlich nahm ich Kit-Cat
anschließend wieder mit in mein
Kloster, wo ihr noch viele glückliche
Jahre beschieden waren. Und nach
einem langen, erfüllten Katzenleben
starb sie dann auch dort. Wir begruben
sie unter dem heiligen Bodhibaum vor
unserer Haupthalle.



EIN HUNDERETREAT

Um nicht nur über Katzen zu sprechen,
sondern auch anderen Haustieren gerecht
zu werden, möchte ich jetzt eine
Geschichte erzählen, die mir kürzlich
zugeschickt wurde. Sie handelt von
einem sehr cleveren Hund und seiner
Methode, mit dem Stress des modernen
Lebens umzugehen.

Eine Frau kehrte vom Einkaufen zurück
und hatte gerade die Tür zu ihrem Haus
in der Vorstadt geöffnet, als aus heiterem
Himmel ein Hund an ihr vorbei ins
Wohnzimmer preschte. Als die Frau ihre
Einkaufstüten abstellte, lag er schon in
einem stillen Eckchen und schlief. Es



war ein gut gepflegter Labrador mit
Halsband, also bestimmt kein
Straßenköter. Da die Frau Hunde mochte
und dieser ihr besonders sympathisch
war, ließ sie ihn bei sich im
Wohnzimmer liegen. Nach etwa zwei
Stunden wachte er wieder auf und sie
öffnete ihm die Haustür. Weg war der
Hund.

Auch als er am nächsten Tag
wiederkam, gewährte ihm die Frau
Einlass. Erneut verkrümelte er sich in
seine stille Ecke, rollte sich zusammen
und hielt ein zweistündiges
Mittagsschläfchen. Nachdem sich dieses
Muster noch zwei oder drei Mal
wiederholt hatte, fragte sich die Frau



allmählich, wo der Hund wohl lebte und
warum er sie immer wieder besuchen
kam. Also schrieb sie einen Zettel,
faltete ihn zusammen und steckte ihn dem
Labrador unters Halsband. Der Text
lautete in etwa:

Seit fünf Tagen kommt mich Ihr Hund
jeden Nachmittag in meinem Haus
besuchen und tut hier nichts anderes,
als friedlich zu schlafen. Da er so ein
liebenswürdiges, freundliches Tier ist,
stört es mich nicht. Ich wüsste nur
gern, wo er lebt und warum er immer
wieder vorbeikommt.

Am nächsten Tag tauchte der Labrador
wieder auf und legte sich in seinem



Eckchen zum Schlafen. Unter dem
Halsband klemmte allerdings ein
anderer Zettel. Darauf stand:

Mein Hund lebt in einem
ausgesprochen lärmintensiven
Haushalt zusammen mit meiner
nörgeligen Ehefrau und unseren vier
Kindern, von denen zwei noch keine
fünf sind. Bei Ihnen sucht er seine Ruhe
und ein bisschen Frieden, um sich mal
ordentlich ausschlafen zu können. Darf
ich demnächst mal mitkommen?

EINE WUNDERBARE GESCHICHTE



VOM ÜBERNATÜRLICHEN

Ein Australier nahm in Ladakh, der
Region westlich von Tibet, an einer
Wandertour in den Ausläufern des
Himalajas teil. Dort ist die Landschaft
so spektakulär, dass er hinter den
anderen zurückblieb und ein Foto nach
dem anderen schoss. Als er eine
Abkürzung nehmen wollte, um wieder zu
seiner Gruppe aufzuschließen, erwischte
er den falschen Weg, verlor seine
Reisekameraden aus den Augen und
hatte schließlich überhaupt keine
Orientierung mehr.

Nachdem er einige Stunden lang ohne
Landkarte durch die Wildnis geirrt war,
bekam er es mit der Angst zu tun. Die



Sonne war bereits hinter den
Berggipfeln untergegangen, es wurde
allmählich dunkel, kalt und gefährlich.
Doch er wusste immer noch nicht wohin.
Schließlich erblickte er in nicht allzu
großer Entfernung Licht. Darauf ging er
zu und erreichte ein altes buddhistisches
Kloster in der Abgeschiedenheit der
Berge.

Der freundliche Abt hörte sich die
Geschichte des Australiers an und lud
ihn dann ein, die Nacht unter dem Dach
des Klosters zu verbringen, und zwar in
seinem persönlichen Quartier, dem
einzigen Raum, der über ein modernes
westliches Bett verfügte. Er kannte das
Ziel der Reisegruppe und war bereit,



das verirrte Schaf am nächsten Tag zu
seiner Herde zurückzugeleiten.

Nach einem einfachen Abendessen
legte sich der Australier in das bequeme
Bett des Abts. Mitternacht war kaum
vorüber, da wurde er von der
herrlichsten Musik geweckt, die je an
sein Ohr gedrungen war. Im berühmten
Opernhaus von Sydney hatte er viele
Vorstellungen besucht, aber nie, nie hatte
er eine so süße, zugleich aber auch
mitreißende Melodie gehört und dabei
solche Glücksgefühle empfunden. Als er
so dalag und jeden einzelnen dieser
göttlichen Töne in sich aufsog, rannen
ihm Tränen der Ekstase die Wangen
herab. Und irgendwann begleitete ihn



die himmlische Musik in einen so tiefen
Schlaf, wie er ihn noch nie erlebt hatte.
Beim Aufwachen fühlte er sich zum
ersten Mal seit Jahren bestens erholt und
war rundum zufrieden.

Nach dem Frühstück begab er sich zum
Abt des Klosters, um sich dafür zu
bedanken, dass er ihm sein Bett
überlassen hatte. Dabei erwähnte er
auch die Musik und fragte, was es damit
auf sich habe.

»Ach das«, meinte der Abt.
»Ja, es war einfach unglaublich. So

etwas habe ich nie zuvor gehört!«
»Junger Mann, dabei handelt es sich

um etwas Übernatürliches. Sprechen
darf ich darüber mit Ihnen leider nicht,



das verbieten die Ordensregeln, Sie sind
ja kein Mönch.«

Mit gerunzelter Stirn griff der
Australier nach seiner Geldbörse und
wollte dem Abt eine 100-Dollar-Note
reichen.

»Nein, nein!«, wehrte der Abt ab.
»Na gut, wie viel dann?«, fragte der

Australier.
»Schauen Sie«, gab der Abt

entschieden zurück. »Selbst wenn Sie
mir hundert Millionen Dollar geben
würden, könnte ich es Ihnen nicht
verraten. Darüber dürfen nur Mönche
Bescheid wissen.«

Da es dem Australier nicht gelang, den
Abt zu bestechen, verließ er das Kloster.



Bald hatte er zu seiner Reisegruppe
zurückgefunden, beendete seine Tour und
kehrte nach Australien zurück.

Als er wieder zu Hause war, ging ihm
diese übernatürliche Musik nicht aus
dem Kopf. Seine Besessenheit davon
wurde bald so groß, dass er kaum mehr
schlafen und sich bei der Arbeit nicht
mehr richtig konzentrieren konnte.
Obwohl er einen der besten Psychologen
Sydneys aufsuchte, war er nicht
imstande, diese Musik zu vergessen. Sie
trieb ihn buchstäblich in den Wahnsinn.
Es gab nur eines, was er tun konnte.

Fast auf den Tag genau ein Jahr nach
seinem letzten Besuch stand er wieder
vor dem Tor des Klosters in Ladakh und



bat, den Abt sprechen zu dürfen, der sich
noch gut an ihn erinnerte. Der Australier
erklärte, er müsse unbedingt mehr über
diese Musik erfahren, anderenfalls
würde er noch verrückt.

»Es tut mir wirklich von Herzen leid«,
meinte der Abt mit ehrlichem Mitgefühl,
»aber wie ich Ihnen schon beim letzten
Mal sagte, kann ich Ihnen nichts darüber
verraten, weil Sie ja kein Mönch sind.«

»Dann machen Sie mich eben zum
Mönch!«, entgegnete der Australier.

In einem strengen Kloster dauert es
zwei Jahre, bis man alles Nötige gelernt
hat, inklusive der Sprechgesänge. Der
Australier absolvierte entschlossen den
vollständigen, harten



Ausbildungsprozess. Nach zwei Jahren
ordinierte ihn der Abt zum Mönch.

Im Anschluss an die Zeremonie
bestürmte ihn der Australier: »Jetzt, da
ich Mönch bin, können Sie es mir ja
endlich verraten. Also worum handelt es
sich bei dieser himmlischen Musik?«

Lächelnd antwortete der Abt: »Komm
um Mitternacht in mein Zimmerchen, ich
werde es dir zeigen.«

Vor lauter Aufregung war der
frischgebackene Mönch eine ganze
Stunde zu früh. Drei Jahre hattet er
gewartet, alles aufgegeben und sich der
Schulung zum Mönch unterzogen. Jetzt
war es endlich so weit.

Kurz vor Mitternacht nahm der Abt ein



uraltes Schlüsselbund vom Schreibtisch
und zog in seinem Zimmerchen einen
Vorhang auf, hinter dem eine verborgene
Holztür lag. Er öffnete sie mit dem
hölzernen Schlüssel. Dem mühsamen
Ächzen der Tür hörte man an, dass sie
seit vielen Jahren, vielleicht Jahrzehnten
nicht mehr geöffnet worden war. Sie
legte den Weg in einen Korridor frei, an
dessen Ende sich eine weitere Tür
befand, diesmal aus Eisen. Als die
beiden Männer auf sie zugingen, schlug
die alte Klosteruhr Mitternacht. Mit dem
eisernen Schlüssel öffnete der Abt die
zweite schwere Tür. Nachdem sie
hindurchgegangen waren, setzte die
himmlische Musik ein. Sie war jetzt so



deutlich zu hören, dass das Herz des
Australiers vor Freude überquoll. Die
Musik bedeutete ihm mehr als alles
andere. Sie näherten sich einer weiteren
Tür. Diese bestand aus reinem, in den
Bergen gewonnenem Silber. In
Australien wäre sie ein Vermögen wert
gewesen, aber an solche Dinge denkt
man nicht, wenn man einer Musik
lauscht, deren Schönheit sich jeder
Beschreibung entzieht. Als der Abt die
Silbertür mit dem silbernen Schlüssel
aufgeschlossen hatte, fiel der Blick auf
die allem Anschein nach letzte Tür. Sie
bestand aus fünfzehn Zentimeter dickem
purem Gold und war mit unschätzbar
wertvollen Edelsteinen besetzt. Der Abt



griff nach einem goldenen Schlüssel und
hielt dann inne. Mit ernster Stimme, die
größte Aufmerksamkeit verlangte, fragte
er den Australier: »Bist du sicher, dass
du hierfür auch bereit bist? Es handelt
sich um etwas Übernatürliches und wird
dich von Grund auf verändern. Bist du
darauf vorbereitet?«

Der Australier war jetzt nicht mehr nur
aufgeregt, sondern auch erschrocken.
Eine so folgenreiche Entscheidung hatte
er in seinem ganzen Leben noch nie
getroffen. Zu sehen, was sich hinter der
goldenen Tür befand, mochte ihn
vielleicht in den Wahnsinn treiben, es
aber nicht zu sehen, würde ihn ganz
sicher verrückt machen. Also sagte er:



»Ja. Bitte öffnen Sie die Tür.«
Der Abt steckte den goldenen

Schlüssel ins Schlüsselloch. Der
Australier zitterte unwillkürlich vor
Angst. Ganz langsam öffnete der Abt die
schwere alte Tür.

Und da war es! Meine Güte! Das
überstieg das Begriffsvermögen aller
Normalsterblichen bei Weitem! Ging
über alles Vorstellbare hinaus!

Was es war?
Tut mir leid, aber das darf ich Ihnen

leider nicht verraten, denn Sie sind ja
kein Mönch!



MEINE REISE IN DEN HIMALAJA

Die ersten Fotos aus dem Himalaja sah
ich, als ich noch in London zur Schule
ging. Dieses Gebirge war so gewaltig,
so wild und verführerisch, dass ich
beschloss, eines Tages auch einmal
dorthin zu reisen.

Im Jahr 1973, als auf der
Nordhalbkugel Sommer war, hatte ich
die Uni abgeschlossen. Bevor ich als
Lehrer anfing, brach ich von der Victoria
Station in London aus auf in Richtung
Indien und den mächtigen Himalaja.
Zwei Wochen später war ich in Indien
und es regnete jeden Tag. Wenn ich mich
erkundigt hätte, bevor ich die Reise
plante, hätte ich wohl erfahren, dass das



während der Monsunzeit auf dem
Subkontinent immer so ist. Selbst auf der
Höhe von Katmandu, also schon
ziemlich weit nördlich, sah ich immer
nur Regenwolken, aber nie den
Himalaja. Bald gab ich die Hoffnung
auf, die höchsten Berge der Welt je zu
Gesicht zu bekommen. Glücklicherweise
gab es in dieser exotischen Gegend aber
viel anderes, womit ich mir die Zeit
vertreiben konnte.

In Katmandu erzählte mir ein
amerikanisches Pärchen von einem Lkw,
der die Post in den Norden des Landes
bis an die tibetische Grenze brachte, und
dass man für ein paar Rupien mitfahren
konnte. Das hörte sich gut an. Also



bestiegen wir in den frühen
Morgenstunden des nächsten Tages den
Postwagen gen Norden.

Gegen ein Uhr mittags hielt der Lkw in
einem kleinen Bergdorf an, weil der
Fahrer dort Mittagspause machen wollte.
Die beiden Amerikaner schlugen vor,
derweil einen kleinen Hügel zu
besteigen. Als wir eine Viertelstunde
später den Gipfel erreicht hatten, teilten
sich die Wolken im Norden. Und da, in
der regenfrischen Luft, sah ich den
Himalaja zum ersten Mal in seiner
ganzen Pracht. Der Anblick raubte mir
den Atem, viel mehr noch als der
Aufstieg zuvor.

Allerdings hatte ich dummerweise



meinen Fotoapparat in dem Postwagen
zurückgelassen. Also lief ich fix den
Hügel runter, schnappte mir die Kamera
und eilte so schnell ich konnte wieder
hoch. Kurz vor dem Gipfel schloss sich
die Wolkenwand. Ich war nur wenige
Sekunden zu spät gekommen. Wie sich
herausstellte, würde ich die Berge nicht
mehr zu Gesicht bekommen. Die Amis,
die einfach nur dagesessen und den
inspirierenden Anblick genossen hatten,
wandten sich zu mir um und fragten, wo
ich denn gewesen sei. Aber was noch
schlimmer war: Voller Ehrfurcht
beschrieben sie mir bis ins kleinste
herrliche Detail alles, was sie gesehen
hatten. Den unglaublichen Blick auf den



Himalaja und überhaupt das große
Wunder, das mir entgangen war.

Ich kam mir wie ein Idiot vor. Den
Fotoapparat zu holen hatte mich dieses
außergewöhnlichen Erlebnisses beraubt.
Aber ich habe dabei auch etwas gelernt:
Wenn man versucht, den Moment
festzuhalten, sei es mit der Kamera oder
auf Papier, entgeht er einem oft und mit
ihm das ganze Wunder, das er in sich
trägt.

Und das gilt keineswegs nur für den
Himalaja. Die magischen Augenblicke
des Lebens sind dafür da, dass man sie
auskostet und nicht in einer Kamera
einsperrt. Vergessen werden wir sie
ohnehin nicht. Warum also sollten wir



sie in einem Bild einfangen?

JEMAND SIEHT DICH IMMER

Vor langer Zeit war es üblich, dass
jeweils ein weiser Lehrer einer Gruppe
von Schülern alles beibrachte, was sie
über das Leben wissen mussten. Einer
dieser Lehrer hatte ein Dutzend Schüler,
deren Ausbildung bald abgeschlossen
sein würde. Außerdem hatte er eine
Tochter, die seine Schüler sehr
begehrenswert fanden.

Eines Tages teilte er ihnen mit, dass er
zwei Probleme habe. Das erste bestand



darin, dass er einen Ehemann für seine
Tochter suchen musste. Traditionsgemäß
sollte es sich dabei um einen seiner
zwölf Schüler handeln. Aber er konnte
sich nicht entscheiden, welcher von
ihnen sich am besten als Gemahl eignete.

Das zweite Problem war, dass er als
Brautvater eine kostspielige
Hochzeitszeremonie ausrichten, dem
Paar ein neues Haus kaufen und es mit
allem Nötigen ausstatten musste. Was
alles in allem sehr teuer werden würde.

Um beide Probleme auf einen Streich
zu lösen, kündigte der Lehrer eine
Prüfung an. Er forderte seine Schüler
auf, sich im Schutz der Nacht ins Dorf zu
schleichen und alles zu stehlen, was sie



konnten, ohne dabei von
irgendjemandem gesehen zu werden.
Dann sollten sie ihm, dem Lehrer, das
gesamte Diebesgut bringen. Derjenige
Schüler, der diesen Anweisungen am
besten Folge leistete und am meisten
entwendete, durfte seine Tochter
ehelichen. Und die gestohlenen
Gegenstände würden allesamt in den
Besitz des jungen Paares übergehen.

Dass ihr Lehrer, der sonst ein überaus
moralischer Mensch war, sie zum
Diebstahl aufforderte, schockierte die
Schüler. Da jedoch in jenen Zeiten
großer Wert auf Gehorsam gegenüber
dem Lehrer gelegt wurde, erklärten sie
sich bereit, an der Prüfung teilzunehmen.



Oder lag es womöglich auch daran, dass
alle Schüler die Tochter unbedingt haben
wollten?

Im Laufe der folgenden sieben Tage
schlichen sich die cleveren Schüler des
Nachts ins Dorf, klauten so viel sie
konnten und brachten die Beute zu ihrem
Lehrer. Dieser notierte sorgfältig, wer
was gestohlen hatte und aus wessen
Haus. Auf frischer Tat ertappt wurde
erstaunlicherweise keiner der Schüler.

Am Ende der Woche rief der Lehrer
seine Jungen zu sich, um ihnen das
Ergebnis der Prüfung zu verkünden.

»Ihr habt so viel entwendet«, begann
er, »dass es allemal reicht, einem jung
verheirateten Paar einen guten Start ins



neue Leben zu sichern. Nur einer von
euch hat nichts gestohlen. Warum nicht?«

Der angesprochene Schüler trat vor
und sagte: »Weil ich doch Ihren
Anweisungen Folge leisten musste,
Herr.«

»Was meinst du damit? Habe ich euch
etwa nicht angewiesen, Dinge zu stehlen
und sie bei mir abzuliefern?«

»Doch, Herr«, gab der Schüler
niedergeschlagen zurück. »Aber Sie
haben uns befohlen, zu stehlen, ohne
dabei von irgendjemandem gesehen zu
werden. Ich bin in viele Häuser
eingedrungen, morgens um zwei, als alle
fest geschlafen haben. Aber sobald ich
etwas an mich nehmen wollte, hat mich



jemand gesehen. Also musste ich die
Häuser immer mit leeren Händen wieder
verlassen, Herr.«

»Wenn doch aber alle geschlafen
haben, wer kann dich dann gesehen
haben?«, erkundigte sich der Lehrer.

»Ich, Herr. Ich habe mich beim Stehlen
gesehen. Deshalb habe ich nichts
mitgenommen.«

»Sehr gut! Sehr gut!«, rief der Lehrer
erfreut aus. »Wenigstens einen weisen
Schüler habe ich, der mir in den drei
Jahren gut zugehört hat. Und ihr anderen
Einfaltspinsel, ihr bringt jetzt alles, was
ihr gestohlen habt, zurück. Niemand
wird euch bestrafen. Ich habe die Leute
schon vor zwei Wochen von dieser



›Prüfung‹ in Kenntnis gesetzt. Sie haben
euch erwartet. Deshalb ist auch keiner
von euch erwischt worden. Und vergesst
nie: Was immer ihr auch Unmoralisches
tut, einer sieht euch immer dabei, und
der seid ihr selbst. Und weil ihr es seht,
fühlt ihr euch schlecht und leidet
darunter.«

Natürlich durfte der weise Schüler das
schöne Töchterlein des Lehrers heiraten.
Dieser war wohlhabend genug, um den
beiden eine rauschende Hochzeitsfeier
auszurichten und ihnen auch ein reich
möbliertes Haus zu vermachen. Und
weil der junge Ehemann ein wahrhaft
weiser Mensch war, wurden sie
tatsächlich glücklich bis an ihr



Lebensende.

WIE EIN SCHÜLER LERNTE, ÜBER
BELEIDIGUNGEN ZU LACHEN

Die vorige Geschichte stammt aus dem
alten Indien. Die folgende ist aus dem
alten Griechenland, wo die
Erziehungsmethoden ganz ähnlich waren.
Die Schüler lernten alles von ein und
demselben Lehrer.

Einer dieser Lehrer war immer ziemlich
missmutig und schimpfte einen Schüler
schon beim kleinsten Vergehen aus. Und
nachdem er ihn nach Strich und Faden



runtergemacht hatte, ließ er sich für
dieses Privileg auch noch ordentlich
bezahlen, indem er die Standpauke als
zusätzliche Übungsstunde zu einem
saftigen Honorar berechnete.

Ein bestimmter Schüler ging nach
seiner Ausbildung nach Athen, um dort
zu arbeiten. Und wann immer ihn sein
Chef oder sonst irgendjemand
beschimpfte, lachte er fröhlich.

Einer der schlimmsten Flüche – er
stammte aus Vorderasien – lautete
damals: »Mögen sich die Flöhe von
tausend Kamelen in deinen Achselhöhlen
festsetzen!«

Selbst darüber lachte der junge Mann
noch. Es gab überhaupt keine



Beleidigung, die ihn aus der Ruhe
bringen konnte. Seine Freunde und
Kollegen dachten schon, er hätte
diesbezüglich einen Dachschaden, wo er
doch sonst vollkommen klar im Kopf
war. Deshalb fragten sie ihn eines Tages,
warum er denn immer lache, wenn ihn
jemand beleidigte.

»Als Schüler«, gab er zur Antwort,
»musste ich dafür blechen, wenn ich
kritisiert wurde. Und jetzt kriege ich das
ganz umsonst. Das macht mich sehr
glücklich.«

Vielleicht sollten wir auch jedes Mal
Geld von unseren Kindern verlangen,
wenn wir sie ausschimpfen, weil sie ihr
Zimmer nicht aufgeräumt oder die



Hausaufgaben nicht gemacht haben. In
ihrem späteren Leben werden sie dann
womöglich nie sauer werden, wenn ihr
Partner oder der Chef sie anbrüllt,
sondern nur fröhlich lachen wie jener
Schüler aus dem alten Griechenland.

VON DEN EXPERTEN LERNEN

Als ich noch in Cambridge studierte,
erzählten mir christliche Kommilitonen,
dass sie als Freiwillige in der örtlichen
Klinik für Menschen mit geistigen
Behinderungen anfangen wollten. Als
Buddhist dachte ich mir, dass ich mich



da nicht lumpen lassen durfte. Also
folgte ich ihrem Beispiel, aber
ausschließlich aus religiösem Hochmut.

Jeden Donnerstagnachmittag setzten
wir uns in Cambridge in den Bus, um ins
Fulbourn Hospital zu fahren. Dort halfen
wir in der Beschäftigungstherapie für
Leute mit Downsyndrom aus. Meine
Freunde gaben nach ein paar Wochen
auf, ich blieb zwei Jahre. Obwohl das
Studium der theoretischen Physik –
natürlich erst an zweiter Stelle nach
meinem intensiven gesellschaftlichen
Leben – einen Großteil meiner Zeit in
Anspruch nahm, verpasste ich keine
Gelegenheit, meine Freunde mit dem
Downsyndrom zu besuchen. Und ich



genoss jeden einzelnen
Donnerstagnachmittag.

Mich überraschte, wie emotional
verständig sie waren. Wenn ich mal
müde war wegen einer Party am
Vorabend oder niedergeschlagen, weil
sich eine Freundin von mir getrennt
hatte, bekamen sie es sofort mit. Dann
nahmen sie mich in den Arm und
schenkten mir ein so aufrichtiges
Lächeln, dass ich förmlich
dahinschmolz. Ihre Herzen schienen ganz
anders zu sein als meines: offen und
unverstellt.

Mir als Heterosexuellem war es
Anfang der Siebzigerjahre peinlich, in
aller Öffentlichkeit von einem anderen



Mann so gefühlvoll umarmt zu werden.
Aber die unschuldige Freude, mit der es
geschah, lehrte mich bald, mich zu
entspannen und diese Berührungen zu
genießen. Das Leben im Fulbourn
Hospital mit den Menschen, die ein so
gutes Verständnis für die emotionale
Welt hatten, war total unkompliziert. So
ganz anders als das Studium in
Cambridge, wo jeder Experte für alles
war, nur nicht für seine Gefühle.

Nach zwei Jahren hatte ich offenbar
genügend Erfahrungen gesammelt, dass
mir die Leiterin der Abteilung einen
Nachmittag lang zwei eigene Gruppen
zuteilte, erst die eine, anschließend die
andere. Ich dachte mir nichts dabei.



Meine Freunde mit dem Downsyndrom
konnten absolut dichthalten, wenn es
sein musste. Als ich nach Hause fahren
wollte, baten mich die echten
Mitarbeiter der Abteilung – also
diejenigen, die bezahlt wurden – in den
großen Saal. Und da standen sie, alle
meine Freunde, strahlend wie die
Honigkuchenpferde, sowie die gesamte
Belegschaft. Ich sollte geehrt werden:
als der studentische Freiwillige, der am
längsten in der Abteilung tätig war.

Während ich an diesem Nachmittag mit
der einen Gruppe gearbeitet hatte, war
die jeweils andere unter Mitwirkung des
Personals damit beschäftigt gewesen,
Geschenke für mich zu basteln. Und die



wurden mir jetzt überreicht.
Man hätte die Präsente, die ich erhielt,

wahrscheinlich in keinem Laden
verkaufen können, aber sie rührten mich
zu Tränen. Und mittlerweile hatte ich
von meinen Lehrern mit dem
Downsyndrom so viel gelernt, dass es
mir nichts mehr ausmachte, ihnen in aller
Öffentlichkeit freien Lauf zu lassen. Und
es war herrlich! In einer kleinen
Ansprache sagte die Abteilungsleiterin,
dass in der folgenden Woche die
Abschlussprüfungen an der Uni beginnen
würden und dies dann wohl mein letzter
Tag in der Klinik sei. Mit der Feier
wollten sich alle für mein Engagement in
den vergangenen zwei Jahren bedanken.



Unter Tränen antwortete ich, dass meine
erste Examensprüfung erst in zehn Tagen
stattfinde. »Dürfte ich deshalb nächsten
Donnerstag nicht vielleicht noch mal
wiederkommen?« Es wurde mir
freundlicherweise gestattet.

Im Rückblick ist mir klar, dass ich das
Meiste dessen, was man mittlerweile als
»emotionale Intelligenz« bezeichnet, von
meinen Freunden mit dem Downsyndrom
gelernt habe. Sie betrachte ich bis auf
den heutigen Tag als die wahren
Experten auf diesem Gebiet. Und als
meine Lehrer.



ANDEREN ETWAS ZU GEBEN
ÜBERWINDET DEPRESSIONEN

Wer ehrenamtlich soziale Arbeit leistet,
tut das zunächst oft aus dem Wunsch
heraus, der Gesellschaft etwas
zurückzugeben. Irgendwann aber
erkennen die meisten, dass sie viel mehr
bekommen als geben. Weil sie nämlich
die Erfahrung machen, dass es kein
Opfer ist, seine Zeit auf eine gute Sache
zu verwenden, sondern eine Investition
mit hoher Gewinnrate.

Unter einer Depression leidenden



Menschen empfehle ich oft, sich
ehrenamtlich in einem Altersheim, einem
Krankenhaus oder einer sonstigen
karitativen Einrichtung zu engagieren.
Denn anderen etwas zu geben gibt ihrem
eigenen Leben wieder mehr Bedeutung.
Der freiwillige Dienst an der
Gemeinschaft bringt ihnen das zurück,
was sie verloren haben: Sinnhaftigkeit.

Sobald wir uns sozial engagieren,
erhalten wir wohltuendes emotionales
Feedback, so wie ich von meinen
Freunden mit dem Downsyndrom. Die,
denen wir zu helfen glauben, helfen in
Wirklichkeit uns. Wir gewinnen an
Selbstbewusstsein und fangen an, uns
und unser Leben richtig zu mögen.



Dass man dadurch auch reich werden
kann, demonstriert folgende kleine
Geschichte:

Nach seiner Scheidung ist ein Freund
von mir in eine kleinere Wohnung
gezogen, die viel zu eng für seinen Hund
war. Doch immerhin fand er bei einer
netten älteren Dame, die bereits einen
Hund derselben Rasse hatte, ein neues
Zuhause für das Tier.

Eines Tages rief ihn die ältere Dame
völlig verzweifelt an seinem
Arbeitsplatz an, um zu fragen, ob er
vielleicht so lieb sein könnte, sie
abzuholen und in die Stadt zum Arzt zu
fahren. Eine andere
Beförderungsmöglichkeit hätte sie nicht.



Zu der Zeit war mein Freund als
Werbeberater selbstständig und kam
finanziell gerade mal so über die
Runden. Doch da er sein eigener Chef
war, nahm er sich die Zeit und fuhr die
Frau zu ihrem Arzttermin. Danach wurde
er für sie zu einer Art privatem
Taxiunternehmen. Sie zum Zahnarzt oder
wohin auch sonst zu kutschieren machte
meinem Freund nichts aus, denn er fand
Freude daran, ihr zu helfen, und eine
willkommene Abwechslung zu seinem
Job war es auch.

Eines Tages rief sie wieder an.
Diesmal ging es um einen wichtigen
Anwaltstermin. Wie üblich holte er sie
zu Hause ab, um sie dann in der Stadt



vor der Kanzlei abzusetzen. Höflich
fragte die alte Dame, ob er vielleicht
noch kurz mit reinkommen könne; er tat
ihr diesen Gefallen gern. Und dann
ernannte sie ihn in Anwesenheit ihres
Anwalts zum künftigen Alleinerben
eines nicht unbeträchtlichen Vermögens.
Wenig später starb sie.

Mein Freund war völlig von den
Socken. Er hatte doch nur freundlich sein
wollen und Spaß hatte es ihm auch
gemacht, sich ein wenig um die alte
Dame zu kümmern. Und nun diese
Riesenerbschaft! Er fiel aus allen
Wolken. Aber so kann es eben gehen,
wenn man bereit ist, anderen ein wenig
von seiner Zeit zu schenken. Das



Mindeste, was dabei herauskommt, ist
ein gutes Gefühl. Und manchmal wartet
auch noch die eine oder andere
zusätzliche Überraschung auf uns!

DAS TIEFE LOCH

Bei einem Waldspaziergang entdeckte
einmal ein Mann ein tiefes Loch im
Erdboden. Er hielt inne und spähte
hinein. Dort unten lag ein großer Sack
voller Gold. Der Mann ging auf die
Knie, beugte sich vor und versuchte mit
den Händen den Schatz zu greifen, aber
das Loch war viel zu tief. Egal, wie sehr



er sich bemühte, er kam einfach nicht an
das Gold heran. Also gab er auf.

Im Weitergehen begegnete er einem
anderen Mann, dem er von dem Gold
erzählte, das in dem viel zu tiefen Loch
lag. Der zweite Mann suchte sich einen
hakenförmig gegabelten Ast, ging damit
zu dem Loch und holte das Gold mithilfe
des Astes heraus.

Die Glückseligkeit ist nie so weit
entfernt, dass wir sie nicht erreichen.
Wir müssen bloß etwas mehr Weisheit
und Mitgefühl aufbringen.

Dann können wir alles erreichen.



WANN DARF MAN DIE
UNWAHRHEIT SAGEN?

Eines Abends erhielt ich den Anruf einer
älteren Buddhistin. Sie war vollkommen
verzweifelt. Wie sie mir erzählte, hatte
sie am Nachmittag ihren Mann Don nach
vierzigjähriger Ehe zum ersten Mal
angelogen. Seither fühle sie sich
schrecklich, sagte sie.

Don hatte einen Herzinfarkt überlebt.
Doch nun brauchte er dringend einen
Bypass und war im Krankenhaus, bis er
sich soweit erholt hatte, dass der
Eingriff durchgeführt werden konnte.



Er lag mit drei anderen Männern
zusammen in einem Zimmer, die
ebenfalls auf ihre Bypass-OP warteten.
Mit Jack, einem seiner Bettnachbarn,
verstand er sich besonders gut. Nach
Jacks Operation fragte Don am Abend
seine Frau, ob sie wisse, wie es Jack
nach dem Eingriff gehe.

»Oh, Jack geht es gut«, antwortete sie.
»Er liegt zur Überwachung auf der
Intensivstation.«

In Wahrheit war Dons Frau im Foyer
des Krankenhauses gerade den
trauernden Angehörigen von Jack
begegnet. Doch ihrem Mann mitzuteilen,
dass Jack eben die Operation nicht
überlebt hatte, die ihm selbst am



nächsten Tag bevorstand, brachte sie
einfach nicht übers Herz. Also hatte sie
sich in eine Lüge geflüchtet.

Auch Don wäre bei der Bypass-OP um
ein Haar gestorben. Er schwebte drei
Tage zwischen Leben und Tod, bis er
schließlich über dem Berg war. Hätte
seine Frau ihm die Wahrheit gesagt,
denke ich, wäre dieser zusätzliche
Kummer, die Trauer um Jack, vielleicht
sein Todesurteil gewesen. So aber hatte
ihm ihre Lüge das Leben gerettet.

Deshalb sage ich meinen Anhängern
oft, dass eine Unwahrheit hin und wieder
gestattet ist. Aber höchstens alle vierzig
Jahre!



WARUM WIR LÜGEN

»Ist Ihnen denn nicht klar«, sagte der
Richter in einem Mordprozess zum
Angeklagten, »dass auf Falschaussagen
eine sehr hohe Strafe steht?«

»Doch«, entgegnete der Beschuldigte,
»aber die ist lange nicht so hoch wie bei
einem Tötungsdelikt.«

Das erklärt, warum die Menschen so oft
lügen: weil die Strafe dafür gewöhnlich
viel geringer ausfällt als die, die mit
dem Sagen der Wahrheit verbunden
wäre.

So suchte vor einigen Jahren einmal



ein junges Mädchen meinen Rat, weil sie
von ihrem Freund schwanger war.

»Warum wenden Sie sich damit nicht
an Ihre Mutter oder Ihren Vater?«,
erkundigte ich mich.

»Machen Sie Witze?«, gab sie zurück.
»Die würden mich umbringen!«

Also belog sie ihre Eltern lieber.
Es ginge auf unserer Welt weit

glücklicher und gerechter zu, wenn
Ehrlichkeit so hoch bewertet würde,
dass die Strafe dafür, die Wahrheit zu
sagen, immer geringer ausfiele als die
für eine Lüge. Die einzige Möglichkeit,
dies zu erreichen, wäre eine allgemeine
Amnestie, Straffreiheit für alles, solange
nur die Wahrheit gesagt wird.



Dann könnten Söhne und Töchter ihren
Eltern gegenüber auch die
beschämendsten Dinge eingestehen, denn
sie wüssten ja, dass sie nicht dafür
bestraft, nicht einmal getadelt würden,
sondern dass sie Hilfe erhielten. Wenn
Kinder in Schwierigkeiten geraten,
brauchen sie in erster Linie die
Unterstützung ihrer Eltern. Unter den
jetzigen Umständen aber haben sie viel
zu viel Angst, sich ihnen anzuvertrauen.
Auch Ehepartner könnten einander in
vollkommener Ehrlichkeit begegnen und
ihre Probleme auf diese Weise lösen,
statt unter den Teppich zu kehren.

Eines möchte ich allen Eltern, die
dieses Buch lesen, hinter die Ohren



schreiben: Bitte sagt euren Kindern, dass
ihr sie, wenn sie nur die Wahrheit sagen,
nie bestrafen und ihnen auch keine
Vorhaltungen machen werdet, was immer
sie auch getan haben mögen.

Und dies geht an alle Paare: Versprecht
einander, dass in eurer Beziehung die
Ehrlichkeit über alles gehen und dass ihr
nie mit Bestrafungen und Drohungen
reagieren werdet, nicht einmal auf einen
Seitensprung, sondern dass ihr euch eure
Schwächen vergeben, gemeinsam daran
arbeiten und alles dafür tun werdet, dass
sich derartige Vorfälle nicht
wiederholen.

Und dann haltet dieses Versprechen.

Wo Strafe droht oder auch nur eine



Rüge, wird nie die Wahrheit gesagt
werden.

Deshalb kennen wir im Buddhismus
keine Strafen.

Nach den Jahren der Apartheid in
Südafrika brauchte es den moralischen
Mut und die Weisheit von
Führungspersönlichkeiten wie Nelson
Mandela und Erzbischof Tutu, um die
erste Wahrheits- und
Versöhnungskommission ins Leben zu
rufen. Sie hatten verstanden, dass die
Enthüllung dessen, was sich in jenen
brutalen Jahren tatsächlich abgespielt
hatte, wichtiger war als die Bestrafung
der Täter.



In diesem Zusammenhang gibt es eine
Episode, die ich auch heute noch als
inspirierend empfinde. Ein weißer
Polizeibeamter legte ein Geständnis ab
und beschrieb in allen Einzelheiten, wie
er einen politischen Aktivisten
schwarzer Hautfarbe gefoltert und
schließlich getötet hatte. Er machte diese
Aussage in Anwesenheit der Witwe des
Ermordeten.

Ihr Mann hatte als vermisst gegolten,
und nun hörte die Frau zum ersten Mal,
was mit dem Menschen, dem ihre ganze
Liebe galt, dem Vater ihrer Kinder,
wirklich geschehen war.

Während er sich zur eingehenden
Schilderung der bösartigen Grausamkeit



seiner Taten zwang, weinte der
Polizeibeamte und zitterte am ganzen
Leib. Als er sein Geständnis beendet
hatte, sprang die Witwe über die
Absperrung, die die Zeugen vor
Angriffen schützen sollte, und rannte
geradewegs auf den Mörder ihres
Mannes zu. Die Wärter waren so
verdutzt, dass sie nicht reagieren
konnten.

Der schuldbewusste Polizeibeamte
rechnete mit einem gewalttätigen
Racheakt der Witwe und hätte ihn
klaglos über sich ergehen lassen. Doch
die Frau wollte ihn gar nicht angreifen.
Vielmehr nahm sie den Mörder ihres
Mannes, der nur stocksteif dastand, sanft



in ihre starken schwarzen Arme und
sagte: »Ich verzeihe Ihnen.« So blieben
die beiden eine Weile stehen, tief
versunken in dieser Geste der
Versöhnung.

Allen Anwesenden kamen die Tränen,
lange konnten sie gar nicht aufhören zu
weinen. Die Vergebung des
Unverzeihlichen gab ihnen Hoffnung.
Hoffnung darauf, dass ein harmonisches
Zusammenleben der Angehörigen
verschiedener Rassen auch in ihrem
Land möglich wäre. Und dass sie in
Zukunft ohne Angst würden leben
können.

Wenn man dem brutalen Folterer und
Mörder einer geliebten Person verzeihen



kann, welche Tat sollte man dann nicht
vergeben können?

Nur wo es Vergebung gibt, kann es auch
Wahrheit geben.

DIE AFFEN UND DER AFFENGEIST

An einem Feiertag erhielt das
buddhistische Kloster Besuch von einem
Affen. Zu diesem Anlass würden so
viele Leute mit wohlschmeckenden
Opfergaben kommen, hatte er sich
gedacht, dass für ihn dabei bestimmt ein
gutes Mittagessen herausspringen würde.



Vielleicht würde ja jemand eine Mango
fallen lassen oder einen Apfel
vergessen.

Während er so vor der großen Halle
des Klosters herumlungerte, bekam er
zufällig mit, dass drinnen ein alter
Mönch einen Vortrag über den
»Affengeist« hielt. Das könnte ja ganz
spannend sein, dachte sich der Affe, und
hörte zu.

»Unter einem Affengeist«, sagte der
alte Mönch, »versteht man einen
unruhigen Geist, der von Hölzchen auf
Stöckchen kommt, genau wie die Affen
im Dschungel immer von einem Ast zum
nächsten springen. Es ist ein schlechter
Geist, der durch die Praxis der



Meditation zurechtgerückt werden muss,
damit er seinen Frieden finden kann.«

Als der Affe hörte, dass der Affengeist
etwas Schlechtes sei, wurde er böse.
»Was soll das denn heißen: der
Affengeist ist ein schlechter Geist!
Schließlich bin ich ein Affe und mein
Geist ist völlig in Ordnung. Diese
Menschen beleidigen uns. Das ist
ungerecht. Es ist einfach nicht richtig.
Ich muss dringend etwas gegen diese
ungeheuerlichen Diffamierungen tun!«
Dann schwang er sich von Ast zu Ast
durch den Wald nach Hause, um bei
Freunden seinem Ärger Luft zu machen.

Bald war die ganze Affenbande auf den
Beinen, sprang auf und nieder und



kreischte wild durcheinander: »Wir
lassen uns doch nicht beleidigen! Das ist
Artendiskriminierung! Wie können sie es
wagen! Wir beschweren uns beim WWF
und lassen uns von denen einen Anwalt
geben! Schließlich haben wir Affen auch
unsere Rechte!«

»Stopp!«, befahl ihr Anführer.
»Versteht ihr denn nicht? Dieser Mönch
hat vollkommen recht. Schaut euch doch
nur an: Ihr springt da wie blöd auf und
nieder und veranstaltet einen
Heidenlärm. Das kommt dabei raus,
wenn man einen Affengeist hat. Ihr könnt
einfach nicht stillsitzen, ihr Affen!«

Die Affen erkannten, dass ihr Anführer
die Wahrheit sagte. Sie alle waren mit



einem Affengeist gestraft und würden nie
ihren Frieden finden. Sie ließen die
Köpfe hängen und brüteten schweigend
vor sich hin.

»Hey!«, meldete sich der Affe zu Wort,
der im Kloster gewesen war. »Mir ist da
gerade eine Idee gekommen. Dieser
Mönch hat gesagt, dass man den
Affengeist überwinden und zur Ruhe
kommen kann, wenn man nur meditiert.«

Glücklich waren die Affen bald
wieder auf den Beinen, sprangen auf und
nieder und kreischten alle wild
durcheinander. »Ja! Cool! Auf, lasst uns
meditieren. Kommen wir zur Ruhe!«

Nach einer Weile warf einer der Affen
die Frage auf: »So, und wie geht das



nun, das Meditieren?«
»Als Erstes müssen wir uns ein Kissen

zum Draufsitzen suchen!«, meinte ein
Affe.

»Ja! Cool! Suchen wir uns Kissen!«
Nach vielem Gespringe und Gekreische
machten sie sich auf den Weg in den
Wald, wo sie Gräser und weiche Blätter
einsammelten, aus denen sie
improvisierte zafus machten, wie man
die buddhistischen Meditationskissen
nennt.

»Und was machen wir jetzt?«
»Hockt euch auf die Kissen«, befahl

der Affe, der im Kloster gewesen war.
»Schlagt die Beine übereinander, legt
die rechte Pfote auf die linke, dabei



berühren sich die Daumen ganz leicht.
Haltet den Rücken gerade. Schließt die
Augen und beobachtet euren Atem.«

Dies war das erste Mal in der
Geschichte, dass Affen meditierten. Nie
zuvor hatte im Wald eine solche Stille
geherrscht. Nur war sie leider nicht von
Dauer.

»Entschuldigt mal kurz!«, unterbrach
einer der Affen. Alle schlugen die Augen
auf. »Mir ist da eben was eingefallen.
Eigentlich wollten wir heute zum
Mittagessen alle über die
Bananenplantage herfallen, wisst ihr
noch? Ich krieg das jetzt einfach nicht
mehr aus dem Kopf. Was meint ihr,
wollen wir nicht erst noch mal kurz zu



der Plantage, damit das erledigt ist, und
dann meditieren wir?«

»Klar doch! Cool! Spitzenidee!«,
brüllten die anderen Affen, fingen schon
wieder an, auf und nieder zu springen,
und dann ging’s ab auf die Plantage.

Sie klauten jede Menge Bananen,
legten sie alle auf einen großen Haufen
und begaben sich dann zu ihren
Meditationskissen zurück. Sie hockten
sich hin, kreuzten die Beine, legten
behutsam die rechte Pfote über die linke,
strafften den Rücken, schlossen die
Augen und nahmen ihre Meditation
wieder auf.

Nach zwei Minuten hob ein anderer
Affe die Hand. »Entschuldigt mal kurz.



Mir ist da auch was eingefallen. Bevor
wir die Bananen futtern können, müssen
wir sie ja auch noch schälen. Lasst uns
das erst erledigen, dann kann ich auch
wieder in Ruhe meditieren, ohne ständig
daran denken zu müssen.«

»Aber klar doch! Cool! Daran haben
wir auch schon gedacht«, brüllte der
Rest der Affenbande. Also sprangen sie
mal wieder auf und nieder, kreischten
und schälten die Bananen.

Nachdem das geschehen und die
Früchte erneut säuberlich auf einen
Haufen gelegt waren, begaben sich die
Affen zu ihren Kissen zurück. Ein
weiteres Mal hockten sie sich hin,
kreuzten die Beine, legten die rechte



Pfote behutsam über die linke, strafften
den Rücken, schlossen die Augen und
beobachteten den natürlichen Fluss ihres
Atems.

»Entschuldigt mal kurz!«, rief schon
nach einigen Sekunden ein dritter Affe.
»Aber mir ist auch was eingefallen.
Bevor wir die Bananen futtern können,
müssen wir sie uns ja erst mal ins Maul
schieben. Lasst uns das erst erledigen,
dann können wir nachher auch in aller
Ruhe meditieren, ohne daran denken zu
müssen.«

»Klar! Cool! Was für eine brillante
Idee!« Alle Affen sprangen auf und
nieder, veranstalteten einen Höllenradau
und steckten sich eine Banane ins Maul.



Ein paar auch zwei und einer sogar drei.
Manche Affen sind eben auch nicht
anders als manche Menschen. Allerdings
futterten sie die Bananen noch nicht. Sie
hatten nur etwas erledigt, damit sie
später nicht mehr ständig daran denken
mussten und den Kopf zum Meditieren
frei hatten.

Anschließend hockten sie sich wieder
auf ihre Kissen, kreuzten die Beine,
legten die rechte Pfote behutsam auf die
linke, strafften den Rücken, schlossen
die Augen und nahmen mit den Bananen
im Maul die Meditation wieder auf.

Nachdem aber alle die Augen
geschlossen hatten, wurden die Bananen
natürlich sofort aufgefuttert. Dann



standen die Affen auf und machten sich
davon. Das war das Ende ihrer ersten
und einzigen Meditationssitzung.

Jetzt wissen Sie auch, warum es uns
Menschen so schwerfällt, zur Ruhe zu
kommen. Denn die meisten von uns
haben einen Affengeist, und das
bedeutet:

Ich erledige das nur noch kurz, dann
setze ich mich ganz ruhig hin und
meditiere.

Deshalb ist heutzutage, wie ich schon in
einem meiner anderen Bücher erwähnt
habe, der Friedhof der einzige Ort, an
dem die Leute in Frieden ruhen.



Abgesehen natürlich von buddhistischen
Klöstern.

LASST DIE BANANE LOS

Früher war es kinderleicht, einen Affen
zu fangen. Der Jägersmann ging dafür
einfach in den Wald, suchte sich eine
reife Kokosnuss und schnitzte ein Loch
hinein, das genauso groß war wie eine
Affenfaust. Dann trank er die süße Milch
der Kokosnuss und schnabulierte ein
wenig von ihrem weichen Fleisch.

Nach der Mahlzeit befestigte er die
hohle Kokosnuss mithilfe eines dicken



Seils oder eines Ledergurts an einem
Baum. Dann versteckte der Jägersmann
noch eine Banane in der Kokosnuss und
ging nach Hause.

Man konnte jede Wette darauf
eingehen, dass bald ein Affe die
Kokosnuss mit der Banane drin
entdecken und versuchen würde, die
Frucht herauszuholen. Aber das Loch in
der Kokosnuss war nun mal gerade groß
genug, dass der Affe seine Faust
hineinstecken konnte. Mit der Banane
zusammen aber bekam er sie nicht mehr
heraus.

Bei der Rückkehr des Jägers hatte der
Affe dann schon stundenlang vergeblich
versucht, die Faust samt Banane aus der



Kokosnuss zu ziehen. Angesichts seines
menschlichen Widersachers verstärkte er
seine Anstrengungen noch.

Das Einzige, was der Affe tun musste,
um freizukommen, war, die Banane
loszulassen. Dann hätte er die Faust aus
der Kokosnuss ziehen und Fersengeld
geben können. Aber ließ der Affe los?

Natürlich nicht! Weil nämlich Affen
unwillkürlich denken: »Das ist meine
Banane. Ich hab sie schließlich entdeckt.
Und deshalb gehört sie mir!«

Auf diese Weise konnte man jeden
Affen fangen.

Mit Menschen ist das nicht anders.
Angenommen, Ihr geliebter Sohn stirbt

und Sie können einfach nicht aufhören,



um ihn zu trauern. Sie müssen ständig an
ihn denken. Können schon kaum mehr
einschlafen oder sich auf die Arbeit
konzentrieren. Warum?

Sie müssten nur »die Banane
loslassen« und bräuchten nicht so viel zu
leiden. Aber Sie können nicht loslassen.
Und zwar nur, weil Sie denken: »Er war
mein Sohn. Ich habe ihm das Leben
geschenkt. Und deshalb gehört er mir.«

Mehrere Mütter haben mir von dem
Moment erzählt, in dem sie ihrem
Neugeborenen zum ersten Mal in die
Augen gesehen hatten. Dabei, sagten sie,
war ihnen intuitiv klar gewesen, dass
dieses Menschlein nicht allein von den
Eltern gezeugt worden war. Dass es sich



vielmehr um ein Lebewesen mit eigener
Vergangenheit und Individualität
handelte, einen Fremden aus einem
unbekannten Irgendwo, der da in ihr
Leben gekommen war. Mutter und Vater
dürfen sich um dieses Lebewesen
kümmern, es ernähren und lieben …
aber nicht in Besitz nehmen.

Leider vergessen viele Eltern das im
Laufe der Zeit und wollen ihre Kinder zu
ihrem Eigentum machen. Und wenn es
dann an der Zeit ist, sie gehen zu lassen,
schaffen sie es nicht. Wenn sie sich nur
daran erinnern könnten, dass nie ein
Mensch einen anderen besitzen kann,
auch nicht das eigene Kind. Dann
würden sie sich auch nicht einfangen



lassen wie ein Affe und aus Trauer
leiden.

Jemanden zu lieben heißt immer auch,
ihn eines Tages gehen zu lassen.

MAMI, ICH GEHE

Wir fürchten oft, dass jemand nicht
wiederkommt, wenn wir ihn loslassen
würden. Dabei ist meistens genau das
Gegenteil der Fall.

Wenn Sie einen Vogel im Käfig halten
und eines Tages vergessen, die Tür zu
schließen, wird er wegfliegen und nicht
zurückkommen.



Wenn Sie dagegen die Käfigtür
offenlassen, aber dafür sorgen, dass es
dem Vogel gutgeht und er genügend
Futter hat, wird er zwar auch
wegfliegen, aber er kommt immer
wieder zurück.

Eine junge buddhistische Mutter hat mir
einmal erzählt, dass ihr sechs Jahre alter
Sohn eines Nachmittags so verärgert
war, dass er allen Ernstes erklärte:
»Mami, ich hab dich nicht mehr lieb und
gehe jetzt von zu Hause weg!«

Woraufhin sie antwortete: »In Ordnung,
Schätzchen, ich helfe dir beim Packen.«

Also begleitete sie ihren kleinen
Jungen in sein Zimmer und half ihm, das
Nötigste herauszusuchen und in sein



Köfferchen zu legen: den Teddybären,
seine beste Hose und das Spiderman-
Kostüm. Anschließend ging sie in die
Küche, um ihm seine Lieblingsbrote zu
schmieren, packte sie in eine Tüte und
gab sie dem Sechsjährigen mit.
Schließlich sollte er auf seinem weiteren
Lebensweg keinen Hunger leiden.

Als der Junge das Haus verlassen
hatte, winkte sie ihm nach. »Mach’s gut,
Schätzchen. Und meld dich mal!«

Mit dem Köfferchen in der einen und
der Tüte mit den belegten Broten in der
anderen Hand marschierte das Kind aufs
Gartentor zu, öffnete es, ging hindurch,
wendete sich nach links und strebte
seiner Zukunft entgegen.



Nach nicht einmal fünfzig Metern
wurde der Sechsjährige vom Heimweh
ergriffen. Er drehte sich um, ging zum
Gartentor zurück und rannte den kurzen
Weg in die offenen Arme seiner Mutter,
die sich nicht von der Stelle gerührt
hatte.

Sie war eine sehr weise Mutter und
wusste ganz genau, dass sich ihr kleiner
Junge nicht allzu weit von seinem
liebevollen Zuhause entfernen würde.

In Singapur habe ich diese Geschichte
einmal einer Psychologin erzählt, die
sich darüber halb kranklachte. Nachdem
sie sich wieder einigermaßen beruhigt
hatte, erklärte sie mir, dass sie, auch im
Alter von sechs Jahren, praktisch das



Gleiche erlebt habe. Nach einem Streit
mit ihrer Mutter wollte sie von zu Hause
weggehen. Auch ihre Mutter willigte
sofort ein und half ihr beim Packen. Nur
Brote hatte sie ihr nicht geschmiert.
Stattdessen gab sie ihr zehn Singapur-
Dollar, damit sie sich selbst etwas zu
essen kaufen konnte. Dann brachte ihre
Mutter sie zum Aufzug (sie wohnten in
einem Hochhaus). Das kleine Mädchen
stieg ein und als sich die Türen
schlossen, winkte die Mutter zum
Abschied.

In diesem Fall setzte das Heimweh
schon ein, als der Fahrstuhl das
Erdgeschoss noch nicht erreicht hatte.
Also drückte das Kind den Knopf für die



Etage, in der sich die elterliche Wohnung
befand. Und als sie oben ankam, stand
da ihre Mutter mit weit geöffneten
Armen. »Willkommen zu Hause, meine
Süße!«

Wenn die Bande der Liebe nur stark
genug sind, kann man die Leute auch
gehen lassen, denn man weiß ja, dass sie
mit Sicherheit wiederkommen.

HINTERM HORIZONT

In den Tagen vor dem für alle
erschwinglichen und sicheren
Luftverkehr reiste man auf



hochseetauglichen Dampfschiffen über
die Weltmeere, um von einem Kontinent
zum anderen zu gelangen. Kurz vor dem
Ablegen drängten sich die Passagiere
auf den Decks des Schiffes, von denen
aus man die Verwandten und Freunde auf
dem Pier sehen konnte. Und wenn dann
das Signal ertönte, winkten alle zum
Abschied, sowohl die Menschen an
Bord als auch die an Land
Verbleibenden, machten Kusshände und
riefen sich ein letztes Auf Wiedersehen
zu, während der Dampfer allmählich
davonglitt. Bald schon hatte er sich so
weit entfernt, dass man vom Pier aus in
der grauen Menge der Passagiere keinen
Einzelnen mehr ausmachen konnte;



gewinkt und geschaut wurde trotzdem
weiter. Etwas später war das Schiff zu
weit weg, als dass man überhaupt noch
etwas an Bord zu erkennen vermochte,
aber die Zurückbleibenden verließen
den Pier noch nicht, sondern blickten
dem immer kleiner werdenden Dampfer
nach, auf dem sich irgendwo die
Menschen befinden mussten, von denen
sie gerade Abschied genommen hatten.

Irgendwann erreichte das Schiff dann
jene gewisse Linie – den Horizont –,
hinter der es vollends außer Sicht war.
Doch obwohl die Verwandten und
Freunde an Land ihre Lieben nicht mehr
sehen, geschweige denn sprechen oder
berühren konnten, wussten sie, dass sie



nicht völlig verschwunden waren. Sie
hatten bloß eine Linie überschritten, den
Horizont, der uns von dem trennt, was
dahinter liegt. Sie wussten, dass sie sie
wiedersehen würden.

So ähnlich ist es beim Tod eines
geliebten Menschen. Wenn wir Glück
haben, können wir an seinem Bett sitzen,
ihn noch einmal in die Arme schließen
und Abschied von ihm nehmen. Dann
legt er ab, segelt los in das Meer des
Todes. Er schwindet dahin. Mit dem
letzten Atemzug erreicht er den Horizont,
jene gewisse Linie, die dieses Leben
von dem trennt, was dahinter liegt.
Nachdem er diese Linie passiert hat,
können wir ihn nicht mehr sehen,



geschweige denn mit ihm sprechen oder
ihn berühren, und trotzdem wissen wir,
dass er nicht völlig verschwunden ist. Er
hat nur eine Linie überschritten – den
Tod –, die uns von dem trennt, was
dahinter liegt.

Wir werden einander wiedersehen.

DER ERSCHROCKENE
WASSERBÜFFEL

Im alten Thailand gehörten Wasserbüffel
zur Familie. Sie lebten in dem Hohlraum
unterhalb der Häuser und waren in aller
Regel so zahm, dass die kleinen Kinder



in den warmen Sommermonaten
gefahrlos auf dem Rücken der Tiere
schlafen konnten, während die Büffel
träge grasten.

Manchmal allerdings bekam es so ein
Wasserbüffel plötzlich aus Gründen, die
nur ihm bekannt waren, mit der Angst zu
tun. Dann hob er mit einem Prusten den
Kopf und nahm Reißaus.

Eines frühen Morgens brachte ein
Dorfbewohner seinen Wasserbüffel zum
Grasen auf seine Felder. Und als er an
unserem Waldkloster vorbeikam, jagte
irgendetwas im Dschungel dem Büffel
einen Riesenschreck ein. Er riss den
Kopf hoch und schnaubte. Der
Dorfbewohner versuchte noch, das Tier



an dem dünnen Seil, das es um den Hals
trug, festzuhalten, doch das Seil wickelte
sich blitzschnell um den Finger des
Mannes, und als der Büffel
davonpreschte, nahm er die Spitze des
Fingers mit auf seine wilde Hatz!

Mit seiner blutverschmierten Hand, an
der ein Finger zur Hälfte fehlte, suchte
der arme Mann sofort Hilfe bei uns im
Kloster. Wir brachten ihn ins
Krankenhaus und bald hatte er sich
wieder einigermaßen erholt.

Diese traurige Geschichte nehme ich
gern als Beispiel dafür, was geschehen
kann, wenn wir nicht loslassen.

Denn wer ist wohl stärker, der Mensch
oder ein Wasserbüffel?



Einen Wasserbüffel festhalten zu
wollen, wenn er in voller Fahrt ist, hat
nicht den geringsten Sinn. Man muss ihn
loslassen. Nach ein paar hundert Metern
kommt er ganz von selbst zum Stehen.
Dann kann der Bauer in aller Ruhe zu
ihm hingehen, das Seil wieder in die
Hand nehmen und ihn zum Grasen auf
die Felder führen.

Allzu viele Menschen aber versuchen
festzuhalten, was sie loslassen sollten,
und verlieren dabei oft mehr als einen
Finger.

DER FALL DER VERSCHWUNDENEN



HARLEY

Einer der ersten Bewohner meines
Klosters war Patrick, ein sehr
spiritueller Mensch ohne Familie und
festen Wohnsitz. Er zog von einem
Kloster ins nächste, von einer
spirituellen Gemeinschaft in eine andere.
Er war also sozusagen ein Tempel-
Hopper. Und so kam es, dass er in den
Anfangsjahren meines Klosters auch bei
uns aufschlug und uns bei den schweren
Bauarbeiten unterstützte.

Er besaß, wie gesagt, kein Haus und
auch keine Ersparnisse. Das einzig
Wertvolle, was er sein Eigen nannte,
war ein großartiges Motorrad, eine
Harley Davidson, die ihm sehr am



Herzen lag. Damit konnte er durch
Australien düsen und die Freiheit seiner
persönlichen Unabhängigkeit genießen.

In einem Brief berichtete er mir von
einem Erlebnis, das er in einer großen
Einkaufsmall in Sydney hatte. Er war mit
seiner Harley ins Parkhaus gefahren,
hatte sie dort abgestellt und einige
Besorgungen gemacht. Danach kehrte er
wieder zu seinem Motorrad zurück.
Doch Schockschwerenot, keine Harley
auf dem Parkdeck. Sie war gestohlen
worden!

Nun hatte er in seinem Leben schon
genügend buddhistische Lehrvorträge
gehört, um die Bedeutung des Anhaftens
zu kennen. Deshalb erinnerte er sich



auch an die Mahnung des Buddha:

Alles, was mein ist, geliebt und
erfreulich,
wird eines Tages von mir getrennt sein.

So verkraftete Patrick seinen Verlust
auch relativ leicht, indem er sich vor
Augen führte: »Na gut. Früher oder
später müssen wir uns sowieso von
allem lösen. Wegen etwas zu leiden,
woran man nichts ändern kann, bringt ja
nichts. Die Zeit mit der Harley war toll,
ihr habe ich es zu verdanken, dass ich
durch unser ganzes großes Land fahren
konnte. Nun hoffe ich nur, dass ihr neuer
Besitzer genauso viel Vergnügen an ihr
findet wie ich.«



Er war überglücklich, dass ihm der
Dieb nur sein Motorrad geklaut hatte und
nicht seinen inneren Frieden. Mit bestem
Erfolg hatte er eine schwere Prüfung des
Loslassens bestanden.

Als er sich – mit einem strahlenden
Lächeln angesichts seines spirituellen
Fortschritts – schon auf den Weg zu
einem öffentlichen Verkehrsmittel
machen wollte, dämmerte ihm plötzlich,
dass er sich auf dem falschen Parkdeck
befand.

Er ging die Treppe runter zum
richtigen – und tatsächlich, da stand
seine Harley; es war ihm beinahe, als
grinse sie ihn verschmitzt an. Er hatte
nicht nur den Test des Loslassens



bestanden, sondern war auch noch
immer im Besitz seines Motorrads. Ein
Doppelsieg also.

Gut gemacht, Patrick.

AUF DEM FENSTERSIMS

Ein berühmter Maler hatte mit seiner
Harley einen schweren Verkehrsunfall.
Als er im Krankenhaus wieder zu sich
kam, überbrachte ihm der diensthabende
Chirurg die schlechte Nachricht, dass er
ihm eine Hand amputieren hatte
müssen – diejenige, mit der er malte.
Der Künstler war am Boden zerstört. Er



hatte die Fähigkeit verloren, das zu tun,
was ihm mehr bedeutete als alles
andere. Und damit war ihm auch der
Sinn seines Lebens abhandengekommen.

Unmittelbar nach seiner Entlassung aus
dem Krankenhaus betrat er einen großen
Bürokomplex, fuhr mit dem Aufzug ins
oberste Stockwerk, suchte sich ein
leeres Büro, öffnete das Fenster und
kletterte auf den Sims. Er wollte seinem
Leben ein Ende setzen.

Als er in die Tiefe schaute, sah er
etwas Erstaunliches. Auf dem
Bürgersteig war ein Mann ganz ohne
Arme, der voller Freude die Straße
entlangtänzelte!

»Meine Güte«, dachte er bei sich, »ich



habe nur eine Hand verloren, und da ist
ein Mann, der gar keine hat, nicht einmal
Arme, und er tanzt! Wie kann ich da den
Tod suchen?«

Er entschied sich für das Leben und
krabbelte vom Fenstersims zurück in das
leere Büro.

»Ich muss unbedingt das Geheimnis
dieses Mannes herausbekommen«,
dachte er bei sich. »Wie kann er so
glücklich sein – ganz ohne Hände?«

Er rannte zum Aufzug, fuhr ins
Erdgeschoss und eilte auf die Straße und
dem Mann hinterher. Er war gar nicht so
schwer zu finden, denn ein Mann ohne
Arme ist kaum zu übersehen.

»Danke, mein Herr! Vielen, vielen



Dank! Sie haben mir soeben das Leben
gerettet. Ich bin Maler und habe bei
einem Motorradunfall die Hand
verloren, mit der ich arbeite. Das hat
mich so fertiggemacht, dass ich aus dem
oberen Stock des Hochhauses da hinten
springen wollte. Doch als ich auf dem
Fenstersims stand und auf die Straße
runterschaute, sah ich Sie, wie Sie ohne
Arme die Straße entlangtanzten. Bitte
verraten Sie mir doch, wie Sie immer
noch so glücklich sein können, obwohl
Sie beide Arme verloren haben.«

Der Mann ohne Arme schwieg einen
Moment lang. Dann sagte er:

»Na ja, ein richtiger Tanz war das
eigentlich nicht. Ich habe bloß versucht,



mich am Hintern zu kratzen.«

DAS REGAL IM WOHNZIMMER
MEINER MUTTER

Ein paar Jahre, nachdem ich nach
Australien ausgewandert war, fuhr ich
nach London, um meine Mutter zu
besuchen. Einer meiner Unterstützer war
so nett, mir ein Plüschkänguru als
Mitbringsel für sie mitzugeben. Meine
Mutter liebte das Geschenk. Stolz stellte
sie es im Wohnzimmer, wo sie die
meiste Zeit verbrachte, in ein Regal.
Wenn ich wieder in Australien war,



sollte das Känguru sie an mich erinnern.
Ich selbst war auch ganz glücklich, hatte
ich doch ein Geschenk für meine Mutter
gefunden, das ihr gefiel und das sie in
Ehren halten würde.

Als ich ein paar Jahre später wieder in
London war, brachte ich ihr einen
Koalabären aus Plüsch mit. Auch diesen
mochte sie sehr und stellte ihn neben das
Känguru ins Regal.

Bei meinem nächsten Besuch schenkte
ich ihr einen Plüschrieseneisvogel, das
Mal darauf ein Schnabeltier. Vor lauter
Australiensouvenirs wurde es allmählich
eng im Wohnzimmerregal.

Bei meinem fünften Besuch
überraschte ich meine Mutter mit einer



weichen, kuscheligen Beutelmaus. Auch
die gefiel ihr. Aber als sie versuchte, sie
in ihr Regal zu stellen, neben das
Känguru, den Koala, den Rieseneisvogel
und das Schnabeltier, reichte der Platz
nicht mehr, und schon purzelten die
ersten Plüschkameraden zu Boden.
Daraufhin versuchte sie mit aller Macht,
sie irgendwie ins Regal zu quetschen,
aber dabei fielen nur noch mehr hinunter.

»Warum verschenkst du nicht ein paar
von den Tierchen, Mama«, schlug ich
vor. »Dann hast du auch wieder mehr
Platz für neue.«

»Kommt ja gar nicht infrage«,
widersprach sie. »Dafür sind sie mir
viel zu kostbar.« Die nächsten Stunden



hatte sie alle Hände voll damit zu tun,
die ganzen Plüschtiere irgendwie im
Regal unterzubringen.

So ist es auch mit dem Stress.
Manchmal kriegt man einfach nicht alles
in den Kopf rein. Während man sich
bemüht, noch etwas Neues
hineinzuquetschen, entfallen einem die
ersten Dinge schon wieder. Ganz ähnlich
wie es bei meiner Mutter mit den
Plüschtieren in ihrem Regal war. Nicht
lange, und das Regal ist so überlastet,
dass es zusammenbricht. Beim Hirn
spricht man in diesem Zusammenhang
von einem Nervenzusammenbruch. Doch
sobald man einmal begriffen hat, was
sich da abspielt, lässt sich ein solches



Leiden leicht vermeiden.
Hätte meine Mutter ihre alten

Plüschtiere verschenkt, an Freunde oder
die Wohlfahrt, hätte sie in ihrem Regal
nicht nur mehr Platz für neue Geschenke
gehabt, sondern sie hätten auch nicht alle
um Mamas Aufmerksamkeit buhlen
müssen und sie hätte an jedem einzelnen
mehr Freude gehabt.

Sobald Sie eine neue Erfahrung
machen, tun Sie gut daran, sich von Ihren
alten Erinnerungen zu verabschieden.
Sagen Sie nicht »Kommt ja gar nicht
infrage, dafür sind sie mir alle viel zu
kostbar« wie meine Mutter. Schaffen Sie
lieber Platz im Regal Ihres Hirns. So
vermeiden Sie Stress und das neue



Geschenk muss nicht um Ihre
Aufmerksamkeit ringen. Dann haben Sie
auch viel mehr Freude daran.

Machen Sie Ihren Geist zu einem
leeren Regal, in dem es immer genügend
Platz gibt, sodass Sie möglichst viel
Freude an dem einen Geschenk haben
können, das immer neu ist: die
Gegenwart.

DIE KATZE

Unser Kloster ist ziemlich streng. Zum
Mönch ordiniert werden kann man erst
nach einer zweijährigen strikten



Ausbildung. Diese bezeichne ich als
»Qualitätskontrolle«. Schon im ersten
Jahr müssen sich die künftigen Mönche
an das Gebot halten, von zwölf Uhr
mittags bis zum Sonnenaufgang am
nächsten Tag keine feste Nahrung zu sich
zu nehmen.

Einer unserer Mönchsanwärter, ein
Engländer Mitte zwanzig, suchte mich
eines Morgens auf. Wie er mir sagte,
quälten ihn wegen etwas, was er am
Vortag getan hatte, so schwere
Schuldgefühle, dass er in der Nacht
keinen Schlaf gefunden hatte. Er war
gekommen, um ein Geständnis zu
machen.

Mit gesenktem Kopf, viel zu beschämt,



als dass er mir hätte ins Gesicht schauen
können, bekannte er, dass sein Hunger
am späten Nachmittag des vorigen Tages
so groß geworden war, dass er sich in
die Klosterküche geschlichen, ein Brot
geschmiert und es verschlungen hatte.
Das stellte einen Verstoß gegen die
während der Ausbildung zum Mönch
geltenden Vorschriften dar.

»Sehr gut«, sagte ich zu ihm.
Er hob den Blick.
»Es ist gut, dass du so ehrlich bist und

mir sagst, was du getan hast. Iss von nun
an bei der letzten Mahlzeit vormittags
um elf etwas mehr. Und wenn du dann
immer noch Hunger hast, darfst du ein
wenig Fruchtsaft oder Honigwasser



trinken, beides ist gestattet. Du dürftest
sogar ein Stückchen dunkle Schokolade
zu dir nehmen, das wäre auch zulässig.
Und jetzt kannst du gehen.«

»Wie? Werde ich etwa nicht bestraft?«
»Nein, Strafen gibt es in

buddhistischen Klöstern nicht.«
»Aber das geht doch nicht«, sagte er

weiter. »Ich kenne mich und meinen
Charakter. Wenn ich nicht Buße tun kann,
verstoße ich nur wieder gegen die
Vorschriften.«

Ich war etwas ratlos. Wie soll man mit
einem Menschen umgehen, der meint, nur
Strafen könnten ihn zur Selbstdisziplin
erziehen? Da kam mir eine Idee.

Am Vortag hatte ich in Robert Hughes



historischem Roman The Fatal Shore
gelesen, in dem es um das frühe
Australien geht. Darin beschreibt der
Autor eine brutale Strafe, zu der ein
Verbrecher seinerzeit verurteilt werden
konnte: üble Schläge mit einer Peitsche,
die als »neunschwänzige Katze« oder
auch nur »Katze« bezeichnet wurde.

»Also gut«, sagte ich zu dem jungen
Mann. »Du sollst eine traditionelle
australische Bestrafungsmethode
kennenlernen … die Katze. Fünfzig Mal
dürften reichen.«

Der arme Junge wurde leichenblass, er
schien auch schon von der
Neunschwänzigen gehört zu haben. Sein
Mund begann zu zittern (so viel zur



berühmten »steifen Oberlippe« der
Briten). Bestimmt dachte er: »Oh nein,
der Abt wird mich auspeitschen. So
schlimm hatte ich mir die Strafe aber
nicht vorgestellt.«

Da er sich im Buddhismus offenbar
noch nicht so gut auskannte, meinte er
wohl allen Ernstes, wir würden ihn
wegen des Diebstahls eines belegten
Brotes foltern. Also erklärte ich ihm,
was es mit der Katze wirklich auf sich
hatte.

Zu der Zeit lebten zwei davon in
unserem Kloster. »Schnapp dir eine der
Katzen und streichle sie fünfzig Mal«,
befahl ich dem jungen Mann. »Dabei
erfährst du etwas über Mitgefühl und



kannst bei der Gelegenheit auch gleich
lernen, dir zu verzeihen. Denn darin
besteht das Geheimnis der Disziplin.«

Er sprach sehr gut auf die Strafe an.
Und die Katze nicht weniger.

DER GENERAL MIT DEN
DISZIPLINIERTESTEN SOLDATEN

In dem klassischen chinesischen Werk
Über die Kriegskunst von Sunzi findet
sich auch eine Geschichte über den
General, dessen Soldaten die
diszipliniertesten der gesamten Armee
waren. Eines Tages wurde er vor den



Kaiser zitiert, um zu erklären, woran es
lag, dass die Soldaten seinen Befehlen
stets Folge leisteten.

»Herr, sie folgen meinen Befehlen
deshalb immer«, erläuterte der General,
»weil ich ihnen nur Dinge zu tun
auftrage, die sie ohnehin tun wollen.«

Warum aber wollten die Soldaten
unbedingt morgens so früh aufstehen?
Warum freuten sie sich wie verrückt auf
das äußerst strapaziöse Exerzieren? Und
wie kam es, dass sie geradezu scharf
darauf waren, in den Krieg zu ziehen und
dabei schwere Verwundungen oder gar
den Tod zu riskieren?

Die Antwort lautete: weil der General
eine solche Motivationskraft besaß, dass



seine Soldaten schon überzeugt waren,
bevor er auch nur den ersten Befehl
erteilte.

Sie wollten in aller Frühe aufstehen
und sie wollten sich einem harten
Training unterziehen. Die inspirierenden
Reden des Generals über Heldentum und
Patriotismus hatten sie so motiviert, dass
sie für ihre Sache in den Krieg ziehen
wollten. Das Geheimnis ihrer
mustergültigen Disziplin war: Sie hatten
einen charismatischen Anführer, der sie
motivierte.

Disziplin beruht höchst selten auf
Strafandrohung. Dadurch lernen die
Leute eher, wie sie es so klug anstellen,
dass sie nicht mehr erwischt werden.



Wenn es Ihnen aber gelingt,
beispielsweise Ihren Sohn zu
motivieren, dass er abends freiwillig
nicht so spät nach Hause kommt, dass
sein Studium darunter leidet, statt ihm
eine Strafe anzudrohen, dann haben Sie
ihn zur Disziplin erzogen.

DIE MACHT DER FREUNDIN

Der Sohn eines Freundes traf sich in der
Woche häufig mit seiner Freundin und
kam dann abends immer sehr spät nach
Hause. Die Folge war, dass seine
Studienleistungen darunter litten. Wie



die meisten Jungs in seinem Alter hörte
er nicht auf seine Eltern. Also fand sein
Vater, ein sehr kluger Mensch, einen
anderen Weg, seinem Sohn zu mehr
Disziplin zu verhelfen.

Als der junge Mann und seine Freundin
eines Nachts nach einer weiteren
ausgiebigen Tour durch die Clubs der
Stadt nach Hause kamen, wurden sie
bereits von seinem Vater erwartet.

»Kommt rein«, bedeutete er ihnen.
Oh, jetzt gibt’s wieder ein

Donnerwetter, fürchtete der Junge. Aber
sein Vater richtete nicht einmal das Wort
an ihn. Stattdessen wendete er sich an
die Freundin seines Sohnes und sagte so
etwas wie: »Ihr geht ja nun schon



ziemlich lange miteinander, ihr beide.
Und ich weiß zwar nicht, was du mit
deinem Leben so vorhast, aber vielleicht
wollt ihr ja eines Tages mal heiraten.
Und für diesen Fall könnte ich mir gut
vorstellen, dass es dir nicht unbedingt
recht wäre, wenn dein Mann keinen
ordentlichen Job findet, nur weil er
durchs Examen gerasselt ist. Wozu es
aber durchaus kommen kann, wenn sich
mein Sohn weiterhin die Nächte um die
Ohren schlägt. Hat er dir gegenüber
vielleicht mal erwähnt, dass seine
Zensuren rapide in den Keller gerutscht
sind, seit er so oft mit dir ausgeht?«

»Nein«, entgegnete das junge Mädchen
und bedachte ihren Freund mit einem



entsetzten Blick. »Davon hatte ich keine
Ahnung.«

»Ich dachte nur, dass dich das
interessieren könnte«, sagte der Vater
abschließend. »Und jetzt gute Nacht.«
Damit ließ er das Pärchen allein.

Von da an sorgte die Freundin des
jungen Mannes dafür, dass sie abends
nicht zu spät nach Hause kamen, und
behielt auch seine Zensuren genau im
Blick, die sich daraufhin dramatisch
verbesserten. Er schloss sein Studium
später erfolgreich ab und hat heute eine
gute berufliche Position inne.

Falls es Ihr Sohn also an der nötigen
Disziplin fehlen lässt und er auch nicht
bereit ist, auf Sie zu hören, sollten Sie es



vielleicht einmal mit der Macht seiner
Freundin versuchen. Denn wenn sie mit
Ihnen an einem Strang zieht, haben Sie
gleich viel mehr Einfluss. Umgekehrt
funktioniert es natürlich genauso: Wenn
Sie eine Tochter haben, können Sie
deren Freund einspannen, damit er
darauf achtet, dass sie nicht vom rechten
Weg abkommt.

JEDEN MORGEN ZWANZIG PUSH-
UPS

Heutzutage sind die Leute ja sehr
fitnessbegeistert. Einen Großteil ihrer



Freizeit verbringen sie im Studio oder
machen Sport, um ihren Körper gesund
zu halten. Für ihre Emotionen tun sie
längst nicht so viel, sie werden immer
noch allzu schnell wütend und depressiv.

Deshalb habe ich ein ganz einfaches
Trainingsprogramm zur Entwicklung
gesunder Emotionen entwickelt, das ich
auch unterrichte. Ich nenne es »Jeden
Morgen zwanzig Push-ups«.

Nachdem Sie morgens auf der Toilette
waren und sich die Zähne geputzt haben,
stellen Sie sich auf die weiche Matte vor
dem Badezimmerspiegel, die Füße
knapp schulterbreit auseinander. Atmen
Sie drei- oder viermal tief ein, um sich
zu entspannen. Heben Sie dann die Arme



und winkeln Sie sie so an, dass sich die
Hände auf der Höhe Ihres Gesichts
befinden. Legen Sie Ihre beiden
Zeigefinger rechts und links an die
Mundwinkel. Dann schauen Sie in den
Spiegel und ziehen die Mundwinkel
hoch.

Und eins!
Lassen Sie Ihren Mund in seine

normale Elendsmiene zurückgleiten und
ziehen Sie dann die Mundwinkel erneut
hoch.

Zwei!
Wiederholen Sie diese Übung

zwanzigmal. Und kein Mal weniger!
Auf diese Weise müssen Sie nicht nur

allmorgendlich über sich selbst lachen,



sondern trainieren zugleich die
Muskulatur rund um Ihre Mundwinkel so
intensiv, dass Sie auf Dauer auch
leichter über das Leben lachen und ein
Lächeln viel länger aufrechterhalten
können.

Alles, was es dafür braucht, ist ein
bisschen Übung.

DIE WEISHEIT EINES BÄUCHLEINS

Als ich noch ein Junge war, hielt man
eine gewisse Rundlichkeit für ein
Anzeichen von Gesundheit und
unbeschwerter Glückseligkeit. Aufgrund



seiner Freundlichkeit und seines
sozialen Gewissens nahm ich mir
damals Bruder Tuck aus der
Fernsehserie Robin Hood zum
spirituellen Vorbild. Der war nicht nur
dick, sondern auch weise und fröhlich.
Genau die Sorte Mönch, der ich
nacheifern wollte.

Heutzutage sollen wir ja alle
spargeldünn und bierernst sein. Deshalb
hatte ich dann irgendwann doch
begonnen, mir Sorgen über die
zunehmende Leibesfülle in meiner
Körpermitte zu machen, als in meinem
Tempel in Perth eines Abends eine
Chinesin auf mich zukam und mir über
den Bauch rieb – weil es ihr Glück



bringen sollte. Anlass genug für mich,
ein paar längst überfällige Recherchen
anzustellen.

Ich erfuhr, dass es zu einer erheblichen
Erweiterung der Blutgefäße im Körper
kommt, wenn man glücklich ist,
insbesondere wenn man lacht. Wenn es
einem dagegen schlecht geht und man
sich Sorgen macht, ziehen sie sich
zusammen.

Das erklärte so einiges.
Meiner Beobachtung nach waren die

meisten älteren dicken Menschen
fröhlich und freundlich, der
Weihnachtsmann zum Beispiel. Also
vermutete ich, dass sich bei diesen
Leuten, weil sie ja so viel und herzhaft



lachten, die Blutgefäße sozusagen zu
Superautobahnen erweitert hatten, durch
die das schlechte Cholesterin und der
ganze andere Unrat mühelos
hindurchrauschen konnten. Die
Miesepeter mit ihren dünneren
Blutgefäßen, die so leicht verstopfen,
mussten wohl alle frühzeitig verstorben
sein, sodass nur noch die Glückskekse
unter den Menschen übrig geblieben
waren.

Den (wie der Autor dieses Buches)
Übergewichtigen unter Ihnen kann ich
daher nur sagen: Sehen Sie zu, dass Sie
oft lachen. Die Wirkung, die das auf Ihre
Arterien hat, könnte Ihnen das Leben
retten!



Anlässlich eines Geburtstages jenseits
der Neunzig wurde der berühmte
amerikanische Komiker George Burns in
einem Interview unter anderem auch
nach seinem Lebensstil befragt:
»George, Sie sind jetzt bereits Ende
neunzig und immer noch bis in die frühen
Morgenstunden in den Clubs anzutreffen,
Sie trinken Unmengen Scotch, rauchen
kistenweise Zigarren und essen
ausgesprochen fettreich. Machen Sie
sich denn keine Sorgen um Ihre
Gesundheit?«

»Nicht die Spur«, antwortete Burns.
»Im Gegensatz zu meiner Frau. Die war
ständig in Sorge um meine Gesundheit.
Das ist wahrscheinlich auch der Grund,



warum sie jetzt schon seit vielen Jahren
tot ist.«

DIE URSACHE VON STRESS

2010 sollte ich auf dem World Computer
Congress in Brisbane den
Eröffnungsvortrag halten. Ich hatte zwar
keinen blassen Schimmer von
Computern, aber von derlei Petitessen
wie völliger Ahnungslosigkeit
meinerseits habe ich mich noch nie
abhalten lassen. Also nahm ich die
Einladung an.

Während meines Vortrags hob ich mein



Wasserglas hoch und fragte das
Publikum: »Was glauben Sie, wie
schwer ist dieses Glas?«

Bevor eine Antwort kommen konnte,
sprach ich weiter: »Wenn ich das Glas
weiter so halte, wird mein Arm nach
fünf Minuten wehtun. Nach zehn Minuten
lässt sich der Schmerz schon nicht mehr
ignorieren. Und nach einer Viertelstunde
leide ich Höllenqualen und bin ein sehr
törichter Mönch.

Was also kann ich tun?
Sobald das Wasserglas so schwer

wird, dass ich es nicht mehr bequem in
der Hand halten kann, sollte ich es für
eine Minute abstellen. Nachdem sich
mein Arm dann sechzig Sekunden lang



erholt hat, kann ich das Glas wieder
mühelos hochhalten. Wenn Sie mir nicht
glauben, probieren Sie es zu Hause
selbst einmal aus.

Sollten Sie sich nach der Ursache von
Stress am Arbeitsplatz fragen: Hier
haben wir sie. Es hat überhaupt nichts
damit zu tun, wie viel Arbeit Sie haben
oder wie schwer Ihre Verantwortung
wiegt. Es geht ausschließlich darum,
dass Sie nicht in der Lage sind, die
Arbeit auch mal einen Moment Arbeit
sein zu lassen, wenn sie allzu belastend
wird, und sich etwas auszuruhen, bevor
Sie Ihr Päckchen anschließend wieder
schultern.«

Meine Empfehlung kam so gut an, dass



sie in The Australian, der einzigen
überregionalen Tageszeitung unseres
Kontinents, veröffentlicht wurde und es
von da aus sogar auf die Website der
australischen Börse brachte.

Wenn Sie nicht lernen, die Last auch
mal abzulegen und sich etwas
auszuruhen, sobald Sie sich gestresst
fühlen, leidet die Qualität Ihrer Arbeit,
Sie schaffen viel weniger und Ihr
Stresslevel steigt. Gönnen Sie sich
jedoch um die Mittagszeit ein halbes
Stündchen Pause, machen Sie die
vermeintlich verlorene Zeit
anschließend doppelt wieder wett. Dann
erledigen Sie beispielsweise eine
Aufgabe, die Sie vorher vier Stunden



lang in Anspruch genommen hätte, in nur
drei Stunden und das mit exzellentem
Erfolg. Das Abstellen des Wasserglases
ist deshalb keine Verschwendung
wertvoller Lebenszeit, sondern eine
Investition, die sich aufgrund der
dadurch erhöhten Effizienz Ihres Gehirns
mehr als auszahlen wird.

Meine Empfehlung erschien später
übrigens sogar auf dem Blog der
Harvard Business School. Also hab ich
auf der Konferenz in Brisbane ja
vielleicht doch gewusst, wovon ich
rede.



EIN HALBES BLATT PAPIER

Die folgende Geschichte habe ich vor
vielen Jahren gelesen. Sie handelt
davon, wie ein Mann seinen Zorn und
seine mangelnde Selbstachtung
überwand.

Eine Frau sprach auf der
Beerdigungsfeier für ihren verstorbenen
Mann. Während ihrer Rede hielt sie ein
abgegriffenes Stück Papier hoch. Dieses,
erklärte sie, sei bereits vor der Hochzeit
immer in seinem Portemonnaie gewesen.
Es habe ihn davon abgehalten, zornig auf
andere zu werden oder auch schlecht
von sich selbst zu denken.

Wie es dazu gekommen war, hatte ihr



Mann ihr so erklärt: Er war auf eine
reine Jungen-Highschool gegangen.
Eines Tages drohte sich ein schon lange
schwelender Konflikt zwischen den
Teenagern in einem Riesenstreit zu
entladen. Die Lehrerin nutzte die letzte
Gelegenheit, die sie sah, eine Eskalation
zu verhindern. Jeder Schüler sollte
sorgfältig eine Seite aus seinem
Aufgabenheft heraustrennen. Dann
sollten sie alle ganz oben auf das Blatt
den Namen des Klassenkameraden
schreiben, der ihnen am meisten zuwider
war. Der nächste Schritt bestand darin,
dass sie den Zettel genau in der Mitte
durch einen Längsstrich in zwei Spalten
teilten. In der linken Spalte sollten sie



die Gründe nennen, warum sie diesen
Jungen nicht leiden konnten. Die Schüler
taten, wie ihnen geheißen.

»Und nun«, sagte sie, »schreibt ihr in
der rechten Spalte alles auf, was ihr an
diesem Jungen bewundert und gut
findet.«

Das fiel den Teenagern allerdings sehr
schwer. Die Lehrerin musste sie
geradezu zwingen, diesen Teil der
Aufgabe zu erfüllen.

Als Nächstes befahl sie: »Faltet das
Blatt jetzt entlang der Linie zusammen
und reißt es vorsichtig in der Mitte
durch. Ich gehe dann gleich mit dem
Papierkorb rum. Und da werft ihr bitte
die linke Hälfte hinein, also die Spalte



mit den Gründen für euren Hass auf den
betreffenden Jungen. Dann geht ihr zu
ihm und gebt ihm die andere Hälfte mit
all den Dingen, die ihr an ihm gut findet
und bewundert. Los geht’s.«

Bei dem abgegriffenen halben Blatt
Papier, das sie in der Hand hielt,
erklärte die Witwe, handele es sich um
die rechte Hälfte der Seite aus dem
Aufgabenheft, die der schlimmste Feind
ihres Mannes ihm in jener
Unterrichtsstunde überreicht hatte. Die,
auf der all das stand, was er an ihm gut
fand und bewunderte.

Sobald ihr Mann merkte, dass er sauer
auf irgendjemanden wurde, habe er nach
diesem Papier gegriffen. Wenn selbst



sein schlimmster Feind noch so viel
Positives in ihm gesehen hatte, dachte er,
dann müsste doch auch er in der Lage
sein, das eine oder andere gute Haar an
seinem jetzigen Widersacher zu finden.
Und genauso, wenn er drohte, in Trübsal
zu versinken: Dann versuchte er sich die
guten Eigenschaften, die der Mitschüler
damals an ihm wahrgenommen hatte, vor
Augen zu führen. Deshalb trug er dieses
halbe Blatt Papier sein ganzes Leben
lang im Portemonnaie mit sich. Es hatte
ihn zu einem zufriedenen Menschen
gemacht.

Wenn Sie sich also mal so gar nicht
leiden können, nehmen Sie ein Blatt
Papier, ziehen Sie einen Längsstrich in



der Mitte und schreiben Sie in die linke
Spalte, was Sie nicht an sich mögen.
Rechts kommt dann alles hin, was Sie an
sich gut finden. Lassen Sie diese Spalte
aber bloß nicht leer! Anschließend
reißen Sie das Blatt der Länge nach
durch, werfen die linke Seite weg und
behalten die rechte. Diese sollten Sie
regelmäßig zur Hand nehmen, denn sie
stärkt Ihre Selbstachtung – und hilft
Ihnen, viel Geld zu sparen, das Sie sonst
beim Therapeuten lassen müssten.

GLÜCK GEHABT!



Während einer Lehrtätigkeit in Malaysia
wurde ich von meinen Gastgebern
gebeten, mich einer Freundin von ihnen
anzunehmen, der es sehr schlecht ging.
Sie war schon bei verschiedenen
Psychologen und Therapeuten gewesen,
aber keiner hatte ihr helfen können. Nun
sollte ich es versuchen.

Ich wusste nicht, welches Problem die
Frau hatte. Aber eines war mir klar:
Wenn all die Profis, die sie bereits
aufgesucht hatte, ihr nicht hatten
weiterhelfen können, würde ich mit
etwas vollkommen anderem aufwarten
müssen. Also war Querdenken gefragt.
Was uns Mönchen allerdings nicht
besonders schwerfällt, denn nach



herrschender Auffassung denken wir ja
sowieso nie gerade.

Als die Frau eintraf, machte ich meinen
Geist vollkommen frei. Da ich von
Berufs wegen meditiere, ist das für mich
ein Leichtes. Dann sagte sie, sie sei
brutal vergewaltigt worden. Nachdem
sie den entsetzlichen Vorfall in all seiner
Grausamkeit geschildert hatte, hörte ich
mich antworten: »Sie können von Glück
sagen, dass Sie vergewaltigt worden
sind.« Irgendwo in meinem entleerten
Geist hatten sich diese Worte gebildet
und waren mir unversehens aus dem
Mund gekommen.

Sie schockierten mich selbst. Noch
bestürzter war meine Besucherin. Ich



hatte mir diese Worte nicht
zurechtgelegt. Sie waren ganz von selbst
entstanden, in der Stille meines Geistes.
Doch enthüllte sich mir ihr Sinn schnell.
Der Ratsuchenden sagte ich:

»Was Sie durchgemacht haben und wie
Sie sich jetzt fühlen werde ich nie
nachempfinden können. Was ich aber
sehe, ist Ihre enorme innere, spirituelle
Kraft. Sie werden einen Weg finden, aus
dem tiefen Loch herauszukommen, in das
Sie gefallen sind, und dann werden Sie
etwas tun können, wozu ich nie in der
Lage wäre. Sie werden anderen
Vergewaltigungsopfern tief in die Augen
schauen und sagen können: ›Ich weiß,
wie du dich fühlst, denn ich habe es



selbst erlebt.‹ Und Sie werden noch
mehr tun können. Sie werden ihnen einen
Ausweg zeigen und sagen können:
›Nimm meine Hand. Ich weiß, wie du
aus diesem entsetzlichen Loch, in das du
gestürzt bist, wieder herauskommen
kannst.‹ Ich würde dazu nie imstande
sein. Das meinte ich mit der Bemerkung
›Sie können von Glück sagen, dass Sie
vergewaltigt worden sind.‹ Denn eines
Tages werden Sie vielen anderen
Menschen helfen können.«

Die Frau verstand. Auf irgendeine
Weise hatten meine Worte ihrem
entsetzlichen Erlebnis einen Sinn und ihr
eine wichtige Aufgabe gegeben, die sie
nicht nur um ihrer selbst willen, sondern



auch für viele andere erfüllen konnte.

DEN HÄSSLICHEN FROSCH KÜSSEN

Eines Winters sammelte ein armes, in
Lumpen gekleidetes Mädchen Brennholz,
um seine zugige kleine Hütte zu heizen.
Mitten auf einem Haufen Astwerk
entdeckte sie den hässlichsten Frosch,
den diese Welt je gesehen hatte.
»Igittigitt«, schrie sie, »ich glaub, ich
muss kotzen.«

Daraufhin sagte der merkwürdige
Frosch: »Bitte, könntest du das
Erbrechen noch ein Weilchen



zurückstellen und mir helfen? Ich bin
nämlich eigentlich ein Junge. Aber eine
böse Alte, die meine Musik nicht
mochte, hat mich verhext. Um den
Zauber zu brechen, musst du mich bloß
küssen. Im Gegenzug mache ich dich
reich und werde dir immer zu Diensten
sein.«

Also schloss das Mädchen die Augen
und küsste den hässlichen Frosch.

Ein Prinz aber wurde aus dem Frosch
nicht, weil die Royals ja heutzutage so
viel Security haben, dass keine böse
Hexe nahe genug an den Jungen
herangekommen wäre, um ihn zu
verfluchen. Doch es kam viel besser.
Aus dem Frosch wurde ein berühmter



Popstar, schnuckeliger als Justin Bieber,
aber genauso reich. Aus den beiden
wurde ein Paar und jetzt sind sie auf
einem Anwesen in Malibu glücklich bis
an ihr Lebensende.

So weit das älteste Märchen überhaupt,
nur ein kleines bisschen modernisiert.
Doch was hat es eigentlich zu bedeuten?

In unserem heutigen Leben wimmelt es
nur so von »hässlichen Fröschen«. Auch
Ihre Schwiegermutter könnte einer sein.
Aber wie »küsst« man nun so einen
Frosch wie etwa das sprichwörtliche
Schwiegermonster?

Eine junge buddhistische Ehefrau kam
partout nicht mit der Mutter ihres



Mannes klar, so sehr sie sich auch
bemühte. Egal, was sie sagte oder tat,
ihre Schwiegermutter hatte immer etwas
auszusetzen. Es trieb die junge Frau
schier in den Wahnsinn.

Sie meditierte. Es half nicht.
Dann versuchte sie ihre

Schwiegermutter jeden Morgen und
jeden Abend mit liebevoller
Freundlichkeit zu überschütten. Auch
das half nicht.

Als Nächstes probierte sie es mit
buddhistischen Sprechgesängen.
Vergebens. Die Schwiegermutter
nörgelte weiter an ihr herum.

Da die junge Frau eine Anhängerin des
Mahayana-Buddhismus war, wandte sie



sich in ihren Gebeten oft an Kwan Yin,
die Göttin des Mitgefühls. So auch an
diesem Morgen.

Die Probleme mit ihrer
Schwiegermutter mussten sie ziemlich
erschöpft haben, denn mitten im Gebet
schlief sie ein und träumte von Kwan
Yin. Mit dem Gefäß des Mitgefühls in
Händen saß die Göttin in ihrem
fließenden weißen Gewand da – aber
als die Frau ihr Gesicht sah, war sie
schockiert! Es sah vollkommen anders
aus, als sie es von den Statuen im
Tempel kannte. Tatsächlich – es war
eindeutig das Gesicht ihrer
Schwiegermutter!

Das war ein Zeichen. Von dem Tag an



sah die junge Frau in der Mutter ihres
Mannes die Verkörperung der Göttin des
Mitgefühls.

Diese grundsätzliche Veränderung in
ihrer Einstellung gegenüber der
Schwiegermutter hatte zur Folge, dass
sich deren Negativität allmählich legte.
Sie begann Gefallen an der Frau ihres
Sohnes zu finden und bald wurden die
beiden gute Freundinnen.

Wie Sie die anderen sehen, bestimmt
darüber, wie die anderen Sie sehen. So
küsst man den hässlichen Frosch und
hebt den bösen Zauber auf.



WIE MAN NICHT BETEN SOLLTE

Das australische Queensland wurde vor
einigen Jahren von schlimmsten
Überschwemmungen heimgesucht. Ein
buddhistischer Mönch hatte sich auf das
Dach seines Tempels geflüchtet und das
Wasser stieg immer höher, als ihm ein
Rettungsboot zu Hilfe kam.

»Springen Sie rein, Ehrenwerter
Herr«, sagte der Mann, der den Einsatz
leitete, respektvoll. »Wir werden Sie
retten.«

»Nicht nötig«, antwortete der Mönch in
aller Sachlichkeit. »Ich bin Anhänger



von Kwan Yin, der Göttin des
Mitgefühls. Auf sie vertraue ich. Kwan
Yin wird mich retten. Sie können
weiterfahren. Bitte, fahren Sie.«

»Aber die Flut wird noch steigen«,
wandte der Kapitän ein. »Und zu Ihren
Göttern beten können Sie im Boot
genauso gut.«

»Machen Sie sich bloß nicht über mich
lustig!«, gab der Mönch empört zurück.
»Ich bete hier zu Kwan Yin. Und sie
wird mich retten, Sie werden schon
sehen!«

Die Männer an Bord des
Rettungsbootes redeten dem Mönch so
lange gut zu, bis sie nicht länger bleiben
konnten und los mussten, um anderen



Betroffenen zu Hilfe zu kommen.
Die Fluten stiegen und der Mönch

klammerte sich an den Ornamenten fest,
die man auf dem Dach jedes
buddhistischen Tempels findet, als ein
zweites Boot herankam.

»Ehrenwerter Herr«, riefen die
Rettungskräfte, »Sie sind eine lebende
Legende! Ihre Glaubensstärke
beeindruckt uns alle sehr … wirklich!
Tut sie! Aber kommen Sie jetzt an Bord.
Springen Sie! Das Wasser steigt.«

»Kommt gar nicht infrage«, entgegnete
der Mönch. »Hier wird mein Vertrauen
auf die Probe gestellt. Ich bete schon
mein ganzes langes Leben lang zu Kwan
Yin. Sie wird mich nicht im Stich lassen.



Kwan Yin wird mich retten. Lassen Sie
mich in Ruhe, kümmern Sie sich lieber
um die anderen.«

»Und was, wenn Sie sich täuschen?«,
gab der Chef der Rettungsmannschaft zu
bedenken.

»Ich täusche mich nicht!«, wetterte der
Mönch. »Sie werden schon sehen!«

Nichts, was die Männer sagten, konnte
den Mönch überzeugen. Er war einfach
nicht bereit, zu springen und in das
Rettungsboot zu klettern. Also zogen sie
irgendwann ab.

Als das Wasser noch etwas höher stieg
und der Mönch sich schon an der
Fernsehantenne des Tempels festhalten
musste, kam ein Hubschrauber und eine



Rettungsleiter wurde heruntergelassen.
»Mönch!«, schrien die Männer an Bord

des Helikopters durch ein Megafon.
»Nun ist aber mal gut! Das war jetzt
Vertrauensbeweis genug, finden Sie
nicht? Jetzt packen Sie endlich diese
verdammte Rettungsleiter. Wir ziehen
Sie hoch.«

»Kwan Yin wird mich retten!«, brüllte
der Mönch zurück.

»Festhalten! Und zwar auf der Stelle!«
»Ich vertraue auf Kwan Yin!«
Ein weiteres Mal lehnte der Mönch es

ab, sich retten zu lassen. Dem Piloten
des Hubschraubers blieb nichts übrig,
als beizudrehen und den Mann allein zu
lassen.



Wahrscheinlich können Sie sich jetzt
schon denken, wie die Geschichte
ausging.

Die Fluten stiegen und der Mönch
ertrank.

Als er im Himmel eintraf, war er sehr,
sehr ungehalten. Er begab sich auf die
Suche nach Kwan Yin und als er sie
endlich gefunden hatte, blaffte er sie an:
»Ich habe so sehr auf dich vertraut und
du hast mich im Stich gelassen! All
diesen Ungläubigen habe ich versichert,
dass du mich rettest, aber Pustekuchen.
Ich fühle mich so gedemütigt und so …
so … so tot! Warum hast du mich nicht
gerettet?«

Kwan Yin lächelte bezaubernd und



sagte sanft: »Hab ich dir denn etwa nicht
zwei Boote und einen Hubschrauber
geschickt?«

Jetzt wissen Sie, wie man lieber nicht
betet!

DER NÄCHSTE WINTER

In einem bekannten Kloster, in den
Bergen Nordindiens gelegen und vor
allem für seine weisen Mönche berühmt,
war kürzlich ein neuer Abt und
spiritueller Führer gewählt worden. Als
die kühle Jahreszeit nahte, fragten die
jungen Mönche ihren neuen Lehrer, ob



der Winter wohl eher kalt oder mild
werden würde.

Die Meditationspraxis des Abtes war
noch nicht so weit gediehen, dass er das
Wetter vorhersehen konnte. Um aber auf
Nummer sicher zu gehen und gleichzeitig
seine Schüler zu beeindrucken, sagte er,
der Winter werde bestimmt kalt werden
und sie sollten möglichst viel Brennholz
sammeln.

Einige Tage später kam er auf die Idee,
den Chef der örtlichen Wetterstation
anzurufen, einen Professor der
Meteorologie, der auf seinem Fachgebiet
über die höchsten Auszeichnungen der
Universität Oxford verfügte.
»Professor«, wollte der Anrufer wissen,



ohne sich vorzustellen, »was werden
wir in diesem Jahr wohl für einen
Winter bekommen?«

»Nun, es gibt Anzeichen dafür, dass er
ziemlich kalt wird«, antwortete der
Professor.

Am nächsten Morgen forderte der Abt
seine Mönche auf, jedes Stück Holz aus
dem Wald anzuschleppen, das sie finden
konnten, denn er sehe voraus, dass der
kommende Winter einer der kältesten
werden würde, die es hier in den Bergen
je gegeben habe.

Weil er aber fürchtete, es etwas
übertrieben zu haben und sich auch ein
wenig um seine Reputation sorgte, rief
der Abt noch einmal beim Chef der



Wetterstation an. »Professor, sind Sie
sich auch absolut sicher, dass es
Anzeichen gibt, die darauf hindeuten,
dass dieser Winter sehr kalt wird?«

»Absolut!«, antwortete der Professor.
»Sie werden sogar mit jedem Tag
eindeutiger. Alles weist darauf hin, dass
der kommende Winter extrem kalt wird.«

»Und warum können Sie sich da so
sicher sein?«, hakte der Anrufer nach,
der sich auch diesmal nicht zu erkennen
gab.

»Weil«, antwortete der gelehrte
Professor der Meteorologie, »die
heiligen Mönche des hiesigen Klosters
Brennholz sammeln wie verrückt.«

Der Freund, von dem ich diese



Geschichte habe, meinte, sie sei eine
Metapher dafür, wie die Börse
funktioniert. Und damit könnte er
durchaus recht haben.

DER ELEFANT, DER DAS GLÜCK
VERGASS

In einem kleineren Zoo lebte die
freundliche Elefantendame Ellie, mit der
alle Kinder, die den Tierpark besuchten,
gern spielten. Ellie hatte nichts dagegen,
wenn sie sie streichelten, und ließ die
Kleinen sogar auf sich reiten. Denn sie
genoss die Aufmerksamkeit. Wenn die



Kinder gegangen waren, Stille eintrat
und der Tag sich seinem Ende näherte,
schaute Ellie manchmal zu den Sternen
empor und erinnerte sich an die tiefen
Wälder, in denen sie aufgewachsen war
und nach Lust und Laune hatte
herumstreifen können. Aber sie dachte
auch an die Jäger, die sie mehrmals
beinahe getötet hätten, und daran, wie
hungrig sie mitunter gewesen war, wenn
sie nichts zu fressen gefunden hatte. Im
Zoo führte sie ein angenehmes Leben,
das Futter war reichhaltig und
schmackhaft. Sie wurde, wenn nötig,
medizinisch versorgt und ihr stand ein
klimatisiertes Gehege zur Verfügung, in
das sie sich vor der Hitze des Tages



zurückziehen konnte. Ellie war eine
glückliche Elefantendame.

Dann irgendwann änderte sich etwas.
Als mehrere Schulkinder Ellie eines
Nachmittags der Größe ihrer Ohren
wegen aufzogen, bespritzte sie sie mit
Wasser aus ihrem Rüssel, bis alle
patschnass waren, die Lehrerin
eingeschlossen. Und als kurz darauf der
Wärter ihren Käfig ausmistete, schubste
Ellie ihn kopfüber in einen Haufen von
ihr hinein. Und der war beträchtlich.
Ellie wurde zunehmend aggressiv. Bald
bewarf sie ihre Besucher mit
vergammeltem Obst und ließ kein Kind
mehr in ihre Nähe. Und so vergaß sie
nach und nach, wie es sich anfühlt,



glücklich zu sein …
Die Wärter riefen den Tierarzt, der

untersuchen sollte, ob Ellies
Aggressivität vielleicht Folge einer
Erkrankung war. Der Elefantendoktor
fand aber nichts. Dann wurde eine
Tierpsychologin hinzugezogen, die
meinte, Ellie könne in den
Wechseljahren sein, weil sie ja
schließlich ein Weibchen war, das
schloss der Arzt jedoch aus. Derweil
wurde Ellie von Tag zu Tag
angriffslustiger.

Schließlich vermutete jemand, es
könne sich um eine spirituelle Krise
handeln, sozusagen eine dunkle Nacht
der Elefantenseele.



Also wurde ein Mönch gerufen.
Der ehrenwerte Mönch konnte erst

spätabends kommen, nachdem er seine
anderen Pflichten alle erledigt hatte.
Eines Nachts, der Zoo war für Besucher
längst geschlossen, saß der Mönch also
allein vor Ellies Gehege im Dunkeln und
meditierte.

Gegen dreiundzwanzig Uhr wurde er
von leisem, bedrohlich klingendem
Flüstern und dämonischem Gelächter
hinter dem Gehege gestört. Ein Geist?
Vampire?

Der Mönch stand auf, um
nachzuschauen. Neben dem Zoo befand
sich eine Gärtnerei und im rückwärtigen
Bereich des dazugehörigen Hofes,



unmittelbar hinter Ellies Schlafstelle,
hielten zwielichtige Gestalten, Männer
und Frauen, ein geheimes Treffen ab. Als
sich der Mönch näher heranschlich,
bekam er mit, dass es sich offenbar um
Drogendealer handelte, denn sie
unterhielten sich über ihr schändliches
Tagesgeschäft. In dieser Gärtnerei wurde
offenbar ganz spezielles Gras verkauft.
Die Dealer sprachen auch über die
brutalen Maßnahmen, die sie gegen alle
ergriffen, die ihre Drogenschulden nicht
begleichen konnten. Der Mönch war
sicher, die Ursache von Ellies
charakterlicher Veränderung
herausgefunden zu haben.

Am nächsten Abend wurden die Dealer



bereits von der Polizei erwartet und
festgenommen. An ihrer Stelle setzten
sich Freunde des Mönchs zusammen, die
meditierten und über all die freundlichen
und großzügigen Dinge sprachen, die sie
getan hatten oder zu tun beabsichtigten,
und darüber, dass sie jedem, der sie
enttäuscht hatte, vergeben wollten. Auch
stimmten sie Sprechgesänge an, Verse
der Liebe, die der ganzen Welt und allen
Lebewesen galten, insbesondere aber
den Elefanten.

Ellie wurde wieder freundlicher und
sanfter, fand bald ganz zu ihrem alten
liebenswürdigen Selbst zurück und
spielte glücklich auch noch mit den
allerfrechsten Kindern, die den Zoo



besuchten.

Diese Geschichte beruht auf einer alten
Fabel, die der Buddha gelehrt hat. Sie
zeigt, dass selbst Tiere vom Verhalten
anderer beeinflusst werden. Sollte also
Ihr Partner beziehungsweise Ihre
Partnerin plötzlich mit jedem Tag
übellauniger werden oder eines Ihrer
Kinder anfangen, Sie in den Wahnsinn zu
treiben, sperren Sie sie ruhig mal
vorübergehend in einem Kloster ein.
Dort werden die Leute so sanft und
freundlich wie die Mönche oder
Nonnen – es sei denn natürlich, diese
lassen sich von der Aggressivität ihrer
Besucher anstecken.



STIMMEN HÖREN

Ein Freund von mir saß zu Hause und las
zur Entspannung Die Kuh, die weinte,
als er ein merkwürdiges Geräusch
vernahm. Er legte mein Buch weg und
lauschte.

»Hey«, glaubte er zu hören.
Er schaute sich um. Niemand war zu

sehen.
Noch einmal vermeinte er ein »Hey!«

zu hören.
Da Tür und Fenster geschlossen waren,

dachte er, es müsse sich um eine
Einbildung halten. Achselzuckend griff



er wieder zu seiner Lektüre.
»HEY!«, vernahm er so laut und

deutlich, dass er zusammenfuhr. Das
konnte nun langsam keine Einbildung
mehr sein.

»Geh ins Casino«, sagte die Stimme.
Dass man übernatürliche Hilfe in

Finanzfragen erhält, kommt nun wirklich
nicht alle Tage vor. Und da mein Freund
jenseitigen Stimmen vertraute, beschloss
er, ein Spielchen zu wagen. Er zog sich
an, steckte ein bisschen Geld ein und
bevor er es sich versah, schob er sich
durch eine gläserne Drehtür, um die Welt
blinkender Lichter und hitziger Spieler
zu betreten.

Wieder meldete sich die Stimme: »Geh



an den Roulettetisch! Geh an den
Roulettetisch. Setze hundert Dollar auf
die Sechs. Setze hundert Dollar auf die
Sechs.«

Gesagt, getan.
Der Croupier setzte die

Roulettescheibe in Bewegung und warf
die Kugel in den Kessel.

Sie landete auf der Sechs.
»Juchhu!«, vernahm mein Freund die

göttliche Stimme. »Jetzt setze alles auf
die Siebzehn. Alles auf die Siebzehn!«
Immer noch leicht benommen von
seinem Gewinn leistete mein Freund der
Aufforderung Folge.

Mit skeptisch erhobener Augenbraue
setzte der Croupier erneut die Scheibe in



Bewegung. Auf der Siebzehn blieb die
Kugel liegen.

»Wow!«, jubelte die Stimme.
Die Menge der Spieler war wie

elektrisiert und versammelte sich um den
Roulettetisch. Mein Freund hatte
einhunderttausend Dollar gewonnen.

Er spürte, dass es der Croupier gut mit
ihm meinte. »Möchten Sie fortfahren?«,
fragte er.

»Setz jetzt alles auf die
Dreiundzwanzig. Alles auf die
Dreiundzwanzig«, befahl die göttliche
Stimme. Das gab beinahe schon den
Ausschlag.

Trotzdem zögerte mein Freund noch.
Eine solche Gewinnsumme war



unvorstellbar. Er hätte für sein ganzes
Leben ausgesorgt. Würde nie mehr
arbeiten müssen. Zwar war er auch jetzt
bereits um hunderttausend Dollar
reicher, aber …

Er nahm einen tiefen Atemzug und
machte entschlossen seinen Einsatz.

Mit weit aufgerissenen Augen warf der
Croupier die Kugel in den rotierenden
Kessel.

Die Kugel drehte und drehte sich in der
Schüssel. Schien gar nicht zum Stillstand
kommen zu wollen. Mein Freund konnte
kaum noch atmen. Es herrschte
Totenstille. Und als der Kessel dann
anhielt … lag die Kugel auf der
Dreiundzwanzig!



Doch bevor mein Freund in Jubel
ausbrechen konnte, hüpfte sie noch ein
Fach weiter, auf die Vierundzwanzig.
Dort blieb sie liegen.

»Oh Mist!«, hörte er die übernatürliche
Stimme aufstöhnen, »was für ein elender
Mist, tut mir echt leid!«

Auch übernatürliche Stimmen können
sich manchmal irren, verlassen Sie sich
also nicht auf sie, sondern vertrauen Sie
lieber auf Ihren gesunden
Menschenverstand.

Die Leute spielen, weil sie so dumm
sind zu glauben, sie könnten gegen die
Bank gewinnen, wenn sie nur auf eine
göttliche Stimme hören, in die Kirche
beziehungsweise den Tempel gehen und



beten oder Versprechen abgeben wie
»Wenn ich gewinne, höre ich garantiert
mit dem Rauchen auf«. Aber da geht es
ihnen wie allen anderen Menschen:
Gegen die Bank kann man nicht
gewinnen. Gegen die Bank wird man
immer verlieren.

Nicht viel anders ist es mit den
Fußballfans, die zu Hause ein wichtiges
Spiel vor dem Fernsehgerät verfolgen
und ihrer Mannschaft lautstark Tipps
geben wie »Spiel doch endlich ab!
Schieß! Nun mach schon!« Sie glauben
tatsächlich, dass sie mit ihrem ganzen
Schreien und Brüllen Einfluss auf das
Spielgeschehen nehmen könnten. Aber
überlegen Sie doch mal: Im Grunde tun



Sie nichts anderes, als die Glotze
anzufeuern. Die Spieler sind Hunderte
von Kilometern entfernt, sie können Sie
nicht hören. Sie können nicht das
Geringste tun, also setzen Sie sich,
schauen Sie sich die Partie an und halten
Sie die Klappe.

Ähnlich der Typ, der am Einarmigen
Banditen hockt und ihm ordentlich
einheizt: »Bitte! Jetzt aber! Wirst du
endlich …!« Spielautomaten haben
jedoch keine Ohren. Sie können Ihre
Gebete nicht hören. Die Gesetze der
Wahrscheinlichkeit lassen sich nicht
erschüttern. Hören Sie auf, sich
einzubilden, Sie wären etwas
Besonderes, begreifen Sie, dass Sie es



mit den Gesetzen der Wahrscheinlichkeit
nicht aufnehmen können. Dann werden
Sie auch nicht mehr spielen wollen.

GEGEN JEDE
WAHRSCHEINLICHKEIT

Ich weiß auch nicht, wie es kommt, aber
buddhistische Mönche und Nonnen
scheinen den Gesetzen der
Wahrscheinlichkeit tatsächlich trotzen zu
können. Das ist vermutlich auch der
Grund, warum wir nicht an
Glücksspielen teilnehmen dürfen.

Nach einem Meditationsretreat, das sie



geleitet hatte, wollte eine bekannte
buddhistische Nonne auf der Fahrt zum
Flughafen Heathrow noch kurz etwas zu
Mittag essen. Da das Restaurant, das sie
gewählt hatte, einem Pub angeschlossen
war, mussten die Nonne und ihre
Begleiterinnen durch die Bar gehen, um
in den Speisesaal zu gelangen. Nach dem
Essen wollte die Fahrerin des Wagens,
in dem sie unterwegs waren, ihr letztes
englisches Kleingeld loswerden und
beschloss die Münzen in den
Spielautomaten zu werfen, der in der
Bar stand. Gerade hatte sie ein Zwei-
Pfund-Stück hineingesteckt, als die
buddhistische Nonne an ihr vorbeiging.

»Du hast doch von uns allen das beste



Karma, Schwester«, sagte die Fahrerin,
»drück mal hier den Hebel, bitte.«

In einem kurzen Moment mangelnder
Achtsamkeit tat es die buddhistische
Nonne. Rädchen mit Symbolen darauf
drehten und drehten sich, bis sie
schließlich eines nach dem andern zum
Stillstand kamen.

Jackpot! Ein Riesenspektakel entstand,
als sich Tausende von Pfund aus dem
Gerät ergossen.

Die Gäste des Pubs verstummten und
starrten verdattert drein. Der Barkeeper
schlug ein Handglöckchen an. Dann
klärte er die nichtsahnende Nonne auf:
Nach alter Tradition musste jeder, der
den Jackpot geknackt hatte, eine



Lokalrunde springen lassen.
Und so begab es sich zum ersten Mal,

seit der Buddha vor zweieinhalbtausend
Jahren auf dieser Erde meditiert hatte,
dass eine buddhistische Nonne Whiskey,
Gin-Tonic und Bier für die zwölf
überglücklichen Gäste einer Bar
bestellte.

Was mein persönliches Engagement für
das Glücksspiel betrifft, so bat mich vor
Jahren ein Schüler, den neuen Laden
eines Freundes von ihm zu segnen.
Leider machte ich den Fehler, mich nicht
zu erkundigen, um welche Art von
Geschäft es sich handelte.

Als ich am verabredeten Morgen in
dem Einkaufszentrum eintraf, um die



Zeremonie abzuhalten, musste ich
feststellen, dass es in dem Laden, einem
kleinen Kiosk, ausschließlich
Lotteriescheine zu kaufen gab! Doch da
es für einen Rückzieher zu spät war,
segnete ich die Losbude mit genau
demselben Engagement, wie ich es auch
für eine Arztpraxis getan hätte.

Als ich ein paar Jahre später eine
Sonntagszeitung durchblätterte, fiel mir
ein großer Artikel über ebendiesen
Kiosk ins Auge. Er trug die Überschrift
»Hier regnet’s Millionen – der
glückbringendste Kiosk in ganz
Australien«. Wo er sich befindet? Das
werde ich Ihnen mit Sicherheit nicht
verraten. Und Losbuden segne ich auch



keine mehr!

DAS WUNDER

Da ich Absolvent eines Studiums der
theoretischen Physik an der Universität
Cambridge bin, hält sich mein Glaube an
Wunder in Grenzen. Aber ein Erlebnis,
für das es keine andere Erklärung gibt,
hatte ich doch.

Es war anlässlich des dreißigsten
Jahrestages der Gründung unserer
Buddhist Society of Western Australia.
Wenn man bedachte, wie klein wir
einmal angefangen hatten, schien dies



der richtige Zeitpunkt, unseren Erfolg zu
feiern und zu zeigen, dass der
Buddhismus tatsächlich in
Westaustralien angekommen war. Wir
mieteten das größte Freiluftgelände von
Perth an, die Supreme Court Gardens,
die zu unserer Überraschung an diesem
Tag tatsächlich zur Verfügung standen.
Eigens für die Jubiläumsveranstaltung
orderten wir eine neue große, mit Gold
überzogene Buddhastatue aus Thailand
und scheuten auch für Bühne, Zelte,
Verpflegung und Unterhaltung weder
Kosten noch Mühe. Es gelang uns, den
Premierminister von Western Australia,
den ehrenwerten Dr. Geoff Gallop,
sowie Botschafter und andere



Würdenträger für das Event zu
gewinnen. Es sollte am Sonntagsabend
während des Vollmonds im Mai
stattfinden, der im buddhistischen
Kalender heiligsten Nacht des Jahres.
Alles auf die Beine zu stellen war eine
unglaubliche Schufterei gewesen,
allmählich aber näherten sich die
Vorbereitungen ihrem Ende.

Als ich am Morgen des großen Tages
aufwachte, regnete es in Strömen. Und
dem Wetterbericht entnahm ich, dass es
nur noch schlimmer werden würde. Für
Perth war eine Sturmwarnung
ausgegeben worden. Der Höhepunkt des
Unwetters wurde gegen neunzehn Uhr
erwartet, genau zu dem Zeitpunkt, an



dem die Zeremonie beginnen sollte.
Beim Aufbauen wurden wir bis auf die

Knochen nass. Das Büro des Premiers
rief im Laufe des Tages dreimal bei mir
an, um zu fragen: »Sagen Sie die
Veranstaltung ab? Dem Wetterbericht
nach nimmt der Sturm immer noch zu.«

Und dreimal antwortete ich: »Auf gar
keinen Fall.« Ein guter Freund von mir,
der sein ganzes Berufsleben über im
Seefrachtverkehr tätig gewesen war,
wies mich auf den fallenden Luftdruck
hin und erklärte, alle seine Erfahrungen
sprächen dafür, dass der drohende Sturm
überaus heftig sein würde. Selbst einer
meiner Mönche nahm mich zur Seite, um
mich zu warnen: Ich solle endlich



aufhören, mich zum Narren zu machen,
und die Veranstaltung absagen. Wieder
weigerte ich mich.

Fünfzehn Minuten bevor die ersten
VIPs erwartet wurden, kam eine
weibliche Hilfskraft in das Zelt
gestürmt, in dem ich gerade noch die
letzten Vorbereitungen traf, und brachte
unter Schluchzen hervor: »Kommen Sie!
Kommen Sie!« Es muss etwas
Schreckliches passiert sein, dachte ich,
doch sie deutete nur zum Himmel hoch.
Zum ersten Mal an diesem Tag hatten
sich die Wolken geteilt und gaben die
Sicht auf den prächtigen Vollmond frei.

Der Regen hatte aufgehört.
Kurz darauf trafen der Premier und die



anderen Würdenträger ein. Die
Angehörigen eines Filmteams, das mir
auf Schritt und Tritt folgte, sagten wieder
und immer wieder nur: »Wahnsinn!
Wahnsinn!« Im Lichte des strahlenden
Vollmonds konnten wir die Zeremonie
durchführen, ohne dass ein Tropfen fiel.

Sobald sie vorüber war, schloss sich
die Wolkendecke wieder und es regnete
den Rest der Nacht über in Strömen. Am
nächsten Morgen stand das Wasser am
Veranstaltungsort fünf Zentimeter hoch
und auch die Autobahn, die ganz in der
Nähe vorbeiführte, war überschwemmt.
Viele der Gäste, die wir erwartet hatten,
hatten nicht kommen können, weil es in
der Umgebung unaufhörlich regnete und



der Sturm viele Bäume entwurzelt hatte.
Dass wir die Zeremonie unter
wolkenlosem Himmel durchgeführt
hatten, konnten sie sich gar nicht
vorstellen. Die Leute, von denen wir
unser Zelt gemietet hatten, schrieben in
einer E-Mail: »Wir wissen zwar nicht
genau, wer dieser Ajahn Brahm ist,
würden ihn aber gern fragen, welches
Pferd heute das Rennen gewinnt.«

Da hatte sich nicht nur ein kleiner
Regenschauer gelegt, sondern ein
massiver Sturm. Und nur an dem Ort
unserer Zeremonie.

Das war ein Wunder – eine andere
Erklärung gibt es nicht.



EINE GÖTTLICHE INTERVENTION

Ein junger Amerikaner, dessen Einsatz
für das Friedenskorps in Thailand
beendet war, beschloss, seinen
Aufenthalt im Land zu verlängern, um
probeweise das Leben eines
buddhistischen Mönchs zu führen. Da er
jedoch nicht wusste, wo man sich
hinwenden musste, um Mönch zu
werden, fragte er den Portier des Hotels,
in dem er wohnte, um Rat. Mit einem
derartigen Anliegen werden
Hotelportiers in Bangkok allerdings
selten konfrontiert, daher war es kein



Wunder, dass sein Vorschlag nicht allzu
präzise ausfiel.

Er empfahl dem jungen Amerikaner das
Kloster Bowonniwet mitten in Bangkok,
das manchmal von westlichen Mönchen
aufgesucht wurde. Er solle eine
Kleinigkeit zu essen für die Mönche
mitnehmen und es ihnen auf ihrem
frühmorgendlichen Bettelgang geben.
Bei dieser Gelegenheit könne er einen
von ihnen bitten, ihn zu ordinieren.

Der junge Mann tat, wie ihm geheißen,
und traf gegen vier Uhr morgens vor dem
Kloster ein. Die Tore waren
geschlossen. Als er die leere Straße
davor auf und ab lief, weil er nicht
wusste, was er jetzt tun sollte, trat ein



älterer thailändischer Herr auf ihn zu und
fragte in perfektem Englisch, ob er
irgendwie behilflich sein könne. Der
Amerikaner sagte ihm, was er vorhatte,
und der Thailänder erklärte, dass sich
die Tore des Klosters erst um fünf Uhr
dreißig öffnen würden. Er habe aber den
Schlüssel und könne ihm alles zeigen,
bis die Mönche herauskamen.

Der thailändische Herr öffnete ein
Eisentor, das in die Ordinationshalle
führte, schaltete das Licht an und
geleitete den jungen Mann durch schön
geschnitzte Türen ins Innere. Eine
Stunde lang erklärte er ihm in allen
faszinierenden Einzelheiten die
traditionellen thailändischen



Wandgemälde, nicht ohne zu erwähnen,
wer die jeweilige Arbeit finanziert hatte
und warum. Viele waren gestiftet
worden, um die Verdienste eines
verstorbenen Elternteils zu mehren oder
die Heilung eines erkrankten Kindes zu
unterstützen. Die Stunde verging wie im
Fluge und nachdem er das letzte der
Wandgemälde erklärt hatte, forderte der
thailändische Herr den jungen
Amerikaner auf, draußen zu warten, bald
würde ein ranghöherer Mönch
herauskommen. Er solle ihm das
mitgebrachte Essen in die Schale legen
und dann um Ordination bitten. Er selbst
würde in der Zwischenzeit wieder
abschließen.



Wieder tat der Amerikaner wie ihm
geheißen. Wenig später wurde er von
einem ranghöheren Mönch ins Kloster
geleitet, wo die Ausbildung begann, die
seiner Ordination voranging.

Allerdings gab es da ein Problem: Der
Amerikaner verstand das Englisch nicht,
das der thailändische Mönch sprach,
dem er zugewiesen worden war. »Dürfte
ich vielleicht bei einem anderen Mönch
lernen?«, fragte er.

»Ein besseres Englisch als er spricht
niemand im ganzen Kloster«, wurde ihm
beschieden.

»Wie wäre es denn mit dem älteren
thailändischen Herrn, den ich an dem
Morgen kennengelernt habe, als ich



herkam. Der, der das Eisentor
aufgeschlossen und mich in die
Ordinationshalle geführt hat? Dessen
Englisch war perfekt«, sagte der
Amerikaner.

Daraufhin wurde er in das Büro des
alten Abts gebracht. Ihm sollte er die
Geschichte ebenfalls erzählen. Bald
unterbrach ihn der Abt und ließ einen
Sekretär rufen, der den Bericht des
Amerikaners protokollierte.

Wie sich herausstellte, besaß kein
Normalsterblicher einen Schlüssel zu
jenem Tor. Es handelte sich dabei
nämlich um das sogenannte Königstor,
das allein den Angehörigen des
thailändischen Königshauses



vorbehalten war. Denn im Kloster
Bowonniwet findet die zeitweilige
Ordination der Könige statt. Auch das
Licht ließ sich an der Stelle, die der
Amerikaner beschrieben hatte, nicht
anschalten. Außer den Mönchen besaß
niemand einen Schlüssel zum heiligsten
Gebäude des gesamten
Klosterkomplexes. Und nicht einmal der
alte Abt wusste so viel über die
Wandgemälde im Tempel.

Er bat den Amerikaner, ihm den älteren
thailändischen Herrn zu beschreiben.
Zunächst konnte er nichts anderes
vorbringen, als dass er das traditionelle
thailändische Gewand getragen hatte,
was man zu jener Zeit nur noch selten



sah. Während er sich an weitere Details
zu erinnern versuchte, hob der junge
Mann den Blick und erstarrte voller
Verwunderung. An der Wand im Büro
des Abts hing ein Porträt ebenjenes
thailändischen Herrn.

»Der war es!«, rief der Amerikaner
aus. »Das ist der Mann, der mich vor
dem Kloster angesprochen hat.«

Es handelte sich um das Porträt Seiner
Königlichen Majestät Rama des Fünften,
auch bekannt als König Chulalongkorn.
Er war am 23. Oktober 1910 verstorben.
Somit erklärte sich, weshalb er einen
Schlüssel zum Königstor bei sich hatte
und auch alles über die Wandgemälde
wusste. Denn seine Familie war es, die



die meisten davon in Auftrag gegeben
und finanziert hatte. Ein früherer König
Thailands, der heute gewiss ein
himmlisches Wesen ist, hatte also einem
jungen Amerikaner geholfen, ein
buddhistischer Mönch zu werden.

DER ALLESWISSER

Die früheren Könige Thailands pflegten
sich mit den klügsten Köpfen des Landes
zu umgeben. Einmal gab es unter diesen
Höflingen einen, der an geistiger
Klarheit und intellektuellem Scharfsinn
alle übertraf. Die anderen beschlossen,



es ihm heimzuzahlen, indem sie dafür
sorgen würden, dass er sich vor dem
König nach Strich und Faden blamierte.

Ihr Plan sah vor, in Anwesenheit
Seiner Majestät die Fähigkeiten
ebenjenes Höflings in den Himmel zu
loben und seinem Ego so zu
schmeicheln, dass er über kurz oder lang
unvorsichtig werden und behaupten
würde, dass er auch Gedanken lesen
konnte. Dann wollten sie ihn auf die
Probe stellen. Sollte der Alleswisser
tatsächlich ins Schwarze treffen, konnten
sie immer noch vorgeben, dass er im
Irrtum war. Denn wer kann schließlich
beweisen, was ein anderer gerade
gedacht hat?



Und so kam es denn, dass sich eines
Morgens bei Hofe in Anwesenheit des
Königs die Minister geradezu dabei
überschlugen, die enorme Weisheit und
die außergewöhnlichen Fähigkeiten
jenes Höflings zu lobpreisen. Als sie
den Punkt, an dem dessen Stolz seine
Vorsicht niedergerungen hatte, für
gekommen hielten, sagte einer der
Minister: »Dieser Mann hat so viele
Talente, dass er bestimmt auch Gedanken
lesen kann, stimmt’s?«

»Selbstverständlich«, entgegnete der
Höfling.

Die anderen warfen sich vielsagende
Blicke zu. Er war ihnen auf den Leim
gegangen.



»Gut. Dann verraten Sie Seiner
Majestät doch mal, was wir alle gerade
denken.«

Jetzt hatten sie ihn. Aus dieser Nummer
würde der Alleswisser nicht mehr
rauskommen.

»Majestät«, antwortete der Höfling,
»ich will Euch sagen, was Eure Minister
in diesem Moment denken. Sie alle
hegen nur die freundlichsten und
hingebungsvollsten Gedanken an ihren
König.«

Die Minister überlegten einen Moment
und bestätigten dann: »Ja, Euer Majestät.
Genau das tun wir.«

Das ist Allwissenheit.



DIE GESCHICHTE VON DEN ZWEI
MANGOBÄUMEN

Der Buddha erzählte die Geschichte
eines mächtigen Königs, der eines Tages
nach einem Manöver seiner Soldaten in
den Palast zurückkehrte. Auf dem Weg
kam er an zwei Mangobäumen vorbei,
von denen einer unter der Last seiner
duftenden reifen Früchte schier
zusammenzubrechen drohte, während der
andere keine einzige Mango trug. Diesen
Baum beachtete der König gar nicht,
während er sich an den Früchten des
anderen später gütlich tun wollte,



nachdem er sich umgezogen hatte.
Als der König zu den Bäumen

zurückkehrte, stellte er zu seinem
Bedauern fest, dass der fruchttragende
Baum inzwischen vollkommen
abgeerntet war. Seine Soldaten hatten
sich nicht erst umgezogen, bevor sie sich
über die herrlichen Mangos hermachten.
Aber schlimmer noch: An diesem Baum
waren jetzt so viele abgebrochene Äste
und er hatte so viele Blätter verloren,
dass er ganz verkümmert und kränklich
wirkte. Der andere Baum jedoch, der
keine Früchte getragen hatte, war
unberührt geblieben und sah jetzt gesund
und stark aus.

Am nächsten Tag dankte der König ab



und wurde Mönch. Einem wohlhabenden
König ergeht es wie jenem Baum mit der
reichen Obstpracht, dachte er. Intrigante
Minister und Prinzen, auch
Nachbarstaaten waren auf sein
Vermögen aus. Früher oder später hätten
sie ihm etwas angetan oder ihn gar
getötet, ganz so, wie es auch dem
fruchttragenden Mangobaum ergangen
war, der so schrecklich verunstaltet
wurde. Also wäre es besser, nicht mehr
zu besitzen als ein Mönch; auf diese
Weise würde er leben können wie jener
Baum ohne Mangos – gesund, stark und
jederzeit bereit, anderen erquickenden
Schatten zu spenden.



WIE MAN IN DEN GENUSS EINER
MANGO KOMMT

In den ersten Monaten bei meinem
Lehrer Ajahn Chah im Kloster Wat Pah
Pong erzählte dieser die folgende
Geschichte immer und immer wieder.
Ich fand sie so abwegig, dass ich sie
höchstens als skurrile kulturelle
Besonderheit akzeptieren konnte.
Irgendwie habe ich sie aber trotzdem
nicht vergessen. Erst in meinem späteren
Mönchsleben erkannte ich, dass diese
Metapher von dem brillantesten Meister,
dem ich je begegnet bin, bestens



beschreibt, wie man zur Erleuchtung
finden kann.

In Wat Pah Pong stehen unzählige
Mangobäume. Die ältesten davon hat der
Buddha selbst gepflanzt. Die Bäume sind
längst ausgewachsen und tragen
Tausende herrlicher reifer
Mangofrüchte. Aufgrund der großen
Weisheit und des enormen Mitgefühls
des Buddha müssen die Mönche, Nonnen
und Laienbesucher heutzutage nicht auf
einen Baum klettern, um eine Mango
genießen zu können. Sie brauchen auch
keine Stöcke ins Astwerk zu werfen oder
den Baum zu schütteln, um an eine
Mango zu kommen.

Man muss sich einfach vollkommen



ruhig und still unter den Baum setzen,
eine Hand ausstrecken und die Mango
fällt hinein.

So groß sind die Weisheit und das
Mitgefühl des Buddha.

Mit Mangobäumen kannte ich mich aus.
Wenn man einfach nur unter einem
hockte, konnte man Wochen warten, bis
eine Frucht runterfiel. Die meisten
wurden sowieso vorher von den Vögeln
gefressen. Und wäre dann zufällig doch
einmal eine vom Baum geplumpst, wäre
sie mir bei meinem Glück wohl eher auf
der Glatze gelandet als in der Hand. Was
für ein dummes Gleichnis!

Heute weiß ich, dass ich der Dumme
gewesen war. Im spirituellen Leben kann



man mit »Bäume schütteln«, »Stöckchen
ins Astwerk werfen« oder
»hochklettern« keinen Blumentopf
gewinnen. Da passiert gar nichts.

Wenn man hingegen lernt, ganz ruhig
und vollkommen still zu sein, allen
Wünschen zu entsagen und sein Herz mit
bedingungsloser Liebe zu erfüllen,
dann – und nur dann – fallen einem die
Mangos der Erleuchtung wie von selbst
in die Hand.

VERBOTENE FRÜCHTE

Einem armen Bauern war ein Großteil



seines Heus verschimmelt. Doch statt es
wegzuwerfen, wollte er es lieber an
seine Kühe verfüttern. Die aber hätten
lieber gar nichts gefressen als dieses
unappetitliche Zeug.

Also mischte der Bauer unter sein
schimmeliges Heu etwas frisches und
setzte es den Kühen vor. Die jedoch
sortierten das gammelige Altgras aus
und fraßen nur das wohlschmeckende
Heu.

Dann machte der Bauer eine
merkwürdige Beobachtung. Obwohl es
auf der Koppel viel gutes Gras gab,
versuchten die Kühe immer wieder, den
Kopf zwischen den Latten
durchzustecken, um an das Gras jenseits



des Zaunes zu gelangen. Also legte der
Bauer sein schimmeliges Heu so hinter
den Zaun, dass die Kühe mit etwas
Mühe gerade noch herankamen.
Innerhalb von zwei Tagen war der ganze
gammelige Haufen aufgefressen.

Merke: Verbotenes Heu schmeckt
immer besser, auch wenn es schon
schimmelt.

Dieses Gleichnisses besann ich mich,
als ich einer guten Freundin von mir
helfen wollte, die Probleme mit ihrem
Mann hatte. Er war ein guter Mensch,
besaß aber einfach keinen Sinn für
Religion und interessierte sich nicht
einmal für Meditation. Seine Frau war
überzeugt, dass auch er von den



praktischen buddhistischen Lehren
würde profitieren können, nähme er sich
nur einmal die Zeit, sich mit ihnen zu
beschäftigen, aber darauf hatte er einfach
keine Lust. Also bat sie mich um Rat.

»Das ist ein Kinderspiel«, sagte ich
ihr. »Du musst einfach eines meiner
Bücher kaufen und deinem Mann sagen,
dass er die Finger von deinem Buch
lassen soll. Mach ihm
unmissverständlich klar, dass er nicht
darin lesen darf.«

Sie folgte meinem Rat.
Natürlich dachte ihr Mann in der Folge

immer, wenn er mal allein zu Hause war,
so etwas wie: »Was es wohl mit diesem
Buch auf sich hat, dass ich es nicht lesen



darf?«
Eines Tages nahm er das verbotene

Buch zur Hand, las eine Geschichte und
legte es erst wieder weg, nachdem er
auch die letzte Erzählung verschlungen
hatte. Seither kommt er allwöchentlich
zu uns in den Tempel.

DER TYRANN

Überall, wo Hierarchien herrschen,
findet man auch Leute, die Schwächere
absichtlich einzuschüchtern oder zu
schikanieren versuchen. Tyrannen gibt es
auf dem Schulhof, am Arbeitsplatz und



sogar im Kloster, wie aus der folgenden
Anekdote hervorgeht.

Es war in meinem ersten Jahr als
Mönch. Ich hockte nach dem Mittagessen
auf dem Boden und machte meine
Almosenschale und meinen Spucknapf
sauber, als ein höherrangiger Mönch auf
mich zukam, sich vor mir aufbaute und
mich anschrie: »Brahmavamso! Das ist
aber eine eklige Angewohnheit! Du
darfst deine Essensschale doch nicht mit
demselben Lappen auswischen wie den
Spucknapf. Lass das sofort bleiben!«

Von neuen Mönchen wird erwartet,
dass sie den Ranghöheren mit Ehrfurcht
entgegentreten, aber das war zu viel. Der
hier versuchte mich einzuschüchtern.



Davon ganz abgesehen, reinigten die
anderen Mönche ihre Schalen auf genau
dieselbe Art und Weise wie ich, nur dass
ich dafür zurechtgewiesen wurde und sie
nicht. Das war ungerecht.

Glücklicherweise fiel mir die richtige
Reaktion auf diesen Tyrannen ein. Ich tat
einfach in aller Seelenruhe, was er von
mir verlangt hatte. Ohne ein Wort zu
sagen.

Obwohl ich innerlich kochte, nahm ich
meine ganze Selbstbeherrschung
zusammen, ging gemächlich an das Regal
mit den Wischtüchern, nahm mir eines,
ging dann, womöglich noch langsamer
als zuvor, zu den Schüsselchen zurück,
nahm wieder auf dem Boden Platz und



putzte meinen Spucknapf mit dem neuen
Lappen aus. Dabei spürte ich die ganze
Zeit über die Blicke der anderen
Mönche auf mir. Dann schaute ich zu
dem Tyrannen hoch. Die anderen Männer
taten es mir gleich. Sie waren gespannt,
wie er wohl auf meine unerwartete
Willfährigkeit reagieren würde. In den
folgenden zwei Minuten herrschte
vollkommene Stille. Der Tyrann wurde
rot wie ein Feuerwehrauto. Dann zog er
sich zurück und hat in dieser
Angelegenheit nie wieder das Wort an
mich gerichtet.

Tyrannen wollen beweisen, dass sie
einem überlegen sind. Und auf die Art,
für die ich mich damals entschieden



hatte, kommt man nicht allen bei.
Manchmal muss man auch den Mund
aufmachen. Was diese Geschichte aber
beweist, ist, dass eine solche Reaktion
auf Mobbing durchaus dazu angetan sein
kann, den Tyrannen noch einmal darüber
nachdenken zu lassen, was es eigentlich
heißt, ein Vorgesetzter zu sein.

BÜROKRATISCHE TYRANNEN

Staatsbehörden sind berüchtigte
Brutstätten für Tyrannen. Sie haben die
Macht inne und scheinen sie manchmal
auch demonstrieren zu müssen.



Ein australischer Buddhist, Mitglied
einer Eliteeinheit der westaustralischen
Polizei, ging in das australische
Konsulat eines asiatischen Landes, um
ein Visum für seine Frau zu beantragen.
Die Beamtin war so wenig hilfreich,
dass er sich höflich beschwerte.
Woraufhin sie entgegnete: »Sehen Sie
den Wachmann da hinten? Noch ein Wort
von Ihnen und ich gebe ihm den Befehl,
Sie zu erschießen!«

Aufgrund seiner beruflichen Erfahrung
in Entführungsfällen kam er auf dem
Verhandlungsweg ungeschoren aus der
Situation heraus. Dass er als Australier
solche Taktiken allerdings ausgerechnet
in einem australischen Konsulat einmal



würde anwenden müssen, sagte er mir,
hätte er im Leben nicht für möglich
gehalten.

Im zweiten Beispiel geht es um einen
Freund von mir, der in Perth eine
Autowerkstatt betreibt. Als er eines
Morgens dort eintraf, konnte er nicht in
die Werkstatt hineinfahren, da in der
Einfahrt verbotenerweise ein Wagen
geparkt hatte, der den Zugang sowohl für
Mitarbeiter als auch für Kunden
versperrte. Also rief er bei der
zuständigen städtischen Behörde an, um
das Fahrzeug abschleppen zu lassen. Der
Beamte, den er an die Strippe bekam,
versprach jemanden vorbeizuschicken,
der einen Strafzettel hinter den



Scheibenwischer klemmen würde,
abgeschleppt werden konnte der Wagen
nach geltender Vorschrift jedoch erst
nach sieben Tagen.

»Das würde ja heißen, dass meine
Kunden eine Woche lang ihre Autos
nicht zur Reparatur bringen oder abholen
können«, wendete der Besitzer der
Werkstatt ein.

»Tja, tut mir leid, aber Vorschrift ist
nun mal Vorschrift.«

Glücklicherweise handelt es sich bei
meinem Freund um einen klugen, mutigen
Mann. Er fuhr mit seinem Lkw bei der
zuständigen städtischen Behörde vor und
versperrte den Eingang zu deren Garage
so, dass weder Beamte noch Besucher



oder Lieferanten mit ihren Fahrzeugen
hinein- oder herauskommen konnten. Als
er nachdrücklich aufgefordert wurde,
seinen Lkw zu entfernen, antwortete er:
»Ach, klemmen Sie einfach einen
Strafzettel hinter die Scheibenwischer.
Vorschriftsgemäß abschleppen lassen
dürfen Sie ihn dann nach einer Woche.«

Nach kurzen Verhandlungen wurde das
Auto, das die Einfahrt zu seiner Kfz-
Werkstatt blockierte, abgeschleppt. Und
mein Freund fuhr seinen Lkw ebenfalls
weg.

So kann man mit bürokratischen
Tyrannen auch umgehen.



TYRANNEI IN DER
VORSTANDSETAGE

Jane, eine Freundin von mir, hatte in
Sydney ihre eigene kleine Firma
gegründet. Ein großes britisches
Unternehmen interessierte sich für ihre
Produkte und es bahnten sich
Verhandlungen an, die ein lukratives
Geschäft versprachen. Nicht lang, und
sie wurde per Mail eingeladen, so
schnell wie möglich nach London zu
fliegen, um den Vertrag zu
unterschreiben. Für Jane und ihre Firma
war das der große Durchbruch, von dem



sie so lange geträumt hatte.
Jane hatte ein süßes Töchterchen

namens Erica. Und obwohl es ihr
schwerfiel, das kleine Kind einige Tage
lang nicht sehen zu können, war dieser
Vertrag für sie und die Zukunft ihrer
Familie viel zu wichtig, als dass sie ihn
sich hätte entgehen lassen können.

Jane buchte den ersten Flug, auf dem
sie einen Platz bekam, und hatte nach
ihrer Ankunft in London gerade noch
Zeit, im Hotel einzuchecken, sich zu
duschen und umzuziehen, bevor sie ein
Taxi rufen und in die Zentrale des
Unternehmens fahren musste. Als sie den
Konferenzraum der Geschäftsführung
betrat, waren alle Direktoren bereits



da – bis auf den CEO, den
Vorstandsvorsitzenden.

»Das war reine Zeitverschwendung«,
meinte einer der Direktoren zu Jane.
»Sie können gleich wieder nach Sydney
zurückfliegen. Unser CEO hat heute sehr
schlechte Laune und stimmt dem Vertrag
mit Sicherheit nicht zu. Am besten, Sie
nehmen die nächste Maschine nach
Hause!«

Jane war nicht bereit, so einfach
aufzugeben, umso weniger, als sie für
dieses Treffen einmal um die halbe Welt
geflogen war. »Wenn Sie nichts dagegen
haben«, sagte sie also, »warte ich hier
auf den CEO.« Dann setzte sie sich in
einer Ecke des Konferenzraums still auf



einen Stuhl.
Jane meditierte viel. Besonders gern

über Güte. Freudvoll ließ sie gerade
Mitgefühl für alle Lebewesen in sich
aufsteigen, als plötzlich der CEO in den
Raum gestürmt kam.

»Was soll das?«, schrie er, als er Jane
bemerkte, die mit geschlossenen Augen
ganz still auf ihrem Stuhl saß. »Was
machen Sie hier?«

Meditation ist so beruhigend, dass
einen nicht einmal kurz vor der
Explosion stehende
Vorstandsvorsitzende aus dem Konzept
bringen können. Besonnen stand Jane
von ihrem Stuhl auf, ging ohne Angst
oder Arroganz auf diesen Vulkan von



einem Alphamännchen zu und sagte:
»Sie haben so schöne blaue Augen,
genau wie Erica, mein kleines
Töchterchen zu Hause in Sydney.«

Wie Jane mir später versicherte, waren
diese Worte wie von allein aus ihrem
Mund gekommen, Sie hatte vorher
keinen Gedanken darauf verwendet, was
sie sagen würde. Das Ergebnis war
verblüffend. Der CEO stand wie
angewurzelt da. Sein Hirn schien ihm
den Dienst zu verweigern. Über eine
Minute lang war er vollkommen
verwirrt. Doch allmählich verrauchte
sein Zorn. Schließlich lächelte er und
sagte: »Ach, wirklich?«

Innerhalb der nächsten fünf Minuten



war Janes Vertrag unterzeichnet und der
CEO verließ völlig verdattert den
Konferenzraum. Als Jane auch gehen
wollte, um sich im Hotel ein wenig
auszuruhen, wurde sie von den
Direktoren aufgehalten.

»Wie ist Ihnen das nur gelungen?«,
bestürmten sie Jane. »So etwas haben
wir ja noch nie erlebt. Bevor wir Sie ins
Hotel lassen, müssen Sie uns deshalb
unbedingt noch verraten, was Sie mit
ihm angestellt haben.«

ICH BIN NICHT GUT GENUG



Bei den meisten Tyrannen lässt die
Selbstachtung arg zu wünschen übrig.
Das versuchen sie dadurch zu
kompensieren, dass sie andere
unterdrücken. Wenn sie jemanden
einschüchtern können, gibt ihnen das ein
gutes Gefühl.

Der Buddha beschrieb drei Arten des
Dünkels:

1. Sich für etwas Besseres zu halten
2. Sich für schlechter zu halten als
andere
3. Sich für jemand anderen zu halten

Diese zweite Form von Dünkel, die oft
gar nicht als solcher erkannt wird, ist
übrigens die Hauptursache für Mobbing.



Wenn wir doch bloß aufhören könnten,
uns alle gegenseitig zu beurteilen,
könnten wir vielleicht auch aufhören, uns
selbst zu beurteilen. Und dann müssten
wir einander auch nicht mehr so oft
verbal oder körperlich drangsalieren.

Auf einem Empfang stellte sich ein gut
gekleideter Gast voller Stolz als Doktor
der Medizin vor.

»Ich bin auch Arzt«, sagte der
Gastgeber warmherzig.
»Allgemeinmediziner.«

»Nur Feld-Wald-und-Wiesen-Doktor?
Ich bin Hirnchirurg. Das ist natürlich
etwas ganz anderes«, meinte der Gast.
»Viel komplizierter«, und er trug das
Kinn gleich ein wenig höher.



»Ich bin auch Ärztin«, sagte die Frau
des Gastgebers, »und zwar bei Ärzte
ohne Grenzen. Bis vor einem halben Jahr
war ich noch im Nahen Osten und habe
die im Krieg verletzten Kinder
behandelt. Das war zwar sehr
gefährlich, aber irgendjemand muss
diesen armen Mädchen und Jungen ja
helfen.«

»Sicher, ich kann mir durchaus
vorstellen, dass so ein ehrenamtliches
Engagement nicht ganz ohne ist«, hielt
der Gast dagegen und reckte das Kinn
gleich noch ein bisschen höher. »Aber
Sie werden zugeben müssen, dass die
Arbeit eines Hirnchirurgen weit
komplizierter ist.«



»Ich habe auch einen Doktortitel«,
warf der Sohn der Gastgeber ein, »und
zwar in Physik. Augenblicklich bin ich
bei der NASA und baue Raketen.«
Daraufhin fiel dem gut gekleideten Gast
die Kinnlade runter. Und dahin war auch
seine Selbstgefälligkeit.

Wer sich gern für etwas Besseres hält,
darf sich nicht wundern, wenn er
umgekehrt genauso leidet, wenn er auf
jemanden trifft, der ihm überlegen ist.
Am besten tut man also daran, sich gar
nicht erst mit anderen zu vergleichen.



ICH WAR SCHON IMMER GUT
GENUG

Wenn Sie über ein gesundes
Selbstwertgefühl verfügen, brauchen Sie
das »Ich-bin-besser-als-du«-Spielchen
nicht. Denn dann müssen Sie niemandem
etwas beweisen. Und ein solches
gesundes Selbstwertgefühl entsteht
dadurch, dass man versteht, was es
wirklich heißt, perfekt zu sein.

Eine Frau suchte im Wald nach einem
perfekten Baum. Doch alles, was sie
sah, waren nur windschiefe Exemplare,
Bäume, an denen Äste fehlten, und
solche mit versehrter Rinde. Dann suchte
sie eine staatlich betriebene Baumschule



auf und sah dort all die perfekten,
kerzengeraden Bäume mit ihren
perfekten Ästen und Zweigen, einen
neben dem andern in perfekter
Anordnung.

Da fiel ihr auf, dass die lädierten
Bäume im Wald eigentlich viel schöner
waren und viel beruhigender auf sie
wirkten als die ganze »Perfektion« der
wie die Soldaten mustergültig in Reih
und Glied stehenden Bäume in der
Baumschule. Und sie erkannte, dass auch
die »normalen« Menschen aus Fleisch
und Blut mit all ihren Mängeln und
Makeln um ein Vielfaches schöner sind
als jene, die vorgeben, perfekt zu sein.

Sie begann, sich in ihrer Haut wohl und



heimisch zu fühlen, ganz ähnlich, wie sie
sich auch im Wald mit all seinen
krummen und schiefen Bäumen wie zu
Hause fühlte.

Jetzt verstand sie, was es wirklich
heißt, perfekt zu sein. Sie war schon
immer »gut genug« gewesen. Aber erst
im Wald war sie sich dessen bewusst
geworden.

DER ANRUFBEANTWORTER

Mönche verbringen ihre Zeit lieber mit
Meditieren als an der Strippe. Aber
viele gehen offenbar davon aus, dass wir



den lieben langen Tag über nichts
anderes zu tun haben, als ans Telefon zu
gehen und die Fragen unserer Anrufer zu
Eheproblemen oder ihrer psychischen
Gesundheit zu beantworten oder
Segnungen zu erteilen. Was ich den
»Call-a-Mönch-Service« nenne.

Also haben wir bei uns im Kloster den
Anrufbeantworter neu besprochen. Die
Ansage lautet jetzt:

»Wenn Sie die Aufzeichnung eines
Glück verheißenden Segensmantras
hören wollen, wählen Sie bitte die Eins.

Wenn Sie einen der Mönche sprechen
wollen, haben Sie leider Pech gehabt.
Wählen Sie in diesem Fall trotzdem die
Eins.«



Seither können wir in aller Ruhe
meditieren.

SIE HABEN DAS RECHT, NICHT
GLÜCKLICH ZU SEIN

Wenn man heutzutage nicht glücklich ist,
meinen viele, mit einem stimme etwas
nicht. Man müsse in Therapie. Vielleicht
sogar in eine »Glücksklinik«. In
manchen Firmen gibt es schon
»Glücksbeauftragte«, die sich um die
Probleme der Mitarbeiter kümmern
sollen. In unseren Zeiten ist das
persönliche Glück das höchste Gut, ein



echtes Must-have. Bald werden
wahrscheinlich Bußgelder für Leute
eingeführt, die anderen durch
öffentliches Unglücklichsein den Tag
verderben, und Gefängnisstrafen für
Wiederholungstäter.

Kürzlich leitete ich in einer
wunderschönen Lokalität, in der es auch
ausgezeichnetes Essen gab, ein Retreat.
Eine der Teilnehmerinnen gestand mir,
dass sie »irgendwie muffelig« sei,
eigentlich ohne Grund.

»Ich weiß, ich sollte nicht unglücklich
sein, weil ich die anderen damit
belästige, aber ich kann nichts dagegen
tun, ich fühle mich einfach miserabel«,
bekannte die junge Frau schlechten



Gewissens.
Also ging ich ins Büro, verfasste die

folgende »Muffel-Lizenz« und druckte
sie aus:

MUFFEL-LIZENZ

Diese Urkunde räumt ihrer Inhaberin
zeitlich,
räumlich und sachlich unbeschränkt
das Recht ein, muffelig zu sein,
aus jedem Grund oder gänzlich
unbegründet.
Dieses Recht ist unveräußerlich und
darf von niemandem
beschnitten werden.
Gezeichnet
Ajahn Brahm



Als ich der jungen Frau ihre Muffel-
Lizenz überreichte, lachte sie hell auf.

»Da hast du jetzt aber was
missverstanden«, protestierte ich.

DIE GLÜCKSLIZENZ

Auch Glückslizenzen musste ich viele
ausdrucken. Ich meine, wir brauchen
heute eine Erlaubnis, um Auto fahren,
heiraten, einen Hund halten und alles
Mögliche sonst noch tun zu dürfen –
warum dann also nicht auch eine Lizenz
zum Glücklichsein?

Viele denken, sie hätten das Recht,



glücklich zu sein, nicht verdient.
Womöglich, weil sie einmal etwas
Schlimmes gemacht haben, das sie sich
nicht verzeihen können. Oder aber auch,
weil ihnen selbst etwas angetan wurde,
was zum Verlust ihres Selbstwertgefühls
geführt hat.

An einem meiner Retreats in
Deutschland nahm ein junger Mann teil,
dem das Meditieren schwerfiel. Und wie
er mir sagte, hatte er auch eine Menge
anderer Probleme. Er schaffte es nicht,
eine Beziehung langfristig
aufrechtzuerhalten. Beruflich kam er
nicht voran. Und er hatte das Gefühl, in
einem endlosen Winter der Trübsal zu
leben. Wann immer sich eine Chance



zum Glücklichsein auftat, rannte er
blindlings davon. Unbewusst glaubte er,
es nicht verdient zu haben, glücklich zu
sein. Vielen Menschen geht es so wie
diesem jungen Mann.

Vor mir schien er großen Respekt zu
haben. Wie ich von Freunden von ihm
erfuhr, sah er in mir seinen
allwissenden, allliebenden spirituellen
Meister! Das war zwar reichlich
übertrieben, aber doch auch ein Vorteil.
Ich händigte ihm eine Lizenz zum
Glücklichsein aus, die von keinem
Geringeren unterzeichnet war als von
der einen Person, die er für unfehlbar
hielt. Von mir!

Dieses Papier hielt er so in Ehren, dass



er es ernst nahm. Er ließ es rahmen und
hängte es sich an die Wand. Die Lizenz
erinnerte ihn immer daran, dass er von
einer Autorität, die er anerkannte, die
Erlaubnis zum Glücklichsein erteilt
bekommen hatte. Fortan konnte er es sich
gestatten, Momente des Glücks nicht
länger zu verschmähen, sondern
auszukosten. Und damit lösten sich auch
viele seiner Probleme, inklusive die bei
der Meditation.

Das einzig Dumme war, dass er mit
einem Freund darüber sprach, der meine
Glückslizenz dann auf Facebook postete.
Und ich wurde mit so vielen Anfragen
nach Glückslizenzen überschwemmt,
dass ich eine Zeit lang selbst meines



Glückes verlustig ging, weil ich kaum
mehr zum Meditieren kam.

Also gebe ich diesem Buch am Ende
eine offizielle Glückslizenz bei. Die
können Sie ausschneiden, Ihren Namen
reinschreiben und im Portemonnaie mit
sich tragen, wenn Sie mögen, als
ständige Erinnerung daran, dass Sie
glücklich sein dürfen. Ein Siegel trägt
die Glückslizenz auch. Sie finden sie in
diesem Buch ganz hinten nach der letzten
Geschichte.

WIE HOCH IST IHR (MARKT-)WERT?



Vor ein paar Jahren wurde ich extra die
ganze lange Strecke von Australien nach
England eingeflogen, um auf einer
renommierten Konferenz über
Personalfragen in einem exklusiven
Londoner Büroviertel den
Eröffnungsvortrag zu halten. Die zu 100
Prozent fremdfinanzierte Reise
ermöglichte es mir auch, meine Familie
und Freunde in England zu besuchen.

Fünfzehn Minuten bevor ich ans
Podium gehen sollte, um meine
einstündige Rede zu halten, sagte mir
einer der Organisatoren, dass am
Eingang zwei Personen stünden, die
behaupteten, Verwandte von mir zu sein,
und umsonst zuhören wollten. Ich ging



mit ihm hin, und tatsächlich: Es war
mein Bruder mit seiner Tochter. Nach
einigem Süßholzraspeln (darin bin ich
ziemlich gut) konnte ich den Organisator
davon überzeugen, die beiden auch ohne
Ticket reinzulassen.

In der Pause allerdings knöpfte ich mir
meinen Bruder und meine Nichte vor,
denn ihr Anliegen war mir doch
peinlich.

»Du bist schließlich ein hohes Tier bei
der Bank, Bruder. Und du, Nichte, hast
auch einen guten Job. Warum also habt
ihr nicht einfach den Eintritt bezahlt und
damit basta?«

Woraufhin sie mir erklärten, dass sie
hätten dreihundert Pfund pro Person



berappen müssen, bloß um mich sechzig
Minuten lang reden zu hören.

Aller Ärger war verflogen, als ich
meinen Marktwert erfuhr. Und der gab
meiner Selbstachtung einen enormen
Schub.

Wieder in Australien berichtete ich den
leitenden Mönchen meines Klosters
immer noch verblüfft, wie viel Geld die
Leute ausgeben mussten, um einen
Vortrag von mir zu hören. Diplomatisch
antworteten sie, mein »Kurs« müsste
eigentlich noch viel höher sein als
dreihundert Pfund pro Kopf. »Du bist
doch unbezahlbar«, sagte einer der
Mönche, ein anderer stimmte zu und
überhaupt waren sie sich alle, was das



betrifft, überraschend einig. Mit dem
Ergebnis, dass sie immer noch keinen
Eintritt für meine Vorträge verlangen.

Und wie hoch ist Ihr Marktwert?
Genauso hoch wie meiner: Sie sind auch
»unbezahlbar«.

Eine Woche nach meiner Rückkehr
wurde ich erneut eingeladen, einen
Eröffnungsvortrag zu halten, diesmal auf
der Jahreskonferenz des British National
Health Service im englischen
Birmingham. Auch in diesem Fall wären
die Organisatoren für alle Kosten
aufgekommen. Doch ich sagte mit dem
Argument ab, dass allzu häufige
Langstreckenflüge der Gesundheit nicht
zuträglich sind. Und da es sich hier



immerhin um eine Tagung des staatlichen
Gesundheitsdienstes handelte, wäre mir
eine Zusage doch einigermaßen
scheinheilig vorgekommen.

DIE MACHT DER STILLE

Im Laufe der letzten Jahre ist der
Goldpreis in die Höhe geschnellt. Und
da Schweigen ja bekanntlich Gold ist,
müsste die Stille heute eigentlich
wertvoller sein als je zuvor. Denn so ist
es doch: Je seltener Güter werden, desto
mehr steigen sie im Wert.

Orte, an denen es wirklich still ist, sind



heutzutage eine Seltenheit. Als ich noch
ein Junge war und in London lebte, ging
ich oft in die vielen Kirchen und
Kathedralen der Stadt, und zwar nicht
etwa, weil ich dafür beten wollte, dass
der Regen endlich mal aufhört oder so,
sondern einfach um eine Zuflucht in der
Stille zu finden, die mein überaktives
junges Hirn beruhigte und mir ein wenig
inneren Frieden schenkte.

Als ich beim letzten Mal in London
auch wieder diese Art Trost suchte,
entschied ich mich für die gewaltige
Westminster Abbey, um dort ein halbes
Stündchen in Stille zu meditieren. Doch
kaum war ich über die Schwelle
getreten, wurde ich bitter enttäuscht. Ein



oder zwei Wochen zuvor hatte man
Lautsprecher installiert, die die Kirche
mehr oder weniger pausenlos mit
aufgezeichneten Predigten und
irgendwelchen Ankündigungen
beschallten. Die Stille war dahin. Das
empfand ich als Frevel und machte auf
dem Absatz kehrt.

Seit diesem einschneidenden Erlebnis
in der Westminster Abbey schätze ich
die Stille so sehr, dass ich in allen
Klöstern und Tempeln meines
Einflussbereiches versuche, Oasen der
Stille einzurichten, Orte der Ruhe, die
ich gegen alle Widrigkeiten verteidige.

Der Bauinspektor unserer
Ortsverwaltung bestand auf einem



persönlichen Termin mit mir. Ich machte
mir schon Sorgen, dass vielleicht
irgendetwas mit der Bausubstanz unseres
Klosters nicht stimmen könnte, aber die
zerstreute er sofort. Er war nur
gekommen, um sich bei mir zu bedanken.

Wie er sagte, war er schon seit vielen,
vielen Jahren seitens der Stadt für die
Abnahme aller Neubau- und
Sanierungsprojekte verantwortlich. Ein
stressiger Job, denn die Bauherren
wollten ständig nur Kosten sparen,
während er auf Sicherheit und Qualität
achten musste. Wann immer er am Ende
seiner Kräfte war, fuhr er zu unserem
Kloster und stellte den Wagen auf dem
Parkplatz ab. Aussteigen musste er gar



nicht, einfach ruhig dazusitzen und die
Stille in sich aufzusaugen genügte ihm
vollkommen, um seine Müdigkeit und
Anspannung loszuwerden.

Unzählige Stunden hatte der Inspektor
so auf unserem Gelände entspannt. Der
Klosterparkplatz war sein geheimer
Zufluchtsort vor dem vielen Stress im
Job gewesen. Doch jetzt, teilte er mir
mit, wollte er bald in Pension gehen.
Aber nicht, ohne zuvor seine
Dankbarkeit für die Stille auf unserem
Parkplatz zum Ausdruck zu bringen.

Im Unterschied zu klerikalen Anlagen, in
denen mehrmals am Tag Trommeln
geschlagen werden oder riesige Glocken
ertönen, entwickeln die Klöster, die der



stillen Meditation der Mönche dienen,
eine spürbare Aura des Friedens. Nach
vielen Jahren oder gar Jahrhunderten
wird die Stille dort genauso handfest
wie die Mauersteine des Tempels, die
sie Tag für Tag einsaugen, so tröstlich
wie eine Schale mit warmer Suppe an
einem kalten Winterabend und so sanft
und beruhigend wie eine liebevolle
Umarmung. Predigten und Worte der
Weisheit sind gar nicht nötig. Die Stille
ist Lehrer und Heiler genug.

Ein Freund von mir erzählte mir einst
vom Besuch eines Tempels der Stille in
Bangkok. Beim Betreten der Anlage
bemerkte er eine Frau, die schluchzend
und allein auf einer Bank saß. Da er sich



mit der thailändischen Kultur nicht
auskannte, traute er sich nicht, sie
anzusprechen und ihr seine Hilfe
anzubieten, sondern setzte seinen Weg in
eines der Gebäude fort.

Als er eine halbe Stunde später wieder
herauskam, saß die Frau immer noch
allein auf ihrer Bank, aber sie weinte
nicht mehr. Also ging er jetzt auf sie zu
und fragte, ob er irgendetwas für sie tun
könne.

In gutem Englisch erklärte ihm die
Frau, sie habe gerade etwas sehr
Tragisches erlebt und sei so verzweifelt
gewesen, dass sie zum Kloster gegangen
sei, um sich zu beruhigen. Einen Rat von
den Mönchen hatte sie nicht benötigt und



auch das Hilfsangebot des Fremden
quittierte sie nur mit einem freundlichen
»Nein, danke«. Die ruhige Bank und die
Möglichkeit, hier sitzen und so lange
weinen zu können, wie sie wollte, ohne
von irgendjemandem gestört zu werden,
hatten vollauf genügt, dass es ihr jetzt
schon wieder viel besser ging. Lächelnd
wollte sie aufstehen.

»Was ist Ihnen denn so Tragisches
zugestoßen, wenn ich fragen darf?«,
erkundigte sich der Fremde.

»Ach«, antwortete die Frau, »ich habe
meine Autoschlüssel verloren.«



INNERE STILLE

Laotse, der berühmte Begründer des
Taoismus, ließ sich bei seinen täglichen
Abendspaziergängen immer von einem
anderen seiner Schüler begleiten. Dabei
hatte er die feste Regel eingeführt, dass
dieser während der ganzen Zeit kein
einziges Wort von sich geben durfte.

Eines Tages wurde einem neuen
Schüler die Ehre zuteil, den großen
Meister zu begleiten. Gerade als sich die
Sonne anschickte, hinter dem Horizont
zu versinken, erreichten sie den höchsten
Punkt eines Bergzuges. Im Westen wurde
das Firmament von purpurnen, goldenen
und gelblichen Strähnen durchzogen, die
anmuteten wie die flatternden Banner



einer himmlischen Jubelfeier.
Angesichts dieses Naturschauspiels

entfuhr dem jungen Schüler Laotses ein
ehrfurchtsvolles »Was für ein herrlicher
Sonnenuntergang!«

Damit hatte er gegen das strikte
Sprechverbot verstoßen. Der Meister
wandte sich wortlos um und stieg den
Berg hinab. Er verfügte, dass ihn dieser
Schüler nie wieder würde begleiten
dürfen. Er hatte die Regel gebrochen.

Die Freunde des jungen Mannes
versuchten ein gutes Wort für ihn
einzulegen. Schließlich hatte er doch
bloß einen, noch dazu sehr kurzen Satz
gesagt. Und überhaupt: Was konnte die
Äußerung von Begeisterung über einen



derart wundervollen Sonnenuntergang
schon schaden?

Laotse erklärte: »In dem Moment, in
dem mein Schüler ›Was für ein
herrlicher Sonnenuntergang!‹ sagte,
nahm er ihn schon gar nicht mehr wahr,
sondern fasste ihn nur noch in Worte.«

Ob man etwas beschrieben bekommt
oder es selbst erlebt macht einen großen
Unterschied, ähnlich wie der
Unterschied zwischen einem Wegweiser
und dem Ort, auf den er hinweist.
Denken ist nicht dasselbe wie Wissen.

Wie aber finden wir zur inneren Stille?
Manche sind so versessen darauf,
nachzudenken, dass sie behaupten, gar
nicht damit aufhören zu können.



Doch die folgende Übung wird Ihnen
zeigen, wie leicht es ist, zur inneren
Stille zu gelangen, und wie angenehm sie
sich anfühlt.

1. Setzen Sie sich bequem hin,
schließen Sie die Augen und widmen
sich ein oder zwei Minuten lang der
Entspannung Ihres Körpers.
2. Statt sich in Gedanken zu verlieren,
rezitieren Sie eine Minute lang immer
wieder die Worte namo tassa.
3. Als Nächstes beginnen Sie damit,
zwischen den einzelnen Silben kleine
Pausen einzulegen: Na … Mo … Tas …
Sa … Na … Mo … Tas … Sa … und so
weiter.



4. Verlängern Sie die Pausen zwischen
den Silben nach und nach: Na ……
Mo ……Tas …… Sa …
5. Sollte sich in den Pausen ein
Gedanke einstellen, können Sie sie
wieder etwas verkürzen. Dadurch wird
das Denken zurückgedrängt.
Anschließend können Sie die Pausen,
die Sie einlegen, wieder ausdehnen.
6. Über kurz oder lang wird zwischen
den einzelnen Silben ein Freiraum
entstehen. Und in diesem Freiraum
können Sie die unbeschreibliche innere
Stille selbst erleben.

Was namo tassa bedeutet, spielt
übrigens keine Rolle. Es ist sogar



besser, wenn Sie es nicht wissen, denn
sonst fangen Sie nur gleich wieder mit
dem Denken an.

WOHLTÖNENDES SCHNARCHEN

In meinem ersten Jahr als Mönch im
Nordosten Thailands fand ein
dreitägiges Dorffest statt. Elektrizität
gab es in jenem Ort zu der Zeit zwar
noch nicht, dafür aber benzinbetriebene
Generatoren, Verstärker und riesige
Lautsprecher. Und obwohl das Dorf über
einen Kilometer weit entfernt war, hat
der Partylärm den Frieden unseres



Klosterlebens doch erheblich gestört.
Seit jeher lehrt der Buddhismus die

Philosophie des »Lebens und leben
Lassens«, doch als das Fest am ersten
Tag noch um zwei Uhr morgens lautstark
in vollem Gange war, beschlossen wir,
um einen »Schlafen-und-schlafen-
lassen«-Kompromiss zu ersuchen.
Schließlich beginnt der Mönchsalltag
jeden Morgen um drei Uhr.

Wir fragten den Veranstalter, ob das
Fest nicht bitte an den nächsten Tagen um
eins beendet werden könne, damit wir
wenigstens noch zwei Stunden Schlaf
bekämen. Die Antwort war ein höfliches
Nein. Also schickten wir eine
Delegation zu unserem hochverehrten



Lehrer Ajahn Chah, um ihn zu bitten, an
unserer statt noch einmal mit dem
Veranstalter zu sprechen. Denn wir
wussten, dass er Ajahn Chah keinen
Wunsch abschlagen konnte.

Bei dieser Gelegenheit erteilte uns
Ajahn Chah folgende Lehre: »Nicht die
Geräusche stören euch, sondern ihr stört
euch an den Geräuschen!«

Mit so einem Ratschlag hatten wir
zwar nicht gerechnet, aber er
funktionierte.

Der Lärm drang zwar immer noch in
unsere Ohren, ging uns aber nicht mehr
auf den Geist. Wir hatten Frieden mit der
Unannehmlichkeit geschlossen.
Schließlich handelte es sich insgesamt ja



nur um drei Tage, und die waren schnell
vorbei.

Viele Jahre später stattete der Bruder
eines Mönchs unserem Kloster in
Australien einen Besuch ab. Leider
waren zu der Zeit alle Gästeräume
belegt, sodass der Mönch mich fragte,
ob sein Bruder wohl bei ihm schlafen
könne, nur für eine Nacht. Schließlich
hätten sie sich in ihrer Kindheit und
Jugend auch schon ein Zimmer geteilt.

»Aber inzwischen seid ihr viel älter
geworden«, gab ich zu bedenken, »und
schnarcht wahrscheinlich beide.« Als
der Mönch jedoch meinte, das sei kein
Problem, erlaubte ich es ihm.

Der Bruder schlief als Erster ein und



schnarchte wie erwartet so laut, dass
unser Mönch kein Auge zutat. Erschöpft
und müde erinnerte er sich an den
Hinweis, den er erhalten hatte: »Nicht
die Geräusche stören euch, sondern ihr
stört euch an den Geräuschen!«

Also begann er mit seiner
Wahrnehmung des Schnarchens zu
spielen, indem er sie in der Fantasie mit
einer beruhigenden klassischen Melodie
überlagerte. Am Schnarchen selbst
änderte sich dadurch zwar nichts, doch
nahm er es jetzt anders wahr.

Als er am nächsten Morgen aufwachte,
war das Letzte, woran er sich von der
vergangenen Nacht erinnerte, der
Eindruck, dass sein Bruder höchst



melodiös geschnarcht hatte!
Wenn also Ihr Mann schnarcht, stellen

Sie sich doch vor, dass Sie Grateful
Dead hören oder irgendeine andere
Musik, die Sie mögen.

Schlägt der Hund mitten in der Nacht
an, könnten Sie beispielsweise
versuchen, sein Bellen als eine
Neuinterpretation von Tschaikowskys
Ouvertüre 1812 zu empfinden oder was
auch immer Ihnen einfällt. Wenn man
dem Lärm schon nicht entkommt, kann
man ihn immer noch anders
wahrnehmen.



DIE ZWISCHENMOMENTE

Wir verwenden in diesem Leben viel
Zeit darauf, von irgendwo aufgebrochen
und noch nicht woanders angekommen zu
sein. Das sind die »Zwischenmomente«
des Lebens. Und wir vergeuden sie nur
allzu oft.

Bevor ich Mönch wurde und noch als
Lehrer an einer Highschool beschäftigt
war, teilte mir ein Kollege mit, er habe
eine neue, viel bessere Stelle gefunden.
Die war ihm sicher, aber er kam nicht
sofort aus seinem bisherigen Vertrag
heraus. Also musste er sechs lange
Monate ausharren, bevor er seinen
Traumjob antreten konnte. Gelegentlich,



sagte er mir, ertappe er sich bei dem
Wunsch, dieses halbe Jahr wäre schon
vorbei.

»Das Leben ist eigentlich viel zu kurz,
als dass ich es mir leisten könnte, diese
sechs Monate einfach abzuschreiben,
aber genau das tue ich gerade.«

Und wie viele Stunden, Tage, Monate
haben Sie schon damit vergeudet, auf
irgendetwas zu warten: auf den Abflug
Ihrer Maschine, den Feierabend oder die
Geburt des Babys? Leider besteht ein
großer Teil unseres Daseins aus solchen
Zwischenmomenten.

Wenn wir endlich zur Kenntnis nehmen,
wie viel Leben wir so verschleudern,
wird das die »Mordrate« in der



Gesellschaft drastisch verringern. Dann
hören die Leute nämlich auf, die Zeit
totzuschlagen.

Und wir sind nicht mehr so fixiert
darauf, ans jeweilige Ziel zu kommen,
sondern können die Reise genießen, uns
entspannen, wenn wir im Stau stecken,
im Zug das Gespräch mit Fremden
suchen und die vielen Abenteuer
erleben, die es nur in den kostbaren
Zwischenmomenten des Lebens zu
entdecken gibt.

MENSCHENWESEN ODER
MENSCHENGEHER?



Menschenwesen findet man heutzutage
selten. Ständig sind sie irgendwohin
unterwegs, so gut wie nie auch mal
wirklich hier. Deswegen bin ich oft
versucht, sie »Menschengeher« zu
nennen, auch wenn es etwas holprig
klingt. Die Kunst des bloßen Seins ist
uns abhandengekommen.

Als ich einmal am Wochenende im
Tempel war, um liegengebliebenen
Papierkram zu erledigen, bekam ich den
Anruf eines alten Freundes, der sich
nach mir erkundigen wollte.

»Prima, es geht voran«, antwortete ich.
»Voran, aha, wohin denn?«, gab er

weise zurück.
Ich verstand sofort, was er meinte, und



schaltete gleich einen Gang zurück.
»Du hast mich ertappt«, sagte ich leicht

beschämt. »Wenn ich in dem Tempo
weitermache, komme ich wahrscheinlich
höchstens allzu früh ins Grab.« Darüber
mussten wir beide ein bisschen lachen.

Wenn Sie auch so ein »Menschengeher«
sind, sollten Sie sich fragen: »Wohin
will ich eigentlich? Und wann, wenn
überhaupt, komme ich an?«

Was mich betrifft, so bin ich bereits
angekommen. Ich habe es bis hierher
geschafft und darf mich nun mit Fug und
Recht als Menschenwesen bezeichnen.
In diesem »Hier« ist es sehr angenehm.
Und ich kann jedem nur empfehlen, mal
vorbeizukommen und ein Weilchen zu



bleiben, statt ständig hin und her zu
rasen.

Wenn sich heute Freunde danach
erkundigen, wie es so geht, sage ich
immer: »Danke, aber ich bin einfach nur
hier!«

DON’T WORRY, BE HOPEY!

Angst heißt, an alles zu denken, was in
der Zukunft schiefgehen könnte. Bei
dieser unnötigen Sorge handelt es sich
um eine kognitive Erkrankung, die in
unserer modernen Welt epidemische
Ausmaße angenommen hat.



Das Gegenmittel ist, an alles zu
denken, was in der Zukunft gut laufen
könnte. Das erhöht, nebenbei gesagt,
auch die Wahrscheinlichkeit, dass es
tatsächlich so kommt. Auf diese Weise
bringen Sie Hoffnung in Ihre Zukunft statt
Negativität.

Machen Sie sich also keine Sorgen,
sondern seien Sie grundlegend
optimistisch. Oder wie der Australier
sagt: Don’t worry. Be hopey!

Vor langer Zeit sagte einmal ein ebenso
weiser wie unorthodoxer geistlicher
Führer, dass es in der Welt nur zwei
Arten von Religionen gibt:

1. Solche, die die Wahrheit verbiegen,



damit sie ihrem Glauben entspricht,
und
2. solche, die ihren Glauben der
Wahrheit anpassen.

Er selbst war Anhänger des zweiten
Typus von Religion und stets bereit, auch
hochgeschätzte Dogmen oder Rituale
aufzugeben, wenn sie mit den Tatsachen
kollidierten.

Unter den Traditionalisten brachte ihm
das natürlich viele Feinde ein. Und
diese sahen auch bald eine Möglichkeit,
ihn zu vernichten.

Sie rissen Äußerungen, die er in seinen
vielen öffentlichen Vorträgen gemacht
hatte, aus dem Zusammenhang und
beschuldigten ihn der Häresie. Vor



Gericht wurde er für schuldig befunden
und erhielt die Todesstrafe.

Nach Verkündung des Urteils seufzte
der geistliche Führer laut auf: »Ach, wie
schade! Ich hatte doch vor, der Gemahlin
des Ehrenwerten Richters eine einfache
Form der Meditation beizubringen,
damit sie keinen Streit mehr mit ihm
suchen muss. Das wird mir jetzt wohl
nicht mehr möglich sein. Und sie lernt
nie, etwas entgegenkommender zu
werden. Das tut mir ja so leid!«

»Kennt Ihr denn eine
Meditationsmethode, die bewirkt, dass
meine Frau nicht mehr mit mir zankt?«,
fragte der Richter neugierig.

»Mir sind alle Arten der Meditation



bekannt, Euer Ehren«, antwortete der
Verurteilte.

»Hm«, überlegte der Richter. »Na gut,
ich setze die Todesstrafe für zwölf
Monate aus, damit Ihr meiner Frau
beibringt, nicht mehr mit mir zu streiten.
Sollte sie übers Jahr aber immer noch
zanksüchtig sein, werde ich der
Vollstreckung des Urteils persönlich
beiwohnen. Die Verhandlung ist damit
geschlossen.«

Während der geistliche Führer den
Gerichtssaal verließ, um zwölf Monate
lang ein freier Mann zu sein, fragten
seine Anhänger, was das denn für eine
machtvolle Meditation sei, mit deren
Hilfe man sogar Ehefrauen dazu bringen



könne, sich nicht mehr mit ihren
Männern zu streiten.

»Keine Ahnung«, antwortete der
geistliche Führer. »Eine solche Methode
kenne ich bislang nicht, aber das kommt
ja vielleicht noch! Und überhaupt: Wer
weiß schon, was in den nächsten zwölf
Monaten so alles geschehen mag. Die
Frau des Richters könnte das Zeitliche
segnen, was dazu führt, dass sie ihren
Gemahl nicht mehr anblafft. Oder
vielleicht sterbe auch ich bis dahin eines
natürlichen Todes. Wie dem auch sei,
jetzt kann ich erst einmal ein ganzes Jahr
lang in Freiheit genießen. Und ihr, denkt
immer an den Spruch: ›Don’t worry, be
hopey!‹«



GAST, NICHT EIGENTÜMER

Leute, die mein Kloster besuchten,
versicherten mir immer wieder, wie
ruhig und schön es doch hier sei. Ich
meine aber, die spinnen doch. Sahen sie
denn die viele Arbeit nicht, die hier
anfiel? Gebäude und Grundstück
mussten instandgehalten, die jungen
Mönche ausgebildet werden. Und all die
Fragen, mit denen mich diese Besucher
löcherten, verlangten auch nach einer
Antwort. Für mich war das Kloster mehr
wie ein Arbeitslager, in dem ich alle
Hände voll zu tun hatte. Irgendwas war



da falsch. Und ich fand auch bald heraus,
was: meine Einstellung.

Also änderte ich meine Einstellung.
Einmal die Woche, meistens montags,

tue ich seither den ganzen Morgen über
so, als wäre ich Besucher und nicht
Eigentümer des Klosters, in dem ich seit
dreißig Jahren lebe. Als Gast muss ich
mich weder um Gebäude noch
Grundstück kümmern. Die Ausbildung
der Mönche geht mich nichts an. Und ich
muss auch keine Fragen beantworten. An
einem solchen Vormittag kann ich das
Kloster genauso wahrnehmen, wie die
Besucher es tun. Und ich weiß jetzt, dass
sie recht haben: Das Kloster ist
tatsächlich ruhig und schön. Solange es



einem nicht gehört.

Diese Methode versuche ich auch
meinen Freunden nahezubringen. Und
Sie, tun Sie doch auch einmal pro
Woche, vielleicht am Wochenende, für
ein paar Stunden lang so, als wären Sie
zu Besuch in dem Haus, in dem Sie
leben.

Machen Sie etwa den Abwasch, wenn
Sie bei anderen Leuten zu Gast sind?
Saugen Sie ihre Teppiche oder wischen
Sie Staub? Natürlich nicht. Mähen Sie
ihnen den Rasen? I wo! Und Sie haben
auch kein schlechtes Gewissen, wenn
Sie all diese Arbeiten nicht erledigen,
schließlich ist es ja nicht Ihre Bude, Sie
sind nur auf Besuch hier.



Wenn Sie sich vorübergehend
vorstellen, in Ihrem eigenen Haus nur
eine Gastrolle zu spielen, werden Sie
feststellen, wie ruhig und schön es dort
ist. Sie können sich ausruhen, ganz ohne
schlechtes Gewissen. Denn es gibt hier
für Sie ja nichts zu tun. Sie sind nur zu
Besuch.

NICHT NUR ACHTSAM, SONDERN
GÜTIG ACHTSAM

Eines Abends brach eine wohlhabende
Dame zu ihrem Meditationskurs auf. Da
es in der Nachbarschaft in der letzten



Zeit vermehrt zu Einbrüchen gekommen
war, befahl sie dem Wachmann am Tor
vor ihrem Anwesen, besonders gut
aufzupassen.

Als sie wieder nach Hause kam, war
die Villa ausgeraubt. »Ich habe Ihnen
doch extra noch gesagt, dass Sie achtsam
sein sollen«, beschimpfte sie den
Wachmann. »Sie haben mich sehr
enttäuscht!«

»Aber ich war achtsam, Ma’m«,
verteidigte sich der Wachmann. »Als ich
sah, dass die Einbrecher in die Villa
eingedrungen sind, habe ich genau
registriert: ›Einbrecher gehen ins Haus.
Einbrecher gehen ins Haus.‹ Als ich sie
dann mit Ihrem ganzen Schmuck wieder



rauskommen sah, habe ich registriert:
›Der Schmuck wird entwendet. Der
Schmuck wird entwendet.‹ Danach sind
sie wieder rein, und als sie mit dem Safe
rauskamen, habe ich genau registriert:
›Der Safe wird geklaut. Der Safe wird
geklaut.‹ Da sehen Sie mal, wie achtsam
ich war.«

Achtsamkeit allein genügt offenbar
nicht. Hätte der Wachmann seiner
Arbeitgeberin gegenüber nicht nur
Achtsamkeit walten lassen, sondern auch
Güte, hätte er die Polizei gerufen. Wenn
wir nun beides zusammenfügen, erhalten
wir das, was ich »gütige Achtsamkeit«
nenne.

Vor Jahren hatte ich einmal eine



Lebensmittelvergiftung. In meiner
Traditionslinie sind wir Mönche ja auf
die Lebensmittelspenden angewiesen,
die uns unsere Laienunterstützer täglich
zukommen lassen. So wissen wir nie,
was genau wir eigentlich zu uns nehmen,
und stecken uns oft Dinge in den Mund,
mit denen der Magen nicht klarkommt.
Gelegentliche Bauchschmerzen gehören
für uns also zu den Berufsrisiken.

Diesmal aber war es schlimmer als ein
normales Magengrummeln. Ich wurde
von den quälenden Krämpfen einer
waschechten Lebensmittelvergiftung
geschüttelt.

Statt ins Krankenhaus zu gehen, wie es
jeder vernünftige Mönch getan hätte,



versuchte ich es mit gütiger Achtsamkeit.
Ich widerstand der natürlichen

Neigung, den Schmerzen auszuweichen,
und spürte so intensiv wie möglich in
die Empfindung hinein. Das heißt
Achtsamkeit: ein Gefühl möglichst exakt
wahrzunehmen, ohne in irgendeiner
Weise darauf zu reagieren. Dann fügte
ich Güte hinzu. Ich öffnete den
Schmerzen die Tür zu meinem Herzen
und begegnete ihnen mit emotionaler
Wärme. Daraufhin signalisierte mir die
Achtsamkeit, dass sich meine
Eingeweide aufgrund der gütigen
Beachtung, die ich den Schmerzen
schenkte, etwas entspannten und es
schon ein bisschen weniger wehtat. Also



ließ ich noch mehr Güte einfließen. Und
während sie beruhigend auf meine
Verdauungsorgane einwirkte, wurden die
Schmerzen immer erträglicher. Nach nur
zwanzig Minuten waren sie vollkommen
verschwunden. Ich fühlte mich so gesund
und entspannt, als hätte ich nie eine
Lebensmittelvergiftung gehabt.

Und die war wirklich heftig gewesen.
Was für höllische Krämpfe! Doch gütige
Achtsamkeit hatte sie in ihre Schranken
verwiesen. Was mit den Bakterien war,
die sie verursacht hatten, weiß ich nicht,
aber das war mir auch egal. Die
Schmerzen waren vollkommen
verschwunden.

Soweit nur ein persönliches Beispiel



für die Macht der gütigen Achtsamkeit.

Gütige Achtsamkeit führt zu
Entspannung. Sie verschafft sowohl dem
Körper als auch dem Geist
Erleichterung. Und der Welt. Denn
gütige Achtsamkeit ermöglicht Heilung.
Seien Sie also nicht nur achtsam,
sondern gütig achtsam.

DER WOHLMEINENDE
GELDAUTOMAT

Thomas (dies ist nicht sein richtiger
Name) war mehrere Monate lang zum
Meditieren bei uns in Australien im



Kloster gewesen, bevor er nach
Deutschland zurückflog, um sein
Studium fortzusetzen. Er hat mir die
folgende Geschichte erzählt, in der ihm
die gütige Achtsamkeit zu zwanzig Euro
verhalf, als er sie wirklich dringend
brauchte.

An Thomas’ erstem Studientag an
seiner deutschen Universität kam er auf
dem Campus an einem Geldautomaten
vorbeigelaufen, der ein komisches
Geräusch von sich gab. »So etwas wie
ein Gurgeln«, wie Thomas es
ausdrückte. Er stellte sich vor, es wäre
eine Art Willkommensgruß der Uni
gewesen.

Von da an ließ er seinem Freund, dem



Geldautomaten, jeden Tag, wenn er an
ihm vorbeilief, Gedanken der Güte
zukommen: »Mögen dir die Banknoten
nie ausgehen«, »Möge keiner deiner
Kunden jemals auf dich einschlagen,
wenn er merkt, dass er nichts mehr auf
dem Konto hat«, »Mögest du nie einen
Kurzschluss erleiden« und dergleichen.

Monate später saß Thomas mittags nur
wenige Meter von seinem Freund, dem
Geldautomaten, entfernt im warmen
Sonnenschein und aß ein Brot, als er
plötzlich das vertraute Gurgeln wieder
hörte. Er drehte sich um und sah, wie ein
Zwanzig-Euro-Schein im
Ausgabeschacht des Geräts erschien.

Mehr als fünfzehn Minuten hatte



Thomas da gesessen, und in der ganzen
Zeit hatte sich niemand dem Automaten
genähert, geschweige denn versucht,
Geld zu ziehen. Also trat er an den
Apparat heran, nahm den Schein und
schwenkte ihn auffällig in der Luft, um
herauszufinden, ob jemand Anspruch auf
ihn erhob. Niemand meldete sich.
Thomas, der arme Student, bedankte sich
bei seinem Freund, dem gütigen
Automaten, und steckte das Geld ein.

Ich habe Thomas mehrfach gefragt, ob
sich die Geschichte auch tatsächlich so
abgespielt hat. Und er bestätigte es so
oft, dass ich heute fest davon überzeugt
bin, dass er die Wahrheit sagte. Also
seien Sie bitte nett zu den



Geldautomaten, denn wer weiß,
vielleicht ist ja eines Tages auch mal
einer nett zu Ihnen. Und gütig.

GÜTIGE ACHTSAMKEIT UND STILLE

Heutzutage versuchen es viele mit der
Meditation. Und meistens ist das
Problem dabei, dass sie ihren Geist
partout nicht gezähmt bekommen. Egal,
wie sehr sie sich auch anstrengen, sie
können einfach nicht aufhören zu denken.
Warum wohl?

Bei einer Frau klingelt das Telefon. Sie
geht ran. »Hallo, hier ist K. F. Hast du



Zeit und Lust, heute Nachmittag einen
Kaffee mit mir trinken zu gehen?«

»Klar«, sagt die Frau.
»Prima«, fährt K. F. fort. »Wir gehen in

den Coffeeshop, den ich so gern mag,
und nicht in den, wo du immer
rumhängst. Du nimmst einen Espresso
statt dieser ewigen cholesterinhaltigen
Latte-Dingsbums, die du so gern trinkst.
Dazu gibt’s für dich genauso einen
Blaubeermuffin wie für mich und nicht
das labbrige Süßzeug, das ich dich sonst
immer essen sehe. Wir suchen uns ein
ruhiges Eckchen, ich möchte im
Gegensatz zu dir nämlich lieber im
Lokal sitzen als auf der Straße. Und dann
diskutieren wir über Politik und auf gar



keinen Fall über diesen ganzen
spirituellen Hokuspokus, den du
pausenlos von dir gibst. Ach ja, und wir
bleiben genau sechzig Minuten, also
keine fünfzig oder siebzig, sondern exakt
eine Stunde, weil ich das nämlich so
will.«

»Hm«, macht die Frau, die ein ziemlich
schnelles Köpfchen hat. »Da fällt mir
grad ein: Ich muss am Nachmittag zum
Zahnarzt. Sorry, K. F., aber heute geht’s
nicht.«

Würden Sie gern mit einer Person zum
Kaffeetrinken gehen, die das Lokal
bestimmt, Ihnen sagt, was Sie zu
bestellen haben, wo Sie sitzen und
worüber gesprochen wird? Mit



Sicherheit nicht. Und falls Sie es nicht
schon gemerkt haben: »K. F.« steht für
Kontrollfreak.

Und nun übertragen Sie das mal bitte auf
die Meditation. »Geist, hör jetzt mal zu.
Ab sofort wird meditiert. Du wirst den
Atem beobachten, weil ich es so will,
und nicht hierhin und dorthin springen,
wie du gerade lustig bist. Du richtest die
Aufmerksamkeit auf deine Nasenspitze,
weil ich es so will, und nicht auf die
Straße. Und dann sitzt du genau sechzig
Minuten lang da. Hörst du! Keine Minute
weniger oder mehr.«

Wenn auch Sie zu den Kontrollfreaks
gehören, die ihren Geist behandeln wie
einen Sklaven, dürfen Sie sich nicht



wundern, wenn er ständig auf der Flucht
vor Ihnen ist. Sinnlose Erinnerungen
wird er hervorkramen, vollkommen
unrealistische Pläne schmieden, sich die
irrsten Fantasien zusammenspinnen oder
Sie einschlafen lassen – alles nur, um
Ihnen zu entkommen.

Deshalb können Sie nicht ruhig
dasitzen und meditieren.

Erneut klingelt bei der Frau das Telefon.
Auch diesmal geht sie ran. »Hallo, hier
ist G. A. Hast du Zeit und Lust, am
Nachmittag mit mir einen Kaffee trinken
zu gehen? Welches Lokal schlägst du
vor? Worauf hast du Appetit? Du kannst
sagen, wo du am liebsten sitzen
möchtest, wir sprechen über die



Themen, die dich umtreiben, und
bleiben, solange du möchtest.«

»Eigentlich müsste ich heute
Nachmittag zum Zahnarzt«, entgegnet die
Frau. »Aber weißt du was? Das
verschieb ich und geh stattdessen lieber
mit dir einen Kaffee trinken.« Die
beiden treffen sich und machen es sich
so nett miteinander, dass sie viel länger
bleiben als gedacht. Und »G. A.« steht
natürlich für gütige Achtsamkeit.

Was halten Sie davon, so zu meditieren,
als wäre Ihr Geist einer Ihrer besten
Freunde? »Hey, Kumpel! Hättest du jetzt
Lust auf eine Runde Meditation? Was
willst du sehen? Wie willst du sitzen?
Und du sagst mir auch, wie lange, ja?«



Wenn Sie Ihren Geist mit gütiger
Achtsamkeit behandeln, wird er nicht
mehr hierhin und dorthin rennen. Denn
dann ist er gern bei Ihnen. Ihr hängt
zusammen rum, entspannt euch – und das
viel länger, als Sie je gedacht hätten.

KEINE ANGST

Eines Abends saß ich kurz nach
Sonnenuntergang in einem Teil des noch
verbliebenen natürlichen Dschungels
Nordthailands und meditierte. Es
dunkelte und das Dorf war viele Meilen
entfernt. Ein Mönch kann beim



Meditieren sehr still werden, wenn weit
und breit kein Mensch ist und rund um
ihn herum nur Natur. Das Einzige, was
ich hörte, waren die Geräusche des
Waldes. Dieses Hintergrundsummen, das
ich zu der Zeit schon gut kannte, trug
dazu bei, dass ich schnell ganz ruhig und
friedlich wurde.

Bis, ja … bis ich hörte, wie sich mir
ein Tier näherte.

Die meisten Tiere des thailändischen
Dschungels sind vollkommen harmlos. In
diesem hier aber gab es auch Tiger,
Bären und Elefanten. Sie alle konnten
einen schwer verletzen oder sogar töten.
Wir hatten da fürchterliche Geschichten
gehört. Die alten Männer aus dem Dorf



sagten immer, die großen Tiere würden
uns Mönche gewöhnlich in Ruhe lassen,
aber man weiß ja nie. Über die Mönche,
die von den Tigern, Elefanten und Bären
nicht in Ruhe gelassen wurden, erfuhr
man im Dorf schließlich nichts, weil
diese nicht mehr in der Lage gewesen
waren, von ihrem Tod zu berichten.

Um auf Nummer sicher zu gehen,
spitzte ich die Ohren. Aus den
Geräuschen, die das Tier machte, das
sich mir näherte, schloss ich, dass es
sich um etwas ziemlich Kleines handeln
musste. Also kein Grund zur Besorgnis.
Ich nahm meine Meditation wieder auf.

Das Tier kam näher und seine
Geräusche wurden lauter. Jetzt machte



ich mir allmählich Sorgen. Ich lauschte
achtsam, gebrauchte meinen Verstand
und kam zu dem Schluss, dass ich die
Größe des Tieres unterschätzt hatte. So,
wie es sich durchs Unterholz schlich,
hörte es sich zumindest mittelgroß an,
vielleicht eine Zibetkatze. Auch das war
nicht weiter besorgniserregend. Also
nahm ich meine Meditation erneut auf.

Dann wurde das Geräusch laut, aber
wirklich laut. Das Knirschen der Blätter
auf dem Boden und das Knacken von
Zweigen sagten mir, dass es sich hier um
ein großes Tier handelte, ein sehr
großes, und dass es direkt auf mich
zukam. Ich unterbrach die Meditation.
Mein Herz raste. Ich war so voller



Angst, dass ich die Augen öffnete, meine
Taschenlampe anknipste und mich auf
die Suche nach einem Tiger, Elefanten
oder Bären machte. Bereit, um mein
Leben zu laufen.

Nach einigen Sekunden sah ich die
Bestie im Strahl meiner Taschenlampe:
eine winzige Maus.

Daraus lernte ich, dass Angst die
Dinge vergrößert. Wenn man Angst hat,
hören sich die Geräusche eines
Mäuschens an, als wäre ein
mönchsfressender Tiger im Anmarsch.
Die Angst macht aus einem Wehwehchen
die tödlichste Form von Krebs und ein
simpler Ausschlag wird zur Beulenpest.
Angst bläht alles auf.



DER SARG

Spätabends kam ein Mann aus dem
Tempel. Er beschloss die Abkürzung am
Friedhof vorbei zu nehmen. Als
Naturwissenschaftler glaubte er nicht an
Geister, das jedenfalls erzählte er immer
seinen Freunden.

Ich weiß nicht, woran es liegt, aber in
der Nähe von Friedhöfen stehen die
Straßenlaternen nicht so nahe
beieinander wie anderswo. Aber
vielleicht kommt es einem auch nur so
vor. Und im Dunkeln haben Friedhöfe
immer etwas Unheimliches, ob man nun



an Geister glaubt oder nicht.
Nachdem er schon halb daran vorbei

war, fühlte sich der Mann etwas besser.
Plötzlich war ihm, als habe er ein
merkwürdiges Geräusch gehört, als
werde er verfolgt. Aber er verwies
diese Wahrnehmung ins Reich seiner
Fantasie und ging weiter.

Doch nein! Irgendetwas folgte ihm
tatsächlich. Also beschleunigte er seine
Schritte ein wenig. Das Ding, das sich
ihm an die Fersen geheftet hatte, erhöhte
ebenfalls das Tempo. Er versuchte sich
einzureden, dass ihm sein Gehirn einen
Streich spielte, doch dann, obwohl er es
gar nicht wollte, drehte er sich doch um.
Ein böser Fehler!



Seine Augen weiteten sich voller
Entsetzen. Sein Kinn begann
unkontrolliert zu zittern. Alle Farbe wich
aus seinem Gesicht. Das, was ihm da
folgte, in einer Entfernung von nur
wenigen Metern, war ein Sarg. Ein
lotrechter Sarg, bedeckt mit Spinnweben
und loser Erde. Rumpel! Rumpel!
Rumpel!

Er rannte los. Der Sarg kam Rumpel!
Rumpel! hinter ihm hergerumpelt. Holte
auf.

Der Mann rannte so schnell er konnte
weiter bis zum Ende des Friedhofs, in
der Hoffnung, dass der Sarg dort stehen
bleiben würde. Aber nein! Er folgte ihm
die Straße entlang. Rumpel! Rumpel!



Rumpel! Kam näher und näher.
Schweißüberströmt befahl der Mann
seinen Beinen, schneller zu laufen, aber
sie verweigerten ihm den Gehorsam.

Glücklicherweise war sein Haus nicht
mehr weit. Als er es erreicht hatte,
sprang er über das Gartentor und lief auf
seine Haustür zu. Der Sarg rumpelte
schwer gegen das Gartentor, rumpel,
rumpel, mit immer mehr Nachdruck. Der
Mann erreichte die Tür, griff hastig nach
den Schlüsseln in seiner Tasche. Mit
einem lauten Rumpeln brach der Sarg
durch das Gartentor. Der Mann ließ die
Schlüssel fallen. Der Sarg kam auf ihn
zugerumpelt. Panisch hob der Mann die
Schlüssel auf, fand aber nicht gleich den



passenden. Der Sarg hatte ihn fast
erreicht. Endlich: der richtige Schlüssel!
Er steckte ihn ins Schloss, öffnete,
stürzte ins Haus und schlug dem Sarg die
Haustür vor der Nase zu – aber kann
man bei Särgen überhaupt von Nasen
sprechen? Der Mann schwitzte und
zitterte am ganzen Leib, fühlte sich in
seinem Haus aber in Sicherheit.

Rumpel! Der Sarg schlug gegen die
Tür. RUMPEL! Donnerte mit größerer
Kraft gegen das Holz. RUMPEL! Die
Angeln drohten schon nachzugeben.
Voller Entsetzen rannte der Mann die
Stufen hoch, um sich in den einzigen
Raum des ganzen Hauses zu flüchten, der
sich abschließen ließ. Gerade als er auf



halber Treppe einen Blick über die
Schulter warf, sah er den Sarg mit
übernatürlicher Kraft die Haustür
niederreißen. Mit einem Satz war der
Mann im Badezimmer und verriegelte
die Tür hinter sich. Sein Herz schlug
wie verrückt.

Er hörte den Sarg die Stufen
hochpoltern. Gegen die Badezimmertür
donnern. RUMPEL! Und schon war sie
eingedrückt. Jetzt sah der Mann keinen
Ausweg mehr. Der Sarg kam auf ihn zu.
Instinktiv griff der Mann nach dem
nächstbesten Gegenstand und schleuderte
ihn gegen den Sarg. Es war eine Flasche
mit Medizin. Das Glas zerbrach, die
Flüssigkeit ergoss sich über das mit



Spinnennetzen überzogene Holz. Der
Sarg hielt inne. Ein Wunder! Der Sarg
verschwand.

In der Flasche war Hustensaft
gewesen. Und der Apotheker hatte
vollkommen recht gehabt, als er sagte:
»Das macht jedem Husten den Garaus.«

(Zur Erläuterung für die deutschen Leser
eine Anmerkung der Übersetzerin: Das
soll eine Pointe sein? Nun, im
Englischen schon. Denn da heißt Sarg
»coffin« und Husten »coughin«. Und der
gute Mann aus dieser Geschichte –
Glück für ihn! – hatte sich schlicht
verhört. Was bei der ähnlichen
Aussprache der beiden Wörter schon
einmal vorkommen kann.)



GÜTIGE GEISTER

Ein Freund von mir war einmal als
Hilfsarbeiter auf dem Bau beschäftigt
und hatte kaum Geld. Zu der Zeit, in der
die folgende Geschichte spielt, half er
bei der Renovierung eines alten, auf
Pfählen errichteten Hauses. Als seine
Kollegen schon im Feierabend waren
und er noch außen saubermachen musste,
hörte er eine Stimme, die zu ihm sagte:
»Steck mal die Hand da rein.«

Ringsum war niemand zu sehen, also
dachte der Mann, er habe sich die
Stimme nur eingebildet.



Aber dann hörte er sie noch einmal
sagen: »Steck mal die Hand da rein.«
Das war kein Hirngespinst, das war ein
Geist!

Was würden Sie in einer solchen
Situation tun? Sie sollten auf keinen Fall
wegrennen. Es gibt ja viele gütige
Geister.

Der Mann steckte also vorsichtig eine
Hand in die Lücke zwischen der Erde
und dem Unterboden des Hauses und zog
eine große Schatulle hervor. Sie enthielt
Banknoten im Werte von mehreren
Tausend Dollar, vermutlich Geld, das
der verstorbene frühere Besitzer des
Hauses am Fiskus vorbeischmuggeln
hatte wollen. Der Hilfsarbeiter nutzte es



als Anzahlung beim Kauf eines
Eigenheims. Womit für ihn ein ganz
neues Leben begann.

Sollte Ihnen also einmal eine
geisterhafte Stimme so etwas zuflüstern
wie »Steck mal die Hand da rein«,
wissen Sie, was Sie zu tun haben.

Eine Bekannte von mir lebte allein mit
ihrem Hund, mit dem sie zweimal täglich
im Wald Gassi ging. Er war ihr Ein und
Alles.

Eines Morgens verlor sie beim Spielen
mit dem Hund einen Ring im Wald. Es
war kein wertvolles Schmuckstück, doch
verband sie viele schöne Erinnerungen
damit. Der Ring konnte eigentlich nur an
einer einzigen Stelle sein, aber so



intensiv sie auch suchte, es war
vergebens. Enttäuscht gestand sie sich
ein, dass der Ring wohl für immer
verloren war.

Bald darauf verstarb ihr geliebter
Hund. Sie vermisste ihn schrecklich.
Ohne den treuen Begleiter an ihrer Seite
machten ihr auch die Spaziergänge im
Wald keine Freude mehr. Da blieb sie
lieber zu Hause. Etwas aber gab es, was
ihren Kummer ein wenig linderte: Noch
viele Tage nach dem Tod des Hundes
hörte sie ihn in ihrem Haus bellen. Sie
bildete es sich nicht ein, das Bellen war
echt. Und stammte zweifelsfrei von
ihrem verstorbenen Liebling. Auf diese
Weise fühlte sie sich nicht ganz so



einsam.
Nur zu Gesicht bekam sie den Hund

nicht. Oft hörte sie ihn in einem anderen
Zimmer, lief schnell hin, aber da war nie
ein Hund zu sehen.

Eines Tages, sie befand sich gerade in
der Nähe der Haustür, hörte sie das
Bellen des Hundegeistes unmittelbar
dahinter. Sie riss die Tür auf, diesmal
ganz sicher, dass sie ihn sehen würde,
aber nein, leider war dem nicht so. Doch
da lag etwas. Mitten auf der Fußmatte.
Der verlorene Ring. Ihr Hund hatte ihn
für sie gefunden.

Danach war sie längst nicht mehr so
traurig wie zuvor. Die Trennung durch
den Tod erwies sich als keineswegs so



endgültig, wie sie immer gedacht hatte.
Das Bellen ihres Hundes hörte sie von
diesem Tag an nie wieder.

Tim hatte es von London nach Perth
verschlagen. Er war allein im Haus, als
er mitten in der Nacht aufwachte und
sein Nachttischlämpchen anknipste. Am
Fußende des Bettes stand seine alte
Mutter.

Sie lebte im britischen Essex. Und
irgendwie wusste er, dass es sich bei
der Erscheinung um einen Geist
handelte. Aber wie er mir später sagte,
empfand er keinerlei Angst. Vielmehr
erfüllte ihn der Anblick seiner Mutter,
die nur still dastand und ihn voller
bedingungsloser Liebe anlächelte, mit



Glück und innerem Frieden.
Tim begriff, dass seine Mutter wohl

gestorben sein musste, empfand aber
keinen Kummer. Die Liebe, die aus
ihrem Lächeln sprach, verdrängte jeden
Anflug von Trauer.

Die Erscheinung war von recht langer
Dauer, währte mehrere Minuten. Als der
Geist dann verschwunden war, tat Tim
das, was jeder Engländer in solch einer
Situation tun würde. Er stand auf und
machte sich eine Tasse Tee.

Noch während er seinen Tee trank,
läutete das Telefon. Es war seine
Schwester in England.

»Tim, tut mir leid, ich weiß, dass es
bei dir mitten in der Nacht ist, aber ich



habe eine schlechte Nachricht.«
»Ja«, unterbrach Tim sie. »Unsere

Mutter ist gestorben.«
»Woher um alles in der Welt weißt du

das?«, rief seine Schwester ungläubig
aus. »Wir sind doch gerade eben erst aus
dem Krankenhaus gekommen.«

Tim erzählte ihr von dem Geist, der
ihm erschienen war. Seine Mutter sehen
und ihre Liebe erleben zu können würde
für ihn immer zu den angenehmsten und
schönsten Erfahrungen seines Lebens
gehören.

DER SCHOTTISCHE NEBEL



Als Student habe ich die
Sommersemesterferien oft in der
gebirgigen Wildnis Nordschottlands
verbracht. An einem Tag, an dem keine
Wolke am Himmel stand, unternahm ich
zusammen mit dem Leiter meiner
Jugendherberge eine Bergwanderung.
Die Aussicht von ganz oben raubte mir
den Atem.

Jung und energiegeladen, wie ich war,
wollte ich einen weiteren Gipfel
besteigen, aber der Herbergsvater hatte
genug. Ich solle die Wanderung allein
fortsetzen. Eine ganz schlechte Idee, die
mich das Leben hätte kosten können.

Die zweite Bergspitze war halb
erklommen, als sich der Himmel



zuzuziehen begann, und bald standen die
Wolken so tief, dass ich in dicken Nebel
getaucht war. Meine Sicht betrug nur
noch etwa einen Meter.

Ich hatte Geschichten von englischen
Touristen wie mir gehört, die tagelang in
dieser Suppe umherirrten, hielt sie aber
für Ammenmärchen. Mein
Orientierungssinn war von Natur aus gut,
also drehte ich einfach um und ging auf
demselben Weg zurück, den ich
gekommen war. Mit dem Selbstvertrauen
der Jugend war ich ganz sicher, schnell
wieder zum Ausgangspunkt
zurückzufinden. Während ich vorsichtig
einen Fuß vor den anderen setzte – die
Sicht betrug jetzt nur noch etwa einen



halben Meter –, fand ich mich plötzlich
vor einem tiefen Abgrund. Um ein Haar
hätte ich den Boden unter meinen Füßen
verloren und wäre abgestürzt. Der
nächste Schritt hätte meinen sicheren
Tod bedeutet.

Da wurde mir klar, dass ich mich in
einer gefährlichen Wildnis verirrt hatte
und in einem Nebel herumtappte, der
sich womöglich erst nach Tagen lichten
würde. Ich bekam es mit der Angst zu
tun. Mein Selbstvertrauen löste sich in
nichts auf. Ich steckte in ernsten
Schwierigkeiten.

Nun studierte ich allerdings Physik und
erinnerte mich deshalb an Einsteins
Allgemeine Relativitätstheorie, die unter



anderem die altbekannte Tatsache
bestätigt, dass Wasser bergab fließt. Und
glücklicherweise fand ich einen
Gebirgsbach, folgte seinem Lauf, bis er
in ein Flüsschen mündete, und diesem so
weit den Berg hinab, dass meine Sicht
nicht länger vom Nebel eingeschränkt
wurde. Da konnte ich mich wieder an
bestimmten Landschaftspunkten
orientieren und fand sicher in die
Jugendherberge zurück.

Auf der Landkarte sah ich später, dass
der einzige schroffe Abhang dieses
Gebirgszuges, mehr als dreißig Meter
tief, keineswegs da war, wo ich ihn
vermutet hatte, sondern in der exakt
entgegengesetzten Richtung. So viel zum



Thema angeborener Orientierungssinn.

Diese Anekdote ziehe ich gern heran, um
Menschen auf ihrer spirituellen Reise
behilflich zu sein. Wir alle beginnen sie
in dichtem Nebel. Mönche und Meister,
Lehrer und geistliche Führer, sie alle
sagen uns, welchem Pfad wir folgen
sollen, aber jeder erzählt etwas anderes.
Die Verschiedenheit der Ratschläge, die
sie einem geben, ist sehr verwirrend.
Und so etwas wie einen angeborenen
Orientierungssinn haben wir
diesbezüglich nun einmal nicht.

Also schlage ich vor, dass Sie sich
irgendein Bächlein oder einen Fluss
suchen, irgendetwas, dem Sie folgen
können und von dem Sie wissen, dass es



in die richtige Richtung weist. Etwas,
das Sie aus dem Nebel der Unwissenheit
herausführt, damit Sie anschließend
selbst entscheiden können, welchen Weg
Sie weiter einschlagen möchten.

Dieses Bächlein oder dieser Fluss sind
Tugend, Friedfertigkeit und Mitgefühl.
Welcher Religion Sie sich auch
anschließen, vielleicht auch gar keiner,
diese drei Werte werden Sie zur
Wahrheit führen. Folgen Sie ihnen. Und
erleben Sie selbst, wie das Bächlein,
der Fluss, der Strom der gütigen
Achtsamkeit immer breiter und tiefer
wird. Nicht lang, und er wird Sie aus
dem Nebel des Nichtwissens
herausführen. Dann können Sie sich



selbst orientieren und finden den Weg
nach Hause zurück.

VERBEUGEN

Buddhisten sind bekannt für ihr häufiges
Verbeugen. Warum wir das so tun,
werden wir von Westlern oft gefragt.
Und ich antworte gern, dass es ein gutes
Training für die Bauchmuskulatur ist und
der Bildung überflüssigen Fetts in der
Körpermitte vorbeugt.

Aber Spaß beiseite. Wenn wir uns zum
Beispiel vor einer Buddhastatue
verbeugen, verneigen wir uns vor den



Werten, die der Buddha verkörpert.
Meine persönlichen Verbeugungen vor
dem Buddha gelten der Tugend, dem
Frieden und dem Mitgefühl.

Während ich den Kopf zum ersten Mal
neige, denke ich an die Tugend.
Herzensgüte ist mir so wichtig, dass es
mir leichtfällt, sie zu verehren. Das
Leben in einer Gemeinschaft von
Mönchen, denen ich hundertprozentig
vertrauen kann, macht mich sehr
glücklich. Und wenn ich das Privileg
habe, guten Menschen zu begegnen,
stärkt das meinen Glauben daran, dass
diese Welt ein guter Ort ist. Die Tugend
ist schon eine Verbeugung wert. Mehr
noch, wann immer ich mich vor der



Tugend verneige und mir ihre Bedeutung
vor Augen führe, habe ich das Gefühl,
dass auch meine eigene Herzensgüte
zunimmt. Was es auch sein mag, das Sie
verehren und beherzigen, es wird mit
jeder Verbeugung verstärkt.

Als Nächstes neige ich den Kopf und
verbeuge ich mich vor dem Frieden.
Frieden ist mir auch sehr wichtig, und
zwar sowohl in der Außenwelt als auch
in meiner inneren beim Meditieren.
Ohne inneren Frieden und Frieden
zwischen den Menschen und Völkern
kann niemand sein Glück finden. Also
verehre ich den Frieden, und mein Leben
wird heiterer.

Meine dritte Verbeugung gilt dem



Mitgefühl. Gütiges Handeln bringt
Wärme und Licht in die Welt. Es macht
das Leiden erträglicher, vermag ihm
sogar einen Sinn zu verleihen. Ein Leben
ohne Güte und Freundlichkeit ist kein
lebenswertes Leben. Und wenn ich mich
vor dem Mitgefühl verbeuge, werde
auch ich mitfühlender.

Deshalb verbeugen sich Buddhisten.

Vor Jahren bat mich ein christlicher
Freund von mir, der als Seelsorger an
einer der bedeutendsten Privatschulen
von Perth arbeitete, auf der
morgendlichen Schülerversammlung zu
sprechen. Er und der Leiter der Schule
nahmen mich in Empfang.

Der Schulleiter erklärte mir den



Ablauf. »Wir warten, bis alle
eingetroffen sind und Ruhe einkehrt.
Dann betreten wir die Aula. Beim
Hineingehen«, fuhr er fort, »werden der
Herr Seelsorger und ich uns kurz vor
dem Kreuz mit der Jesusfigur verbeugen.
Aber Sie als buddhistischer Mönch
müssen das natürlich nicht tun.«

Das war für mich eine willkommene
Gelegenheit, etwas klarzustellen. Ich
wandte mich an den Schuldirektor,
runzelte dramatisch die Stirn und
protestierte: »Als Buddhist fordere ich
das Recht ein, mich vor Ihrer Jesusstatue
verbeugen zu dürfen.«

Bestürzt ließ er mich erklären, dass ich
mich vor jenen von Jesus verkörperten



Werten zu verbeugen gedachte, die auch
mir als langjährig praktizierendem
Buddhist viel bedeuten. Natürlich
stimme ich nicht in allen Punkten mit der
christlichen Lehre überein, sonst wäre
ich ja Christ und nicht Buddhist, aber ich
sehe darin vieles, was ich respektiere
und verehren kann. Davor wollte ich
mich verneigen.

So kam es, dass wir beim Betreten der
Aula alle drei der Jesusfigur huldigten.
Und als der Schulleiter dann einige
Monate später bei mir im Kloster zu
Besuch war, verbeugte er sich vor der
Statue des Buddha.



DER GOTTESBEGRIFF IM
BUDDHISMUS

Heutzutage lehnen viele die organisierte
Religion ab. Was auch erklärt, warum
der Buddhismus mittlerweile sehr
populär geworden ist. Sie müssen nur zu
irgendeiner Zeremonie in einem
buddhistischen Tempel gehen, um sich
davon zu überzeugen, dass wir durchaus
als »unorganisierte Religion«
durchgehen können.

Mitunter wird sogar die Frage gestellt,
ob der Buddhismus überhaupt eine
Religion sei. Die Antwort lautet: »Ja,



der Buddhismus ist eine Religion,
zumindest in steuerlicher Hinsicht (wenn
auch nicht überall auf der Welt).«

Aber wie steht es um den Gottesbegriff
im Buddhismus?

Bei einem Seelsorgeseminar an der
hiesigen Universität trat neben mir auch
ein Benediktinermönch als Redner auf,
mit dem ich seit Jahren befreundet bin.
Als es an die Publikumsfragen ging, bat
mich ein als überzeugter Christ
bekannter Teilnehmer, den
buddhistischen Gottesbegriff zu erklären.

Nun wäre es ein Leichtes gewesen, aus
den überlieferten alten buddhistischen
Texten oder Spruchweisheiten zu
zitieren, aber das hätte nicht viel



gebracht. Deshalb beschloss ich, die
Frage etwas weiser zu beantworten, um
damit auch die Übereinstimmungen
zwischen zwei der weltweit größten
spirituellen Traditionen hervorzuheben.

»Wie mein Freund Abt Placid«, begann
ich, »der hier neben mir sitzt, oft sagt,
glaubt er fest daran, dass jeder Mensch
auf der Suche nach Gott ist. Und da ich
großen Respekt vor meinem Freund
habe, gehe ich davon aus, dass diese
Ansicht der Wahrheit entspricht. Wonach
also suchen wir Buddhisten?

Wir suchen nach Frieden, Mitgefühl,
Wahrheit, Respekt, Vergebung und
bedingungsloser Liebe. Wenn es nun das
ist, wonach wir Buddhisten suchen –



Atheisten, möchte ich hinzufügen,
auch –, und ferner jeder Mensch auf der
Suche nach Gott ist, dann muss wohl all
das Gott sein: Frieden, Mitgefühl,
Wahrheit, Respekt, Vergebung und
bedingungslose Liebe. Das jedenfalls ist
das buddhistische Verständnis von
Gott.«

Die Vertreter anderer
Glaubensrichtungen fanden übrigens
durchaus Gefallen an meiner Antwort.

DIE ERLEUCHTUNGSSHOW

Als mich die Redaktion einer beliebten



buddhistischen Zeitschrift um einen
Artikel zum Thema Erleuchtung bat,
schickte ich ihnen die folgende Parodie
auf die populären Fernseh-Spielshows
wie Wer wird Millionär? Zu meiner
Überraschung wurde sie tatsächlich
gedruckt. Also hier auch für Sie:

Wer wird erleuchtet?

»Herzlich willkommen, meine Damen
und Herren, der ABC (American
Buddhist Channel) präsentiert Ihnen
heute das Finale von Wer wird
erleuchtet?

Freundlich unterstützt wird die
Übertragung von der Firma Vipassana
Meditationskissen, dem einzigen



Unternehmen, das verspricht: ›Wenn Sie
die Erleuchtung mithilfe unserer
Meditationskissen in diesem Leben nicht
erreichen, erstatten wir Ihnen den
vollständigen Kaufpreis im nächsten.‹

Nun habe ich das große Vergnügen,
dem ich keinesfalls anhafte, Ihnen unsere
vier Finalisten vorstellen zu dürfen: die
Ehrenwerte Anna Gami, Geshe Bo
De’Sattva, Roshi Sid Arthur und die
renommierte Meditationslehrerin,
Psychotherapeutin und Aktivistin für
Schwulen- und alle anderen Rechte Amy
Tarbha. Bitte heißen Sie sie mit einem
donnernden Sadhu, Om oder Mu
willkommen!

Für Zuschauer, die die Show nicht



kennen sollten, hier noch einmal die
Regeln: In drei Ausscheidungsrunden
wird jede ihrer Heiligkeiten gleich unter
Beweis stellen können, wie weit sie es
mit der Erleuchtung schon gebracht hat.
Nach jeder Runde scheidet eine von
ihnen aus und wird zur Quelle
zurückgeschickt.

Die erste Runde besteht aus einer
Frage: ›Wie würden Sie die Erleuchtung
definieren?‹«

Anna: »Erleuchtung bedeutet, kein
Selbst mehr zu haben. Und da ich als
einzige Theravada-Buddhistin hier auch
als Einzige der wahren Lehre des
Buddha folge, bin ich die Reinste von
allen und am erleuchtetsten. Wenn Sie,



möchte ich noch sagen, erkannt haben,
dass Sie nicht die Spur von einem Selbst
mehr haben, dann können Sie stolz sein
auf Ihre Leistung und sie ruhig überall
rumerzählen.«

Bo: »Für mich heißt Erleuchtung,
meinen Schülern gegenüber mitfühlend
zu sein, und zwar in einem so hohen
Maße, dass ich sie voller Absicht zur
Sau mache, damit sie sich mir nicht allzu
unterlegen fühlen.«

Sid: »Erleuchtung ist gleichbedeutend
damit, keine Anhaftungen zu haben. Und
ich habe so wenig Anhaftungen, dass ich
nicht einmal dem Nicht-Anhaften
anhafte. Daher auch meine coole neue
Rolex. Schauen Sie mal, die ist doch



toll, oder?«
Amy: »Ich verstehe unter Erleuchtung,

den besten Sex zu haben, ohne der
Illusion von einem Selbst zu unterliegen,
das irgendwelche Schuldgefühle
empfinden müsste.«

»Herzlichen Dank, Ihre Leerheiten, für
diese unfassbar wahren Wahrheiten. Und
mit der ersten Drehung des Dharma-
Rades aus der Show fliegt … Anna!
Anna, ich habe heute leider kein Foto für
dich. Ein letzter Applaus für Anna …
und auf Nimmerwiedersehen, Anna
Gami.

Kommen wir zur zweiten Runde. In der
folgenden Prüfung geht es darum
herauszufinden, wer am längsten



meditieren kann. Also, verehrte
Unbeschreibliche, sobald der Gong
ertönt, legen Sie los.«

GONGGGG!
Nach nur zwei Minuten schlägt Amy

die Augen auf und checkt ihren Twitter-
Account. Sid bleibt eine ganze Stunde
hocken. Bo aber sitzt so lange, dass ihn
die Sanitäter der Show für tot erklären
und seine Leiche verbrennen. Bo ist ins
Sosein eingegangen. Das Publikum brüllt
ihm ein ohrenbetäubendes »Om! Sweet
Om!« nach. Jetzt sind nur noch Sid und
Amy übrig.

»Kommen wir nun zur alles
entscheidenden Runde, in der wir den
Gewinner oder die Gewinnerin von Wer



wird erleuchtet? ermitteln. Meine Güte,
ist das spannend! Sid und Amy, Sie
beide haben jetzt die einmalige
Gelegenheit, live und im Fernsehen eine
Performance einer Ihrer übernatürlichen
Fähigkeiten abzuliefern. Und damit
entscheidet sich alles. Denn Wer wird
erleuchtet? kann nur einer gewinnen.«

Sid schließt die Augen, konzentriert
sich auf irgendetwas in seinem Inneren
und hebt in einem Anfall von Ekstase
vom Boden ab, schwebt in der Luft wie
eine Hühnerfeder im Sommerwind.
Höher und höher erhebt sich Sid über
den Bühnenboden, bis das Publikum sich
von seiner Verblüffung erholt und in
tosenden Beifall ausbricht. Die



Begeisterung ist so groß, dass sie Sids
Konzentration zerstört, seinen
übernatürlichen Fähigkeiten den Garaus
macht und er rücklings auf der Bühne
landet. Dabei bricht er sich das Genick
und ist auf der Stelle tot. Viele der
Zuschauer erreichen unverhofft Satori,
Sid kehrt zum Grund allen Seins zurück
und ein neues Koan ist geboren.

Die einzig verbliebene Kandidatin,
Ms. Amy Tarbha, die berühmte
Meditationslehrerin, Psychotherapeutin
und Rechte-für-alle-Aktivistin, wird zur
Gewinnerin von Wer wird erleuchtet?
erklärt. Die Siegesprämie ist ein ganz
besonderes Meditationskissen aus purem
Gold, Limited Edition! – höllisch



unbequem, macht optisch aber ordentlich
was her – samt eingebautem GPS, mit
dessen Hilfe man an allen Hindernissen
vorbei- und über sie hinwegnavigieren
kann. Amy war die Einzige, die dafür
Verwendung hatte.

Dieser kleine Artikel wurde
ursprünglich für die Zeitschrift
Inquiring Mind (Herbst 2010)
geschrieben, um auf spaßige Weise zum
Abbau des spirituellen Leistungsdenkens
beizutragen, die Quacksalber
bloßzustellen, die in der Öffentlichkeit
mit ihrer vorgeblichen Erleuchtung
prahlen, und ein bisschen von dem
kulturellen Staub wegzuwischen, der
sich im Laufe der Jahrhunderte auf die



Erleuchtung gelegt hat und sie heute bis
zur Unkenntlichkeit bedeckt.

DIE SPEISEKARTE

In der Zeitung las ein höchst gebildeter
Professor der Philosophie, dass in
seiner Stadt ein neues Fünf-Sterne-
Restaurant aufgemacht hatte. Er rief
sofort an, um einen Tisch zu reservieren,
erfuhr jedoch zu seinem Leidwesen, dass
es die nächsten zwei Monate bereits
vollkommen ausgebucht war.

Acht Wochen später fand sich der
Professor picobello herausgeputzt im



feinsten Zwirn in dem Sternelokal ein.
Zunächst einmal musste er sich dem
Geschäftsführer gegenüber ausweisen,
als Beleg dafür, dass er tatsächlich eine
Reservierung für diesen Abend hatte.
Danach wurde er an seinen Tisch
geführt.

Der Professor bewunderte die
Einrichtung des exklusiven Speiselokals.
Das sanfte Licht der in unaufdringlichem
Stil gehaltenen Stehlampe überzog
seinen Tisch mit einem beruhigenden
Schimmer, der an die Atmosphäre in der
Abenddämmerung gemahnte, etwas
geheimnisvoll, aber gerade noch hell
genug. Ein Kellner mit weißer Fliege
und elegantem Jackett reichte dem



Philosophieprofessor die Speisekarte.
Diese fügte sich perfekt in das

vornehme Ambiente des Fünf-Sterne-
Restaurants ein. Sie bestand aus dickem
vergoldetem Pergament mit einer
purpurfarbenen Bordüre. Die
einhundertacht Posten auf der
Speisekarte waren in ausgefeilter
Schönschrift aufgeführt, wie man sie
eher im Kunstmuseum findet als in
Restaurants.

Voller Ehrfurcht betrachtete der
Professor die Speisekarte und studierte
sie mehrmals von vorn bis hinten. Dann
verzehrte er sie. Woraufhin er die
Rechnung verlangte, zahlte, sich beim
Oberkellner bedankte und das Lokal



verließ.
Bei all seiner Bildung kannte der

bedauerliche Herr Professor nicht den
Unterschied zwischen der Karte und der
Speise. Das Einzige, was ihn
interessierte und was ihm zusagte, waren
die Wörter.

Sie, liebe Leserinnen und Leser, sind
jetzt mit den einhundertacht Posten auf
der Speisekarte fertig, die Der Elefant,
der das Glück vergaß enthält. Aber
seien Sie bitte nicht wie jener
Philosophieprofessor, der nur die
Wörter genoss.



LIZENZ ZUM GLÜCKLICHSEIN

Diese Urkunde räumt ihrem Inhaber
zeitlich, räumlich und sachlich
unbeschränkt das Recht zum
Glücklichsein ein, aus jedem Grund oder
gänzlich unbegründet.

Dieses Recht ist unveräußerlich und



darf von niemandem beschnitten werden.

AJAHN BRAHM



ÜBER DEN AUTOR

Ajahn Brahmavamso Mahathera (vielen
unter dem liebevollen Namen Ajahn
Brahm bekannt) wurde am 7. August
1951 als Peter Betts in London geboren.
Aus einer Arbeiterfamilie stammend,
erhielt er Ende der Sechzigerjahre ein
Stipendium für das Studium der
theoretischen Physik an der Universität
Cambridge. Nach dessen erfolgreichem
Abschluss unterrichtete er ein Jahr an
einer britischen Highschool, bevor er
nach Thailand reiste, um sich vom



Ehrenwerten Ajahn Chah Bodhinyana
Mahathera zum buddhistischen Mönch
ausbilden zu lassen. Bereits in seinen
ersten Jahren dort wurde er gebeten,
einen englischsprachigen Leitfaden der
buddhistischen Ordensregeln – dem
Vinaya – zusammenzustellen, der später
in vielen Theravada-Klöstern der
westlichen Welt zur Grundlage der
Mönchsdisziplin wurde.

Die Buddhistische Gesellschaft
Westaustraliens (Buddhist Society of
Western Australia) lud den Ehrenwerten
Brahm nach Perth ein, um Ajahn Jagaro
bei seinen Lehrverpflichtungen zu
unterstützen. Anfänglich lebten beide in
einem alten Haus in Nordperth. Ende



1983 erwarben sie jedoch ein
neununddreißig Hektar großes, zum Teil
bewaldetes Stück Land in den Hügeln
von Serpentine südlich von Perth, aus
dem das nach ihrem Lehrer Ajahn Chah
Bodhinyana benannte Kloster
Bodhinyana werden sollte, das erste
dezidiert buddhistische Kloster der
südlichen Hemisphäre. Heute stellt es
die größte Gemeinschaft von Theravada-
buddhistischen Mönchen in Australien
dar.

Da das Gelände unbebaut war und in
Perth zu jener Zeit weder viele
Buddhisten noch ein nennenswertes
Spendenaufkommen zu verzeichnen
waren, fingen die Mönche, um Geld zu



sparen, selbst mit dem Bauen an. Auf
diese Weise erlernte Ajahn Brahm die
Grundlagen des Klempner- sowie
Maurerhandwerks und errichtete viele
der heutigen Gebäude mit den eigenen
Händen.

1994 nahm Ajahn Jagaro ein
Urlaubsjahr und verließ das Kloster
anschließend für immer, sodass Ajahn
Brahm fortan die alleinige
Verantwortung zufiel. Trotz anfänglicher
Bedenken stellte er sich dieser
Herausforderung mit großem
Engagement und wurde aufgrund seiner
humorvollen, erbaulichen Art bald auch
in andere Teile Australiens sowie nach
Südostasien eingeladen, um



Lehrveranstaltungen abzuhalten. So
sprach er etwa 2002 auf dem
International Buddhist Summit in Phnom
Penh sowie bei vier Weltkonferenzen
über den Buddhismus. Die vierte dieser
Zusammenkünfte berief er selbst ein, sie
fand im Juni 2006 in Perth statt. All
diese Verpflichtungen und die hohe
Wertschätzung, die damit einhergeht,
konnten ihn jedoch nie davon abhalten,
Kranken oder Sterbenden sowohl viel
Zeit als auch große Aufmerksamkeit zu
widmen. Er kümmert sich um
Gefängnisinsassen ebenso wie um
Menschen, die an Krebs erkrankt sind
oder einfach das Meditieren erlernen
wollen, und natürlich nicht zuletzt um



seine eigene Mönchssangha im Kloster
Bodhinyana.

Gegenwärtig ist er Abt dort sowie
geistlicher Direktor der Buddhist
Society of Western Australia,
spiritueller Berater der Buddhistischen
Gesellschaften von Victoria sowie
Südaustraliens und Schirmherr der
Buddhist Fellowship in Singapur.
Zusammen mit Mönchen und Nonnen
aller buddhistischen Traditionslinien ist
er im Moment mit dem Aufbau der
australischen Sangha-Vereinigung
(Australian Sangha Association) befasst.

Im Oktober 2004 wurde Ajahn Brahm
für seinen Weitblick, seine
Führungsstärke und sein soziales



Engagement mit der John-Curtin-
Medaille der Curtin University
ausgezeichnet.

Ajahn Brahm hat mehrere Bücher
geschrieben, unter anderem Die Kuh, die
weinte, Im stillen Meer des Glücks und
Meditation. Kraft und Klarheit für den
Geist. Mehr als tausend seiner
(englischsprachigen) Dharmavorträge
liegen inzwischen zum kostenfreien
Download im Audio- oder Videoformat
vor. Sie werden jährlich millionenfach
angeklickt und man kann mit Fug und
Recht behaupten, dass kaum eine
Sekunde vergeht, in der nicht irgendwo
auf der Welt ein Lehrvortrag von Ajahn
Brahm gesehen oder gehört wird.




	VORWORT
	DER BEHÄLTER UND DIE INHALTE
	WAS WIR WIRKLICH WOLLEN
	OH SHIT!
	PO-SITIVE VERSTÄRKUNG
	DER POLITIKER IM BRUNNENSCHACHT
	KAMELFRESSE
	DER GESPRUNGENE BECHER
	DIE FABEL VON DEN ZWEI HÜHNERBAUERN
	IHR FOTOALBUM
	DIE LÖSCHTASTE DRÜCKEN
	GUT? SCHLECHT? WER WEISS DAS SCHON?
	DER TAXIFAHRER, DER SICH VERFUHR
	KRIMINELLE GIBT ES NICHT
	DAS STIGMA PSYCHISCHER ERKRANKUNGEN
	DIE ERLAUBNIS ZU STERBEN
	EIN BUDDHISTISCHER WITZ
	ALTE MÖNCHE LÜGEN NICHT
	DER WICHTIGSTE FINGER
	DIE ANGST BESCHREIBEN
	EIN KÜSSCHEN – UND ALLES IST WIEDER GUT
	DAS TSUNAMI-KROKODIL
	SCHATZ, WO SIND DIE KINDER?
	DIE MAUSEFALLE
	WIE MAN EIN LOB ANNIMMT
	DIE FÜNFZEHN-SEKUNDEN-REGEL
	DIE SANDWICH-METHODE
	AM BESTEN 70 PROZENT
	SCHRAUBEN SIE IHRE ERWARTUNGEN RUNTER
	DREI MEINER UNVERGESSLICHSTEN FEHLLEISTUNGEN
	DIE LETZTE FRAGE
	DIE VORTEILE, DIE ES HAT, BEI EINER FLUGZEUGEXPLOSION UMS LEBEN ZU KOMMEN
	SOLL ICH ODER SOLL ICH NICHT?
	FRAGEN SIE DEN HUND
	SICH KÜMMERN, NICHT HEILEN
	MILCH UND KEKSE
	DIE SCHULDGEFÜHLE DES KLINKENPUTZERS
	DIE TRAURIGE GESCHICHTE VON DER LEBENSMÜDEN SPINNE
	DAS GEHEIMNIS EINER GLÜCKLICHEN EHE
	GESEGNETES WASSER
	DIE GEFAHREN DER TRUNKENHEIT AM STEUER
	HEILIGE SCHEISSE
	DIE URSPRÜNGE DES MATERIALISMUS
	KIT-CAT
	EIN HUNDERETREAT
	EINE WUNDERBARE GESCHICHTE VOM ÜBERNATÜRLICHEN
	MEINE REISE IN DEN HIMALAJA
	JEMAND SIEHT DICH IMMER
	WIE EIN SCHÜLER LERNTE, ÜBER BELEIDIGUNGEN ZU LACHEN
	VON DEN EXPERTEN LERNEN
	ANDEREN ETWAS ZU GEBEN ÜBERWINDET DEPRESSIONEN
	DAS TIEFE LOCH
	WANN DARF MAN DIE UNWAHRHEIT SAGEN?
	WARUM WIR LÜGEN
	DIE AFFEN UND DER AFFENGEIST
	LASST DIE BANANE LOS
	MAMI, ICH GEHE
	HINTERM HORIZONT
	DER ERSCHROCKENE WASSERBÜFFEL
	DER FALL DER VERSCHWUNDENEN HARLEY
	AUF DEM FENSTERSIMS
	DAS REGAL IM WOHNZIMMER MEINER MUTTER
	DIE KATZE
	DER GENERAL MIT DEN DISZIPLINIERTESTEN SOLDATEN
	DIE MACHT DER FREUNDIN
	JEDEN MORGEN ZWANZIG PUSH-UPS
	DIE WEISHEIT EINES BÄUCHLEINS
	DIE URSACHE VON STRESS
	EIN HALBES BLATT PAPIER
	GLÜCK GEHABT!
	DEN HÄSSLICHEN FROSCH KÜSSEN
	WIE MAN NICHT BETEN SOLLTE
	DER NÄCHSTE WINTER
	DER ELEFANT, DER DAS GLÜCK VERGASS
	STIMMEN HÖREN
	GEGEN JEDE WAHRSCHEINLICHKEIT
	DAS WUNDER
	EINE GÖTTLICHE INTERVENTION
	DER ALLESWISSER
	DIE GESCHICHTE VON DEN ZWEI MANGOBÄUMEN
	WIE MAN IN DEN GENUSS EINER MANGO KOMMT
	VERBOTENE FRÜCHTE
	DER TYRANN
	BÜROKRATISCHE TYRANNEN
	TYRANNEI IN DER VORSTANDSETAGE
	ICH BIN NICHT GUT GENUG
	ICH WAR SCHON IMMER GUT GENUG
	DER ANRUFBEANTWORTER
	SIE HABEN DAS RECHT, NICHT GLÜCKLICH ZU SEIN
	DIE GLÜCKSLIZENZ
	WIE HOCH IST IHR (MARKT-)WERT?
	DIE MACHT DER STILLE
	INNERE STILLE
	WOHLTÖNENDES SCHNARCHEN
	DIE ZWISCHENMOMENTE
	MENSCHENWESEN ODER MENSCHENGEHER?
	DON’T WORRY, BE HOPEY!
	GAST, NICHT EIGENTÜMER
	NICHT NUR ACHTSAM, SONDERN GÜTIG ACHTSAM
	DER WOHLMEINENDE GELDAUTOMAT
	GÜTIGE ACHTSAMKEIT UND STILLE
	KEINE ANGST
	DER SARG
	GÜTIGE GEISTER
	DER SCHOTTISCHE NEBEL
	VERBEUGEN
	DER GOTTESBEGRIFF IM BUDDHISMUS
	DIE ERLEUCHTUNGSSHOW
	DIE SPEISEKARTE
	LIZENZ ZUM GLÜCKLICHSEIN
	ÜBER DEN AUTOR

