Wilhelm Schmid

Gelassenheit

Was wir
gewinnen,
wenn wir
dlter werden

Insel



Wilhelm Schmid, geboren 1953 in
Billenhausen (Bayerisch-Schwaben),
lebt als freier Philosoph in Berlin und
lehrt Philosophie als auBBerplanméiBiger
Professor an der Universitit Erfurt.
Umfangreiche Vortragstitigkeit, seit
2010 auch in China. 2012 wurde ithm der
deutsche Meckatzer-Philosophiepreis
fiir besondere Verdienste bei der
Vermittlung von Philosophie verliehen,
2013 der schweizerische Egnér-Preis
fiir sein bisheriges Werk zur
Lebenskunst. Er studierte Philosophie
und Geschichte in Berlin, Paris und
Tiibingen. Viele Jahre war er tétig als
Gastdozent in Riga/Lettland und



Tiflis/Georgien sowie als
»philosophischer Seelsorger« an einem
Krankenhaus in der Ndhe von
Ziirich/Schweiz.
www.lebenskunstphilosophie.de
Twitter (@lebenskunstphil

Buchpublikationen

Dem Leben Sinn geben. Von der
Lebenskunst im Umgang mit Anderen
und der Welt, 2013, Suhrkamp Verlag.
Ungliicklich sein. Eine Ermutigung,
2012, Insel Verlag.

Liebe. Warum sie so schwierig ist und


http://www.lebenskunstphilosophie.de

wie sie dennoch gelingt, 2011, Insel
Verlag.

Die Liebe atmen lassen. Von der
Lebenskunst im Umgang mit Anderen,
2013, Suhrkamp Taschenbuch.
Urspriinglich unter dem Titel: Die Liebe
neu erfinden, 2010, Suhrkamp Verlag.
Okologische Lebenskunst. Was jeder
Einzelne fiir das Leben auf dem
Planeten tun kann, 2008, Suhrkamp
Taschenbuch.

Gliick. Alles, was Sie dariiber wissen
miissen, und warum es nicht das
Wichtigste im Leben ist, 2007, Insel
Verlag.

Die Fiille des Lebens. 100 Fragmente



des Gliicks, 2006, Insel Taschenbuch.
Die Kunst der Balance. 100 Facetten
der Lebenskunst, 2005, Insel
Taschenbuch.

Mit sich selbst befreundet sein. Von der
Lebenskunst im Umgang mit sich
selbst, 2004, Suhrkamp Taschenbuch.
Schones Leben? Einfiihrung in die
Lebenskunst, 2000, Suhrkamp
Taschenbuch.

Philosophie der Lebenskunst — Eine
Grundlegung, 1998, Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft.

Was geht uns Deutschland an? Ein
Essay, 1993, Edition Suhrkamp.

Auf der Suche nach einer neuen



Lebenskunst, 1991, Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft.

Die Geburt der Philosophie im Garten
der Liiste, 1987, Suhrkamp
Taschenbuch.



Wilhelm Schmid
Gelassenheit

Was wir gewinnen,
wenn wir dlter
werden



Insel Verlag



eBook Insel Verlag Berlin 2014

© Insel Verlag Berlin 2014

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der
Ubersetzung, des 6ffentlichen Vortrags sowie
der Ubertragung durch Rundfunk und
Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere
Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des
Verlages reproduziert oder unter Verwendung
elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfaltigt oder verbreitet werden.

Fiir Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in
diesem Werk verwiesen wird, ist stets der
jeweilige Anbieter oder Betreiber
verantwortlich, wir tibernehmen dafiir keine
Gewihr. Rechtswidrige Inhalte waren zum
Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar.



eISBN 978-3-458-73754-4
www.insel-verlag.de


http://www.insel-verlag.de

Inhaltsverzeichnis

Vorwort

Gedanken zu den Zeiten des Lebens
Verstandnis fiir die Eigenheiten des
Alt- und Alterwerdens
Gewohnheiten, die das Leben
leichter machen

Genuss von Liisten und Gliick
Umgang mit Schmerzen und
Ungliick



10.

Beriihrung, um Néhe zu spliren
Liebe und Freundschaft, um in ein
Netz eingebunden zu sein
Besinnung, um heiter und gelassen
zu werden

Ein Verhiltnis zum Tod, um mit ihm
leben zu kdnnen

Gedanken zu einem moglichen
Leben nach dem Tod

Zum Autor



Vorwort

Am Anfang war es nur ein Phinomen,
das mich erstaunte, eine Beobachtung,
die mich nachhaltig beschéftigte. Als ich
meinem 50. Geburtstag niher kam, hielt
ich erstmals einen Vortrag iiber das, was
mir zu denken gab: Das Alterwerden.
Altere Menschen sprachen mich
darauthin an: »Schoner Vortrag, junger
Mann, aber das alles konnen Sie doch
noch gar nicht wissen!« Meine
Uberlegungen gingen in der Tat nicht aus
dem eigenen Alterwerden hervor,
sondern dem meiner Mutter. Ich



bewunderte sie dafiir, mit welcher
Gelassenheit sie es lebte, so
bemerkenswert anders als so viele
Andere, und ich schaute ihr iiber die
Schulter, um so viel wie moglich von ihr
zu lernen, nur fir den Fall, dass ich es
mal brauchen konnte. Worauf beruhte
diese Gelassenheit? Wie konnte ich sie
in ferner Zukunft einmal selbst erlangen?
In jenem Vortrag machte ich mich
dariiber lustig, dass vom »Alterwerden«
die Rede 1st: Ist dlter nicht die
Steigerungsform von alt? Wollen
Menschen also lieber alter sein statt alt?
Wenn ich 60 werde, verkiindete ich
vollmundig, werde ich mich selbst nicht



als »alter« bezeichnen, »alt« zu sein
werde mir geniigen. Ohnehin wiirde die
Frage des Umgangs mit dem
Alterwerden bald nur noch eine
historische Erinnerung ans Alter im
Moment seines Verschwindens sein, an
dem Forscher in aller Welt hart
arbeiteten: Ich als einer der Letzten, die
das Alterwerden noch erleben diirften.
Ich sei freudig bereit, es so zu nehmen,
wie es kommen werde, um alle Kraft
darauf zu verwenden, so gelassen wie
moglich damit zu leben: Es einfach zu
akzeptieren, nicht dagegen zu
opponieren, es weder schonzufarben
noch schlechtzureden, sondern es in



seiner ganzen Spannweite zwischen
Erleichterungen und Erschwernissen,
Schonheiten und Schrecklichkeiten
wahrzunehmen, nicht durch eine rosarote
Brille, nicht durch eine dunkle, sondern
durch eine moglichst klarsichtige, denn
die niichterne Sicht der Dinge ist doch
wohl das groBe Privileg des
Alterwerdens!

Mittlerweile ist es so weit, 60, also
alt. Die Wahrheit ist: Es fallt mir nicht
leicht. Gelassen bin ich nicht. Am
60. Geburtstag iiberkam mich eine grof3e
Traurigkeit tiber den Abschied von den
Fiinfzigern, die sehr schon waren und
die ich nie mehr erleben werde. Zehn



Jahre zuvor betriibte mich schon der
Abschied von den Vierzigern, die es in
sich hatten, wahrend ich den kommenden
Jahren nichts zutraute. Sicher, das sind
nur Zahlen, aber sie signalisieren
Realititen, die sich heranschleichen und
plotzlich ins Bewusstsein springen: Die
vergangene Zeit wird gestreckt, die
kommende gestaucht, der Tod riickt
naher. Alle gedankliche Vorbereitung
darauf kann die Erfahrung nicht
vorwegnehmen, wie sich das anfiihlt,
wenn es ernster wird. Spriiche, die das
Alterwerden abzutun versuchen, sind
begrenzt wirksam: Man ist so alt, wie
man sich fiihlt? Klar, aber meist ist



man alter.* Das Gefiihl kann an diesem
Faktum nichts dndern, ganz im Gegenteil:
Es stiftet nur dazu an, sich dariiber
hinwegzutduschen. Nicht jede Tauschung
ist schlecht, aber hier wird letzten Endes
nur die Enttduschung groBer, wenn trotz
flotter Spriiche gegen die Wahrheit nicht
anzukommen ist.

Das Alter stellte ich mir lange Zeit als
geruhsames Leben auf einer sonnigen
Terrasse vor, zurtickgelehnter Blick ins
Weite, zufrieden mit mir selbst und der
Welt. Was mir bisher fehlt, ist die
Terrasse, folglich auch der Rest. Sicher
ist nur: Ich will keiner von den Alten
sein, die um den Preis der eigenen



Lacherlichkeit jung bleiben wollen. Ich
will kein Wutgreis sein, der seine Wut
tiber das vergehende Leben an allem
auslasst, was auflebt. Ich will nicht in
Kampfmontur ausriicken, mit dem
fordernden Blick derer, die sicher sind,
immer richtig zu liegen, um die letzten
Krifte in Altersaggressionen gegen die
Jiingeren abzureagieren, die immer alles
falsch machen. Die Jiingeren, bin ich
tiberzeugt, haben immer recht, und wenn
nicht, haben sie dennoch recht, soll
heiflen: Sie haben alles Recht der Wellt,
ihre eigenen Erfahrungen zu machen.
Sollten es schlechte Erfahrungen sein,
werden sie daraus lernen.



Gelassen leben kann ein Mensch nur
mit dem, was er als wahr akzeptiert —
ansonsten benotigt er alle Kraft fiir die
Leugnung des angeblich Unwahren, das
dennoch existiert. Ein Aspekt der
Wahrheit des Alterwerdens ist, dass
dieses Werden mehr als jedes andere mit
der Vergénglichkeit konfrontiert ist. Das
war immer schon so, aber in moderner
Zeit wurde ein Argernis daraus, denn
alles 1st technisch machbar, warum nicht
auch die ewige Jugend? Auch ich hitte
sie gerne, aber was wére das fiir ein
Leben? Auch ich hitte das Leben gerne
rundum positiv und angenehm, aber wird
nicht gerade dadurch das Negative und



Unangenehme zum gréferen Problem?
Statt alle Kriafte im Kampf gegen das
Alterwerden zu verpulvern, will ich
lieber das in die Falten eingegrabene
Leben selbstbewusst vor mir hertragen.
Leben zu lernen mit dem eigenen
Altern wird zur neuen Aufgabe, um eine
Kunst aus dem zu machen, was einst eine
Selbstverstindlichkeit war: Art of Aging
statt Anti-Aging — eine Kunst des
Alterwerdens, um mit diesem Prozess zu
leben, statt dagegen anzuleben. Eine
Lebenskunst im Umgang mit dem
Alterwerden kann helfen, mit den
Herausforderungen, die diese Phase
bereithilt, so zurechtzukommen, dass das



Leben schon und bejahenswert bleibt —
und wenn nicht mehr das eigene Leben in
dieser Zeit, so doch das Leben als
Ganzes.

Die Lebenskunst ist seit langem mein
Thema, nicht weil ich sie habe, sondern
weil ich sie brauche. Der Begriff der
Lebenskunst stammt aus der antiken
Philosophie, griechisch techne tou biou,
techne peri bion, lateinisch ars vitae,
ars vivendi, »Kunst des Lebens« 1im
Sinne eines bewusst geflihrten Lebens.
Unter Lebenskunst wird im populdren
Sprachgebrauch oft das sorglose
Dahinleben verstanden. Das ist eine
Option fiir jeden, der davon Gebrauch



machen will, aber keine besondere
Anstrengung, die den Namen Kunst
verdienen wiirde. Eine andere,
anspruchsvollere Option ist die immer
neue Orientierung des Lebens im
Denken. Eine solche Bewusstheit ist
nicht staindig moglich, aber das ist auch
nicht notig, denn es geniigt ein Innehalten
und Nachdenken von Zeit zu Zeit, jetzt in
Bezug auf das Alterwerden: Was
bedeutet das? Wie verlauft das? Wo
stehe ich im Moment? Was kommt auf
mich zu? Wie kann ich mich darauf
vorbereiten? Was steht in meiner Macht,
was nicht? Lebenskunst als Besinnung,
um auch in dieser Phase Sinn zu finden,



dem Leben Sinn zu geben und ein
bewusstes Leben zu fithren — falls es
nicht reizvoller erscheint, einfach nur so
dahinzuleben.

Das Problem des Alterwerdens in
moderner Zeit ist, dass es flir sinnlos
gehalten, ja, sogar als Krankheit
betrachtet wird, die friihzeitig erkannt
und entschieden bekdmpft werden muss,
bis sie endlich irgendwann wegoperiert
werden kann. Die Deutung des
Alterwerdens als etwas, das keinen Sinn
hat, sodass mit allen Mitteln dagegen
vorzugehen ist, konnte ein Auswuchs des
iberschieBenden /chismus in moderner
Zeit sein, der das ewig junge Ich



propagiert: Ich — flir immerdar und
ewiglich. Im Bittgebet und Schlachtruf
Forever Young (Song der Miinsteraner
Band Alphaville, 1984, endlos gecovert)
kommt das Begehren danach zum
Ausdruck. Wenn aber eine Deutung
allein zu herrschen beginnt, wird eine
andere Deutung zur Pflicht, denn
Monokulturen von Deutungen gefidhrden
das Leben: Sie schldfern es ein, nur der
Widerspruch erweckt es wieder zum
Leben. Eine andere Deutung, die zum
Kennzeichen einer verdnderten, anderen
Moderne werden konnte, ist die, dass
das Alterwerden Sinn hat. Welchen?
Ein natiirlicher Sinn des



Alterwerdens konnte die allméhliche
Gewohnung des Einzelnen an die
Tatsache sein, dass sein Leben sich neigt
— eine Fiirsorge der Natur fiir ihr
Geschopf, dieses herrische Sensibelchen
namens Mensch. Auch die Natur kennt ja
das Prinzip Forever Young — sie verfahrt
dabei nur ganz anders als die moderne
Kultur: Ewig jung bleibt sie, indem sie
Leben vergehen und neues Leben
entstehen ldsst. Sie konnte jedes Leben
auch mit einem schnellen Schnitt, einem
Cut beenden, diesem Wunschtod vieler,
der aber nicht fiir viele in Erfiillung geht,
denn die Natur bevorzugt den langsamen
Prozess des Alterwerdens: So bleibt



Zeit, dem heranwachsenden Leben
beizustehen, Erfahrungen weiterzugeben
und neue Erfahrungen zu machen.
Diesem Sinn gemil3 zu leben heif3t dann,
floral gesagt: So lange fortzubliihen fiir
sich und Andere, wie es ein mehr oder
weniger unverwistliches Gewéachs
vermag — und einverstanden zu sein mit
dem Verbliihen. Das Leben zu feiern,
solange es wihrt, das eigene und alles
Leben — auch iiber das eigene hinaus.
Die reife Fiille des Lebens zu erfahren —
und dessen zeitliche Grenze gelassen
hinzunehmen. Bin ich dazu in der Lage?
Ein kultureller Sinn, der dem
Alterwerden gegeben werden kann, ist



die Entdeckung von Ressourcen, die das
Leben leichter und reicher machen,
gerade jetzt. Eine solche ist die
Gelassenheit. Es scheint an ihr zu
fehlen: Die Moderne wiihlt die
Menschen dermal3en auf und wirbelt ihr
Leben so sehr durcheinander, dass die
Sehnsucht nach Gelassenheit wichst. Sie
war ein grof3er Begriff in der westlichen
Philosophie seit Epikurs ataraxia
(»Nicht-Unruhe«) im 4./3. Jahrhundert v.
Chr., in der christlichen Theologie seit
Meister Eckharts gelazenheit im

13./14. Jahrhundert. In der Moderne aber
geriet sie in Vergessenheit. Sie fiel dem
stiirmischen Aktivismus, dem



wissenschaftlich-technischen
Optimismus zum Opfer, ihre
Zuriickhaltung galt nicht als Tugend. Die
simulierte Coolness, die an ihre Stelle
trat, hielt immerhin die Erinnerung an
thre humane Warme und Tiefe wach.
Eine bestimmte Lebenszeit schien lange
wie geschaffen fiir die Gelassenheit:
Das Alterwerden. Aber auch daraus ist
eine stiirmische Zeit geworden, die
Gelassenheit will nicht mehr so ohne
Weiteres gelingen. Wie ist sie
wiederzugewinnen? Kann die dlter
werdende Gesellschaft eine gelassenere
werden?

Ich bin nicht im Besitz der



Gelassenheit, aber sie erscheint mir
erstrebenswert, um ein schones Leben
fiihren zu konnen. Ein Gewinn ist sie
sicherlich in jeder Lebensphase,
insbesondere aber beim Alterwerden,
wenn das Leben schwieriger und drmer
zu werden droht. Gelassenheit zu
gewinnen, ist vielleicht tiberhaupt erst
im Laufe des Alterwerdens moglich: Es
féllt leichter, gelassen zu werden, wenn
nicht mehr alles im Leben auf dem Spiel
steht und die Hormone sich etwas
beruhigt haben, der Schatz der
Erfahrungen groBer, der Blick weiter,
die Einschitzung von Menschen und
Dingen treffsicherer geworden ist.



Dieses Buch i1st der Versuch, die /0
Schritte zur Gelassenheit ausfindig zu
machen, die sich aus Beobachtungen,
Erfahrungen und Uberlegungen
erschlieBen lassen. Es geht dabei um
eine gelassene Gelassenheit, nicht um
eine protzende, provozierende (»Seht
her, wie gelassen ich bin«). Und es geht
darum, Gelassenheit nicht einfach nur zu
proklamieren, sondern gemeinsam mit
dem Leser, der Leserin einen
lebenspraktischen Weg zu ihr zu finden.
Ein erster Schritt auf diesem Weg ist die
Bereitschaft, sich Gedanken zu den
Zeiten des Lebens zu machen, das eben
nicht zu jeder Zeit dasselbe ist, und ein



Verstandnis fur die Eigenheiten der
Zeiten des Alt- und Alterwerdens zu
entwickeln, um sich besser auf sie
einlassen zu konnen.



1.
Gedanken zu den Zeiten des
Lebens

Was ist eigentlich Leben? Etwas, das
intensiv splirbar ist, dann wieder gar
nicht, scheinbar immer gleich, dann
wieder ganz anders, zuweilen dullerst
abwechslungsreich, dann wieder reine
Gewohnheit. Es bringt Liiste und Gliick,
aber auch Schmerzen und Ungliick mit
sich, und niemand weil}, wie die
Aufteilung dazwischen genau
funktioniert. Es lasst Menschen nach



Beriihrung und Beziehung suchen, die sie
dann wieder fliehen, und es verlangt
thnen Besinnung ab, um dann wieder
besinnungslos dahinzutreiben. Polaritt
ist ein Grundzug des Lebens: Es pulsiert
zwischen gegensitzlichen Polen wie
Freude und Arger, Angst und Hoffung,
Sehnsucht und Enttduschung. Und
zwischen Werden und Vergehen, lange
Zeit in der Geschichte als
unabinderliches Schicksal akzeptiert.
Unentwegt entsteht und vergeht etwas.
Jedes Werden geht mit einem Vergehen
einher, jedes Vergehen mit einem
Werden, auch das Alterwerden. In
moderner Zeit aber ist das Leben mit



diesem Grundzug der Polaritit
fragwiirdig geworden. Wie ldsst sich der
gelassene Umgang damit neu erlernen?

Es hilft, sich die unterschiedlichen
Zeiten des Lebens vor Augen zu fiihren,
um ihren Besonderheiten gerecht werden
zu kénnen. Sie scheinen Ahnlichkeiten
mit einem Tageslauf zu haben: Wéhrend
manche morgens flott aus den Federn
kommen, tun Andere sich schwerer
damit. Dann aber ist die Euphorie iiber
den noch jungen Tag oft grof3: Unendlich
viel Zeit steht zur Verfiigung, viele
Moglichkeiten stehen offen, im
Vollbesitz der Krifte wéchst die Freude
an der Arbeit der Verwirklichung,



Alltagsgeschifte lassen sich nebenbei
erledigen, bis unversehens die
Mittagspause schon da ist. Ein
Nachmittag schlief3t sich an, der sich
endlos hinziehen kann. Trégheit stellt
sich ein, Mudigkeit 1ahmt die Glieder,
eine gihnende Leere tut sich unerwartet
auf, wie ist sie durchzustehen? Der
Nullpunkt des alltdglichen Lebens wird
von der plotzlichen Erkenntnis
durchbrochen, dass der Tag zu Ende geht
und eigentlich noch so viel zu tun wire.
Keine Panik, nach dem Abendessen steht
dafiir der Rest des Tages zur Verfligung.
Vordringlicher ist abends dann
allerdings der Gespréichsbedarf in der



Familie, im Freundes- und
Bekanntenkreis, bis sich Miidigkeit
breitmacht und nichts Anderes mehr
ibrig bleibt, als sich dem Schlaf zu
ergeben.

Ahnlich verhilt es sich mit den Zeiten
des Lebens, wenngleich sie individuell
hochst unterschiedlich ausfallen konnen,
auch anders und feiner einzuteilen sind.
Es ist ein Schritt zur Gelassenheit, ithnen
die Zeit zu geben, die sie sich ohnehin
nehmen. Das erste Viertel des Lebens
entspricht dem frithen Morgen: Selbst
wenn das Aufstehen mithsam ist, stehen
dem jungen Menschen in den ersten
Jahren und Jahrzehnten seines Lebens



zahllose Moglichkeiten offen: Alles kann
aus ithm werden. Er kann sich unsterblich
fiihlen im unendlichen Raum der
Moglichkeiten, den er sich durch
Spielen, Ausprobieren und Bildung
erschlielen kann. Es ist ein Leben im
Vollgefiihl des offenen Horizonts, die
Zeit eines moglichen Konnens. »Ich
kann das« heif3t in dieser Zeit: Ich
konnte, wenn ich nur wollte.

Vom Anfang des Lebens an geschieht
dabei ein Alterwerden, oft kaum
merklich, dann in Schiiben, die nicht so
rasch zu bewéltigen sind, wie sie
tiberraschend kommen. Alter werden
alle schon im Mutterleib, ohne es zu



bemerken, ein dreijahriges Kind will
dann rasch sechs, ein sechsjidhriges
zwolf, ein zwolfjdhriges endlich 18 sein.
Durch die Irritationen der Pubertit
hindurch gewinnt das Alterwerden
schlieBlich ganz andere Konturen als in
den zuriickliegenden Jahren. Konnte es
den Kindern nicht schnell genug gehen,
geht es den jungen Erwachsenen viel zu
schnell, fiir Gelassenheit bleibt da wenig
Raum. Manche wissen nun genau, was
sie wollen, und wollen eilig
weilterkommen, Andere suchen noch und
wollen an diesem Punkt lieber schon
umkehren: »Ich fiirchte mich davor, dlter
zu werden, sagt mir eine 20-Jdhrige.



Eventuell geht die Pubertit nahtlos in
eine grofle Lebenskrise iiber, erste
Enttduschungen bei der Verwirklichung
von Moglichkeiten in Beziehungen und
Tatigkeiten verursachen womdglich eine
Quarterlifecrisis (Abby Wilner und
Alexandra Robbins, 2001).

Es geschieht sehr viel im ersten
Viertel, fast beliebig viel ldsst sich
experimentieren, und alle Erfahrungen,
die dabei gemacht werden, finden im
Laufe des Lebens wieder Verwendung,
Der Ubergang zum zweiten Viertel des
Lebens vollzieht sich als fliegender
Wechsel, und erst am spéteren Vormittag,
um den 30. Geburtstag herum, stellt sich



die Ahnung ein, dass der Horizont nicht
auf Dauer so offen bleiben wird, wie es
lange den Anschein hatte. Das ist nicht
an die Jahreszahl gebunden, die zeitliche
Schwankungsbreite ist grof3, aber
erstmals bricht die Frage auf: Welche
Pline lassen sich noch realisieren?

Die Zeit drangt, wenn es darum geht,
langwierige Projekte in Angriff zu
nehmen, etwa eine Familie zu griinden
und berufliche Ziele zu erreichen.
GroBer als der duBlere Druck ist der
innere, endlich Festlegungen zu treffen
und in der Beziehung zu sich, zu Anderen
und zur Welt an der Umsetzung von Ideen
und Zielen zu arbeiten, sofern iiberhaupt



jemals etwas verwirklicht werden soll.
Kennzeichnend flir diese Phase ist der
Abschied vom Konjunktiv (»Ich kdnnte,
wenn ich nur wollte«), um ein
wirkliches Kénnen unter Beweis zu
stellen. »Ich kann das« heif3t jetzt,
tatsdchlich etwas ins Werk zu setzen,
auch iiber ldngere Zeiten hinweg und
durch groBBere Schwierigkeiten hindurch.
Die Begeisterung fiir die Arbeit daran
{ibertrumpft die mdgliche Uberforderung
des eigenen Selbst. Das starke Gefiihl,
mitten im Leben zu stehen, gestresst,
aber kraftvoll und unbesiegbar, macht es
leicht, das Alterwerden wieder zu
vergessen.



Im vollen Lauf tiberqueren Menschen
dann zwischen 40 und 50 Jahren die
Mitte des Tages, die Hdlfte des Lebens,
gemessen daran, dass eine Lebensdauer
von 80, 90 oder 100 Jahren in einer
modernen Gesellschaft nicht vollig
unwahrscheinlich ist (Stand friihes
21. Jahrhundert). Von nun an wird die
Zahl der kommenden Jahre immer
kleiner sein als die der vergangenen.
Das Alterwerden ist einem auf den
Fersen wie ein Stalker, der sich an
kein Distanzgebot hilt und dafiir nicht
einmal belangt werden kann. Das
natiirliche Einstimmen von Korper,
Seele und Geist auf eine neue



Lebensphase geht mit Turbulenzen
einher, die an die Irritationen der
Pubertit erinnern und sich ebenfalls
Jahre hinziehen konnen. In der Zeit, in
der das Lebensgefiihl nach einem
lippigen Mittagsmahl gesattigt, aber auch
etwas gelahmt ist, wirkt das wie ein
Schock. Gelassenheit ist in dieser Zeit
wohl nur moglich, wenn die Bereitschaft
grof3 ist, sich diesem Ubergang zu
tiberlassen.

Mit Midlifecrisis und Wechseljahren
wandelt sich die Perspektive auf das
Leben von Grund auf: Was lange ein

prospektives Leben war, nach vorne
offen und der Zukunft zugewandt (» Wie



wird mein Leben sein? Was mochte ich
erreichen und was kann ich daflir tun?«),
wird mehr und mehr zu einem
retrospektiven Leben, nach vorne enger
werdend und folglich eher der
Vergangenheit zugewandt (»Wie verlief
mein Leben? Was habe ich bisher
gemacht und erreicht?«).

War es in jiingeren Jahren nicht von
Interesse, vom Alterwerden, Sterben und
Tod irgendetwas zu sehen und zu horen,
dréingt sich der Gedanke daran jetzt von
selbst auf, wenn er nicht mit Gewalt
abgewiesen wird. Die eigene
Lebenssituation verdndert sich, und die
neuen korperlichen und seelischen



Erfahrungen wirken sich prompt auf die
Sicht von Leben und Welt aus. Menschen
sind an ihre Sichtweise gebunden,
beeinflusst von ihrer Lebenssituation und
ihrem Arbeitsumfeld, ihren Erfahrungen
und Beziehungen. So dominant ist diese
Sicht, dass eine andere kaum vorstellbar
erscheint. Selbst wenn es moglich ist,
sich in Andere, etwa Altere oder
Jiingere, einzufiihlen und
hineinzudenken, ist deren Blickwinkel
dennoch nicht der eigene. Eingeschréankt
ist sicher auch die Perspektive, die jetzt
erreicht wird und die vorherige als
iberholt erscheinen lésst, aber sie geht
mit einem anderen Leben und Denken



einher. Das Wissen um die Begrenztheit
des Lebens wiachst — und bleibt doch
weiterhin sehr theoretisch, denn
praktisch liegt die Grenze meist noch in
weiter Ferne.



2.
Verstandnis fur die
Eigenheiten des Alt- und
Alterwerdens

Ein zweiter Schritt zur Gelassenheit
beim weiteren Alterwerden ist der
Erwerb eines Wissens von den
Eigenheiten dieser Lebensphase, eine
Aufgeschlossenheit flir das Werden, das
sie ermoglicht, und ein Verstindnis fiir
die Herausforderungen, die sie mit sich
bringt. Das dritte Viertel des Lebens
offeriert Jahre und Jahrzehnte, die lange



voller Aktivitit sein konnen, intensiviert
von der Freude am Leben, diese
wiederum von der Erkenntnis, dass sich
die Moglichkeiten des Lebens
reduzieren. Wer alter wird, erfihrt,
dass Moglichkeiten sich verschlief3en
konnen. Das grofie Aufbiumen setzt
ein: Das kann noch nicht alles
gewesen sein! Nicht wenige versuchen,
Moglichkeiten vor dem Verfall zu retten,
indem sie bisherige Tétigkeiten aufgeben
und bestehende Beziehungen abbrechen,
um noch einmal etwas ganz Neues
anzupacken.

Auch der Nachmittag des Lebenstages
kennt ein spezifisches, exzellentes



Konnen. »Ich kann das« heil3t jetzt mehr
als je zuvor: Ich weil3, wie die Dinge
laufen, und kann die vertrauten Ablaufe
wie im Schlaf steuern. Nachlassende
Krifte kann ich auf diese Weise
auffangen (Kompensation). Die geistigen
Krifte scheinen sogar zuzunehmen, denn
ich kann sie besser kanalisieren
(Konzentration). Ich muss nicht mehr
alles machen, was machbar ist, sondern
kann sortieren und gezielter auswahlen
(Selektion). Was ich mache, kann ich
verldsslich gut und sehr gut realisieren
(Optimierung). Dieses Konnen ist eine
Frage des Gespiirs, das mit viel
Erfahrung, guter und schlechter,



entstanden 1st und stets weiter verfeinert
werden kann. Neue Wissensaneignung
erganzt den Erfahrungsprozess, ohne ihn
ersetzen zu konnen. In der Arbeitswelt
titen Unternehmen gut daran, auf den
Erfahrungsschatz der Alteren zu setzen,
die 1hn gerne zur Verfiigung stellen und
an Jiingere weitergeben. Im besten Fall
lieBe sich der ungestiime
Einfallsreichtum der Jiingeren mit der
erfahrungsgesattigten Umsicht der
Alteren verbinden. Gelinge das in der
gesamten Gesellschaft, konnte deren
Alterungsprozess dazu beitragen, die
iberhitzte Moderne abzukiihlen und eine
andere Moderne herbeizufiihren.



Das groflere Konnen des dritten
Viertels sollte nicht nur berufliche
Dinge, sondern alle Bereiche des Lebens
umfassen, insbesondere den pfleglichen
Umgang mit sich und Anderen. Besteht
nicht sogar Aussicht darauf, beim
Alterwerden endlich zum »Lebemeister«
zu werden, wie Meister Eckhart genannt
wurde? Liegt nicht darin die Erfiillung
des Lebens und der Zweck aller
Lebenskunst? Aber zum Meister wird
nur, wer ausgelernt hat, in der
Lebenskunst kann es daher keine
vollendete Meisterschaft geben, das
Leben bleibt vielmehr ein Lernprojekt
bis zuletzt: Weiterhin ist neuen



Erfahrungen und Herausforderungen,
gesellschaftlichen Verdanderungen und
technischen Errungenschaften Rechnung
zu tragen, kein Wissen kann zu letzter
Gewissheit werden. Das 1st nicht neu,
schon Seneca zeigte sich im 1.
Jahrhundert n. Chr. iiberzeugt: »Leben
muss man das ganze Leben lang lernen«
(vivere tota vita discendum est; Von der
Kiirze des Lebens, 7, 3).

Zu lernen 1st nun, mit den merklichen
Anzeichen des Alterwerdens
zurechtzukommen. Selbstfreundschaft
heif3t in dieser Phase, sich mit den
befremdlichen Phinomenen des Alterns
zu befreunden, die hier und da spiirbar



werden. Im Laufe des dritten Viertels ist
das Altern an Anderen deutlicher
wahrnehmbar, auch an mir selbst? Die
Haare werden diinner und grauer, die
Falten im Gesicht sichtbarer, die
Zipperlein haufiger. Der Korper ist drauf
und dran »einzurosten«, wenn er nicht in
Bewegung gehalten wird. Auch wenn es
ein Gewinn ist, schmerzliche
Begleiterscheinungen des Alterwerdens
abmildern zu konnen: Der verbissene
Kampf dagegen gribt die Falten nur noch
tiefer in die Gesichtsziige des
Kampfenden. Neue Beziehungen
anzubahnen fillt schwerer, im Gegenzug
tritt der Wert der Vertrautheit mit



Anderen klarer hervor, Freundschaften
werden bewusster gepflegt. Die einst so
heftigen Gefiihlsaufwallungen beruhigen
sich etwas, das Leben geht so seinen
Gang, manchmal stellt sich fast
Langeweile ein: Alles schon gesehen,
nichts Neues unter der Sonne.

Mit dem 60. Lebensjahr aber steht mir
schlagartig vor Augen, dass der
Lebensnachmittag in tiberschaubarer Zeit
zu Ende geht und es wohl besser ist,
nicht alles auf den Abend zu
verschieben. Die Unsterblichkeitsblase,
von der ich mich lange umhiillt gefiihlt
hatte, auch wenn sie seit einiger Zeit
schon Risse aufwies, ist zerplatzt. Ich



kenne nun die Moglichkeiten meines
Lebens, ich habe sie gelebt. Lange lagen
sie im Nebel vor mir und schélten sich
erst allmihlich heraus. Jetzt liegen viele
Moglichkeiten hinter mir und ich lebe in
der Wirklichkeit, die sie mit oder ohne
mein Zutun gewonnen haben. Sollte es
noch andere Moglichkeiten geben, bricht
die letzte Gelegenheit zu ihrer
Realisierung an. Dringlicher als je zuvor
stellen sich die Fragen: Woran will ich
festhalten, was bleibt offen, was ist jetzt
an der Zeit? Was ist mir wichtig, was
sollte ich besser nicht langer
aufschieben? Jetzt noch einmal das
Leben von Grund auf durchriitteln?



Nochmals Stress? Wie viel Zeit bleibt
mir noch? Welche Plane lassen sich noch
realisieren? Wie kann ich die Welt, die
sich so drastisch verdndert, noch
verstehen? Habe ich noch die Kraft
dazu? Wie lange noch?

Gelassenheit heif3t jetzt, sich mit dem
unscheinbaren Wortchen »noch«
anzufreunden. Dessen Haufung verweist
untriiglich auf den fortschreitenden
Prozess: »Sie sehen ja noch gut aus fiir
TIhr Alter!« »Sie sind ja noch fitl« »Toll,
dass Sie das noch im Kopf rechnen
konnen!« »Schon, wie jugendlich Sie
sich noch kleiden!« »Alles noch in
Ordnung?« — Bitte nicht bose sein



dartiiber, es ist niemals bose gemeint: Es
soll trosten, aufmuntern und Mut machen.
Und es 1st schlicht wahr: Noch ist es so,
aber es wird nicht so bleiben. Es ist die
Zeit des Noch, in jeder Hinsicht: Noch
kann ein Freund angerufen werden, um
mit thm zu plaudern. Noch bleibt Zeit fiir
eine Entschuldigung, die angebracht
erscheint. Noch ist es méglich und
vielleicht auch fillig, »etwas
zuriickzugeben« und Danke zu sagen,
gegeniiber wem und woflir auch immer.

Ich erinnere mich haufiger an das, was
war, an verpasste Chancen und
schmerzliche Verluste, an genutzte
Chancen und schicksalhafte



Begegnungen, an Schliisselsituationen
und herrliche Erfahrungen, die nun heller
gldnzen als einst, da die Gegenwart
dunkler zu werden scheint. Die
Erfahrung, iiber Kréfte nicht mehr in
solchem Mal3e wie frither zu verfiigen,
legt den Gedanken nahe, dass alles
Leben wohl ein allmihlicher Verlust von
Kraft ist. Jetzt noch mit allen Mitteln
Korper, Seele und Geist zu Leistungen zu
notigen, die sie nicht mehr von selbst
erbringen konnen, lauft darauf hinaus,
die verbleibenden Kréfte durch
Ausbeutung rascher zu erschopfen.
Natiirlich geht es zwischendurch immer
wieder aufwirts, auch iiber langere



Zeiten, insgesamt aber doch eher so wie
be1 der Maus, die von der Katze
gefangen wurde und nun iiber die Treppe
ins Haus hochgetragen wird: »Es geht
aufwirts«, sagt die Maus.

Diese Phase kann lange dauern, in
Wohlstandsgesellschaften l1duft auch das
dritte Viertel des Lebens fiir weit mehr
Menschen als jemals noch lange nicht
auf das Ende hinaus. Ein viertes Viertel
schlie3t sich an, das in fritheren Zeiten
der finale Teil des dritten war: Nach
dem agilen ein fragiles Alter, ein
verschirftes Alterwerden ab 75 oder 80
Jahren oder noch spéter. Eine Schere tut
sich weit auf zwischen denen, die nun



mit groBen Einbullen zurechtkommen
miissen, und jenen, die jetzt erst ihre
grofite Strahlkraft gewinnen. Irgendwann
findet jedoch der Ubergang vom
exzellenten Kénnen zur Erosion allen
Konnens statt, bruchlos oder mit
schmerzlichen Briichen. Jetzt noch alles
Mogliche in Angriff nehmen? Es ist
vorbei. Die Gekonntheit schwindet, die
Moglichkeiten reduzieren sich, bis im
hohen und hoheren Alter die eine allein
noch tibrig bleibt, die die blof3e
Wirklichkeit dieses Lebens ist, bevor
auch sie verloren geht, mag das auch
lange dauern. Was einst so poetisch
»Lebensabend« genannt worden ist, kann



aufgrund moglicher Beeintrachtigungen
recht prosaisch ausfallen. Sie zu
bewiltigen, fordert jeden heraus, die
moderne Kultur bereitet niemanden
darauf vor.

Jetzt 1st noch zu lernen, langsamer zu
werden, die Krifte 6konomischer
einzuteilen, Nachsicht mit sich selbst zu
iiben, womdglich mehr als in fritheren
Zeiten allein zu sein, das Leben zu
tiberdenken, das gelebt worden ist, und
den Tod vor Augen zu haben, der keine
ferne Moglichkeit mehr ist. Das
Alterwerden kennt Miihen, von denen
Jiingere nichts wissen konnen: Die
immer komplexer werdende Bedienung



technischer Gerite zu durchschauen.
Einzelne Stufen zu iiberwinden, die zu
anderen Zeiten einfach iibersprungen
worden sind. In die Badewanne hinein-
und wieder aus ihr herauszusteigen.
Zentral 1st erneut, wie bei den
Anfiangen des Lebens, die
Bewegungsfahigkeit, die Mobilitdt.
Aber anders als bei der triumphalen
Erfahrung des Kindes, sich aufrichten
und aufrecht gehen zu konnen, den Ort
verlagern und buchstiblich schrittweise
unabhingig werden zu konnen, wird der
dltere Mensch eher gebeugt, eine
Ortsverdnderung kann er womdglich
nicht mehr beliebig vollziehen. Die



Schwerkraft, gegen die er einst stolz
aufbegehrte, zieht ithn unnachsichtig
nieder. Mit der reduzierten
Beweglichkeit verlangsamt sich die
Reaktionsschnelligkeit. Und wann ist der
richtige Zeitpunkt, keinen Gebrauch
mehr vom Fiihrerschein zu machen?
Jeder noch so kleine Abschied kann sehr
schwerfallen, denn der gro3e Abschied
vom Leben wird darin spiirbar.

Alt werden selbst die, die immer jung
waren. Es ware klug, beizeiten geeignete
Raume dafiir zu suchen und zu schaffen,
sich die moglichen kommenden Zusténde
und die entsprechenden Bediirfnisse
vorzustellen, um sich zu fragen: In



welchem Umfeld wiirde ich gerne alt
werden? In meiner Wohnung,
gegebenenfalls mit ambulanter
Betreuung? In der Obhut der Familie, die
bei Bedarf eine Pflegehilfe in Anspruch
nimmt? In einer Wohngemeinschaft mit
Anderen in dhnlicher Lebenssituation? In
einem Mehrgenerationenhaus? In einer
Seniorenresidenz oder einem Altenheim
und wo genau? Was kostet das? Wie
lassen sich die Voraussetzungen dafiir
rechtzeitig schaffen? Welche Rdume sind
fir die moglichen Altersgebrechen schon
geriistet? Wem lasst sich, falls notig, die
Herausfiihrung aus der lebenslang
hochgehaltenen Autonomie anvertrauen,



die beim Altwerden ohne jedes eigene
Zutun schwinden kann?

Niemand kann sich aussuchen, wie
das Altern verlauft, erst recht nicht im
vierten Viertel. Niemand hat je die
Entscheidung getroffen, zerbrechliche
Knochen zu haben, depressiv oder
dement zu werden. Niemand will
gebeugt und geschrumpft werden, aber
es geschieht. Der Korper wird nicht
mehr umgebaut, sondern abgebaut. Aus
guten Griinden sind in moderner Zeit
exterritoriale Rdume in Form von
Heimen fiir die Alten und Alteren
geschaffen worden, die mit der
Schnelligkeit des Lebens nicht mithalten



konnen: Um sie zu schiitzen vor
Jiingeren, die sie liberrennen, vor
Maschinen, die sie iiberrollen. Und um
sie in jeder Hinsicht aus dem Verkehr
ziehen zu konnen und keine Riicksicht
auf sie nehmen zu miissen. Auf dem
Gehweg tiberhole ich selbst die Alten
und Alteren, die mir, dem jiingeren
Alteren, dem Junior-Senior, viel zu
langsam sind. Es ist ungerecht und gar
nicht gelassen, dass mir jegliches
Verstindnis dafiir fehlt, wie man so
langsam sein kann. Sie verweilen hier
und da, um Atem zu schopfen, und ich
denke mir: Die sind wirklich alt, weit
dlter als ich, und es will mir partout



nicht in den Kopf, dass ich selbst in
absehbarer Zeit einer von ihnen sein
werde.

Zugleich bemerke ich, wie ich selbst
auf der Treppe meine Hand
gewohnheitsmiBig auf der Hohe des
Handlaufs halte, um mich festhalten zu
konnen — nur fiir den Fall, dass ich ins
Stolpern geraten sollte, wohl wissend,
dass ich einen Fehltritt nicht mehr so
behinde wie frither austanzen konnte. In
der Hosentasche krame ich nach dem
Schliissel, den ich gleich brauche, leider
aber gar nicht eingesteckt habe. Auch die
sinnlichen Féahigkeiten, die lange so
selbstverstindlich waren, lassen nach:



Die Zeitung halte ich auf Abstand, um
sie besser lesen zu kdnnen. Soll mich
keiner mit Brille sehen, ich brauche noch
eine Weile, bis ich mich selbst an sie
gewohnt habe. Bei einem Gespréach
schiebe i1ch unauffillig das Ohr, das
besser hort, ndher an mein Gegeniiber
heran. Ein Horgerat? Nie im Leben! Es
stort mich nicht, nicht mehr alles zu
horen, es ist eine Erleichterung, nicht
mehr auf alles reagieren zu miissen.
Argerlich ist nur die Ungehaltenheit von
Anderen, die mir das nicht zugestehen
wollen.

Diejenigen, die alte Menschen
pflegen, wissen, dass der Prozess noch



steigerungsfahig ist: War die Kindheit
der Prozess des Ubergangs von der
Fiirsorge Anderer, auf die wir
existenziell angewiesen waren, zur
Sorge fiir uns selbst, so ist das Alter nun
der umgekehrte Ubergang von der
Selbstsorge zur Fiirsorge Anderer. In
vielerlei Hinsicht durchlaufen wir beim
Altwerden die Entwicklung vom
Anfang des Lebens noch einmal,
allerdings in umgekehrter Richtung.
Wir kommen aus den Windeln und
schliipfen wieder in sie zuriick, miissen
gefiittert, gebettet und herumgefahren
werden, bei weitem nicht alle, aber auch
nicht wenige. Das Gefiihl fiir Raum und



Zeit, das in den ersten Jahren gewonnen
worden ist, geht in den letzten Jahren
wieder verloren. Was leicht war, wird
beschwerlich, wenn die letzten Krifte,
die noch zur Verfligung standen,
versiegen. Es geht beim Alterwerden
letztlich eben doch um die
Steigerungsform von alt: Alter als alt zu
werden. Lieb gewordene Gewohnheiten
sind hilfreich beim gesamten Prozess:
Wohl dem, der auf sie zuriickgreifen
kann! Sich ihnen iiberlassen zu konnen,
ermoglicht Gelassenheit.



3.
Gewohnheiten, die das Leben
leichter machen

Am besten wire es wohl, das alter
werdende Leben spétestens im vierten
Viertel nicht mehr zu verpflanzen,
sondern in seinen Gewohnheiten an Ort
und Stelle zu belassen. Auch zuvor fallt
es schon schwerer, sich umzugew6hnen.
Menschen gewohnen sich an alles (sogar
an Schmerzen, wenn sie nicht zu heftig
sind), aber sie brauchen Zeit dafiir — und
Kraft, {iber die sie beim Alterwerden



nicht mehr beliebig verfiigen. Der Sinn
von Gewohnheiten liegt ja gerade darin,
ohne Kraftaufwand in ihnen verweilen
zu konnen: Thre Pflege ist daher ein
dritter Schritt auf dem Weg zur
Gelassenheit. Alter werdende Menschen
hangen an ihren Gewohnheiten, da sie
existenziell auf sie angewiesen sind, um
nicht das Leben immer wieder neu
strukturieren zu miissen.
Misslicherweise konnen sie ihre
Gewohnheiten auch dann nicht mehr so
leicht aufgeben, wenn sie Andere damit
drgern oder sich selbst schaden. Oder ist
dies das ganze Leben hindurch so?

Zu jeder Zeit sind Gewohnheiten von



Bedeutung fiir die Lebensfuihrung, ihrer
Anerkennung steht nur im Weg, dass sie
in der Moderne ein missachtetes Dasein
fristen: Sind sie nicht langweilig?
Langeweile ist der Todfeind des
modernen Menschen, immer das
Gleiche, keine Abwechslung, nichts
Neues. Von der
Gewohnheitsfeindlichkeit der Moderne
werden nicht nur dlter werdende
Menschen empfindlich getroffen: Jede
und jeder weil} jedoch aus Erfahrung,
wie gut es tut, eine Riickzugsmoglichkeit
im Leben zu haben und sich in vertrauten
alten Klamotten den stindig neuen
Anforderungen wenigstens zeitweilig



entziehen zu konnen. Gewohnheiten sind
erholsam, da sie von Wiederholbarkeit
und Verlasslichkeit gepriagt sind.
Lebenskunst ist auch die bewusste
Einrichtung von Gewohnheiten, um
sich fiihren zu lassen von all dem, was
in ihnen schon entschieden ist. Auf
ihren Schienen gleiten die Dinge
zuverldssig und mit ruhiger
RegelmiBigkeit dahin, sodass sie eine
Notwendigkeit gewinnen, die sie nicht
mehr so ohne Weiteres auch wieder
anders sein lasst. Zu diesem Zweck
werden sie willentlich in Gang gesetzt,
sofern sie nicht 1angst unwillkiirlich
thren Gang gehen: Meine Fii3e finden



ihre gewohnten Wege auch von alleine,
das Friihstiick 1sst sich wie von selbst
beim gewohnten Blick in die Zeitung,
beim Einkaufen muss ich nicht lange
iberlegen und kann gleich nach alter
Gewohnheit ins Regal greifen (wenn
nicht wieder alles umgestellt wurde); am
Samstagmorgen beschwingt mich die
Walzermusik, die ich gewohnheitsmafig
hore; im Sonntagmorgencafé muss ich
gar nicht erst bestellen und kann schon
gleich mit dem Kellner die Weltlage
erortern; auch eine Abendmahlzeit
bereitet sich quasi automatisch vor,
wenn ich iiber die Abfolge der
Handgriffe nicht nachdenken muss.



Wer daran zweifelt, welche Rolle
Gewohnheiten im alltdglichen Leben
spielen, kann problemlos die Probe aufs
Exempel machen: Suchen Sie sich einen
Tag aus, den Sie ganz ohne
Gewohnheiten verbringen, einen Sonntag
beispielsweise, da halten sich die
Folgen in Grenzen. An diesem Tag ist
vom Moment des Aufwachens an alles
eine Frage der Entscheidung. Das
Problem ist nur: Wie kommen Sie aus
dem Bett? Dieser weitreichende Schritt
sollte sorgfiltig liberlegt werden,
warum, woftir, mit welchem Ful} zuerst
und zu welcher Zeit? Stunden dauert das,
und sollten Sie endlich in der Vertikalen



sein, geht das so weiter: Was wollen Sie
denn im Bad? Das ist doch nur ein
Ritual! Was wollen Sie zubereiten, Tee
oder Kaffee oder was sonst? Das
Gewohnte ist ausgeschlossen, und
sobald die Qual der Wahl wieder
durchgestanden ist, konnen Sie sich nicht
fiir eine Tasse entscheiden, denn Sie
haben zwanzig verschiedene, und die
eine, die Sie so lieben, dass der hiufige
Gebrauch deutliche Spuren hinterlassen
hat, kommt nicht in Frage, alles
Gewohnheit, alles fragwiirdig.

Moderne Menschen gestehen es
ungern ein, aber Gewohnheiten
ermOglichen eine wohltuende Auszeit



von den zahllosen Entscheidungen, die
pausenlos zu treffen wiren. Nur dann,
wenn ein Teil des alltdglichen Lebens
ohne weiteres Nachdenken wie von
selbst ablauft, werden die Krifte frei,
sich mit dem anderen Teil, der aus dem
Rahmen fallt, intensiver befassen zu
konnen. All dem, was nicht vom Netz
der Gewohnheiten aufgefangen wird,
kann nun die nétige Aufmerksamkeit
gewidmet werden, insbesondere den
Entscheidungen, die nicht jeden Tag zu
treffen sind. Alle Aspekte, die dabei
beriicksichtigt werden sollten, lassen
sich aber wieder in den Gewohnheiten
der Urteilsbildung verankern, denn im



Regelfall herrscht Chaos im Kopf, nicht
Klarheit, wenn eine Entscheidung
ansteht. Um mit ausreichender
Sensibilitit entscheiden zu kénnen, sollte
ich besser einige Eigenheiten der
Menschen, Dinge und Verhéltnisse
kennen, die in Frage stehen. Am besten
aber lerne ich sie durch die anhaltende
Beschéftigung mit ihnen kennen, sodass
mir der Umgang mit ihnen zur
Gewohnheit wird, ansonsten verliere ich
mich in der Uniibersichtlichkeit des
Ungewohnten.

Und die Bedeutung von Gewohnheiten
reicht noch weit dariiber hinaus: Es ist
dieses Gewebe vertrauter



Zusammenhdnge und Ablaufe, das
Menschen in einen Sinn einspinnen kann,
ohne dass sie sich stindig darum
kiimmern miissten. In Gewohnheiten
konnen Menschen ihr Leben einrichten,
und aus dem Prozess der Gewohnung
geht jene Vertrautheit mit einer
Umgebung hervor, die das Wesentliche
einer Wohnung ausmacht. Nicht aufgrund
von vier Wanden wird ein Raum zur
Wohnung, sondern aufgrund von
Gewohnheiten, die sich in thm und um
ihn herum entfalten. Eine neue Wohnung,
auch eine Urlaubsunterkunft, verfiigt
iiber vier Wiande und entbehrt dennoch
zunichst jeder Heimeligkeit: Die entsteht



durch Gewohnheiten, und sobald sie
entstanden ist, fillt die Trennung von
diesem Ort schwer. In welchem Malf3e
Menschen vom Netz der Gewohnheiten
getragen, gegebenenfalls auch
aufgefangen werden, zeigt sich im
Verlauf der individuellen und
allgemeinen Geschichte, wenn inmitten
kleiner und groBer Katastrophen noch
die Gewohnheiten aufrechterhalten
werden, die dem Leben einen Rhythmus
geben, aus dem es gerade in schwierigen
Situationen Kraft beziechen kann.
Innerhalb und aulerhalb von vier
Winden konnen Gewohnheiten die
Fremdheit durchbrechen und fiir



Vertrautheit sorgen. Das gilt fiir
Gewohnheiten des Verhaltens ebenso
wie fiir solche des Sehens, Horens,
Denkens, Fiihlens und fiir gemeinsame
Gewohnheiten und Rituale in einer
Beziehung. Sogar Probleme sind
gewohnheitsabhingig: Nicht unbedingt
wollen Menschen die Probleme 16sen,
an die sie sich gewohnt haben und die
zum festen Bestandteil ihres Lebens
geworden sind, warum etwas daran
andern? Vor allem dlter werdende
Menschen versuchen, das vertraute
Leben beizubehalten, auch wenn es
problematisch sein sollte. Sie flirchten,
sich zu verlieren, wenn ithnen das nicht



gelingen sollte. Weniger als Jiingere
vertrauen sie darauf, dass neue
Gewohnheiten fiir neue Vertrautheit
sorgen konnen.

Eine mogliche Konsequenz daraus
konnte sein, die Gewohnheiten zu
respektieren, die einem Menschen das
Leben in Rdumen und Verhaltensweisen,
Gedanken und Sichtweisen, Gefiihlen
und Problemen erleichtern.
Selbstverstiandlich wire es
wiinschenswert, Gewohnheiten immer
wieder durchbrechen zu kénnen, statt
sich in ithnen einzuschlief3en, aber das
dndert nichts daran, dass es gewohnlich
zwel Drittel, dre1 Viertel des Lebens



sind, die ithnen anvertraut werden
miissen. Jiingere Menschen konnen den
Anteil an Gewohnheiten kleiner halten,
aber je dlter ein Mensch wird, desto
mehr wird das Ganze seines Lebens
davon in Anspruch genommen, desto
eher wird er auch entwurzelt vom
Wechsel einer Umgebung, mit der er
vertraut war, vom Verlust eines
personlichen Umgangs, an den er
gewohnt war, von der Auflosung einer
Beziehung, die ihm zur Gewohnheit
wurde. Ist eine Verdnderung
unumganglich, kommt es darauf an,
wenigstens exemplarisch einige
Gewohnheiten zu bewahren, soweit dies



moglich ist. Selbst der Genuss von
Liisten kann in Gewohnheiten verankert,
gehegt und gepflegt werden,
gliicklicherweise auch beim
Alterwerden.



4,
Genuss von Liisten und Gliick

Zum Ausgleich fiir mogliche
Beschwernisse hilt das Alterwerden
eine Leichtigkeit des Seins bereit, die
gut ertriaglich ist. Liiste bewusst zu
genieBen, Gliick in diesem Sinne zu
erfahren, ist ein vierter Schritt zur
Gelassenheit. Willkommener als friiher
sind dabei1 die bescheidenen Liiste, die
sich jetzt erst hervorwagen, da die
orgiastischen Orkane vorilibergezogen
sind: Wertvoller werden sie durch das



Bewusstsein, dass sie nicht mehr endlos
viele Male zu genief3en sind, auch wenn
offenbleibt, wann es das letzte Mal sein
wird, etwa das melodische Lied der
Amsel im beginnenden Friihling zu
horen, das frisch geschnittene Gras in
lauer Sommerabendluft zu riechen, durch
das welke Herbstlaub zu schlurfen, von
der heimeligen Wéarme drinnen beim
Anblick dicker Schneeflocken drauflen
umhiillt zu werden.

Und am Espresso zu nippen, der
Korper und Seele warmt und den Geist
befliigelt. Wie fiir den Wein, so gilt auch
fiir dieses Kulturgut: Das Leben ist zu
kurz, um schlechten Kaffee zu trinken.



Der Duft der hellbraunen Crema, der
Geschmack der tiefschwarzen Briihe, die
anregende Wirkung des Koffeins sind
Liiste, fiir die allein es sich schon lohnt,
traurig dariiber zu sein, dass sich das
Leben neigt — und darauf zu hoffen, dass
sich das noch lange hinzieht. Es ist kein
Grund zur Betriibnis, wenn mit
fortschreitendem Alter mehr
Zuriickhaltung bei der Dosierung
gewahrt werden muss: Umso kostlicher
schmeckt jedes Molekiil, wahrend die
grofleren Mengen frither ohne grof3en
Widerhall die Kehle hinunterstiirzten.
Gelassenheit heil3t, sich durchstromen zu
lassen von einem solchen Genuss. In der



bewussteren Fahigkeit zum Genuss liegt
ein Grund dafiir, das Alter »anzunehmen
und zu lieben«, denn, so Seneca 1im 12.
seiner Briefe an Lucilius, »es ist voller
Freude, wenn man es zu niitzen
versteht«.

An mir selbst bemerke ich, dass auller
der Kaftfeelust die Lust des Reisens
zunichst weiter zunimmt, Ausdruck eines
neuen Lebenshungers? Umso mehr Ziele
kommen mir in den Sinn, je weniger Zeit
mir dafiir bleibt. /000 Places to See
Before You Die verkiindet ein populérer
Buchtitel, aber eine schnelle Kalkulation
fithrt mir vor Augen, dass ein Besuch
aller »1000 Orte, die du gesehen haben



musst, bevor du stirbst«, nicht mehr
machbar ist. Es se1 denn mit viel Geld
und Stress, standigem Unterwegssein
und dem Risiko, die finanziellen
Ressourcen und mich selbst vorzeitig zu
erschopfen, wie es Anderen zu
widerfahren scheint: » Wir wissen bald
nicht mehr, wo wir noch hinfahren
sollen, wir haben schon alles gesehen,
meint ein 80-Jahriger, Schwerpunkt
Kreuzfahrten, dem ich auf einer
Bahnfahrt begegne, ohne anwesendes

» Wir«, mit leicht abwesendem Blick.
Kann es sein, dass thm nichts mehr
geblieben ist, erst recht keine
Perspektive iiber das eigene Leben



hinaus? Er will jedenfalls tapfer
weitermachen: » Wofiir sollen wir
sparen? Fiir die Erben? Die sollen ihr
Geld selber verdienen!«

GroB3e Bedeutung gewinnt die Lust
der Erinnerung, die eine kleinere Rolle
spielte, solange der Blick nach vorne
gerichtet war. In der Zeit jedoch, in der
die Aufmerksamkeit vermehrt
Vergangenem gilt, 1dsst sich genieBBen,
was 1m Leben erlebt und erreicht
worden ist. Das Schwelgen in
Erinnerungen ist umso lustvoller, als die
bange Ungewissheit, wie die Geschichte
ausgehen wird, nicht mehr ausgehalten
werden muss: Der Ausgang ist bekannt.



Selbst die melancholische Erinnerung
kann nicht nur schmerzlich und bitter,
sondern auch lustvoll und siif} sein, wie
im Song Going Back von Carole King
(1966), der von alternden Popstars
(etwa Phil Collins 2010) gerne
nachgesungen wird. Es ist schon, sich
der Nostalgie hinzugeben bei den
Kléangen der Musik, die die Gefiihle von
damals wieder wachrufen, als das
eigene Leben noch jung war: Zahllose
Radiosender setzen auf diese Oldies, die
die Horer freilich auch mit der Wehmut
dariiber zuriicklassen, dass thre Welt
vergangen ist, die doch die bestmdgliche
war, wahrend die Gegenwart sich immer



weiter vom wahren Leben entfernt ...
Jetzt trigt es Friichte, frithzeitig an den
Erinnerungen der Zukunft gearbeitet zu
haben. Denn was Zukunft war, ist jetzt
Gegenwart, und was Gegenwart war, ist
jetzt Vergangenheit. Mit Stolz denke ich
an Unternehmungen zurtick, die sehr
gewagt waren und gutgingen. Sie
iberstrahlen andere, die klaglich im
Sande verliefen: Das alles war ich, bin
ich. Aber ist das auch alles wahr? Jede
Erinnerung kramt die im Inneren
abgelagerte Vergangenheit wieder
hervor. Dabei ist die Erinnerung an die
vielen Geschichten, aus denen die
Lebensgeschichte besteht, gelegentlich



auch eine Erfindung, die darauf abzielt,
die verworrenen Faden des Lebens zu
einem roten Faden zusammenzuziehen,
der »Sinn macht«. Hort ein Anderer zu,
regt das zur Erzdhlung an und ermuntert
zu Umdeutungen und Ausschmiickungen.
Im milden Abendlicht gewinnt vieles
einen wiarmeren Farbton, und der
zeitliche Abstand erzeugt die Vorstellung
einer rdumlichen Ferne, die es moglich
macht, das einstige Geschehen wie ein
Gemiélde am Horizont der Existenz zu
sehen, auf dem die wirklichen
Zusammenhdnge plastisch hervortreten
und in die erfundenen libergehen, die
phantasievoll ausgemalt werden.



Eine Lust, die im Alter eher noch
intensiver wird, ist die Lust des
Gesprdchs, vielleicht auch die Lust,
manches aufzuschreiben fiir sich und
Andere. Mehr Zeit steht dafiir zur
Verfiigung, und endlos viele Erfahrungen
und Reflexionen dringen danach,
Anderen mitgeteilt und mit ihnen geteilt
zu werden. In Anlehnung an den
abendlichen Himmel am Rande der
Nacht 1st dies die blaue Stunde des
Lebens, die Menschen dazu anregt, sich
in eine gemiitliche Ecke zu setzen,
miteinander zu plaudern und von
Geschehnissen und Uberlegungen zu
erzihlen. Es kime nur darauf an, sich



wechselseitig zu Wort kommen zu
lassen, einander nicht allzu einfallslos
mit Wiederholungen zu traktieren und
sich lieber zu fragen, ob jetzt nicht der
rechte Zeitpunkt dafiir wire, diejenigen
Geschichten auszupacken, die Anderen
noch nicht geldufig sind, vorausgesetzt,
sie interessieren sich dafiir. Verdrangtes,
das auf der Seele lastet, konnte zum
Vorschein kommen. Aber das Gespréach
scheitert, wenn keiner zuhéren will, und
das scheint ein Problem des
Alterwerdens zu sein: Dass auf die
vielen, die etwas erzihlen wollen, nur
wenige warten, die ithnen ihr Ohr leihen
wollen. Erzdhl-Salons, auch selbst



organisiert, in denen das Reden und
Zuhoren reihum geht, konnten eine
Antwort darauf sein.

Und Sex im Alter? Hailt jung. Er hat
seine Schrecknisse verloren, seit er in
Filmen freiziigig dargestellt wird (Wolke
9, Regie Andreas Dresen, Deutschland
2008). Wollte sich zuvor kaum jemand
dazu bekennen, wird seither fast ein
Bekenntnis daraus. Aber die Lust auf
Sex verandert sich: Der Aufwand, der
einst getrieben wurde, um den tobenden
Hormonen nachzukommen, leuchtet nicht
mehr so recht ein, libereinander
herzufallen kommt nicht mehr so oft vor,
die geringere Frequenz ist jedoch einer



gesteigerten Intensitit forderlich. Die
Erschopfung danach kann andere
Griinde haben als einst: Herz und
Kreislauf konnten ernsthaft gefahrdet
sein. Immerhin ist ein One-Night-Stand-
Burnout, der Jiingeren droht, nicht mehr
zu beflirchten: So viele Partner dafiir
gibt es gar nicht mehr. Ungewollte
Fortpflanzung ist unwahrscheinlich, also
kénnte Sex endlich nur noch ein Medium
der Kommunikation, Inspiration und
Exaltation sein; bei Einbuflen leisten das
aber mehr als frither auch Gespriche.
Die nachlassende Potenz ldsst sich
elegant liberspielen: »Es interessiert
mich nicht mehr!« Natiirlich, Pillen



helfen der Lust wieder auf, aber will ich
das wirklich, wenn sie sich nicht mehr
von selbst einstellt? Will das mein
Gegeniiber? Das wire noch zu bereden.
Die Gelassenheit kann darin bestehen,
leichten Herzens von dem abzulassen,
was das ganze Leben hindurch so
wichtig erschien. Fine schwindende
Bedeutung von Sex kann sogar dem
Entstehen entspannter Freundschaften
zwischen den Geschlechtern
zugutekommen.

Grof3er wird bei vielen die
Gartenlust. Mit beiden Handen ins
Erdreich zu fassen, verdandert Menschen.
Im Garten dreht sich die Zeit im Kreis,



das kommt der Zeitwahrnehmung vieler,
die dlter werden, sehr entgegen: Die
Erde reprisentiert die zyklische Zeit, der
sie sich ndher fiihlen als der linearen
Zeit der Moderne. Im Garten wird
spiirbar, dass auch das menschliche
Leben eingegliedert ist in die Natur, die
zwar fur Einzelwesen, nicht aber fiir das
Ganze eine wirkliche Endlichkeit kennt.
Warum lieben Menschen Gérten?
Weil diese, wie Religionen, Balsam fiir
die Wunde der Endlichkeit sind, die
Menschen zu allen Zeiten schmerzte.
Vor allem modernen Menschen macht die
Endlichkeit zu schaffen, da sie mit dem
Ende in ein Schwarzes Loch zu fallen



glauben — und daran glauben, dass dies
kein Glaube sei. Der Garten legt den
Gedanken nahe, dass eine Rezyklierung,
eine Riickfiihrung in Kreisldufe, wie sie
in der Natur zu beobachten ist, auch fiir
den Einzelnen selbst gilt: Das kleine
Stiickchen Erde steht flir den Zyklus von
Werden und Vergehen, der doch wohl
auch das Schicksal des Menschen iiber
seine Endlichkeit hinaus ist. Aber wie
ist das vorstellbar?

Jetzt ist die richtige Zeit fiir das
Nachdenken tiber das Leben, das
womoglich das ganze Leben hindurch
zuriickstehen musste. Die Lust der Mufie
lasst sich pflegen, die Zeit eines



zweckfreien Tatigseins und blofen
Daseins. Wie ein Kind kann ich mich
den Dingen widmen, die mich
interessieren und faszinieren; die
Freiheit der Gedanken fordert die
interessantesten Zusammenhénge zutage.
Carpe diem, genieBBe den Tag — jetzt ist
die Zeit dafiir da, auf diese Weise zu
leben, aber auch damit einverstanden zu
sein, dass das nicht etwa heiflen kann:
Geniel3e jeden Tag. Denn es gibt
ungeniel3bare Tage, die dennoch fiir
etwas gut sind: Sie machen die
geniefBbaren wertvoller. Die
Gelassenheit erfordert nicht, dass alles
und jedes immer und tiberall Lust



bereiten muss. Es ist vielmehr das
Privileg des gelassenen Alterwerdens,
nicht mehr jeder Lust hinterherrennen zu
miissen — und »es tritt gerade das an die
Stelle der Liiste, sich nach keinen zu
sehnen«, wie Seneca meinte.

Die weiterhin mogliche Aktivitdt 1asst
sich um die in der Moderne nicht
geliebte Passivitdt erginzen. Fiir die
Lebenskunst beim Alterwerden stehen
diese Optionen offen, um das Leben
gelassen zu fuihren: Einerseits aktiv zu
bleiben im umtriebigen Sinne, sich fit zu
halten und weiterzubilden, sich zu
engagieren und Geselligkeit zu pflegen.
Andererseits sich passiv zu verhalten,



sich zuriickzuziehen, aktiv allenfalls im
zuriickhaltenden Sinne, um ganz fiir sich,
die Familie und die Freunde da zu sein.
Es ist gut gemeint, dlter werdende
Menschen mit einer
»Aktivierungstherapie« vor drohender
Erstarrung bewahren zu wollen, aber es
zeugt vielleicht auch von der
Hilflosigkeit der Moderne, die andere
Kategorien nicht kennt. Wann denn sonst,
wenn nicht im Alter, kann das
Menschenrecht, passiv zu bleiben, noch
in Anspruch genommen werden?
Ohnehin dréngt das Leben zur gelassenen
Hinnahme von vielem, das nicht zu
andern 1st, insbesondere bei der



Erfahrung von Schmerzen und Ungliick.



5.
Umgang mit Schmerzen und
Ungliick

Was wir brauchen, wenn wir alter
werden? Natiirlich Gesundheit. Lange im
Leben war sie eine
Selbstverstandlichkeit, jetzt wird sie zu
einer Art von Arbeit. Wir konnen viel
fiir sie tun, uns bewusst um uns sorgen,
uns gut erndhren, viel bewegen und mit
Dingen pflegen, die uns guttun. Aber bis
zum letzten Tag vollkommen gesund zu
bleiben, ist nur wenigen vergénnt. Die



Wahrscheinlichkeit fiir Schmerzen und
Krankheiten wird mit zunehmendem
Alter nicht kleiner. Menschen konnen
zwar versuchen, mit Liisten eine Art von
Mauer um sich herum zu errichten, um
sich mit positiven Erfahrungen gegen
negative abzuschotten, aber ein flinfter
Schritt zur Gelassenheit ist die Starkung
der Hinnahmefahigkeit, um mit kleineren
Malaisen und grof3eren Problemen
zurechtzukommen. Wie erreiche ich das?
Mich plagen Riickenschmerzen und
Schmerzen in den Schultern. Warum?
Wie werde ich das wieder los? Was
kommt da noch? Morgens schleppe ich
mich ins Bad wie einstmals nach einer



wilden Nacht. Ich fithle mich
zerschlagen und das ganze
Knochengertist tut mir weh, geht das jetzt
so weiter? Altersflecken auf der Haut
tun korperlich nicht weh, schmerzen aber
das asthetische Empfinden. Es schmerzt
mich auch, dass ich keine Nacht mehr
durcharbeiten kann wie in fritheren
Jahren und Jahrzehnten. Das Zahnfleisch
hat sich nun doch starker zuriickgebildet,
sagt der Zahnarzt mit aufrichtigem
Bedauern, keine gute Nachricht fiir
meine Zihne, somit fiir mich. Der
Hausarzt diagnostiziert Arthrose und
meint beschwichtigend, »es sind aber
nur Anfinge«. Prostata war lange im



Leben ein unbestimmtes Fremdwort fiir
mich, inzwischen habe ich mehr dartiber
gelernt. Manchmal bemerke ich beim
Aufstehen leichte Schwindelgefiihle,
woflir ist das ein Anzeichen? Stolpert
nicht auch manchmal das Herz?

Gut, das ist jetzt etwas iibertrieben,
aber ich bin lieber ein Hypochonder als
ein Ignorant: So bleibe ich wach. Und
besser wird es wohl nicht. Darauf will
ich gefasst sein. Mehr als den Nocebo-
Effekt, wonach ich Schaden davontragen
werde (nocebo im Lateinischen), wenn
ich negative Dinge befiirchte, fiirchte ich
den Noreply-Effekt, nicht auf sie
antworten zu konnen, wenn sie dennoch



geschehen, ich sie aber nicht akzeptieren
kann.

Sollte der Umgang mit Schmerzen zur
Notwendigkeit werden, stehen
Moglichkeiten zur Intervention zur
Verfligung, und es ist liberaus
beruhigend, dass es sie gibt:
Pharmazeutische, therapeutische,
meditative, operative Moglichkeiten,
moglichst fein abgestimmt auf die
individuelle Situation. Erganzend kommt
jedoch die Fahigkeit zur Integration von
Schmerzen in Betracht, die im
chronischen Fall ohnehin unverzichtbar
ist, um nicht alle Kréfte in einem Kampf
aufzureiben, der nach realistischer



Einschitzung nicht zu gewinnen ist.

Ja, Schmerzen beeintrachtigen das
Leben enorm, sie verletzen das moderne
Ich an seiner verwundbarsten Stelle,
seinem Anspruch auf Autonomie.
Selbstbestimmte Gelassenheit kann
jedoch heiBen, Schmerzen zu
akzeptieren, soweit das moglich ist. Bis
zu welchem Punkt, lege ich selbst fest,
im Zweifelsfall nach Riicksprache mit
dem Arzt. Und zu welchem Zweck? Um
das Leben in seiner ganzen abgriindigen
Tiefe zu erfahren, soweit ich es ertragen
kann. Um nicht immer nur zu hadern,
wenn Schmerzen, Krankheit oder ein
anderes Ungliick mich ungefragt



iiberkommen, stattdessen mich auch in
diesem Fall mit allem zu befreunden,
was 1n mir und an mir 1st, s mir
vielleicht sogar zu eigen zu machen: Der
Vorteil dieses Eigentums ist immerhin,
dass niemand es mir neidet, es also ganz
und gar nur mir gehort.

Vieles im Leben 1st vom Gliick
abhingig — und vom Ungliick, ohne dass
sich zuverléssig sagen liee, was die
jeweiligen Ursachen dafiir sind. Es hat
nicht viel Sinn, sich selbst, Anderen,
dem Leben und aller Welt Vorwiirfe zu
machen, wenn passiert, was nicht
passieren darf. Es kann nun mal ein
Ungliick geschehen, eine Krankheit ins



Leben hereinbrechen, eine Gewissheit
erschiittert werden. Warum trifft es
mich? Das lédsst sich nicht wirklich
klaren. Warum trifft es mich jetzt? Das
kann bloBler Zufall sein. Wann werde ich
das wieder los? Womoglich nicht mehr.
Und was dann? Dann bleibt nur der
halbwegs gute Umgang damit, etwa mir
zu sagen: Das ist jetzt die Aufgabe, die
mir das Leben stellt, zufillig oder
absichtsvoll, wer weil3. Ich nehme die
Aufgabe an, um etwas daraus zu machen,
denn fiir irgendetwas wird es gut sein.
Ist es nicht so, dass alles, was geschieht,
letztlich fiir etwas gut ist? Nicht
unbedingt fiir ein vorbestimmtes Gut,



nicht immer fiir den Betroffenen selbst,
oft erst im Riickblick. Im Laufe der Zeit,
auch weit liber die Zeit des einzelnen
Menschen hinaus, wird moglicherweise
ein Sinn, ein Zusammenhang des
Geschehens erkennbar, den es von
vornherein schon hatte oder im
Nachhinein doch noch gewonnen hat.
Und grundsitzlich steht es nicht in
meiner Macht, die Polaritit des Lebens,
die Spannung zwischen positiven und
negativen Seiten, auszuschalten. Ohne
sie gibt es kein Leben, wie andere Zeiten
wussten und auf alten Sonnenuhren zu
lesen ist: »Was wére das Licht ohne
Schatten?« In moderner Zeit aber zicht



der Glaube an ein gliickliches Diesseits
die Erwartung nach sich, alles Negative
aus dem Leben ausschlieflen zu kdnnen,
in auffilliger Ahnlichkeit zum religidsen
Glauben an ein gliickliches Jenseits, in
dem paradiesische Zustinde des rein
Positiven herrschen. Angesichts
jenseitiger Aussichten hatten in der
christlichen Kultur iiber Jahrhunderte
hinweg diesseitige Zweifel,
Negativdenken und Melancholie keine
Berechtigung mehr, sie wurden zur
Todstinde erklart.

Die moderne Todsiinde aber ist die
Depression. Was immer schon ein Teil
des Menschseins war, geradezu eine



anthropologische Konstante, namlich
depressiv, bedriickt, ungliicklich sein zu
konnen, wird zu einer schweren
Verfehlung, postmoralisch »Krankheit«
genannt. Dabei sind viele derer, die sich
fiir depressiv halten und oft genug auch
so diagnostiziert werden, lediglich
melancholisch. Sie leiden, wie dies in
der Alltagssprache heif3t, an
Depressionen (Plural), die nichts
Anderes sind als die gute alte
Melancholie, eine Seinsweise der Seele,
die nicht als krankhaft gelten kann.
Entgegen dem urspriinglichen Wortsinn
der Schwarzgalligkeit (melancholia im
Griechischen) muss sie auch nicht



zwingend etwas Bitteres an sich haben.

Alte und dltere Menschen scheinen
damit haufiger zu tun zu haben als junge
und jiingere. Das gilt ebenso fiir die
tatsdchliche Krankheit der Depression
(Singular), die im Unterschied zu den
bewegten Geflihlen und Gedanken der
Melancholie von erstarrten Gefiihlen und
einer Unfahigkeit zur Reflexion
gekennzeichnet ist. Der Betroffene kann
sich selbst nicht mehr helfen und findet
aus dem engen Zirkel seiner Gedanken
nicht mehr heraus, sodass er auf
Angehorige und Freunde, die ihn jetzt
nicht verlassen, auf Therapeuten und
Arzte, die sich um ihn bemiihen,



angewiesen ist.

Damit es diagnostisch nicht zu einfach
wird, gibt es einen Graubereich
zwischen Melancholie und Depression,
der schwierig zu beurteilen ist. Dass
aber von der Diagnose Depression auch
fir die Melancholie inflationdrer
Gebrauch gemacht wird, treibt die Zahl
der Kranken in absurde Hohen — gut fiir
die pharmazeutische Industrie und
immerhin auch fiir die 6ffentliche
Wahrnehmung der Krankheit, nicht aber
fiir den Umgang mit dem Einzelnen, der
bei einer Melancholie Gespréachspartner
mehr als Medikamente, bei einer
Depression drztliche und therapeutische



Behandlung braucht.

Eine Melancholie kommt ungebeten
und kann viele Griinde haben: Der
Verlust von Gewissheit verursacht eine
Traurigkeit, die nicht mehr so ohne
Weiteres zu trosten ist. Menschen »fallen
in Depressionen«, wenn sie verlieren,
was fur sie von Bedeutung ist, aber
auch, wenn sie nicht gewinnen, was sie
sich erhoffen. Und ausgerechnet dann,
wenn ein sehnlicher Wunsch in Erfiillung
geht, kann eine unerwartete Leere sich
auftun: Lange gab die Orientierung auf
ein Ziel hin dem Leben Sinn, aber wehe,
wenn das Ziel erreicht ist und somit
ersatzlos entfillt! Das konnte



beispielsweise ein Problem der
Fixierung auf das Ziel der Pensionierung
sein — eine Gefahr, die viele
unterschitzen.

Es gibt auBerdem regelrechte Zeiten
der Melancholie, 1m Herbst bei
fallenden Blattern, im Winter bei
ausbleibender Sonne, in der
Quarterlifecrisis, Midlifecrisis und in
sonstigen Lebenskrisen bei der
Erinnerung an schonere Zeiten. Ob die
Melancholie fliichtig zu Gast ist oder
lange bleibt, ist im jeweiligen Moment
nicht klar. Oft geht sie gerade dann von
selbst vorbei, wenn es moglich ist, sie
gelassen gewéhren zu lassen. Davon,



dass sie »iiberwunden werden muss«,
kann keine Rede sein, eine solche Norm
existiert nicht. Angemessener ist die
Auffassung, dass auch diese Seite des
Menschseins dazu geeignet ist, die
Erfahrung der Fiille des Lebens zu
komplettieren.

Melancholisch macht im Alter vor
allem die existenzielle Einsamkeit, die
noch verstirkt wird von einer Kultur,
in der das Ich auftrumpft wie nie
zuvor. Denn umso mehr wird es auf sich
zurlickgeworfen: Ich lebe dieses Leben,
kein Anderer. /ch muss den Blick in die
Abgriinde aushalten, die ein
Ungliicklichsein, erst recht ein Ungliick



aufreif3t. Nur ich bringe dieses Leben
letztlich auch zu Ende, kein Anderer
kann mir dies abnehmen. Und ich mache
mir Gedanken tiber das Dariiberhinaus,
die anders sind als die Gedanken
Anderer. Ganz unfassbar und untréstlich
1st der Weltschmerz, der vom Leben und
von der Welt tiberhaupt, wie sie mir
erscheinen, verursacht wird. Uberaus
schmerzlich ist das Bewusstsein, dass
die Zeit des Lebens begrenzt ist, dass ich
dieses Leben und die Liebsten
irgendwann verlassen muss, dass dies
unauthaltsam auf mich zukommt und
nicht mehr unabsehbar fern ist.

Wo stehen wir jetzt? Where Are We



Now?, fragte David Bowie in dem so
betitelten Popsong von 2013 mit einer
Melancholie, die viele Radiosender
dazu veranlasste, das Lied trotz
anfanglichem Erfolg alsbald
stillschweigend abzusetzen: So viel
Wehmut glaubten sie ithrem Publikum
nicht zumuten zu diirfen. Bowie erinnert
sich in wenigen Liedzeilen an alte Zeiten
in Berlin, wo er von 1976 bis 1978
lebte. Und nun, so realisiert er 66-jdhrig,
gehe er mit den Toten umher und fithre
sie spazieren, »just walking the dead«.
Nichts hat Bestand, alles ist verginglich
und was vergangen ist, ldsst sich nicht
zuriickholen, »you kow, you know«.



Dass iiberhaupt alles vergeht,
wenngleich immer Neues entsteht, 1dsst
sich nicht 4ndern: Das geht Menschen
beim Alterwerden mehr als je zuvor
durch den Kopf. Um dem Kopf jedoch
nicht zu viel zuzumuten, wire
zwischendurch Gebrauch von den
verschiedenen Arten der Beriihrung zu
machen, die es erleichtern, Gelassenheit
zu bewahren, zumal in schwieriger Zeit.



6.
Beriihrung, um Néahe zu
spuren

Auf Bertlihrung sind Menschen das ganze
Leben hindurch angewiesen. Von Geburt
an tragt sie zum Aufbau des
Immunsystems und zum Entstehen von
Bindung und Geborgenheit bei. Uber die
Jahre hinweg fiihlen Kinder und
Heranwachsende sich getrostet, wenn
sie in den Arm genommen werden. Auch
Erwachsene kennen die wohltuende
Wirkung einer streichelnden oder



ruhenden Hand. Ein rasender Puls kann
besinftigt, ein steigender Blutdruck
gesenkt werden von der angenehmen
Néhe des Anderen: Berlihrung zu suchen,
ist ein sechster Schritt zur Gelassenheit.
Das Medium der Annidherung
zwischen Menschen ist oft Beriihrung:
Eine beilaufige Beriihrung am Arm
weckt unmittelbar Vertrauen, und je
weiter die Beriihrung gehen darf, desto
enger kann die Beziehung werden. Im
Gegenzug wird die Abwendung
voneinander durch eine Verweigerung
von Beriihrung eingeleitet, und so wird
dies zur Erfahrung, die tief in der
Existenz jedes Einzelnen verankert ist:



Wenn ich beriihrt werde, lebe ich und
spure, dass ich lebe. Wenn ich nicht
mehr beriihrt werde, entgeht mir das
Leben und ich spiire das Leben nicht
mehr. Die Beriihrung ist eine
Aufmerksamkeit, ohne die ein Mensch
seelisch und schlieBlich korperlich
auszudorren und zu verwelken droht.
Je weniger Beriihrung ein Mensch
erfahrt, desto fremder wird er sich selbst
und Anderen und letztlich der Welt. Er
fiihlt sich ausgeschlossen, ohne den
Grund dafiir zu kennen. Wer von nichts
und niemandem mehr beriihrt wird, stirbt
in Einsamkeit lange vor dem Tod.

Was uns hilft, wenn wir dlter werden,



ist Berlihrung. Aber ausgerechnet in der
Zeit, in der das Bediirfnis danach
zunimmt, 1dsst die Bereitschaft Anderer
dazu nach. Die Haut fordert nicht mehr
von selbst, wie bei einem Baby, die
Beriihrung heraus. Im fortgeschrittenen
Alter scheinen viele den Eindruck zu
erwecken, sie wiirden Beriihrung
abweisen, also wird sie ithnen gar nicht
erst angetragen. In Wahrheit macht die
Kultur, die nur den wohlduftenden,
makellosen Teint gelten lassen will,
»Unberiihrbare« aus Alten und Alteren,
als wire ihre Beriihrung
gleichbedeutend damit, vom Alter,
folglich vom Tod infiziert zu werden.



Dabei ist die Basiskommunikation iiber
den Tastsinn selbst dann, wenn andere
Sinne wie Sehen und Horen schwicher
werden, weiterhin so gut moglich wie
am Lebensanfang. Und am Ende des
Lebens haben Sterbende oft kein
grofleres Bediirfnis als das nach der
Hand, die ihre Hand hilt und ihnen den
Schweil} von der Stirn wischt.

Um der Bedeutung der Beriihrung
beim Alterwerden Rechnung zu tragen,
kdme es darauf an, zumindest die
Grundversorgung sicherzustellen — eine
Aufgabe der Selbstsorge, solange die
noch moglich ist, sodann aber der
Fiirsorge Anderer. Das betrifft zundchst



die korperliche Berlihrung, etwa die
Hand, die einen Moment langer als
tiblich in der Hand eines Anderen liegt,
die gelegentliche Umarmung, die nicht
missverstiandlich ist, die regelmiflige
Massage und Korpertherapie, der
Umgang mit Haustieren, auch die
Beriihrung des Wassers beim Baden und
Schwimmen, das Betasten von
Materialien, Stoffen und Gegenstéinden.
Gelassen macht aber nicht nur die
tastende Beriihrung, sondern jede Art
von Sinnlichkeit, die als angenehm
empfunden wird: Ein schones Gesicht,
ein Bild oder eine Landschaft zu sehen,
Musik zu horen oder selbst zu machen,



fir sich allein oder im Chor zu singen,
einen Geruch wahrzunehmen, eine
Speise zu schmecken, auch sich zu
bewegen, sei es bei einem Spaziergang
oder beim Sport, und Dinge mit dem
Bauchgefiihl zu erfassen, mit dem vieles
intensiv erfahrbar ist. Sehr viel Sinn
resultiert aus Sinnlichkeit, und jede
korperliche, sinnliche Erfahrung wirkt
sich auch seelisch und geistig aus.

Es fallt nicht immer leicht, die
Initiative zu ergreifen und Beriihrung
herbeizufiihren, denn das erfordert ein
Herausgehen aus sich selbst, und es ist
offen, wie der Andere darauf reagieren
wird. Das Gegenstiick zur aktiven



Beriihrung ist das passive
Beriihrtwerden, das von der Bereitschaft
abhdngt, Berlihrung geschehen zu lassen.
Von besonderem Zauber ist es, wenn
beides ineinander tibergeht, etwa bei
einer Umarmung, bei der Haut an Haut
geschmiegt wird und zwei flir einen
Moment miteinander verschmelzen. Die
Beriihrung des Anderen wird dabei
zugleich zum Bertihrtwerden des Selbst,
denn indem ich ihn beriihre, werde ich
von ithm wiederum bertihrt.

Ein zwangloses und beilaufiges
Beriihren und Beriihrtwerden ermoglicht
der Tanz. Gelegenheiten zum Tanz zu
arrangieren, ist auch aus diesen Griinden



ein Anliegen der Arbeit mit alten und
dlteren Menschen. Zweifellos gibt es
aber nicht nur ein Zuwenig, sondern auch
ein Zuviel an Berlihrung, das zur
Bertihrungsfolter werden kann, nimlich
dann, wenn Zuwendung in
Zudringlichkeit umschligt. Das richtige
Mal zu finden, ist ein immerwahrender
Balanceakt, der viel Gespiir erfordert.
Von ebensolcher Bedeutung wie die
korperliche ist die seelische Berlihrung,
bei der es um Gefiihle geht, die mit einer
einzigen Freundlichkeit und
Liebenswiirdigkeit bereits entstehen
konnen. Uberall dort, wo keine
Gleichgiiltigkeit vorherrscht, ist



seelische Beriihrung moglich.
Gelassenheit als relatives Freisein von
Unruhe hat weder mit Gleichgiiltigkeit
noch mit Gefiihllosigkeit zu tun. Gefiihle
sind die Gewlirze des Lebens, ohne die
alles fade wire. Sie sind die Sprache
der Seele, die nicht nur in Worten,
sondern auch in Blicken, in Mimik,
Gestik und Verhalten Ausdruck findet.
Das ganze Leben hindurch pragen diese
verbalen und nonverbalen
Ausdrucksformen die Atmosphére
zwischen Menschen und sorgen dafiir,
dass sie sich nahe sein konnen oder nicht
nahe sein wollen.

Nicht immer sind es gute Gefiihle, die



dabei zum Vorschein kommen, denn auch
Gefiihle unterliegen dem Gesetz der
Polaritdt. Fiir alte Menschen konnen
ungute Gefiihle jedoch zu einer ebenso
groBBen Katastrophe werden wie flir sehr
junge, wenn sie vor diesem inneren
Aufruhr weder weglaufen noch ihn
verstehen konnen. Und die Fahigkeit zu
fiihlen endet wohl auch bei Demenz und
anderen Beeintrachtigungen des Lebens
frithestens mit dem letzten Atemzug: Die
Menschen in der Umgebung sollten sich
dessen bewusst sein.

Zur Gelassenheit tragt auBerdem die
geistige Berilihrung in Gedanken bei: Bei
jedem Gesprdch wird ein Mensch



beriihrt von den Gedanken Anderer und
kann sie seinerseits mit Gedanken
beriihren. Und nicht nur im Gespriach,
sondern auch im Schweigen geschieht
geistige Beriihrung: Stillschweigend
konnen Gedanken ausgetauscht werden.
Gerade in der Stille werden Menschen
von Gedanken beriihrt, auch von
Traumbildern, Ahnungen und
phantastischen Vorstellungen, denn nicht
nur Wirkliches beriihrt, sondern auch
Unwirkliches.

Ein geistiges Beriihren und
Beriihrtwerden in stiller Form ist die
Lektiire. Lange in der Geschichte war
sie mit der sinnlichen Beriihrung beim



Zurhandnehmen eines Buches und beim
Umbléttern der Seiten verbunden, aber
auch der Umgang mit neuen Medien
macht sinnliche Erfahrungen moglich,
etwa beim Tippen, Tupfen, Ziehen,
Wischen, und die beliebige
VergroBBerbarkeit der Schrift bei einem
E-Book 16st ein altbekanntes Problem in
Wohlgefallen auf.

Was aber ist, wenn das Leben des
Geistes mit der Zeit schwacher wird und
ganz verloscht? Es lasst sich nur
annchmen, dass das Geistige auf andere
Weise weiterlebt. Manche erfahren im
Geistigen gerade beim Alt- und
Alterwerden ein Fluidum von



unabsehbarer Reichweite, das
unabhingig von Raum, Zeit und
Wirklichkeit ganz flir sich selbst
existiert: Wie sonst konnten sogar die
Gedanken derer, die ldngst tot sind,
hochst lebendig bleiben? Ist Seneca
tot? Die Moglichkeiten der geistigen
Weite scheinen nicht der Endlichkeit
zu unterliegen, Grund genug fiir eine
grofle Gelassenheit. Beziehungen der
Liebe und Freundschaft offerieren im
Leben selbst die schonsten
Moglichkeiten dafiir: Sie ermoglichen
ein Beriihren und Beriihrtwerden auf
geistiger, seelischer und korperlicher
Ebene gleichermafen. Sich um



bertiihrende, bejahende Beziehungen zu
kiimmern, ist ein siebter Schritt zur
Gelassenheit.



7.
Liebe und Freundschaft, um in
ein Netz eingebunden zu sein

Was ist hilfreich beim Alterwerden?
»Gutmiitige Kinder«, antwortet mein 17-
jahriger Sohn wie aus der Pistole
geschossen. Er muss es wissen, er hat
momentan missmutige Eltern vor sich,
denn er hat die Schule abgebrochen. Ein
ungliicklicher Moment, der die Liebe
zwischen Eltern und Kind dennoch nicht
bedroht: Sie hat ihre tieferen Griinde
nicht im launischen Gliick, sondern im



dauerhaften Sinn, eine Wohltat fiir beide
Seiten und eine Ermutigung fiir das Kind,
kein Kind mehr zu sein, sondern sein
Leben jetzt selbst in die Hand zu
nehmen.

Kinder sind ein Grund fiir
Gelassenheit beim Alterwerden, denn
sie tragen das Leben weiter. Und sie
stehen den Eltern in praktischen Dingen
bei: Mit ihnen gelingt es, auf
Tuchfiihlung zur Zeit zu bleiben, die
schneller davonrennt, als die langsamer
werdenden Eltern hinterherkommen. Zu
allen Zeiten der Menschheitsgeschichte
machten Eltern ihre Kinder mit dem
Leben vertraut, aber mit den fortwéahrend



neuen und neuesten Techniken, die das
moderne Leben bestimmen, hat sich das
Verhiltnis zumindest teilweise ins
Gegenteil verkehrt: Kinder machen ihre
Eltern mit dem Leben vertraut, denn
beim Gebrauch von Techniken sind sie
stets einen Schritt voraus, sie wachsen
schlieBlich mit ihnen auf. Die jeweils
aktuellen technischen und mentalen
Verdnderungen an der Seite der Kinder
mitzuvollziehen, erspart den Eltern das
Schicksal, die Welt nicht mehr zu
verstehen, die sich immer weiter von
thnen entfernt, sodass es immer einsamer
um sie wird. Die Liebe zwischen Eltern
und Kindern erlebt jedoch ihre



Bewdhrungsprobe, wenn die Eltern
merklich altern: Hoffentlich haben sie
vorgesorgt, um den Kindern keine zu
grof3en Lasten aufzubiirden.

Neben der Liebe zwischen Eltern und
Kindern ist es die zwischen Grof3eltern
und Enkeln, die allen Beteiligten viel
Sinn und Gelassenheit vermitteln kann.
Selbst wenn Begegnungen seltener als in
vergangenen Zeiten zustande kommen
sollten, ermoglichen moderne Medien,
auch iiber grof3e Entfernungen hinweg
miteinander in Verbindung zu bleiben.
Viele GroBeltern sind gerne fiir die
Enkel da, um mit ihnen etwas zu
unternchmen, ihnen zuzuhoren und alles



zu erklaren.

Gefahrdet 1st die Beziehung allenfalls,
wenn sie den Enkeln Vorwiirfe machen
und die sich verdndernde Welt
abweisen, in der die Heranwachsenden
nun mal ithre angestammte Heimat sehen.
Meist aber finden die Enkel bei den
GroBeltern eine Idylle des Wohlwollens
und der Gelassenheit vor, die
entscheidend viel zu ihrer Entwicklung
beitragt. Grof3eltern erzihlen
Geschichten, die thnen selbst schon
erzahlt worden sind. Mit ihrem Leben
schlagen sie eine Briicke zwischen der
»kleinen«, familidren Geschichte, die sie
reprasentieren, und der »groBen«



Geschichte zuriickliegender Zeiten, die
sie teilweise selbst erlebt haben, sodass
sie in den Heranwachsenden ein
Bewusstsein daflir wachrufen konnen.
Zwischen dem werdenden Leben der
Enkel und dem vergehenden der
GrofB3eltern schlief3t sich der Kreis des
Lebens. Beide Seiten konnen sich
eingegliedert fithlen in diesen
umfassenden Zusammenhang, der dem
Leben Sinn gibt.

Mit den heranwachsenden Kindern
selbst noch einmal heranzuwachsen, ist
die intensivste und schonste Zeit des
Lebens, jedenfalls erscheint mir das im
Riickblick so: Mitzuerleben, wie sie die



Welt fiir sich entdecken, verhilft dem
eigenen Selbst zur Neuentdeckung der
Welt. Und wenn da keine Kinder und
Enkel sind? Dann ist es sinnvoll,
dennoch den Umgang mit Kindern zu
suchen, auf eine Weise, die keine
Missverstandnisse hervorruft: Lesepaten
beispielsweise bringen ein Stiick
Gesellschaft in die Schulen und zeigen
den Kindern, dass die fremde Welt »da
draullen« sich fiir sie interessiert, um im
Gegenzug von ihnen zu erfahren, was sie
bewegt. Jedes Engagement etwa als
Ausbildungspate oder Sozialpate fiir
benachteiligte Kinder kann zum
Ankerpunkt fiir deren



Widerstandsfahigkeit (»Resilienz«)
werden. Kinder konnen sich auch unter
schwierigen Bedingungen gut behaupten,
wenn sie nur ein wenig Zuspruch und
Zuwendung erfahren, die sie vielfach
dem zuriickgeben, der dazu bereit ist.
Alter werdende Menschen wiederum
fithlen sich langer in das Leben
eingebunden, wenn sie am Werden der
Kinder teilhaben konnen. Auch die
Integration von Kindergirten in
Altenheimen, die hier und da
unternommen wird, schafft
Moglichkeiten dafiir.

Ebenso tragen Geschwister, wenn es
sie gibt, zu dem Netz bei, von dem



Menschen beim Alterwerden getragen
werden. Alle Erfahrungen, belanglose,
erfreuliche, leidvolle, konnen
Geschwister aufgrund ihrer Vertrautheit
miteinander teilen: Immer i1st da jemand,
um Uber alles zu sprechen. Das gesamte
Leben hindurch steht diese Beziehung
zur Verfligung und kann selbst dann noch
Halt bieten, wenn sonst nichts mehr hilt.
Nur iiber die grof3te Hiirde des
gemeinsamen Lebens miissen die
Geschwister irgendwie hinwegkommen:
Sich nichts zu neiden und nachzutragen,
wenn es ums Erben geht. Nicht alle
schaffen das und nutzen lieber die letzte
Gelegenheit, alte Rechnungen aus der



Kindheit zu begleichen. Manche ziehen
es vor, sich bis ans Ende ihrer Tage
gram zu sein, nichts und niemand kann
sie davon abhalten. Mit jeder Beziehung
aber, die verlorengeht, kann aus
Gelassenheit Verlassenheit werden.

Was hoffentlich fiir immer bleibt, 1st
die Liebe zu dem Menschen, mit dem
das Leben oder wenigstens ein Abschnitt
des Lebens geteilt wird. Ein Mensch
geniigt, um gemeinsam mit ihm dem
Leben Sinn zu geben: Das ist der
Schliissel dafiir, lange jung zu bleiben.
Und die Basis dafiir, gelassen alles
Mogliche durchzustehen. Schon und
voller Sinn ist das Leben immer dann



und bis zuletzt, wenn da wenigstens
einer 1st, an dessen Dasein ich Freude
habe und der seinerseits Freude daran
hat, dass ich da bin, wenngleich
vielleicht nicht jeden Tag.

Jetzt aber sind wir mehr als je zuvor
auf das Wohlwollen fiireinander
angewiesen, das aus einer Entscheidung
hervorgeht, die jeder fiir sich selbst
trifft: »Das 1st der Mensch, mit dem ich
zusammenbleiben will!« Immer haufiger
bediirfen wir wechselseitig der
Nachsicht, etwa bei Erinnerungsliicken,
Konzentrationsschwichen, mangelnder
Beweglichkeit, nachlassender
Attraktivitiat. Vor allem dann, wenn einer



anders wird, etwa aufgrund von
Verbitterung, Depression, Demenz,
schwerer Krankheit, kommt es zum
Schwur, ob die Liebe Bestand hat bis in
den Tod. War der schonste Liebesbeweis
in jiingeren Jahren die Bekundung, »bis
ans Ende der Welt miteinander zu gehen«
und »gemeinsam alt werden zu wollen,
so ist nun die Zeit flir den existenziellen
Beweis gekommen, dass dies nicht nur
schone Worte waren.

Und von unschétzbarer Bedeutung
beim Alterwerden ist die Freundschaft.
Was bleibt, wenn eine Tétigkeit oder ein
Engagement zu Ende geht? Fiir viele sind
es »die Freunde, die ich gewonnen



habe«. Mit dem Freund verbinden mich
kostbare Erinnerungen, mit ihm kann ich
plaudern, bei ihm etwas loswerden — nur
nicht zu viel, um 1hn nicht zum
Miillschlucker zu machen. Vertrautheit
ist die Schonheit der Freundschaft: Der
Freund 1st ein Mensch, von dem ich
nichts will und nichts erwarte, mit dem
ich einfach nur gerne zusammen bin,
weil er so ist, wie er ist. Es macht mich
froh, dass da einer ist, der mich mag und
ich 1hn, bei dem ich Verstdndnis finde
und er bei mir, bet dem ich Privilegien
geniefle und er wiederum bei mir.
Gelassenheit der Freundschaft:
Freunde wohnen selten zusammen,



das erspart viel Arger, selten geht es
um Sex, das erspart noch mehr Arger.
Selbstverstiandlich besteht auch die
Freundschaft nicht immer nur aus reinem
Gliick, aber auf Probleme 1ldsst sich am
besten antworten, wenn akzeptiert wird,
dass es sie geben kann. Und meistens
geniigt es, sich fiir eine Weile nicht mehr
zu sehen. Im Laufe der Zeit entwickelt
sich zudem ein gutes Gesplir dafiir, was
der Andere mag und wogegen er
Abneigung hegt, was ihm guttut und was
eher nicht, was er gut kann und was ihn
tiberfordert.

Alle Arten von Beziehung sind von
Bedeutung fiir ein sinnerfiilltes,



gelassenes Leben, das wird mit
zunehmendem Alter klarer. Mit
wachsendem Bewusstsein dafiir stellen
sich Fragen: Wen habe ich aus den
Augen verloren? Zu Recht oder nicht?
Tut es mir leid? Wiisste ich gerne, was
aus ihm oder ihr geworden ist?
Womdglich ist es dafiir allerdings
bereits zu spét und es ist schon in vollem
Gange, was die Philosophin Hannah
Arendt im Alter von 67 Jahren in ithrem
eigenen Lebensumfeld beobachtete,
nachdem in ihrem Bekanntenkreis einige
Menschen gestorben waren: Die
»Transformation einer Welt mit
vertrauten Gesichtern (egal, ob Freund



oder Feind) in eine Art Wiiste, die von
fremden Gesichtern bevolkert ist«. Sie
nennt dies im Brief vom Dezember 1973
an ihre Freundin Mary McCarthy eine
»Entlaubungy, ja, sogar » Entwaldung«
der Welt, aus der nicht etwa sie sich
zuriickziehe, sondern »die Welt ist es,
die sich auflost«. Das ist jedenfalls ihre
Wahrnehmung der Welt, die noch etwas
Anderes ist als die Welt selbst, aber eine
solche Unterscheidung scheint Menschen
nicht erst beim Alterwerden
schwerzufallen: Wahrnehmung
verschmilzt gerne mit der Wahrheit, von
der sie doch bestenfalls einen Zipfel
erhaschen kann — wie jede Verdnderung



der Wahrnehmung, die im Laufe des
Lebens immer wieder geschieht, bis
zuletzt deutlich macht.

Auch alte Feindschaften spielen eine
Rolle: Jede und jeder muss selbst
entscheiden, ob sie bis in den Tod hinein
bewahrt werden sollen. Jetzt wire noch
Zeit, nach Versohnung zu suchen, etwa
aufgrund des Gebots der Feindesliebe,
das fiir die christliche Ethik so
bedeutsam ist. Es zu befolgen, erfordert
in der Praxis jedoch schier
tibermenschliche Krifte, praktikabler
konnte daher sein, eine bewéhrte
Feindschaft nicht iiberwinden, sondern
auf zivilisierte Weise erhalten zu



wollen: Hat sie nicht Kontinuitét ins
Leben gebracht, oft mehr als andere
Beziehungen? Hat der Feind es aufgrund
langjahriger Treue nicht verdient,
aufrichtige Anerkennung in seiner Rolle
zu finden? War es denn nicht die
negative Erfahrung von Arger und Zorn,
die dafiir sorgte, die positive Erfahrung
von Freude und Liebe wieder besser
wertschitzen zu kdnnen? Wie schon war
es doch, gerade in dieser Situation
andere Menschen lieben zu konnen und
von ihnen geliebt zu werden! Und jeder
kennt auch die Erfahrung, dass ein Feind
ein Ansporn zu grof3en Dingen sein kann,
die ansonsten eher schwergefallen



waren: »Dem werde ich es zeigen!«
Oder ist das jetzt zu kleinlich gedacht?
Fehlt es mir an Gelassenheit und
Heiterkeit, die die Seele weit machen?



8.
Besinnung, um heiter und
gelassen zu werden

Ein achter und entscheidender Schritt zur
Gelassenheit 1st die Besinnung. Eine
Besinnung hilft weiter, wenn Fragen im
Raum stehen. Besinnung ist die Suche
nach Sinn, nach Zusammenhang, und sie
kommt ans Ziel, wenn Zusammenhénge
erkennbar werden: »Jetzt macht das fiir
mich Sinn!« Der Sinn, um den es dabei
geht, ist eher selten der Sinn des Lebens,
meist der Sinn im Leben, der Sinn



einzelner Phinomene und Erfahrungen.
Und was kann ich selbst fiir die
verschiedenen Ebenen des Sinns tun, fiir
den korperlichen Sinn aus sinnlichen
Erfahrungen, den seelischen Sinn aus
gefiihlten Beziehungen, den geistigen
Sinn aus gedanklichen Uberlegungen?

Gerade die Uberlegungen richten sich
beim Alterwerden in zunehmendem
Male nun doch auf das Ganze des
Lebens — hoffentlich nicht, um
irgendetwas zu bereuen, sondern um das,
was war, sich wieder ins Gedéchtnis zu
rufen, Zusammenhédnge herzustellen und
das zu finden, was »Sinn macht«. Die
Zeit der Fiille und Erfiillung ist



gekommen, in der das ganze Leben zu
tiberblicken ist, und so kann es gedeutet,
gewogen und bewertet werden: Woher
komme ich, welchen Weg bin ich
gegangen, was habe ich erreicht? Was
waren und sind meine wichtigsten
Beziehungen und Erfahrungen, Triume
und Ideen, Werte und Gewohnheiten,
Angste und Verletzungen, und was waren
und sind die grof3ten Schonheiten fiir
mich?

Wo zuvor nur ein wirrer Haufen von
Erfahrungen war, werden nun Linien
sichtbar. Niemand kann beanspruchen,
jemals einen vollstindigen Uberblick
iber sein Leben zu haben, schon gar



nicht iiber alles Leben, nie 14sst sich mit
letzter Gewissheit iiber dessen Sinn oder
Sinnlosigkeit urteilen. Nicht die
objektive Wahrheit des Lebens steht in
Frage, nur die subjektive
Lebenswabhrheit, die iiberzeugend
erscheint. Etwas im Selbst drangt zu
einer Deutung, die das Leben tragen
kann, kaum jemandem ist es egal, wie er
dieses Leben lebt und gelebt hat. Wenn
der eigene Glaube das nicht anders
vorsieht, gilt nun: Die eigene Deutung
des Lebens ist der oberste
Gerichtshof der Existenz, nur vor sich
selbst hat ein Mensch sich fiir sein
Leben zu rechtfertigen.



Weggabelungen kommen wieder in
den Blick, an denen alles im Leben eine
andere Wendung hétte nehmen konnen,
Lebensgeschichte im Konjunktiv: »Was
wire gewesen, wenn ...« War es reiner
Zufall, wie es gekommen ist? War es
meine Anstrengung? Hat jemand Regie
gefiihrt? Was verdanke ich Anderen?
Wem genau? Welche Moglichkeiten
konnte ich mit meinem Leben, meiner
Arbeit verwirklichen? Habe ich
gekdmpft fiir das, was ich fiir richtig
hielt? War es ein schones und
bejahenswertes Leben, eine erfiillte
Existenz? Was war schon, was nicht?
Welche Traume gingen in Erfiillung,



welche nicht? Was ist gelungen, was
nicht?

Manches lief ohne mein Zutun falsch,
Anderes hétte ich besser anders
entschieden. Eine Weile dariiber
nachzugriibeln ist sinnvoll, aber nicht
endlos: Es gab Griinde dafiir, so zu
entscheiden, das Wissen und die
Erfahrung von heute standen damals
nicht zur Verfligung. Und wenn nicht
alles gelungen ist, muss das kein
Argernis sein: Es ist nicht so, dass
Dinge im Leben und das Leben als
Ganzes gelingen miissen. Es ist nicht
schlimm, wenn etwas misslingt, schlimm
ist lediglich, nichts versucht zu haben,



zumindest ist es schade. Auch das
Misslingen kann wertvoll sein —
vielleicht nicht fiir mich, aber fiir
Andere, die nun besser wissen konnen,
was geht und was nicht, ein Anhaltspunkt
in der Gegenwart und auch in kiinftigen
Zeiten.

Neben dem Blick zuriick tut sich ein
neuer Blick voraus auf, der iiber das
eigene Leben hinausreicht: Was bleibt
von dem, was mir wichtig war und 1st?
Liegt mir iiberhaupt daran, dass etwas
bleibt? Was kann ich noch dafiir tun?
Nicht irgendwann, sondern jetzt ist die
richtige Zeit dafiir, nachzuarbeiten und
nachzujustieren, auch dazu, mich



aufzuraffen und Festlegungen tiber
Hinterlassenschaften zu treffen, zu denen
nicht mehr nur analoge, sondern auch
digitale Besitztiimer nebst Zugangsdaten
gehoren.

Mithilfe von Besinnung kann anstelle
einer finalen Nervositit schlieBlich die
ultimative Gelostheit entstehen, die auch
als Heiterkeit bezeichnet werden kann.
Die Frage nach Sinn, nach
Zusammenhang, hat in diesem Fall zu
Antworten gefiihrt, die etwas kldren und
erklaren konnen und zumindest subjektiv
vieles geordnet erscheinen lassen. Eine
Besinnung in grofBerem Stil war fiir
Demokrit, der sich im 5./4. Jahrhundert



v. Chr. mit der Bewegung kleinster
Teilchen, der Atome, erstmals das
Geschehen der Welt erkldren konnte, ein
Grund fiir das Entstehen von
Frohgemutheit (euthymia im
Griechischen). Seine Heiterkeit, die er
fiir das hochste innere Gut hielt,
unabhingig von dufleren Giitern und
sinnlichen Befriedigungen, wurde so
legendir, dass er als lachender
Philosoph in die Geschichte einging.
Sicherlich ist dies ein Grundzug der
Heiterkeit: Humorvoll zu sein und
lachen zu konnen. Aber nicht ohne
Unterlass. Heiterkeit ist nicht identisch
mit Frohlichkeit, mag es auch grof3e



Schnittmengen geben. Wer von sich
sagen kann, »ich bin ein froher Mensch,
muss nicht unentwegt frohlich sein. Der
Anlass zur Frohlichkeit ist meist an
Momente und Phasen des Lebens
gebunden, wihrend das Gliick des
frohen Menschen das Gliick der Fiille
ist, das weit mehr in sich birgt als das
Leben im jeweiligen Moment. Es gleicht
dem Gliick des Kindes — eine kindliche
Erfiilltheit und Unbefangenheit kann im
Alter wiedergewonnen werden, nun aber
verbunden mit einer Dankbarkeit fiir all
das, was war, und mit einem
umfanglichen Blick auf das Leben, der
vom Reichtum der Erfahrungen erst



ermOglicht wird: Blick auf die Zeiten, in
denen dieses Ich sich entwickeln und
entfalten konnte; Blick auf die Radume,
die es durchmessen hat; Blick auf die
Wege und vor allem Um- und Abwege,
die sich im Riickblick oft als das
Spannendste im Leben erweisen. Nur auf
dem langen Weg, der zuriickgelegt
worden ist, durch mannigfache
Schwierigkeiten hindurch, konnte diese
herbstlich reiche, reife Fiille erlangt
werden, die nun das gesamte Leben mit
allen positiven und negativen,
angenchmen und unangenehmen,
oberflachlichen und abgriindigen
Erfahrungen umfasst.



Einverstanden zu sein mit dem Leben,
von Grund auf, wenn auch nicht in allen
Details, ist die Grundstimmung der
Heiterkeit, voller Vertrauen auf das
Leben, das bringt, was das Selbst
braucht, und thm die Mittel an die Hand
gibt, alles Andere zu bewéltigen. Das
Einverstindnis mit dem Leben kann alle
Beschwernisse des Alters iiberwiegen.
Es geht mit der Gelassenheit einher, die
nicht schwer ist, da sie vom Lassen
kommt, das wiederum von selbst leichter
wird, wenn das Tun schwerer fillt:
Dinge einfach geschehen zu lassen und
sie nicht komplizierter zu machen, als
sie es sowieso schon sind. Anderen den



Vortritt zu lassen und sie machen zu
lassen. Im Takt, den das Leben vorgibt,
nachzulassen. Bereitwillig gehen zu
lassen, was nicht mehr bleiben kann.
Sich willentlich dem zu iiberlassen, was
kommt. Auch die Katastrophe kommen
zu lassen, die das Leben wenden wird,
auf welche Weise auch immer.

Nicht alles muss immer gelassen
gesehen werden, aber wozu jetzt noch
wiitend werden? Vielleicht hier und da
noch, des Kontrastes wegen. Auch die
Gelassenheit muss atmen konnen: Bei
threm Ausatmen handelt es sich um die
Auszeiten, die sie sich nimmt. Tief
einatmen aber heifit: Gelassener,



freimiitiger als frither kann ich sagen,
was 1ch denke, denn ich habe nichts
mehr zu verlieren. Es kann eine
altersmilde und muss keine aggressive
Freimiitigkeit mehr sein, das Testosteron
lasst ohnehin nach. Alles ist jetzt Kiir,
nichts mehr Pflicht. Niemandem muss
1ch noch etwas beweisen, nicht mir
selbst, nicht Anderen, und wire es
anders, wire es ohnehin zu spét dafiir.
Ein wenig Weisheit wird moglich,
wie sie dem Alter zugeschrieben wird
und fast ohne Anstrengung ganz von
selbst zustande kommt — weil nidmlich
die Kraft fehlt, Dummheiten
durchzustehen. Weise ist der Mensch,



der mit dem zu leben weil}, was ithm 1m
Moment zur Verfligung steht. Auch
misslichen Umstinden kann er etwas
abgewinnen: »Irgendetwas kann ich
daraus lernen.« Er hat viel gelernt im
Laufe des Lebens und weil} viel, weill
aber auch um die Relativitit allen
Wissens. Mit reichem Gesplir vermag er
eine gegenwértige Situation und kiinftige
Entwicklung einzuschitzen. Er kennt die
Fiille menschlicher Moglichkeiten und
Unmoglichkeiten und versteht etwas von
den Zusammenhingen und
wiederkehrenden RegelmiBigkeiten des
Lebens: Das ermoglicht ihm, das Leben
wie von aullen zu betrachten, mit der



gelassenen Distanz, die ithm in
jugendlicher Aufgeregtheit allzu oft
fehlte.

Heitere Gelassenheit schlief3t auch
Traurigkeit nicht aus: Das
Einverstindnis mit dem Leben und dem
Alterwerden umfasst auch diese Seite.
Jeden Abend beim Schlafengehen
empfinde ich tiefe Dankbarkeit fiir
diesen Tag — und abgrundtiefe
Traurigkeit dariiber, dass er vergangen
ist. Die Schwelle zur Nacht dieses Tages
erinnert mich immer hiufiger an die
Grenze des Lebens. Das ganze Leben
schrumpft zu einem Tag, der sich zur
Nacht hin neigt, die vielleicht nur die



Nacht vor einem neuen Morgen ist, aber
das kann mich kaum trésten. Beim Blick
voraus auf das Ende des grof3en
Lebenstages frage ich mich, wie ich zu
einer letzten Balance finden kann, wenn
es darauf ankommt, die helle Freude, das
Werk des Lebens vollenden zu konnen,
aufzuwiegen gegen die dunkle Trauer,
davon Abschied nehmen zu miissen.



9.
Ein Verhiltnis zum Tod, um
mit thm leben zu konnen

Gelassenheit ist, was wir gewinnen
konnen, wenn wir dlter werden. Ein
neunter Schritt auf dem Weg zu ihr ist,
eine Haltung zur Grenze des Lebens zu
finden, die ndher riickt. Immer haufiger
sind wir mit dem Tod Anderer
konfrontiert, der jedes Mal nahegeht,
manchmal sehr nahe, und wir ertappen
uns bei dem Gedanken: Er oder sie hat
es hinter sich. Sind die eigenen Eltern



nicht mehr da, ist von diesem Moment an
klar: Wir selbst stehen nun an der Front,
kein Puffer ist mehr zwischen hier und
dort.

Was mich tief beeindruckte bei meiner
Mutter, war 1hre Gelassenheit nicht nur
beim Alterwerden, sondern auch
angesichts des Todes, auch an dem Tag,
als es so weit war und sie nur sagte:
»lch weil3, wohin ich gehe.« Es stand fiir
sie auller Frage, dass sie ihren geliebten
Mann wiedersehen wiirde, meinen Vater,
der Jahre frither gestorben war. Er, der
immer verkiindet hatte, »das Sterben
verschieben wir bis ganz zuletzt«,
meinte noch auf dem Sterbebett zu



meinen Geschwistern, die bei ihm
waren: »Ich werde euch jetzt zeigen, wie
man stirbt.« Er starb mit 84, sie mit

88 Jahren, meine Grof3eltern wurden
noch deutlich dlter: Ist das mein
Zielkorridor?

Nicht nur das Leben, sondern auch der
Tod ist eine Frage der Deutung. Was er
wirklich ist, weill kein Mensch. Das ist
vermutlich das Beunruhigende an ithm.
Beruhigend kann allenfalls seine
Deutung sein. Er kann als Ereignis
gedeutet werden, das dem Leben Sinn
gibt, da er die Grenze markiert, die das
Leben erst wertvoll macht. Wertvoll ist,
was begrenzt verfligbar ist, daher wird



Edelsteinen mehr Wert zugesprochen als
Kieselsteinen. Aus der Begrenztheit der
Zeit resultiert das Bemiihen um ein
Edelsteinleben, zu dem sich die schonen
Momente verdichten lassen, die in der
zur Verfligung stehenden Zeit gesammelt
werden. Ein mangelndes Bewusstsein
fiir die Grenze konnte ein
Kieselsteinleben zur Folge haben, in
dem nur endlos viele graue Momente
aufeinander folgen. Dass eine zeitliche
Grenze erkennbar ist, motiviert dazu,
aus dem Leben etwas zu machen, das
bejahenswert erscheint — so weit das
moglich ist. Sollte es gelingen, die
Grenze in Richtung Ewigkeit zu



verschieben, wiirden wohl viele
Menschen ewig auf »das Leben« warten,
denn wozu die schwierige Arbeit der
Verwirklichung von Mdéglichkeiten, ja,
schon die Miihe des Aufstehens morgens
auf sich nehmen, wenn all dies ewig
aufgeschoben werden konnte?

Aber kann der Tod auch sterben?
2009 ging der Nobelpreis fiir Medizin
an Forscher, die die Funktion der
Telomere (griechisch telos fir Ende und
meros fur Teil) in den Zellen von
Lebewesen entdeckten. An den Enden
der DNS-Féaden bilden sie eine Art von
Schutzkappe, die die Reproduktion der
Zellen sichert. Mit fortschreitendem



Alter werden sie abgenutzt, bis die
Reproduktion abbricht. Es sind also die
Telomere, die das Altern und Sterben
regulieren. Das Enzym Telomerase, das
»Jungbrunnenenzym«, kann sie jedoch
reparieren: Das geschieht auf natiirliche
Weise in Stammzellen, die damit
praktisch unsterblich sind. Telomerase-
Medikamente konnten den Prozess auch
kiinstlich einleiten, humanmedizinische
Experimente lassen nach ausreichend
vielen Tierversuchen sicher nicht lange
auf sich warten: War eine echte
Verjlingungskur nicht immer schon der
Traum des menschlichen Lebens? Wo ist
das Problem? Beispielsweise konnte



unbeabsichtigt Krebs verursacht werden,
denn das Telomerase-Enzym bewirkt
auch eine endlose Reproduktion von
Krebszellen.

Der Tod konnte hartndckig leben
wollen: Ein Aspekt der unbekannten
Wahrheit des Todes konnte sein, dass es
ihn wohl nicht gibe, wenn er sich im
Prozess der Evolution nicht schon seit
langem als sinnvoll erwiesen hétte.
Alles Einzelne muss vergehen, damit das
Leben als Ganzes weitergehen kann: Das
betrifft nicht nur mich, sondern jedes Ich,
jedes Wesen, auch wenn Menschen den
Tod fiir die grofBte Sinnlosigkeit des
Lebens halten. Der Tod bricht das Leben



jedes Einzelnen wieder ab und schafft
damit Platz fiir neues Leben, dessen
Gene neu gemischt werden, sodass es
sich mit frischen Kréften daranmachen
kann, neue Moglichkeiten zu realisieren,
den alten Problemen auf neue Weise zu
begegnen oder erneut daran zu scheitern.
Evolutionir ist dieses Modell deutlich
erfolgreicher als die endlose identische
Reproduktion von Pantoffeltierchen.
Solange es beim Tod bleibt, hat jeder
einzelne Mensch jedoch eine letzte
Entscheidung zu treffen, denn auch der
Tod 1st 1dngst modernisiert worden:
Soweit es moglich ist, ihn noch immer,
wie einst in vormoderner Zeit, einfach



geschehen zu lassen, entscheide ich
mich dafiir. Sollten Komplikationen
auftreten, auf die ich selbst nicht mehr
antworten kann, bitte ich vorweg meine
engsten Angehorigen, fiir mich zu
entscheiden. Sie kennen mich und
wissen, was ich im Zweifelsfall
bevorzugen wiirde. Andere hinterlegen
genauere Anweisungen, ohne allerdings
jeden moglichen Fall im Detail vorweg
bedenken zu konnen.

Moglich ist ebenso die aktive
Selbsttotung, die in der westlichen
Kultur lange gedchtet wurde, aber die
Sanktionierung eines Zuwiderhandelns
erwies sich dauerhaft als schwierig.



Diese Form der Selbsttotung kann mit
passiver Sterbehilfe einhergehen, wenn
ein Mensch Wert darauf legt oder
geradezu angewiesen ist auf die Beihilfe
Anderer, die ihm beispielsweise
geeignete Mittel besorgen. Alle
Verantwortung fiir den Vollzug der
eigenstindigen aktiven Selbsttotung
bleibt beim Vollziehenden selbst, aber
eine doppelte Riicksichtnahme von
seiner Seite wire wiinschenswert: Auf
sich selbst mit der Frage, ob es fair ist,
sich solche Gewalt anzutun,
insbesondere denjenigen Stimmen im
eigenen Selbst, die womdglich anderer
Meinung sind. Auf Andere mit der Frage,



ob geniigend bedacht worden ist, was
dieser duflerste Schritt fiir sie bedeuten
wird: Konnten sie durch den Tod des
Selbst seelisch oder materiell in eine
iible Lage geraten? Oder ist gerade dies
die Absicht, thnen Schwierigkeiten zu
hinterlassen und sie zur endlosen
Deutung der vollzogenen Selbsttotung zu
notigen? Denn vor allem dieser Tod
treibt eine nicht enden wollende Unruhe
der Lebenden hervor: Lag es an mir?
Was habe ich falsch gemacht? Habe ich
etwas tibersehen? Was hitte ich tun
kénnen?

Eine weitere Moglichkeit ist die
passive Selbsttotung aufgrund eigener



Entscheidung, aber ohne aktiven Vollzug,
beispielsweise beim Verzicht auf Essen
und Trinken. Passiv ist eine Selbsttdtung
auch dann, wenn aktive Sterbehilfe in
Anspruch genommen wird, die jedoch
einige Probleme mit sich bringt:
Unweigerlich iibernehmen damit Andere
die Verantwortung iiber Leben und Tod.
Griinde der Vorsicht (fiir den
Handelnden) und der Riicksicht (fiir den
Betroffenen) sprechen fiir gesetzliche
Regelungen, sonst konnten im Einzelfall
noch Zweifel aufkommen, ob der Tod auf
einen Wunsch des Betroffenen oder auf
ganz andere Wiinsche Anderer, etwa
Erbwiinsche, zuriickgeht. Regelungen



erscheinen sinnvoll, wie sie in den
Niederlanden seit langem praktiziert
werden: Dass der Sterbewunsch
wohliiberlegt sein muss und wiederholt
zu bekriftigen ist, um eine momentane
Gefuihlsaufwallung auszuschlieBen. Dass
Arzte unabhiingig voneinander eine
unheilbare Krankheit diagnostizieren
miissen und die aktive Sterbehilfe
ausschlielich von einem Arzt vollzogen
werden darf.

Nicht zuletzt aufgrund der modernen
Moglichkeiten des Todes ist es ratsam,
beizeiten an ihn zu denken. Aus anderen
Griinden war das Denken an den Tod
schon seit Pythagoras im 6. Jahrhundert



v. Chr. eine philosophische Ubung, um
wihrend des Lebens immer wieder vom
vorgestellten dullersten Punkt auf das
Leben zuriickzublicken, es zu bewerten
und gegebenenfalls neu zu orientieren.
Oft denke ich selbst an den letzten Tag,
die letzte Stunde, vor allem beim
Einschlafen oder bei einem kleinen
Schlaf zwischendurch. Sicher ist, dass
es diesen letzten Moment geben wird,
unsicher nur, wie er aussehen wird.
Unmoglich zu wissen, wo und wie es
letzten Endes genau geschehen wird,
selbst dann, wenn es geplant werden
sollte. Aber eine Vorstellung kann ich
mir machen. Wozu? Um die Angst vor



dem Tod zu verlieren? Das ist mir bisher
nicht gelungen, der Tod erscheint mir als
Ungeheuerlichkeit. Wozu dann? Um
damit vertraut zu werden, dass es etwas
so Befremdliches gibt, und um mehr
Klarheit dariiber zu gewinnen, was mir
angesichts des Todes im Leben wichtig
ist.

Ich stelle mir vor, dass der Tod das
Ende der Zeit, das Ende der Welt sein
wird, wenngleich nur fiir mich. Wenn
mein letzter Tag anbricht, soll es ein
normaler Alltag sein, wie ich ihn liebe.
Nur dass ich an diesem Tag nicht mehr
arbeite. Morgens wie immer eine kleine
Meditation noch im Bett, an ein



unsichtbares Gegeniiber gerichtet, meine
Art von Religion. Nach einer
ausgiebigen Dusche genief3e ich mein
selbst gemischtes Supermiisli und
durchstobere wie gewohnt die
Tageszeitung. Dann suche ich eines
meiner Lieblingscafés auf, heute
dasjenige, in dem 30, 40 Kaffeesorten
zur Auswabhl stehen. Ich wéhle eine
milde Sorte, den Ecuador Vilcabamba
aus dem Tal der Hundertjdhrigen — es
wire mir eine gro3e Freude, selbst ein
dhnlich hohes Alter erreicht zu haben.
Dazu verspeise ich, was ich mir sonst
nicht so gerne erlaube, einen
zuckersiilen Kirschkuchen. Es bleibt



noch Zeit fiir einen letzten Besuch bei
den engsten Verwandten der Spezies, der
ich in diesem Leben zugehorte: Ich gehe
hiniiber zu den Affen im Zoo und staune
noch einmal dariiber, wie dhnlich wir
thnen sind, wie sich aber winzige
anfangliche Unterschiede zu markanten
Differenzen ausgewachsen haben, etwa
die Sehnsucht nach dem immer Anderen,
die die Menschen in die Welt
hinausgetrieben hat, und die
immerwahrende Bereitschaft, neue
Moglichkeiten des Lebens zu erkunden.

All das mache ich alleine, dann ist
meine Familie an der Reihe: Von meinen
beiden dlteren S6hnen, meinen



Geschwistern und den liebsten Freunden
habe ich mich bereits telefonisch
verabschiedet. Na gut, ich habe es nicht
klar gesagt, es ist so schrecklich, zum
allerletzten Mal miteinander zu sprechen
und das auch noch zu wissen, mehr als
einmal habe ich das erlebt. Mit meinem
jiingsten Sohn nehme ich eine letzte
Minnermahlzeit ein, die wir immer
»Méima« nannten: Deftiges Essen, wie
ich es aus meiner bayerischen Heimat
kenne, und doch weit bescheidener als
Le dernier repas, wie es Jacques Brel
1964 besang. Der baldige Abschied
verschligt uns hoffentlich nicht den
Appetit, aber liber den Tod haben wir,



wie es sich flir einen
Philosophenhaushalt gehort, immer
wieder mal gesprochen. Mit meiner
Tochter lese ich noch einmal, wie sie es
liebt, Oscar Wilde auf Englisch, aktuell
Lady Windermere’s Fan.

Wie Wilde bereue auch ich nur die
Stinden, die ich nicht begangen habe.
Vielleicht hatte ich ein paar Eskapaden
zu wenig, dafiir konnte ich viele Jahre
viele schone Dinge mit der Frau meines
Lebens unternehmen, und so soll es auch
in den letzten Stunden sein: Der letzte
Abend gehort uns, gemeinsam schlafen
wir ein, und ich habe hoffentlich nicht
vergessen, gerade noch rechtzeitig die



bedeutsamen letzten Worte zu sagen,
zumindest aber sie zu denken: Dass es
ein sehr schones Leben war. Oder, was
mir oft im Leben auf die Lippen kam:
»wDanke, Herr, dass du mir so viel
Schones geschenkt hast!«

Wen ich mit »Herr« meine? Das weil3
1ch nicht. Es schien mir nur immer so,
dass etwas, das viel grof3er ist als ich,
mir dieses Leben gegeben und mich
durch dieses Leben gefiihrt hat. Handelt
es sich um eine kosmische Kraft? Selbst
wenn es so sein sollte, nehme ich nicht
1m Ernst an, dass sie weil}, was sie tut.
Es ist nur ein Gedanke, dass ein
unabsehbares Meer mich umspiilt, mich



tragt und unendlich weit liber mein
Leben hinausreicht. Und dass es ein
weiteres Mal so sein konnte, wie es so
oft im Leben war: Dass in dem Moment,

in dem ein Raum sich schlief3t, ein neuer
sich Offnet.



10.
Gedanken zu emnem moglichen
Leben nach dem Tod

Moglicherweise kommt einem Menschen
jetzt erst eine metaphysische Dimension
in den Sinn. Die muss keineswegs, wie
manche glauben, »jenseits der Natur«
sein (ta meta ta physika, wie eine
Schrift des Aristoteles nachtraglich
betitelt wurde). Es konnte sich auch um
die diesseitige kosmische Natur handeln,
die jede Endlichkeit unendlich weit
iiberschreitet, sie also im Wortsinne



wtranszendiert«. Gelassenheit ist das
Gefiihl und der Gedanke, sich in einer
Unendlichkeit geborgen zu wissen, fiir
die es nicht wichtig ist, welchen
Namen sie trigt. Wichtiger ist, mit der
Endlichkeit versohnt sein zu kdnnen in
der Zeit, in der das Ende ndher kommt,
vielleicht sogar ganz kindlich darauf zu
vertrauen, einem groferen Ganzen
zuzugehoren, wie ein Kind ja auch
darauf vertraut, Teil der Welt zu sein,
aus der es hervorgegangen ist. Diese
Haltung liegt jetzt nahe, eine andere
bleibt ohnehin kaum iibrig.

Der Tod ist das Tor zur Erfahrung von
Transzendenz, weltlich oder religios



verstanden. Von Bedeutung dafiir ist
nicht, wie es sich in Wahrheit verhalt:
Letztlich kommt es nicht auf das Wissen
an, das kein Mensch mit letzter
Gewissheit haben kann, sondern auf die
Deutung, die jeder flir sich selbst
vornimmt, sei es auf der Basis von
Plausibilitat (was ihm einleuchtet) oder
von Asthetik (was ihm schdn erscheint).
Dann kann die Annahme einer
Transzendenz zur Lebenswahrheit flir
den jeweiligen Menschen werden. Das
ist der mogliche zehnte Schritt zur
Gelassenheit: Das Leben zu 6ffhen zu
einer unendlichen Dimension, die sich
jenseits des endlichen Lebens auftut, sie



sich zumindest vorzustellen. Gerade im
Moment der dulersten Schwéche kann
ein Mensch sich dann eingebettet fiihlen
in einen Sinn, der mit seiner Fiille tiber
das gelebte Leben hinaus eine mogliche
Sinnlosigkeit fernhélt — sofern jemand
nicht lieber gerade in ihr die letzte
Wabhrheit sehen will.

Der Sinn, der Zusammenhang, um den
es dabei geht, 1st mutmaBlich der
umfassendste, da er die Endlichkeit mit
einer Unendlichkeit verbindet. Dass ein
solcher Sinn méglich ist, ahnt ein
Mensch sein ganzes Leben hindurch bei
ekstatischen Erfahrungen, in intensiver
Sinnlichkeit, in der starken Bewegtheit



durch Gefiihle, bei ausgiebigen
Ausfliigen ins Reich der Gedanken, bei
einem tiefschiirfenden Gesprach oder
einer Lektiire, beim Versinken im Spiel
oder in einer Tatigkeit, bei jeder Art von
»Flow« und Traumseligkeit. Typisch
dafiir ist immer: Selbstvergessenheit,
Zeitlosigkeit, Allverbundenheit,
Intensitdt. Wir nennen diese Erfahrungen
oft gottlich, und sie sind so stark, dass
sie lange im Gedachtnis bleiben. Die
Intensitit der Energie, die dabei
erfahren wird, gibt der Vermutung
Nahrung, dass sie das Wesentliche,
Eigentliche des Lebens sein konnte, das
iber das Ich und seine Zeit weit



hinausreicht.

Alle Arten von Sinn im Sinnlichen,
Seelischen und Geistigen vermitteln
einen Eindruck davon. Und am Ende des
Lebens wird deutlich, dass es Energien
sind, die den lebenden vom toten Korper
unterscheiden, aus dem sie jetzt
entweichen. Es handelt sich dabei nicht
etwa nur um geheimnisvolle, unfassbare,
sondern auch um gut bekannte und
messbare Energien: Warmeenergie,
elektrische Energie, Bewegungsenergie.
Zumindest flir diese physikalischen
Energien aber gilt der
Energieerhaltungssatz, den Hermann
von Helmholtz 1847 formulierte und der



seither nie widerlegt worden ist:
Energien konnen in andere
Energieformen umgewandelt, nicht
jedoch vernichtet werden. Im Klartext
heil3t das: Energie stirbt nicht. Ein
anderes Wort fiir Energie konnte Seele
sein, von der alle Kulturen auller der
modernen immer schon angenommen
haben, dass sie unsterblich sei. Mit dem
Tod wird klar, dass dieses Wesentliche,
das jedes Wesen von Anfang an
durchdringt und aufleben lisst, am Ende
wieder entschwindet. Aber wohin? Was
ist mit dem Menschen, der »geht«?

Die Energie seines Lebens ist wohl
weiterhin »da«, kein Quantum geht



verloren, ohne genau lokalisierbar zu
sein. Schon rein korperlich scheint es
keinen wirklichen Tod zu geben: Alle
Atome und Molekiile gehen frither oder
spater in andere Atom- und
Molekiilverbinde tiber, nichts davon
wird zu nichts. Der Korper hort in der
gegebenen Form zu existieren auf, alle
seine Bestandteile werden jedoch in
andere Formen umgewandelt. Mit der
Energie der Seele konnte es sich dhnlich
verhalten, und weil Energie nicht altert,
kann die Seele sich schon zu Lebzeiten
im dlter werdenden Korper noch lange
jung fiihlen.

Was altert, ist das dullere



Erscheinungsbild des Menschen, nicht
sein innerstes Wesen, vergleichbar der
Vorstellung, die Oscar Wilde im Roman
Das Bildnis des Dorian Gray von 1890
entwarf: Dessen Bild altert, nicht er
selbst. Im wirklichen Leben konnte
dieses Bild der Korper sein, der im
Spiegel sichtbar wird: Er altert in dem
MafBe, in dem die Energie aus ihm
entweicht, erfahrbar als schwindende
Kraft. Aber das betrifft nur das Bild, das
der Korper ist, wihrend die Energie
selbst, das Eigentliche des Menschen,
das Seele genannt werden kann, nicht
altert. Sie bleibt fiir immer jung, also
doch Forever Young, aber auf ganz



andere Weise als zundchst gedacht.
Auch tiber den Tod hinaus?
Vorstellbar ist, dass die Energie eines
Menschen ins Meer der kosmischen
Energie zuriickfliet, aus dem heraus
neue Formen des Lebens mit Energie
erflillt werden. Auf diese Weise konnte
der Tote in anderen Menschen, Wesen
und Dingen wieder aufleben: Ewige
Wiederkehr des Lebens. Handelt es sich
um eine Wiedergeburt? Vielleicht, aber
wahrscheinlich in verdnderter Gestalt,
jedenfalls ist noch nie die Wiedergeburt
einer identischen Gestalt beobachtet
worden, auch in der Epoche des Klonens
ist sie nicht zu erwarten. Zumindest ist



es denkbar, dass aus dem Energiefeld
heraus eine andere Gestalt reinkarniert,
Energie also wieder zu Fleisch (caro im
Lateinischen) und zu einem Korper wird.
Ahnlich wie beim Erwachen aus einem
Traum konnten immerhin Erinnerungen
an ein fritheres Leben in anderer Gestalt
wach werden, und genau dies nehmen
manche Menschen an sich selbst auch
wahr, iiberzeugt davon, in anderer Zeit
»schon einmal da gewesen zu sein«.
Wenn dann wieder ein Ich entsteht,
beginnt erneut das grofle Staunen. Atome
staunen nicht, staunen kann nur die
Kombination von Atomen, die
irgendwann »lch« sagt. Bis zum letzten



Atemzug, stelle ich mir vor, werde ich
selbst iiber die Phanomene und
Zusammenhdnge des Lebens staunen,
bevor mein Ich vergeht und nach
unbestimmter Zeit eine andere
Kombination wieder »Ich« sagen wird,
ohne dasselbe Ich zu sein. Kann es
wirklich ein anderes Leben, ein Leben
nach dem Tod geben, nachdem ein
Mensch sich in seiner bisherigen Gestalt
aufgelost hat? Ist vielleicht sogar eine
Wiedervereinigung mit geliebten
Menschen in energetischer Form
moglich (und wohl leider auch mit allen
anderen)? Einige Plausibilitit mag dafiir
sprechen, dennoch bleibt es eine



Deutung, dass das Leben, anders als
moderne Menschen dies gerne
annchmen, am Ende nicht in ein Nichts
stiirzt, sondern in etwas Anderes und
GroBeres tibergeht — letztlich der einzige
Transhumanismus, der eine grof3e
Zukunft vor sich hat und dafiir keiner
futuristischen Techniken bedarf. Den
Menschen zu transzendieren, ihn zu
tiberschreiten, geschieht weiterhin, wie
eh und je, im Tod.

Und wozu das alles? Was ist der Sinn
allen Seins? Wenn Energie als das
Wesentliche des Seins und Daseins
verstanden werden kann und das
Wesentliche der Energie wiederum in



der Fiille von Moglichkeiten zu sehen
ist, die in ihr gespeichert sind, dann
ergibt sich daraus: Der Sinn allen Seins
konnte sein, alle Moglichkeiten des
Seins durchzuspielen, ohne weiteren
Zweck, bis in alle Ewigkeit, ad
infinitum. Sollte der Prozess jemals an
ein Ende kommen, dann wieder von
vorne, da capo. Der Sinn des
menschlichen Lebens konnte demgemal3
darin liegen, alle Moglichkeiten des
Menschseins zu erproben, jeder Mensch
eine einzige oder einige wenige, denn
fiir viel mehr reicht die Lebenszeit nicht
aus. Das menschliche Leben kann
geradezu als eine traumhafte Erfindung



der Natur betrachtet werden. Auch als
eine absurde Erfindung? Vielleicht, aber
das erhoht nur den Reiz, sich an dieser
herrlich absurden Ausnahmeerscheinung
zu erfreuen, ithre Moglichkeiten immer
weiter zu erkunden und sich an der
Ausgestaltung ihrer Wirklichkeit zu
beteiligen.

Der Sinn des einzelnen menschlichen
Lebens konnte der individuelle Beitrag
zur vollen Entfaltung der Moglichkeiten
des Lebens sein, auch wenn es sich nur
um eine Winzigkeit handeln sollte, die
dem Einzelnen selbst unbedeutend
erscheint: Ich bin eine der
Moglichkeiten, die das Leben



bereichern, das ist der Sinn meines
Lebens, von Anfang an und bis
zuletzt. Fiir alle ist das so. Jede
Erfahrung jedes Einzelnen ist aus der
Sicht des Ganzen von Bedeutung: Die
gesamte Evolution profitiert vom
schnellen Durchspielen der
Moglichkeiten in zahllosen Einzelleben.
Was im Kleinen getestet worden ist,
kann in den grofBen Prozess iibernommen
werden, vergleichbar mit der Erkundung
vieler Reiseziele durch viele Menschen:
Jeder erkundet ein Ziel oder einige, und
die Erfahrungen sprechen sich herum,
bis schlieBlich alle wissen, was sich
lohnt und was nicht.



Als Ubergang zu einem anderen Leben
konnte der Tod noch als schon und
bejahenswert erscheinen. Vielleicht ist
er tatsdchlich nichts Anderes als ein
Ubergang vom Wachzustand zum Schlaf.
Im Leben selbst fillt es nicht immer
leicht, sich diesem anderen Zustand
anzuvertrauen. Erst wenn einen die
groBe Miidigkeit tiberkommt, geht alles
wie von selbst. Ebenso wére nun darauf
zu vertrauen, dass nicht alles Leben mut
dem Tod zu Ende ist, nur das gelebte
Leben in dieser Gestalt, das sich im
Seinsschlaf erholt fiir ein anderes
Leben. Und so, wie ein Schlaf heilsam

sein kann, konnte auch der Seinsschlaf



die Verletzungen des Lebens heilen,
bevor es auf andere Weise von Neuem
beginnt. Unerledigtes aus dem alten
Leben konnte jetzt einem moglichen
anderen Leben anvertraut werden, um
mit heiterer Gelassenheit schon diesseits
der Grenze ins Offene hinein zu leben.
Auf die Moglichkeit eines anderen und
neuen Lebens setzen zu konnen, entlastet
uns, die wir dlter werden, vom
Lebensstress, dem angeblich »einzigen
Leben« alles abverlangen zu miissen.
Und wenn es sich dann doch noch anders
verhalten sollte? Dann war dieses eine
Leben wenigstens ein schones Leben.



Anmerkungen

Hervorgehoben werden hier und im
gesamten Buch sentenzenhafte
Verdichtungen, die tiberblicksweise eine
rasche Lektiire einzelner Aussagen
ermdglichen. Wahrend der Arbeit am
Manuskript wurden sie vom Autor in teils
verdnderter 140-Zeichen-Form getwittert:
@lebenskunstphil.



	[Informationen zum Buch/Autor]
	[Impressum]
	Inhalt
	Vorwort
	1. Gedanken zu den Zeiten des Lebens
	2. Verständnis für die Eigenheiten des Alt- und Älterwerdens
	3. Gewohnheiten, die das Leben leichter machen
	4. Genuss von Lüsten und Glück
	5. Umgang mit Schmerzen und Unglück
	6. Berührung, um Nähe zu spüren
	7. Liebe und Freundschaft, um in ein Netz eingebunden zu sein
	8. Besinnung, um heiter und gelassen zu werden
	9. Ein Verhältnis zum Tod, um mit ihm leben zu können
	10. Gedanken zu einem möglichen Leben nach dem Tod
	Anmerkungen

