


Benedikt XVI.

Letzte
Gespräche
Mit Peter Seewald



Über dieses Buch

Nach drei Gesprächsbüchern
mit Joseph Ratzinger/Benedikt
XVI. legt Peter Seewald nun ein
viertes und
letztesGesprächsbuch mit dem
großen Theologen und
deutschen Papst vor. Doch
diesmal geht es weniger um
theologische Fragen als



vielmehr um das Pontifikat
Benedikts XVI., um seinen
Rücktritt als Papst und um
einen Rückblick auf sein Leben.
Ein sehr persönliches Buch, das
in vielen Fragen eine neue
Perspektive auf das Leben und
Wirken Joseph Ratzingers
erlaubt.



Inhaltsübersicht

Motto
Abbildung

Vorwort
Abbildung
Teil I

Stille Tage in
Mater Ecclesiae
Der Rücktritt
»Ich gehe nicht
weg vom Kreuz«



Teil II
Elternhaus und
Kindheit
Krieg
Student, Kaplan,
Dozent
Greenhorn und
Startheologe
Konzil: Traum
und Trauma
Professor und
Bischof
Tübingen (1966–



1969)
Präfekt

Teil III
Und plötzlich
Pontifex
Aspekte des
Pontifikats
Reisen und
Begegnungen
Versäumnisse und
Probleme
Resümee

Abbildung



»Glauben ist nichts anderes,
als in der Nacht der Welt die

Hand Gottes berühren
und so – in der Stille – das Wort

hören,
die Liebe sehen.«

 
Benedikt XVI. zum Abschluss

der Fastenexerzitien
für die Römische Kurie, vor

dem Ende seines Pontifikats,
23. Februar 2013





Vorwort

Es war ein Sommer ins Land
gezogen und ein Winter, und
als ich am 23. Mai 2016 noch
einmal den steilen Weg
hinauffuhr, in das Kloster Mater
Ecclesiae in den Vatikanischen
Gärten, fürchtete ich, es könnte
unser letztes langes Gespräch



sein. Schwester Carmela
öffnete die Tür, aber diesmal
nicht mit Schürze, sondern in
einem eleganten Kostüm. Im
Empfangsraum hing ein Bild,
das den Heiligen Augustinus
zeigte, den großen geistigen
Lehrer, der ihm so viel
bedeutete, weil an ihm das
dramatische, das so
menschliche Ringen um die
Wahrheit des Glaubens zu
studieren ist.

Statt der roten Slipper trug



Benedikt XVI. nun Sandalen
wie ein Mönch. Dass er auf dem
linken Auge seit vielen Jahren
erblindet war, wussten nur
wenige, inzwischen hatte auch
sein Gehör nachgelassen. Der
Körper war abgemagert, aber
seine ganze Erscheinung war
weich wie nie zuvor. Und es
war faszinierend zu sehen, dass
der kühne Denker, der
Philosoph Gottes, der erste
Mensch, der sich Papa
emeritus nennen darf, am Ende



angekommen ist, wo Intellekt
allein nicht genügt, in Stille und
Gebet, der Herzmitte des
Glaubens.

Es war im November 1992,
als ich dem früheren Präfekten
erstmals begegnete. Das
Magazin der »Süddeutschen
Zeitung« wollte ein Portrait
veröffentlichen, und ich sollte
es zeichnen. Auf einer Liste von
Antragstellern, die sich um
einen Termin beim
berühmtesten Kardinal der



Welt balgten, waren die Namen
von Kollegen der »New York
Times«, der »Prawda« und des
»Le Figaro«. Ich stand nicht in
Verdacht, besonders katholisch
zu sein, aber je länger ich mich
mit Joseph Ratzinger befasste,
umso mehr imponierten mir
seine Souveränität, seine
Leidenschaft, sein Mut, mit
unzeitgemäßen Gedanken
gegen den Strich zu bürsten.
Und seltsam, die Analysen
waren nicht nur aufregend, sie



schienen auch zu stimmen.
Genauer betrachtet

verkörperte der
vielgeschmähte
»Panzerkardinal« keine
Geschichte von gestern,
sondern eine von morgen: eine
neue Intelligenz im Erkennen
und Aussprechen der
Geheimnisse des Glaubens.
Seine Spezialität war,
komplizierte Dinge entwirren
zu können, durch das nur
Oberflächliche



hindurchzuschauen.
Wissenschaft und Religion,
Physik und Metaphysik, Denken
und Beten – Ratzinger brachte
diese Dinge wieder zusammen,
um wirklich auf den Kern einer
Sache zu kommen. Wobei die
Schönheit seiner Sprache die
Tiefe seiner Gedanken noch
weiter in die Höhe trug.
»Theologie«, erklärte er, »ist
Nachdenken des uns von Gott
Vorgesagten, Vorgedachten«.
Um freilich empfangen zu



können, muss man auch ein
Hörender sein. Um Menschen
nicht nur zu beeindrucken,
sondern auch zu Gott zu
führen, braucht das Wort die
Inspiration.

Wie Karol Wojtyla so hat
auch Joseph Ratzinger die
Folgen atheistischer Systeme
am eigenen Leib verspürt. Als
Kind sah er mit an, wie die
Kruzifixe aus den Schulen
verschwanden, als 17-jähriger
Soldat, wie der Wahn, in einer



Welt ohne Gott den »neuen
Menschen« zu schaffen, in
Terror und apokalyptischer
Verwüstung endete. Die
Aufgabe, das Christentum
gegen die Umwertung der
Werte auch argumentativ
verteidigen zu müssen, wurde
prägend für sein Denken, sein
ganzes Werk. »Im Glauben
meiner Eltern«, sagte er, »hatte
ich die Bestätigung für den
Katholizismus als einem
Bollwerk der Wahrheit und der



Gerechtigkeit gegen jenes
Reich des Atheismus und der
Lüge, das der
Nationalsozialismus darstellte.«

Es ist ein dramatischer Weg
mit Siegen und Niederlagen,
der den Hochbegabten, der
sich früh als einen
Herausgerufenen erkennt, bis
auf den Stuhl Petri führt.

Da ist der feinsinnige
Schüler, der griechische
Hexameter dichtet und sich für
Mozart begeistert. Der



blutjunge Student, der in den
zerbombten Straßen Münchens
von einem christlichen
Aufbruch träumt. Der
wissbegierige Meisterschüler,
geschult am progressiven
Denken der besten Theologen
ihrer Zeit, der über Büchern
von Augustinus, Kierkegaard
und Newman brütet. Der
unkonventionelle Kaplan, der
Jugendgruppen begeistert.
Aber auch der am Boden
zerstörte Habilitand, der



plötzlich am Abgrund seiner
jungen Karriere steht und zu
scheitern droht.

Das Schicksal will es anders.
Und mit einem Mal ist der fast
noch bubenhaft wirkende
Professor aus einem kleinen
Dorf in der bayerischen Provinz
der neue Star am Himmel der
Theologen.

Das frische Wort, der
kreative Zugang zum
Evangelium, die authentische
Lehre, die er verkörpert, lassen



aufhorchen. »In der Theologie
eines großen Denkers«, schrieb
sein Münchener Lehrmeister
Gottlieb Söhngen, »bestimmen
sich Gehalt und Form des
theologischen Denkens
gegenseitig zur lebendigen
Einheit.« Ratzingers Hörsäle
platzen aus allen Nähten. Die
Mitschriften seiner
Vorlesungen werden per Hand
tausendfach vervielfältigt.
Seine »Einführung in das
Christentum« begeistert in



Krakau einen Karol Wojtyla, in
Paris die Académie des
Sciences Morales et Politiques,
eine der Akademien des Institut
de France, deren Mitglied er
später wird.

Ratzinger ist gerade einmal
35 Jahre alt, als seine Anstöße
dem Zweiten Vatikanischen
Konzil jene Offenheit
bescheren, mit der die Kirche
in die Moderne eintritt.
Niemand sonst als dieser
theologische Teenager, erklärt



ein dankbarer Johannes XXIII.,
habe besser zum Ausdruck
bringen können, was er als
Initiator mit dem Konzil
eigentlich beabsichtigt habe.
Während die als progressiv
gefeierten Theologen sich im
Grunde recht
kleinbürgerlichen
Vorstellungen anpassen und
meist nur den Mainstream
bedienen, bleibt Ratzinger
unbequem: als Professor, als
Bischof von München, als



Präfekt der
Glaubenskongregation in Rom,
der Johannes Paul II. ein
Vierteljahrhundert lang den
Rücken freihält – und dafür
reichlich Prügel einsteckt. Das
»eigentliche Problem unserer
Geschichtsstunde« sei es, so
seine Warnung, »dass Gott aus
dem Horizont der Menschen
verschwindet«. Durch das
»Erlöschen des von Gott
kommenden Lichts« breche
eine Orientierungslosigkeit



über die Menschheit herein,
»deren zerstörerische
Wirkungen wir immer mehr zu
sehen bekommen«.

Seine Kirche nimmt er von
Kritik nicht aus. Schon 1958
sprach er von der
»Entweltlichung«. Diese sei
notwendig, damit der Glaube
wieder seine Wirkstoffe
entfalten könne. Widerständig
müsse man bleiben,
unangepasst, um ohne Firlefanz
wieder zu zeigen, dass mit dem



Christentum eine
Weltanschauung verbunden ist,
die weit über alles hinausreicht,
was mit einer rein weltlichen,
materialistischen Haltung
verbunden ist, inklusive der
Offenbarung ewigen Lebens. Es
sei naiv zu meinen, man
bräuchte sich nur ein anderes
Kleidchen anzuziehen und zu
sprechen, wie alle sprechen,
und plötzlich sei alles in
Ordnung. Vielmehr gelte es,
zurückzufinden zu



authentischer Verkündigung
und einer Liturgie, die das
Mysterium der Messfeier
wieder zum Leuchten bringt.

Unvergessen seine Anklage
auf dem Kreuzweg in Rom im
März 2005. »Wie viel Schmutz
gibt es in der Kirche«, ruft er
aus, »und gerade auch unter
denen, die im Priestertum ihm
ganz zugehören sollten?«

Der alte Kardinal war eine
Art Eckstein geworden, auf den
niemand mehr setzten wollte.



Ratzinger selbst sehnte sich
nach dem Ruhestand. Doch
schon wenige Tage nach seinem
Karfreitags-Aufruf zu
Selbstreflexion und Reinigung
trat er hinter dem Vorhang der
Loggia auf dem Peterdom als
der 265. Nachfolger des ersten
der Apostel vor eine jubelnde
Menschenmenge. Er sei der
»kleine Papst«, ein einfacher
Arbeiter im Weinberg des
Herrn, der dem großen Karol
Wojtyla folgt, stellt er sich den



1,2 Milliarden Katholiken
weltweit vor – und er weiß, was
zu tun ist.

Die wahren Probleme der
Kirche, so macht der neue
Pontifex deutlich, liegen nicht
im Mitglieder-, sondern im
Glaubensschwund. Es sei das
Verlöschen des christlichen
Bewusstseins, das die Krise
bringt, die Lauheit in Gebet
und Gottesdienst, die
Vernachlässigung der Mission.
Wahre Reform ist für ihn eine



Frage des inneren Aufbruchs,
der flammenden Herzen.
Oberste Priorität hat die
Verkündigung dessen, was man
aus gesicherter Erkenntnis
über Christus wissen und
glauben kann. Es gehe darum,
»dass das Wort Gottes in seiner
Größe und Reinheit erhalten
bleibt – gegen alle Versuche
der Anpassung und
Verwässerung«.

Viele Jahre lang ist das
Pontifikat des Deutschen ein



einziges Hosianna. Niemals
zuvor haben so viele Menschen
Papst-Audienzen besucht.
Benedikts Enzykliken Deus
caritas est, Spe salvi und
Caritas in veritate erreichen
Auflagen in astronomischer
Höhe. Längst waren viele
seiner Bücher Klassiker
geworden, nun liefern seine
Reden Schlagzeilen für die
Titelseiten der Weltpresse.
Allein es geschafft zu haben,
nach dem langen und



bewegenden Pontifikat Wojtylas
einen Übergang ohne jeden
Bruch zu vollziehen, wird ihm
als einzigartige Leistung
gutgeschrieben.

Aber der 78-jährige ist nicht
nur der Papst, der das Konzil
mitgestaltet hat, er ist auch der,
den sich das Konzil erträumte.
Nüchternheit, Dialog,
Konzentration auf das
Wesentliche kennzeichnen den
neuen Stil, der im Vatikan
einzieht. Der liturgische



Aufwand wird reduziert,
Bischofssynoden werden
verkürzt, dafür aber kollegial
als Diskussion angelegt.

Benedikt XVI. arbeitet im
Stillen, auch an Dingen, die bei
seinem Vorgänger
liegengeblieben waren.
Effekthascherei lehnt er ab.
Stillschweigend schafft er den
Handkuss ab, ersetzt im
Wappen die mächtige
Papstkrone durch eine einfache
Bischofsmütze. Im Respekt



gegenüber der Tradition
übernimmt er aber auch
Gepflogenheiten, die nicht
unbedingt nach seiner Fasson
sind. Er ist nicht der Chef,
nicht das Kultobjekt der Kirche,
das sich nach vorn drängt. Er
steht nur anstelle eines
anderen, der allein geliebt und
an den geglaubt werden muss,
Jesus Christus, das Mensch
gewordene Wort Gottes.

Nach Johannes Paul II.
spricht mit Benedikt XVI. ein



zweiter Nachfolger Petri in
einer Moschee. Erstmals aber
nimmt mit dem deutschen
Pontifex ein Papst an einem
protestantischen Gottesdienst
teil. Ein historischer Akt
ohnegleichen, dass mit ihm ein
katholisches Kirchenoberhaupt
die Wirkstätte Luthers besucht.
Er macht, auch dies ein Novum,
einen Protestanten zum
Vorsitzenden des päpstlichen
Rates der Wissenschaften, holt
einen Muslim als Professor an



die päpstliche Universität.
Gleichzeitig hebt er durch
seine theologische und
intellektuelle Potenz das
Papsttum auf ein Niveau, das
die katholische Kirche auch für
bislang Außenstehende
anziehend macht. Nicht zuletzt
durch drei inhaltsstarke
Themenzyklen wie das Paulus-,
das Priester- und das
Glaubensjahr. Dass er mit dem
Erlass Summorum Pontificum
Priestern erlaubt, wieder die



über Jahrhunderte gültige
tridentinische Form der Messe
zu feiern, ohne zuerst bei
einem Bischof um
Genehmigung betteln zu
müssen, ist ein Akt der
Öffnung, der Freiheit, nicht des
Rückschritts.

Benedikt XVI. hat nicht alles
richtig gemacht. Und zweifellos
konnte das Pontifikat das
Potenzial nicht ausschöpfen,
das in der Person dieses
Papstes gegeben war. Vielfach



wirkte das Verhalten der
Brüder im Bischofsamt und von
Teilen des vatikanischen
Apparates wie Verweigerung.
Unterlassene Hilfeleistung war
es allemal. Benedikt nahm es in
Demut hin. Sogar Verräter
ertrug er, ganz ähnlich seinem
Herrn. Aber war er wirklich der
schwache Pontifex, als den ihn
seine Gegner nach seinem
Rücktritt darzustellen
versuchen?

Wie Dauerfeuer wirkten



unzählige der Coverstorys und
Medienbeiträge, die auf
Ratzinger niedergingen.
»Wenn ein Papst nur Beifall
bekäme«, antwortete der
Geschlagene, »müsste er sich
fragen, ob er etwas nicht
richtig macht.« Tatsächlich
aber war das pausenlose Papst-
Bashing führender
Pressehäuser, die ihre eigenen
Vorstelllungen durchsetzen
wollten, eine der größten
Belastungen seines Pontifikats.



Da spielte es keine Rolle, ob die
Anschuldigungen auch
berechtigt waren.

Um kurz die gerne
strapazierten »Skandale« zu
nennen: Der Papst habe, so ein
bis heute gepflegtes Urteil, mit
dem Piusbruder-Bischof
Richard Williamson »einen
Holocaust-Leugner wieder in
die katholische Kirche
aufgenommen«. Tatsächlich
brachte diese Meldung im
Januar 2009 eine Wende in der



bis dahin von einer breiten
Öffentlichkeit extrem positiv
beurteilten Arbeit des Papstes.
Fakt ist: Williamson war
anglikanischer Konvertit.
Weder wurde er von Rom als
Bischof anerkannt, noch die von
der katholischen Kirche
getrennte Bruderschaft
rehabilitiert.

Das jüdisch-christliche
Thema gehörte dabei
nachgerade zu den
Hauptanliegen Ratzingers.



Ohne ihn, so Israel Singer,
2001 bis 2007 Generalsekretär
des jüdischen Weltkongresses,
wäre die entscheidende
historische Wende der
katholischen Kirche in der
Beziehung zum Judentum, die
eine zweitausend Jahre alte
Haltung definitiv beendete,
nicht möglich gewesen. Unter
Benedikt XVI., fasste Maram
Stern zusammen, der
Vizepräsident des jüdischen
Weltkongresses, war diese



Beziehung besser »als je zuvor
in der Geschichte«.

Was den Skandal um den
sexuellen Missbrauch von
Schutzbefohlenen durch
Priester und Ordensleute
betrifft, gibt es in der Tat eine
Vielzahl von Versäumnissen
und Fehlern, vor allem durch
die zuständigen Stellen in den
einzelnen Ländern. Längst wird
aber auch anerkannt, dass ohne
das Management Benedikts
XVI. eine der größten Krisen in



der Geschichte der
katholischen Kirche einen noch
weit größeren Schaden
angerichtet hätte. Bereits als
Präfekt hatte Ratzinger
Maßnahmen eingeleitet, um die
Fälle konsequent aufzuklären
und die Täter zu bestrafen. Als
Papst entließ er rund 400
Priester und definierte die
kirchenrechtlichen
Grundlagen, um Bischöfe und
Kardinäle zu belangen, die sich
der Aufklärungsarbeit



verweigern.
Und die Vatileaks-Affäre?

Man darf den Fall nicht
bagatellisieren. Hinter den
Vorgängen verbergen sich
problematische Störungen in
einzelnen Führungsetagen der
Weltkirche. Von der
angeblichen »Verschwörung im
Vatikan« aber blieb am Ende
kaum mehr übrig als der
Diebstahl von Papieren durch
einen kranken Kammerdiener.
In Bezug auf die umstrittene



Vatikanbank IOR hat Benedikt
eine umfassende Überprüfung
in Auftrag gegeben und die
Neuorganisation eingeleitet.
Nicht zuletzt ordnete er eine
Untersuchung des gesamten
Umfeldes an. Der Bericht der
Kommission darüber ist unter
Verschluss. Sein Umfang ist
allerdings weit weniger
dramatisch als angegeben.

Das alles vermissen die
Anhänger Benedikts: seine
klugen Reden, die den



Verstand kühlen und das Herz
wärmen konnten; den Reichtum
seiner Sprache; die Redlichkeit
in der Analyse; die unendliche
Geduld beim Zuhören; die
Noblesse in der Form, die er
wie kaum ein anderer
Kirchenmann verkörperte.
Natürlich auch sein
schüchternes Lächeln, seine oft
ein wenig linkischen
Bewegungen, wenn er wie
Charly Chaplin über ein Podium
schritt. Vor allem sein Beharren



auf der Vernunft, die als Garant
des Glaubens die Religion vor
dem Abgleiten in irre
Phantasien und Fanatismus
schützt. Nicht zuletzt seine
Modernität, die viele nicht
erkennen konnten oder
wollten. Ihr ist er treu
geblieben, auch in der
Bereitschaft, Dinge zu tun, die
zuvor noch niemand getan
hatte.

Bei all der Fülle an Schriften,
Predigten, Meditationen,



Korrespondenz – es gibt von
ihm 30000 Briefe allein bis zu
seinem Amtsantritt als Bischof –
hat Joseph Ratzinger nie eine
eigene Lehre entwickelt. Er
nahm als Theologe auf, was da
war, erkannte das Wesentliche,
ordnete es ein in den
Zusammenhang der Zeit und
drückte es neu aus – um die
Botschaft des Evangeliums und
das Wissen aus der Geschichte
des Christentums für
nachfolgende Generationen zu



retten. Angesichts der
Bedeutung, die er dabei der
Kirche zumaß, ist auch sein
Kampf um diese Kirche
nachvollziehbar – damit sie das
rettende Zeit-Raumschiff bleibt,
eine Arche Noah für die
Transmission in eine bessere
Welt. Er nannte das »die
eschatologische Radikalität der
christlichen Revolution«.

Allein das dreibändige
Christus-Werk des Papstes
macht dieses Pontifikat



einzigartig. Benedikt XVI. schuf
damit das unentbehrliche
Vademekum für künftige
Theologie, Katechese und
Priesterbildung, kurz: das
Fundament der Glaubenslehre
für das 3. Jahrtausend. Nicht
auf dem Lehrstuhl der
Universität, sondern nur auf
dem Stuhl Petri konnte sich der
Kreis schließen. Und niemand
anderer hatte die Bildung, die
Biografie, die Kraft und die
Inspiration, das bis zur



Unkenntlichkeit zerkratzte Bild
Jesu mit wissenschaftlicher
Akribie und mystischem
Realismus zu reinigen und der
Menschheit neu zugänglich zu
machen.

Der englische Historiker
Peter Watson nennt
Benedikt XVI. in einer Reihe
mit Lessing, Kant und
Beethoven einen der letzten
Vertreter des »deutschen
Genius«. Für den peruanischen
Literaturnobelpreisträger



Mario Vargas Llosa ist er einer
der bedeutendsten
Intellektuellen der Gegenwart,
dessen »neue und kühne
Reflexionen« Antwort gäben auf
die moralischen, kulturellen
und existenziellen Probleme
unserer Zeit. Die Geschichte
wird darüber urteilen, welche
Bedeutung diesem Papst über
den Tag hinaus zusteht. Eines
jedoch kann schon heute als
gesichert gelten: Keiner außer
Joseph Ratzinger stand mit



über drei Jahrzehnten so lange
an der Spitze der größten und
ältesten Institution der Welt.
Mit seinen Beiträgen zum
Konzil, der Wiederentdeckung
der Väter, der Verlebendigung
der Lehre und der Reinigung
und Konsolidierung der Kirche
war er nicht nur ein Erneuerer
des Glaubens, sondern als
Theologe auf dem Stuhl Petri
einer der bedeutendsten
Päpste überhaupt, ein
Kirchenlehrer der Moderne,



wie es ihn nicht mehr geben
wird. Der historische Akt seiner
Demission hat nicht zuletzt das
Petrusamt grundlegend
verändert. Er gab ihm jene
geistliche Dimension zurück,
mit dem es im Ursprung
beauftragt war.

Mit Benedikt XVI. ging eine
Ära zu Ende, vielleicht sogar
ein Äon, einer jener
Zeitabschnitte, die im
Jahrtausendschritt die großen
Wenden in der Geschichte



kennzeichnen. Die acht Jahre
seines Pontifikats waren so
etwas wie die großen
Exerzitien, deren die Kirche
bedurfte, um die innere Burg
zu festigen und ihre Seele zu
stärken. So gesehen hat der
letzte Papst einer
untergehenden Epoche die
Brücke gebaut für das Kommen
des Neuen – wie immer es auch
aussehen mag. Benedikt XVI.,
so fasste sein Nachfolger
zusammen, sei »ein großer



Papst« gewesen: »Groß ob der
Kraft und des
Durchdringungsvermögens
seiner Intelligenz, groß ob
seines bedeutenden Beitrags
zur Theologie, groß ob seiner
Liebe gegenüber der Kirche
und den Menschen, groß ob
seiner Tugend und seiner
Religiosität.« Sein Geist, so
Franziskus, »wird von
Generation zu Generation
immer größer und mächtiger in
Erscheinung treten«.



 
Die nachfolgenden Interviews
wurden kurz vor und nach
Benedikts Rücktritt als
Hintergrundgespräch für die
Arbeit an einer Biografie
geführt und geben noch einmal
den Blick frei auf eine der
faszinierendsten
Persönlichkeiten unserer Zeit.
Der Text wurde vom
emeritierten Papst gelesen und
für diese Ausgabe freigegeben.
Möge dieses Buch ein kleiner



Beitrag dazu sein, falsche
Bilder zu korrigieren, Licht ins
Dunkel zu bringen,
insbesondere auch in die
Umstände seines Rücktritts,
der die Welt in Atem hielt. Am
Ende gilt es, den Menschen
Joseph Ratzinger und den
Hirten Benedikt XVI. besser zu
verstehen, seine Heiligkeit zu
würdigen – und vor allem: den
Zugang zu seinem Werk
offenzuhalten, in dem ein
Schatz für die Zukunft liegt.



 
Peter Seewald





Teil I
Die Glocken von Rom

Stille Tage in Mater
Ecclesiae

Papa Benedetto, als Heiliger
Vater wurden Sie von Millionen
bejubelt, lebten in einem Palast,
empfingen die Großen der
Welt. Vermissen Sie etwas?



 
Überhaupt nicht, nein! Im
Gegenteil, ich bin Gott dankbar,
dass diese Verantwortung, die
ich nicht mehr tragen könnte,
nicht mehr auf mir lastet. Dass
ich jetzt frei bin, um demütig
täglich mit Ihm den Weg zu
gehen, unter Freunden zu
leben und von Freunden
besucht zu werden.

 
Plötzlich ganz machtlos, fast
eingesperrt hinter den Mauern



des Vatikans – wie geht das?
 

Die »Macht« habe ich ohnehin
nie so empfunden, dass ich nun
stark wäre, sondern immer als
Verantwortung, als etwas
Schweres und Belastendes. Als
etwas, wo man sich jeden Tag
fragen muss: Bin ich dem
gerecht geworden? Auch beim
Jubel der Massen wusste ich
immer, die Leute meinen ja
nicht dieses armselige
Männlein da, sondern meinen



doch den, den ich vertrete.
Insofern fällt es mir nicht
schwer, darauf zu verzichten.

 
Sie hatten früh davon
gesprochen, dass Ihr Pontifikat
kurz sein könnte. Schon
aufgrund Ihres Alters, Ihrer
gesundheitlichen Situation.

 
Ich hab gedacht, dass ich nicht
so viel Kraft habe, ja.

 
Mit acht Jahren ist es dann weit



länger geworden als das vieler
Ihrer Vorgänger. Vorab
gefragt: Musste Ihre
Einstellung nicht auch
Auswirkungen auf das
Programm Ihrer Amtszeit
haben?

 
Das ist klar. Ich konnte keine
langfristigen Dinge angehen.
So etwas muss man machen,
wenn man Zeit vor sich hat. Ich
hatte das Bewusstsein, dass
mein Auftrag anderer Art ist,



dass ich vor allen Dingen
versuchen musste, zu zeigen,
was Glaube in der heutigen
Welt bedeutet, wieder die
Zentralität des Glaubens an
Gott herauszustellen und den
Menschen Mut zum Glauben zu
geben, Mut, ihn in dieser Welt
konkret zu leben. Glaube,
Vernunft, das alles waren
Dinge, die ich als meine
Sendung erkannt habe und bei
denen nicht wichtig war, wie
lange das Pontifikat dauern



würde.
 

Gab es einen Moment, in dem
Sie Gott gebeten haben:
»Nimm mich hinweg, ich kann
nicht mehr, ich mag nicht
mehr«?

 
So nicht, nein. Ich meine, dass
ich den lieben Gott gebeten
habe – gerade wenn man an
diese Williamson-Situation
denkt –, mich da loszueisen und
zu helfen, das schon. Aber ich



wusste, Er hat mich auf den
Platz gestellt, dann lässt Er
mich auch nicht fallen.

 
Sie haben nie daran gedacht,
die ganze Last einmal
abzuwerfen? Nicht immer nur
im Dienst zu sein, mit den
endlosen Verpflichtungen, den
ganzen Banalitäten eines
Amtes, die einen erdrücken?
Einmal einfach nur Mensch
sein?

 



Doch, das gab’s schon,
natürlich. Das habe ich vor
allem als Kardinalpräfekt oft
zum Papst gesagt. Aber
Johannes Paul II. hat gemeint:
»Nein, Sie machen weiter!«

 
War es für Sie dann nicht auch
eine Frage, ob Sie die Wahl
überhaupt annehmen sollten?

 
Das war in der Tat eine sehr
ernste Frage für mich. Mich hat
jedoch beeindruckt, dass im



Präkonklave viele Kardinäle den
zu Wählenden gewissermaßen
schon im Voraus beschworen
haben, er müsse – auch wenn er
sich nicht gewachsen fühlt, das
Kreuz auf sich zu nehmen – sich
dem Votum der
Zweidrittelmehrheit beugen
und darin ein Zeichen sehen.
Dies sei eine innere Pflicht für
ihn. Das ist mit so viel Ernst
und Größe herausgearbeitet
worden, dass ich glaubte, wenn
wirklich die Mehrheit der



Kardinäle dieses Votum abgibt,
ist es ein Votum vom Herrn her,
und dann muss ich es
annehmen.

 
Gab es nie den Punkt, wo Sie
sich sagten: Ich bin vielleicht
die falsche Wahl gewesen?

 
Nein. Die Kardinäle haben
einen gewählt, dann tut man
seine Aufgabe. Und wichtig ist
nicht, wie die Journalisten das
beurteilen, sondern der liebe



Gott.
 

Ihre große Sehnsucht war, nur
der Betrachtung und dem
Gebet leben zu können. Können
Sie das jetzt?

 
Nicht ganz. Erstens ist es von
der psychischen Kraft her nicht
möglich, weil ich einfach
innerlich nicht stark genug bin,
um mich ständig den göttlichen
und geistlichen Dingen
hinzugeben, aber dann auch



vom Äußeren her, weil Besuche
kommen. Dass ich in einem
Austausch mit den Menschen
bin, die heute die Kirche tragen
oder die in meinem Leben eine
Rolle spielen, und sozusagen in
den menschlichen Dingen
verankert bleibe, finde ich auch
gut. Zum anderen ist es die
mangelnde physische Kraft, die
mir nicht gestattet, immer
sozusagen in den hohen
Regionen zu bleiben. Insofern
ist es ein unerfüllbarer



Wunsch. Aber richtig ist, dass
man viel innere Freiheit dafür
hat, und das ist schon viel wert.

 
Werden Sie noch etwas
schreiben?

 
Nein! Nein, nein, nach
Weihnachten wusste ich, das ist
Nunc dimittis, ich habe mein
Werk getan.[1]

 
Gibt es Tage- oder
Notizbücher?



 
Tagebücher nicht, aber ich
habe mir in gewissen
Abständen Besinnungen
aufgeschrieben, die
wegzuwerfen ich aber im
Begriffe bin.

 
Warum?

 
(Lächelt.) Weil es zu persönlich
ist.

 
Aber das wär doch …



 
Ein Fressen für die Historiker.

 
Sie haben ein großes
theologisches Werk vorgelegt
wie noch kein Papst vor Ihnen.
Ihre Bücher erreichten
Millionenauflagen. Fällt es
Ihnen nicht ungeheuer schwer,
nicht mehr zur Feder zu
greifen?

 
Überhaupt nicht, nein. Ich
meine, ich mache jede Woche



meine Predigten für den
Sonntag. Insofern habe ich eine
geistige Arbeit zu tun, eine
Auslegung zu finden. Aber
schreiben könnte ich auch nicht
mehr. Da müsste ja
methodische Arbeit
dahinterstehen, und das wäre
mir jetzt einfach zu mühsam.

 
Sie schreiben Predigten für
vier, fünf Leute?

 
Warum nicht? (Lacht.) Doch!



Ob das nun drei sind oder
zwanzig oder tausend. Es muss
immer das Wort Gottes für den
Menschen da sein.

 
Gibt es Dinge, die Sie noch
unbedingt erledigen möchten?

 
Nicht in dem Sinn, dass ich der
Menschheit noch etwas
hinterlassen möchte. In dem
Sinn aber wohl, dass ich meinen
Dienst im Gebet weiterführe.

 



Der Nachlass?
 

Nachdem ich vorher schon
verschiedene Male ein
Testament geschrieben hatte,
habe ich jetzt mein wohl
endgültiges Testament
festgelegt.

 
Ein theologisches Testament?

 
Nein, nein. (Lachen.) Nein, was
ich an Sachen habe und
hinterlasse.



 
Wie sieht die Meditation eines
Papa emeritus aus? Sind Ihnen
bestimmte geistige Übungen
heute besonders lieb und
wertvoll?

 
Na ja, ich kann jetzt vertieft
und verlangsamt das Brevier
beten und damit die
Freundschaft mit den Psalmen
vertiefen, mit den Vätern. Und
ich halte jeden Sonntag, wie
schon gesagt, eine kleine



Homilie. Ich lasse da die ganze
Woche über meine Gedanken
ein bisschen darauf zugehen,
dass die so langsam reifen, ich
einen Text nach seinen
verschiedenen Seiten abtasten
kann. Was sagt er mir? Was
sagt er den Menschen hier im
Monasterio? Das ist eigentlich
das Neue, wenn ich so sagen
darf, dass ich mit noch mehr
Ruhe in das Psalmengebet
einschwinge, mich vertrauter
damit machen kann. Und dass



auf diese Weise die Texte der
Liturgie, vor allem die
Sonntagstexte, mich die Woche
hindurch begleiten.

 
Haben Sie ein Lieblingsgebet?

 
Da gibt es schon welche. Da ist
zum einen dieses vom heiligen
Ignatius: »Herr, nimm meine
ganze Freiheit an …« Dann
eines von Franz Xaver: »Ich
liebe dich nicht, weil du mich in
die Hölle schicken oder in den



Himmel schicken kannst,
sondern weil du du bist.« Oder
das von Niklaus von Flüe:
»Nimm mich, wie ich bin …«
Und dann mag ich ganz
besonders – was ich gern im
»Gotteslob« gesehen hätte,
aber ich hab vergessen, es
vorzuschlagen – das
»Allgemeine Gebet« von Petrus
Canisius aus dem 16.
Jahrhundert. Es ist
unverändert aktuell und schön.
[2]



 
Ihr spiritueller Lieblingsort?

 
Ist natürlich, würde ich sagen,
Altötting.

 
Der zentrale Punkt Ihrer
Reflexionen war stets die
persönliche Begegnung mit
Christus. Wie ist das jetzt? Wie
nahe sind Sie Jesus
gekommen?

 
(Tiefes Einatmen.) Ja, das ist



natürlich auch situationsmäßig
verschieden, aber in der
Liturgie, im Beten, in den
Betrachtungen für die
Sonntagspredigt sehe ich Ihn
schon direkt vor mir. Immer ist
Er natürlich auch groß und
geheimnisvoll. Viele
Evangelienworte empfinde ich
in ihrer Größe und ihrem
Gewicht jetzt schwerer als
früher. Mir ist dabei wieder
eine Episode aus meiner Zeit
als Kaplan eingefallen. Eines



Tages war Romano Guardini in
der evangelischen
Nachbarpfarrei zu Gast und
meinte zu dem evangelischen
Pfarrer, »im Alter wird’s nicht
leichter, sondern schwerer«.
Das hat dann meinen damaligen
Pfarrer sehr bewegt und
getroffen. Aber da ist etwas
Wahres dran. Einerseits ist man
sozusagen tiefer eingeübt. Das
Leben hat seine Gestalt. Es sind
die Grundentscheidungen
gefallen. Andererseits



empfindet man die Schwere der
Fragen viel stärker, auch den
Druck der Gottlosigkeit heute,
den Druck der Abwesenheit des
Glaubens bis tief in die Kirche
hinein, und dann eben auch die
Größe der Worte Jesu Christi,
die sich der Auslegung oft mehr
entziehen als früher.

 
Ist das mit einem Verlust an
Gottesnähe verbunden? Oder
mit einem Zweifel?

 



Zweifel nicht, aber man spürt,
wie weit man doch von der
Größe des Geheimnisses
entfernt ist. Natürlich tun sich
auch immer wieder neue
Einsichten auf. Das finde ich
sehr berührend und tröstend.
Aber man merkt auch, dass das
Wort nie ausgelotet ist. Und
gerade manche Worte des
Zornes, der Verwerfung, der
Gerichtsdrohung werden einem
unheimlich und gewaltiger und
größer als früher.



 
Man stellt sich vor, der Papst,
Stellvertreter Christi auf
Erden, müsste ein besonders
enges, intimes Verhältnis zum
Herrn haben.

 
Ja, das sollte so sein, und ich
habe auch nicht das Gefühl,
dass Er weit weg ist. Ich kann
innerlich immer mit Ihm reden.
Aber trotzdem bin ich halt ein
armseliger kleiner Mensch, der
bis zu Ihm nicht immer



hinaufreicht.
 

Gibt es da auch die »dunklen
Nächte«, von denen viele
Heilige sprechen?

 
So gewaltig nicht. Da bin ich
vielleicht auch nicht heilig
genug, um dann so tief ins
Dunkel zu geraten. Aber
gerade wenn im Umkreis
menschlich Dinge geschehen,
wo man sagt, wie kann der liebe
Gott das zulassen, sind die



Fragen schon sehr groß. Da
muss man sich schon fest
einhalten, in dem Glauben, Er
weiß es besser.

 
Hat es diese »dunklen Nächte«
in Ihrem Leben überhaupt
gegeben?

 
Sagen wir mal, die ganz
abgedunkelten nicht, aber die
Schwierigkeit, wie ist es nun
eigentlich mit Gott, die Frage,
warum gibt’s so viel Böses und



so weiter, wie kann das mit
Seiner Allmacht, mit Seiner
Güte vereinbar sein, die
überfällt einen situationsweise
doch immer wieder.

 
Wie geht man mit solchen
Glaubensproblemen um?

 
Zunächst mal damit, dass ich
die Grundgewissheit des
Glaubens nicht loslasse, dass
ich gewissermaßen in ihr
drinstehe. Und dass ich weiß,



wenn ich etwas nicht verstehe,
dann nicht, weil es falsch wäre,
sondern weil ich zu klein dafür
bin. Bei manchem war das auch
so, dass ich allmählich
hineingewachsen bin. Immer
wieder ist es ein Geschenk,
dass man dann plötzlich etwas
sieht, was vorher nicht
erschienen war. Man merkt,
dass man demütig sein muss,
dass man, wenn einem die
Worte der Schrift nicht
eingehen, warten muss, bis der



Herr es öffnet.
 

Und, öffnet Er es?
 

Nicht immer. Aber dass es
Eröffnungsmomente gibt, zeigt
mir, dass es eben in sich groß
ist.

 
Hat auch ein Papa emeritus
Angst vor dem Tod? Oder
zumindest Angst vor dem
Sterben?

 



In gewisser Hinsicht schon.
Erstens einmal Furcht davor,
dass man Menschen zur Last
fällt, durch eine lange Zeit der
Behinderung. Das würde ich als
sehr betrüblich empfinden.
Auch mein Vater hatte davor
immer Angst; es ist ihm aber
erspart geblieben. Das andere
ist, dass man in allem
Vertrauen, das ich habe, dass
der liebe Gott mich nicht
wegwerfen kann, man dann
doch auch, je näher man vor



sein Angesicht kommt, desto
stärker empfindet, wie viel man
falsch gemacht hat. Insofern
drückt doch dann auch die Last
der Schuld auf einen, obwohl
das Grundvertrauen natürlich
immer da ist.

 
Was drückt Sie da?

 
Na ja, dass man eben immer
wieder Menschen nicht genügt
hat, nicht richtig behandelt hat.
Ach, da sind so viele Details,



nicht ganz große Brocken, Gott
sei Dank, aber eben so viele
Dinge, wo man sagen muss, das
hätte besser gemacht werden
können und müssen. Wo man
den Menschen, der Sache nicht
ganz gerecht geworden ist.

 
Wenn Sie dann vor dem
Allmächtigen stehen, was
werden Sie Ihm sagen?

 
Ihn bitten, dass Er Nachsicht
mit meiner Armseligkeit hat.



 
Der Gläubige vertraut darauf,
dass das »ewige Leben« ein
erfülltes Leben ist.

 
Das auf jeden Fall! Dass er
dann richtig daheim ist.

 
Was erwarten Sie?

 
Da gibt es Schichten. Da ist
zum einen die mehr
theologische. Ein großer Trost
und auch ein großer Gedanke



ist hier, was der heilige
Augustinus sagt. Er legt das
Psalmwort »Sucht immerdar
sein Angesicht« aus und sagt:
Dieses »immerdar« gilt die
ganze Ewigkeit. Gott ist so
groß, dass wir nie fertig sind.
Er ist immer neu. Es gibt eine
immerwährende, unendliche
Bewegung neuen Entdeckens
und neuer Freude. Solche
Dinge gehen in einem
theologisch um. Gleichzeitig
gibt es die Seite, ganz



menschlich, dass ich mich
darauf freue, wieder mit
meinen Eltern, meinen
Geschwistern, meinen
Freunden beieinander zu sein
und mir vorzustellen, dass es
wieder so schön sein wird, wie
es bei uns zu Hause war.

 
Eschatologie, die Lehre von
den »letzten Dingen« – Tod,
Fegefeuer, Anbruch einer
neuen Welt – ist eines Ihrer
Grundthemen. Sie haben



darüber, wie Sie sagten, Ihr am
besten ausgearbeitetes Buch
geschrieben. Können Sie heute,
wo Sie persönlich ganz
unmittelbar vor den
eschatologischen Fragen
stehen, von Ihrer Theologie
profitieren?

 
Schon. Gerade auch was ich
über das Fegefeuer bedacht
habe, über die Art des
Schmerzes, die Bedeutung, die
das hat, und eben dann über



den Gemeinschaftscharakter
der Seligkeit, darüber, dass
man sozusagen in den großen
Ozean der Freude und der
Liebe eintaucht, das ist mir
schon sehr wichtig.

 
Würden Sie sich als einen
Erleuchteten sehen?

 
Nein, nicht! (Lacht.) Nein.

 
Aber ist Erleuchtung, neben
Heiligkeit, nicht auch ein



definiertes Ziel
christkatholischen Lebens?

 
Nun, der Begriff »erleuchtet«
hat so ein bisschen etwas
Elitäres an sich. Ich bin ein
ganz normaler Christenmensch.
Natürlich geht es darum,
Wahrheit zu erkennen, die ein
Licht ist. Und kraft des
Glaubens ist auch ein einfacher
Mensch erleuchtet. Weil er
sieht, was andere, die noch so
gescheit sind, nicht



wahrnehmen. In dem Sinne ist
der Glaube Erleuchtung. Die
Taufe hieß bei den Griechen
Photismus, Erleuchtung, das
Zum-Licht-Kommen, das
Sehendwerden. Die Augen
gehen mir auf. Ich sehe diese
ganz andere Dimension, die ich
mit den körperlichen Augen
allein nicht wahrzunehmen
vermag.



Der Rücktritt

Kommen wir zu jener
Entscheidung, die für sich
allein genommen Ihr Pontifikat
bereits als historisch
erscheinen lässt. Mit Ihrer
Demission ist erstmals in der
Geschichte der Kirche ein
wirklich regierender Pontifex
von seinem Amt
zurückgetreten. Mit diesem
revolutionären Akt hat kein



anderer in der Neuzeit das
Papsttum stärker verändert als
Sie. Es ist moderner, in
gewissem Sinne auch
menschlicher, dem Ursprung
Petri näher geworden. Bereits
2010 erklärten Sie in unserem
Buch Licht der Welt: Wenn ein
Papst physisch oder psychisch
nicht mehr in der Lage sei, sein
Amt auszuüben, habe er das
Recht und mitunter sogar die
Pflicht, von seiner Aufgabe
zurückzutreten. Gab es



dennoch ein heftiges inneres
Ringen um diese
Entscheidung?

 
(Tiefes Luftholen.) Das ist
natürlich nicht ganz leicht.
Nachdem tausend Jahre kein
Papst zurückgetreten ist und es
auch im ersten Jahrtausend
eine Ausnahme war, ist es eine
Entscheidung, die man nicht
leicht fällt und die man immer
wieder herumwälzen muss.
Andererseits war für mich die



Evidenz dann doch so groß,
dass kein ganz schweres
inneres Ringen da war. Ein
Bewusstsein der
Verantwortung und der
Schwere, die gründlichste
Prüfung verlangt und immer
wieder auch vor Gott und vor
sich selber geprüft werden
muss, das ja, aber nicht in dem
Sinne, dass es mich gleichsam
zerrissen hätte.

 
Hatten Sie damit gerechnet,



dass Ihr Entschluss auch
Enttäuschung, ja
Fassungslosigkeit auslösen
würde?

 
Es war vielleicht stärker, als ich
gedacht hatte; dass dann
gerade Freunde, Menschen, die
sich sozusagen an meiner
Botschaft angehalten hatten,
für die das wichtig und
wegweisend war, einen
Augenblick wirklich verstört
waren und sich verlassen



fühlten.
 

Den Schock haben Sie
einkalkuliert?

 
Das musste ich annehmen, ja.

 
Es muss unglaublich viel Kraft
kosten.

 
Bei so Sachen wird einem
geholfen. Aber es war mir auch
klar, dass ich es tun musste und
dass dies der richtige



Augenblick war. Die Menschen
haben das dann auch
angenommen. Viele sind
dankbar, dass nun der neue
Papst in einem neuen Stil auf
sie zugeht. Andere mögen noch
etwas nachtrauern, aber sie
sind inzwischen auch dankbar.
Sie wissen, dass meine Stunde
vorbei war und dass das, was
ich geben konnte, gegeben ist.

 
Wann stand Ihr Entschluss
bereits fest?



 
Ich würde sagen, in den großen
Ferien 2012.

 
August?

 
Ungefähr, ja.

 
Waren Sie in einer Depression?

 
Depression nicht, nein, aber es
ging mir nicht so gut. Und ich
habe gesehen, dass mich diese
Reise nach Mexiko und Kuba



doch sehr angestrengt hat.
Auch der Arzt hat mir gesagt,
Sie dürfen nicht mehr über den
Atlantik fahren. Turnusgemäß
sollte der Weltjugendtag in Rio
de Janeiro eigentlich erst 2014
sein. Wegen der
Fußballweltmeisterschaft
wurde er aber um ein Jahr
vorgezogen. Mir war klar, dass
ich zeitlich so zurücktreten
muss, dass der neue Papst
einen Vorlauf nach Rio hat.
Insofern ist es also nach der



Mexiko-Kuba-Reise allmählich
gereift. Sonst hätte ich schon
noch durchzuhalten versucht
bis 2014. Aber so wusste ich:
Das schaffe ich nicht mehr.

 
Wie schafft man es, einen
Entschluss von dieser
Tragweite durchzuführen, ohne
mit jemandem darüber zu
sprechen?

 
Mit dem lieben Gott spricht
man ja ausgiebig darüber.



 
Ihr Bruder war eingeweiht?

 
Nicht gleich, aber doch. Ja, ja.

 
Bis kurz vor der Bekanntgabe
waren lediglich vier Personen
eingeweiht. Das hatte einen
Grund?

 
Ja, natürlich, denn in dem
Augenblick, in dem Leute es
wissen, würde der Auftrag
zerbröseln, weil dann die



Autorität zerfällt. Es war
wichtig, dass ich bis zuletzt
mein Amt wirklich auch
ausfüllen und meinen Dienst
voll tun konnte.

 
Hatten Sie Angst, jemand
würde Ihnen diesen Schritt
noch ausreden?

 
Nein, ich meine, das gab es
schon, aber Angst hatte ich
nicht, weil ich die innere
Gewissheit hatte, dass ich es



tun muss, und dann kann man
einem das auch nicht ausreden.

 
Wann und von wem wurde der
Text der Rücktrittserklärung
geschrieben?

 
Von mir. Ich könnte jetzt nicht
genau sagen, wann, aber ich
habe ihn höchstens vierzehn
Tage vorher geschrieben.

 
Warum auf Latein?

 



Weil man so etwas Wichtiges
auf Latein macht. Zudem ist
Latein die Sprache, die ich so
beherrsche, dass ich da
anständig schreiben kann.
Italienisch könnte ich natürlich
auch schreiben, aber mit der
Gefahr, dass ein paar Fehler
drin sind.

 
Sie wollten ursprünglich
bereits im Dezember
zurücktreten, haben sich dann
aber für den 11. Februar



entschieden, Rosenmontag,
Festtag der Muttergottes von
Lourdes. Hat das eine
symbolische Bedeutung?

 
Dass Rosenmontag ist, war mir
nicht bewusst. Das hat in
Deutschland dann
Verstörungen hervorgerufen.
Es war der Tag der Lourdes-
Madonna. Das Fest von
Bernadette von Lourdes
wiederum ist an meinem
Geburtstag. Insofern gibt es



Verbindungen, und es schien
mir richtig, es an diesem Tag zu
machen.

 
Der Zeitpunkt hat also …

 
… schon einen inneren
Zusammenhang, ja.

 
Wie haben Sie diesen
historischen Tag in
Erinnerung? Es ist
anzunehmen, Sie haben nicht
besonders gut geschlafen in



der Nacht zuvor.
 

Aber auch nicht ganz schlecht.
Für die Öffentlichkeit war es
natürlich ein neuer und
gewaltiger Schritt, wie man
sah. Ich hatte hingegen schon
die ganze Zeit innerlich damit
gerungen, das Innere war
gewissermaßen schon
durchgestanden. Insofern war
es kein Tag besonderer Leiden
für mich.

 



War da am Morgen alles wie
sonst, genau in demselben
Ablauf?

 
Würde ich sagen, ja.

 
Dieselben Gebete …

 
Dieselben Gebete, natürlich ein
paar besonders intensive für
diese Stunde, das schon.

 
Nicht früher aufgestanden,
nicht später gefrühstückt?



 
Nein, nein.

 
Rund siebzig Kardinäle saßen
in Hufeisenform in diesem
riesigen Saal mit dem schönen
Namen »Sala del Concistoro«.
Es war ein Konsistorium zur
Ankündigung verschiedener
Heiligsprechungen angesetzt.
Als Sie den Saal betraten,
konnte also niemand erwarten,
was passieren würde.

 



Wir haben ein paar
Kanonisierungen festgelegt, ja.

 
Die Verblüffung begann, als Sie
auf Latein zu sprechen
begannen: »Liebe Herren
Kardinäle, ich habe Sie nicht
nur zusammengerufen, um Sie
an der Heiligsprechung
teilhaben zu lassen, sondern
ich habe noch etwas Wichtiges
mitzuteilen.« Alle waren bereits
irritiert. Als Sie Ihre Erklärung
vortrugen, wirkten einige



Gesichter wie versteinert,
andere ungläubig, ratlos,
schockiert. Erst als der
Kardinaldekan, Angelo Sodano,
das Wort ergriff, war allen
klargeworden, was los ist. Hat
man Sie unmittelbar danach
angesprochen oder gar
bestürmt?

 
(Lacht.) Nein, das wäre auch
nicht gegangen. Nach dem
Konsistorium geht der Papst
feierlich raus, da bestürmt ihn



niemand. In einem solchen Fall
ist der Papst souverän.

 
Was ging Ihnen durch den Kopf
an diesem Tag, einem Tag, der
Geschichte schrieb?

 
Natürlich schon auch die
Frage, was wird die Menschheit
nun sagen, wie stehe ich da? In
meinem Haus war das natürlich
ein trauriger Tag. Ich habe
mich in besonderer Weise
tagsüber auch dem Herrn



gegenübergestellt. Aber es war
nichts Spezifisches.

 
In der Rücktrittserklärung
nennen Sie als Grund für den
Amtsverzicht das Schwinden
Ihrer Kräfte. Aber ist das
Nachlassen der
Leistungsfähigkeit Grund
genug, vom Stuhl Petri
herabzusteigen?

 
Da kann man natürlich den
Vorwurf erheben, das wäre ein



funktionalistisches
Missverständnis. Die
Petrusnachfolge ist ja nicht nur
mit einer Funktion verbunden,
sondern sie trifft ins Sein
hinein. Insofern ist die
Funktion nicht das einzige
Kriterium. Andererseits: Der
Papst muss auch konkrete
Dinge tun, muss die ganze
Situation im Auge behalten,
muss wissen, welche Prioritäten
zu setzen sind, und so weiter.
Angefangen vom Empfang von



Staatschefs, dem Empfang der
Bischöfe, mit denen man ja
wirklich in ein inneres
Gespräch treten können muss –
bis hin zu den Entscheidungen,
die täglich zu fällen sind. Selbst
wenn man sagt, da kann man
einiges abstreichen, so bleiben
doch so viele Dinge, die
wesentlich sind, dass, wenn der
Auftrag richtig angenommen
sein will, klar ist: Wenn dazu
die Fähigkeit nicht mehr da ist,
ist es auch geboten – für mich



jedenfalls, jemand anderer mag
das anders sehen –, nun eben
den Stuhl frei zu machen.

 
Kardinal Reginald Pole (1500–
1558), auf den Sie sich in
einem Vortrag bezogen haben,
sagt in seiner
Kreuzestheologie: Das Kreuz
ist der eigentliche Ort des
Stellvertreters Christi. Es gebe
eine martyrologische Struktur
des päpstlichen Primats.

 



Das hat mich damals sehr
bewegt. Ich habe eine
Dissertation über ihn schreiben
lassen. Das bleibt auch wahr,
und zwar dadurch, dass der
Papst jeden Tag das Zeugnis
ablegen muss, jeden Tag dem
Kreuz ausgesetzt ist und immer
auch das Martyria da sein wird,
im Sinn des Erleidens der Welt
und ihrer Probleme. Das ist
etwas sehr Wichtiges. Wenn ein
Papst immer nur Beifall
bekäme, müsste er sich fragen,



ob er etwas nicht richtig macht.
Denn in dieser Welt ist die
Botschaft Christi ein Skandal,
angefangen mit Christus selbst.
Es wird immer Widerspruch
geben, und der Papst wird
immer Zeichen des
Widerspruchs sein. Es ist ein
Kriterium, das ihn angeht. Aber
das heißt nicht, dass er durch
das Beil sterben muss.

 
Wollten Sie verhindern, sich
der Welt so präsentieren zu



müssen, wie das bei Ihrem
Vorgänger der Fall war?

 
Der Vorgänger hatte seine
eigene Sendung. Ich bin davon
überzeugt, dass – nachdem er
mit einer gewaltigen Kraft
angetreten ist, die Menschheit
gleichsam auf die Schultern
genommen, zwanzig Jahre lang
mit ungeheurer Kraft die
Leiden und Lasten des
Jahrhunderts getragen, die
Botschaft verkündet hat – eine



Phase des Leidens gleichsam zu
diesem Pontifikat dazugehörte.
Und eine eigene Botschaft war.
Die Leute haben das auch so
gesehen. Er ist ihnen eigentlich
erst als Leidender so richtig
lieb geworden. Da kommt man
dem Menschen innerlich nahe,
wenn man offen ist. Insofern
hatte das durchaus seinen Sinn.
Allerdings war ich überzeugt,
dass man das nicht beliebig
wiederholen darf. Und dass
man nach einem Pontifikat von



acht Jahren dann nicht
womöglich noch einmal acht
Jahre anhängen kann, in denen
man so erscheint.

 
Sie sagen, Sie haben sich in
dieser Entscheidung auch
beraten. Und zwar mit Ihrem
obersten Chef. Wie geht das?

 
Da muss man eben seine Dinge
möglichst deutlich vor Ihm
ausbreiten und versuchen,
nicht nur Effizienz- oder



sonstige Kategorien für
Amtsverzicht anzugeben,
sondern es aus dem Glauben
anzuschauen. Gerade auch aus
dieser Perspektive bin ich zur
Überzeugung gekommen, dass
der Petrusauftrag von mir
konkrete Entscheidungen,
Einsichten verlangt, aber dass
dann, wo das in absehbarer Zeit
nicht mehr möglich sein würde,
der Herr es auch nicht mehr
von mir will und mich
sozusagen von der Last befreit.



 
Es gab einmal eine Meldung, es
habe ein »mystisches Erlebnis«
gegeben, das Sie zu dem
Schritt bewogen hätte.

 
Das war ein Missverständnis.

 
Sie sind mit dem Herrn im
Reinen?

 
Doch, bin ich wirklich.

 
Hatten Sie das Gefühl, dass



sich Ihr Pontifikat irgendwie
erschöpft hatte, dass es nicht
mehr recht vorwärtsging? Oder
dass möglicherweise die Person
des Papstes nicht mehr die
Lösung, sondern das Problem
war?

 
So nicht, nein. Ich meine, ich
hatte wohl das Bewusstsein,
dass ich eigentlich nicht mehr
viel werde geben können. Aber
dass ich sozusagen das Problem
für die Kirche war, war nicht



und ist nicht meine Auffassung.
 

Spielte es eine Rolle, dass Sie
enttäuscht waren von Ihren
eigenen Leuten, mangelnden
Rückhalt spürten?

 
Auch nicht. Ich meine, die
Affäre Paolo Gabriele ist eine
Unglücksaffäre. Aber erstens
war ich nicht schuld – er war
von den Instanzen geprüft und
an diese Stelle gesetzt
worden –, und zweitens muss



man mit solchen Dingen in der
Menschheit rechnen. Ich bin
mir da eigentlich keiner Fehler
bewusst.

 
Dennoch spekulierten
italienische Medien darüber,
der wahre Hintergrund für
Ihren Rücktritt sei eben doch in
der Vatileaks-Affäre zu suchen,
zu der nicht nur der Fall Paolo
Gabriele, sondern auch
Finanzprobleme und Intrigen
in der Kurie gehörten. Letztlich



habe Sie der 300 Seiten starke
Untersuchungsbericht über
diese Dinge so schockiert, dass
Sie keinen anderen Ausweg
mehr sahen, als für einen
Nachfolger Platz zu machen.

 
Nein, das stimmt nicht,
überhaupt nicht. Im Gegenteil,
die Dinge waren vollkommen
bereinigt. Ich habe damals
gesagt – ich glaube zu Ihnen –,
zurücktreten darf man nicht,
wenn die Dinge schiefliegen,



sondern wenn sie in Frieden
sind. Ich konnte zurücktreten,
weil in dieser Situation wieder
Ruhe eingekehrt war. Ein
Zurückweichen unter einem
Druck oder eine Flucht davor,
diese Dinge nicht mehr
bewältigen zu können, war
nicht der Fall.

 
In manchen Zeitungen war gar
von Erpressung und
Verschwörung die Rede.

 



Das ist alles völliger Unsinn.
Nein, es ist eigentlich eine
bescheidene Angelegenheit,
muss ich sagen, dass ein
Mensch, aus welchen Gründen
auch immer, sich eingebildet
hat, er müsste da einen Skandal
schaffen, um die Kirche zu
reinigen. Aber niemand hat
mich zu erpressen versucht.
Ich hätte mich auch nicht
erpressen lassen. Wenn das
versucht worden wäre, wäre ich
gerade nicht gegangen, weil es



nicht sein darf, dass man unter
Druck geht. Es war auch nicht
so, dass ich enttäuscht gewesen
wäre oder was auch immer. Im
Gegenteil, es war, Gott sei
Dank, eine Stimmung des
Friedens und des
Überwundenhabens. Eine
Stimmung, in der man eben
wirklich getrost dem Nächsten
das Steuer übergeben konnte.

 
Das Papsttum, so ein Einwand,
sei durch den Rücktritt



säkularisiert worden. Es sei
nun nicht mehr ein
unvergleichliches Amt, sondern
eines wie jedes andere.

 
Das musste ich in Kauf nehmen
und die Frage bedenken, ob
dann sozusagen der
Funktionalismus völlig auf das
Papstamt übergreift. Aber es
gab ja schon einen ähnlichen
Schritt bei den Bischöfen.
Früher durfte auch der Bischof
nicht zurücktreten, und es gab



eine Reihe von Bischöfen, die
sagten, ich bin »Vater« und das
bleibe ich. Da kann man nicht
einfach damit aufhören. Das
wäre eine Funktionalisierung
und Verweltlichung, eine Art
Beamtenkonzept, das man auf
den Bischof nicht anwenden
darf. Da muss ich entgegnen,
auch ein Vater hört auf. Er hört
natürlich nicht auf, Vater zu
sein, aber er gibt konkrete
Verantwortung ab. Er bleibt
weiter Vater in einem tiefen,



inneren Sinn und mit einer
besonderen Beziehung und
Verantwortung, aber nicht mit
den Aufgaben als solchen. Und
so war es ja auch bei den
Bischöfen.

Jedenfalls ist inzwischen
allgemein begriffen worden,
dass der Bischof einerseits
Träger einer sakramentalen
Sendung ist, die ihn weiter
inwendig bindet, die ihn
andererseits aber nicht ewig in
der Funktion halten muss. Und



so, denke ich, ist auch klar, dass
der Papst kein Übermensch ist
und nicht einfach durch sein
Dasein schon zur Genüge tut,
sondern eben doch auch
Funktionen auszuüben hat.
Wenn er zurücktritt, bleibt er
in einem inneren Sinn in der
Verantwortung, die er
übernommen hat, aber nicht in
der Funktion. Insofern wird
man langsam verstehen, dass
das Papstamt von seiner Größe
nichts verloren hat, auch wenn



die Menschlichkeit des Amtes
vielleicht deutlicher hervortritt.

 
Unmittelbar nach Verkündung
Ihrer Entscheidung ging die
Kurie, wie immer nach
Aschermittwoch, in die
Fastenexerzitien. Wurde
wenigstens hier mit Ihnen über
den Rücktritt gesprochen?

 
Nein, Exerzitien sind Orte des
Schweigens und des Zuhörens,
des Betens. Es gehörte



natürlich zur ganzen Planung
dazu, dass dann eine Woche
des Schweigens ist, wo alle
innerlich das aufarbeiten
können, jedenfalls die Bischöfe,
Kardinäle und Mitarbeiter in
der Kurie. Dass jetzt einmal
alles von den äußeren Dingen
weggenommen ist und man sich
gemeinsam innerlich dem
Herrn stellt.

Insofern war es für mich
dann bewegend und gut, dass
auf der einen Seite die



Zurückgezogenheit und das
Schweigen war und niemand
mich stören konnte, weil es
keine Audienzen gab, und alle
auch aus dem Trubel
herausgenommen und wir uns
innerlich ganz nahe waren, weil
wir alle zusammen täglich
viermal miteinander gebetet
und gehört haben, andererseits
doch auch jeder in seiner
persönlichen Verantwortung
vor dem Herrn stand.

Also, ich muss sagen, die



Planung war schon gut. Im
Nachhinein muss ich sie sogar
noch besser finden, als mir das
zunächst bewusst war.

 
Haben Sie den Rücktritt je
auch nur eine Minute bereut?

 
Nein! Nein, nein. Ich sehe
jeden Tag, dass es richtig war.

 
Also nicht vielleicht noch
einmal sich gesagt …

 



Nein, gar nicht. Es war auch
lange genug bedacht und mit
dem Herrn besprochen.

 
Gab es einen Aspekt, den Sie
nicht bedacht hatten? Der
Ihnen vielleicht erst im
Nachhinein klargeworden ist?

 
Nein.

 
Sie haben also auch bedacht,
ob es künftig berechtigte
Rücktrittsforderungen



gegenüber einem Papst geben
könnte?

 
Forderungen darf man sich
natürlich nicht beugen.
Deshalb habe ich in meiner
Rede auch betont, dass ich es
frei tue. Man darf nie
weggehen, wenn es ein
Davonlaufen ist. Man darf nie
vor Pressionen weichen. Man
darf nur weggehen, wenn
niemand es verlangt. Und
niemand hat es verlangt zu



meiner Zeit. Niemand. Es war
für alle eine völlige
Überraschung.

 
Dass sich durch Ihren Rücktritt
dann gleich eine Wende hin zu
einem anderen Kontinent
eröffnet, dürfte aber auch Sie
überrascht haben.

 
In der heiligen Kirche muss
man mit allem rechnen.



»Ich gehe nicht weg
vom Kreuz«

Nach Ihren letzten liturgischen
Feiern als amtierender Papst
und dem Abschied aus dem
Palazzo Apostolico beginnt eine
neue Geschichte. Sie ziehen
mit Ihrem engsten Umfeld –
den Sekretären Georg
Gänswein und Alfred Xuereb
sowie den vier Memores-



Schwestern – zunächst in die
päpstliche Sommerresidenz
nach Castel Gandolfo. Haben
Sie von hier aus das Konklave
mitverfolgt?

 
Natürlich.

 
Wie sah das aus?

 
Wir haben natürlich niemanden
empfangen, das ist ganz klar,
und auch keinerlei Kontakte
zur Außenwelt gehalten, aber



was man im Fernsehen sehen
konnte, haben wir gesehen. Vor
allem den Abend der Wahl
haben wir intensiv angesehen.

 
Hatten Sie eine Vorstellung
davon, wer Ihr Nachfolger sein
könnte?

 
Nein, überhaupt nicht!

 
Kein Gefühl, kein Gedanke?

 
Nein. Nein.



 
Wie konnten Sie dann, als Sie
sich von der Kurie
verabschiedeten, Ihrem
Nachfolger in spe gleich
absoluten Gehorsam
versprechen?

 
Der Papst ist der Papst, ganz
gleich wer es ist.

 
Immerhin soll Jorge Mario
Bergoglio schon beim Konklave
von 2005 einer der Favoriten



gewesen sein. War das so?
 

Kann ich nichts dazu sagen
(Lachen).

 
Was waren Ihre Gedanken, als
Ihr Nachfolger auf der Loggia
des Petersdoms erschien? Und
dann ist er ausgerechnet auch
noch in Weiß gekleidet?

 
Nun, das ist seine Sache, weiß
waren wir ja auch. Er hat eben
die Mozetta nicht haben wollen.



Das hat mich gar nicht berührt.
Was mich sehr berührte, war,
dass er, schon bevor er auf die
Loggia ging, mich anrufen
wollte, aber nicht erwischt hat,
weil wir eben beim Fernsehen
waren; wie er für mich gebetet
hat, der Augenblick der
Besinnung, dann die
Herzlichkeit, mit der er die
Menschen begrüßt hat, so dass
sozusagen der Funke sofort
übergesprungen ist. Es hatte
ihn ja niemand erwartet. Ich



kannte ihn natürlich, habe aber
nicht an ihn gedacht. Insofern
war es für mich eine große
Überraschung. Aber dann hat
das sofort gezündet, die Art,
wie er einerseits gebetet,
andererseits den Menschen zu
Herzen gesprochen hat.

 
Von woher kannten Sie ihn?

 
Von den Ad-limina-Besuchen
und der Korrespondenz her.
Ich habe ihn als sehr



entschiedenen Mann
kennengelernt, jemand, der in
Argentinien sehr entschieden
sagte, das geschieht und das
geschieht nicht. Diesen Aspekt
der Herzlichkeit, der ganz
persönlichen Zuwendung zu
den Menschen, habe ich nicht
so erlebt, das war für mich eine
Überraschung.

 
Sie hatten mit jemand anderem
gerechnet?

 



Schon, ja, nicht mit einem
bestimmten, aber mit anderen,
ja.

 
Bergoglio war jedenfalls nicht
darunter.

 
Nein. Ich habe nicht gedacht,
dass er unter den engeren
Kandidaten ist.

 
Obwohl es heißt, er sei, wie
schon gesagt, beim
vorhergehenden Konklave



neben Ihnen einer der
Favoriten gewesen.

 
Das ist richtig. Aber ich dachte,
das ist vorbei. Man hörte nichts
mehr von ihm.

 
Freude über das
Wahlergebnis?

 
Als ich den Namen hörte, war
ich zunächst noch unsicher.
Aber wie ich dann sah, wie er
einerseits mit Gott redete,



andererseits mit den
Menschen, da war ich wirklich
froh. Und glücklich.

 
Um das noch einmal
festzuhalten: Man kann also
nicht sagen, ein Wissen oder
eine Ahnung davon, wer Ihr
Nachfolger sein würde, hatte
Ihnen den Rücktritt
erleichtert?

 
Nein. Das Kardinalskollegium
ist frei und hat seine eigene



Dynamik. Da kann man nicht
vorhersagen, wer da am
Schluss drankommt.

 
An Papst Franziskus ist sehr
vieles neu: der erste Jesuit auf
dem Stuhl Petri; der Erste, der
den Namen Franziskus trägt.
Und vor allem: Er ist der erste
Papst aus der »Neuen Welt«.
Was heißt das für das Gefüge
der katholischen Weltkirche?

 
Das heißt, dass die Kirche



beweglich, dynamisch und offen
ist und in ihr neue
Entwicklungen vor sich gehen.
Dass sie nicht in irgendwelche
Schemata eingefroren ist,
sondern immer wieder etwas
Überraschendes geschieht,
dass sie eine Dynamik in sich
trägt, die sie stets erneuern
kann. Das ist das Schöne und
Ermutigende, dass gerade auch
in unserer Zeit Dinge
geschehen, die man nicht
erwartet hat und die zeigen,



dass die Kirche lebendig und
voll neuer Möglichkeiten ist.

Zum anderen war wohl zu
erwarten, dass Südamerika eine
große Rolle spielen wird. Es ist
der größte katholische
Kontinent, zugleich der am
meisten leidende und
problembeladene. Es gibt hier
wirklich große Bischöfe und,
bei allen Leiden und
Problemen, eine Kirche von
großer Dynamik. Insofern war
es auch irgendwie die Stunde,



in der Südamerika dran war.
Wobei der neue Papst ja
zugleich Italiener und
Südamerikaner ist, so dass hier
auch die innere Verflechtung
der alten und der neuen Welt
und die innere Einheit der
Geschichte zur Erscheinung
kommt.

 
Mit Papst Franziskus jedenfalls
verliert die katholische
Weltkirche ihre
Europazentriertheit, zumindest



wird sie abgeschwächt.
 

Es ist ganz klar, dass Europa
nicht mehr wie
selbstverständlich das Zentrum
der Weltkirche ist, sondern die
Kirche nun wirklich in ihrer
Universalität mit gleichen
Gewichten in den Kontinenten
dasteht. Europa behält seine
Verantwortung, seine
spezifischen Aufgaben. Der
Glaube in Europa schwächt sich
allerdings so ab, dass es schon



von daher nur noch begrenzt
die eigentliche impulsgebende
Kraft der Weltkirche und des
Glaubens in der Kirche sein
kann. Und wir sehen ja auch,
dass durch neue Elemente,
etwa durch afrikanische,
südamerikanische oder durch
philippinische, neue Dynamik in
die Kirche hereintritt, die den
ermüdeten Westen wieder
etwas auffrischt und neu
dynamisiert, wieder aus der
Müdigkeit, aus der



Vergesslichkeit seines
Glaubens aufweckt. Wenn ich
insbesondere an Deutschland
denke, so gibt es hier gewiss
lebendigen Glauben und von
Herzen kommenden Einsatz für
Gott und für die Menschen.
Aber auf der anderen Seite
steht doch die Macht der
Bürokratien, die hier da ist, die
Theoretisierung des Glaubens,
die Politisierung und der
Mangel an einer lebendigen
Dynamik, die dann auch noch



unter den
Strukturübergewichten oft fast
zerdrückt zu werden scheint.
So gesehen ist es ermutigend,
dass sich in der Weltkirche
auch andere Gewichte zur
Geltung bringen – und Europa
nun auch von außen her neu
missioniert wird.

 
Wenn man sagt, der liebe Gott
korrigiere jeden Papst ein
wenig in dessen Nachfolger – in
was werden Sie durch Papst



Franziskus korrigiert?
 

(Lachen.) Ja, ich würde sagen,
durch die direkte Zuwendung
zu den Menschen. Das ist,
glaube ich, sehr wichtig. Er ist
durchaus auch ein Papst der
Reflexion. Wenn ich das
Schreiben Evangelii gaudium
lese, oder auch die Interviews,
sehe ich, dass er ein
nachdenklicher Mensch ist,
einer, der mit den Fragen der
Zeit geistig umgeht. Aber



zugleich eben jemand, der sehr
direkt zu den Menschen steht,
der es gewohnt ist, immer
unter Menschen zu sein. Dass
er nicht im Palazzo wohnt,
sondern in Santa Marta, kommt
davon, dass er immer von
Menschen umgeben sein will.
Ich würde sagen, das kann man
auch oben erreichen [PS: im
Palazzo Apostolico], aber es
zeigt den neuen Akzent.
Vielleicht bin ich ja tatsächlich
nicht viel genug unter den



Menschen gewesen. Und dann,
würde ich sagen, ist da auch
der Mut, mit dem er Probleme
anspricht und nach Lösungen
sucht.

 
Ist Ihnen Ihr Nachfolger nicht
vielleicht ein wenig zu
ungestüm, zu exzentrisch?

 
(Lachen.) Jeder Mensch muss
sein Temperament haben. Der
eine ist vielleicht ein bisschen
zurückhaltend, der andere ist



vielleicht ein bisschen
dynamischer, als man es sich
vorgestellt hat. Aber ich finde
es gut, dass er so direkt zu den
Menschen geht. Natürlich
frage ich mich, wie lange er das
durchhalten kann. Denn jeden
Mittwoch zweihundert oder
mehr Handgebungen und so
weiter kostet viel Kraft. Aber
das überlassen wir dem lieben
Gott.

 
Sie haben also mit seiner Art



kein Problem?
 

Nein. Im Gegenteil, ich finde
das gut, ja.

 
Alter Papst und neuer Papst
wohnen nun sogar auf
demselben Grundstück, wenige
hundert Meter voneinander
entfernt. Sie stünden Ihrem
Nachfolger stets zur
Verfügung, heißt es. Werden
denn Ihre Erfahrung, Ihr Rat
auch wirklich abgefragt?



 
Im Allgemeinen besteht dazu
kein Anlass. Er hat zu
bestimmten Dingen Fragen an
mich gerichtet, auch zu diesem
Interview, das er der Civiltà
Cattolica gegeben hat.[3]  Gut,
das mache ich natürlich, dass
ich mich äußere. Aber im
Großen und Ganzen bin ich
auch sehr froh, dass ich
normalerweise nicht
hineingezogen werde.

 



Das heißt, Sie haben das erste
Apostolische Schreiben von
Papst Franziskus – Evangelii
gaudium – dann auch nicht
vorab erhalten?

 
Nein. Er hat mir aber dazu
einen sehr schönen
persönlichen Brief mit seiner
winzigen Handschrift
geschrieben. Die ist viel kleiner
als meine. Verglichen mit ihm,
schreibe ich direkt groß.

 



Was man kaum glauben mag.
 

Ja, wirklich. Der Brief war sehr
liebenswert, insofern habe ich
dieses Apostolische Schreiben
doch auf eine besondere Weise
bekommen. Und auch in Weiß
eingebunden, was sonst nur für
den Papst gemacht wird. Ich
bin an der Lektüre. Es ist ja
kein kurzer Text, aber ein
schöner, auch fesselnd
geschrieben. Sicher nicht alles
von ihm selber, aber es ist sehr



viel Persönliches drinnen.
 

Manche Kommentatoren
interpretierten dieses
Schreiben als eine Kehrtwende,
insbesondere wegen der
Forderung nach
Dezentralisierung der Kirche.
Sehen Sie in diesem
programmatischen Text einen
Bruch zu Ihrem Pontifikat?

 
Nein. Auch ich habe immer
gewünscht, dass die



Ortskirchen möglichst lebendig
in sich selber sind und nicht so
sehr der römischen Nachhilfe
bedürfen. Insofern ist die
Stärkung der Ortskirche etwas
sehr Wichtiges. Wobei immer
auch wichtig ist, dass alle
aufeinander und auf den
Petrusdienst hin offen bleiben,
denn sonst entwickeln sich
leicht Politisierung,
Nationalisierung und kulturelle
Verengungen. Der Austausch
zwischen Orts- und Weltkirche



ist ganz wichtig. Ich muss auch
sagen, leider haben genau jene
Bischöfe, die der
Zentralisierung
entgegenstehen, die Initiativen
vermissen lassen, die man von
ihnen hätte erwarten können.
Insofern haben wir dann immer
wieder nachgeholfen. Denn je
besser und lebendiger eine
Ortskirche selber aus der Mitte
des Glaubens lebt, desto mehr
trägt sie auch zum Ganzen bei.

Es ist ja nicht nur so, dass



das Ganze der Kirche in die
Ortskirche hineinregiert,
sondern die Dinge der
Ortskirche auch für das Ganze
entscheidend sind. Wenn
irgendwo ein Glied krank ist,
sagt der heilige Paulus, trifft es
alle. Wenn zum Beispiel Europa
glaubensarm wird, dann ist das
auch eine Krankheit für die
anderen – und umgekehrt.
Wenn in einer anderen Kirche
Aberglaube oder Dinge
einbrechen würden, die nicht



sein sollen, oder Unglaube,
schlägt das immer aufs Ganze
zurück. Insofern ist das
Zusammenspiel sehr wichtig.
Es geht nicht ohne
Petrusdienst und den Dienst
der Einheit. Und es geht nicht
ohne die Verantwortlichkeit der
Ortskirchen.

 
Sie sehen also nirgendwo einen
Bruch zu Ihrem Pontifikat?

 
Nein. Ich meine, man kann



natürlich Stellen missdeuten,
um dann zu sagen, jetzt geht es
ganz anders herum. Wenn man
Stellen herausnimmt, isoliert,
kann man Gegensätze
konstruieren, aber nicht, wenn
man das Ganze sieht. Es gibt
vielleicht neue Akzente,
natürlich, aber keine
Gegensätze.

 
Nun, nach der bisherigen
Amtszeit von Papst
Franziskus – sind Sie



zufrieden?
 

Ja. Eine neue Frische in der
Kirche, eine neue Fröhlichkeit,
ein neues Charisma, das die
Menschen anspricht, das ist
schon etwas Schönes.

 
Aus Ihren Abschiedsreden auf
dem Petersplatz stachen zwei
Worte ganz besonders heraus.
Das erste fiel bei Ihrem letzten
Angelus, als Sie erklärten: »Der
Herr ruft mich, den Berg Tabor



hinaufzusteigen.« Was war
damit gemeint?

 
Das war zunächst vom Tages-
Evangelium her vorgegeben.
Aber das Evangelium hatte in
diesem Augenblick einen ganz
konkreten Sinn bekommen. Es
besagte, dass ich nun
sozusagen mit dem Herrn
weggehe, aus dem Alltag des
Lebens auf eine andere Höhe
hinaufsteige, wo ich noch
direkter und intimer mit Ihm



beisammen bin; mich damit
auch von den bisherigen
großen Menschenmengen löse
und mich in diese größere
Intimität hineinbegebe.

 
Dass dann Ihre letzte große
Liturgie auf den
Aschermittwoch fällt, ist sicher
kein Zufall. Das wirkte wie:
Seht, hierhin wollte ich euch
führen: Reinigung, Fasten,
Buße.

 



Auch das war vorgegeben. Ich
habe allerdings im Vorfeld
schon auch an diesen
Aschermittwoch gedacht. Dass
damit dann noch einmal eine
große Liturgie zu feiern sein
würde. Sie wäre an sich in St.
Sabina gewesen, weil das die
alte Stationskirche ist, wir
haben sie aber in diesem Fall
nach St. Peter gelegt. Und das
fand ich schon sehr
vorsehungsgemäß, dass die
letzte Liturgie die Öffnung der



Bußzeit und damit auch
verbunden ist mit dem
Memento Mori, dem Ernst des
Hineingehens in die Passion
Christi – aber zugleich auch in
das Geheimnis der
Auferstehung. Einerseits den
Karsamstag über dem Anfang
meines Lebens, andererseits
den Aschermittwoch in seiner
vielseitigen Bedeutung über
dem Ende meines konkreten
Dienens stehen zu haben war
etwas, was zum einen bedacht,



zum anderen aber auch gefügt
war.

 
In dem zweiten Abschiedswort
hieß es, mit großem Nachdruck
gesprochen: »Ich gehe nicht
weg vom Kreuz.«

 
Nun, es war ja irgendwie
gesagt worden, ich sei vom
Kreuz heruntergestiegen, ich
habe es mir bequem gemacht.
Das ist ein Vorwurf, mit dem ich
ja auch rechnen musste. Mit



dem ich vor allem innerlich
umgehen musste, bevor ich den
Schritt vollzog. Ich bin
überzeugt, dass es nicht eine
Flucht war, schon gar nicht vor
praktischem Druck, der nicht
da war. Aber auch keine innere
Flucht vor dem Anspruch des
Glaubens, der den Menschen
ins Kreuz hineinführt. Sondern
es ist eine andere Weise, auch
dem leidenden Herrn
verbunden zu bleiben, in der
Stille des Schweigens, in der



Größe und Intensität des
Betens für die ganze Kirche.
Insofern ist der Schritt keine
Flucht, sondern eben eine
andere Weise, meinem Dienst
treu zu bleiben.

 
Sie haben keine große
Abschiedsfeier veranstaltet,
sondern es bei einer
Generalaudienz belassen.

 
Wenn man da Abschied feiert,
wäre wirklich die



Verweltlichung vollzogen, von
der Sie gesprochen haben. Es
musste im Rahmen dessen
bleiben, was zu einem
geistlichen Dienst gehört. In
diesem Falle die Liturgie des
Aschermittwochs und die
Begegnung mit den Gläubigen
auf dem Petersplatz, in Freude
und Besinnung zugleich. Wobei
nicht das persönliche Geschick
dieses Menschen im
Vordergrund steht, sondern
dass er in Vertretung eines



anderen da ist. Insofern war es
absolut richtig, einerseits noch
mal der Kirche als Ganzer zu
begegnen, andererseits den
Menschen, die Abschied
nehmen wollten. Und dies eben
nicht im Sinne einer weltlichen
Feier zu tun, sondern als
Begegnung im Wort des Herrn
und im Glauben miteinander.

 
Als Sie dann im Helikopter
davongeflogen sind, das
gehörte ja irgendwie auch zu



dieser ganzen Dramaturgie,
zumindest von außen
betrachtet. Man könnte sagen,
noch nie ist ein lebender Papst
in den Himmel aufgefahren …

 
(Papst lacht.)

 
Was ging Ihnen durch den
Kopf?

 
Es hat mich schon sehr bewegt.
Die Herzlichkeit des Abschieds,
auch dass Mitarbeiter (Stimme



wird brüchig) in Tränen waren.
Dann war über dem Haus
»Pastor Bonus« eine große
Aufschrift: »Vergelt’s Gott«,
und dann die Glocken von Rom
(der Papst weint). Das hat mich
schon sehr bewegt. Aber
jedenfalls da drüberschweben
und die Glocken von Rom
läuten zu hören, da wusste ich,
dass ich danken darf und dass
die Grundstimmung die
Dankbarkeit ist.



Teil II
Geschichte eines

Dieners

Elternhaus und Kindheit

Heiliger Vater, als Kind aus
einfachen Verhältnissen
wurden Sie im hohen Alter der
Nachfolger Petri. Welche
Vorstellungen hatten Sie als



Bub von einem Papst?
 

Der damalige Papst, Pius XI.,
war für uns der Papst
schlechthin. Er war eben
Stellvertreter Christi, jemand,
der unendlich über uns steht,
der uns aber zugleich ganz
nahe ist, weil er unser aller
Hirte ist. Wir haben den Papst
verehrt und geliebt – und ihn
zugleich als endlos entfernt
angesehen, unendlich weit
oben.



 
Hatten Sie in der Zeit einen
Lieblingsheiligen?

 
Könnte ich nicht sagen. Meinen
Heiligen, den heiligen Josef,
habe ich natürlich immer sehr
gemocht.

 
Gab es als Kind eine dieser
speziellen Kinderfragen über
Gott, für die man keine Lösung
findet, die einen ganz
verzweifelt machen?



 
Nein, da war für mich die
gläubige Welt ganz fest und
sicher gebaut.

 
In einem Brief ans Christkind
wünschten Sie sich »einen
Volks-Schott, ein grünes
Messkleid, ein Herz Jesu«. Ist
das für einen Siebenjährigen,
der Sie damals waren, nicht
sehr ungewöhnlich?

 
(Lacht.) Ja, aber für uns war die



Teilnahme an der Liturgie
wirklich von Anfang an
konstitutiv und ein großes
Erlebnis, eine geheimnisvolle
Welt, in die man weiter
eindringen will. Und das
Pfarrerspielen war sowieso ein
schönes Spiel. Das war damals
auch noch weit verbreitet.

 
Sie sind, nach Ihrer Schwester
Maria und Ihrem Bruder
Georg, das dritte Kind Ihrer
Eltern.Waren Sie das



Nesthäkchen?
 

Ja, schon.
 

Wie wurden Sie als Kind
genannt?

 
Zuerst haben sie mich, als
kleinen Bub, »Josepherl«
genannt. Dann habe ich aber,
mit etwa acht Jahren, gesagt,
das geht nicht so weiter, sonst
bleibe ich mein Leben lang ein
Josepherl, ich heiße von jetzt an



Joseph! Diese Weisung ist dann
auch beachtet und eingehalten
worden.

 
Waren Sie ein fröhlicher,
unkomplizierter Junge oder
eher ein introvertierter, früh
nachdenklicher?

 
Ich war zunächst, in Tittmoning
und Aschau, ein ausgesprochen
lustiger Bub. Aber irgendwie
bin ich später dann – ich kann
gar keinen Grund dafür



nennen – etwas nachdenklicher
und nicht mehr so fröhlich
gewesen. Das hat aber auch
gewechselt. Der Krieg hat alles
verkompliziert.

 
Ihr Geburtstag, der 16. April
1927, fiel auf einen
Karsamstag. Als Sie als Papst
das Grabtuch Christi in Turin
besuchten, riefen Sie aus:
»Dies ist für mich ein Moment,
auf den ich gewartet habe.«
Dieses Bild sei das Bild des



Karsamstags. Es scheint, als
hätten Sie dieses Thema, das
Ihnen förmlich in die Wiege
gelegt wurde, im Laufe Ihres
Lebens mehr und mehr als die
Ihnen aufgegebene
Bestimmung erkannt.

 
Ja, ich hab das immer als sehr
gegenwärtig empfunden.
Damals wurde die Osternacht
bereits am Morgen des
Karsamstags gefeiert, und ich
wurde mit dem ersten



Taufwasser getauft. Das war
meinen Eltern sehr am Herzen
gelegen. Sie haben das als sehr
bedeutungsvoll empfunden und
mir das von Anfang an auch
gesagt. Dieses Bewusstsein hat
mich gewissermaßen begleitet.
Sowohl als Theologen als auch
in den Ereignissen der Zeit, die
zum Teil sehr karsamstäglich
sind, und so ist das immer
stärker in mich eingedrungen.
Ich habe es auch immer tiefer
zu verstehen versucht – und es



tatsächlich als eine Anrede, als
ein Programm für mein Leben
betrachtet.

 
Ihre Texte hierzu sind
besonders tief und anrührend.

 
Weil es eben nicht etwas
Erdachtes ist, sondern etwas
mit meinem Grund, mit dem
Beginn meiner Existenz
Verwobenes, in das ich nicht
nur hineindachte, sondern auch
hineinlebte.



 
Wie der Vater von Karol
Wojtyla hatte auch Ihr Vater,
Joseph, ein Bauernsohn und
Gendarm, eine sehr tiefe,
männliche Frömmigkeit. Ist er
gewissermaßen der Prägestock
Ihrer Berufung?

 
In mancher Hinsicht schon. Er
war einerseits ein unglaublich
frommer Mann, der viel gebetet
hat, der ganz tief im Glauben
der Kirche verwurzelt war, und



zugleich ein sehr nüchterner,
kritischer Mann, der auch Papst
und Bischöfen gegenüber
durchaus kritisch sein konnte.
Gerade die nüchterne
Frömmigkeit, mit der er den
Glauben lebte und von ihm
wirklich durchdrungen war, all
das war sehr bedeutend für
mich.

 
War seine religiöse
Entwicklung mit einem
bestimmten Ereignis



verbunden?
 

Das weiß ich nicht. Er hatte
einen sehr guten Kaplan in der
Kinderzeit, der ihn offenbar
stark geprägt und geformt hat.
Er hat oft von ihm gesprochen.
Sein Lehrer wiederum hatte
einen Knabenchor aufgebaut,
bei dem er mitgesungen hat.
Dadurch ist ihm die Kirche
sicher auch zum Erlebnis
geworden.

 



Ihr Vater hatte keine
besondere Schulbildung.

 
Er hatte nur Volksschule, aber
er war ein Mensch mit
Verstand, der selbständig
denken konnte.

 
Stimmt es, dass er Priester
werden wollte?

 
Er hat nie darüber gesprochen.
Er hatte wohl die Idee, bei den
Kapuzinern als Bruder



einzutreten.
 

Aus dem Bauernhof der Familie
Ratzinger in Rickering, einem
winzigen Dorf im Bayerischen
Wald, auf dem Ihr Vater
geboren wurde, gingen
mittelbar und unmittelbar
auffallend viele Berufungen
hervor. Da ist der berühmte
Georg Ratzinger, Ihr
Großonkel, der nicht nur
Priester war, sondern sich auch
als Reichstagsabgeordneter



einen Namen machte. Dann die
Geschwister Ihres Vaters, Alois
und Theogona, die Priester und
Ordensfrau wurden. Hinzu
kommen Sie und Ihr Bruder
Georg, und schließlich noch ein
Cousin, der heute Priester in
Simbach ist, in der Nähe Ihres
Geburtsortes Marktl. Man
könnte fast von einer
Priesterfamilie sprechen.

 
Fast, ja (lacht). Wir kannten gut
den Onkel Alois, den geistlichen



Onkel, da waren wir in den
Ferien 1937, vielleicht auch
schon 1935. Die Tante
Theogona, die
Ordensschwester, kannten wir
auch gut.

 
Hat es Sie für Ihren eigenen
Weg ermuntert, dass Priester
in der Familie sind, wie eben
Ihr Onkel Alois, der Bruder
Ihres Vaters?

 
Das war damals normal. Die



großen Bauernfamilien hatten
alle viele Kinder, da war immer
auch ein Geistlicher dabei.

 
Onkel Alois muss ein
eigentümlicher Mensch
gewesen sein.

 
Ja, er war eine kuriose Gestalt.
Er war gescheit, aber sehr
eigenwillig. Er war vor allem
für die deutsche Volksliturgie.

 
Und er war Nazigegner.



 
Das war er klar.

 
In dem Sammelband Priester
unter Hitlers Terror, zwei dicke
Werke mit einem Verzeichnis
von Priestern, die in der
Nazizeit Widerstand leisteten
und verfolgt wurden, heißt es
über Ihren Onkel, dass er Ende
1936 beim
Regierungspräsidenten
angezeigt wurde, weil er den
Messbesuchern einen Treueeid



auf die katholische Kirche
abgenommen hat. Haben Sie
das als Bub mitbekommen?

 
Es war uns eigentlich klar, dass
ein Geistlicher gegen die Nazis
sein muss. Und unser Vater war
so dagegen, dass man sich nicht
vorstellen konnte, dass
irgendjemand in der Familie
dafür wäre. Die Tante Theres,
eine der Schwestern meines
Vaters, war eine besonders
wilde Nazigegnerin. Sie hatte



in Osterhofen mit mehreren
Geschwistern ein Haus mit
etwas Grund, der direkt am
Bahngleis lag. Als ein Zug mit
Nazigrößen vorbeifuhr, hat sie
ihnen die lange Nase gezeigt
(Papst macht Geste, lacht). Die
haben gewütet, konnten aber in
dem fahrenden Zug nichts tun.

 
1933 wurde ein »Heiliges Jahr«
begangen. Ausgerechnet in
diesem Jahr kommt Hitler an
die Macht, um dann Tod und



Terror in die Welt zu bringen.
 

Das Datum war natürlich
vorgegeben. Nach der
Überlieferung ist der Herr 33
gekreuzigt worden, und 1933
war ein großes Jubiläum, das
auch in Aschau, wo wir damals
lebten, begangen wurde.
Gleichzeitig gab es diesen
Triumph des Bösen, der auf uns
lastete. Aber die Innenwelt des
Religiösen war in uns so
lebendig, dass sie durch das



Äußere zwar belastet, aber
nicht verstört werden konnte.

 
Für Ihren Vater, der die
antifaschistische Zeitschrift Der
gerade Weg abonniert hatte,
musste es eine …

 
Für ihn war es ganz schlimm,
ja. Wir Kinder hatten das Leben
in der Familie, das Leben des
Dorfes, das immer noch sehr
katholisch geprägt war. Ihn hat
das natürlich viel mehr



getroffen als uns.
 

Dass Ihre Mutter einmal als
Saisonköchin in einer Pension
gearbeitet hat, war das zu
Hause ein Thema?

 
Das war lediglich nach der
Pensionierung meines Vaters,
als alle drei Kinder in die
Schule gingen und das bezahlt
werden musste. Auch wenn ich
noch nicht im Internat war, so
betrug das Schulgeld jeden



Monat zwanzig Mark. 1938, als
sie in Reit im Winkl ausgeholfen
hat, war die finanzielle
Situation besonders
angestrengt.

 
Wie war das für Ihren Vater?
Er war ja wahrscheinlich der
erste Hausmann der deutschen
Geschichte.

 
(Papst lacht auf.) Es war für ihn
eine große Herausforderung.
Er konnte nur eine Sache



kochen, nämlich »Schmarren«.
Aber sonst musste er sich erst
alles aneignen.

 
Er hatte kein Problem, mit der
Schürze dazustehen?

 
Er hat’s gemacht.

 
Er hat sogar Ihre Schuhe
geputzt.

 
Das hat er sowieso immer
gemacht, und zwar für die



ganze Familie. Das war sein
Ressort.

 
Als Gendarm wurde Ihr Vater
häufig versetzt. In 35
Dienstjahren 14-mal. Meist auf
eigenen Wunsch hin. Was war
da los?

 
Ich kann es nicht erklären, aber
in den Ratzingers steckt
offenbar eine gewisse Unruhe
drinnen. Ich bin ja ebenfalls viel
gewandert …



 
Dass er so spät geheiratet hat,
liegt an den vielen
Versetzungen als Polizist?

 
Ja. Und eben doch auch, denk
ich, an dem Zweifel, ob er nicht
in irgendeiner Weise in den
Orden eintreten soll.

 
Und dass Ihre Mutter Maria so
spät geheiratet hat?

 
Liegt wahrscheinlich auch an



ihren Dienstverhältnissen.
 

Ihre Mutter ist ein uneheliches
Kind. Wann haben Sie davon
erfahren?

 
Das war eigentlich relativ früh,
in Aschau, auch wenn ich das
damals nicht begriffen habe. Es
war so: Als Beamter hatte mein
Vater einen »arischen
Nachweis« zu erbringen, um zu
beweisen, dass er und seine
Frau Arier waren. Für ihn



selbst war das kein Problem,
weil ja die Register greifbar
waren. Die Mutter aber
stammte aus Südtirol, und es
gab einen langen, mühsamen
Briefwechsel zwischen dem
Pfarrer von Aschau und der
Kommune in Italien. Und dabei
wurde eben aktenkundig, dass
die Mutter unehelich war.
Richtig begriffen habe ich es
allerdings erst viel später.

 
Hatte das für Sie eine



Bewandtnis?
 

Überhaupt nicht. Denn die
Mutter war so überzeugend,
die brauchte keinen
Moralitätsbeweis.

 
Hat Ihre Mutter jemals
erfahren, wer ihr Vater war?

 
Natürlich, der Mann, den ihre
Mutter dann geheiratet hat,
war ja auch wirklich ihr Vater.

 



Aber der Bäckermeister Rieger
hatte sie zuerst nicht
legitimiert, warum nicht?

 
Das war ein juristisches
Versäumnis. Meine Mutter war
das erste Kind der beiden.
Auch das nächste Kind, Benno,
war noch vorehelich. Sie hatten
sich bereits das
Eheversprechen gegeben, ohne
aber einen ständigen Wohnsitz
zu haben. In Rimsting, wo sie
eine Bäckerei führten, hat er



dann geheiratet. Er hatte
gemeint, die Tochter ist
automatisch ehelich, wenn die
Eltern heiraten. Die Mutter war
sehr streng, eine harte Frau,
der Vater war gütig und
liebevoll. Er hat sie sehr
geliebt – und sie ihn auch.

 
Wie ist es bei Ihnen? Haben Sie
bei Ihrem eigenen Vater
Anerkennung und Liebe
gefunden?

 



Habe ich wirklich, ja. Schon als
Bub. Da war sehr viel
Herzlichkeit und Wärme.
Besonders ab April 1937, als er
in Pension gegangen war,
haben wir viele lange
Spaziergänge gemacht, wo er
aus seiner eigenen Kindheit
und Jugend erzählt hat. Als aus
finanziellen Gründen meine
Mutter 1938 die Stelle als
Köchin in Reit im Winkl
angenommen hatte und auch
meine Geschwister nicht mehr



zu Hause waren, sind wir jeden
Tag spazieren gegangen. Er
war eigentlich ein Romancier
und hat immer spannende
Geschichten erfunden. Ich
glaube, es war für ihn selber
spannend, wie es wohl
weitergehen wird. Das waren
so Familiengeschichten. Von
einem Ehepaar, wie sie sich
kennenlernen, was in der
Familie alles passiert und so,
richtige Heimatromane würde
ich sagen.



 
Wie war die Ehe Ihrer Eltern?

 
Die war sehr gut, obwohl die
Temperamente sehr
verschieden waren. Die Mutter
war herzlich, liebevoll,
gemütvoll und nicht so rational
geprägt. Sie mochte es, aus
dem Einfall, dem Augenblick
heraus zu leben. Insofern
waren die Lebensstile sehr
verschieden. Da gab es dann
gelegentlich auch Krach. Aber



doch auch eine tiefe innere
Einheit, so dass der Krach uns
schon weh getan hat, aber wir
wussten immer, dass dabei das
Eigentliche unzerstört ist.

 
Ihr Vater war streng, vielleicht
zu streng, meinten Sie einmal.
Wie äußerte sich diese
Strenge?

 
Ich muss sagen, er ist immer
milder geworden. Mit mir war
er lange nicht mehr so streng



wie mit den Vorangegangenen.
Die Strenge hat sich darin
geäußert, dass er Pünktlichkeit
und Genauigkeit verlangte,
dass er bei Übertretungen von
dem, was man nicht machen
durfte, schon auch kräftig
schimpfen und auch mal eine
Watsche verabreichen konnte.
Das galt damals als ganz
normales Erziehungsmittel.
Man wusste, man muss sich an
die Ordnung halten: an die
Gläubigenordnung, die



Familienordnung und an das
Recht im Allgemeinen. Er war
ein sehr rechtlicher und
redlicher Mann und hat darauf
geachtet, dass man auf dieser
Spur weitergeht. Und, ja, man
spürte schon, dass es nicht
leichtgenommen wurde, wenn
man da danebensteigt.

 
Einem Ihrer Professoren in
Freising hielten Sie später
zugute, er trete gegen die
»verklemmte Frömmigkeit des



19. Jahrhunderts« auf. Wörtlich
schrieben Sie: »Das war für
mich ein Durchbruch.« War Ihr
Vater vielleicht auch im
Religiösen zu streng?

 
Sagen wir mal so: Den hatte der
Kaplan, von dem wir schon
sprachen, eine an sich sehr
gute Person, besonders
geprägt. Insofern war er schon
auch von der strengen
Frömmigkeit des 19.
Jahrhunderts geformt worden.



Heute würde man sagen, dass
das zum Teil auch zu streng
war. Aber man kann den
Kontext von damals nicht
vergleichen mit dem Kontext
von heute.

 
Wenn Sie über Ihre Kindheit
schreiben, klingt das meist
romantisch. Das Paradies, so
meinten Sie gar einmal, stellten
Sie sich so vor, »wie es in
meiner Kindheit war«. Spricht
daraus nicht auch eine gewisse



Harmoniebedürftigkeit?
 

Schon, ja.
 

Jedenfalls werden in Ihren
Erinnerungen Konflikte,
Brüche, Schwierigkeiten eher
nicht thematisiert.

 
Es gab natürlich in der Familie
auch Streit und so. Wir waren
schon ganz normale Menschen.
Es ist nicht so, dass immer alles
harmonisch gewesen wäre.



Aber das Gefühl des
Beieinanderseins und des
Glücklichseins miteinander hat
weit überwogen.

 
Gab es keinen
Generationenkonflikt, wie er
dann allgemein in den 60er
Jahren zum Ausbruch kam?

 
Nein.

 
Nachdem Ihr älterer Bruder
bereits diesen Weg



eingeschlagen hatte, wurden
auch Sie in das bischöfliche
Studienseminar in Traunstein
aufgenommen. War Georg Ihr
Vorbild?

 
In vieler Hinsicht schon. Er war
einfach ein Bub, der wusste,
was er will, der sehr klare,
entschiedene Ideen hatte.
Zugleich standen wir uns von
Anfang an nahe, wir gehörten
halt einfach zusammen. Wir
haben später auch theologisch



miteinander diskutiert über all
die Fragen, die umgingen. Ich
bin aber erst in der dritten
Klasse Gymnasium in das
Seminar eingetreten. Aus
einem einfachen und
praktischen Grund: Mein Vater
hätte es nicht zahlen können,
wenn wir drei alle gleichzeitig
im Internat gewesen wären. So
waren mir zwei Jahre zu Hause
vergönnt, das hat mir sehr
gutgetan.

 



Bemerkenswert, dass auch Ihre
Schwester eine weiterführende
Schulausbildung erfährt. Ist Ihr
Vater auch hier die treibende
Kraft?

 
Ja. Er wollte, dass auch meine
Schwester eine gute
Ausbildung und Berufschancen
hat. Damals war die Idee für
eine Frau nicht das Gymnasium.
Es gab zwei Arten von höheren
Schulen: das Lyzeum, das war
mehr oder weniger etwas für



Nobeldamen, dann die
Haushaltsschule, mit
Stenographie,
Maschinenschreiben,
Buchführung, Englisch und so
weiter. Das war eine solide
Bildung, die ihr auch viel
Freude gemacht hat.

 
Sie waren als Kind
schmächtiger als andere.
Haben Sie sich als Außenseiter
gefühlt?

 



Eigentlich nicht. Als ich ins
Seminar eingetreten bin, war
mir diese Welt sehr neu, da war
es so. Aber das war nur im
ersten halben Jahr.

 
Besonders beeindruckt hat Ihre
Kameraden, dass Sie offenbar
sehr früh wussten, was Sie
wollten; oder was Sache ist. In
einem Ihrer Zeugnisse in
Traunstein heißt es gar, Sie
seien »aufmüpfig« gewesen.
Gehört diese Aufmüpfigkeit



nicht grundsätzlich mit zu
Ihrem Wesen?

 
Das war so einige Zeit, ja. In
der dritten, vierten Klasse
irgendwie war ein Moment der
Aufmüpfigkeit da, ja.

 
Aber nicht nur da. Da gibt es
diese Episode beim Militär, wo
es um das Exerzieren geht, und
der Ausbilder, ein echter
Zuchtmeister, in die vor ihm
aufgebauten Rekruten brüllt:



»Wer hält es länger aus, ihr
oder ich?« Und dann treten Sie
als Einziger hervor und sagen:
»Wir.« Ausgerechnet der
Kleinste, der scheinbar
Schwächste, gibt Paroli. Auch
später wird diese Haltung
immer wieder deutlich. Etwa
bei Ihrer Habilitationsschrift,
wo Sie gegen geltende
Lehrmeinung und insbesondere
auch gegen einen Dogmatik-
Professor opponierten, der
weltweit als führende Autorität



in diesem Fach galt. Also dieses
Moment ist vorhanden.

 
Es ist da, ja. Die Lust am
Widerspruch, das stimmt
schon.

 
In der Schule wurden Sie
»Hacki« genannt. In der
Schülerzeitung Helios heißt es
über Sie: »Als Mensch voll
krassem Gegensatze steht nun
der Hacki auf dem Platze,
sowenig er im Sporte kann, ist



er der Wissenschaften Mann.«
Der Beitrag stammt aus dem
Jahr 1945. Wissenschaftlichkeit
ist also schon sehr, sehr früh
Ihr Ding gewesen?

 
Schon, ja.

 
Ihr Arbeitsstil hat sich früh
ausgezeichnet durch einen
festen Takt, durch die
Gleichmäßigkeit, den festen
Tagesplan. Wann hat das
angefangen?



 
Das hat sich so ergeben, seit
wir in Hufschlag waren.[4]

Zuvor hatte es in der Schule ja
keine Aufgaben gegeben. In
Hufschlag hab ich nachmittags
die ersten zwei Stunden – oder
wie lange ich eben brauchte, oft
auch nur eine Stunde – für die
Arbeit genommen. Das hat sich
dann allmählich verlängert.
Jedenfalls war klar, dass ich
meine Zeit einteile und dass ich
die Zeit, die für die Arbeit



gehört, auch wirklich dafür
nutze.

 
Bereits als Schüler und
Student waren Sie im Wissen
den anderen voraus, woran lag
das?

 
Man soll auch nicht
übertreiben. Ich hab Latein
und Griechisch besonders
geliebt und auch Hebräisch gut
gelernt. Aber gut, ich war
einer, der sich diesen Dingen



besonders hingegeben hat,
während andere weniger
theoretische Interessen hatten.

 
Mit vierzehn entdeckten Sie die
Literatur, übersetzten
Kirchentexte aus dem
Griechischen und aus Latein.

 
Mehr spielerisch natürlich.

 
Woher können Sie eigentlich
die vielen Sprachen? Die hat
man ja in der Schule nicht alle



gelernt.
 

Nein, ich kann eigentlich auch
keine Sprachen.

 
Wie bitte?

 
Wir hatten von 1942 auf 1943
ein Jahr Italienisch als
Wahlunterricht, der allerdings
sehr oft ausfiel. Zumindest hat
man ein paar minimale
Grundlagen erlernt, mehr aber
auch nicht. Das ist dann erst



durch die Praxis gekommen, als
ich nach Rom kam. Ich habe
aber nie richtig Italienisch
gelernt, deswegen bin ich auch
in der Grammatik nie ganz
sicher. Französisch hatten wir
ein Jahr in der Schule. Das
habe ich dann festzuhalten
versucht, aber es ist ebenfalls
ein etwas mageres Fundament.
Englisch habe ich mit
Schallplatten in der Bonner
Zeit erlernt, und das ist immer
sehr schwach geblieben. Dann



ist es eigentlich schon zu Ende.
Es sieht so aus, als wenn ich
weiß Gott wie viele Sprachen
könnte, es ist aber nicht so.

 
Was sagten Ihre Eltern zu der
enormen Begabung ihres
Sohnes?

 
Na ja, die war nicht so
aufregend. Ich hatte gute
Noten, aber ich musste auch
lernen.

 



Gab es einen besonderen
Ehrgeiz, von Ihrem Vater
beispielsweise angeregt?

 
Das würde ich nicht sagen.
Vater hat schon sehr darauf
geachtet, dass wir gelernt
haben und ordentlich waren.
Aber er hat nicht gewollt und
hat es schon gar nicht darauf
angelegt, dass wir irgendetwas
»Großes« werden. Er hat sich
gefreut, dass wir Priester
werden wollen. Er war einfach



ein Mann, der wirklich ganz in
der Frömmigkeit der Kirche
gelebt hat.

 
Die Berufung zur
Priesterschaft, heißt es in Ihren
Erinnerungen, sei »ganz
natürlich in mir gewachsen,
ohne großartige
Bekehrungserlebnisse«. Wenn
schon nicht die großen, gab es
dann wenigstens kleinere
spirituelle Erlebnisse?

 



Ich würde sagen, es war das
immer tiefere Eindringen in die
Liturgie. Die Liturgie wirklich
als Mittelpunkt zu erkennen
und sie zu verstehen
versuchen, mitsamt dem
ganzen geschichtlichen
Geflecht, das dahintersteht.
Wir hatten einen
Religionslehrer, der gerade ein
Buch über die römischen
Stationskirchen schrieb. Und
er hat seine Arbeit
gewissermaßen im



Religionsunterricht
vorbereitet. Durch ihn hatten
wir auch den historischen
Wurzelgrund sehr gut, sehr
konkret erlernt. Das war etwas,
was mir wirklich Freude
gemacht hat. Insofern haben
mich dann insgesamt die
religiösen Fragen beschäftigt.
Es war die Welt, in der ich am
meisten zu Hause war.

Regensburg



(1969–1977)

Endlich sollte alles gut
werden. Der junge
Professor ist wieder in der
geliebten bayerischen
Heimat, was insbesondere
Schwester Maria und
Bruder Georg freut.
Ratzinger wird
turnusgemäß zum Dekan
der katholischen Fakultät
und 1976 zum Vizerektor
der Uni gewählt. Und er



träumt davon, sein
theologisches œuvre
auszubauen. In dieser Zeit
erscheinen wichtige Werke
wie Das Geheimnis von
Tod und Auferstehung
und Das neue Volk
Gottes. Entwürfe zur
Ekklesiologie, in dem
Ratzinger unter anderem
über die »Kollegialität der
Bischöfe« und die
»Erneuerung der Kirche«
referiert. Vor allem die



Fragen über Tod und
Unsterblichkeit, ewiges
Leben, Wiederkunft Christi
und Jüngstes Gericht sind
es, die er nun ausarbeiten
kann. Dass dieser Thematik
gewidmete Werk
Eschatologie bezeichnet er
als sein am besten
ausgearbeitetes Buch.

 
Sie sind nirgendwo lange
geblieben. Wie ein Solitär
vielleicht, der sich nicht



unbedingt anpasst. Sie sind aus
Bonn weggegangen, aus
Münster, nun aus Tübingen.

 
Präfekt war ich immerhin von
1982 bis 2005.

 
Aber Sie wollten bereits nach
der ersten Periode aufhören.

 
Aber gut, das war schon klar,
dass das nicht gehen würde
(Lachen).

 



In Regensburg, wo Sie bleiben
wollten, durften Sie nicht
bleiben. Wäre es das Glück
Ihres Lebens geworden?

 
Das kann man so sagen, ja.

 
Sie hatten sich in Regensburg
eingerichtet, für sich und Ihre
Geschwister ein Haus gebaut,
doch nun werden Sie jäh
herausgerissen. Sie sind
entsetzt, als Ihnen der Nuntius
persönlich die Nachricht



überbringt, der Papst wolle Sie
zum neuen Bischof von
München ernennen. Entsetzen
und Unverständnis nicht nur,
weil Sie keine Theologie mehr
lehren sollten, was Sie als Ihre
wahre Profession ansahen,
sondern auch deshalb, weil
man doch höheren Orts, wie
Sie sich später äußern, »meine
Fremdheit gegenüber
Aufgaben der Leitung und der
Verwaltung« hätte kennen
müssen. Ist das der große



Bruch in Ihrem Leben, das
Ende Ihrer Träume?

 
Ja, aber man weiß auch, dass
man nicht den Träumen
nachleben darf.

 
Nach einer Nacht des Ringens
unterschreiben Sie in einem
Regensburger Hotelzimmer die
Einverständniserklärung. In
welchem Hotel war das?

 
Das war – mein Gott, wie heißt



das noch? Wenn Sie vom
Bahnhof kommen, in die Stadt
herein … jedenfalls rechter
Hand war ein Hotel. Ob es das
noch gibt, weiß ich nicht.

 
Ihr Beichtvater, mit dem Sie
sich in dieser dramatischen
Nacht beraten hatten, war
Professor Johann Auer, ein
Mann, so schreiben Sie in Ihren
Erinnerungen, »der meine
Grenzen theologischer wie
menschlicher Art sehr



realistisch kannte«. Was
meinten Sie mit den »Grenzen
menschlicher Art«?

 
Tja, er war der Meinung, dass
ich – na, was soll ich sagen? –
noch viel zu lernen habe, dass
ich keineswegs vollkommen bin,
dass ich Probleme hab. Wir
waren Freunde, aber gerade als
Freund hat er mir auch
brüderlichen Tadel
zuteilwerden lassen – gerade
weil er, ja, eben auch meine



Grenzen gesehen hat.
 

Aber er hat Sie ja eigentlich zu
diesem Schritt ermuntert.

 
Das war das Komische. Ich
hatte erwartet, er sagt: »Nein,
des kannst du ned!« Weil er
sonst auch immer gesagt hat,
»das ist nichts!«, oder dass man
dies und jenes verkehrt macht
und so weiter. Insofern dachte
ich, er würde mir sagen: Das ist
nichts für dich!



 
War damit möglicherweise Ihre
Schüchternheit gemeint?

 
Das war es vielleicht nicht.
Auch, aber …

 
Ihre zurückhaltende Art, sagt
einer Ihrer früheren
Assistenten, wäre so weit
gegangen, dass es hohe
Kenntnis erforderte, Sie aus
dem Glaskäfig herauszuholen.

 



(Lacht.) Das ist ein bisschen
übertrieben.

 
Mit Auer hatten Sie jedenfalls
jemanden, mit dem Sie
offenbar auch sehr persönliche
Dinge besprechen konnten.

 
Ja, ja.

München (1977–1982)

Nach fast 25 Jahren
Lehrtätigkeit an deutschen



Universitäten wird durch
Urkunde von Paul VI. vom 25.
März 1977 Dr. Joseph
Ratzinger zum neuen
Erzbischof von München und
Freising ernannt. In der
bayerischen Landeshauptstadt
lernt man ihn als einen der
sprachmächtigsten Analytiker
der Gesellschaft kennen, der
einen evidenten Beitrag zu den
ethischen Fragen der
Gegenwart liefert. Seine
Predigten werden reißend



nachgefragt. Es entstehen die
Bände Eucharistie – Mitte
der Kirche, Christlicher
Glaube und Europa, Glaube –
Erneuerung – Hoffnung,
Untertitel: Theologisches
Nachdenken über die heutige
Situation der Kirche.

 
 
 
 
Am 6. August 1978 starb Paul
VI. Auf dem darauffolgenden



Konklave kommt es, nach
einem eher flüchtigen Treffen
während der Synode ein Jahr
zuvor, zu einer ersten
persönlichen Begegnung mit
Karol Wojtyla, dem Kardinal
von Krakau. Wie erinnern Sie
dieses Kennenlernen?

 
Es war so, dass er schon im
Präkonklave gelegentlich
gesprochen hat, was mich
immer sehr beeindruckte. Ich
hatte von ihm den Eindruck



eines nachdenklichen
Menschen mit einer
bedeutenden philosophischen
Bildung; dazu eines besonders
frommen und gläubigen, eines
warmherzigen und gütigen
Menschen. Das hat sich in der
persönlichen Begegnung
bestätigt. Ein Mensch mit
Bildung und mit Humor, mit
warmherziger Menschlichkeit
und Glauben.

 
Wie haben Sie sich



verständigt?
 

Auf Deutsch. Er konnte sehr
gut Deutsch. Es war seine erste
und auch seine beste
Fremdsprache, die er im
Gymnasium von der ersten
Klasse an gelernt hatte.

 
Karol Wojtyla, zunächst
Weihbischof, dann Erzbischof
von Krakau, war wie Sie
Teilnehmer des Konzils. Sie
sind sich in Rom nicht über den



Weg gelaufen?
 

Auf dem Konzil nicht. Aber ich
hatte schon von ihm gehört. Ich
wusste, dass er Philosoph ist,
dass er gerade auf dem
Philosophenkongress in Neapel
gesprochen hatte.

 
Aus dem Konklave im August
war Albino Luciani als Johannes
Paul I. hervorgegangen, der
»lächelnde Papst«, wie er bald
genannt wurde. Aber schon 33



Tage später musste die
katholische Kirche erneut
einen Papst zu Grabe tragen.
Wieder tagte die große
Kirchenversammlung. Sie
waren als Kardinal von
München an beiden Konklaven
beteiligt. Eine Sensation stand
bevor. Denn erstmals seit
fünfhundert Jahren wurde mit
Karol Wojtyla ein Nichtitaliener
zum Papst gekürt. Hatten Sie
einen großen Anteil an seiner
Wahl?



 
Nein, das glaube ich nicht. Ich
war einer der jüngsten
Kardinäle und habe mir auch
nicht angemaßt, da irgendwie
eine Rolle spielen zu wollen.
Ich bin grundsätzlich gegen
Verschwörungen und so
Sachen, gerade in der
Papstwahl. Es soll jeder ganz
nach seinem Gewissen wählen.
Gut, wir Deutschsprachigen
haben miteinander gesprochen,
aber ohne Verabredungen.



 
Es heißt allerdings, die
deutschsprachigen Teilnehmer
um den Wiener Kardinal König
hätten die Wahl Wojtylas
maßgeblich unterstützt.

 
Unterstützt auf jeden Fall, ja.

 
Sie selbst haben sich völlig
zurückgehalten?

 
Ich kann nur sagen, König hat
außerhalb des Konklaves zu



verschiedenen Kardinälen
gesprochen. Was drinnen war,
bleibt weiterhin geheim. Ich
habe mich als ganz
frischgebackener Erzbischof
von öffentlichen Aktivitäten
vollkommen ferngehalten. Wir
deutschsprachigen Kardinäle
haben uns getroffen,
miteinander die Dinge beraten.
Aber ich selber habe nicht
irgendwie Politik gemacht. Das
schien mir meiner Situation
nicht angemessen zu sein.



 
Hat es Sie erschreckt, als es
der Pole geworden ist?

 
Nein. Überhaupt nicht. Ich war
ja für ihn. Kardinal König hatte
mich angesprochen. Und meine
eigene persönliche, wenn auch
kurze Bekanntschaft mit ihm
hatte mich überzeugt, dass er
wirklich der richtige Mann ist.

 
Am 16. Oktober 1978 beginnt
das 265. Pontifikat der



römisch-katholischen Kirche.
Der neue Mann, der sich
vorstellt als jemand »aus einem
fernen Land«, läutet eine Ära
ein, in der sich die Welt so
verändern sollte, wie das
niemand für möglich gehalten
hatte. Durch die Wahl Wojtylas
war für Sie eine neue Situation
entstanden. Denn nun ist
jemand Papst geworden, der
Sie unbedingt haben will, und
zwar in Rom.

 



Was ich da noch nicht wusste,
aber was sich dann bald
herausgestellt hat.

 
Wie bald war das? Wann genau
kam zum ersten Mal der Ruf?

 
Ich kann das jetzt nicht
datieren. Ich wusste, dass er
mich haben wollte. Ein Jahr
zuvor war die
Erziehungskongregation neu
zu besetzen. Da wollte er mich
schon. Ich sagte: »Es geht



nicht. Ich bin so kurz in
München, ich habe ein
Versprechen gegeben, ich kann
jetzt nicht einfach weg.« Dann
wurde es Kardinal Baum von
Washington. Danach konnte ich
eigentlich nicht mehr nein
sagen. Das heißt, ich habe noch
eine Bedingung gestellt, die ich
für unerfüllbar hielt. Ich hab
gesagt: »Ich kann es nur
annehmen, wenn ich auch
weiterhin publizieren darf.« Da
war er zunächst unsicher, hat



sich informiert und
herausgebracht, dass Kardinal
Garrone, der vor Baum
Amtsinhaber war, publiziert
hatte, und meinte dann:
»Können Sie.«

 
Ist es nicht ein Affront
gegenüber einem Papst, wenn
man da Bedingungen stellt?

 
(Lachen.) Vielleicht, aber ich
hielt es für meine Pflicht, das zu
sagen. Weil ich eine innere



Pflicht fühlte, etwas zur
Menschheit sagen zu können.



Krieg

Sie traten an Ostern 1939 in
das bischöfliche Seminar in
Traunstein ein. Wenige Monate
später begann der Zweite
Weltkrieg. Erinnern Sie noch
den 1. September 1939,
Kriegsausbruch?

 
Ja, erinnere ich gut, weil das
mit der Folge verbunden war,
dass das Seminar sofort



Lazarett wurde und wir nun
von zu Hause aus in die Schule
gingen. Seit 1938, mit der
Österreichkrise, wusste man, es
wird Krieg kommen. Insofern
weiß ich noch sehr gut, als
dann gemeldet wurde, Hitler
habe erklärt, von, ich weiß
nicht wie viel Uhr an, »wird
zurückgeschossen«.

 
Ihr Vater ging in der Zeit des
Krieges zu Bauernhöfen in der
Umgebung, um hier um Essen



zu bitten.
 

Das hat er offen gesagt. Wir
wussten auch, welche Bauern
es waren, wo er etwas erhoffen
durfte.

 
Die katholischen Schüler
wurden in Traunstein von HJ-
Fanatikern bedroht, mussten
Spalier laufen. Es gab
Anschläge gegen das
bischöfliche Seminar. Waren
die Nazibedrohungen für Sie



als Kind nicht auch mit viel
Angst verbunden?

 
Schon. Ich meine, in unserer
Klasse war, Gott sei Dank, kein
einziger richtiger Nazi. Man
brauchte also nicht zu fürchten,
dass man irgendwo angezeigt
wird. Aber insgesamt war die
Atmosphäre bedrückend. Man
wusste, auf die Dauer sollte die
Kirche verschwinden. Es sollte
kein Priestertum mehr geben.
Für uns war klar: In dieser



Gesellschaft habe ich keine
Zukunft. Für mich persönlich
wurde die Perspektive
zusätzlich fatal, als der Sport
Abiturfach wurde und man
durchfiel, wenn man nicht im
Sport war. Aber zugleich waren
wir immer fest überzeugt, dass
der Nazismus nicht lang dauern
kann. Mein Vater war sich so
gewiss. Wir dachten, dass der
Krieg schnell zu Ende gehen
würde, weil wir glaubten,
Frankreich und England wären



deutlich stärker als die Nazis.
Insofern war die Hoffnung, dass
es nicht ewig dauert, sehr groß.
Aber die Furcht, eine
Bedrückung lag über einem.
Als dann die ersten Freunde
gefallen sind und man merkte,
dass es auf uns zugeht, da
wurde alles noch drückender.

 
Wusste Ihre Familie von den
KZs, hat man darüber
gesprochen?

 



Wir haben gewusst, dass es
Dachau gibt. Das Lager wurde
gleich mit der sogenannten
Machtübernahme eröffnet.
Wenn man hörte, dieser oder
jener ist nach Dachau
gekommen, war man entsetzt.
Mein Vater war Leser des
Geraden Wegs von Gerlich. Er
wusste, dass Gerlich in Dachau
erschlagen oder erschossen
wurde [Fritz Gerlich, 1883–
1934, gilt mit seiner Zeitschrift
Der gerade Weg als einer der



wichtigsten Vertreter des
publizistischen Widerstands
gegen den
Nationalsozialismus]. Dass es
da schlimme Dinge gibt, das
wussten wir. Die Judenfrage
war bei uns insofern nicht so
präsent, weil es weder in
Aschau noch in Traunstein
Juden gab. Das heißt, in
Traunstein gab es einen
Holzhändler, der aber,
nachdem man ihm die Fenster
eingeworfen hatte, schon am



nächsten Tag wegzog.
Wir kannten persönlich keine

Juden. Allerdings hatte mein
Vater, wenn wir Stoffe zum
Nähen brauchten, diese immer
von einer Firma in Augsburg
kommen lassen, deren Besitzer
ein Jude war. Als die Nazis ihn
enteigneten und der neue
Besitzer damit warb, dass alles
weitergeht wie bisher, sagte er:
»Nein, von einem Menschen,
der einem anderen was
weggenommen hat, beziehe ich



nichts.« Er hat nie mehr von
dieser Firma gekauft.

 
Wann haben Sie und Ihre
Familie von den Vergasungen
in Auschwitz und anderswo und
vom Massenmord an den Juden
erfahren?

 
Wir waren ja Hörer
ausländischer Nachrichten,
eifrige Hörer, aber von
Vergasungen haben wir nichts
gehört. Wir wussten wohl, dass



es den Juden schlechtgeht, dass
sie abtransportiert worden
waren, dass man das
Schlimmste befürchten musste,
aber konkret habe ich es erst
nach dem Krieg erfahren.

 
Hat man darüber gesprochen?

 
Doch, haben wir schon. Der
Vater hatte Hitler immer schon
als Verbrecher bezeichnet,
aber das war eine neue,
unvorstellbare Dimension, die



alles noch viel schrecklicher
erscheinen ließ.

 
Nach der Entlassung aus der
Flak am 10. September 1944
ging es zum
Reichsarbeitsdienst ins
Burgenland. Sie haben es in
Ihren Erinnerungen
beschrieben. Wo genau war
das?

 
In Deutsch-Jahrndorf, das ist
am Dreiländereck Slowakei-



Ungarn-Österreich, ganz nah
bei Pressburg. Man hat von uns
aus die Zitadelle von Pressburg,
also Bratislava, gesehen. Direkt
neben uns war die ungarische
Grenze. Wir mussten auch auf
den Paprikafeldern Erntearbeit
leisten. Unsere Unterkunft
bestand aus primitiven
Baracken, fünf oder sechs, und
da waren wir nach der Größe
eingeteilt. Die Größten in der
Baracke eins, ich war in der
Baracke vier oder fünf. Damals



waren die Leute noch nicht so
groß, da bin ich noch als
mittelgroß durchgegangen. Pro
Baracke waren wir ungefähr
fünfzehn, die in Stockbetten
schliefen.

 
Sie mussten jeden Tag
ausfahren, um einen
»Südostwall« zu errichten?

 
Die ersten vierzehn Tage,
vielleicht sogar drei Wochen,
wurde nur exerziert. Dann ist



der Krieg näher gerückt. In der
Früh musste sich jeder aus
einer Menge an Fahrrädern ein
Radl heraussuchen. Man
musste schauen, dass man
möglichst schnell an eins
kommt. Manchmal hatte man
auch Pech, und man erwischte
ein schlechtes. Wir sind mit
dem Rad zum Einsatzort, ja,
und dann hat man da halt
herumgegraben.

 
Mit dem berühmten Spaten,



von dem Sie erzählt haben.
 

Ich war allerdings ein
schlechter Schaufler. Es gab
einige Tüchtige, so
Bauernbuben, die das richtig
konnten. Von mir hat der
»Führer« jedenfalls nicht
profitiert.

 
Mitte Dezember 1944 gab es
die militärische
Grundausbildung in Traunstein.
Einer Ihrer Kameraden erzählt,



dass ein vierzig Kilometer
langer Marsch mit Gasmaske
angeordnet war. Etliche seien
zusammengebrochen, aber Sie
hätten es gut überstanden.

 
Vierzig Kilometer ist
übertrieben, ich glaube, dass es
dreißig waren. Die Gasmaske
haben wir zwar getragen, aber
nicht oft aufgehabt. Im Gehen
war ich immer gut, denn wir
hatten von Hufschlag aus nach
Traunstein in die Schule zu



gehen.
 

Ab Mitte Januar 1945 – Sie sind
17 Jahre alt –, wurden Sie an
immer wieder andere
Standorte im Umkreis von
Traunstein verlegt. Anfang
Februar 1945 gab es eine
Freistellung vom Dienst. Was
hat Ihnen gefehlt?

 
Das war keine große
Erkrankung. Ich hatte ein
Panaritium, eine Infektion am



Finger. Der ganze Daumen war
furchtbar vereitert und hat
furchtbar weh getan. Dann hat
der Doktor, der mehr ein
Vieharzt war (lacht), ohne
Narkose das durchgeschnitten.
Er hat es schlecht gemacht, es
ist nicht besser geworden.
Vielleicht war es gut gemeint
von ihm und für mich positiv.
Er hat mich jedenfalls dienstfrei
geschrieben.

 
An Kampfhandlungen waren



Sie nie beteiligt. Ende April,
Anfang Mai, heißt es in Ihren
Erinnerungen, »entschloss ich
mich, nach Hause zu gehen«.
Das klingt sehr lapidar. In
Wirklichkeit war das
Fahnenflucht, worauf die
Todesstrafe stand. War Ihnen
das nicht bewusst?

 
Ich wundere mich nachträglich
darüber. Ich wusste, dass da
Posten stehen, dass man sofort
erschossen würde und dass so



etwas eigentlich nur schlecht
ausgehen kann. Warum ich
trotzdem so ungeniert nach
Hause gegangen bin, kann ich
mir eigentlich nicht mehr
erklären, also welcher Grad von
Naivität mir da zu eigen war.

 
Was sagte Ihr Vater dazu? Sie
waren schließlich ein
Deserteur.

 
Der Vater, die ganze Familie,
hat mich sofort freudig



aufgenommen. Ich habe ja
erzählt, dass, als ich nach
Hause kam, zwei
Ordensschwestern, »Englische
Fräulein«, am Tisch saßen und
die Karte studierten. Und wie
ich da in Uniform eintrat,
meinten sie: »Ach, Gott sei
Dank ist ein Soldat da, jetzt
sind wir beschützt.« (Lachen.)
Dass genau das Gegenteil der
Fall war, das haben sie nicht
bedacht.

 



Zu Hause tauchten plötzlich
SS-Leute auf, was aber ohne
Folgen blieb, obwohl Ihr Vater
sie heftig beschimpfte. Kurz vor
Kriegsende wurden Sie von
Soldaten der US-Army
gefangen genommen. Sie
konnten gerade noch einen
Notizblock oder zumindest
etwas zum Schreiben
mitnehmen …

 
Ein Heft, ein richtiges Heft.

 



Was haben Sie da in der
Kriegsgefangenschaft notiert?

 
Alles Mögliche. So Situationen,
aber auch richtige Aufsätze zu
Themen, von denen ich wusste,
dass sie früher Abiturthemen
waren. Dann habe ich versucht,
griechische Gedichte zu
machen und so Zeug. Es ist also
nichts Wertvolles, lediglich
Spiegelungen meiner Tage.

 
Einige Ihrer Mitschüler



erlitten eine Traumatisierung
durch die schlimmen
Erlebnisse in der
Gefangenschaft. Sie waren in
einem Lager für 50000
Gefangene bei Ulm, wie war
das bei Ihnen?

 
Es war schon sehr schwierig.
Erstens haben wir zwei Tage
lang nichts zu essen
bekommen. Erst am dritten Tag
bekamen wir dann so eine
amerikanische Ration, wo ich



zum ersten Mal in meinem
Leben auch Kaugummi gesehen
habe. Als wir dann an unserem
Zielort ankamen, waren wir
immer im Freien. Es ging
zuerst vierzehn Tage lang gut,
weil schönes Wetter war.

 
Das heißt, man schlief auf einer
Matte unter freiem Himmel?

 
Ich bin direkt auf dem Boden
gelegen, es gab keine Matte.

 



Ohne Zudecke?
 

Ohne Zudecke. Solange es
warm war, macht’s ja nichts.

 
Es war nicht Hochsommer, es
war Mai, Juni. Sie sind
eigentlich viel robuster, als
man denkt.

 
(Lacht.) Wenn man jung ist und
hofft, dass es nicht ewig
dauert …

 



Und als der Regen kam?
 

War es ganz schrecklich. Es
hatten sich einige
Zeltgemeinschaften gebildet,
ich gehörte aber keiner an.
Unser »Blockoberhäuptling«
hat mich dann in eine
eingewiesen. Die haben mich
aber so deutlich wissen lassen,
dass ich unwillkommen bin,
dass ich hinausging. Schließlich
war ein Unteroffizier, der ein
ganz kleines deutsches Zelt



hatte – die deutschen Zelte
waren ja sehr klein –, so nett
und hat gesagt, wir zwei
machen miteinander eine
Zeltgemeinschaft. Später kam
ein anderer Kamerad mit einem
größeren, tschechischen Zelt,
da waren wir dann besser
untergebracht. Er ist vor mir
entlassen worden und hat es
mir mit nach Hause gegeben.
Später kam er nach Hufschlag
und hat es wieder abgeholt …

 



Sie haben sich mit dem Zelt im
Gepäck zu Fuß von München
aus auf den Weg nach Hause
gemacht?

 
Ja, ja (lacht) … aber das
Schlimme war eben der
Hunger. Wir haben nur einmal
am Tag einen
Kochgeschirrdeckel voll Essen
bekommen. Zudem war der
Diebstahl verbreitet. Als wir
zwei da unsere Grotte für das
Zelt gemacht haben – wir haben



uns da eingegraben –, habe ich
ein kleines Fach ausgegraben,
in das ich Brot hineinlegte. Ich
schlief ein, und als ich wieder
aufwachte, war es weg. Man hat
jedenfalls sehr gehungert. Aber
was mir wichtiger war, es gab
dann diese Gemeinschaften, die
Vorträge und so weiter
organisierten. Dadurch war das
für mich dann doch nicht ganz
so schlimm.

 
Die Entscheidung zum



Priesterberuf war in der
Gefangenschaft weiter gereift.
Hat hier auch eine Lektüre der
Biographie von Hildegard von
Bingen eine Rolle gespielt, Das
lebendige Licht von Wilhelm
Hünermann, die Sie schon mit
vierzehn gelesen hatten?

 
Die hat uns mein Bruder zu
Hause abends vorgelesen. Ich
würde sagen, es war nicht
entscheidend für meine
Priesterberufung, aber es war



eine aufbauende Lektüre, die
uns geholfen hat. Ich habe
später versucht, wenigstens ein
Grundwissen zu haben. Die
Figur ist mir immer
nachgegangen, hat mich
beschäftigt; sie war mir immer
kostbar. Aber zu einer tieferen
Beschäftigung, die ich mir
vorgenommen hatte, bin ich
nicht gekommen.

 
Was sagte Ihre Mutter zur
Priesterberufung? Hat sie sich



hierzu dezidiert geäußert? Wie
zum Beispiel die Mutter von
Don Bosco, die allerdings auch
sagte: »Solltest du eines Tages
an deiner Berufung zweifeln,
dann ziehe die Soutane aus.
Besser ein armer Bauer als ein
schlechter Priester.«

 
Ah, schön. Das würde auch der
Einstellung meiner Mutter
entsprechen. Sie hat das so
nicht gesagt. Sie hat sich
gefreut, dass mein Bruder und



ich in diese Richtung gingen.
Aber sie war auch der Meinung,
wenn’s nicht das Unsere ist,
dann ist es viel besser, wir
gehen weg. Insofern war sie
immer freudig darüber. Aber
mit einer gehaltenen Freude,
weil sie wusste, dass das auch
schiefgehen kann.



Student, Kaplan, Dozent

Am 3. Januar 1946 beginnen
Sie Ihr Studium in Freising. Sie
hatten sich gemeinsam mit
Ihrem Bruder Georg und einem
weiteren Traunsteiner, Rupert
Berger, per Zug auf den Weg
gemacht. Was hatten Sie im
Gepäck?

 
(Lacht.) Natürlich hatte ich
Wäsche drin, was man halt zum



Leben braucht. Vielleicht auch
einen zweiten Anzug und ein
paar Bücher, aber ganz wenig,
denn wir hatten keine Bücher.

 
Sie hatten keine Bücher zu
Hause?

 
Doch, aber keine, die man hier
brauchen konnte.

 
Der Zug nach München war
vermutlich überfüllt, von
Flüchtlingen, ehemaligen



Soldaten, Bauersfrauen …
 

Man war fürchterlich gedrängt.
Die Züge waren gesteckt voll,
dass man gerade noch
hineinkam. Aber das war
damals normal.

 
Was ging Ihnen durch den
Kopf, als Sie diese Reise
antraten?

 
Es war natürlich spannend, wie
das sein würde. Zum einen das



Seminar selbst, vor allem aber
die Vorlesungen, die
Professoren. Wir hatten einen
Freund, einen
Klassenkameraden meines
Bruders, der war bereits im
November nach Tübingen
gegangen. Die Franzosen
hatten in ihrer Besatzungszone
die Universität sofort wieder
eröffnet, und die theologische
Fakultät konnte von Anfang an
arbeiten. Der hat uns dann in
den Weihnachtsferien



begeistert davon erzählt. Dass
alles anders ist als im
Gymnasium und so. Er war
ganz hingerissen. Wir wussten
allerdings auch, dass der
Großteil des Hauses in Freising
noch mit ausländischen
Gefangenen belegt war.

 
Wie war das, als Sie in Freising
ankamen?

 
Es war die Erfüllung eines
Wunsches, endlich anzufangen



und in die Welt der
Wissenschaft, der Theologie
und in die Weggemeinschaft
der künftigen Priester
einzutreten. Wir sind mit einer
sehr großen Spannung, aber
auch mit großer Offenheit und
Bereitschaft, mit einer großen
Hoffnung hingegangen. Ich
erinnere mich noch an die
ersten Begegnungen, das ist
jetzt aber kaum
erzählenswürdig. Da kam, als
wir den Domberg



hinaufstiegen, als Erstes der
nachmalige Professor
Fellermeier auf uns zu. Wir
haben uns gewundert über den
jungen, hochwürdigen Herrn,
der sehr feierlich war. Die
äußeren Bedingungen waren
ein bisschen mühsam. Der
Großteil des Seminars war noch
ausländisches Kriegslazarett.
Es war nur ein Teil für uns frei
gemacht, wo wir etwas primitiv
untergebracht waren.

 



Eigentlich müsste der »heilige
Berg« ganz nach ihrem
Geschmack gewesen sein.

 
War er auch. Schon der Dom
war hinreißend, der war
umwerfend schön. Es hat auch
gut begonnen. Wir hatten als
Erstes gleich Exerzitien, die
der Professor Angermair
gehalten hat, der Moralist der
Hochschule, und die waren
sehr gut. Er war ein frischer,
neuer Denker, der uns speziell



aus der verklemmten
Frömmigkeit des 19.
Jahrhunderts herausführen
wollte, ins Offene. Die neue
Stimmung, die man spürte, war
für mich sozusagen ein
Durchbruch. Dementsprechend
wuchs dann die Neugier auf die
Hochschule, auch wenn hier
nicht alles gleich so
überzeugend gewesen ist.

 
Schon die Lage des
Domberges, mit dem Blick bis



zu den Alpen, ist bezaubernd.
Dann diese unglaubliche
Kirche, der Kreuzgang, die
Krypta. Alles ist aufgeladen von
der großen Tradition des
bayerischen Katholizismus,
dem Beten und Erleben der
Gläubigen aus Jahrhunderten.
Die hohe geistliche Atmosphäre
ist förmlich mit den Händen zu
greifen.

 
Es war schon noch belastet
durch die Anwesenheit des



Lazaretts und dadurch, dass wir
nur in Grenzen das Haus
gebrauchen durften. Aber
trotzdem ist es überwältigend,
dieses Geviert zu sehen: die
Johanneskirche, die
Hochschule, den Dom, dahinter
die Benediktuskirche, das
Seminar, die Hauskapelle, die ja
auch wunderschön ist. Und so
war es, trotz dieser
Bedrängtheit, wo noch
irgendwie Kriegsatmosphäre in
der Luft lag, eine Freude, dass



wir jetzt miteinander sind.
Dieses Miteinandersein, das
Sich-begegnen, die
Weggemeinschaft, das ist für
mich auch nachträglich im
Bewusstsein immer noch etwas
sehr Bewegendes.

 
Besonders herausgehoben sind
in Ihren Erinnerungen die
großen liturgischen Feste im
Dom, aber auch das stille
Betrachten in der Hauskapelle.

 



Beides war sehr wichtig. Der
Dom mit seinem ganzen Glanz,
also eine Kirche von einer
Schönheit, die einen
überwältigt. Dann war auch die
Kirchenmusik sehr schön. Die
Kapelle war zwar klein – die
hatte man dann vergrößert, so
dass alle Platz hatten, wir
knieten ganz hinten, waren ein
bisschen weit weg –, aber
trotzdem hatte sie von dem
Altarbild her und von ihrer
inneren Atmosphäre eine Kraft,



die einen wirklich berührte.
 

Sie haben sich in Ihrem
späteren Leben immer wieder
zu Exerzitien in Klöster
zurückgezogen. Zum Beispiel
ins Benediktinerkloster
Scheyern. Welche Exerzitien
und geistliche Übungen haben
Sie besonders geschätzt?

 
Die ersten Exerzitien, 1946,
waren besonders bewegend.
Dann sind mir natürlich die



Exerzitien vor unserer
Diakonats- und Priesterweihe –
sich da noch einmal zu
sammeln, zu beten, auf diesen
großen Augenblick hin – tief in
die Seele eingegangen. Weil
man noch mal all die Wege
innerlich durchwanderte,
innerlich alles aufgesammelt,
sich geöffnet und sich dann
auch noch einmal gefragt hat:
Bin ich würdig, bin ich fähig?
Das war für mich sehr, sehr
bewegend. Nach der



Priesterweihe hatten wir in
jedem Jahr drei Tage lang
Pflichtexerzitien. Da sind mir
die von einem Pater Swoboda,
einem Wiener Camillianer – ein
von Camillus von Lellis
gegründeter Orden – , sehr
beeindruckend in Erinnerung
geblieben, der mit Frische und
Kraft und Entschiedenheit,
aber auch mit großer
Kompetenz die Exerzitien
gepredigt hat. Und dann hat
uns Hugo Rahner [der Bruder



des Theologen Karl Rahner]
Exerzitien gegeben. Die waren
ein bisschen depressiv, muss
ich sagen.

 
Depressiv?

 
Ich weiß nicht, vielleicht hatte
sich da bei ihm auch schon die
Krankheit abgezeichnet.
Irgendwie jedenfalls war der
Glaube für ihn nicht nur
Freude. Er war vor allen
Dingen ein angestrengter



Glaube, hatte ich das Gefühl.
Dafür gab es das Jahr darauf
einen Pater von St. Michael,
der fröhlich Exerzitien gab. Wo
wir alle freudig und glücklich
davongegangen sind. Er war
ein ganz einfacher Mann. Aber
er hat Freude ausgestrahlt. Er
hat uns auch lustige Sachen
erzählt. Zum Beispiel dass er,
wenn ihm in St. Michael für die
Predigt nichts einfällt, den Hut
vom Pater Rupert Mayer
aufsetzt [Rupert Mayer, Jesuit



und Prediger in München,
Nazi-Gegner, 1945 gestorben
und 1987 seliggesprochen].
Dann kommen ihm plötzlich
Ideen. Und schließlich waren
die Exerzitien, die ich als
Bischof jedes Jahr in Scheyern
gemacht habe, immer allein,
also nicht unter einer Führung,
immer Momente geistlicher
Sammlung und Öffnung.

 
Sie hatten auch für 2005
bereits fest gebucht. Allerdings



wurden Sie kurz zuvor zum
Papst gewählt. Warum
Scheyern?

 
Wir hatten hier einmal einen
Besuch gemacht, aber ich
kannte das Kloster nicht näher.
In den ersten Tagen meines
Bischofsamtes hat Tewes [ein
Weihbischof in München] zu
mir gesagt, ich geh jetzt ein
bisschen nach Scheyern, mich
zurückziehen. Da hab ich mir
gedacht, das ist für dich auch



was. Die ländliche Weite, die
großen Wälder und die
unangestrengte Stille und
Offenheit, das Einfache der
Abtei und das Beständige des
Rhythmus, alles das hat mich
sehr angesprochen.

 
Mit dem Studienbeginn in
Freising gehörten Sie zum
buchstäblich ersten Priester-
Jahrgang nach dem Inferno von
Nazi-Diktatur und Weltkrieg.
Kann man sagen, dass die tiefe



Erfahrung der braunen
Diktatur Ihr Wirken
grundlegend geprägt hat?

 
Ja, muss man sagen. Wir haben
eine Zeit erfahren, in der das
»neue Reich«, der deutsche
Mythos, das Germanentum das
Große war, und das
Christentum etwas
Verächtliches, insbesondere
das Katholische, weil es römisch
und jüdisch sei. Durch den
Krieg war man noch stärker von



den Zwängen erfasst. Man
wusste, dass man jeden Tag
gefährdet ist. Solange man
fürchten musste, dass das
Dritte Reich siegen könnte, war
klar, dass alles, das ganze
Leben, zerstört sein würde.
Trotzdem haben wir immer
gewusst, dass es nicht sein
kann, dass Hitler siegt. Der
schnelle Sieg über Frankreich,
dann der schnelle Vormarsch in
Russland, der Sieg der Japaner,
die sofort die ganze



amerikanische Flotte zerstört
hatten, waren allerdings
Augenblicke, in denen man
unruhig wurde. Nun wieder in
der Freiheit zu leben, ein Äon,
in dem die Kirche neu
aufbrechen kann und sie
gefragt und auch gesucht ist,
war schön zu sehen.
Gleichzeitig erlebte man, wie
sich die Alt-Nazis plötzlich zur
Kirche buckelten. Zum Beispiel
einer unserer ehemaligen
Lehrer in Französisch, ein



fürchterlicher Nazi und
Katholikenhasser, der kam nun
zum Pfarrer in Haslach und hat
einen Blumenstrauß gebracht,
und solche Geschichten …

 
Sie haben das Thema Drittes
Reich und Hitler-Faschismus in
Ihrem Schrifttum selten
angesprochen. Woran liegt
das?

 
Nun, der Blick geht immer in
die Zukunft. Und es war auch



nicht mein spezifisches Thema.
Wir hatten die Erfahrung in
uns, aber nun darüber
historisch oder philosophisch
weiter zu reflektieren, habe ich
nicht als meine Aufgabe
angesehen. Wichtig war mir,
die Perspektive für morgen zu
entwerfen. Wo leben wir
heute? Wie wird es mit der
Kirche weitergehen? Wie wird
es mit der Gesellschaft
weitergehen?

 



Aber die Frage der
Mitverantwortung des Volkes
oder auch der Verstrickung der
Kirche in das Nazi-System
stand im Raum. Die Thematik
wurde dann von anderer Seite
besetzt.

 
Wir haben das anders erlebt,
muss ich sagen. Jetzt wird es so
hingestellt, als ob die ganze
Kirche ein Instrument der
Nazis gewesen wäre. Wir haben
sie wirklich als bedrängt – ich



will nicht sagen verfolgt – und
als Ort des Widerstandes
erlebt. Ich weiß noch gut, wie
dann nach dem Krieg plötzlich
niemand mehr Nazi gewesen
sein wollte, als unser Pfarrer
sagte: »Es kommt noch so weit,
dass man zum Schluss sagt, die
einzigen Nazis waren die
Pfarrer.« Alle haben gelacht,
das war ja ein Witz. Das konnte
sich niemand vorstellen, weil
jeder noch wusste, dass die
Kirche die einzige Kraft war,



die standgehalten hatte. Sicher
gab’s keinen großen aktiven
Widerstand oder revolutionäre
Dinge. Aber es war ganz klar,
dass die Nazis nach dem Krieg
die katholische Kirche als
Erstes ausschalten würden und
sie nur noch duldeten, weil sie
im Krieg alle Kräfte brauchten.
Der Gedanke, dass die Kirche
irgendwie mitbeteiligt sei, ist
uns nie gekommen. Das ist erst
später so aufgebaut worden.

 



Man kann aber auch nicht, wie
Sie schon sagten, davon
sprechen, dass die Kirche in
Deutschland generell ein Ort
des Widerstands gewesen
wäre. Es gab eben auch ein
Mittun, auch von Bischöfen.
Was bei der protestantischen
Kirche noch in weit größerem
Ausmaß der Fall war.

 
Da gab es diese »Deutschen
Christen«, was heute niemand
mehr weiß, die vollkommen



dominant waren. Richtig ist,
dass auch mein Vater manchmal
geschimpft hat, dass der
Kardinal Faulhaber nicht klarer
noch gegen die Nazis ist, aber
er war dennoch ein Zeuge
gegen sie. Aus den Akten des
Gymnasiums in Traunstein geht
hervor, dass die Nazis sagten:
»Da im Seminar herrscht der
Faulhaber-Geist«, das heißt,
der antivölkische Geist und so
weiter. Faulhaber war der
Inbegriff dessen, was die Nazis



verabscheuten. Auch mein
Vater hatte empfunden, dass
die Bischöfe noch deutlicher
sein müssten. Gut, es gab da
unterschiedliche
Temperamente, aber das
Gefühl, dass die Kirche
mitmachen würde, hatten wir
nie. Die Unvereinbarkeit ging
schon aus dem
programmatischen Buch Der
Mythus des 20. Jahrhunderts
[von Alfred Rosenberg,
führender Ideologe der



NSDAP] hervor, das war die
ideologische Basis, die absolut
antichristlich war.

 
Dass Sie auch später diese
Fragen nicht explizit
aufgegriffen haben, liegt daran,
dass es einfach nicht Ihr Thema
war? Ich meine, ein großes
gesellschaftliches Thema war
es ja, immer wieder.

 
War es, natürlich. Aber nicht
meine Aufgabe, darüber



wissenschaftlich zu arbeiten.
 

Hat Papa Höck, der Regens des
Priesterseminars in Freising,
über seine Internierung als
Priester im KZ Dachau
gesprochen?

 
Ja, einmal einen ganzen
Nachmittag lang. Er hat da eine
Skizze an die Wand gemacht
und hat alles im Detail erklärt.

 
Gab es Diskussionen über die



»Weiße Rose«, über den
Widerstand?

 
Man wusste es, hat darüber
gesprochen. Wir waren stolz
auf die »Weiße Rose«. Als
Schüler in Traunstein hörten
wir, dass die in München das
machen, und unsere ganze
Klasse zeigte Sympathie. Alle
sagten, »die san schneidig«.

 
Sie waren später in enger
Verbindung mit der Schwester



von Professor Kurt Huber,
einem führenden Mitglied der
»Weißen Rose« in München.

 
Sie war eine edle, ganz tief
gläubige Person, eine lautere
Frau.

 
Eine der Schlüssellektüren
Ihrer Studentenzeit ist das
Werk Der Umbruch des
Denkens des Moraltheologen
und Sozialethikers Theodor
Steinbüchel. Wie sahen Sie sich



als junger Mensch? Modern,
kritisch?

 
Nun, ich wollte mich nicht
einfach nur in einer
abgestandenen und fertig
abgefüllten Philosophie
bewegen, sondern Philosophie
als Frage verstehen – Was ist
man wirklich? – und
insbesondere das Neue
kennenlernen, in die moderne
Philosophie eintreten. In
diesem Sinn war ich modern



und kritisch. Die Steinbüchel-
Lektüre war mir sehr wichtig,
weil er – auch in dem Buch Die
philosophischen Grundlagen
der christlichen
Moraltheologie – einen
umfassenden Einblick in die
moderne Philosophie gab, den
ich zu verstehen und
mitzuvollziehen suchte. Leider
konnte ich die Philosophie nicht
so vertiefen, wie ich es
gewünscht hätte. Aber genau
wie ich hier meine Fragen,



meine Zweifel hatte und eben
nicht einfach ein fertiges
System lernen und aufnehmen
wollte, so wollte ich auch die
theologischen Denker des
Mittelalters und der Neuzeit
neu verstehen und hier
weitergehen. Wobei bei mir
dann der Personalismus, der
damals in der Luft lag,
besonders eingeschlagen hat
und mir als der richtige
Ausgangspunkt des
philosophischen wie auch



theologischen Denkens
erschien.

 
In diese Zeit fällt auch eine
andere Schlüssellektüre,
Katholizismus als Gemeinschaft
von Henri de Lubac. Sie
schreiben, Lubac »führte aus
einer individualistischen und
moralistischen verengten
Weise des Glaubens heraus ins
Freie eines wesentlich sozial im
Wir gedachten und gelebten
Glaubens«. Dieser Glaube



unterscheidet sich von dem
Glauben Ihrer Kindheit, Ihrer
Herkunft. Gab es da einen
Konflikt?

 
Konflikt eigentlich nicht, nein,
es war eine Ausweitung, eine
weitere Sicht, aber durchaus
für mich in der inneren
Identität dessen, was wir als
Kinder an Frömmigkeit gelernt
haben. Denn auch da war
immer klar, dass die
Nächstenliebe etwas Wichtiges



ist und dass Glaube eben das
Ganze verstehen will. Insofern
war das gewissermaßen die
Entdeckung dessen, was
eigentlich gemeint war, was
aber in unserer
Katechismustheologie so nicht
hatte erscheinen können. Hier
habe ich wirklich eine innere
Kontinuität – und allerdings
auch die Freude darüber, dass
man den Glauben nach den
etwas abgestandenen
Formulierungen neu, weiter



und eben eingelassen in das
moderne Leben sehen konnte.
Insofern war es schon ein
Durchbruch. Aber nicht in
einer Diskontinuität.

 
Also kein Konflikt mit dem
Glauben Ihres Vaters, mit
dessen Ideen- oder
Frömmigkeitswelt?

 
Nein, weil mein Vater ein
durchaus realistischer Mann
war. Er interessierte sich sehr



für die katholische Soziallehre.
Katholizismus als soziale
Realität, diese Dinge haben ihn
beschäftigt. In diesem Sinn gab
es also schon eine innere
Vorbereitung auf eine solche
Linie.

 
Haben Sie in Ihrem Drang,
Neues kennenzulernen,
aufzubrechen, mit Ihrem Vater
jemals über diese Dinge
diskutiert?

 



Nein, haben wir nicht. Darüber
zu diskutieren war nicht seine
Sache. Aber er wusste, dass wir
da in einer guten Führung sind
und dass wir, sagen wir, den
spirituellen Grund, das Gebet
und die Sakramente, nicht
verlieren. Das war für ihn
entscheidend.

 
Über Ihren Anfang an der
Hochschule meinten Sie
einmal: »Als ich anfing,
Theologie zu studieren, begann



ich mich auch für die
intellektuellen Probleme zu
interessieren, und dies, weil sie
das Drama meines Lebens und
vor allem das Geheimnis der
Wahrheit enthüllten.« Wir
haben in Salz der Erde bereits
darüber gesprochen, und Sie
meinten damals, das wäre ein
bisschen hochgestochen
ausgedrückt gewesen. Um hier
noch einmal ganz direkt
nachzufragen: Was war denn
das »Drama Ihres Lebens«?



 
Nun ja, was ich mit dem Leben
anfangen kann. Soll ich Priester
werden oder nicht? Werde ich
dazu geeignet sein oder nicht?
Und überhaupt: Wozu bin ich
da? Was ist mit mir los? Wer bin
ich?

 
Nochmals: Wie sahen Sie sich
selbst?

 
Wir waren fortschrittlich. Wir
wollten die Theologie von



Grund auf erneuern und damit
auch die Kirche neu und
lebendiger gestalten. Insofern
waren wir glücklich, dass wir in
einer Zeit lebten, in der sich
nach Jugend- und liturgischer
Bewegung von beiden her neue
Horizonte, neue Wege
öffneten. Hier wollten wir mit
der Kirche vorangehen,
überzeugt, dass sie gerade auf
diese Weise wieder jung wird.
Wir alle hatten, das war damals
Mode, eine gewisse Verachtung



für das 19. Jahrhundert. Also
neue Gotik und diese etwas
kitschigen Heiligenfiguren, die
enge, etwas kitschige
Frömmigkeit und
Übersentimentalität. Das wollte
man alles überwinden. Und
zwar mit einer neue Phase der
Frömmigkeit, die sich gerade
aus der Liturgie und ihrer
Nüchternheit und ihrer Größe
gestaltet, indem sie auf das
Ursprüngliche zurückgriff –
und gerade dadurch auch



wieder neu und modern war.
 

Waren Sie Existentialist?
 

Ich hab Heidegger nicht viel,
aber doch etwas gelesen und
auch als interessant
empfunden. Man hat diese
Philosophie, diese Begriffe mit
einer gewissen Spannung
aufgegriffen. Wie schon gesagt,
ich wollte aus dem klassischen
Thomismus heraus, wobei mir
Augustin ein Helfer und Führer



war. Insofern galt es auch, mit
den neuen Philosophien in ein
lebendiges Gespräch zu treten.
Existenzialist bin ich aber
sicher nie gewesen.

 
Das »Gespräch mit
Augustinus«, für das Sie sich
nun entwickelt genug fühlten,
wie es in Ihren Erinnerungen
heißt, sei ein Gespräch
gewesen, »das ich auf
verschiedene Weise schon seit
langem versucht hatte«. Klingt



irgendwie geheimnisvoll.
 

(Lacht.) Nun ja, wenn man jung
ist, hält man etwas auf sich,
dann glaubt man, dass man was
schaffen kann. Den Komplex,
»darüber haben ja schon lauter
große Gelehrte geschrieben«,
kannte ich nicht, sondern ich
dachte: Wir sind junge Leute,
wir haben einen neuen Zugang.
Und aus dieser Gewissheit, dass
wir die Welt neu bauen können,
war ich ohne Furcht vor großen



Dingen. Richtig ist, dass ich
Anfang 1946 auf Augustinus
gestoßen war und einiges von
ihm gelesen hatte. Dieses
persönliche Ringen, das bei
Augustin zum Ausdruck kommt,
hat mich sehr angesprochen.
Was Thomas schrieb, das sind
im Großen und Ganzen
Schulbücher, und die sind
irgendwie unpersönlich.
Obwohl natürlich auch hier ein
großes Ringen dahintersteht,
das entdeckt man erst später.



Augustinus dagegen kämpft mit
sich, und zwar auch noch nach
seiner Bekehrung. Und das ist
das, was die Sache dramatisch
und schön macht.

 
Sie gingen in dieser Zeit gern
in München ins Theater und in
die Oper. Was hat Sie hier
besonders interessiert?

 
Im Grunde die Darstellung des
menschlichen Lebens, der
menschlichen Dinge.



Besonders fasziniert hat mich
Der seidene Schuh von Paul
Claudel oder auch Des Teufels
General von Zuckmayer und die
Oper Dialoge der
Karmelitinnen von Francis
Poulenc, deren Libretto auf
dem gleichnamigen Drama
beruht, das Georges Bernanos
nach der Vorlage Die Letzte am
Schafott von Gertrud von Le
Fort verfasste. Ich erinnere
mich auch an eine sehr schöne
Aufführung des



Sommernachtstraums von
Shakespeare oder an ein Stück
von Paul Claudel über die
Königin Isabella, dessen
Schwarz-Weiß-Zeichnung
zwischen Spaniern und
Indianern heute allerdings
verwundern muss.

 
Bleiben wir bei der Kunst: Gibt
es einen Lieblingsmaler, ein
Lieblingsbild?

 
Mir hat die holländische



Malerei immer sehr gut
gefallen, andererseits unsere
bayerischen Barockkünstler.

 
Bei den Holländern van Gogh?

 
Nein, die alten. Rembrandt zum
Beispiel, das war ja in unserer
Jugend an sich ein Mythos. Vor
allem aber auch Vermeer van
Delft. Von ihm hat mir meine
Schwester ein sehr schönes
Bild geschenkt.

 



Was sind bei Mozart Ihre
Lieblingsstücke?

 
Da gibt’s ein
Klarinettenquintett, das ich
sehr gern mag. Dann natürlich
die Krönungsmesse, die ich von
Kindheit her liebe. Das
Requiem hab ich besonders
gern. Es ist das erste Konzert
meines Lebens, das ich gehört
habe, in Salzburg. Dann Eine
kleine Nachtmusik. Die haben
wir als Kinder auf dem Klavier



vierhändig zu spielen versucht.
Dann natürlich Die Zauberflöte.
Und von den Opern würde ich
noch den Don Giovanni
nennen.

 
Von Johann Sebastian Bach ein,
zwei Lieblingsstücke?

 
Ja, Bach, da ist mir vor allem die
h-Moll-Messe besonders lieb.
Da habe ich mir von meinem
Bruder zu Weihnachten eine
neue Einspielung gewünscht.



Und dann natürlich die
Matthäuspassion.

 
Jetzt muss ich nach Karl
Valentin fragen. Was gefiel
Ihnen so an dem bayerischen
Komiker und Querdenker? Im
Sommer 1948 pilgerten Sie von
Fürstenried aus an sein Grab in
Planegg. Immerhin ein
Fußmarsch von dreißig
Kilometern.

 
Das hab ich aber nicht als so



weit empfunden. Im Gehen war
ich eben immer gut (lacht). Es
gab damals einen Kollegen,
Walter Dietzinger, der ist
inzwischen gestorben, ein ganz
grundgescheiter, bisschen
kurioser Typ, der eben auch ein
großer Valentin-Verehrer war.
Mit ihm habe ich diese
hintergründige, kurios-
grantlerische Heiterkeit, diese
spezifische Art von
hintergründigem Humor
begriffen und als irgendwie, ja,



bedeutend empfunden. Dass
man durch Dinge, über die man
lachen kann, doch auch zum
Nachdenken kommt.

 
Da gibt es den schönen
Ausspruch, wo Valentin sagt:
»Heut’ werd’ ich mich
besuchen, ich hoffe, dass ich zu
Hause bin.«

 
Das kenn ich. Der Hitler hat
ihm doch mal die Hand
gegeben und gesagt: »Herr



Valentin, bei Ihnen hab ich
schon sehr oft herzlich lachen
können.« Dann hat er
geantwortet: »Bei Ihnen hab
ich noch nie lachen können.«

 
Ist das echt?

 
Ja, ja, ist echt.

 
In München wird ein Lehrer für
Sie prägend, Gottlieb Söhngen.
Wie waren Ihre ersten
Eindrücke von ihm?



 
Gleich in der ersten Vorlesung
war ich hingerissen. Er hatte
als Rheinländer eine natürliche
Rhetorik und hatte eine Weise
zu sprechen, die einen
unmittelbar in das Thema
hineinzog. Er hat vor allem
auch die Probleme
angesprochen. In den
historischen Fächern, auch in
der Exegese, herrschte damals
ja ein gewisser Positivismus.
Söhngen aber wollte nicht



irgendwie ein akademisches
Gebäude vorführen, das in sich
steht und großartig ist, sondern
fragen: Wie ist es wirklich?
Geht es mich an? Und das war
es, was mich berührt hat.

 
Gab es auch eine persönliche
Nähe?

 
Damals war man natürlich vor
den Professoren ganz
ehrfürchtig gestanden, es war
noch eine andere Welt. Und ich



und mein Bruder waren so
kleine Leute vom Land. Aber im
Ersten Examen bin ich ihm
doch auch persönlich
nahegekommen.

 
Hat er früh zu erkennen
gegeben, dass er Sie als seinen
Meisterschüler betrachtet?

 
No. Das konnte er auch nicht.

 
Warum nicht?

 



Na ja, weil ich ja sozusagen
noch ein Bub war und erst
anfangen musste, überhaupt in
die Dinge einzudringen.

 
De facto aber waren Sie sein
Meisterschüler. Hat Sie das
belastet?

 
Ich hab mich nicht als solchen
gesehen. Nein, ich habe mich
gefreut, dass ich da arbeiten
kann, dass ich verstehe, worum
es bei ihm geht, dass ich der



Theologie im Ganzen nun
allmählich näherkommen
werde, und dass ich versuchen
kann, etwas zu leisten.

 
Kann man sagen, dass Söhngen
Ihr eigentlicher theologischer
Lehrer war?

 
Kann man sagen, ja, muss man
sagen. Ich meine, die anderen
haben natürlich auch viel für
mich bedeutet. Die Dogmatik
von Schmaus hat mich schon



auch geformt. Dann Pascher
natürlich, vor allem durch seine
Vorträge. Er hat jede Woche
dreimal sogenannte Punkta
gehalten. Da ist er richtig aus
sich herausgegangen, hat frei
gesprochen, bis zu einer
Stunde lang. Die Fakultät
insgesamt hat mich wirklich
geprägt. Der Glanzpunkt und
der, der mich am meisten
berührt hat, an dem ich am
meisten gefunden und erkannt
habe, was Theologie ist, war



natürlich Söhngen.
 

Was war das Besondere der
»Münchener Schule«?

 
Die Besonderheit war, dass sie
ganz biblisch geprägt war, von
der Heiligen Schrift, den
Vätern und der Liturgie her,
und dass sie sehr ökumenisch
war. Die thomistisch-
philosophische Dimension hat
etwas gefehlt, vielleicht hätte
sie ihr ganz gutgetan.



 
Söhngen gehörte zu jenen
Theologen, die meinten, man
könne die Aufnahme Mariens in
den Himmel nicht dogmatisch
untermauern. Kann man sagen,
dass auch bei Ihnen in dieser
Zeit Marienverehrung und
Mariologie nicht besonders
ausgeprägt waren?

 
Ich war natürlich katholisch,
und insofern haben die
Maiandachten, die adventliche



Marienverehrung, der
Rosenkranzmonat und einfach
die Liebe zur Mutter Gottes zu
uns gehört, aber sie war nicht
so tief, nicht so emotional stark
präsent, wie es in klassisch
katholischen Ländern wie Polen
und Italien der Fall ist. Bayern
ist schon auch ein klassisch
katholisches Land, aber die
emotionale Kraft war nicht so
groß wie anderswo. Die
Marienverehrung hat mich
geprägt, aber zusammen mit



der Christozentrik – und in sie
hineingenommen.

 
Obwohl doch Ihr Vater ein
großer Marienverehrer war.

 
Auch die Mutter. Und das war
in der Familie auch sehr
gegenwärtig und gehörte zum
Ganzen meiner Katholizität.
Von Kindheit an haben wir zum
Beispiel bei uns im Dorf den
Mai-Altar gestaltet. Aber die
theologische Formung war sehr



christologisch und altkirchlich;
wobei die Mariologie nicht
fehlt, aber noch nicht die
innere Kraft hat. Insofern
waren Frömmigkeitstradition
und das, was wir theologisch
gelernt haben, noch nicht ganz
ineinandergewachsen.

 
Hatte Söhngen Kontakt zu
Romano Guardini?

 
Sie haben sich schon gekannt,
aber ich glaube nicht, dass sie



sehr eng miteinander
verbunden waren.

 
Hat er empfunden, wie einige
andere auch, Guardini sei kein
richtiger Theologe?

 
(Lacht.) Das würde ich jetzt
nicht zu sagen wagen. Er hat ja
in seinem Buch Die Einheit in
der Theologie an einer Stelle
Guardini zitiert. In der
Anmerkung sagt er: »Ich kann
leider das Zitat nicht mehr



finden und bitte das als Zeichen
eines lebendigen Verhältnisses
zu einem Autor zu betrachten.«
Ich würde sagen, er hat ihn
schon gekannt, aber eine sehr
enge Verbindung gab es nicht.
Dagegen waren Pascher und
Schmaus mit Guardini eng
verbunden.

 
Hatten Sie ihn persönlich
kennengelernt?

 
Persönlich nicht so gut. Die



erste Begegnung persönlicher
Art war in Bogenhausen. Er
wohnte ja in Bogenhausen. Er
hat eines Tages bei uns
angerufen, am Freitagabend,
ob er am Sonntag zelebrieren
kann, und der Pfarrer …

 
… das war bei Pfarrer
Blumschein, wo Sie Kaplan
waren.

 
… der Pfarrer ist ganz
schwebend gewesen. Der



Guardini will bei uns
zelebrieren, die Abendmesse
halten! Er war ganz
durcheinander. Guardini war
ein eher zurückhaltender
Mensch, aber sehr einfach und
liebenswürdig. Mein Bruder
kannte ihn besser, weil er
damals Kaplan in St. Ludwig
war und ihn jeden Sonntag
getroffen hat. 1956 sind wir mit
einem Freund nach Franken
gefahren, wo ein Onkel lebte,
ein Bruder meiner Mutter. Als



wir dabei durch Rothenfels
kamen, meinten wir, jetzt
müssten wir da schon
raufgehen zur Burg, in der
Guardini über Jahrzehnte hin
jeden Sommer mit der Jugend
verbracht hatte. Dann wär’s
natürlich eigentlich richtig,
wenn durch das Burgtor
Romano Guardini herauskäme.
Wir gehen da rauf, und was ist
los? Durch das Burgtor geht
Guardini heraus (lacht
lauthals). Das war wie ein



Traum. Er hat sich höchst
erfreut gezeigt: »Wen sieht
man denn da!« Wir haben dann
ein bisschen geratscht. Das
waren aber die einzigen
Begegnungen persönlicher Art.

 
Einer Ihrer Kommilitonen,
Rupert Berger, berichtet, Sie
hätten gemeinsam Guardini
auch gelegentlich als
Studenten erlebt, wenn Sie sich
bei einem seiner Vorträge in
die vollbesetzte Aula der Uni



drängten.
 

Schon, ja. Ein kleines
Jesusbuch von ihm – nicht das
große – war eins der ersten
Bücher, die ich nach dem Krieg
gelesen habe. Das hat mich
sehr fasziniert, nachdem mir
andere Jesusbücher langweilig
und nichtssagend erschienen.
Insofern war er in meinem
Blickfeld.

 
Zum Studium kommt nun



endlich auch die praktische
Priesterausbildung, wo man
unter anderem mit Puppen
hantieren musste, um zu
lernen, ein Baby fachgerecht zu
taufen.

 
Das waren die praktischen
Fächer – Pastoraltheologie,
Liturgie –, wo man lernt, die
Messe zu lesen, die Sakramente
zu spenden oder auch
Katechesen in der Schule zu
halten. Wir haben das in



Gruppen versucht zu lernen,
der Subregens hat das
überwacht. Und so langsam
haben wir’s hingekriegt.

 
Sie haben das womöglich gar
nicht so ernst genommen, weil
Sie dachten: Ich werde sowieso
nicht Priester. Ich werde ja nur
Priester, um etwas anderes zu
werden.

 
Nein, nein, ich hab mir schon
bewusst vorgenommen: Ich



muss nicht Professor werden.
Ich bin auch bereit und willens,
Pfarrer zu werden. Das war für
mich ein wichtiges inneres
Ringen. Es war für mich ganz
wichtig, dass ich völlig dafür
einstehe, wenn der Bischof es
nicht will, dass ich dann eben
Pfarrer werde.

 
Sie machen freilich in Ihren
Erinnerungen die
bemerkenswerte Aussage, Sie
hätten früh gespürt, dass Gott



etwas von Ihnen wollte, das nur
verwirklicht werden könnte,
indem Sie Priester würden.

 
Schon. Ich meine, irgendwie
hatte ich das Wissen, Gott will
etwas von mir, erwartet etwas
von mir. Und dass das mit dem
Priestertum verknüpft ist, ist
mir immer klarer geworden.

 
Es geht hier aber offenbar um
etwas Weiterführendes, etwas,
das über die Priesterschaft



hinausgeht.
 

Ja nun, von jedem Menschen
verlangt Er etwas Spezifisches.
Ich war überzeugt, dass Er von
mir auch was will. Wobei ich
allerdings schon auch dachte,
dass es in Richtung Theologie
liegen wird. Aber im näheren
Sinne war das nicht definiert.

 
Sie haben also dann schon auch
ganz ernsthaft mit dieser
Babypuppe am Taufbecken



hantiert?
 

Ja, ja doch!
 

… und sich geschickt oder
weniger geschickt angestellt?

 
Da war ich nicht einmal so
ungeschickt wie sonst immer.
Ich hab ja dann im ersten Jahr
meiner Kaplanszeit in
Bogenhausen viele Taufen
halten müssen, weil in unserer
Pfarrei eine Geburtsklinik war,



wo ich jede Woche ein paar
Taufen hatte.

 
Zur Priesterausbildung gehörte
auch Gesangsunterricht. Hier
hat Sie anscheinend ein
ehemaliger Opernsänger
unterrichtet.

 
Der Herr Kelch, ja. Der ist jetzt
erst gestorben. Mit weit über
90 Jahren.

 
War Ihre Tonlage ein Problem?



Haben Sie daran gearbeitet?
 

Schon etwas. Aber, na ja, sehr
viel kann man da nicht ändern.

 
Auf Ihrer Einladung zur Primiz
steht folgendes Motto: »Nicht
Herren Eures Glaubens sind
wir, sondern Diener Eurer
Freude.« Wie kam es dazu?

 
Wir haben uns im Zuge einer
modernen Auffassung nicht nur
bewusst gemacht, dass der



Hochwürdigkeitsfimmel
verkehrt ist und dass der
Priester immer ein Diener ist,
sondern auch innerlich intensiv
daran gearbeitet, damit man
erst gar nicht auf diesen hohen
Podest hinaufsteigt. Ich hätte
gar nicht gewagt, mich als
»Hochwürden« vorzustellen.
Sich bewusst zu sein, dass wir
nicht Herren, sondern Diener
sind, war für mich nicht nur
tröstlich, sondern persönlich
wichtig, damit ich überhaupt



die Weihe annehmen konnte.
Insofern war dieser Satz für
mich ein zentrales Motiv. Ein
Motiv, das ich in der Lesung, in
der Lektüre der Heiligen
Schrift, in den verschiedensten
Texten gefunden habe, und in
dem ich mich besonders
ausgedrückt fand.

 
Ihre Schüler sagen, sie hätten
über Jahrzehnte hinweg
beobachten können, dass Sie
bei der Zelebration der



Eucharistie nie in eine Routine
verfallen seien, sondern sich
der Wandlung jedes Mal voll
und ganz hingegeben haben,
als geschähe es zum ersten
Mal.

 
Nun, es ist so aufregend, dass
es einen immer wieder trifft.
Ich meine, es ist schon etwas
ganz Außergewöhnliches, dass
hier der Herr selber da ist.
Dass das Brot nicht mehr Brot,
sondern Leib Christi ist,



durchdringt einen natürlich.

* * *

Zu Ihrer Kaplanszeit in
Bogenhausen: Sind die
Erfahrungen aus dieser Zeit
eingeflossen in den Aufsatz Die
neuen Heiden und die Kirche?

 
Dieses Jahr war eigentlich die
schönste Zeit meines Lebens.
Aber ich habe auch diese neue
Situation sehr dramatisch



erfahren, gerade im
Religionsunterricht. Da hat man
vierzig Buben und Mädchen
vor sich, die irgendwie schon
brav mitmachen, aber man
weiß, dass sie zu Hause das
Gegenteil hören. »Aber der
Vati sagt«, hieß es dann, »das
brauchst du nicht so ernst zu
nehmen.« Es war zu spüren,
dass institutionell zwar alles
noch da war, aber sich die reale
Welt schon weitgehend von der
Kirche wegbewegt hatte.



 
Hat man Sie mit Ihrem Aufsatz
nicht auch ein bisschen für
verrückt gehalten? Ich meine,
es ist eine Zeit, in der die
Kirche nach dem Krieg
scheinbar wieder aufblüht, sich
institutionell verfestigt. Und da
kommt jemand und spricht
davon, dass sich ein neues
Heidentum entwickelt.

 
Ja. Aber es war so offenkundig.
Wir hatten eine gute



Jugendarbeit. Aber alle haben
innerlich doch auch unter dem
Zwiespalt gelitten, dass sie in
ihrer Religiosität der eigenen
Welt irgendwie fremd
gegenüberstanden.

 
Die neuen Heiden und die
Kirche, veröffentlicht 1958 in
der Zeitschrift Hochland, ist
Ihre erste aufsehenerregende
Provokation, der noch viele
folgen werden, bis hinein in das
Petrusamt. Wie waren die



Reaktionen darauf?
 

Die waren im Allgemeinen eher
negativ, leider. Es gab
seltsamerweise einen Artikel, in
dem behauptet wurde, ich hätte
mit meinem Aufsatz gegen die
CSU Stellung genommen. Das
war freilich ein singulärer
Vorgang. Weiterhin aber wurde
verbreitet, dass ich da etwas
Häretisches geäußert hätte. In
Freising, wo ich beim
Erscheinen des Artikels noch



war, gab es Entsetzen. Ich
hatte bereits den Ruf nach
Bonn. Unser Kollege
Scharbert, der Alttestamentler,
der sich in Bonn habilitiert und
hier gute Beziehungen hatte,
sagte, dass die dort auch ein
bisschen bestürzt sind. Man
frage sich, ob es richtig war,
mich nach Bonn zu berufen. In
München wurde vor allem auch
Kardinal Wendel
scharfgemacht. Er meinte
allerdings später zu mir, er



habe schon gehört, dass das
also sehr bedenklich ist, aber er
würde nie eine Entscheidung,
also Ablehnung von mir, nur auf
einen Artikel aufbauen. Es war
komisch, ich wusste gar nicht,
was die Menschen da so stören
konnte, muss ich heute noch
sagen. Aber es war jedenfalls
ein Wirbel.

 
Der Beitrag war ein früher
Weckruf, ein flammender
Appell, die Zeichen der Zeit zu



erkennen. Wie war es mit
positiven Rückmeldungen?

 
Die gab es natürlich schon. In
erster Linie von dem
eigentlichen Hochland-Kreis
um Franz Josef Schöningh, der
nicht nur Herausgeber des
Hochland, sondern auch
Mitbegründer und
Herausgeber der
Süddeutschen Zeitung war.
Der Artikel wurde als eine
wichtige Wortmeldung



aufgefasst.
 

Hat Sie zu Ihrem Artikel auch
ein Beitrag der Schriftstellerin
Ida Friederike Görres in den
Frankfurter Heften angeregt?
Görres schreibt hier im
November 1946 über den
ernüchternden Alltag vieler
Katholiken und über
erschreckende Zustände im
kirchlichen Apparat.

 
Dieser Artikel war sehr



berühmt. Er ist damals überall
diskutiert worden. In Freising
wurde er mit großer Empörung
quittiert. Ich wusste wohl, was
drin stand, aber ich hatte ihn
selber nicht gelesen. Was mich
inspiriert hat, war einfach die
Erfahrung der konkreten
Kirche, wie ich sie als Kaplan
zuvor gemacht hatte.
Irgendjemand hat dann die
Frau Görres ins
Priesterseminar nach Freising
zu einem Vortrag eingeladen.



Darauf hat Kardinal Faulhaber
entschieden: Diese Frau spricht
nicht in meinem
Priesterseminar!

 
Sie haben Frau Görres 1970
kennengelernt und mit ihr
einen ausgedehnten brieflichen
Austausch gepflegt und sie
wohl häufig …

 
… auch persönlich getroffen.
Ich habe sie auch begraben. Sie
hatte die Einführung in das



Christentum gelesen und war
begeistert und glücklich
darüber, dass es da einen
jungen Theologen gibt, eine
junge Generation, der gläubig
das Christentum darstellt. Sie
war einerseits sehr kritisch
gegenüber den
Frömmigkeitsformen des 19.
Jahrhunderts. Aber als der
nachkonziliare Aufbruch vom
Glauben weg und zu einer
anderen Situation führte, war
sie auch hier von der ganz



strengen Richtung – und war
glücklich, in diesem Buch einen
jungen Theologen gefunden zu
haben, der modern und gläubig
ist. Sie hat mir sofort
geschrieben und mich später in
Regensburg besucht.

 
Es folgt zunächst die Berufung
als Dozent ins Priesterseminar
nach Freising mit ersten
Vorlesungen, unter anderem
über die Pastoral der
Sakramente. Gleichzeitig



übernehmen Sie die Führung
einer Jugendgruppe. Und Sie
waren, was kaum jemand weiß,
von 1955 bis 1959 auch
Studentenseelsorger.

 
An der technischen Universität
in Freising gibt es die
Landwirtschafts- und die
Brauereifakultät, das »Oxford
der Brauerei«. Da waren
Chinesen, da waren Leute aus
allen Weltteilen da, aus Kuba
zum Beispiel jemand, der sich



für die Revolution unter Castro
begeisterte. Damals konnte
man davon noch begeistert sein
oder musste es vielleicht sogar.
Das war sehr bereichernd für
mich. Erstens hatte ich einmal
im Monat einen Vortragsabend,
zudem war ich regelmäßig Gast
bei den
Studentenverbindungen. Ich
hatte dann auch einen kleinen
Fonds, um Studenten in
Notsituationen helfen zu
können. Es waren sehr



sympathische junge Leute, ich
habe viel Schönes mit denen
erlebt.

 
Sie saßen in diesen drei Jahren
auch viel im Beichtstuhl?

 
Natürlich. Jeden Samstag. So
zwei Stunden durchschnittlich.

 
Was hört man sich da an?

 
Es kamen vor allem
Seminaristen. Ich war bei



denen besonders beliebt, weil
ich irgendwie sehr großzügig
gewesen bin. (Lachen.)

 
Es ist der 21. Februar 1957,
sagt Ihnen das was?

 
Dies war der Tag meiner
öffentlichen Habilitations-
Vorlesung, die zusammen mit
der Habilitations-Schrift die
Befähigung zum akademischen
Lehramt beweisen muss. Meine
Habilitations-Schrift war



aufgrund eines negativen
Gutachtens des
Zweitgutachters Schmaus zur
Verbesserung zurückgegeben
worden, die zweite Fassung
wurde dann angenommen. Aber
das Klima war äußerst
angespannt, so dass mir vor
dieser Vorlesung doch ziemlich
mulmig gewesen ist. Ich hatte
als Vorlesung ein historisches
Thema vorgeschlagen.
Normalerweise nahm die
Fakultät die Vorschläge immer



an. Mir wurde aber gesagt, da
ich mich für Dogmatik
habilitiere, müsse ich ein
Thema aus der Systematischen
Theologie behandeln. Ich hatte
nur ein paar Tage Zeit, diese
Sache vorzubereiten. Zugleich
war ich in Freising voll
beschäftigt mit eigenen
Vorlesungen. Ich war schon
insofern in großer Anspannung,
weil ich wusste, dass bestimmte
Teile der Fakultät mich
argwöhnend anhören würden



und im Grunde schon negativ
entschlossen waren. Mein
Durchfallen schien
programmiert. Nach dem
vorgegebenen Prozedere
musste zuerst der Doktorvater,
in meinem Fall Söhngen,
sprechen; das war
erwartungsgemäß
freundschaftlich. Der
Korreferent, Schmaus, hat dann
schon anders mit mir
gesprochen. Aber plötzlich
entstand ein Dialog Schmaus–



Söhngen, die in den Saal hinein
heftig miteinander diskutierten.
Es war eine merkwürdige
Situation.

 
Ihre Eltern wohnten damals bei
Ihnen. Sie hatten sie nach
Freising geholt. Waren sie mit
im Publikum?

 
Mein Bruder war da, die Eltern
nicht. Das habe ich ihnen
ersparen wollen. Sie waren in
Freising geblieben. Bei der



Diskussion war ich anwesend,
weil das ja eine Diskussion mit
mir hätte sein sollen. An sich
diskutieren Professoren nicht
untereinander, sondern mit
dem Kandidaten. Danach
warteten wir bis zur
Bekanntgabe der Entscheidung
auf dem Gang. Mein Bruder,
der Prediger Pakosch von
Sankt Ludwig und noch
jemand. Das hat ewig lang
gedauert und, na ja, da konnte
ich auf das Schlimmste gefasst



sein.
 

Was dann nicht eingetreten ist.
 

Mir wurde nach langem Warten
auf dem Gang mitgeteilt, dass
ich bestanden habe. Damit war
die Dramatik beendet, auch
wenn sie seelisch noch
nachwirkte. Vorher war ich
freilich an einem Abgrund
gestanden …

Haben Sie in dieser Zeit Gott
gezürnt oder ein Gelöbnis



gemacht für den Fall, dass die
Sache gut ausgeht?

 
Weder noch. Aber ich habe
schon stark gebetet und den
lieben Gott stark angefleht,
dass er mir hilft. Vor allem
meiner Eltern wegen. Das wäre
ja eine Katastrophe gewesen,
wenn ich die auf die Straße
hätte setzen müssen.

 
Über die tiefe Erfahrung aus
dem Trauma der Habilitation



meinten Sie allerdings auch,
dass diese Prüfung
»menschlich für mich heilsam
war und sozusagen einer
höheren Logik folgte«. Was
meinten Sie mit »höherer
Logik«?

 
Nun, ich hatte sehr schnell
promoviert. Wenn ich gleich
wieder frisch habilitiert worden
wäre, wäre das Bewusstsein zu
stark gewesen, etwas zu
können, und das



Selbstbewusstsein einseitig
gewesen. Und so bin ich einmal
ganz klein gemacht worden.
Das tut einem gut, dass man
mal wieder, ja, seine ganze
Armseligkeit auch erkennen
muss und nicht als ein großer
Held dasteht, sondern als ein
kleiner Kandidat, der vor dem
Abgrund steht und sich damit
anfreunden muss, was er dann
tut. Insofern war die Logik die,
dass ich eben eine Demütigung
brauchte und dass die



irgendwie zu Recht – in diesem
Sinn zu Recht – über mich
gekommen ist.

 
Heißt das, dass Sie zu einem
gewissen Höhenflug oder gar
zu einem Höhenrausch
neigten?

 
Ich meine, nach der Promotion,
die als glanzvoll galt, meinte
der Rektor sofort, er hofft, er
sieht mich mal als Kollegen
hier. Da galt ich eben als



hoffnungsvoller Jüngling
(lacht). Ich war ja immer auch
im Seminar von Schmaus.
Wenn er nicht anwesend sein
konnte, hat er mir anvertraut,
das Seminar zu halten. Das
ging sehr schwungvoll und
schön, so dass ich zu den
Figuren gehörte, von denen
man hoffte, aus denen wird
einmal was.

 
Und das ist Ihnen zu Kopf
gestiegen?



 
Das nicht, aber immerhin, man
braucht dann Demütigungen.

 
Demütigungen?

 
Ich glaube, wenn man so
einfach von Ziel zu Ziel und
überall mit Lobpreis durchgeht,
ist es gefährlich für einen
jungen Menschen. Da ist es
gut, dass er seine Grenze
erfährt. Dass er auch mal
kritisch angefasst wird. Dass er



eine Negativphase durchleiden
muss. Dass er sich selber in
seinen eigenen Grenzen
erkennt. Dass es nicht einfach
von Sieg zu Sieg geht, sondern
auch Niederlagen dabei sind.
Das braucht ein Mensch, um zu
lernen, sich richtig
einzuschätzen, etwas zu
ertragen und nicht zuletzt mit
anderen mitzudenken. Eben
dann nicht einfach schnell und
von oben zu urteilen, sondern
den anderen auch in seiner



Mühsal, in seinen Schwächen
positiv anzunehmen.

 
Gibt es eigentlich das Exemplar
dieser Habilitation noch, mit
den kritischen Randglossen von
Schmaus, die in allen Farben
leuchteten?

 
Nein, das hab ich weggeworfen.
(Lacht.)

 
Schon damals?

 



Damals, ja.
 

Vor Zorn?
 

Ich hab’s verbrannt.
 

Im Ofen?
 

Im Ofen, ja.
 

Nach Annahme der Habilitation
werden Sie zunächst zum
Privatdozenten ernannt,
schließlich zum



außerordentlichen Professor.
Sie schreiben in Ihren
Erinnerungen, dies sei nicht
ohne vorangegangenes
Störfeuer von interessierter
Seite vonstattengegangen. Was
ist damit gemeint?

 
Offenbar gab es Leute, die
verhindern wollten, dass ich
zum Professor ernannt werde,
und die mich beim Ministerium
angeschwärzt haben. Es war
dann so: Ich kam zur



Berufungsverhandlung, bei der
mich ein Oberregierungsrat
sehr von oben herab
behandelte, so dass ich merkte,
der ist von irgendwo informiert
worden. Er meinte: »Wie lange
haben Sie eigentlich den
Lehrstuhl schon vertreten?«
Sage ich: »Seit 54, also drei
Jahre, jetzt im vierten Jahr.«
Dann hat er geantwortet. »Na
ja, dann bleibt uns wohl nichts
anderes übrig, als Sie zu
ernennen. Hamma halt wieder



so einen.«
 

Was heißt das?
 

Der nichts produziert. Der
einfach irgendwie
hereingekommen ist und
Beamter werden will.

 
Weswegen wurden Sie
eigentlich angeschwärzt?

 
Dass ich eben unfähig sei oder
irgendwas. Ich weiß es nicht.



 
Sie erwähnen in Ihren
Erinnerungen, dass auch Ihre
Beziehung zum Münchner
Erzbischof Joseph Kardinal
Wendel nicht ganz ohne
Komplikationen geblieben war.

 
Das war wieder ein anderes
Thema. Zunächst bin ich bei
ihm wegen Die neuen Heiden
und die Kirche angeschwärzt
worden. Ich sei häretisch und
so weiter. Hier aber ging es um



etwas anderes. Um diese Zeit,
also Ende 1958, sollte die
Pädagogische Hochschule in
München-Pasing zur
akademischen Höhe erhoben
werden. Bis dahin waren die
Professoren noch nicht
habilitiert. Und die Münchner
hatten in ihrem bisserl
Größenwahnsinn, den sie ja
haben, sich den Pieper als
Professor für Philosophie
ausgedacht. Und da hatten die
Herren vom Ordinariat dem



Kardinal eingeredet, damit
auch die Theologie stark genug
ist und der Philosophie
standhalten kann, müsse ich die
neue Theologieprofessur
übernehmen. Mit Pieper und
mit mir sei das dann das
Richtige. Und der Kardinal, der
von der deutschen
akademischen Welt doch wenig
Ahnung hatte, fand das
großartig und hat zu mir
gesagt: »Sie übernehmen die
Professur der Pädagogischen



Hochschule in Pasing und nicht
in Bonn.«

 
Klingt eigentlich, gerade in der
Verbindung mit einem
exzellenten Philosophen wie
Josef Pieper, nicht
uninteressant.

 
Trotzdem, es war eine
Pädagogische Hochschule und
nicht mein Charisma gewesen.
Ich hab gesagt: »Nein, das kann
ich nicht.« Er hat jedoch darauf



bestanden und mir keine
Freigabe nach Bonn gegeben.
Dabei ist es deutsche Tradition,
dass ein Priester automatisch
freigestellt wird, wenn er einen
Ruf an eine Universität erhält.
Da gab’s dann einen eher
komplizierten Briefwechsel
zwischen uns. Am Ende hat er
es, mit etwas Widerwillen, dann
doch gemacht.

 
Sie haben sich gegen die
Weisung Ihres Bischofs



gestellt?
 

Das nicht. Ich habe einfach
nicht gleich seinen ersten
Wunsch angenommen. Es gab
ja, wie gesagt, in Deutschland
die klare Tradition, wenn
jemand einen Ruf auf einen
Lehrstuhl hat, wird er dafür
freigestellt. Der Kardinal hat
das ja auch nicht einfach
abgelehnt, sondern er hat
gesagt: »Ich habe etwas
Wichtigeres für Sie.« Wobei er



über den Tatsachenstand falsch
informiert war. Ich hatte zudem
das sichere Bewusstsein, dass
ich für diesen Beruf nicht
geeignet gewesen wäre. Denn
da muss man zu zukünftigen
Lehrern sprechen, die keine
Theologen sind, wo man es
immer allgemein interessant
machen muss. Und das wäre
nicht meine Sache gewesen.

 
Und wie haben Sie ihn
überzeugen können?



 
Ja nun, da gab es einen
Briefwechsel, der mühsam und
schwierig war. Ich denke, dass
wohl der Generalvikar Fuchs,
der dieses Manöver von Anfang
an mit Skepsis betrachtet hat,
ihm das dann beigebracht hat.
Jedenfalls hat er eines Tages zu
mir gemeint, diese Sache
gefalle ihm nicht, vor allem
auch dieser Hochland-Artikel
und so, aber er will mich nicht
hindern, und hat mich



freigegeben.
 

Sehr früh, noch in Freising,
beginnt Ihre Beschäftigung mit
dem Protestantismus. Aus
Ihren Schülern gingen
maßgebliche Ökumeniker
hervor. Was hat Sie hier
gereizt?

 
Da war die Erbschaft Söhngens
bestimmend. Söhngen kam aus
einer Mischehe, das war für ihn
ein existenzielles Problem. In



seinen Vorlesungen ging es
deshalb nie nur um die
katholische Tradition, sondern
immer auch um den Dialog mit
den Protestanten, insbesondere
damals mit Karl Barth. Für mich
gehörte es von Anfang an zur
Theologie, dass sie im Dialog
mit den Protestanten steht.
Deshalb habe ich dann schon in
Freising ein Seminar über die
Augsburgische Konfession
gemacht [Confessio Augustana,
die grundlegende



Bekenntnisschrift der
lutherischen Kirche]. So
gesehen war es eine
Selbstverständlichkeit, dass das
Ökumenische immer Teil
meiner Vorlesungen und
Seminare war und sich meine
Schüler sehr damit
beschäftigten.

 
Auf dem Domberg lernten Sie
über die Lektüre von Martin
Buber auch einen Vertreter des
mystischen Chassidismus



kennen. War das Ihre erste
Begegnung mit dem Judentum?

 
Würde ich sagen, ja.

 
Was hat Sie an Buber so
fasziniert? Sie hatten später
sogar Schallplatten von ihm.

 
Martin Buber habe ich hoch
verehrt. Zum einen war er der
große Vertreter des
Personalismus, des Ich-Du-
Prinzips, das seine gesamte



Philosophie durchdringt. Ich
habe natürlich auch die Opera
Omnia von ihm gelesen. Er war
damals an sich ein bisschen in
Mode. Er hatte zusammen mit
Rosenzweig die Heilige Schrift
neu übersetzt. Seine
personalistische Sicht und
seine Philosophie, die sich aus
der Bibel nähren, werden in
seinen chassidischen
Geschichten ganz konkret.
Diese jüdische Frömmigkeit, in
der Glaube ganz unbefangen



und gleichzeitig stets aktuell
mitten in der Zeit da ist, seine
Art, in der Welt von heute zu
glauben, die ganze Figur, all
das fasziniert mich.

 
Zu Ihrer Lektüre gehörte aber
auch Hermann Hesse, zum
Beispiel Der Steppenwolf und
Das Glasperlenspiel.

 
Das Glasperlenspiel habe ich
gelesen, als es erschienen ist.
Das war in den frühen 50er



Jahren, glaube ich. Der
Steppenwolf war in
Regensburg, also in den 70er
Jahren.

 
Der Steppenwolf war die
Lektüre der Hippies in San
Francisco. Was hat Sie daran
gefesselt?

 
Es war diese schonungslose
Analyse des zerfallenden
Menschen. Es ist ein
Erscheinungsbild dessen, was



mit dem Menschen heute
geschieht. Wie da die Wurzeln
bloßgelegt werden, die ganze
Problematik, das durchdringt
einen wirklich. Beim
Glasperlenspiel – da war ich ja
noch sehr jung und eigentlich
noch in einer behüteten Welt
zu Hause – hat mich die Idee
berührt, dass der Protagonist
am Ende noch mal aufbrechen
muss. Dass er noch mal
weggeht. Er ist der große
Meister des Glasperlenspiels,



aber es gibt nichts Endgültiges.
Jedem Anfang wohnt ein
Zauber inne, er muss wieder
neu anfangen.



Greenhorn und
Startheologe

Der Ruf nach Bonn verändert
alles. In Ihren Erinnerungen
klingt das wie ein Aufatmen,
wie neugewonnene Freiheit.
Zum ersten Mal leben Sie
zudem allein. Das heißt, nicht
ganz. Wessen Idee war es, dass
Ihre Schwester Maria mitkam?

 



Ihre und meine. Dass ich einen
Haushalt brauche, war klar, und
bevor ich jemand suchen muss,
war das die bessere Lösung.

 
Nicht alle möchten ihre
Geschwister ständig in der
Nähe haben.

 
Wir waren ja bloß drei. Insofern
waren wir von Haus aus sehr
nahe beieinander.

 
Maria hat Sie auch an Ihren



anderen Wirkstätten begleitet,
auch in Rom, bis sie 1991
verstarb. Sie ist
gewissermaßen die Frau an
Ihrer Seite. Wie sehr hat sie Ihr
Leben und Ihr Werk
beeinflusst?

 
Ich würde sagen, nicht
inhaltlich, in meiner
theologischen Arbeit, aber
durch ihr Dasein, durch die
Weise ihres Glaubens und ihrer
Demut. Einfach in der



Atmosphäre des gemeinsamen
Glaubens, in dem wir
aufgewachsen waren, der
mitgewachsen ist und in der
Zeit sich behauptet hat. Dieser
Glaube hat das Konzil einfach
angenommen und sich dadurch
erneuert, ist aber doch
beharrlich geblieben. Ich
würde sagen, die
Grundatmosphäre des Denkens
und Seins war von ihr
mitbestimmt.

 



Sie wohnten anfangs im
Theologenkonvikt Albertinum
unter Studenten. Ihre spätere
Wohnung lag in der
Wurzerstraße in Bonn-Bad
Godesberg.

 
Die Gegend hatte einen ganz
großen Vorteil, es waren zwei
Minuten zur Haltestelle der
Straßenbahn. Ich konnte also
jede Viertelstunde in die
Straßenbahn einsteigen und
damit direkt vor die



Universitätstür fahren. Mit der
Rheinuferbahn konnte man bis
Köln weiterfahren. Zudem war
man in wenigen Minuten am
Rhein, man konnte zu Fuß zur
Herz-Jesu-Kirche gehen und so
weiter, das waren die schönsten
Spaziergänge.

 
Sie gehen ohnehin gern
spazieren.

 
Eben. Dann war im Haus ein
Arzt, den ich allerdings nicht



gebraucht habe. Gegenüber
gab es eine Apotheke, die ich
auch nicht gebraucht habe.
Zwei Minuten waren es zur
Filiale der Sparkasse, was
schon deshalb sehr praktisch
war, weil der Chef von seinen
Stammkunden alle
Kontonummern auswendig
konnte. Wenn ich hineinging,
kam sofort »Ihr Konto ist
soundso«; das war ideal.

 
Was machten Sie anfangs in



Ihrer Freizeit? Gingen Sie ins
Café? Ins Restaurant? Oder
hatten Sie gar keine Freizeit?

 
Wie man’s nimmt. Ich hab
erstens immer Spaziergänge
gemacht, mittags und abends.
Im nächsten Haus hat der
Professor Hödl mit seiner
Schwester gewohnt, und dann
war noch ein Studienrat, da
haben wir oft
zusammengesessen, haben
Schallplatten angehört,



miteinander Spiele gemacht,
»Mensch ärgere dich nicht«
und so Sachen. Insofern waren
wir da schon beschäftigt.

 
Die Vorstellung, dass Sie
absolut unsportlich sind, muss
korrigiert werden: Sie sind
nicht nur als Kind und
Jugendlicher, sondern auch als
Professor viel Rad gefahren.

 
Ja, bin ich. In Münster und
dann auch noch in Tübingen



und Regensburg.
 

Auch in München, als Bischof?
 

Nein, da habe ich mich nicht
getraut. So unkonventionell
wagte ich nicht zu sein.

 
Und Sie sind viel gewandert.

 
Sehr viel, ja.

 
Wie und wo denken Sie
eigentlich am besten nach?



 
Einerseits am Schreibtisch oder
aber, wenn ich etwas
gründlicher durchdenken
muss, lege ich mich aufs
Kanapee. Da kann man dann die
Sachen ruhig bedenken.

 
Sie hatten immer ein Kanapee
in der Nähe?

 
Ein Kanapee brauche ich
immer.

 



Ihre Antrittsvorlesung hielten
Sie am 24. Juni 1959. Der
Hörsaal war überfüllt.
Lampenfieber?

 
Nein, ich hatte einen guten
Text.

 
Sie waren äußerst
selbstbewusst.

 
Das wäre vielleicht zu viel
gesagt, aber ich wusste, der
Text ist in Ordnung, insofern



brauche ich mich nicht
aufzuregen.

 
Betrachtet man das bekannte
Foto aus Freising, wo Sie als
Dozent lässig am Pult hängen,
den Kopf in die Hände gestützt,
waren Sie generell ziemlich
unaufgeregt.

 
Dieses Foto ist nicht typisch. Im
Allgemeinen habe ich durchaus
auch gestenreich gesprochen.
Nur manchmal, wenn eine stille



Passage kam, dann habe ich
mich in dieser Art gesammelt.

 
Das Thema Ihrer
Antrittsvorlesung lautete: Der
Gott des Glaubens und der Gott
der Philosophie? War das
vorgegeben?

 
Das habe ich selber entwickelt.
Das war so: Ich hatte als
Student viel Pascal gelesen.
Gottlieb Söhngen hatte ein
Pascal-Seminar gemacht, und



natürlich hatte ich auch das
Pascal-Buch von Guardini
gelesen, in dem besonders das
Mémorial betont ist.[5]  In
diesem Mémorial geht es um
den »Gott des Glaubens«, den
»Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs«, im Gegensatz zum
»Gott der Philosophen«. Es war
damals sehr modern, das
Griechische als eine
Fehlentwicklung, eine
irrtümliche Einschiebung ins
Christentum zu verurteilen.



Stattdessen wollte man das
ursprünglich Biblische suchen,
das Lebendige des Gottes
Abrahams, der zum Menschen
spricht, ins Herz spricht und
der, verglichen mit dem Gott
der Philosophen, der ganz
Andere ist.

 
Eines Ihrer Grundthemen von
Anfang an.

 
Ja, wobei ich dann auch bei
Augustinus mit dieser Frage



stark konfrontiert war.
Augustinus hat ja zunächst mit
dem Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs nichts anfangen können.
Er hatte mit Begeisterung
Cicero gelesen, die
philosophischen Reden. Es gibt
darin zwar die Begeisterung für
das Göttliche, das Ewige, aber
keinen Kult, keinen Zugang zu
Gott. Er suchte danach, wusste,
»ich muss zur Bibel gehen«, ist
aber so entsetzt über das Alte
Testament, dass er sagt, »so ist



es sicher nicht«. Er empfindet
die Gegensätze sehr stark, und
zwar zuungunsten des Gottes
Abrahams, Isaaks und Jakobs,
weil ihm diese Geschichten
einfach unglaubwürdig und
unernst erscheinen. Er wendet
sich der Philosophie zu, fällt
dann in den Manichäismus, und
erst danach entdeckt er, was
dann ein Leben lang seine
Formel geblieben ist: »Bei den
Platonikern habe ich gelernt,
›im Anfang war das Wort‹. Bei



den Christen habe ich gelernt,
›das Wort ist Fleisch
geworden‹. Und erst so ist das
Wort auch zu mir gekommen.«

 
Das heißt, für Augustinus war
nicht das Gegeneinander,
sondern das
Zusammengehören dieser
Linien wesentlich?

 
Dies hat auch mich fasziniert.
Ich bin zu der Überzeugung
gekommen: Natürlich brauchen



wir den Gott, der gesprochen
hat, der spricht, den
lebendigen Gott. Den Gott, der
das Herz anrührt, der mich
kennt und liebt. Aber er muss
ja irgendwo auch dem Verstand
zugänglich sein. Der Mensch ist
eine Einheit. Und was gar nicht
mit dem Verstand zu tun hat,
sondern völlig daneben
herläuft, würde auch nicht
integriert sein in das Ganze
meiner Existenz, sondern
irgendwo ein Sonderkörper



bleiben.
Wie ist es nun wirklich?,

hatte ich mich gefragt. Hier der
Gott des Glaubens, da der Gott
der Philosophen, schließt das
eine das andere aus – oder
gehören sie in Wirklichkeit
zusammen? Die griechischen
Philosophen wollten diesen
abrahamitischen Gott nicht.
Umgekehrt kennt das Alte
Testament ursprünglich den
Gott der Philosophen nicht. Ich
habe dann gesehen, dass die



Wege aufeinander zuführen,
wobei Alexandrien ihr
Berührungspunkt ist. Na ja, so
war ich einfach von diesem
existenziellen Thema fasziniert,
in dem es darum geht: Was ist
eigentlich mein Glaube? Wie
steht er in dem Ganzen meiner
Existenz?

 
Ihr erstes Semester in Bonn
empfinden Sie, wie es in Ihren
Erinnerungen heißt, als »ein
Fest der ersten Liebe«. Was ist



damit gemeint?
 

In diesem Semester war
einerseits Religionsphilosophie
zu dozieren – Was ist Religion,
philosophisch betrachtet? –,
andererseits der
Theologiebegriff: Wie ist
Theologie zu begründen? Was
muss sie tun? Was ist
sozusagen ihr Metier, ihre
innere Begründung? Das waren
die zwei Vorlesungen, die ich
zu halten hatte. Beide rühren



an das zentrale Thema: Wie
kann sich Theologie in der
Universität überhaupt
rechtfertigen? Passt das in
unsere moderne Universität
hinein? Oder ist es ein
Fremdkörper, der durch diese
mittelalterliche Vorgeschichte
zufällig stehengeblieben ist und
eigentlich herausmüsste?

 
Dazu gehörte dann auch: Was
kann man philosophisch über
Religion sagen?



 
Das Thema Theologiebegriff
hatte ich in Freising schon
etwas ausgearbeitet, da
brauchte ich nicht so viel daran
zu tun. Auch die
Religionsphilosophie hatte ich
in Freising bereits gelesen, ich
habe sie aber noch einmal ganz
neu gemacht. Die hat den
Studenten und mir viel Freude
gemacht. Also ganz großer,
lebhafter Zuspruch. Nun
einerseits für mich das



Abenteuer des Denkens zu
erleben, des Erkennens, des
tiefer Vorankommens und
Hineinkommens, und
andererseits diesen Zuspruch
zu spüren, die Antwort der
Theologen, das war wirklich ein
Fest; dass man eben selber
erkennt und voranschreitet und
wirklich das tut, was man
zuinnerst tun möchte, und dass
die Studenten dies genauso
empfinden und mitgehen und
man sieht, man kann den



jungen Menschen etwas geben;
und dass dann im Dialog
miteinander etwas wächst.

 
»Stimmung des Aufbruchs«
haben Sie das genannt.

 
Ja, richtig. Es war alles im
Anfang. Die Bonner Universität
war im Krieg zerstört worden,
war gerade erst aufgebaut, die
Bibliothek war noch lückenhaft.
Insofern war der Aufbruch
nachgerade augenscheinlich.



Dass man nach dem Krieg
wieder neu anfängt und dann
eben auch in der neuen
Situation neu nach dem
Glauben sucht. Die
Bundesrepublik war noch jung,
und in diesem Sinne war auch
das Leben an einem
Anfangspunkt. Das Gefühl, mit
beitragen zu können, dass wir
mit der Kirche, im Glauben und
mit unserem Staat neu
beginnen, war lebhaft und
schön.



 
Arbeiteten Sie viel in
Bibliotheken?

 
Die Universitätsbibliothek
wurde erst wieder aufgebaut.
Allerdings hatten wir eine
Seminarbibliothek, in der ich
viel gewesen bin. Hier konnte
ich als Seminardirektor auch
selber Bücher anschaffen. Als
die Universitätsbibliothek
wieder eröffnet wurde,
vielleicht 1961, bin ich dann



gern dahin gegangen, weil es
hier das moderne System der
elektronischen Leihe gab. Das
war für mich ganz neu, dass
man Bücher bestellt, und sofort
rutschen sie daher.

 
Saßen Sie bis spätnachts über
den Büchern?

 
Nein, nein, ich war nie ein
Nachtarbeiter, überhaupt nie.

 
Sie schreiben in Ihren



Erinnerungen von einer großen
Hörerschaft, »die mit
Begeisterung den neuen Ton
aufnahm, den sie bei mir zu
vernehmen glaubte«. Ihre
Vorlesungen sind überfüllt.
Sehr bald genießen Sie den Ruf
als neuer, aufgehender Stern
am Theologenhimmel. Wie
haben Sie Ihren Stil
entwickelt? Gab es ein Vorbild?

 
Wir waren in München
natürlich in einer modernen



Philosophie aufgewachsen.
Bestimmte Professoren haben
auf Neues hingeführt und
Neues eröffnet. Diesen Ton
hatte ich innerlich
aufgenommen und nach meinen
Möglichkeiten weiterzuführen
versucht.

 
Söhngen als Vorbild?

 
Irgendwie schon. Ich konnte
ihn natürlich nicht nachahmen.
Ich meine, er war Rheinländer,



ich bin durch und durch Bayer.
Insofern war er zwar eine
große innere Anregung und ein
Vorbild für den Denkstil, aber
nicht unmittelbar ein Muster,
das ich hätte nachahmen
können.

 
Sie haben für die Betreuung
Ihrer Doktoranden das System
der Kolloquien erfunden, im
Gegensatz zur persönlichen
Betreuung.

 



Ich habe die Doktoranden
natürlich schon auch persönlich
betreut und mit ihnen
gesprochen. Aber ich hatte das
Gefühl, hier ist eine Gruppe
von Leuten, die mit mir auf
einem Weg sind, die
zusammengehören, die auch
voneinander lernen sollten, so
dass wir dann alle miteinander
und voneinander lernen.
Deshalb war meine
Überlegung, dass jeder
Einzelne im Miteinander auch



für seinen eigenen Weg mehr
empfängt, als wenn er ihn
einzeln geht.

 
Alle Ihre Einträge in den
Arbeiten Ihrer Studenten sind
mit Bleistift geschrieben.

 
(Lacht.) Das hatte ich immer
schon. Ich hab als Bub schon
mit Bleistift geschrieben und
bin dabei geblieben. Der
Bleistift hat den Vorteil, dass
man radieren kann. Wenn ich



mit Tinte schreibe, ist es
geschrieben.

 
Schrieben Sie auch als Papst
mit Bleistift, zum Beispiel die
Jesus-Bücher?

 
Immer, ja!

 
Nie mit Feder?

 
Nein.

 
In dieser kleinen Schrift, die …



 
… sich im Laufe der Zeit
verkleinert hat. Aber das ist,
glaube ich, ein Vorgang, den es
auch bei anderen gibt.

 
Auffällig ist: Ihre Freunde und
engeren Kollegen in Bonn sind
zumeist sehr kontroverse,
unangepasste Menschen, die
sich auch am Apparat, an der
Kirche rieben.
Berührungsängste kannten Sie
offenbar nicht.



 
Die Zeit war noch anders. Erst
später gab es die Scheidung in
solche, die nun das Lehramt
ablehnten und ihren eigenen
Weg gingen, und solche, die
sagten, nur innerhalb der
Kirche kann Theologie gemacht
werden. Damals waren alle
noch in dem Bewusstsein, dass
die Theologie natürlich ihre
eigene Freiheit und Aufgabe
hat, dass sie insofern nicht ganz
unterwürfig gegenüber dem



Lehramt sein kann, dass wir
aber auch wussten, Theologie
ohne Kirche wird zu einem
Reden im eigenen Namen – und
hat dann eigentlich nichts zu
bedeuten. Ich galt dabei als
jemand, der jung ist, der neue
Türen öffnet, neue Wege geht,
so dass dann gerade auch
kritische Personen zu mir
stießen.

 
Wie Hubert Jedin zum Beispiel,
oder Paul Hacker. Der



Konzilshistoriker Jedin war
Halbjude, der in der Nazi-Zeit
im Vatikanstaat Schutz fand.
Der Indologe Hacker war
ehemaliger Lutheraner.

 
Der Weg von Jedin ist sehr
interessant. Er galt als ein
Historiker von eigenem, freiem
Gewicht, der gegenüber dem
Lehramt nicht einfach
unterwürfig war. Als er aber
sah, dass man von der Kirche
wegstrebt, wurde er ein



entschiedener Verteidiger der
Kirchlichkeit. Paul Hacker
wiederum war eine ganz
besondere Gestalt, der konnte
streiten. Er war ein großer
Kopf, ein gewaltiger, aber ein
explosiver Kopf.

 
Ist es richtig, dass Sie nach
Einwänden von Hacker einen
Beitrag über Naturalismus
geändert haben, der in der
Festschrift für Söhngen
abgedruckt werden sollte?



 
Ja, ich erinnere mich zwar nicht
mehr an den Inhalt, aber richtig
ist, er war ein beeindruckender
Mann. Man konnte mit ihm
wirklich diskutieren. Er hatte
erstens schon mal eine
ungeheure Sprachenbegabung.
Er sprach 18 Sprachen perfekt
und war in Sanskrit so perfekt,
dass die Inder kamen, um bei
ihm Sanskrit zu studieren. Er
war also ein großer Meister, ein
Mensch mit einer unglaublich



breiten Bildung, jemand, der
die Väter kannte, der Luther
kannte, und der die ganze
indische Religionsgeschichte
von Grund auf beherrschte.
Was er schrieb, hatte immer
irgendwas Neues, womit er den
Dingen wirklich auf den Grund
ging. Da konnte man eigentlich
nur lernen – und manchmal
natürlich auch streiten.

 
Einmal klagten Ihre Studenten,
Sie würden in den Vorlesungen



nur noch über Hare Krishna
und so was reden.

 
Nein, nein, von Hare Krishna
habe ich nie geredet, sondern
den Mythos des Gottes Krishna
behandelt, der erstaunliche
Parallelen zur Geschichte und
zur Gestalt Jesu aufweist und
für das interreligiöse Gespräch
von hoher Bedeutung ist. Ich
hatte ja Religionsgeschichte zu
dozieren, und insofern war der
Hinduismus ein großes Kapitel



dieser Vorlesung. Da war mir
sehr hilfreich, dass ich Hacker
kannte, von ihm auch Literatur
bekam. Im Allgemeinen wird
meistens nur der
philosophische Aspekt des
Hinduismus dargestellt,
während ich der Meinung war,
dass man gerade auch auf den
kultischen und mythischen
eingehen muss. Im Ganzen ist
es von den Studenten sehr
positiv aufgenommen worden.

 



Das hat Sie fasziniert?
 

Schon, ja. Und ich bin froh,
dass ich das damals getan habe,
denn als der interreligiöse
Dialog aufkam, war ich schon
etwas vorbereitet.

 
Ihre Freundschaft mit Hacker,
heißt es, sei auch
spannungsreich gewesen. Gab
es am Ende ein Zerwürfnis?

 
Würde ich nicht sagen. In



meiner Zeit in Regensburg, als
er dann so extrem
konzilskritisch geworden ist,
habe ich ihm dann doch auch
mal etwas scharf geschrieben.
Dass es so nicht geht. Aber wir
haben uns wieder verstanden.
Wir wussten, dass wir halt
beide, er vor allem, aber auch
ich ein bisserl, ganz kräftige
Köpfe haben und auch mal
zuschlagen können, aber dass
wir doch das Gleiche möchten.

 



Einmal klagte er, dass sein
ganzes Geld fürs Telefonieren
draufginge …

 
Das kann schon sein. Er hat
natürlich nicht nur mit mir
telefoniert.

 
Stimmt es, dass Sie Hackers
Schrift Gedanken zur Reform
der Kirche auf sein Drängen
hin zum Konzil mitgenommen
haben?

 



Nein.
 

Er sprach darin von einer
Pseudoökumene und warnte
vor einer Protestantisierung
der katholischen Kirche. Ihnen
machte er den Vorwurf, Ihre
Mariologie sei zu verschleiert.

 
Er hat mir dann vielerlei
vorgeworfen, was unter
Freunden richtig und möglich
ist. Er war als Konvertit
zunächst noch sehr



romkritisch. Das hat sich aber
mehr und mehr gewendet.
Stattdessen wurde er dann
immer Rahner-kritischer und
neigte zur Einseitigkeit, zum
Extrem. Er bleibt immer
anregend, aber man muss nicht
unbedingt alles so sehen, wie er
es sehen wollte.

 
Ein weiterer Ihrer sehr engen
Kollegen in Bonn ist Heinrich
Schlier. Er hatte unter Hitler
auf jede Beförderung



verzichtet und war Mitglied der
evangelischen »Bekennenden
Kirche« (im Gegensatz zu den
regimetreuen evangelischen
»Deutschen Christen«). 1942
erhielt er
Veröffentlichungsverbot. Nach
dem Krieg bekam er in Bonn
den Lehrstuhl für Neues
Testament. Als er 1954 zur
katholischen Kirche
konvertierte, als
Lieblingsschüler des führenden
evangelischen Theologen



Rudolf Bultmann, war das ein
Skandal erster Ordnung. Die
früheren Kollegen akzeptierten
ihn nicht mehr, und bei den
Katholiken war die Annahme
geteilt. Schlier musste seinen
Lehrstuhl in der Evangelisch-
Theologischen Fakultät
aufgeben, blieb aber
ordentlicher Professor. Zu
seinen Schriften gehört das
Bekenntnis zur katholischen
Kirche, in dem er mit drei
weiteren evangelischen



Theologen den Weg zum
katholischen Glauben
rechtfertigt. Es heißt, er habe
mit den größten Einfluss auf
Sie gehabt. Er sei einerseits
historisch-kritisch ausgerichtet
gewesen, andererseits ganz
spirituell.

 
Ich würde sagen, nicht einen
einseitigen großen, aber
Einfluss auf mich hatte er
durchaus. Ich habe ihn auch als
Menschen sehr geschätzt. Er



war, wie schon gesagt, von
Haus aus evangelisch und
Bultmann-Schüler. Er hat
Bultmann bis zuletzt sehr
verehrt und von ihm viel
gelernt, ist aber weit über ihn
hinausgewachsen – und wurde,
wie er selber sagt, auf typisch
protestantische Weise
katholisch: nämlich allein durch
die Schrift. Seine anerkannte
kritische Auslegung – der
berühmte Galaterkommentar,
Epheserkommentar,



Römerkommentar – ist
großartig. Und zugleich ist er
eben ein ganz spiritueller
Mensch. Da haben Sie recht.
Die Synthese von spirituell und
historisch-kritisch ist bei ihm
einzigartig.

 
Wer ist Sophronius Clasen, mit
dem Sie in Ihrer Bonner Zeit
ebenfalls Freundschaft
schlossen?

 
Das war ein Franziskaner. Es



gab damals vier bedeutende
Ordenshochschulen um Bonn
herum, wo wirklich gute Leute
gelehrt haben. In
Mönchengladbach die
Franziskaner, in Walberberg
die Dominikaner, in St.
Augustin die Steyler
Missionare, in Hennef-
Geistingen die Redemptoristen.
Der Patristiker der
Redemptoristen, Joseph Barbel,
war ein hervorragender Mann.
Die Steyler waren berühmt für



ihre religionsgeschichtlichen
Forschungen, gaben eine
eigene Zeitschrift heraus. Die
Dominikaner machten die
deutsche Thomas-Ausgabe und
waren ebenso berühmt. Die
Franziskaner hatten die
Zeitschrift Wissenschaft und
Weisheit. Und dort war
Sophronius Clasen, Professor
für Mediävistik oder für
Dogmatik, ein großer Kenner
der Theologie des 13.
Jahrhunderts und



Bonaventuraspezialist. Er hatte
mein Bonaventurabuch gelesen
und hat mich besucht. So ist
eine Freundschaft entstanden.

 
Kann man diese Jahre als
Blütezeit der deutschen
Theologie betrachten?

 
Ja, in vieler Hinsicht. Wenn ich
allein an diesen Kranz von vier
Hochschulen denke. Das waren
ja keine »Hausmetzgereien«,
wie man damals so sagte. Hier



gab es wirklich richtig
qualifizierte Leute, von denen
man lernen konnte. Auch die
Fakultät selbst hatte etwas zu
bieten, hier waren Jedin,
Klauser, Schöllgen und viele
andere. Insofern war das schon
eine große Blüte. Es gab ein
Bewusstsein, dass wir in einer
Stunde leben, in der wir was zu
sagen haben.

 
Sie befanden sich, wenn man
Köln und Bonn zusammen



sieht, im katholisch-religiösen
und mit Konrad Adenauer als
erstem Bundeskanzler und
seinem Widerpart, dem SPD-
Politiker Kurt Schumacher, im
politischen Machtzentrum der
jungen Bundesrepublik
Deutschland.

 
Kann man sagen. Adenauer ist
regelmäßig, wenn er von
Röhndorf kam und mit der
Fähre über den Rhein
übersetzte, an unserem Haus



vorbeigefahren. Einige unserer
Kollegen kannten
Bundespräsident Heuss sehr
gut. Ich hab nicht versucht,
Politik zu machen, aber das
Bewusstsein, dass Deutschland
sich neu gestaltet, eine neue
Form seiner selbst sucht, war
deutlich spürbar. Es ging ja
wirklich noch darum, was
Deutschland werden sollte. Die
Alternative war: Priorität der
Freiheit – oder Priorität der
Einheit. Die Schumacher-



Fraktion stand für die Priorität
der Einheit. Deutschland dürfe
sich nicht an den Westen
binden, sondern müsse offen
und bündnislos bleiben, um zur
Wiedervereinigung zu
kommen. Adenauer favorisierte
das Prinzip der Priorität der
Freiheit. Einheit gibt es nur,
wenn wir vorher Freiheit
haben. Das heißt, wir müssen
uns an den Westen binden, nur
so gelingt ein neuer Start. Er
wurde dafür als Kanzler der



Alliierten beschimpft.
Verglichen mit dem

Bismarckschen Deutschland,
war das nun ein ganz neues
Denken, während das
Schumacherische Bild
eigentlich Bismarck fortsetzte.
Das ist, glaub ich, in
Deutschland bis heute nicht
genügend bewusst. Hier hat
Adenauer ein neues Bild von
Deutschland geformt, indem er
es ganz eindeutig in der
Westbindung sah. Da war ich



sehr dafür. Wir hatten das
Gefühl, dass Deutschland als
deutscher Staat nach dem
Scheitern der Bismarckschen
Idee neu konstruiert werden
muss, dass wir also auch in
dieser Hinsicht an einem
Anfang stehen. Dazu gehörte,
dass das Christentum hierbei
eine tragende Rolle hat.

 
Haben Sie Adenauer
kennengelernt?

 



Persönlich nicht, nein.
 

Sie waren immer auch ein sehr
politischer Mensch?

 
Ich habe mich nie politisch zu
betätigen versucht, aber
persönlich hatte ich immer ein
großes Interesse an der Politik
und an der Philosophie, die
dahintersteht. Denn sie lebt ja
von einer Philosophie. Sie kann
nicht einfach pragmatisch sein,
in dem Sinne: »Wir machen



etwas.« Sie muss ein Bild des
Ganzen haben. Das hat mich
immer sehr bewegt. Hinzu kam,
dass damals der Nuntius [der
Botschafter des Vatikans für die
Bundesrepublik Deutschland]
in der Nähe wohnte, Corrado
Bafile. Der gute Nuntius ist zu
mir, dem jungen Professor,
gekommen und hat mir
angetragen, sein Park sei auch
mein Park, und hat mir dabei
ein Referat vorgelegt. Das war
sehr bewegend, dass ein Mann,



der immerhin Erzbischof und
hohen Ranges war, ganz
demütig zu mir kommt, in einer
herzlichen Offenheit, um meine
Meinung zu hören. Dadurch
war irgendwie auch das Gefühl
der Beziehung zu Rom da,
obwohl die sehr locker
geblieben ist.

 
In Ihre Bonner Jahre fallen die
Spiegel-Affäre, die ersten
Skandale um Franz Josef
Strauß, dann der Kampf der



Linken gegen die
Adenauerregierung, die
Kubakrise … Sie waren gerade
mal 32 Jahre alt.

 
Diese Dinge haben mich, wie
schon gesagt, sehr bewegt,
insbesondere alles, was mit
Deutschland geschah. Ich bin
nach wie vor ein überzeugter
Adenauerianer. Dass wir in
einem langen Frieden leben, ist
weitgehend auch Adenauer zu
verdanken. Denn der Vorrang



Einheit hätte bedeutet, dass es
irgendwann wahrscheinlich
Krieg gegeben hätte.



Konzil: Traum und
Trauma

Zu den schicksalhaften
Begegnungen Ihrer Biographie
gehört das Zusammentreffen
mit Josef Kardinal Frings. War
das bei einem Konzert in Köln-
Gürzenich, wie das häufig
berichtet wird, oder bei dem
Vortrag über die Theologie des
Konzils in Bensberg?



 
Ich war nicht mit ihm im
Konzert, sondern habe in
Bensberg in der Katholischen
Akademie einen Vortrag über
die Theologie des Konzils
gehalten, an dem Frings als
Zuhörer teilnahm. Wir sind
durch die weiten Gänge
spazieren gegangen, haben
miteinander diskutiert. Er hatte
dann eben diesen Mut, mich
einzuladen, ihm den Text für
die Genueser Konferenz zu



schreiben.
 

Frings war Mitglied der
Vorbereitungskommission für
das Konzil. Er erhielt alle
Textentwürfe, die sogenannten
»Schemata«, die er bald an Sie
weitergab, um Kritik und
Verbesserungsvorschläge
einzuholen. Wie war Ihr erster
Eindruck von ihm?

 
Begegnet sind wir uns schon
zuvor in Köln. Als Professor



stellt man sich beim
zuständigen Bischof vor. Er war
ein richtiger Rheinländer, aus
Neuss, mit der leicht
ironischen, heiteren Art eines
Rheinländers und nobel und
herzlich zugleich. Und schon
bei diesem Antrittsbesuch war
sichtbar geworden, dass wir
einander verstehen.

 
Kardinal Frings hatte sich
später, beim Konzil, jeweils am
Vorabend Ihre Vorlage



eingeprägt, die Sie ihm auf
Band gesprochen hatten, um
sie dann am nächsten Tag in
der Versammlung frei
vorzutragen. Er muss eine
unglaubliche Fähigkeit gehabt
haben, Texte zu memorieren.
War er bei Ihrer ersten
Begegnung bereits blind?

 
Fast. Er konnte 1959 noch
lesen, allerdings mit Mühe.
Man musste ihm eine
Taschenlampe auf die Texte



halten.
 

Es ist der 19. November 1961,
der Tag der historischen Rede
von Genua. Durch diese Rede
sollte das Konzil, dessen
Verlauf durch die Vorgaben der
Kurie ziemlich festgelegt war,
seine neue Ausrichtung
bekommen. Frings war
eingeladen, zum Thema Das
Konzil und die moderne
Gedankenwelt zu sprechen. Er
hat die Rede gehalten, aber es



war Ihr Text. Hatte Ihnen
Frings bestimmte Vorgaben
gemacht?

 
Nein, er hat mir volle Freiheit
gelassen.

 
Und Sie haben auch niemand
anderen zu Rate gezogen?
Einen Konzilstheologen
vielleicht, zum Beispiel Jedin?

 
Nein, absolut nicht. Das hätte
ich schon der Diskretion wegen



nicht tun können. Frings
konnte die Rede aber schon
nicht mehr selber vorlesen. Er
hat in Genua die ersten Sätze
gesagt, dann wurde sie von
jemand anderem weitergelesen.

 
Als Verfasser dieses so
wichtigen Textes – ist man
dann nicht sehr neugierig und
gespannt auf die Reaktionen?
Wie das angekommen ist?

 
Schon, ja, ja. Doch.



 
Ob man vielleicht sogar
ausgepfiffen wird?

 
(Lacht.) Ich weiß nicht mehr,
wann ich den Kardinal dann
gesehen habe. Es war wohl bald
danach. Aber was er mir da
gesagt hat, davon weiß ich gar
nichts mehr.

 
Er wird sich vermutlich bei
Ihnen bedankt haben. Er hatte
ja auch nicht verschleiert, dass



nicht er der Autor ist.
 

Er hat das dann selber gleich
der Menschheit mitgeteilt
(Lachen).

 
Bischof Hubert Luthe, damals
Sekretär von Frings, den Sie
aus gemeinsamen
Studienzeiten in München
kannten, schilderte mir, wie es
zur berühmten Begegnung
zwischen dem Kardinal und
Johannes XXIII. kam. Nach der



Genueser Rede musste er
mehrere Male zur
Vorbereitungskommission nach
Rom. Hier bekam er eines
Tages einen Anruf. Papa
Giovanni möchte Kardinal
Frings sprechen. »Ich holte den
Kardinal gegen Mittag ab«,
berichtet Luthe, »er verlangte
nach dem Überwurf und
meinte: ›Herr Kaplan, legen Sie
mir das rote Mäntelchen noch
einmal um, vielleicht ist es das
letzte Mal.‹« Die Begegnung



mit dem Papst verlief allerdings
völlig anders als befürchtet.
»Eminenza«, hatte Johannes
XXIII. gemeint, »ich muss mich
bedanken. Ich habe in dieser
Nacht Ihre Rede gelesen.
Welch glücklicher
Übereinklang des Denkens.«
Frings habe all das gesagt, was
er mit dem Konzil meinte, es
aber selbst nicht so ausdrücken
können. Frings antwortete:
»Heiliger Vater, den Vortrag
hab ich gar nicht gemacht, den



hat ein junger Professor
gemacht.« Darauf der Papst:
»Herr Kardinal, meine letzte
Enzyklika habe ich auch nicht
selbst gemacht. Es kommt
darauf an, womit man sich
identifiziert.«

Wie haben Sie von dieser
Szene erfahren?

 
Die Sache mit dem Papa
Giovanni hat Kardinal Frings
mir selber erzählt. Dass er zu
Papa Giovanni gerufen wurde



und dann schon unruhig war.
Aber sonst habe ich eigentlich
nicht so viele Reaktionen
gehört.

 
Gab es eine Begegnung mit
Johannes XXIII.?

 
Nein. Ich bin im Oktober 1962
zum Konzil gekommen, da war
er schon ernsthaft krank.

 
Die Vorbereitungen für das
Konzil waren so weit



abgeschlossen. Sie hatten die
Schemata durchgesehen und
Ihr Urteil abgegeben. Erinnern
Sie den Tag Ihrer Abreise nach
Rom?

 
Wir sind zuerst an die
Bischofsgräber im Kölner Dom
gegangen, Kardinal Frings,
Luthe und ich. Der Kardinal hat
dann lange die Stelle
angesehen, wo er einmal
begraben sein würde. Dann
erst sind wir zum Flughafen.



 
Waren Sie in Rom alle drei im
historischen deutschen
Priesterkolleg einquartiert, der
sogenannten Anima?

 
Der Kardinal und Luthe
wohnten in der Anima [das
Collegio Teutonico di Santa
Maria dell’Anima], wie übrigens
auch alle österreichischen
Bischöfe. Für mich war kein
Platz mehr frei. Der Rektor
besorgte mir deshalb ein



Zimmer im Hotel Zanardelli,
das ist gleich um die Ecke. Aber
vom Frühstück, von der
Zelebration an, war ich in der
Anima, außer in der Siesta, die
ist ja, das habe ich damals
gelernt, in Rom wichtig. Bis
dahin kannte ich keine Siesta.
Von da an ist sie in mein Leben
getreten. In der zweiten
Periode wohnte ich im Palazzo
Pamphili, der an Sant’Agnese
an der Piazza Navona
anschließt. Erst während der



dritten und vierten Periode
wohnte ich in der Anima.

 
Wie hat Ihnen das römische
Leben gefallen? Die Piazza
Navona zum Beispiel?

 
Für mich war das alles neu. In
der Früh kamen die Kinder in
ihrer Schulkleidung zur Schule,
wobei sie keinen Schulranzen
mithatten, sondern die Bücher
in der Hand trugen, nur mit
einem Band



zusammengehalten. Das fand
ich sehr lustig. Rundum war
alles lebendig, wurde verkauft,
die Barbierläden waren voll,
wobei die Kunden damals alle
noch eingeseift wurden. Ich
habe jeden Tag meinen
Spaziergang gemacht und
dadurch auch die Umgebung
kennengelernt, manchmal auch
gemeinsam mit dem Kardinal.
Er war ja blind und musste
geführt werden. Wobei es mir
einmal passierte, dass ich die



Orientierung verlor und nicht
mehr weiterwusste. Das war
eine peinliche Situation. »Wie
können Sie den Platz, an dem
wir hier sind, beschreiben?«,
meinte er. Ich beschrieb ihm
dann eine Statue, die da stand,
das Bildnis eines italienischen
Politikers. »Ach, das ist der
Minghetti, da müssen wir so
und so weitergehen.«

Das römische Leben, diese
Heiterkeit und dass ein
Großteil des Lebens sich auf



der Straße abspielt und alles
etwas lärmend ist, fand ich sehr
lustig und interessant. In der
Anima war schön, dass man
viele Leute kennenlernte, die
österreichischen Bischöfe, die
jungen Anima-Kapläne.
Kardinal Frings rief Kardinäle
von überall her. Bischof Volk,
ein Mann von großem
geistigem Anspruch und ein
großer Organisator,
versammelte internationale
Bischofsgruppierungen in



seiner Wohnung in der Villa
Mater Dei, wo ich immer dabei
war. Hier hab ich dann auch
Lubac kennengelernt …

 
War es Ihre erste persönliche
Begegnung mit dem
französischen Jesuiten und
Thelogen, der von seinem
Orden Lehrverbot erhalten
hatte?

 
Es war umwerfend für mich, ihn
nun selbst zu sehen. Er war



sehr einfach, sehr demütig und
sehr gütig. Es war sofort, als
wären wir alte Freunde.
Obwohl es erstens einen
riesigen Altersunterschied
zwischen uns gab und zweitens
einen Unterschied einfach in
der Leistung, in der
Lebensleistung. Er war immer
ganz herzlich und wirklich
brüderlich. Auch Daniélou war
ein lustiger Mann [Jean
Daniélou, französicher
Kardinal]. Lubac hat dann



sicher gelitten. Er hatte vom
Ersten Weltkrieg einen
Kopfschuss, er hatte viel mit
Kopfweh zu tun. Aber er hat
den Deutschen nie was
nachgetragen.

 
Lubac hatte sich während des
Zweiten Weltkriegs am
französischen Widerstand
beteiligt. Wie haben Sie sich
verständigt, auf Französisch?

 
Français, oui.



 
War man während der
Konzilsperioden in Rom auch
mal mit jemandem zu zweit
unterwegs? Dass man sagt,
komm, lass uns ein Glas Wein,
ein Bier trinken gehen?

 
Zu zweit nicht, aber in kleiner
Gruppe. Vor allem dann in der
Theologenkommission. Da
haben wir öfter in Trastevere
gezecht.

 



Gezecht?
 

(Papst lacht lauthals.)
 

Haben Sie Henri de Lubac
gesagt, was er Ihnen bedeutet?
Was er Ihnen zum Beispiel mit
seinem Catholicisme und
anderen Büchern eröffnet hat,
die aus der Tradition heraus
die universelle Heilsbedeutung
der katholischen Kirche neu
akzentuierten und die Nouvelle
Théologie mitbegründeten?



 
Er wollte das eigentlich nicht,
dass man ihn irgendwie seine
Größe fühlen lässt. Er war sehr
einfach und unvorstellbar
fleißig. Ich weiß noch, einmal in
der Theologenkommission ist er
sehr krank geworden, war im
Bett, hatte sich aber aus einer
der städtischen Bibliotheken
ein Buch aus dem sechzehnten
Jahrhundert kommen lassen,
über dessen Autor er schrieb,
und lag im Bett mit dem Buch



und hat gearbeitet.
 

Bestimmt eine gewisse
Ähnlichkeit mit …

 
Nein, ich bin lang nicht so
fleißig, muss ich wirklich sagen.
Auch Congar [Yves Congar,
französicher Kardinal] war
unvorstellbar fleißig. Bei der
Theologenkommission hat er
nie eine Pause mitgemacht,
sondern auf seinem Platz immer
weitergearbeitet.



 
Welche Theologen schätzen Sie
eigentlich am meisten?

 
Ich würde doch sagen Lubac
und Balthasar.

 
Auf Hans Urs von Balthasar
werden wir noch zu sprechen
kommen. Was hat Sie in Rom
an der Konzilsszenerie
fasziniert?

 
Zunächst mal einfach die



Universalität des Katholischen,
die Vielstimmigkeit, dass man
Menschen aus allen Teilen der
Erde begegnet, dass alle im
gleichen Bischofsamt geeint
sind, miteinander sprechen
können und einen
gemeinsamen Weg suchen.
Dann die Begegnung mit
großen Gestalten, einmal Lubac
zu sehen, mit ihm sogar zu
sprechen, Daniélou, Congar, all
die Großen, das war für mich
äußerst aufregend. Oder auch



im Kreis der Bischöfe zu
diskutieren. Also die
Vielstimmigkeit und dann eben
großen Menschen zu
begegnen, die zudem
Entscheidungsträger sind, das
waren wirklich unvergessliche
Erlebnisse.

 
Waren Sie auch bei den
Versammlungen im Petersdom
dabei?

 
Ja, von dem Augenblick an, wo



ich amtlicher Konzilstheologe
wurde, vorher natürlich nicht.

 
Sie waren mit Ihrem Bruder
bereits an Ostern 1962 in Rom,
zum ersten Mal in Ihrem
Leben, und wohnten bei
Klosterschwestern in der Nähe
von St. Peter. Warum haben
Sie die Reise nicht schon früher
gemacht?

 
Da ist uns, muss ich sagen, im
Studium doch auch ein leichtes



antirömisches Ressentiment
mitgeteilt worden. Nicht in dem
Sinn, dass wir den Primat
bestritten hätten, den
Gehorsam gegenüber dem
Papst, aber dass man doch eine
gewisse innere Reserve
gegenüber der in Rom
gemachten Theologie hatte.
Insofern gab es eine gewisse
Distanz. Ich wäre allerdings nie
so weit gegangen wie ein
Kommilitone, der gesagt hat:
»Wenn, dann fahre ich lieber



nach Jerusalem als nach Rom.«
Man hatte jedenfalls keinen

besonderen Drang, nach Rom
zu kommen. Obendrein waren
wir finanziell schwach
ausgestattet, so gesehen kam
das gar nicht in Frage. Auch die
Fahrtmöglichkeiten, mit einer
sehr langen Zugfahrt, waren
nicht so großartig wie heute.

 
Wie war das dann beim ersten
Mal? Waren Sie begeistert,
erfüllt?



 
Ich war da eher nüchtern.
Natürlich begeisterten mich
diese großen altchristlichen
Stätten, die Katakomben, Santa
Priscilla, Chiesa di San Paolo
dentro le Mura, San Clemente.
Natürlich auch die Nekropole
unter St. Peter. Aber nicht in
dem Sinn, dass ich sozusagen
auf Wolken geschwebt wäre,
sondern weil da der Ursprung
zum Greifen nahe war, diese
Größe der Kontinuität.



 
Wenn man zum ersten Mal auf
dem Petersplatz steht, fällt man
sich da nicht um den Hals und
sagt: »Jetzt sind wir da, lieber
Georg, in unserer Heimat, im
Zentrum der Christenheit«?

 
Ja, aber da sind wir
Ratzingerischen nicht so
emotional. Ich meine, es war
schon beeindruckend. Vor allen
Dingen, wie gesagt, die
Begegnung mit der Kontinuität



vom Ursprung her, also
wirklich von Petrus und von
den Aposteln an. Etwa im
Mamertinischen Kerker, wo
man die Zeit des Anfangs
nachvollziehen kann. Aber die
Faszination drückt sich eher
intellektuell und innerlich aus,
als dass wir sozusagen in Jubel
ausgebrochen wären.

 
War diese Reise bereits eine
Vorbereitung auf das Konzil?

 



Da war schon der Enthusiasmus
drinnen, den Johannes XXIII.
erweckt hatte. Er hat mich auch
von Anfang an fasziniert durch
seine völlige
Unkonventionalität. Dass er so
direkt, so einfach, so
menschlich war, hat mir
gefallen.

 
Sie waren ein Anhänger von
Johannes XXIII.?

 
War ich schon, ja.



 
Ein echter Fan?

 
Ein echter Fan, kann man
sagen.

 
Als das Konzil angekündigt
wurde – wissen Sie noch, wie
und wo Sie davon erfahren
haben?

 
Nicht genau, nein. Ich werde es
sicher im Radio gehört haben.
Dann haben wir es natürlich



auch unter den Professoren
besprochen. Es war ein
bewegender Augenblick. Die
Ankündigung des Konzils hat
schon auch Fragen geweckt –
Wie wird das gehen, wie kann
man das überhaupt richtig
hinkriegen? –, aber auch große
Hoffnungen.

 
Waren Sie vom ersten bis zum
letzten Tag dabei, in allen vier
Sitzungsperioden?

 



Komplett, ja. Da ist man als
Professor vom Ministerium in
Deutschland formell beurlaubt
worden.

 
Für die Sehenswürdigkeiten
der Stadt hatten Sie während
des Konzils vermutlich keine
Augen.

 
Wenig Zeit auch, man war doch
sehr in Anspruch genommen.
Ich habe natürlich jeden Tag
meinen Spaziergang gemacht,



aber das blieb alles im Umkreis
der Anima, wo freilich viel zu
sehen ist. Die französische
Nationalkirche St. Luigi,
Pantheon, Eustachius,
Sapienzia und so weiter,
Palazzo Madama. Aber sonst
konnte ich nicht viel sehen.

 
Das Konzil war mit unglaublich
viel Arbeit verbunden?

 
Ich will auch nicht übertreiben.
Also, es war nicht zum



Umbringen. Aber es war schon
zu tun, vor allem auch durch
die vielen Begegnungen.

 
Zum Schlafen sind Sie noch
gekommen?

 
Ja, ja. Das ist bei mir (Lachen)
ein Fixpunkt, den ich nie
angreifen lasse.

 
Wie haben Sie sich eigentlich
verständigt? Sie konnten ja
wenig Italienisch.



 
Wenig, ja. Na ja, irgendwie
funktionierte das. Erstens
konnte ich einigermaßen
Latein. Obwohl ich sagen muss,
ich hatte ja nie in Latein
Theologie studiert, nie Latein
gesprochen wie die Germaniker
[deutschsprachige
Theologiestudenten, die am
1552 von Papst Julius III.
gegründeten Collegium
Germanicum in Rom
studieren]. Wir haben ja alles in



Deutsch gemacht. Insofern war
auch Latein zu sprechen für
mich durchaus etwas Neues.
Dadurch war auch meine
Mitwirkungsmöglichkeit
begrenzt. Français konnte ich
natürlich einigermaßen.

 
Sie hatten sich nicht noch
einen Italienisch-Kurs gegönnt?

 
Nein (Lachen). Es war keine
Zeit. Ich hatte so viel zu tun.

 



Hatten Sie ein Wörterbuch
mitgenommen?

 
Schon, ja.

 
Also learning by doing?

 
Genau so.

 
An welches Erlebnis erinnern
Sie sich besonders gern?

 
Wir sind da mit dem Kardinal an
Allerheiligen nach Capri



gefahren. Vorher hatten wir
Neapel angesehen, also die
verschiedenen Kirchen und so
weiter. Damals war die Fahrt
nach Capri noch sehr
abenteuerlich. Mit einem Boot,
das unheimlich schwankte. Alle
haben sich erbrochen, auch der
Kardinal. Ich hab mich so weit
beherrschen können. Aber in
Capri war es dann sehr schön.
Das war ein echtes Ausatmen.

 
Welchem Lager sahen Sie sich



damals zugehörig, dem
progressiven?

 
Ja, würde ich schon sagen.
Damals bedeutete progressiv
noch nicht, dass man aus dem
Glauben ausbricht, sondern
dass man ihn besser verstehen
lernt und ihn richtiger, von den
Ursprüngen her, lebt. Ich war
damals noch der Meinung, dass
wir das ja alle wollen. Ähnlich
dachten berühmte
Progressisten wie Lubac,



Daniélou et cetera. Die
Umfärbung war im zweiten
Konzilsjahr zwar schon
spürbar, deutlich abgezeichnet
hat sie sich aber erst im Laufe
der Jahre.

 
Die neuere Forschung zeigt,
dass Ihr Beitrag an der Seite
von Kardinal Frings weit
größer war, als Sie das selbst
haben erkennen lassen. Die
Genueser Rede haben wir
schon erwähnt. Hinzu kommt,



noch vor Konzilseröffnung, ein
erster Vortrag für die
deutschsprachigen Bischöfe in
der Anima, als eine Art
Briefing. Es folgt die
Instruktion für Frings, die Wahl
der zehn Konzilskommissionen
zu torpedieren, die für den 13.
Oktober geplant war; was die
von der römischen Kurie
gesetzten Kandidaten
begünstigt hätte.

 
Ja nun, das war aber seine ganz



eigene Initiative. In diese
geschäftlichen, technischen
oder politischen Sachen habe
ich mich nicht eingemischt. Das
war wirklich seine Idee, das
Konzil müsse sich erst einmal
kennenlernen, um die
Mitglieder der Kommissionen
aus seiner eigenen Mitte
heraus zu wählen.

 
Wie kam das eigentlich? Frings
war ja nicht unbedingt als
Revolutionär bekannt.



 
Nein, absolut nicht. Er war als
sehr konservativ und streng
bekannt. Alle waren überrascht
und erstaunt, dass er nun eine
Führungsrolle übernahm. Er
hat das auch selbst so gesehen,
wir haben darüber gesprochen.
Das eine ist, erklärte er, wenn
ich in der Diözese regiere und
vor dem Papst und vor dem
Herrn verantwortlich bin für
die Ortskirche. Und es ist etwas
anderes, wenn wir im Konzil



zur Mitregierung mit dem
Papst gerufen sind und dann
eine eigene Verantwortung
übernehmen, die dann nicht
einfach mehr im Gehorsam zum
päpstlichen Lehramt besteht,
sondern in der zu fragen ist,
was und wie heute gelehrt
werden muss. Das war ihm sehr
bewusst. Er hat unterschieden
zwischen der Normalsituation
eines katholischen Bischofs und
der Sondersituation eines
Konzilsvaters, in den vollen



Mitentscheid einbezogen zu
sein.

 
War er bereits mit präzisen
Vorstellungen nach Rom
gekommen?

 
Würde ich nicht sagen, nein. Er
hatte mir ja alle Schemata
zugeschickt, die ich beileibe
nicht so negativ beurteilt habe,
wie sie nachher beurteilt
wurden. Ich habe ihm viele
Korrekturen geschickt, aber



das Gewebe – außer im Fall des
Offenbarungsdekretes – als
Ganzes nicht angetastet. Man
konnte es verbessern. Wir
waren uns einig, dass die
Grundrichtung da ist, aber
andererseits viel zu verbessern
ist. Dass vor allen Dingen
weniger das aktuelle Lehramt
dominieren darf, sondern
Schrift und Väter stärker zu
Worte kommen müssen.

 
Ihnen wird die maßgebliche



Rolle bei der
»Putschversammlung« im
deutschen Priesterkolleg Anima
am 15. Oktober 1962
zugesprochen. Hier wurde, als
Alternative zur römischen
Vorlage, ein neuer Text auf den
Tisch gelegt, der dann auch
gleich in 3000 Exemplaren
vervielfältigt und unter den
Konzilsvätern verteilt wurde.

 
»Putschversammlung« ist zu
viel gesagt. Aber wir waren der



Meinung, dass gerade über das
Thema »Offenbarung« anders
gesprochen werden muss, als
es dort geschah. Die Vorlage
war noch im neuscholastischen
Stil gehalten und trug unseren
Erkenntnissen nicht genügend
Rechnung. »Offenbarung« war
für mich, durch meine
Habilitations-Arbeit, natürlich
ein vorgegebenes Thema.
Insofern habe ich da schon
mitgewirkt, aber alles auf
Einladung und unter den



Augen seiner Eminenz.
Hernach wurde mir ja
vorgeworfen, ich hätte da den
Kardinal hereingelegt oder so
was. Das muss ich wirklich
zurückweisen. Wir waren
gemeinsam überzeugt, dass wir
hier der Sache des Glaubens
und der Kirche dienen müssen.
Auch, um das richtige
Verhältnis zwischen Schrift,
Überlieferung und Lehramt
klarzustellen, so, wie es in einer
neuen Begrifflichkeit, in einer



neuen Weise, die Sache
anzugehen, wirklich verstanden
werden und gerechtfertigt
werden kann. Und das ist dann
auch aufgegriffen worden.

 
Wie viele Personen waren
beteiligt an dieser
Versammlung?

 
Ich kann mich an ein Gespräch
nur mit Kardinälen erinnern,
eines mit Professoren, ich
könnte es aber nicht mehr



genau sagen.
 

Es muss eine enorme
Spannung geherrscht haben.

 
No, wir waren uns eigentlich
nicht bewusst, dass wir da
etwas Umwerfendes tun. Wir
haben dort auch keine
Beschlüsse gefasst, sondern
Ideen entwickelt. Wie sich das
dann auf das Ganze des Konzils
ausgebreitet hat, weiß ich
nicht. Wir sind natürlich mit



Polemiken überschüttet
worden. Das sei ein typisch
freimaurerischer Text und
solche Sachen.

 
Das wurde Ihnen vorgehalten?

 
(Lachen.) Ja, ja. Wobei ich
wirklich nicht im Verdacht
stehen sollte, Freimaurer zu
sein.

 
Es waren Ihre Argumente, es
war Ihr Text, den Kardinal



Frings dann am 14. November
1962 in dem zur Konzilsaula
umgebauten Petersdom
vortrug und der alles zum
Kippen brachte. Damit war die
ursprüngliche Vorlage vom
Tisch, die alles blockiert hätte,
und die freie
Auseinandersetzung konnte
beginnen.

 
Die Abstimmungsfrage war sehr
kompliziert. Wer dafür war,
dass etwas Neues kommt,



musste mit Nein stimmen. Und
wer für das Alte war, musste
mit Ja stimmen. Jedenfalls war
es eine ganz knappe Wahl. An
sich hatten diejenigen
gewonnen, die für das Bleiben
bei dem bestehenden Schema
waren. Es gab also von der
Rechtslage her eine ganz
leichte Mehrheit für das
Beibehalten der vorliegenden
Textfassung. Papa Giovanni hat
aber dann gesehen, dass diese
Mehrheit zu dünn ist, um



tragfähig zu sein, und hat
entschieden, dass es neu
aufgerollt werden soll.

 
Es heißt, es habe in der
Konzilsaula donnernden Beifall
für Kardinal Frings gegeben.

 
Da war ich nicht drin. Das glaub
ich auch nicht.

 
Es gab keine Telefonzelle vor
dem Petersdom, geschweige
denn Mobiltelefone. Wie hat



man damals von diesen Dingen
erfahren?

 
Na ja, nach der Sitzung kam
der Kardinal nach Hause. Ich
weiß aber nicht mehr, ob er es
uns selber erzählt hat. Wir
waren dann alle sehr gespannt,
was der Papst tun wird. Und
sehr froh, dass er gesagt hat,
auch wenn die reine Rechtslage
das Bestehenbleiben gestatten
würde, fangen wir neu an.

 



Sieben Tage später, am 21.
November, erfolgte in der Aula
die Absetzung des Schemas
über die »Quellen der
Offenbarung«, das Sie heftig
kritisiert hatten. Der Text sei,
so schrieben sie damals,
»bestimmt von der
antimodernistischen
Geistesart«. Er habe einen Ton,
der »frostig, ja geradezu
schockierend« sei. Diese
Absetzung sahen Sie selbst
dann als den eigentlichen



Wendepunkt des Konzils.
 

(Papst lacht.) Ich wundere mich
jetzt, mit welcher dreisten
Tonart ich damals gesprochen
habe. Richtig ist, dass das eine
wirkliche Wende war, insofern,
dass einer der vorgelegten
Texte weggeschoben wurde
und es einen völligen
Neubeginn der Diskussion gab.

 
Wie war das Treffen mit Karl
Rahner? Sie hatten anfangs



einige Texte gemeinsam
erarbeitet. Er war wesentlich
älter als Sie, dreizehn Jahre …

 
Ich glaub sogar 23 Jahre, er ist
1904 geboren, und ich 1927.

 
Natürlich, Sie haben recht.
War es kompliziert mit ihm?

 
Würde ich nicht sagen. Er war
jemand, der bewusst auf die
jungen Menschen, auf die
jungen Theologen eingehen



wollte. Das hat dann jemandem
wie mir erleichtert, mit ihm
zusammenzuarbeiten. Wir
hatten damals ein sehr gutes
Verhältnis. Als wir an diesem
Text gearbeitet haben, habe ich
allerdings schon auch gemerkt,
dass wir zwei verschiedenen
Denkwelten zugehören. Er ist
ganz aus der Scholastik
gekommen, was für ihn ein
großer Vorteil war, weil er
damit viel stärker in den
üblichen



Diskussionszusammenhang
eintreten konnte. Während ich
eben von der Bibel und von den
Vätern herkam.

 
Sie kannten sich bereits von
früheren Begegnungen her.
Wie sah die Zusammenarbeit
jetzt konkret aus? Saß man da
zu zweit am Tisch in einem
Zimmer?

 
1962 waren wir jedenfalls öfter
zu zweit in einem Zimmer,



haben miteinander an einem
Text gearbeitet. Später gab es
diese enge Zusammenarbeit
nicht mehr.

 
Sie können im Team an einem
Text arbeiten?

 
Wenn man eine gemeinsame
Grundvorstellung und
Grundintention hat, dann geht
das.

 
Hans Küng hatten Sie bereits



1957 auf einer Dogmatiker-
Tagung in Innsbruck
kennengelernt. Haben Sie sich
beim Konzil getroffen?

 
Ja, vor allem am Anfang, später
kaum noch. Wir tranken
manchmal am Petersplatz, in
der Via della Conciliazione, eine
Tasse Kaffee. Allerdings hat er
an den Kommissionsarbeiten
nicht teilgenommen, sondern
lediglich privat bei
Bischofsgruppierungen



geredet. Insofern habe ich ihn
zwar öfter getroffen, aber
eigentlich nicht in
Arbeitszusammenhängen.

 
Küng hat früh erkannt, dass
man auch, ohne selbst
Teilnehmer zu sein, sehr viel
ausrichten kann, wenn man
sich quasi als Dolmetscher für
die Medien zur Verfügung stellt
und damit stärker im
Vordergrund steht als manch
anderer, der hart an Texten



arbeitet.
 

Ja, ja.
 

Am 25. Januar 1959 war das
Konzil angekündigt worden,
bereits 1960 legte er ein Buch
mit dem Titel Konzil und
Wiedervereinigung vor. Selber
eingebracht hat er im Konzil
nichts?

 
Auf dem Weg über die Bischöfe
hat er sicher meinungsbildend



wirken können, aber an den
Arbeiten am Text hat er nicht
teilgenommen.

 
Haben Sie während des Konzils
Kardinal Montini
kennengelernt, den späteren
Papst Paul VI.?

 
Ich glaube nicht, nein. Ich habe
ihn erst als Erzbischof von
München kennengelernt.

 
Sie hatten ihn als Papst, da



waren Sie Professor in
Regensburg, einmal heftig
kritisiert, als er das alte Missale
nicht nur ausgesetzt, sondern
auch gleich verboten hat.

 
»Heftig« ist, glaub ich, zu viel
gesagt.

 
Anscheinend hat er es Ihnen
nicht übelgenommen …

 
Nein.

 



Oder doch – und hat Sie zur
Strafe zum Bischof gemacht.

 
Nein, haha. Nein, er war sicher
überzeugt, dass ich, was auch
stimmte, im Grunde ganz auf
seiner Linie war.

 
Die 60er Jahre waren eine
besonders bewegte Zeit. Da
war der Krieg in Vietnam, die
Hippie-Bewegung,
Beatlemania, die sexuelle
Revolution … Haben die



Konzilsväter diese Dinge
überhaupt wahrgenommen?

 
Ich denke, diese Entwicklungen
haben sich zwar in der ersten
Hälfte der 60er Jahre
angebahnt, aber erst in der
zweiten Hälfte ist die Dramatik
ganz in Erscheinung getreten.
Es war jedenfalls während des
Konzils noch nicht so, dass sie
die Weltszene beherrscht
hätten. Der große Durchbruch
ist ’68.



 
Immerhin erschien bereits
1963 Rolf Hochhuths Der
Stellvertreter, ein Theaterstück
über Papst Pius XII. und dessen
Verhalten gegenüber den
Nazis. Die darauffolgende
Diskussion hätte der
katholischen Kirche die
Sprengkraft dieses Themas
deutlich machen müssen. Statt
jedoch Holocaust, Faschismus
und Mitschuld der Kirche
aufzugreifen, wurde über die



Kollektivschuld der Juden an
der Kreuzigung Christi
debattiert. Das Versäumnis
trägt bis heute zu einem
Negativimage der Kirche bei.
Warum wurde auf dem Konzil
die Bedeutung dieser Debatte
von niemandem erkannt?

 
Nun, damals war noch so
bewusst, dass Pius XII. die
Juden beschützt hatte, dass
man dieses Stück einfach als
eine bösartige Entstellung



ansah, die keine größere
Beachtung verdient. Golda
Meir, Ben Gurion und viele
andere hatten Pius XII. lebhaft
für seinen Einsatz gedankt. Er
war im jüdischen Bewusstsein
eine der großen, hellen,
positiven Kräfte. Erst nach
Hochhuth veränderte sich
langsam dieses allgemeine
Bewusstsein, und plötzlich war
eine neue, völlig andere Sicht
der Geschichte da; als ob er ein
Betreiber des Nazismus



gewesen wäre. Das war damals
noch so absurd, dass man
darüber nicht streiten konnte.

Wir hatten in diesen Jahren
viele Begegnungen mit Juden,
und keiner von denen hat in
dieser Richtung etwas
geäußert. Alle haben allerdings
sehr darauf gedrängt, es müsse
eine Erklärung des Konzils in
Richtung einer positiven
Verhältnisbestimmung von
Kirche und Judentum geben.
Eine Erklärung, die das



Judentum positiv wertet und
damit die alten Vorurteile
abbaut, die mit ermöglicht
haben, dass so etwas
geschehen konnte. Daran lag
ihnen viel. Hier kam es dann ja
auch zu einer Erklärung, die
von den Juden bis heute als ein
grundlegendes Dokument zu
dieser Frage anerkannt wird.
Auch von Seiten jüdischer
Freunde ist nie der Gedanke
aufgetaucht, man müsse nun
die Kirche verteidigen oder



klären, wieso sie nicht mehr
getan hat.

 
Ganz unabhängig von Pius
XII. – dass das Drama des
Weltkriegs, das Drama
atheistischer, diktatorischer,
menschenverachtender
Systeme in West und Ost nicht
behandelt wurde, klingt aus
heutiger Sicht völlig
unverständlich.

 
Damals war die Lage wirklich



anders. Es war die ungeheure
Pression von der Sowjetunion
da, die schon halb Europa
verschluckt hatte. Die
Kubakrise wurde als Signal
gesehen, jeden Augenblick
könnte die Welt explodieren.
Jeder wusste, dass Hitler ein
Verbrecher war, dass
Deutschland in den Händen
einer Verbrecherbande
Ungeheures angestellt hatte.
Aber die gegenwärtige
Bedrohung war so stark, dass



man die Frage der
Vergangenheit nicht mehr
reflektiert hat, sondern sich
unter der Last dieser
gegenwärtigen Drohung sah.

 
Ihre Bücher über die einzelnen
Sitzungsperioden des Konzils
waren Ihre ersten prominenten
Veröffentlichungen. Sie wurden
in Fortsetzungsfolgen sogar in
einer Tageszeitung abgedruckt.

 
Ja gut, aber es war keine



Großtat. Es war jeweils ein
kleiner Bericht. Der erste war
ein Vortrag, den ich in Bonn in
der großen Aula gehalten habe,
die gesteckt voll war. Das war
wirklich ein akademisches
Ereignis. Es ging um
Information und Interpretation,
die den interessierten
Menschen wissen ließen, was
beim Konzil eigentlich
geschieht. Es gab ja kreuz und
quer so viele Wortmeldungen,
dass die authentische Stimme



eines Teilnehmers und in
gewisser Hinsicht
Mitverantwortlichen erwünscht
und auch hilfreich war.

 
Es gab keine boshaften
Zwischenrufe?

 
Der gute Schmaus hat gesagt,
ich sei ein theologischer
Teenager und so. Aber sonst
habe ich das in der deutschen
Theologenschaft eigentlich
nicht gehört.



 
In Ihren Erinnerungen
sprechen Sie auch von »den
Überforderungen der
Konzilszeit«. Sie seien, als Sie
im Sommersemester in
Tübingen Ihre Vorlesungen
aufgenommen hatten, »in
ziemlich schlechtem
Gesundheitszustand« gewesen.

 
Das war Sommer 1966. Ja nun,
es war schon eine große
Beanspruchung. Zum einen war



ich noch in Münster, zum
anderen aber auch schon in
Tübingen ernannt. Ich bin also
zwischen Münster und
Tübingen gependelt, was mit
dem Zug keine einfache Sache
ist. Gerade in der Anfangszeit
war in Tübingen viel zu tun, an
einer so anspruchsvollen
Universität, mit einer sehr
selbstbewussten Hörerschaft.
Andererseits war Münster auch
ein Gewicht. Insofern war das
schon viel.



 
Sie kommen in Ihren
Erinnerungen übrigens sehr
häufig auf Ihren
Gesundheitszustand zu
sprechen. Dass Sie zum Bischof
von München ernannt wurden,
kommentierten Sie mit dem
Satz: »Obwohl doch mein
schlechter Gesundheitszustand
allgemein bekannt war.« Es
gab also immer wieder
gesundheitlich problematische
Situationen.



 
(Papst lacht.) Aber dadurch
geht man vorsichtig mit sich um
und wird man älter.

 
Hatten Sie je eine Operation?

 
Nein. Ich hab halt einen
Herzschrittmacher bekommen,
andere Operationen gab’s
nicht.

 
Wie lange liegt das zurück?

 



Ich denke, das war 1997.
 

Das Konzil ist ein Jahr alt, als
im Dezember 1963 im Haus
Ihres Bruders in Traunstein
Ihre Mutter starb, nach einem
langen Krebsleiden. Kamen Sie
noch rechtzeitig ans
Sterbebett?

 
Ja. Ich war vorzeitig aus Rom
abgereist und schon an
Allerheiligen heimgefahren. Da
war sie gerade bettlägerig



geworden. Soweit ich mich
richtig erinnere, bin ich gar
nicht mehr zurück nach Rom.
Jedenfalls konnte ich dann noch
mehrere Wochen ihren Weg
zum Tod begleiten.

 
Wusste man, dass es mit ihr zu
Ende geht?

 
Ja. Sie hatte schon seit Januar
kaum noch essen können. Seit
Juli konnte sie nur noch
Flüssiges zu sich nehmen.



Trotzdem führte sie immer
noch den Haushalt. Ende
Oktober brach sie beim
Einkaufen in einem
Lebensmittelladen zusammen.
Von da an war klar, dass nichts
mehr geht.

 
Sie haben also sowohl Ihren
Vater, der bereits im August
1959 verstarb, als auch Ihre
Mutter in den letzten Tagen
ihres Lebens begleitet.

 



Das war für mich sehr tröstlich.
Für uns alle.

 
Ihre Einstellung zum Konzil
hatte sich allmählich verändert.
In Ihrem 1965 erschienenen
Buch Ergebnisse und Probleme
der 3. Konzilsperiode heißt es
noch: »Das Konzil und mit ihm
die Kirche ist auf dem Weg. Es
gibt keinen Grund zur Skepsis
und zur Resignation. Wir haben
allen Grund zur Hoffnung, zur
Frohgemutheit, zur Geduld.«



Aber bereits am 18. Juni
desselben Jahres erklären Sie
vor der katholischen
Studentengemeinde in
Münster, man fange nun an,
»sich zu fragen, ob die Dinge
unter dem Regiment der
sogenannten Konservativen
nicht immer noch besser
standen, als sie unter der
Herrschaft des Progressismus
stehen können«. Ein Jahr
später, im Juli 1966, ziehen Sie
auf dem Bamberger



Katholikentag eine Bilanz, die
Skepsis und Ernüchterung
ausdrückt. Und bei einer
Vorlesung in Tübingen mahnen
Sie 1967 an, dass christlicher
Glaube nunmehr »von einem
Nebel der Ungewissheit«
umgeben sei »wie kaum
irgendwann zuvor in der
Geschichte«. Gehört es zur
Tragik des Konzils, dass hier
eine neue innerkirchliche
Spaltung beginnt, die im
Grunde bis heute andauert?



 
Würde ich sagen, ja. Der Wille
der Bischöfe war, den Glauben
zu erneuern, zu vertiefen.
Allerdings haben immer stärker
auch andere Kräfte eingewirkt,
insbesondere Journalisten, die
viele Sachen ganz neu
interpretiert haben.
Irgendwann fragten sich die
Leute, ja, wenn die Bischöfe
alles verändern können, warum
können wir nicht alle das tun?
Die Liturgie fing an zu bröckeln



und ins Beliebige abzugleiten.
Insofern konnte man bald auch
sehen, dass das, was hier
positiv gewollt wurde, in eine
andere Richtung getrieben
wird.

Seit 1965 habe ich es dann
als einen Auftrag empfunden,
klarzumachen, was wir wirklich
wollen und was wir nicht
wollen.

 
Hatte man als Beteiligter, als
Mitverantwortlicher nicht auch



Gewissensbisse?
 

Man fragt sich schon, ob man es
richtig gemacht hat.
Insbesondere als das Ganze so
aus den Fugen geriet, war das
durchaus eine Frage, die man
sich stellte. Kardinal Frings
hatte später sehr starke
Gewissensbisse. Aber ich hatte
immer das Bewusstsein, dass
das, was wir faktisch gesagt und
durchgesetzt haben, richtig
war und auch geschehen



musste. Wir haben in sich
richtig gehandelt, auch wenn
wir sicher die politischen
Folgen und die faktischen
Auswirkungen nicht richtig
eingeschätzt haben. Man hat da
zu sehr im Theologischen
gedacht und nicht überlegt,
welche Außenwirkung diese
Dinge haben werden.

 
War es ein Fehler, das Konzil
überhaupt einzuberufen?

 



Nein, es war sicher richtig. Gut,
man kann natürlich fragen, war
das notwendig oder nicht. Und
es gab von Anfang an Leute, die
dagegen waren. In sich aber
war ein Augenblick in der
Kirche da, wo man einfach auf
Neues wartete, auf eine
Erneuerung, eine Erneuerung
aus dem Ganzen, nicht nur von
Rom heraus, auf eine neue
Begegnung der Weltkirche.
Insofern war die Stunde einfach
da.



 
Zielvorstellung des Konzils war
unter anderem ein Papst, so
formulierten Sie damals, »der
nicht nur von oben her Texte
bestätigt, sondern von innen
her an ihnen mitgestaltet«.
Eine neue Physiognomie des
Primats sollte einen Stil des
»Miteinander« von Papst und
Bischöfen eröffnen, im Rückbau
»zu jenem Geist der
Einfachheit, der das Siegel
ihres Ursprungs ist …« Es



scheint, als hätten Sie fünfzig
Jahre später genau hier
angeknüpft und die Vorlagen
des Konzils in der Auslegung
des Amtes, im Stil, im Wort, in
der Tat, bis hin zum
Erscheinungsbild des Papstes
umzusetzen versucht. Richtig?

 
Ja, absolut.



Professor und Bischof

Münster (1963–1966)

Im Sommer 1963 nimmt
Joseph Ratzinger einen Ruf
an die katholische Fakultät
der Universität Münster an,
eine Stadt mit ausgeprägter
studentischer Kultur. Der
junge Professor und seine
Schwester teilen sich in der



Annette-von-Droste-
Hülshoff-Allee ein
einstöckiges Wohnhaus mit
mehreren Studenten aus
Bayern. Es gibt gemeinsame
Sonntagsessen – manchmal
auch in einem Lokal in
nächster Nähe mit dem
schönen Namen »Gasthaus
zum Himmelreich«.
Ratzingers Weggang aus
Bonn war Folge einer
Verstimmung. Zum einen
hatten einige seiner



ausländischen Doktoranden
Probleme an der Fakultät
bekommen, zum anderen
gab es den Neid und die
Missgunst einflussreicher
Professorenkollegen auf den
jungen Konzilstheologen.
Man habe ihn rausgeekelt,
deutete Hubert Jedin an.
Ratzinger selbst sah in der
Veränderung »den mir von
der Vorsehung gewiesenen
Weg«, auch wenn sich das
Wort zunächst auf seine



beiden Doktoranden bezog,
für die er nun bessere
Bedingungen erhoffte.
In Münster erregen seine
Adventspredigten im Dom
bald allgemeines Aufsehen.
Bei
Diskussionsveranstaltungen,
etwa mit Johann Baptist
Metz und Hans Urs von
Balthasar, zeigt er sich als
Moderator, der komplizierte
Dinge entwirren und die
Positionen verdeutlichen



kann.

 
Heiliger Vater, war der
Weggang aus Bonn eine jener
einsamen Entscheidungen, die
man gewissermaßen über
Nacht trifft, manchmal aus
einer Verärgerung heraus?

 
Nein. Ich habe die Sache
selbstverständlich mit Kardinal
Frings besprochen, da ich ja als
Professor der Bonner Fakultät
sein Konzilsberater war und



nicht automatisch davon
ausgehen konnte, dass ich nach
Annahme eines Rufs nach
Münster weiter diese Funktion
wahrnehmen könne. Der
Kardinal hat mir in seiner
väterlichen Art in großer
menschlicher Güte und aus
reicher Erfahrung gesagt, ich
könne den Ruf nach Münster
annehmen, wenn mir das Fach
Dogmatik tatsächlich mehr
liege als Fundamentaltheologie.
Nur aus Verärgerung



weggehen wäre allerdings, so
sagte er, ein falscher
Entscheid. Tatsächlich kam ich
nach langem Überlegen zur
Erkenntnis, dass ich meine
Vision von Theologie besser im
Fach Dogmatik entfalten könne
als im Fach
Fundamentaltheologie. Aus
diesem positiven Grund habe
ich schließlich den Ruf nach
Münster angenommen.

 
In Münster stoßen Sie zu einem



Kreis von Professoren, den der
Philosoph Josef Pieper (1904
bis 1977) um sich schart. Man
trifft sich jeden Samstag um 15
Uhr in Piepers Haus am
Malmedyweg 10. War das so
eine Art englischer Club?

 
(Lachen.) Ja, er hatte sich jeden
Samstagnachmittag mit Bischof
Volk, mit Lausberg, dem
Romanisten, und Beckmann,
dem Latinisten, getroffen, ich
bin dann auch mit in diesen



Club eingetreten. Wir hatten
gute Gespräche, in denen er
vor allen Dingen von seinen
Reisen, von seinen
Überlegungen berichtete. Es
war ein schöner,
inneruniversitärer Ausgleich.

 
Wie war dieser Kreis
ausgerichtet, als eine Art
konservative Bruderschaft?

 
Absolut nicht. Pieper hat sich
damals, genau wie ich, als



Progressist verstanden. Als
jemand, der dem Neuen auf der
Spur war, etwa auch mit einer
neuen Auslegung von Thomas
von Aquin. In seinen
Vorlesungen hat er die Hörer
fasziniert. Was Guardini für
München war, war er für
Münster. Erst später ist es ihm
gegangen wie mir und wie
Lubac. Wir haben gesehen,
dass gerade das, was wir
wollten, dieses Neue, zerstört
wird. Er hat sich dann



allerdings energisch
dagegengestemmt.

 
Kommen wir zu Hans Urs von
Balthasar, den großen
Schweizer Theologen. Wann
haben Sie ihn eigentlich
kennengelernt?

 
Gelesen habe ich natürlich
schon als Student von ihm.
1949 war ich in seinem Vortrag,
als er in der Uni in München
sprach. Bereits in Freising



hatte ich Sachen von ihm in
meiner Vorlesung verwertet.
Persönlich kennengelernt habe
ich ihn erst in Bonn, 1960. Es
war gerade das Buch von Alfons
Auer erschienen, Weltoffener
Christ. Balthasar hielt diese
Linie, diese Art von
Weltoffenheit, für
verhängnisvoll und hat Alfons
Auer, Gustav Siewerth, mich
und noch jemanden eingeladen,
dass wir mal in Bonn darüber
reden. Warum er mich



eingeladen hat, weiß ich nicht.
Auer kam dann nicht, insofern
war der Zweck des Gesprächs
nicht erfüllt. Aber von da an hat
sich eine Freundschaft
entwickelt?

 
Er ist allerdings ein ganz
anderer Typus als Sie.

 
Er war ein richtiger Aristokrat,
groß, schlank, nobel,
aristokratisch-zurückhaltend.
Wir haben uns einfach sehr gut



verstanden, vom ersten
Augenblick an.

 
Sie sagen immer wieder »Ich
bin kein Mystiker«, aber jetzt
sind Sie befreundet mit einem
Mystiker.

 
Ja, warum nicht?

 
1965 waren Sie bereits in
Münster, als von Balthasar dort
Ehrendoktor wurde. Es gab im
selben Jahr eine Begegnung in



Basel. Es folgten ein
ausführlicher Briefwechsel und
in den 80er Jahren häufige
Telefonate. Wie war das mit
ihm?

 
Haha, ganz normal. »Da isch
Balthasar«, hat er immer
gesagt, so richtig
schwyzerdütsch. Ja, und dann
haben wir ganz normal am
Telefon miteinander geredet.

 
Sie haben ihn Urs genannt?



 
Nein, nein, wir waren nicht per
du.

 
Sie hielten gemeinsam
Vorträge an der Katholischen
Akademie in München, gaben
gemeinsam ein Marienbuch
heraus. Ihr Werk Dogma und
Verkündigung ist Balthasar
gewidmet. Umgekehrt widmete
er Ihnen seine fünfbändigen
Skizzen zur Theologie. Was ist
das Besondere dieser ja doch



sehr intensiven Beziehung?
 

Richtig auf ihn gestoßen war
ich 1961, als mir vom Hochland
zwei seiner gerade
erschienenen Aufsatz-Bände
zur Besprechung zugeschickt
wurden – Verbum Caro und
Sponsa Verbi. Die musste ich
natürlich, um sie gut zu
besprechen, gründlich lesen.
Von da an ist Balthasar für mich
zum Begriff geworden. Hier
war die Präsenz der Theologie



der Väter da, eine spirituelle
Vision der Theologie, die
wirklich aus dem Glauben und
der Betrachtung entwickelt ist,
die in die Tiefe geht und damit
zugleich auch wieder neu ist.
Nicht so akademisches Zeug,
mit dem man letztlich nichts
anfangen kann, sondern die
Synthese von Gelehrtheit,
wirklicher Professionalität und
spiritueller Tiefe. Das hat mich
für ihn eingenommen. Von da
an waren wir einander



verbunden.
 

Echte Geistesverwandte?
 

Schon. Auch wenn ich an
Gelehrsamkeit mit ihm nicht
mithalten kann. Aber die innere
Intention, die Vision als solche,
war gemeinsam.

 
Sie konnten an Gelehrsamkeit
nicht mithalten?

 
Nein, absolut nicht. Wirklich



nicht. Es ist unglaublich, was
der Mensch geschrieben und
gemacht hat. Er hatte keinen
»Doktor theol.«. Er war ein
Germanist und hat auch immer
gesagt, wenn man ihn in der
theologischen Kommission für
etwas wählen wollte: »Ja, ich
bin ja kein Theologe, ich kann
das nicht machen.« Und dann
hat er gemeint: »Ja, in Basel, da
haben wir ja keine Bibliothek.«

 
Gab es in der Beziehung zu



Balthasar nur eine
wissenschaftlich-geistliche oder
auch eine persönliche Ebene?

 
Die gab’s schon auch. Er hat
mich zum Beispiel einmal
eingeladen auf den Rigi. In ein
Haus, das irgendeiner reichen
Person gehörte, das ihm zur
Verfügung stand. Wir waren
miteinander ein paar Tage auf
der Alm. Wenn wir in die Messe
gingen, hatte er immer einen
Packen Briefe dabei, die er



dann ins Briefkasterl warf. Er
hatte das schon in der Früh
geschrieben, serienweise, in
seiner schönen Schrift. Das ist
ihm alles nur so
herausgeflossen. Auch die
Bücher hat er einfach so
hingeschrieben. Die Frau
Capol, die Sekretärin, hat die
dann durchgesehen, eventuelle
Versehen korrigiert und das
dann druckfertig gemacht.

 
Wie kann man sich diese Tage



zu zweit auf dem Berg
vorstellen?

 
(Lacht.) Na ja, wir haben
untertags getrennt gearbeitet,
haben zu Mittag gegessen, sind
dann spazieren gegangen. Man
kann dort jedenfalls wandern,
ohne ein Alpinist sein zu
müssen.

 
Kannten Sie auch Adrienne von
Speyr, seine geistige
Gefährtin? Sie war Ärztin und



Mystikerin und ursprünglich
evangelisch. Ihre Visionen, zum
Beispiel über die Apokalypse,
diktierte sie Balthasar, der sie
für die Publikation bearbeitete.

 
Nein, die lebte nicht mehr. In
den Jahren des Konzils konnte
ich auch nicht weiter mit ihm in
Verbindung sein. Das kam erst
in den Tübinger Jahren, und da
war sie schon tot.

 
Hat Ihnen ihr Werk nicht so



zugesagt?
 

Mir nicht, nein. Das
unterscheidet uns. Er war auch
ein mystisch bestimmter
Mensch, muss man schon
sagen.

 
Hat von Balthasar Sie auch
kritisiert? Es gibt da angeblich
eine Äußerung, wo er sagt:
»Wenn Ratzinger sich nicht
weiterentwickelt, fehlt bei ihm
eine ganze Dimension.« Es



gehe darum, das Kreuz als
Leitstern zu übernehmen.

 
Ach so? Wo steht das?

 
Das hat mir, glaube ich, Ihr
früherer Kollege Johann
Baptist Metz gesagt.

 
Ah, interessant. Sie haben mit
Metz gesprochen?

 
Ja.

 



Und, war es gut?
 

Ich fand es bemerkenswert,
dass er sich am Ende seines
Lebens fragt, ob der Begriff von
der Politischen Theologie, den
er geprägt hatte, nicht doch ein
Fehler war, ob letztlich
vielleicht alles nur Spreu
gewesen ist. Er habe etwas
ganz anderes gemeint, als was
dann darunter verstanden
wurde. Offenbar bedauert er
auch, dass Sie seine Theologie



so ausgelegt hätten, als wäre
sie quasi eine Theologie im
Sinne von Ernst Bloch
gewesen.

 
Was ja auch ein bisschen der
Fall war. Und er hat es etwas
naiv getan. Außerdem hat mich
gewundert, dass er groß
Politische Theologie als etwas
Neues entwickelte,
anscheinend ohne zu wissen,
dass Erik Peterson schon 1935
einen Beitrag veröffentlicht



hatte, der aus seinem Disput
mit Carl Schmitt über dessen
Idee einer Politischen
Theologie hervorgewachsen
war und sie von Grund auf
kritisierte. Ich muss aber
hinzufügen, dass Metz immer
wieder als großer Anreger für
die Theologie gewirkt und
durchaus einen rechten Blick
auf die wesentlichen Fragen
hat. Er ist auch immer im
Glauben der Kirche geblieben.
Im Übrigen habe ich sehr zu



schätzen gewusst, dass er mich
trotz aller Gegensätze als
Redner zu seinem 70.
Geburtstag eingeladen hat.

 
Zurück zu Balthasar und dass
er Sie kritisiert hat …

 
Das ist durchaus möglich. Er
war ein Mann einer
umfassenden Sicht und
überhaupt, jeder kann einmal
etwas einsehen, was der andere
nicht sieht. Find ich ganz



normal.
 

Von Münster aus nahmen Sie
weiter am Konzil teil, Ihre
Vorlesungen waren überfüllt,
Mitschriften wurden
hundertfach vervielfältigt und
kursierten in ganz
Deutschland. Aber schon nach
drei Jahren kam erneut ein
Abschied, jetzt in Richtung
Tübingen, wo sich Hans Küng
für Sie starkgemacht hatte.
Irgendwie scheint dieses



Weggehen ja doch ein Thema
in Ihrem Leben zu sein. Und
wieder war der Weggang für
Freunde, Kollegen und
Beobachter völlig
unverständlich. Oder gab es
Gründe, die Sie bislang nicht
mitgeteilt haben?

 
(Lacht.) Nein. Das war für mich
wirklich eine schwierige
Entscheidung. Der eine Grund
für den Weggang war, dass ich
mir in Münster einfach zu weit



im Norden vorkam. Ich bin
doch so ein bayerischer Patriot,
dass in Münster zu leben mir
auf Dauer einfach zu weit von
der Heimat weg war. Zumal ich
mich bei meinem Bruder in
Regensburg zu Hause wusste
und immer dorthin wollte
[Georg Ratzinger war
inzwischen zum
Domkapellmeister und Leiter
des weltberühmten
Knabenchors, der
»Regensburger Domspatzen«



berufen worden]. Mit der Bahn
war das eine endlose Fahrt. Das
andere war, dass ich das Gefühl
hatte, dass mit der politischen
Theologie von Johann Baptist
Metz eine Himmelsrichtung
hereinbricht, die auf eine
verkehrte Weise die Politik in
den Glauben hineinträgt. Und
ständig in der eigenen Fakultät
im Krach zu leben wäre nicht
meine Sache gewesen. Zumal
ich mich menschlich mit Metz
gut verstanden habe. Da schien



es mir richtiger, nach Tübingen
zu gehen und dort in die
Tübinger Tradition einzutreten.

 
Wie kann man eigentlich zur
Einschätzung kommen, dass
die Verhältnisse in Tübingen
anders sein würden? In einer
evangelischen Stadt, wo Sie die
protestantischen Professoren
nicht unbedingt auf Händen
tragen würden. Gerade als
jemanden, der damit begonnen
hatte, das Konzil zu kritisieren.



 
Ich muss mich selber über
meine Naivität wundern. Wobei
ich mit vielen Professoren der
evangelisch-theologischen
Fakultät sehr gute
Beziehungen hatte. Es gab
wirklich hervorragende Leute,
Otto Michel, Ulrich Wickert
und so weiter. Martin Hengel
war damals noch nicht da. Gut,
ich hatte die naive
Einschätzung, dass Küng zwar
ein großes Mundwerk hat und



freche Dinge sagt, aber im
Grunde doch ein katholischer
Theologe sein will. Er hatte
einen sehr schönen Vortrag
über die Einheit der Schrift
gehalten, der wirklich sehr
positiv war, und andere
Sachen. Dass er dann aber
doch immer weiter ausbrechen
würde, war für mich nicht
vorhersehbar.



Tübingen (1966–1969)

Der Umzug von Münster nach
Tübingen erfolgt im alten Opel
Kadett von Vinzenz Pfnür, Ihres
»Urschülers«, wie Sie ihn
nannten. Warum haben Sie
eigentlich nie den
Führerschein gemacht?

 
Das weiß ich selber nicht …

 
Weil Ihre Schwester so



ängstlich war?
 

Nein, nein, da hätte ich mich
nicht abhalten lassen. Mein
Vater hatte gesagt, alle drei
Kinder müssen den
Führerschein machen. Keiner
hat ihn gemacht. Ich hatte
einfach keine Zeit. Und dann,
ja, muss ich doch sagen, hatte
ich das Gefühl, dass ich da in so
einer Maschine drinsitze. Mit
dem ganzen Wagen kreuz und
quer durch die Welt zu



steuern, erschien mir dann
doch auch zu gefährlich. Das
mit dem Opel Kadett ist
allerdings eine Verwechslung.
Mich hat der Lehmann-Dronke,
ein Assistent, von Tübingen
nach Regensburg in einem
uralten VW-Käfer transportiert,
der dann in Regensburg von
einem Polizisten ob seines
archaischen Zustands
argwöhnisch kontrolliert
worden ist, aber doch in allem
in Ordnung war. Aber von



Münster nach Tübingen bin ich
mit dem Zug gefahren.

 
Tübingen gefällt Ihnen sofort.
Sie sprechen vom »Zauber der
schwäbischen Kleinstadt«, den
Sie »sehr stark« empfunden
hätten.

 
Na ja, es ist einfach schön.
Allein der Marktplatz, mit der
evangelischen Kirche, dann die
»Gôgei« [das alte Tübinger
Weingärtnerviertel in der



Altstadt], unten am Neckar die
Auen und so. Von meinem Haus
konnte ich auf die Wurmlinger
Kapelle schauen, die direkt
gegenüber war.

 
Ihre Studenten beschreiben Sie
in Tübingen als besonders
umgänglich, Sie hätten
allerdings nie viel geredet.

 
Das weiß ich nicht (Lachen).
Aber ich bin an sich nicht so
unterhaltungsfreudig. Mein



Bruder ist da ganz anders.
 

Stets mit den Menschen zu
arbeiten, die Ihnen zur
Verfügung standen, scheint von
Anfang an Ihr Prinzip gewesen
zu sein. Es gibt deshalb keinen
homogenen Schülerkreis, weil
niemand ausgeschlossen
wurde.

 
Wenn man vielfältige Gestalten
hat, ist es immer gut.

 



Ihre Doktoranden-Kolloquien
beginnen Sie stets mit der
Heiligen Messe, was in
Tübingen als ziemlich exotisch
galt. Einmal besuchten Sie mit
Ihren Studenten den
protestantischen Theologen
Karl Barth in der Schweiz. Wie
kam es zu dieser Beziehung?

 
Schon von Gottlieb Söhngen
her war ich sozusagen
Barthianer, wenn auch ein
kritischer. Er gehörte zu den



theologischen Vätern, mit
denen ich aufgewachsen war.
Zum anderen kam die
Verbindung über Balthasar, der
ein großer Freund von Barth
war. Und so sind wir da mal
hingefahren. Er war schon ein
sehr alter Mann. Wir haben mit
ihm keine tiefgründigen
Gespräche geführt, aber schon
ihm zu begegnen war etwas
Schönes.

 
Sie haben ihn sehr verehrt?



 
Ja. Und er hat auch mich
gemocht. Bei meiner
Deutschlandreise 2010 sagte
Präses Schneider zu mir, Karl
Barth habe ihnen immer
gesagt: »Lest Ratzinger!«

 
Sie selbst haben damals Sartre
gelesen?

 
Sartre war jemand, den man
lesen musste. Er hat ja seine
Philosophie hauptsächlich im



Café geschrieben. Dadurch ist
sie weniger tief, aber
eindringlicher, realistischer. Er
hat den Existentialismus von
Heidegger ins Konkrete
übersetzt. Da sieht man die
Alternativen viel deutlicher.
Pieper hatte das sehr gut
herausgearbeitet.

 
Hatten Sie in Tübingen Kontakt
mit Ernst Bloch?

 
Ich war einmal im Haus Bloch



eingeladen. Im ganz kleinen
Kreis, so sechs, sieben Leute
vielleicht. Das war kurios, muss
ich sagen. Es war noch ein
Araber mit dabei, den hatte
vielleicht sogar ich
mitgebracht. Jedenfalls hatte
jemand eine Wasserpfeife, und
der Bloch hat gesagt: »Das
wollte ich schon lange wieder
einmal haben.« Dann zeigte
sich allerdings, dass er damit
gar nicht umgehen konnte.
(Lacher.)



 
Und wie kamen Sie zur Ehre
dieser Einladung?

 
Das weiß ich jetzt nicht mehr,
könnte ich nicht mehr sagen.

 
Hatte Ihre Schwester ein
Problem bei Kontakten mit den
Professoren?

 
Also, so ganz fremde Typen
wären nicht ihr Fall gewesen.
Aber einzelne, Küng und



andere, haben wir öfter
eingeladen. Das hat ihr ganz
gut gefallen.

 
Sie war da eher
zurückhaltend?

 
Ja, ja, schon.

 
War das für Sie ein Problem?

 
Nein.

 
Sie war nicht unbedingt eine



Gesellschaftsdame.
 

Das war sie sicher nicht, nein.
Aber das brauchte sie auch
nicht zu sein.

 
In Tübingen schaffen Sie sich
Ihren ersten Fernseher an. Ihr
Bruder Georg meint, das habe
an Ihrer
»Nachrichtensüchtigkeit«
gelegen.

 
(Kurzer Auflacher.) Nein, ich



wollte eigentlich gar nicht, aber
ich war mit dem
Studentenpfarrer sehr
befreundet, Starz, ein sehr
guter Mann. Der kam eines
Tages zu mir und sagte: »Du,
heut fahren wir da und da hin
und kaufen einen Fernseher.«
Es war eigentlich so ein
Supermarkt. Man konnte
Würste und Fleisch kaufen, und
zwischen Fleischbüchsen und
Konserven standen ein paar
Fernseher. Wir haben dann



einen gekauft, der nicht sehr
gut war.

 
1968 erschien Ihre Einführung
in das Christentum. Das
Besondere ist: Der Text war
eigentlich zunächst gar nicht
als Buch gedacht, oder doch?

 
Doch. Bereits in Bonn meinte
der Chef des Kösel-Verlages,
Dr. Will, ich sollte mal ein
Wesen des Christentums
schreiben. Er ist immer wieder



darauf zurückgekommen, hat
dann immer stärker gedrängt.
In Tübingen hatten Küng und
ich alternierend Vorlesungen.
Ein Semester hatte ich die
Hauptvorlesung, im anderen er,
und ich war frei. In einem
solchen Semester habe ich mir
gedacht, jetzt ist der
Augenblick da, jetzt halte ich
das als Vorlesung, und das soll
dann zu diesem Buch werden.

 
Die Einführung in das



Christentum entstand also
nicht aus Mitschriften von
Studenten?

 
Nein. Ich habe es in meinem
Steno aufgesetzt, es dann
diktiert und danach
durchgearbeitet.

 
Das Werk ist längst ein
Klassiker und weltweit in
unzähligen Auflagen
erschienen. Es hat
Generationen von Lesern



beeindruckt, nicht zuletzt einen
Karol Wojtyla, den späteren
Papst Johannes Paul II. Hat Sie
der Erfolg überrascht?

 
Schon, ja.

 
Niemand hatte damit
gerechnet.

 
Nein, wirklich nicht. Es wird ja
auch immer noch verkauft.

 
Und das wird auch viele



weitere Jahrzehnte so bleiben.
Sie schreiben Ihr eigenes
Steno, mit speziellen Kürzeln.
Jemand erzählte, für einen
langen Vortrag genügte Ihnen
eine DIN-A4-Seite. Haben Sie
auch die Jesusbücher in Steno
geschrieben?

 
Alles. Sonst würde ich zu viel
Zeit brauchen zum Schreiben.
Da fällt mir der Rahner ein, wie
wir da geschrieben haben. Er
seufzte: »Ja is des langweilig,



bis ma des hinschreibt.«
(Lachen.) Da ist es schon
besser, wenn man
stenographiert.

 
Mit dem Schweizer Theologen
Hans Küng, der Sie dann über
Jahrzehnte mit Schmähungen
und Verleumdungen geradezu
verfolgt hat – etwa, Sie seien
ein übler Machtmensch, hätten
ein Überwachungssystem wie
die Stasi aufgebaut und wollten
selbst nach Ihrem Rücktritt



noch als »Schattenpapst«
regieren –, standen Sie 1968 in
Tübingen noch in bestem
Einvernehmen. Allerdings hatte
er einen ganz anderen
Lebensstil als Sie. Während der
Kollege mit dem Alpha Romeo
vorfuhr, kamen Sie noch immer
auf dem alten Fahrrad an. Er
war im Verhältnis zu Ihnen
geradezu ein Großbürger.

 
Natürlich war er ganz anderer
Herkunft, aus Sursee, die



hatten ein Schuhgeschäft,
nobles Bürgerhaus. Er war ein
ganz anderer Zuschnitt als ich,
kein Zweifel.

 
Eine Ihrer Redewendungen
war: »Da stimme ich mit dem
Kollegen Küng überein.« Küng
umgekehrt äußerte: »Ich bin
mit Kollegen Ratzinger
grundsätzlich einer Meinung.«
Beide waren Sie Herausgeber
jener Buchreihe, in der dann
auch Küngs Werk Die Kirche



erschien.
 

Das war dann der Punkt, wo ich
deutlich gespürt habe, dass das
nicht so weitergeht, und wo ich
dann auch aus dieser
Herausgeberschaft
zurückgetreten bin. Es ist noch
mit von mir herausgegeben,
aber es ist, glaube ich, das
letzte.

 
Wem gegenüber haben Sie
diesen Rücktritt erklärt?



 
Ich habe geschrieben, dass ich
nicht mehr Mitherausgeber
sein will.

 
Dem Küng geschrieben?

 
Vielleicht auch dem Herder.
Das weiß ich jetzt nicht mehr.

 
Ohne Begründung?

 
Braucht man nicht.

 



Küng muss das als Affront
gewertet haben.

 
Wir haben nie gestritten, aber
wir haben – ich vielleicht
deutlicher als er – auch
gesehen, dass die Sache weiter
auseinandergeht.

 
In die aufgeladene Atmosphäre
jener 68er-Zeit fiel nun auch
noch, am 25. Juli, die Enzyklika
Humanae vitae, die sogenannte
Pillen-Enzyklika von Paul VI.



Wie fanden Sie das damals?
 

Humanae vitae war für mich in
meiner damaligen Situation und
in dem Kontext des
theologischen Denkens, in dem
ich stand, ein schwieriger Text.
Es war schon klar, dass hier
wesentlich Gültiges gesagt
wird, aber die
Argumentationsweise war für
uns damals, auch für mich,
nicht befriedigend. Ich hielt
Ausschau nach einer



umfassenderen
anthropologischen Sicht. In der
Tat hat Papst Johannes Paul II.
dann die naturrechtliche Sicht
der Enzyklika durch eine
personalistische Vision ergänzt.

 
Im weiteren Verlauf Ihres
Lebens sollte sich Hans Küng,
wie schon gesagt, als Ihr
wirkmächtiger Gegenspieler
herausstellen. Es ist nicht wie
bei Mozart und seinem
Widerpart Salieri, aber Ihren



negativen Ruf haben Sie im
Wesentlichen Ihrem früheren
Kollegen zu verdanken, den Sie
dann nach Ihrer Wahl 2005
sogar noch empfangen hatten.
Was steckt dahinter?

 
Na ja, sein theologischer Weg
ging eben woandershin und hat
sich immer mehr radikalisiert.
Da konnte, durfte ich nicht
mitmachen. Warum gerade ich
von ihm dann als Gegner
identifiziert wurde, weiß ich



nicht. Denn es haben ja auch
andere gegen ihn geschrieben,
von Rahner angefangen.

 
Die Anfeindungen sind Ihnen
erhalten geblieben, bis zum
Schluss.

 
Das muss man annehmen.

 
Sie hatten auf dem Konzil mit
Karl Rahner
zusammengearbeitet, Hans
Küng hatte Sie für den



Lehrstuhl in Tübingen
empfohlen, Sie wiederum
haben sich für den linken Metz
als Ihren Nachfolger in
Münster ausgesprochen.
Haben Sie sich irgendwann für
ein anderes Lager
entschieden? Was ist da
passiert?

 
Ich habe gesehen, dass
Theologie nicht mehr
Auslegung des Glaubens der
katholischen Kirche ist,



sondern sich selber ausdenkt,
wie es sein könnte und sollte.
Das war für mich als
katholischer Theologe mit
Theologie nicht vereinbar.

 
In dieser Zeit gab es eine
Petition zur Aufhebung des
Zölibats, die Sie mit
unterzeichnet haben. War das
ein Ausrutscher?

 
Was Rahner und Lehmann da
ausgearbeitet hatten, wurde



wurde in der
Glaubenskommission der
Deutschen Bischofskonferenz
besprochen, in der wir
beieinander waren. Das war so
verwinkelt, dass es, wie Rahner-
Sachen eben sind, einerseits
eine Verteidigung des Zölibats
war, andererseits die Frage
offenzuhalten und
weiterzudenken versuchte. Ich
habe dann mehr aus
Freundschaft zu den anderen
unterschrieben. Das war



natürlich nicht so glücklich.
Aber ich würde sagen, es war
nicht eine Forderung nach
Aufhebung des Zölibats. Es war
ein typisch rahnerischer ja-und-
nein-verklausulierter Text, den
man sowohl nach der einen wie
auch nach der anderen
Richtung auslegen konnte.

 
Sie haben stets betont, dass es
Ihrerseits eine Kehrtwende zu
Ihrem früheren Denken nicht
gegeben hat.



 
Ich glaube, das kann jeder, der
meine Sachen liest, bestätigen.

 
Es beginnt die heiße Phase der
Studentenrebellion, mit Sit-ins,
Blockaden von Vorlesungen,
Streiks. Haben Sie die Demos
auf der Straße hautnah
miterlebt?

 
Nein.

 
Sie wären durch Ihr



jugendliches Aussehen wohl
überall als Student
durchgegangen.

 
Das kann schon sein. (Lachen.)
Ich war damals sehr verbunden
mit dem Dekan der juristischen
Fakultät, Peters, dessen
Dekanat neben mir lag. Damals
trat ich auch, nebenbei gesagt,
dieser Vereinigung Freiheit der
Wissenschaft bei, für die mich
Hans Maier gewonnen hatte.
Wir haben mit Kollegen, die



dem gröbsten Unfug Einhalt
gebieten wollten, eng
zusammengearbeitet.

 
War die Studentenrebellion
wirklich ein Trauma für Sie,
wie das Hans Küng nicht müde
wurde zu verbreiten?

 
Überhaupt nicht. Ich hatte in
der eigenen Vorlesung ja auch
nie Störungen. Dennoch habe
ich dramatisch erlebt, welcher
Terror da war.



 
Hans Küng hat 1970 seine
Streitschrift Unfehlbar mit dem
Erscheinen der Enzyklika
Humanae vitae verbunden. War
ab dem Zeitpunkt, als Sie in
Ihrer Rezension zu diesem
Buch dem Kollegen
absprechen, sich noch im
Rahmen der Katholizität zu
bewegen, klar, dass das Band
endgültig zerschnitten ist?

 
Ja. Klar.



 
Inwieweit haben Sie dazu
beigetragen, dass Küng 1979
die kirchliche Lehrbefugnis
entzogen wurde?

 
Direkt habe ich überhaupt
nicht daran mitgewirkt. Ich bin
in den Jahren vorher
gelegentlich zu Gutachten
aufgefordert worden, habe
immer gesagt, lasst ihn. Es
müsse klargestellt werden, dass
es theologisch nicht richtig ist,



aber ich habe nie dazu geraten,
gegen ihn Maßnahmen zu
ergreifen. Kardinal Franjo
Šeper, mein Vorgänger in der
Glaubenskongregation, war
zutiefst empört, als nichts
geschehen ist. Er war wirklich
erregt. »Ich bin nun fünfzehn
Jahre hier«, sagte er, »die
Kirche wird zerstört, und wir
tun nichts. Wenn das noch mal
durchgeht, dann höre ich auf.«
Er war an dem Punkt
angelangt, wo er es nicht mehr



dulden und mit seinem
Gewissen vereinbaren konnte,
dass nichts geschah. Johannes
Paul II. hat dann die deutschen
Kardinäle – Höffner, Volk,
mich – sowie den Erzbischof
von Freiburg und den Bischof
von Rottenburg-Stuttgart
eingeladen – das war in der
Weihnachtszeit –, mit ihm die
Sache noch mal zu besprechen.
Der Entscheid war aber schon
gefällt. Und wir haben, unter
Stimmenthaltung des Bischofs



von Rottenburg, gesagt, er darf
das nicht mehr ändern, er muss
dazu stehen.

 
Wurde über Küng geurteilt, wie
er sagt, ohne ihn anzuhören
oder ihm Akteneinsicht zu
gewähren?

 
Nein. Ich war damals zwar noch
nicht in Rom, aber es gibt ja
Prozeduren, die auch
eingehalten wurden. Die
Prozessakten als solche werden



üblicherweise nicht zugestellt,
aber er wusste ja, wie das geht,
wurde befragt und konnte
antworten.



Präfekt

Rom (1982–2005)

Bei der Verabschiedung in
München wird deutlich, wie
verankert Ratzinger
inzwischen in der Stadt, in
ganz Bayern war. Das
Bischofsamt hatte ihn zu
einem volksnahen Hirten
gewandelt. Noch nie wurde



ein deutscher Kardinal mit
so viel Lob, mit einer
größeren gesellschaftlichen
Anteilnahme verabschiedet,
zu der gar eine Live-
Übertragung in der ARD
gehörte.
Es gab freilich eine dunkle
Vorahnung. Ratzinger
wusste, dass die
Nachrichten, die bald aus
Rom kommen und seine
Unterschrift tragen würden,
nicht nur Positives



beinhalten. Und auch: dass
aus dem einstigen
Sympathieträger und
gefeierten jungen
Erzbischof von München
bald ein »Wachhund des
Papstes« werden würde.

 
Heiliger Vater, am 25.
November 1981 wurden Sie
zum Präfekten der
Kongregation für die
Glaubenslehre ernannt, und
damit neben dem Papst zum



obersten Glaubenshüter der
katholischen Kirche. Am 1.
März 1982 traten Sie in Rom
an. Es heißt, Ihre ersten
größeren Besprechungen im
Amt hätten Sie auf Latein
gehalten.

 
Ich konnte ja noch nicht
Italienisch. Ich habe es nur im
Mitreden gelernt. Das blieb
natürlich auch mein Handicap.
Ich hätte jedenfalls damals die
Sache nicht in Italienisch leiten



können und hab das in Latein
gemacht.

 
In der Hoffnung, dass Sie
verstanden werden.

 
Damals konnten wirklich alle
noch Latein, das war kein
Problem.

 
Wie war Ihre erste Begegnung
mit Johannes Paul II. im
Vatikan? Gab es da ein
Gespräch über die



grundsätzliche Ausrichtung des
Pontifikats und speziell über
Ihre Aufgaben?

 
Nein. Ich hatte ja die
wöchentliche Audienz. Das war
Zeit genug, um sich
auszutauschen. Wir haben
keine Grundsatzerwägungen
angestellt. Es war eigentlich
klar, was ein Präfekt zu tun hat.

 
Man kennt diesen großen
Mann besser, meinten Sie



einmal, wenn man mit ihm bei
der Heiligen Messe
konzelebriert, als wenn man
seine Bücher analysiert. Wie
war das?

 
Ja nun, wenn man mit ihm
konzelebriert, spürt man die
innere Nähe zum Herrn, die
Tiefe des Glaubens, in die er da
eintaucht, und erlebt ihn
wirklich als den glaubenden,
betenden und doch vom Geist
her geprägten Menschen.



Mehr, als wenn man die Bücher
liest, die zwar auch ein Bild von
ihm geben, aber doch nicht die
ganze Persönlichkeit
erscheinen lassen.

 
Sie waren sehr
unterschiedliche
Temperamente. Warum
funktionierte das so gut
zwischen Ihnen beiden? Oder
hat es vielleicht gerade
deswegen so gut funktioniert?

 



Vielleicht deswegen, ja. Er war
ja ein Mensch, der Geselligkeit
brauchte, der Leben und
Bewegung, Begegnungen
brauchte. Und ich dagegen
jemand, der mehr die Stille
braucht und so weiter. Aber
gerade dadurch, dass wir
verschieden waren, haben wir
uns sehr gut ergänzt.

 
Und weil Sie sich einfach
gemocht haben?

 



Ja.
 

Weil die Chemie gestimmt hat?
 

Das ist richtig.
 

Und derselbe Glaube da war?
 

Eben.
 

Das macht die Sache schön und
einfach.

 
Schon. Weil man immer weiß,



dass man das Gleiche will.
 

Gab es auch privat Kontakte?
Gemeinsame Ausflüge, Essen,
Wanderungen?

 
Essen schon, aber immer in
kleiner Gesellschaft.
Wanderungen eigentlich nicht.

 
Skifahren erst recht nicht.

 
(Lachen.) Nein, kann ich leider
nicht.



 
Duzten Sie sich?

 
Nein.

 
Haben Sie als Erzbischof von
München oder als Präfekt hier
in Rom für den Papst Aufträge
in Polen erledigt? Aufträge zur
Unterstützung der
Oppositionsbewegung
Solidarność.

 
Nein, war nicht.



 
Sie sind in dieser Zeit mehrfach
in Polen gewesen.

 
Schon, ja. Aber nicht, dass ich
da irgendwas … Da gab es die
direkte Beziehung.

 
Sie standen unter Beobachtung
der Staatssicherheit der DDR.
Es gibt eine Akte über Sie.

 
Schon, ja. Aber da war nichts
zu holen.



 
Haben Sie die »Ostpolitik« des
Papstes aktiv begleitet?

 
Wir haben darüber
gesprochen. Es war klar, dass
die Politik von Casaroli
[Kardinal Agostino Casaroli galt
als Architekt der vatikanischen
Ostpolitik unter Johannes XXIII.
und Paul VI.; er war unter Karol
Wojtyla von 1979 bis 1990
Kardinalstaatssekretär], so gut
sie auch gemeint war, im



Grunde gescheitert war. Die
neue Linie von Johannes Paul
II. kam aus seiner eigenen,
lebendigen Erfahrung, aus dem
Kontakt mit diesen Mächten
und Kräften. Natürlich konnte
man damals nicht hoffen, dass
dieses Regime bald
zusammenbricht. Aber klar war,
dass man, anstatt zu versuchen,
es mit Kompromissen
versöhnlich zu stimmen, ihm
stark gegenübertreten muss.
Das war die Grundeinsicht von



Johannes Paul II., die ich geteilt
habe.

 
Es gab auch Streit miteinander.

 
Nein.

 
Differenzen aber wohl. Es heißt
beispielsweise, das
Gebetstreffen des Papstes in
Assisi mit Vertretern der
Weltreligionen wäre nicht
gerade Ihre Lieblingsidee
gewesen.



 
Das ist schon richtig. Wir haben
aber nicht darüber gestritten,
weil ich wusste, dass er das
Richtige wollte, und
umgekehrt, er wusste, dass ich
da eine etwas andere Linie
habe. Er hat mir vor dem
zweiten Treffen in Assisi
gesagt, dass es ihm doch lieb
wäre, wenn ich hingehe, und
dann bin ich auch hingegangen.
Das war dann auch besser
durchstrukturiert. Da waren



die Einwendungen, die ich
hatte, aufgenommen, und es
hatte dann eine Form, an der
ich gut teilnehmen konnte.

 
Angeblich gibt es von Johannes
Paul II., wenn es um
komplizierte Fragen ging, die
Bemerkung: »Was wird wohl
Kardinal Ratzinger dazu
sagen?« Ich hatte Sie ja in
unserem ersten Buch Salz der
Erde eingangs gefragt: »Hat
der Papst Angst vor Ihnen?«



 
Nein. (Heftiges Lachen.) Aber
er hat unseren Stand sehr
ernst genommen. Da kann ich
Ihnen eine kleine Anekdote
erzählen. Pius XII. wurde von
einem Nuntius einmal gefragt,
ob er bei einem bestimmten
Problem das so machen darf,
wie er es sich vorgestellt hatte,
auch wenn das nicht ganz den
Regeln entsprach. Der Papst
dachte darüber nach und
meinte dann: »Können Sie.



Wenn Ihnen allerdings das
Heilige Offizium auf die Spur
kommt, kann ich Sie nicht
schützen.« (Lachen.)

 
Eine Ihrer
aufsehenerregendsten
Publikationen als Präfekt war
die Erklärung Dominus Iesus.
Es geht darin um die
Einzigartigkeit der
katholischen Kirche, was
heftige Kritik auslöste. Bis
heute wird darüber gerätselt,



ob Sie dieses Dokument selbst
geschrieben haben.

 
Ich habe die Dokumente des
Offiziums bewusst nie selber
geschrieben, damit nicht die
Meinung aufkommt, ich würde
hier meine private Theologie
verbreiten und durchsetzen
wollen. Es sollte organisch
gewachsen sein, aus den jeweils
zuständigen Organen heraus.
Ich habe da natürlich
mitgearbeitet, kritisch



umgestaltet auch und so. Aber
selber geschrieben habe ich
keines der Dokumente, auch
nicht Dominus Iesus.

 
Damals wurde der Eindruck
vermittelt, auch der Papst sei
gegen dieses Dokument.

 
Was aber nicht stimmte. Er hat
mich eines Tages gerufen und
gesagt: »Ich will in einem
›Angelus‹ darüber sprechen
und ganz klarmachen, dass ich



völlig damit identisch bin,
deswegen bitte ich Sie, dass Sie
selber den Text zum ›Angelus‹
machen, dass es keinen Zweifel
geben kann, der Papst ist total
eins mit Ihnen.« Dann habe ich
einen Text geschrieben.
Allerdings dachte ich mir, ich
darf doch nicht so krass sein,
das passt nicht. Der Inhalt war
klar, aber die Form doch auch
nobel. Da hat er zu mir gesagt:
»Ist es wirklich wasserdicht?
Sind Sie sicher?« – »Ja, ja.«



Aber das Gegenteil war der
Fall. Durch diese mehr noble
Form haben alle gesagt: »Ah,
auch der Papst hat sich vom
Kardinal distanziert.«

 
Wie war das beim großen
Schuldbekenntnis im Jahr
2000, mit dem sich die
katholische Kirche für ihre
historischen Versäumnisse und
Vergehen entschuldigt hatte?
Haben Sie hier opponiert, wie
es vielfach heißt?



 
Nein. Ich war ja auch dabei. Ich
meine, man kann sich schon
fragen, ob die vielen
Schuldbekenntnisse wirklich
etwas Sinnvolles sind. Aber
dass die Kirche, nach dem
Vorbild der Psalmen und des
Buches Baruch zum Beispiel,
auch Schuld bekennt in die
Jahrhunderte hin, das habe
auch ich für durchaus richtig
gehalten.

 



Die Idee zum Weltkatechismus,
kam die von Ihnen?

 
Nicht nur, aber auch von mir.
Immer mehr Menschen fragten
sich damals: Hat die Kirche
noch eine gemeinsame Lehre?
Man wüsste überhaupt nicht
mehr, was die Kirche eigentlich
glaubt. Es gab ja ganz starke
Strömungen, auch bei sehr
guten Leuten, die sagten:
Einen Katechismus kann man
nicht mehr machen. Ich habe



gesagt: Entweder haben wir
noch was zu sagen, dann muss
man es auch darstellen können.
Oder wir haben nichts mehr zu
sagen. Insofern habe ich mich
zu einem Vorkämpfer der Idee
gemacht – in der Überzeugung,
dass wir auch heute imstande
sein müssen zu sagen, was die
Kirche glaubt und lehrt.

 
Fides et ratio, Glaube und
Vernunft, die Enzyklika von
1998 – wie viel steckt da von



Kardinal Ratzinger drin? Gar
nichts oder einiges?

 
Schon einiges. Sagen wir,
Ideen.

 
Haben Sie eine
Lieblingsanekdote von sich und
Johannes Paul II.?

 
Als der Papst bei seiner ersten
Deutschland-Reise in München
war, hab ich gesehen, was er
für einen ungeheuren



Tagesplan hat, dass er von früh
bis spät ununterbrochen
eingespannt ist. Da habe ich
mir gedacht: Das darf man doch
nicht machen! Man muss ein
bisschen Ruhe hereinbringen.
Ich hatte dann durchgesetzt,
dass es eine schöne
Mittagspause geben sollte. Wir
hatten da eine schöne
Wohnung im Palais. Er war erst
kurz droben, da hat er gerufen,
ich soll doch schnell
heraufkommen. Als ich



hinaufkam, hatte er gerade sein
Brevier gebetet. Ich sagte:
»Heiliger Vater, Sie müssen
doch jetzt ruhen!« – »Ausruhen
kann ich in der Ewigkeit«, hat
er gesagt. Das ist, glaube ich,
für ihn sehr typisch. Ausruhen
kann ich in der Ewigkeit. Im
Jetzt war er rastlos.

 
Was vielleicht auch ein wenig
für Sie selbst gilt. Als ich Sie
jedenfalls im November 1992
zum ersten Mal interviewen



konnte, gestanden Sie offen,
Sie seien erschöpft und müde
und möchten eigentlich Ihr Amt
niederlegen. Es müssten
frischere Kräfte kommen.

 
Ich hatte ja 1991 diese
Gehirnblutung, was auch 1992
noch sehr stark nachwirkte.
1991 bis 1993 waren etwas
mühsame Jahre, muss ich
sagen; von der physischen
Kraft und von der seelischen
Kraft her. Und dann, ja, hab ich



mich wieder berappelt.
 

Wie so oft. Wann haben Sie
zum ersten Mal um Ihre
Entlassung gebeten?

 
Da muss ich jetzt ernstlich
nachdenken. Ich habe nach
dem ersten Quinquennium
[Zeitraum von fünf Jahren]
1986 den Papst darauf
hingewiesen, dass meine Zeit
abgelaufen ist. Aber er hatte
mir schon gesagt, das geht



nicht. Dringend habe ich dann
1991 darum gebeten. Ich hatte,
wie gesagt, eine Gehirnblutung
erlitten und war wirklich
ausgesprochen schlecht dran.
Ich sagte zu ihm: »Jetzt kann
ich es nicht mehr.« Aber die
Antwort war ein »Nein«.

 
Und zum dritten Mal?

 
Bevor ich darum bitten konnte,
hat er schon gesagt: »Sie
brauchen mir nicht zu



schreiben, brauchen mir nicht
zu sagen, dass Sie losgebunden
werden wollen, es wird nicht
erhört. Sie müssen bleiben,
solange ich da bin.«

 
Ihr Schlaganfall im September
1991 – Sie lagen über vierzehn
Tage im Krankenhaus Pius XI.
in Rom? Was war da eigentlich
passiert?

 
Nun ja, es war eine
Gehirnblutung, mit der Folge,



dass das linke Sehfeld
abgeschnitten war. Ich habe
mit dem Auge noch gesehen,
aber nur noch geradeaus,
nichts mehr seitlich, an den
Rändern. Das war, neben einer
allgemeinen Erschöpfung,
eigentlich die einzige Wirkung.
Aber das ist natürlich
unerfreulich genug.

 
Ist da etwas geblieben?

 
Ich habe dann ganz langsam die



linke Sehhälfte wieder etwas
zurückgewonnen. Aber dann
kam eines Tages, ich glaube
1994, eine Art Embolie hinzu,
die auf das ganze Auge
ausstrahlte. Ich war in Maria
Eck und kam erst am nächsten
Tag zum Augenarzt. Da war es
schon zu spät, so dass die
Sehfähigkeit sehr stark
beeinträchtigt war. Das wurde
lange Zeit behandelt, bis
schließlich als Drittes Makula
dazukam [Macula lutea, auch



»Gelber Fleck« genannt, eine
Erkrankung der Netzhaut], so
dass ich auf dem linken Auge
jetzt einfach blind bin.

 
Komplett?

 
Ja. Ich sehe auch nicht hell und
dunkel.

 
Sie gehörten im Vatikan nie
irgendwelchen Seilschaften an.
Klüngeleien waren Ihnen ein
Greuel. Hat Ihnen die Distanz



zum Apparat nicht auch viele
Feinde beschert?

 
Ich glaube eigentlich nicht. Ich
habe ja auch Freunde gehabt.
Alle wussten, dass ich keine
Politik mache, und das hemmt
Feindschaft. Man weiß: Der ist
nicht gefährlich.

 
Als Hüter des Glaubens haben
Sie ein Vierteljahrhundert lang
das Pontifikat Johannes Pauls
II. mitgeprägt wie kein Zweiter.



Was war umgekehrt der Anteil
Wojtylas an der Entwicklung
Ratzingers?

 
Dass ich weiträumiger denken
gelernt habe, gerade auch in
der Dimension des
Religionsdialogs. Wir haben vor
allem die Moralenzyklika und
den Katechismus im engen
Austausch gemacht. Insofern
hat sein weiterer Blick und
seine mehr philosophische
Sicht schon auch meinen



eigenen Horizont geweitet.
 

Wer hat entschieden, dass Sie
zum Karfreitag des Jahres
2005 den Text zum Kreuzweg
am Kolosseum schreiben
sollten, in dem Sie von dem
vielen Schmutz in der Kirche
sprachen, dem Verrat an
Christus. War das die Idee des
Papstes?

 
Das kam von ihm selber, ja. Das
hat der Papst selber gewollt.



 
Hat er sich zu Ihrem Text
geäußert?

 
Nicht mehr, nein, da war er
doch schon zu krank und zu
müde.

 
Abermillionen von Menschen
haben seine Beisetzung in
Erinnerung, ob an den
Fernsehschirmen weltweit oder
unmittelbar am Petersplatz,
der von drei bis fünf Millionen



Menschen eingesäumt war.
Den schlichten Holzsarg, den
Wind, der durch die Blätter des
aufliegenden Evangeliums fuhr,
die anrührende Zeremonie, die
Sie geleitet haben – was fühlten
Sie? Was ging in Ihnen vor?

 
Natürlich hat mich dieser Tod
stark bewegt, denn wir waren
uns sehr nahegestanden. Er
war für mich eine
entscheidende Gestalt. Ich
habe ihn ja auch in seinem



ganzen Leidensweg gesehen
und wusste, als ich ihn im
Gemelli-Krankenhaus besuchte,
dass es nicht mehr lange
dauern kann. Und das geht
einem natürlich zu Herzen,
wenn so jemand weggeht.
Zugleich hatte ich das
Bewusstsein, dass er da ist.
Dass er uns von seinem
himmlischen Fenster aus
segnet, wie ich das dann auch
auf dem Petersplatz sagte. Das
war keine Phrase. Das kam



wirklich aus einem innersten
Bewusstsein, dass er auch
heute heruntersegnen wird,
dass er da ist und dass die
Freundschaft weiterbesteht auf
eine andere Weise.



Teil III
Der Jesus-Papst

Und plötzlich Pontifex

Als Joseph Ratzinger am 19.
April 2005 auf der Loggia
des Petersdomes als 264.
Nachfolger des heiligen
Petrus vor die Gläubigen
trat, wirkte er beinahe wie



ein Teenager. Man war es
nach dem langen Leiden
seines Vorgängers nicht
mehr gewohnt, dass ein
Papst nicht im Rollstuhl
sitzt. Dass er Texte flüssig
und bis zum Ende vortragen
kann. Unterschiedlicher
hätten Päpste nicht sein
können als bei dieser
Stabübergabe. Der eine
mystisch und marianisch.
Der andere gelehrt und
jesuanisch. Hier der Akteur,



ein Mann der Geste, der die
Bühne suchte. Dort der
schüchterne »Arbeiter im
Weinberg des Herrn«, der
Mann des Wortes, der auf
Effekte verzichten wollte. Er
sehe seine Hauptaufgabe
darin, so der neue Papst,
das Wort Gottes »in seiner
Größe und Reinheit« zu
erhalten – »gegen alle
Versuche der Anpassung
und Verwässerung«. Reform
sei für ihn in erster Linie



eine Frage der inneren
Reinigung der Kirche.

 
 
Heiliger Vater, wovon hatten
Sie eigentlich geträumt, als Sie
glaubten, nach dem Tod von
Johannes Paul II. sei Ihr Dienst
nun endlich getan?

 
Das habe ich ja gesagt, davon,
dass ich dann einmal in Ruhe
Bücher schreiben kann.

 



Fanden Sie das realistisch?
 

Absolut.
 

Gleich zu Beginn des Konklaves
warnten Sie in einer Predigt
vor einer »Diktatur des
Relativismus«, die als letzten
Maßstab nur den Einzelnen
und seine Wünsche gelten
lasse. Die Kirche müsse in
dieser Situation die Wahrheit
des Glaubens verkünden,
gegen alle Ideologien und



Modeerscheinungen. Das
Denken vieler Christen sei
immer wieder von den Wellen
des Zeitgeistes
durchgeschüttelt und von
einem Extrem ins andere
geworfen worden. Wer in
diesen Zeiten einen »klaren
Glauben« gemäß dem Credo
der Kirche habe, werde häufig
mit dem Etikett des
Fundamentalismus bedacht.
Die Priester aber sollten
weiterhin von der »heiligen



Unruhe« beseelt sein, den
Menschen das Geschenk des
Glaubens zu bringen, nämlich
»das Wort, das die Seele für die
Freude Gottes öffne«, letztlich
die Verwurzelung »in der
Freundschaft mit Christus«.
Kleriker und Gläubige auf dem
Petersplatz hatten mit
Beifallsstürmen reagiert. Viele
meinten, diese Rede über den
Relativismus sei eine
Bewerbungsrede gewesen.

 



Überhaupt nicht. Ich musste als
Kardinaldekan bei dem
Gottesdienst der Kardinäle
einfach die Predigt halten. Und
ich habe, ganz nach der
vorgegebenen Lesung des
Tages, einfach den
Epheserbrief ausgelegt. Darin
heißt es, man dürfe sich nicht
herumwerfen lassen durch die
Wogen der Zeit und so weiter.
So ergab sich das. Da war das
Thema einfach enthalten.

 



Es war bereits Ihr drittes
Konklave, das Sie miterlebten.
Was war anders als früher?

 
Nun ja, bei den ersten beiden
war ich noch unter den
jüngeren und wenig bekannten
Kardinälen, sozusagen ein
Anfangsschütze, und insofern
auch in einer ruhigen Situation.
Hier hatte ich nun die
Verantwortung des
Kardinaldekans. Das bedeutet,
dass man den Papst begräbt,



dass man die Vorbereitungen
leiten muss und dann eben
auch eine Verantwortung im
Konklave selbst innehat. Am
Ende fragt der Kardinaldekan
den Gewählten, ob er annimmt.
Da ich durch diese gut zwanzig
Jahre Rom auch kein
unbeschriebenes Blatt mehr
war, war meine Stellung anders
als früher. Und schließlich war
ich inzwischen 78 Jahre alt, was
natürlich beruhigend war.
Wenn die Bischöfe mit 75



Jahren aufhören, kann man
nicht einen 78-Jährigen auf den
Stuhl Petri hieven.

 
Es wäre nicht das erste Mal
gewesen.

 
Aber damals gab es noch nicht
dieses 75er-Datum. Ich dachte
mir, wenn die Regel ist, ein
Bischof hört mit 75 auf, dann
kann man nicht den Bischof von
Rom mit 78 anfangen lassen.

 



Wirklich schwer vorstellbar,
dass Sie ins Konklave gingen
und nicht auch dachten, es
könnte Ihnen passieren,
gewählt zu werden.

 
Natürlich haben mich viele
zuvor darauf angesprochen.
Aber ich habe es wirklich nicht
ernst nehmen können. Ich
dachte, das gibt es nicht, das ist
unvernünftig. Insofern war ich
dann auch so getroffen.

 



Gab es eine Minute, in der Sie
noch überlegten, ob Sie die
Wahl wirklich annehmen
sollten?

 
Schon, ja. Doch, die ganze Zeit.
Aber irgendwie wusste ich dann
einfach, ich darf nicht nein
sagen.

 
Wann hatten Sie sich den
Papst-Namen überlegt?

 
Im Laufe der Wahltage.



 
Der Wahltage?

 
Oder war es ein Tag nur?

 
Es waren zwei Tage, Montag
und Dienstag.

 
Ja, im Laufe der Wahltage. Ich
hoffte noch, dass es nicht sein
wird. Wobei sich ja doch am
ersten Tag schon gezeigt hat,
dass es möglicherweise mich
treffen könnte. Dann kam mir in



den Sinn, dass da der Papst
Benedikt XV. – und über ihn
der heilige Benedikt selber –
die richtige Anknüpfung ist.

 
Warum nannten Sie sich nicht
Johannes Paul III.?

 
Das hätte ich als unangemessen
empfunden, weil da ein
Maßstab gesetzt war, dem ich
nicht entsprechen konnte. Ich
konnte nicht ein Johannes Paul
III. sein. Ich war eine andere



Figur, ein anderer Zuschnitt,
hatte eine andere Art von
Charisma oder Nichtcharisma.

 
Plötzlich Stellvertreter Christi
auf Erden. Welche
Veränderung geht da in einem
vor?

 
Ja, da war der Gedanke: Jetzt
brauche ich noch mehr Hilfe
von Ihm. Man weiß, das bin ich
eigentlich nicht. Aber wenn Er
es mir auflädt, muss Er mir



auch dabei helfen.
 

Sie sprachen von einem
»Fallbeil«, das Sie mit der
Abstimmung der Kardinäle
getroffen habe. Haben Sie das
später bereut?

 
Nein. So war es einfach, das
Gefühl, die Guillotine.

 
Gab es einen Vorbild-Papst?
Paul VI. vielleicht?

 



Würde ich nicht sagen. Für
mich waren die Päpste des 20.
Jahrhunderts alle irgendwie
Vorbilder, jeder auf seine
Weise. Ich wusste, dass ich
keinem ähnlich sein konnte,
aber dass doch jeder etwas für
mich auszusagen hatte.

 
Die ersten Tage im neuen Amt,
was ist Ihnen besonders in
Erinnerung geblieben?

 
Die ersten Tage? Zum einen ein



Mittagessen in Santa Marta,
dem Gästehaus im Vatikan, mit
meinem Bruder, mit der ganzen
Familie, Freunden. Das war
sehr schön und bewegend.
Dann der erste Besuch, den ich
empfangen habe, Kyrill, der
damals noch »Außenminister«
in Russland war [seit 2009
Patriarch der orthodoxen
Kirche in Moskau]. Das war ein
sehr schönes Gespräch. Er
hatte so was von einem
russischen Bauern an sich, was



mir eigentlich gefällt. Wir
haben uns gut verstanden. Und
dann ist mir die Nacht vor dem
Hochamt in Erinnerung, in dem
die Besitzergreifung des
Thrones stattfindet. Da bin ich
um zwei Uhr aufgewacht und
habe mir gedacht, das wird
schlecht, wenn ich jetzt nicht
mehr einschlafe. Ich bin dann
aber um vier wieder
eingeschlafen (lacht).

 
Wie viel Schlaf brauchen Sie



denn?
 

Ich brauche viel Schlaf, so
sieben, acht Stunden. Ja, und
dann hatte ich große Mühe mit
den Manschettenknöpfen. Die
haben mich auch recht
geärgert, so dass ich mir
gedacht habe, der Erfinder
muss tief ins Fegefeuer (lacht).

 
Sie trugen vorher keine
Manschettenknöpfe?

 



Gelegentlich, aber
normalerweise nicht, nein.

 
Es hieß, Sie hätten als Papst
sofort den Schneider
gewechselt, weil der frühere
Ihnen zu kurze Gewänder
gemacht hat.

 
Nein, das stimmt nicht. Ich hab
von Anfang an einerseits den
Euroklero gehabt, aber immer
auch den Gamarelli. Ohne
Gamarelli geht gar nix.



 
Und die erste
Wohnungsbesichtigung?

 
Ach ja. Wir haben zunächst den
Turm besichtigt. Da gibt’s hier
in den Vatikanischen Gärten
einen alten Festungsturm, den
sich Papa Giovanni [Papst
Johannes XXIII.] als Wohnturm
hat ausbauen lassen. Als der
apostolische Palast aus
statischen Gründen renoviert
werden musste, hat auch Papst



Johannes Paul II. längere Zeit
dort gewohnt. Man hat mir
vorgeschlagen, zunächst einmal
dort Wohnung zu nehmen. Es
hat mir aber nicht gefallen.
Erstens mag ich das nicht,
wenn die Räume so im
Halbkreis sind. Ich möchte
richtige, normale
Menschenräume. Zudem war so
ein fürchterlicher Wind, dass
ich gesagt hab, nein, da bleib
ich lieber noch länger in Santa
Marta, bis ich in den Palazzo



kann.
 

Sie haben das päpstliche
appartamento heller,
freundlicher gestalten lassen?

 
Ich hab erstens diese
Teppichböden herausnehmen
lassen, das mag ich nämlich
nicht. Ein Boden ist ein Boden,
und ein Teppich ist ein Teppich,
entweder oder. Und dann
etwas freundlicher, ja. Aber es
war ohnehin vorgesehen, dass



neu getüncht wird, da war
länger nichts mehr geschehen.
Das wurde aber erst in den
Sommerferien gemacht.

 
Warum haben Sie eigentlich
Ihre frühere Wohnung nie
aufgegeben?

 
Das war nicht gewollt. Ich
konnte sie nicht gleich
aufgeben, weil ja der Umzug
überhastet geschehen ist. Ich
habe nur die Bücher



herübergeholt, sonst praktisch
fast nichts. Da stand also alles
noch drin, auch ein Großteil
der Bücher. Irgendwann habe
ich gemeint, jetzt müssen wir
das einmal räumen, aber wo tun
wir das eigentlich hin? Aber
man hat mir gesagt: Lassen Sie
das erst mal so stehen.

 
Es war also keine
Rückzugsmöglichkeit für den
Fall der Fälle?

 



Nein. Es war mir vollkommen
klar, dass ich da nicht
zurückkann. Denn selbst wenn
ich zurücktreten würde, war
klar, ich kann nicht in einer
normalen Wohnung wohnen,
das geht nicht.

 
Als großer Musikliebhaber –
arbeiten Sie eigentlich mit
Musik? Zum Beispiel beim
Schreiben?

 
Das würde mich stören.



Entweder Musik oder
Schreiben.

 
Brauchten Sie da eine
besondere Atmosphäre?

 
Wenn ich etwas schreibe oder
denken will, brauche ich nur
Stille. Ich muss allein sein
können. Ich muss mich dann in
Ruhe auf Bücher
konzentrieren, das Denken
reifen lassen können.

 



Nebenbei: Nach Ihrem
Rücktritt gab es eine
Diskussion über den
päpstlichen Haushalt. Dem
Münchner Kardinal Marx war
plötzlich aufgefallen, dass die
»Hofhaltung« im Vatikan viel zu
pompös sei. War das auch Ihr
Eindruck?

 
Überhaupt nicht, nein. Wir
haben immer sehr einfach
gelebt, schon von meiner
Herkunft her. Ich bin, wie man



so sagen würde, Hufschlagler
[die Leute aus dem Ort
Hufschlag, dem Wohnort
Ratzingers als Kind und
Jugendlicher], schon von daher
kann ich nicht Hofstil
betreiben. Was den Kardinal zu
seiner Bemerkung veranlasste,
weiß ich nicht.

 
Gab es jemanden, der Sie in Ihr
Amt einwies? Papst kann man
ja bekanntlich nicht lernen.

 



(Lacht.) Man kann natürlich von
den jeweiligen Amtsträgern
lernen, vom
Kardinalstaatssekretär oder
vom Substituten und so.
Insofern kann man die Sache
allmählich schon irgendwie
erfahren.

 
Die erste Zeit sah man Sie sehr
häufig mit blauen Ringen unter
den Augen.

 
So?



 
Es war offensichtlich, dass Ihre
neue Aufgabe mit wenig Schlaf
und viel Arbeit verbunden war.

 
Ich hab mich an sich nicht
schlecht gefühlt, aber richtig
ist, dass man am Anfang von
dieser Last fast erdrückt wird
und sich erst daran gewöhnen
muss, in einer solchen Funktion
zu stehen.



Aspekte des Pontifikats

Es geschafft zu haben, nach
einem »Jahrtausendpapst«
wie Johannes Paul II. einen
Übergang ohne jeden Bruch
zu bewältigen, galt schon
bald nach der Wahl des
deutschen Papstes alleine
schon als Sensation.
Kommentatoren sprechen
aufgrund der weltweiten
Begeisterung für den neuen



Ponitfex von einem
»Benedetto-Fieber«.
Niemals zuvor hatten so
viele Menschen Papst-
Audienzen besucht.
Benedikts Enzykliken
erreichen Auflagen in
astronomischer Höhe. Seine
Reden beschäftigen die
Titelseiten der Weltpresse.
»Das eigentliche
Regierungsprogramm« sei
nicht, so Benedikt XVI. am
22. April 2005 beim



festlichen Pontifikalamt vor
St. Peter zur Eröffnung des
neuen Pontifikats, »meinen
Willen zu tun, nicht, meine
Ideen durchzusetzen,
sondern gemeinsam mit der
ganzen Kirche auf Wort und
Willen des Herrn zu
lauschen und mich von ihm
führen zu lassen«. Wörtlich
fügte er hinzu: »Wir sind
nicht das zufällige und
sinnlose Produkt der
Evolution. Jeder von uns ist



Frucht eines Gedankens
Gottes. Jeder ist gewollt,
jeder ist geliebt, jeder ist
gebraucht.«

 
Heiliger Vater, wann und wo
haben Sie eigentlich den Text
für die große Predigt zu Ihrem
Eröffnungsgottesdienst
geschrieben? In Ihrer alten
Wohnung vielleicht?

 
Ich weiß es nicht genau. Ich
denke, das war in Santa Marta.



 
Sie haben sich nicht schon
zuvor überlegt, was da …

 
Das darf man nicht, nein, da
muss man dann schon auf die
Inspiration des Augenblicks
vertrauen.

 
Die erste Rede oder Predigt
eines neuen Papstes wird in
der Öffentlichkeit als
programmatische Ansprache
bewertet. Haben Sie das auch



so gesehen?
 

Mir war jedenfalls bewusst,
dass das so gesehen wird, und
ich hab mit Gottes Hilfe dann
was zusammengeschrieben.

 
Über zwei Jahrzehnte lang
waren Sie engster Mitarbeiter
eines Papstes, und ein halbes
Leben lang haben Sie sich
theologisch mit dem Primat
Petri beschäftigt. Gab es einen
Vorsatz, was Sie als Papst vor



allem nicht machen wollten?
 

Es gab vor allem den positiven
Vorsatz, dass ich das Thema
Gott und Glaube ins Zentrum
stellen wollte. Wichtig war mir,
vor allem auch die Heilige
Schrift in den Vordergrund zu
rücken. Ich war nun mal ein
Mann, der von der Theologie
kam, und ich wusste, dass
meine Stärke, wenn es eine
gibt, die ist, dass ich positiv den
Glauben verkündige. Insofern



wollte ich vor allen Dingen
lehren, aus der ganzen Fülle
der Heiligen Schrift und der
Tradition.

 
Nochmals: Wichtig sind ja nicht
nur die Sachen, die man tut,
manchmal sind die Sachen, die
man nicht tut, noch
bedeutsamer.

 
Was soll ich sagen? Ich wusste,
dass es kein langes Pontifikat
sein wird. Dass ich keine



langfristigen Projekte
durchziehen kann und keine
irgendwie spektakulären
Aktionen. Dass ich vor allem
nicht etwa ein neues Konzil
einberufen kann, aber umso
mehr das Synodalelement
stärken wollte und konnte.

 
Ist es nicht auch ein Problem,
wenn der Nachfolger des
Fischers Petrus ein Professor
ist? Jesus hat in die Auswahl
der Zwölf keinen einzigen



Schriftgelehrten berufen.
 

Das ist richtig, aber es gab
immer wieder Päpste, die
Gelehrte waren, von Leo dem
Großen, Gregor dem Großen
angefangen, zwei ganz große
Lichter, und dann Innozenz III.
und so weiter. Es ist also nicht
ungewöhnlich. Ein Papst muss
natürlich kein theologisch
Gelehrter sein, absolut nicht.
Aber er muss eine geistliche
Bildung haben. Er muss wissen,



was heute die Strömungen
sind, die Fragen, die Aufgaben,
und insofern ist zwar ein
Professor keineswegs immer
eine ideale Besetzung für einen
Bischofs- und für einen
Papststuhl, aber auch keine
unmögliche. Gut, einem
Professor lastet an, das merkt
man erst hinterher, dass er die
Lebenszusammenhänge zu sehr
von der Theorie her betrachtet,
das ist in der Tat eine Gefahr.
Aber da wird er dann allmählich



von den Menschen erzogen,
etwas weiter zu werden.

 
Kardinal Kurt Koch sagte,
Papst Benedikt habe viele
Probleme aufnehmen und
aufarbeiten müssen, die vor
ihm da waren, gewissermaßen
als Erblasten. Sehen Sie das
auch so?

 
Sicher, das ist auch jetzt wieder
so. In der Kirche bleiben immer
Probleme, gerade auch in



unserem Äon, nach den großen
Erschütterungen der
Nachkonzilszeit, den ganzen
Verwirrungen, dass man nicht
wusste, wie ist das Konzil nun
eigentlich zu lesen. Insgesamt
ist die Lage unserer
Gesellschaft so, dass das
Christentum sich neu
orientieren, neu definieren und
realisieren muss. Insofern
waren Probleme da und werden
immer da sein.

 



Kardinal Koch meinte speziell
auch Probleme, die unter
Johannes Paul II. nicht
aufgearbeitet wurden, die
liegengeblieben sind.

 
Da gab’s natürlich welche. Aber
ich würde sagen, was der Papst
aufarbeiten konnte, hat er
aufgearbeitet. Es stellen sich ja
immer wieder neue Probleme.
Und manche arbeitet man nie
ganz auf.

 



Sie hatten angenommen, wie
schon gesagt, Sie würden nicht
zuletzt aufgrund Ihres Alters
keine lange Amtszeit vor sich
haben. Dieses Bewusstsein hat
Ihr Pontifikat beeinflusst. War
es ein Fehler, sich so
einzustellen? Sie hätten, wie es
Papst Franziskus macht, eine
Reform ausrufen und
zumindest entsprechende
Kommissionen berufen können.

 
Da hat jeder andere Charismen.



Franziskus ist ein Mann der
praktischen Reform. Er war
lange Erzbischof, kennt das
Metier, war vorher schon ein
Oberer bei den Jesuiten und
hat gerade auch den Mut zu
organisatorischen Dingen. Ich
wusste, dass das nicht meine
Stärke ist. Und auch nicht
notwendig war. Denn es gab ja
die Kurienreform von Johannes
Paul II., Pastor Bonus. Alles
sofort wieder auf den Kopf zu
stellen wäre mir nicht richtig



erschienen. Richtig ist, dass ich
keine langfristigen großen
organisatorischen Dinge in
Angriff nehmen konnte. Aber
ich war auch der Meinung, dass
dafür nicht der Augenblick ist.

 
Der frühere Nuntius Karl Josef
Rauber, der Sie bereits vom
Konzil her kennt, sagt über Sie:
»Joseph Ratzinger ist ein
absolut integrer Gelehrter,
aber eigentlich gilt sein
Interesse nur dem Forschen



und Schreiben.«
 

(Lacht.) Nein, das stimmt
natürlich nicht. Das würde gar
nicht gehen. Man muss einfach
viel Praktisches tun, was auch
Freude macht. Pfarreien
besuchen, mit Menschen
sprechen, Katechesen halten,
Begegnungen aller Art führen.
Gerade die Pfarreibesuche sind
ein schöner Bestandteil, der
einen auch froh macht. Ich war
auch nie nur Professor. Ein



Priester kann gar nicht nur
Professor sein. Wenn er das
wäre, das wäre verfehlt. Zu
einem priesterlichen Auftrag
gehört immer ein Stück
Seelsorge, dazu gehört
Liturgie, dazu gehören
Gespräche. Vielleicht habe ich
zu viel gedacht und
geschrieben, das kann schon
sein. Aber dass ich nur das
getan hätte, wäre also auch
nicht die Wahrheit.

 



Stimmt. Denn es geht schon
mit einem Paukenschlag los:
Als erster Papst der Neuzeit
ersetzen Sie die machtvolle
Tiara im Wappen durch eine
einfache Bischofsmütze. Gab es
da Widerstand im
Kardinalskollegium?

 
Ich habe nichts gehört.
Jedenfalls hat niemand direkt
Einspruch erhoben. Es war
auch fällig. Denn wenn man die
Tiara nicht mehr trägt, muss sie



auch im Wappen ersetzt
werden.

 
Auch sonst legt das neue
Pontifikat mächtig los. Erstmals
gibt es auf der Synode einen
Dialog, erstmals werden
Delegierte anderer
Konfessionen eingeladen. Sie
führen regelmäßige
Besprechungen mit allen
Dikasterienchefs ein,
reduzieren dafür die
Audienzen, die Reisen, die



liturgischen Feiern und
Heiligsprechungen. Sie
brechen aber auch mit der
Gewohnheit des
Vorgängerpapstes, Gäste bei
der Morgenmesse zu haben
und regelmäßig Besucher zum
Essen einzuladen.

 
Das ist natürlich in einer
Hinsicht ein Mangel, aber ich
muss sagen, das ging nicht
anders. Ich brauch in der Früh
bei der Heiligen Messe Stille



und Sammlung. Ich bin nicht
imstande, mich gleich mit
Begegnungen in den Tag zu
stürzen. Ich brauche das
einfach, dass ich da ohne große
Gesellschaft die Messe feiern
und hernach still beten kann.
Das schließt nicht aus, dass
Leute in der Messe sind. Aber
jeden Tag neue Gesichter, neue
Begegnungen, und das immer
auch in verschiedenen
Sprachen, das wäre mir zu viel
gewesen. Und ebenso brauch’



ich nach den Begegnungen des
Tages bei den Mahlzeiten Stille.
Dann schon wieder
Konversation machen, das
konnte ich einfach nicht.

 
Eine frühe Änderung gab es
durch den Wechsel des
Zeremonienmeisters von Piero
Marini auf Guido Marini. Der
Austausch wurde so
interpretiert, dass Sie bei
Papstgottesdiensten eine
andere Gestaltung möchten.



 
Nein, er war und ist ein sehr
guter Mann. Gut, er ist
liturgisch progressiver als ich,
das macht aber gar nichts. Aber
er war auch selbst der
Meinung, dass es für ihn Zeit
sei, dieses Amt zu beenden.
Und so ergab es sich, dass nach
Marini eins Marini zwei folgte.

 
Sie nahmen freilich auch ein
anderes Pastoralkreuz als Ihr
Vorgänger, griffen zur roten



Pelerine statt zu schlichter
weißer Soutane, praktizierten
die Mundkommunion. All dies
seien, so Kritiker, »Rückgriffe
auf liturgische Riten der
Vergangenheit« gewesen.
Waren sie das?

 
Nein. Ich freue mich über die
Reform des Konzils, wo sie
ehrlich und gut und in ihrem
eigentlichen Wesen
angenommen wird. Allerdings
gab es auch viele Spinnereien



und Zerstörungen, dass man da
Einhalt gebieten musste. Die
Liturgie in St. Peter war immer
gut, und wir haben sie auch so
weiterzuführen versucht.
Mundkommunion ist nicht
vorgeschrieben, ich habe
immer beides gemacht. Aber
nachdem auf dem Petersplatz
so viele Leute sind, die das
missverstehen könnten, die die
Hostie zum Beispiel
einsteckten, schien mir das als
ein Signal ganz richtig zu sein.



Aber dass ich da irgendwie
restaurativ gewirkt hätte? Ich
muss überhaupt sagen, diese
Kategorien Alt und Neu
verfangen in der Liturgie nicht.
Die Ostkirchen sprechen
einfach von der Göttlichen
Liturgie, die wir nicht machen,
sondern die uns geschenkt ist.
Für die abendländische
Liturgie hat J. A. Jungmann den
Ausdruck »gewordene
Liturgie« geprägt. Er weist
damit auf das stärkere



historische Bewusstsein des
Westens hin, der in der
Liturgie Wachsen und Reifen,
Verfall und Erneuerung sieht,
aber darin doch auch die
Kontinuität dessen, was uns
vom Herrn und von der
apostolischen Überlieferung
vorgegeben ist. Aus diesem
Bewusstsein heraus habe ich
Liturgie gefeiert.

 
Stand fest, dass Angelo Sodano
nicht Kardinalstaatssekretär



bleiben würde?
 

Er war ja so alt wie ich. Und
wenn schon der Papst, wenn er
halt alt gewählt wird, alt ist,
muss der Staatssekretär in
voller Kraft sein. Er hat das
auch selber so gesehen, dass
beim Staatssekretär die
Analogie zu den normalen
Bischöfen gilt. Und wenn die
normalen Bischöfe mit
fünfundsiebzig oder
siebenundsiebzig zurücktreten,



muss der Staatssekretär
zumindest vor achtzig
zurücktreten.

 
Ihren ersten großen
internationalen Auftritt hatten
Sie beim Weltjugendtag in
Köln, mit einer Million
Teilnehmern. Man sah den
neuen Papst Hand in Hand
lachend und singend mit
jungen Leuten aus allen
Kontinenten. Waren Sie selbst
überrascht über Ihren Stil, Ihre



neue Ausstrahlung?
 

In gewisser Hinsicht schon.
Aber ich muss sagen, ich hatte
als Kaplan sehr gern mit der
Jugend gearbeitet. Und als
Professor liest man ja nicht nur
vor, sondern hat konkret mit
jungen Menschen zu tun. Die
Gesellschaft junger Leute war
mir also nichts Fremdes. Die
Weltjugendtage gehören
wirklich zu den schönsten
Erinnerungen meines ganzen



Pontifikats. Köln, Sydney,
Madrid, das sind drei
Einschnitte im Leben, die ich
nie vergessen werde. Ich habe
mich einfach gefreut, dass ich
dabei sein darf, angenommen
werde und anderen helfen
kann.

 
Alle Kritiker waren verstummt.
Vier Jahre lang wird Ihr
Pontifikat von einem
Hochgefühl der Begeisterung
über den Papst aus Bayern



begleitet. Ein erster Einschnitt
war die Aufregung um die
berühmte »Regensburger
Rede«. Eine Bemerkung über
die Rolle der Gewalt im Islam,
die der byzantinische Kaiser
Manuel II. Palaiologos während
der Unterhaltung mit einem
persischen Gelehrten machte
und die Sie in Ihrem
akademischen Vortrag an der
Uni in Regensburg zitierten,
löste weltweit gewalttätige
Proteste von Muslimen aus,



angefeuert dadurch, dass
dieses Zitat aus dem
Zusammenhang gerissen
wurde.[6]  Wir haben
ausführlich in Licht der Welt
darüber gesprochen. Eine
letzte Frage zu diesem
Komplex: War es Zufall, dass
Sie auf dieses Zitat gestoßen
sind?

 
Ich hatte diesen Dialog des
Paläologen gelesen, weil mich
der islamisch-christliche Dialog



interessierte. Insofern war es
kein Zufall. Es handelte sich
hier ja wirklich um einen
Dialog. Der Kaiser, der hier
zitiert wird, stand bereits unter
der Obermacht der Moslems –
und trotzdem gab es die
Freiheit, dass er Dinge sagen
konnte, die man heute nicht
mehr sagen könnte. Von daher
fand ich es einfach interessant,
dieses Stück eines fünfhundert
Jahre alten Dialogs ins
Gespräch zu bringen. Wie



schon gesagt, ich habe aber die
politische Bedeutung des
Vorganges nicht richtig
eingeschätzt.

 
Um noch einen Punkt
aufzuklären: Der Vatikanist
Marco Politi schrieb, Kardinal
Sodano hätte bereits vor der
Abreise nach Bayern auf die
Brisanz des Textes
hingewiesen. Sie hätten jedoch
die Bedenken in den Wind
geschlagen. Ist das richtig?



 
Nein. Es hat niemand was
darüber gesagt.

 
Politi leitet aus dieser
Falschdarstellung dann ab, der
»Skandal von Regensburg« sei
eben kein Zufall gewesen. Sie
hätten in der Frage des Dialogs
mit den Muslimen eine
Kehrtwende zur Politik
Wojtylas betrieben. Als Indiz
führt er an: Schon bei der
Messe zur Amtseinführung



hätten Sie die Muslime
absichtlich unerwähnt
gelassen.

 
Stimmt nicht. Davon weiß ich
nichts.

 
Also richtig ist weder diese
Ausklammerung noch, dass Sie
eine Kehrtwende zur Politik
Ihres Vorgängers betreiben
wollten?

 
Nein. In keinster Weise.



 
Nachdem Sie mit dem Motu
Proprio Summorum Pontificum
den Zugang zur früheren
lateinischen Messe erleichtert
hatten, war eine Diskussion
über die Karfreitagsfürbitte zur
Bekehrung der Juden
entstanden. Sie haben dann
den Text im Februar 2008
durch eine Neuformulierung
ersetzen lassen. Hätte sich der
Streit nicht vermeiden lassen?

 



Das ist von theologischen
Nichtfreunden in Deutschland
montiert worden. Es ist so: Die
neue Karfreitagsfürbitte
kennen wir, und die ist von
allen angenommen.[7]  Aber wir
hatten ja inzwischen, schon bei
Johannes Paul II., einige
Gruppierungen mit alten
Liturgien in die Kirche mit
aufgenommen, zum Beispiel die
Petrusbruderschaft. Es gab also
bereits viele
Ordensgemeinschaften,



Gläubigengemeinschaften, die
die alte Liturgie feierten. Mit
der alten Karfreitagsliturgie,
die wirklich so nicht
anzunehmen ist. Und ich
wundere mich, dass man nichts
dagegen getan hat.

Ich war der Meinung, dass
man das nicht lassen kann, dass
auch die Altliturgiker sich in
diesem Punkt ändern müssen.
Man musste daher eine Form
der Bitte schaffen, die in den
geistigen Stil der alten Liturgie



hineinpasst, aber zugleich mit
unseren modernen
Erkenntnissen über Judentum
und Christentum im Einklang
steht. Dieses erneuerte
Karfreitagsgebet besteht wie
alle Gebete des Karfreitags aus
einer Gebetseinladung und der
eigentlichen Bitte. Die
Gebetseinladung habe ich
wörtlich aus Fürbitten des
Stundenbuchs entnommen. Die
eigentliche Bitte selbst ist aus
Schrifttexten formuliert. Darin



ist absolut nichts enthalten, was
die Vorwürfe rechtfertigen
würde, die in Deutschland
immer neu aufgewärmt werden.

Ich bin heute noch froh, dass
es mir gelungen ist, in der alten
Liturgie diesen Punkt positiv zu
ändern. Wenn man, wie immer
wieder verlangt wird, diese
neue Formulierung der Bitte
zurücknähme, würde dies
bedeuten, dass wieder der alte,
unzumutbare Text mit den
perfidi Iudaei gebetet werden



müsste. Aber bestimmte Leute
in Deutschland haben immer
schon versucht, mich
abzuschießen. Sie wussten,
dass es über Israel am
leichtesten geht, und haben
dann die Lüge montiert, dass da
nun weiß Gott was gesagt sei.
Ich muss sagen, das finde ich
eine Ungeheuerlichkeit. Bis
dahin wurde die alte Fürbitte
gebetet, und ich hab sie, für
diesen Kreis, durch eine
bessere ersetzt. Aber das



wollten die nicht, dass jemand
das versteht.

 
Auch über den
Missbrauchsskandal haben wir
in Licht der Welt ausführlich
gesprochen. Dem Angriff, Sie
hätten in Sachen Missbrauch
Dinge vertuscht, sind Sie erst
vor kurzem mit einem Offenen
Brief erneut entgegengetreten.
Warum war Ihnen diese
Klarstellung noch einmal so
wichtig?



 
Weil es um die Wahrheit geht
und es fatal wäre, wenn diese
Verleumdungen wahr sein
würden. Ich habe als Präfekt
der Glaubenskongregation, als
die Sachen an mich kamen,
sofort zugegriffen. Zunächst
hatte die Kleruskongregation
die Zuständigkeit beansprucht.
Aber ich hab gesehen, dass
dort nicht die nötige strenge
Linie gefahren wird, und habe
es an die



Glaubenskongregation
herangezogen. Mir war
bewusst, dass es eine schwere
Aufgabe ist, dass wir Kritik
erfahren werden, aber auch,
dass wir die Leute haben, die
das besser bewältigen können.
Dass es die
Glaubenskongregation
bearbeitet, sollte auch ein
Signal sein, dass diese Aufgabe
für die Kirche höchste Priorität
hat.

 



In Ihrer schon erwähnten
Karfreitagsfürbitte von 2005
sprachen Sie vom Schmutz in
der Kirche. Bezog sich das
Wort damals bereits auf Fälle
von Missbrauch?

 
Es war mit drin. Aber ich habe
an so vieles gedacht. Man
erfährt als Kardinal der
Glaubenskongregation so viele
Sachen, weil ja all die Skandale
dort ankommen, dass man
schon eine starke Seele



braucht, um das alles zu
ertragen. Dass es in der Kirche
Schmutziges gibt, weiß man
immer, aber was man als Chef
der Glaubenskongregation alles
verdauen muss, ist schon sehr
weitgehend, und insofern
wollte ich einfach auch den
Herrn selber darin bitten, dass
er uns hilft.

 
Viele meinen, Johannes Paul II.
habe das Problem nicht offensiv
genug angegangen.



 
Es kommt immer auf die
Information an. Als er
genügend informiert war und
gesehen hat, was los ist, war er
ganz der Überzeugung, dass
man das energisch anpacken
muss. Es war so, dass vom
bestehenden Kirchenrecht her
die großen Strafen nicht
möglich waren. Ich habe
gesagt, wir brauchen hier
Novellierungen. Der Papst hat
mir sofort freie Hand gegeben.



Wir haben neue rechtliche
Normen und Strukturen
geschaffen. Nur so konnte man
der Sache begegnen.

 
Ihr Vorgänger hat die
Neuevangelisation ausgerufen,
aber wirklich auf den Weg
gebracht wurde das in Ihrem
Pontifikat, insbesondere durch
die Einrichtung des Päpstlichen
Rates zur Förderung der
Neuevangelisierung. Es dürfte
allerdings Jahrhunderte



dauern, den Kontinent Europa
wieder zu christianisieren, falls
dies überhaupt wieder möglich
sein sollte. Macht man sich da
nicht Illusionen?

 
Man darf nicht einfach
aufgeben, das Evangelium zu
verkündigen. Es schien ja auch
in der griechisch-römischen
Welt völlig absurd, dass da ein
paar Juden hinausgehen und
die große, gelehrte, gescheite
griechisch-römische Welt für



das Christentum zu gewinnen
suchen. Es wird immer auch
große Misserfolge geben. Wie
Europa sich entwickeln wird,
wie weit es noch Europa sein
wird, wenn andere
Bevölkerungsschichten es neu
strukturieren, wissen wir nicht.
Aber dieses Wort zu
verkünden, das die Kraft in sich
trägt, Zukunft zu bauen, den
Menschen das Leben sinnvoll
zu machen, sie leben lehrt, das
ist unabhängig von jedem



Erfolgskalkül absolut
notwendig. Die Apostel konnten
keine soziologischen
Untersuchungen machen, geht
das oder geht das nicht,
sondern sie mussten auf die
innere Kraft dieses Wortes
vertrauen. Es waren zunächst
ganz wenige, kleine Leute, die
sich anschlossen. Aber es zog
dann seine Kreise.

Das Wort des Evangeliums
kann natürlich aus Kontinenten
verschwinden. Wir sehen ja, die



christlichen Kontinente des
Anfangs, Kleinasien und
Nordafrika, sind nicht mehr
christlich. Es kann auch in
Räumen verschwinden, wo es
groß war. Aber nie kann es
ungesagt bleiben und nie
unwichtig werden.

 
Zur Wiederzulassung der
Tridentinischen Messe: Dieses
Bemühen hatte etwas
Zaghaftes. Lag es an den
Widerständen innerhalb der



Kirche selbst?
 

Sicher, weil es zum einen die
Angst vor, sagen wir, der
Restauration und dann eben
auch Leute gibt, die die Reform
falsch verstehen. Es ist ja nicht
so, dass das nun eine andere
Messe wäre. Es sind zwei
Weisen, sie rituell darzustellen,
die aber einem Grundritus
zugehören. Ich habe immer
gesagt und sage es auch noch,
es war wichtig, dass das, was in



der Kirche vorher den
Menschen das Heiligste war,
nicht plötzlich was ganz
Verbotenes ist. Eine
Gesellschaft, die das, was sie
vorher als Kern angesehen hat,
hernach als verboten
betrachtet, das kann nicht sein.
Es muss die innere Identität
des Anderen sichtbar bleiben.
Insofern ist es mir nicht um
taktische Dinge gegangen und
weiß Gott was, sondern um die
innere Versöhnung der Kirche



mit sich selbst.
 

Die Wiederzulassung der alten
Messe wird häufig so
interpretiert, dies sei vor allem
ein Entgegenkommen
gegenüber der
Piusbruderschaft gewesen.

 
Das ist eben absolut falsch! Für
mich war wichtig, dass die
Kirche selber innerlich, mit
ihrer eigenen Vergangenheit,
eins ist. Dass das, was ihr



vorher heilig war, nicht jetzt
falsch ist. Der Ritus muss sich
entwickeln. Insofern ist Reform
angezeigt gewesen. Aber die
Identität darf nicht zerbrechen.
Die Piusbruderschaft beruht ja
darauf, dass Leute das Gefühl
haben, die Kirche habe sich
selbst verleugnet. Das darf
nicht sein. Aber wie gesagt,
meine Absicht war nicht
taktischer Natur, sondern es
ging mir um die Sache selbst.
Natürlich ist auch das ein



Punkt, dass in dem Augenblick,
in dem man eine
Kirchenspaltung heraufziehen
sieht, der Papst verpflichtet ist,
das Mögliche zu tun, damit sie
verhindert wird. Dazu gehört
auch der Versuch, diese
Menschen wenn möglich
wieder in die Einheit der
Kirche zurückzuführen.

 
Sie haben als Präfekt eine
Verarmung und einen
Missbrauch der Liturgie



beklagt. Die Liturgie aber sei
der Dreh- und Angelpunkt des
Glaubens, von ihr hinge die
Zukunft der Kirche ab. Wenn
das so ist – warum ist auf
diesem Gebiet so wenig
passiert? Sie hatten doch alle
Vollmacht dazu.

 
Institutionell und juristisch
kann man gar nicht so viel
machen. Wichtig ist, dass ein
inneres Sehen dessen entsteht,
dass die Menschen von innen



her lernen, was Liturgie ist, was
sie wirklich bedeutet.
Deswegen habe ich da eben
auch Bücher geschrieben. Es
gibt leider noch immer diese
verkrampften Einstellungen
bestimmter Gruppen von
angeblichen Fachleuten, die
ihre Theorien verabsolutieren
und nicht sehen, was das
Wesentliche ist. Dass es nicht
darum geht, irgendwelche
Privatspielereien zuzulassen,
sondern dass die Liturgie der



Kirche erfüllt und von innen
her gefeiert wird. Aber das
kann man nicht kommandieren.

 
Man denkt, ein Papst hat die
Vollmacht, er kann ein
Machtwort sprechen.

 
Nein.

 
Geht nicht?

 
Geht nicht, nein!

 



In der Ökumene wurden in
Ihrem Pontifikat viele Vorstöße
gemacht, viele blieben ohne
Echo. Was hat Sie am meisten
enttäuscht im ökumenischen
Prozess?

 
Da bin ich schwer zu
enttäuschen gewesen, weil ich
einfach die Realität kenne und
weiß, was man konkret
erwarten darf und was nicht.
Die Lage zwischen uns und den
Protestanten und uns und den



Orthodoxen ist sehr
verschieden. Auch die
Hemmungen
zueinanderzukommen sind
unterschiedlicher Art. Bei den
Protestanten, würde ich sagen,
ist die innere Uneinigkeit das
eigentlich große Problem. Man
spricht ja immer nur mit einer
Teilrealität, der dann wiederum
andere Teilrealitäten
entgegenstehen. Sie selber
sind in einer großen Krise, wie
man weiß. Man kann natürlich



enttäuscht sein. Aber wer die
Realität kennt, durfte nicht
erwarten, dass da eine
Kircheneinigung im wirklichen
Sinn des Wortes kommt. Man
muss darum ringen, dass wir
immer wieder uns zuhören und
voneinander lernen. Dass eben
das Wesentliche, der Glaube an
Jesus Christus, Sohn Gottes,
nicht verlorengeht – und von
hier aus die grundlegenden
Weisungen fürs Praktische
entstehen.



 
Allerdings hatten Sie am
Anfang sehr hoffnungsfroh von
konkreten und sichtbaren
Zeichen einer
Wiedervereinigung
gesprochen.

 
Wenn man vergleicht mit
vorher, dann sind wir schon
auch vorangekommen.
Andererseits ist die
protestantische Kirche in
Deutschland ja selber in einer



großen Krise. Wohin geht sie?
Was kann man modernisieren?
Wo muss man standhalten? Da
gibt es die gegensätzlichsten
Kräfte. Es gibt Kräfte, die
schon sehr nahe bei uns sind,
und andere, die sehr weit von
uns weggehen.

 
In der Beziehung zur
Orthodoxie in Russland sah es
zwischenzeitlich so aus, als
könnte noch in Ihrer Amtszeit
ein Treffen zwischen dem Papst



und dem Patriarchen von
Moskau möglich sein.

 
Ja. Doch. Es ist eine gewisse
persönliche Sympathie da, wie
ich schon angedeutet habe, und
auch ein gemeinsames Wissen
um das christlich Wesentliche,
darum, dass wir an den großen,
auch moralischen
Erkenntnissen, an Ehe und
Familie und so weiter festhalten
müssen. Da gibt es große
Grundgemeinsamkeiten. Zumal



in Russland sichtbar wurde, was
geschieht, wenn man das
fallenlässt. Andererseits sind
die historischen und
institutionellen Belastungen
wiederum so groß, dass man
mit konkreten Hoffnungen sehr
vorsichtig sein muss.

Vor allem muss aber hier die
ganz positive Entwicklung des
Verhältnisses zwischen Rom
und Byzanz erwähnt werden.
Zwischen den Kirchen von Rom
und Konstantinopel hat sich ein



wahrhaft geschwisterliches
Verhältnis entwickelt. Patriarch
Bartholomaios I. ist nicht nur
ein Mann von einer
außergewöhnlichen Bildung,
sondern ein wirklicher Mann
Gottes. Ich bin glücklich und
dankbar, dass uns eine wahre
persönliche Freundschaft
verbindet. Er hat mich sogar
schon in meinem Klösterchen
besucht.

 

Mit das herausragende



Ereignis Ihres Pontifikats ist
das große Werk über Jesus
Christus, das in drei Bänden
erschienen ist und wohl für
Generationen von Priestern
und Laien mit das
Grundlagenwerk des
christlichen Glaubens sein
wird. Denn zum ersten Mal
in der Geschichte legte hier
ein Papst eine dezidierte
theologische Studie über
den Begründer der Kirche
vor. Das Werk erreichte



weltweit Millionen von
Lesern und markiert eine
Wende in der Betrachtung
und im Umgang mit den
Evangelien, an deren
Authentizität Sie keinen
Zweifel lassen und deren
Aussagen Sie für die
Moderne neu auslegen.

Das Vorhaben entstand bereits
vor dem Pontifikat. Haben Sie
nicht auch überlegt, ob es
richtig ist, dass ein Papst
Bücher schreibt?



 
Ich wusste einfach, dass ich das
schreiben muss. Insofern hatte
ich nie einen Zweifel, dass ich’s
auch schreiben darf.

 
Der erste Band erschien zu
Ihrem achtzigsten Geburtstag
2007. Wie fanden Sie
überhaupt noch die Zeit für
diese Arbeit?

 
Das frage ich mich auch. Also,
da hat mir der liebe Gott



irgendwie besonders geholfen.
Es lag mir aber auch ganz
besonders am Herzen, dass ich
das noch bewerkstelligen
konnte. Denn wie einerseits die
Liturgie als das Selbsterleben
der Kirche zentral ist und
nichts mehr geht, wenn die
Liturgie nicht mehr sie selber
ist, so ist auch, wenn wir Jesus
nicht mehr kennen, die Kirche
am Ende. Und die Gefahr, dass
er uns durch bestimmte Typen
von Exegese einfach zerstört



und zerredet wird, ist
übermächtig. Insofern musste
ich mich da ein bisschen in den
Dschungelkampf der Details
einlassen. Es reicht hier nicht
aus, spirituell das Dogma
auszulegen. Man muss in
diesen Streit eintreten, und
zwar ohne sich in exegetischen
Details zu verlieren, aber doch
so weit, dass man sieht, die
historische Methode verbietet
uns den Glauben nicht.

 



Wurde Ihnen zugearbeitet?
 

Nein. Ich hab ja immer
dazugehört [zur
Theologenschaft] und die
Debatten und Erkenntnisse
weiterhin verfolgt, insofern
hatte ich auch die
Vorbereitungen dafür.

 
Und Sie konnten sich, nach der
Erledigung der Amtsgeschäfte,
hinsetzen und einfach
weiterschreiben, wo Sie



aufgehört haben? Als wenn
jemand sein Strickzeug wieder
aufnimmt und einfach
weiterstrickt?

 
(Lacht.) So ungefähr. Eine
Sache, die mich innerlich so
beschäftigt, die ist so präsent,
dass, wenn ich sozusagen
einschalte, es sofort
weitergeht.

 
Wenn man sich mit 80 Jahren
an ein so großes Werk macht



und sich nochmals intensiv mit
einer Thematik beschäftigt, mit
der man sich sein ganzes Leben
beschäftigt hat – was macht das
dann mit dem Autor?

 
Zunächst muss man noch
einmal alles neu lesen,
bedenken. Einerseits von den
Texten des Evangeliums her,
andererseits auch im Gespräch
mit den wichtigsten
exegetischen Werken. Man
lernt es dadurch noch einmal



neu. Es war schon auch ein
geistlicher Fortschritt, dass ich
noch mal in den Grund
hinabgestiegen bin und es
sagen können muss. Denn erst
wenn man es auch ausdrücken
kann und gesagt hat, hat man
es auch innerlich erkannt.

 
Es berührt einen persönlich
noch einmal sehr stark?

 
Auf jeden Fall. Es kommt einem
noch mal ganz neu nahe. Weil



man alles noch einmal gut
durchdenkt. Zum Beispiel die
eschatologische Rede Jesu, wo
alle meinen, mit Jerusalem geht
die Welt unter. Oder auch in
der Frage der Sühne. Hier den
Durchstieg zu finden, das sind
so die schwierigsten Punkte.
Und da, glaube ich, ist mir doch
wieder, wo ich die
Grundeinsichten zu haben
glaubte, das Neue geschenkt
worden.

 



Könnte man sagen, diese Arbeit
war ein unersetzlicher
Kraftquell für Ihr Pontifikat?

 
Schon. Es war für mich
sozusagen das ständige
Wasserholen aus den Tiefen
der Quellen.

 
Gibt es in Ihrem Leben die eine
Sekunde, in der man sich fragt,
ob nicht doch alles, was wir
über Gott glauben, nur eine
Idee ist? Ob man nicht eines



Tages aufwachen und sagen
müsste: Ja, wir haben uns
geirrt?

 
Natürlich tritt die Frage »Ist es
wirklich begründet?« immer
wieder in einen hinein. Aber ich
hab dann doch auch so viele
konkrete
Glaubenserfahrungen,
Erfahrungen von der
Gegenwart Gottes, dass ich für
diese Augenblicke gewappnet
bin und sie mich nicht



zertreten können.
 

Und die großen Zweifel gab’s
nie? Zum Beispiel in Ihrer
Jugend, in Ihrer Studentenzeit?

 
Da am allerwenigsten. Da war
die Kirche noch so lebendig, da
war das alles noch so einfach
und direkt, wahr und versöhnt.
Nein, erst später, wie die Welt
sich so zerstückelt hat, das
Christentum, die Kirche selber
nicht mehr zu wissen schien,



wer sie ist. Aber immer war ich
doch gehalten, Gott sei Dank.

 
Es gibt »nur« drei Enzykliken
in Ihrem Pontifikat. Warum
waren Sie so sparsam damit?

 
Erstens, weil ich eben doch das
Jesusbuch zu Ende bringen
wollte. Da kann man natürlich
sagen, es war die falsche
Priorität. Aber jedenfalls es ist
ein Grund. Und dann auch, weil
ich nach der großen Fülle von



Enzykliken, die uns Johannes
Paul II. geschenkt hat, glaubte,
dass ich jetzt einen
langsameren Rhythmus
einschlagen darf.

 
Gibt es eine Lieblingsenzyklika?
Welche ist Ihnen die liebste?

 
Ja, vielleicht doch die erste,
Deus caritas est.



Reisen und
Begegnungen

Kommen wir zu einigen
Begegnungen mit prominenten
Zeitgenossen. Haben Sie Václav
Havel empfangen?

 
Ja, das war sehr schön. Ich
hatte ja einiges von ihm
gelesen, was wirklich in die
Mitte trifft. Gerade was er über



das Verhältnis der Politik zur
Wahrheit sagt. Er war schon
nicht mehr sehr gesund, aber
es war für mich einfach
bewegend, mit dem Menschen
Václav Havel zu reden. Dann
war auch das Treffen mit
Schimon Peres eine große
Begegnung für mich, einer
Gestalt, die ich bewundere. Wir
wissen ja, wie sein Vater
zugrunde gegangen ist. Und
dass er dabei innerlich so, ja,
gütig und offen geblieben ist,



von einer so lauteren
Menschlichkeit und Offenheit.

 
Wie war es mit Obama?

 
Natürlich ein großer Politiker,
der weiß, womit man Erfolg hat,
und der bestimmte Ideen hat,
die wir nicht teilen können,
aber er war nicht nur Taktiker
mir gegenüber, sondern ist
schon auch ein nachdenklicher
Mensch. Ich hab gespürt, dass
er die Begegnung suchte und



dass er zugehört hat. Übrigens
auch die Michelle Bachelet, die
Präsidentin Chiles. Die ist
Atheistin, Marxistin, insofern
sind wir in ganz vielem nicht
einig. Aber irgendwie habe ich
in ihr einen ethischen
Grundwillen gesehen, der dem
Christlichen nahekommt. Es
war ein gutes Gespräch. Wie es
überhaupt beeindruckend war,
diese Menschen nicht nur von
ihrer politisch-taktischen Seite
kennenzulernen, Menschen,



die zwar weit weg sind, aber
doch auch nach dem Rechten
zu sehen versuchen.

 
Sie reden überhaupt gerne mit
Agnostikern, mit bekennenden
Atheisten, mit Linken.

 
Ja, ja, doch, das gehört
irgendwie dazu. Wenn sie
ehrlich reden und nachdenken.
Es gibt natürlich Fanatiker, die
nur Funktionäre sind und ihre
Funktionärsparolen abgeben.



Aber wenn es Menschen sind,
wo man sieht, dass sie doch
irgendwo innerlich unruhig
sind …

 
Hat Sie eigentlich Jürgen
Habermas mal aufgesucht, mit
dem Sie bei einer
Veranstaltung in München eine
berühmt gewordene
philosophische Debatte geführt
haben?

 
Ich habe ihn nicht mehr



gesehen. Er hat mir aber von
einer Reise aus eine kleine
Karte geschickt, und irgendwie
ist da auch eine kleine
Verbindung geblieben.

 
Wie war die Begegnung mit
Putin?

 
Schon interessant. Wir haben
deutsch miteinander
gesprochen, er spricht perfekt
Deutsch. Wir sind nicht sehr
tief gegangen, aber ich glaube



schon, dass er – ein Mensch der
Macht natürlich – irgendwie
von der Notwendigkeit des
Glaubens berührt ist. Er ist ein
Realist. Er sieht, wie Russland
unter der Zerstörung der
Moral leidet. Auch als Patriot,
als jemand, der Russland
wieder zur Großmacht machen
will, sieht er, dass die
Zerstörung des Christentums
Russland zu zerstören droht.
Der Mensch braucht Gott, das
sieht er ganz evident, und



davon ist er sicherlich auch
innerlich berührt. Er hat auch
jetzt, wie er dem Papa [Papst
Franziskus] die Ikone
überreicht hat, zuerst das
Kreuz gemacht und sie
geküsst …

 
Mit wem Sie offenbar sehr gut
konnten, war Giorgio
Napolitano, der derzeitige
italienische Staatspräsident,
ein ehemaliger Kommunist.

 



Ja, wir haben eine echte
Freundschaft. Ich hatte zuvor
schon große Freundschaft mit
Francesco Cossiga
[Staatspräsident Italiens 1985–
1992], auch mit Carlo Azeglio
Ciampi [Staatspräsident Italiens
1999–2006]. Napolitano ist ein
Mann, dem es um das Recht
und die Gerechtigkeit, um das
Gute geht und nicht um
Parteierfolg. Wir verstehen uns
wirklich sehr gut. Er hat mich
hier im Monastero auch schon



besucht.
 

Was war die heikelste Reise?
 

Der heikelste Besuch war
vielleicht doch der in der
Türkei. Es lag ja noch diese
ganze Wolke von der
Regensburger Rede in der
Luft. Deswegen wollte Erdogan
mich zunächst gar nicht
empfangen. Nach und nach
aber hatte sich die Atmosphäre
aufgewärmt, so dass am Schluss



wirklich Einverständnis da war.
Aber es war am Anfang heikel,
und ich bin dem lieben Gott
sehr dankbar dafür, dass
irgendwie beiderseits die
Herzen aufgegangen sind.

 
18. April 2008: Sie halten die
berühmt gewordene Rede vor
der UNO in New York. Die New
York Post schrieb über Ihren
Auftritt: »Wen das nicht
anrührt, der ist überhaupt
nicht lebendig.« Und die



Londoner Times meinte: »Papst
Benedikt XVI. ist bei seiner
Reise in die Vereinigten
Staaten von Amerika ohne
Frage aus dem Schatten seines
Vorgängers herausgetreten
und hat ein eigenes Charisma
gezeigt.« Wie war das für Sie?

 
Zunächst einmal war es
beeindruckend, in der
Vollversammlung die große
Aufmerksamkeit zu erleben, die
während der ganzen langen



Rede anhielt. Und mir scheint,
dass die Standing Ovations
auch ein Ausdruck dafür waren,
dass meine Rede wirklich die
Menschen berührt hatte.
Danach gab es eine Fülle von
Begegnungen mit Menschen
verschiedenster Herkunft, mit
Kindern, mit UN-Angestellten,
Politikern, wo die UNO aus
einer Institution zu einer
Gemeinschaft von Menschen
wurde, nicht mehr bloß
Anonymat und Institution war,



sondern sich in Personen
dargestellt hat, die alle sich
doch auch gefreut haben, dass
der Papst da ist, dass er zur
UNO gekommen ist, dass er mit
ihnen spricht.

 
Paris, 12. September 2008: Der
Auftritt in der französischen
Hauptstadt war wie ein
Heimspiel. Sie haben sich
offenbar besonders wohl
gefühlt.

 



Muss ich sagen, ja. Ich liebe die
französische Kultur und bin in
ihr irgendwie zu Hause. Es war
wirklich schön, einfach die
große Messe auf der Esplanade
des Invalides, 200000
Menschen …

 
Was niemand für möglich
gehalten hatte …

 
… die Begegnung in der
Akademie, wo wir einfach als
Freunde zusammen waren, das



war schon sehr berührend.
Dann das Treffen im Collège
des Bernardins, wo auch die
früheren Präsidenten da waren.
Giscard kannte mich ja, der
hatte mich danach noch einmal
besucht. Ich habe meine
Beiträge aus der französischen
theologischen Tradition
herausgearbeitet, so dass die
geistige Berührung sozusagen
aus dem eigenen Inneren
heraus gegenwärtig war.

 



Paris – da müssen viele
Erinnerungen hochgekommen
sein.

 
Obwohl ich nicht so oft dort
war, wie man meint. Ich war das
erste Mal 1954 bei dem großen
Augustinus-Kongress in der
Stadt, es war für mich die erste
größere Auslandsreise
überhaupt. Da in die große
Welt der internationalen
Wissenschaft und in die
spezifische Geisteswelt der



Franzosen eingetreten zu sein
bleibt für mich die Erinnerung
schlechthin.

 
Kommen wir zu einem
schwierigen Besuch, obwohl es
Ihr Heimatbesuch war: Berlin,
September 2010. Ich nehme
an, diese Reise war für Sie eine
besondere Herausforderung.

 
Ganz sicher, schon weil Berlin
der katholischen Tradition in
vieler Hinsicht dann doch



irgendwie fremd
gegenübersteht und Ausdruck
einer protestantischen Welt ist,
in der das Katholische zwar da
ist und auch gelebt wird, aber
doch irgendwie marginal ist.
Romano Guardini hat in seinen
an Pfarrer Weiger gerichteten
Briefen, die Frau Barbara Gerl-
Falkowitz herausgegeben hat,
auf eine erregende Weise
dargestellt, wie ihn in Berlin die
Macht der profanen Kultur und
die Armseligkeit des



Katholischen demgegenüber
bis ins Physische hinein
niedergeschlagen und
erschüttert hat. Dies war
gewiss ein erster Eindruck, der
sich langsam etwas korrigiert
hat. Aber die Grunderfahrung
würde sich heute erneut
bestätigen. So ist klar, dass
man nicht erwarten durfte, es
werde in Berlin so sein wie in
Madrid. Oder auch wie in
London oder in Edinburgh. Das
sind ebenfalls keine



katholischen Städte, aber
irgendwie ist da eine andere
Öffentlichkeit …

 
Die den Papst bei seinem
Besuch genau ein Jahr zuvor
begeistert empfangen hatte.

 
Berlin ist natürlich in der
Hinsicht kühl. Andererseits
haben die Katholiken doch auch
gezeigt, dass sie sich freuen
und dass sie eben auch in
Berlin da sind. Der



Gottesdienst im Olympiastadion
war schon beeindruckend …

 
Waren Sie darauf gefasst, dass
da etwas kommt, das Ihnen
nicht gefallen würde?

 
Die Gefahr bestand. Wir wissen
ja, dass beim Papa Giovanni
Paolo secondo ganz üble
Störungen da waren …

 
Ich rede jetzt nicht von
Protesten auf der Straße,



sondern von Vertretern der
Gesellschaft, der Politik.
Bundespräsident Wulff hatte
bereits in seiner
Begrüßungsrede Forderungen
nach einer Veränderung
katholischer Grundsätze
gestellt.

 
Damit musste man rechnen.
Insofern hat mich das alles
nicht überrascht und bestürzt.
Es war dann sehr bewegend,
wie dicht die Atmosphäre



während meiner Rede im
Bundestag war. Die
Aufmerksamkeit war so
gespannt, dass man eine
Stecknadel hätte fallen hören
können. Und es war zu spüren,
dass dies nicht nur einer
Höflichkeit entsprang, sondern
ein inneres Zuhören da ist, und
das war für mich dann doch ein
bedeutender Augenblick.

 
In Ihrer großen Rede in
Freiburg forderten Sie eine



Entweltlichung der Kirche, die
notwendig sei, damit der
Glaube wieder seine Wirkstoffe
entfalten könne. Was nicht
Abkehr von den Menschen, von
christlicher Caritas oder
Rückzug aus dem
gesellschaftlichen und
politischen Engagement
bedeute, sondern Abkehr von
Macht, vom Mammon, vom
falschen Schein, von Betrug
und Selbstbetrug. Die Rede
wurde vielfach



fehlinterpretiert, zum Teil ganz
bewusst, auch von
Kirchenleuten. Wie war das
überhaupt möglich?

 
Das Wort Entweltlichung ist
offenbar den Menschen sehr
fremd, insofern war es vielleicht
nicht ganz geschickt, das so in
den Vordergrund zu stellen.
Aber ich meine, die inhaltliche
Aussage, die war deutlich
genug, und wer sie verstehen
wollte, hat sie auch verstanden.



 
Es war eine revolutionäre
Aussage.

 
Schon.

 
Es ging darum, widerständig
zu bleiben, unbequem,
unangepasst, wieder zu zeigen,
dass mit Christentum eine
eigene Weltanschauung
verbunden ist, die weit über
alles hinausreicht, was mit
einer rein weltlichen,



materialistischen
Weltanschauung verbunden ist,
inklusive dem Geheimnis
ewigen Lebens. Gefragt sei
eine neue Wahrhaftigkeit und
die Authentizität christlichen
Lebens, also die wirkliche, die
entscheidende Reform der
Kirche. Was man jetzt bei Papst
Franziskus offenbar ganz gut
versteht.

 
Eben, das ist unterschiedlich.

 



Zur Frage der Kirchensteuer in
Deutschland: Hätten Sie hier,
wenn es nur nach Ihnen
gegangen wäre, anders
entschieden?

 
Ich habe in der Tat große
Zweifel, ob das
Kirchensteuersystem so, wie es
ist, richtig ist. Ich meine damit
nicht, dass es überhaupt eine
Kirchensteuer gibt. Aber die
automatische Exkommunikation
derer, die sie nicht zahlen, ist



meiner Meinung nach nicht
haltbar.

 
Vielen Medien in Deutschland
gilt die katholische Kirche als
ein Gegner des Fortschritts,
den es zu bekämpfen gilt.
Vielleicht wurde dabei noch
kein Papst der Neuzeit gerade
in seinem Herkunftsland so
schlecht behandelt wie Sie. Wie
stark hat Sie das getroffen?

 
Nun, die Päpste der Neuzeit



waren alle Italiani, wobei nicht
zu vergessen ist, wie Pius IX.
missverstanden wurde, als er
nicht bereit war, im Krieg
gegen Österreich an die Spitze
Italiens zu treten. Er galt
zunächst als der patriotische,
aufgeschlossene, moderne
Papst. Aber nachdem er sich
dieser Erwartung verweigerte,
gab es eine totale Ablehnung.
Die kann man sich in ihrer
Radikalität heute kaum
vorstellen. Dabei war es Größe



von ihm, denn wenn er sich
zum Chef Italiens hätte machen
lassen, wäre das Papsttum zu
Ende gewesen. Er erfuhr einen
Einbruch in der Gunst der
Menschen, den nur ein Heiliger
überstehen konnte.

Ein anderes Beispiel ist
Benedikt XV. Für die Italiener
war die Beteiligung am Ersten
Weltkrieg noch ein Teil des
Risorgimento, der
Wiedergeburt Italiens. Trient
war noch bei Österreich, das



musste noch zu Italien geholt
werden. Insofern war für sie
der Erste Weltkrieg eine
patriotische Pflicht. Und
Benedikt XV. hat gesagt, es ist
eine sinnlose Schlächterei. Das
wurde ihm auch von Katholiken
aufs schwerste verübelt. Im
Grunde aber war es heroisch,
zu sagen: Nein, es ist nicht der
patriotische Akt, es ist eine
sinnlose Zerstörung.

 
Mit anderen Worten: Sie haben



die Angriffe gegen sich
einordnen können, es hat Sie
nicht zu sehr …

 
Nein, gerade wenn ich an die
beiden Päpste des letzten und
vorletzten Jahrhunderts denke,
Pius IX. und Benedikt XV. Die
haben das in krasser Weise und
viel schlimmer erlebt als ich.

 
Auch das katholische
Establishment fiel in
Deutschland nicht unbedingt



durch Engagement auf, etwa
für die Neuevangelisierung,
auch wenn der Glaubensverlust
hierzulande dramatische
Ausmaße erreicht hat.

 
In Deutschland haben wir
diesen etablierten und
hochbezahlten Katholizismus,
vielfach mit angestellten
Katholiken, die dann der Kirche
in einer
Gewerkschaftsmentalität
gegenübertreten. Kirche ist für



sie nur der Arbeitgeber, gegen
den man kritisch steht. Sie
kommen nicht aus einer
Dynamik des Glaubens, sondern
sind eben in so einer Position.
Das ist, glaube ich, die große
Gefahr der Kirche in
Deutschland, dass sie so viele
bezahlte Mitarbeiter hat und
dadurch ein Überhang an
ungeistlicher Bürokratie da ist.
Die Italiener können sich so
viele bezahlte Leute gar nicht
leisten, die Mitarbeit basiert



großteils auf Freiwilligkeit. So
baut zum Beispiel das
regelmäßige große
Katholikentreffen in Rimini
vollkommen auf Überzeugung
auf. Alles, was geschehen muss,
damit diese Hallen ausgebaut
werden und technisch alles
funktioniert, wird von
Freiwilligen gemacht,
unbezahlt. Das ist eine andere
Situation.

 
Und schafft ein anderes



Bewusstsein.
 

Natürlich. Mich betrübt diese
Situation, dieser Überhang an
Geld, das dann doch wieder zu
wenig ist, und die Bitterkeit,
die daraus erwächst, die Häme,
die in deutschen
Intellektuellen-Kreisen da ist.

 
Wie groß ist die Enttäuschung
über Ihren
Deutschlandbesuch?

 



Das Wort Enttäuschung trifft
nach meiner eigenen
Einschätzung des Besuchs
nicht zu. Natürlich war mir
bewusst, dass Kräfte des
etablierten Katholizismus nicht
einverstanden sein würden mit
dem, was ich gesagt habe, aber
andererseits hat meine Rede
Nachdenklichkeit geschaffen,
hat stille Kräfte in der Kirche
inspiriert und sie ermutigt. Es
ist ganz natürlich, dass solche
Überlegungen ein



unterschiedliches Echo
hervorrufen. Wesentlich ist die
Nachdenklichkeit und die
Bereitschaft zur wirklichen
Erneuerung.

 
Havanna, 28. März 2012. Zuvor
waren Sie in Mexiko, jetzt auf
Kuba. Wie haben Sie die
Ankunft in Havanna in
Erinnerung?

 
Ich weiß natürlich, dass alles
vom Apparat her vorgegeben



war, die große Artillerie, die
Schießerei und alles, aber
irgendwie war von Seiten des
Staatschefs doch auch eine
Anerkennung des Papsttums
und des Papstes, der Kirche
und des Christentums zu
spüren, die Hoffnung gibt.

Ich hatte ja vorgeschlagen,
auch in Kuba den Karfreitag
zum Festtag zu machen. Raoul
Castro hat dann gesagt, »das
geht an sich nur über den
Staatsrat. Ich kann es für heuer



als Ausnahme machen, dann
geht’s durch den Staatsrat und
wird’s für immer«. So ist es
auch geschehen. Ich hatte den
Eindruck, dass es ihm wichtig
ist, gewissermaßen ohne
Brüche von der starren
marxistischen Theorie
wegzukommen, indem die
Autorität des Staates bestehen
bleibt, aber die Öffnung für das
Christentum wächst. Und damit
auch Freiheit wächst.

 



Wie empfanden Sie die
Begegnung mit Fidel Castro?

 
Es war irgendwie bewegend. Er
ist natürlich ein alter und
kranker Mann, aber doch sehr
präsent und irgendwo auch
vital. Ich glaube nicht, dass er
im Ganzen noch aus dem
Denkgefüge herauskommt, in
dem er groß geworden ist.
Aber er sieht, dass sich durch
die weltgeschichtlichen
Erschütterungen vor allem



auch die religiöse Frage neu
stellt. Er hat mich dann ja
gebeten, ihm Literatur zu
schicken.

 
Haben Sie es gemacht?

 
Ich habe ihm die Einführung in
das Christentum geschickt und
noch das eine oder andere. Er
ist nicht der Mensch, bei dem
man noch mit einer großen
Bekehrung rechnen müsste,
aber doch ein Mann, der sieht,



dass die Dinge anders
gegangen sind, dass er das
Ganze noch einmal weiter
bedenken und befragen muss.



Versäumnisse und
Probleme

Heiliger Vater, Sie machten
einen Protestanten zum
Präsidenten des päpstlichen
Wissenschaftsrates. Unter
Ihnen wurde erstmals ein
Muslim Professor an der
Gregoriana, der hier Koran
lehrt. Unter Ihrer Führung
entstand mit dem Päpstlichen



Rat zur Förderung der
Neuevangelisierung die
organisatorische Basis für die
Mission der Moderne. Sie
schufen die Möglichkeit für
andere Gemeinschaften, zum
Beispiel die Anglikaner,
innerhalb der katholischen
Kirche ihre Tradition zu leben.
Wir können im Rahmen dieses
Gesprächs nur einen
Teilausschnitt der Fülle von
Entscheidungen und
Ereignissen Ihres Pontifikates



ansprechen. Ich möchte
deshalb vor allem jene Dinge
beleuchten, die von Kritikern
nicht für, sondern gegen Ihre
Amtsführung ins Spiel gebracht
werden. Einer der Vorwürfe ist,
dass Sie zu wenig bereit zu
Veränderungen waren.

 
Erstens muss man sagen, in
einem Pontifikat, bei dessen
Beginn man achtundsiebzig
Jahre alt ist, soll man nicht
große, auf weite Perspektiven



hin gerichtete Veränderungen
anstreben, die man dann selber
nicht durchhalten kann. Ich
hatte das schon angesprochen.
Man muss das tun, was in dem
Augenblick zu tun möglich ist.
Und zweitens: große
Veränderungen – was käme da
in Betracht? Wichtig ist, dass
der Glaube im Heute bleibt.
Hier sehe ich die zentrale
Aufgabe. Alles andere sind
administrative Fragen, die in
meinem Augenblick nicht



notwendig gelöst werden
mussten.

 
Sahen Sie nicht auch die
Notwendigkeit eines
Modernisierungsschubs für die
katholische Kirche?

 
Es kommt darauf an, was man
unter Modernisierungsschub
versteht. Die Frage ist nicht,
was ist modern und wer ist
modern. Wichtig ist in der Tat,
dass wir den Glauben nicht nur



in wahren und guten Formen
verkünden, sondern dass wir
diese für die Gegenwart neu
verstehen und neu
auszudrücken lernen – und sich
dann auch ein neuer Lebensstil
bildet. Aber das geschieht
auch. Durch die Vorsehung;
durch den Heiligen Geist;
durch die jungen
Ordensbewegungen. In diesen
Bewegungen sind Formen, in
denen sich das Leben der
Kirche neu darstellt.



Wenn ich beispielsweise
zwischen unseren Schwestern
hier im Monastero, den
Memores, und den Schwestern
von einst vergleiche, kann man
einen großen
Modernisierungsschub
erkennen. Einfach weil dort, wo
der Glaube aktiv und lebendig
ist, wo er nicht in der Negation
lebt, sondern in der Freude,
auch neue Formen findet.

Das ist es, was mir Freude
macht, dass sich der Glaube in



jungen Bewegungen neu
darstellt und die Kirche hier ein
neues Gesicht erhält. Was man
vor allen Dingen auch an den
Weltjugendtagen sieht. Das
sind nicht irgendwelche Leute,
die hinter der Zeit herhinken,
sondern junge Menschen, die
spüren, dass sie was anderes
brauchen als nur die übliche
Phraseologie. Die dort wirklich
Feuer fangen. In diesen
Dingen, die Johannes Paul II.
angestoßen hat, bildet sich



bereits eine neue Generation
heran, bekommt die Kirche ein
neues und junges Gesicht.

 
Sie forderten früh, die Kirche
müsse sich von manchen
Gütern trennen, damit ihr
wahres Gut zum Tragen
kommt. Hätten dieser Losung
in Ihrem Pontifikat nicht auch
deutlicher Zeichen und Taten
folgen müssen?

 
Vielleicht, aber es ist sehr



schwer. Da muss man immer
zuerst bei sich selber anfangen.
Hat der Vatikan zu viel? Ich
weiß es nicht. Wir müssen sehr
viel tun für die ärmeren
Länder, die unsere Hilfe
brauchen. Da ist Amazonien, da
ist Afrika und so weiter. Das
Geld muss vor allem zum Geben
da sein, zum Dienen. Aber
irgendwie muss es ja auch
hereinkommen, damit man’s
herausgeben kann. So dass ich
nicht recht weiß, was wir



wirklich hätten weggeben
können. Ich glaube, das sollte
sich jede Ortskirche selber
fragen, in Deutschland
angefangen.

 
Was jetzt unter Papst
Franziskus passiert, ist auch
eine Infragestellung von
amtskirchlichen Dingen, die
nicht mehr in die Zeit passen.

 
Für mich war von Anfang an das
IOR [die vatikaneigene Bank



Istituto per le Opere di
Religione] eine große Frage,
und ich habe hier zu
reformieren versucht. Das geht
nicht schnell, weil man sich
selber einarbeiten muss. Es war
wichtig, es den bisherigen
Händen wegzunehmen. Es
musste eine neue Leitung
gefunden werden, und es
schien dabei aus vielen
Gründen richtig, keinen
Italiener mehr zum Chef zu
bestellen. Ich kann sagen, dass



ich mit Baron Freyberg eine
sehr gute Lösung gefunden
hatte.

 
Ihre Idee?

 
Si. Hinzu kamen die
Gesetzgebungen, die unter
meiner Verantwortung gemacht
wurden, um zum Beispiel
Geldwäsche auszuschließen.
Das wird international sehr
anerkannt. Jedenfalls habe ich
ziemlich was getan zur Reform



des IOR. Ich habe auch die
beiden internationalen
Kommissionen gestärkt, die
hier kontrollieren sollen und
die deutliche Fortschritte
festgestellt haben. Im Stillen
habe ich da sowohl an der
Gesetzgebung wie auch an den
konkreten Dingen gearbeitet.
Ich denke, da kann man jetzt
anknüpfen und weitergehen.

 
Während Ihres Pontifikats
kamen Dinge ans Licht, die



lange vertuscht worden waren.
 

Ich wollte natürlich mehr tun,
als ich konnte. Viele haben
aufgrund der neunten
Kreuzwegstation gesagt [als
der Kardinal über den Schmutz
in der Kirche sprach]: Ah, der
Papst, der wird da jetzt
eingreifen! Wollte ich auch,
aber es ist so schwierig
hineinzukommen. Strukturelle
und personelle Probleme
greifen ineinander, und man



kann durch voreilige Eingriffe
mehr zerstören als heilen.
Deswegen kann man da nur
langsam und behutsam zu
Werke gehen.

 
Nach Ihrem Rücktritt wurde
bekannt, dass Sie im
Zusammenhang mit
Missbrauch weltweit Hunderte
von Priestern entlassen haben.

 
Als diese Affäre begann, war
vom Strafrecht des Codex her



[Codex Iuris Canonici, das
kirchliche Strafprozessrecht]
nur die Suspension möglich.
Das war aber vom
amerikanischen Recht her
völlig ungenügend, weil die
Betroffenen dabei weiter
Priester bleiben. Wir haben
dann gemeinsam mit den
amerikanischen Bischöfen
entschieden: Nur wenn diese
Priester laisiert werden, ist
klargestellt, dass wir sie
bestraft haben, dass sie aus



dem priesterlichen Dienst
entlassen sind.

 
Sie sprechen noch von der Zeit
als Präfekt.

 
Ja, ja, klar. Ich habe dann die
Novellierung des Strafrechts
ausgearbeitet, das an sich sehr
schwach war, um vor allem den
Opferschutz zu stärken und
damit auch schneller zugreifen
zu können. Denn die Prozesse
ziehen sich endlos hin, und



wenn ich nach zehn Jahren
dann mal einen strafen kann,
dann ist es einfach zu spät.

 
Die Entlassung von rund 400
Priestern …

 
Das war als Papst, aber
aufgrund des Rechts, das wir
vorher geschaffen hatten.

 
Auch über die Williamson-
Affäre haben wir ausführlich in
Licht der Welt gesprochen.[8]



Noch eine letzte Frage hierzu:
Wann genau wurden Sie über
die Probleme informiert?

 
Jedenfalls erst, nachdem es
schon passiert war. Ich
verstehe das nicht, wenn das so
bekannt war, dass niemand bei
uns das wahrgenommen hat,
das ist mir unbegreiflich, ist
unfassbar.

 
Ihr Staatssekretär, Kardinal
Bertone, hätte Sie bitten



können, den Erlass
auszusetzen.

 
Ja, klar.

 
Wäre kein Problem gewesen.

 
Natürlich. Ich glaube allerdings
nicht, dass er es wusste; kann
ich mir nicht vorstellen.

 
Den Fall Williamson kann man
gewissermaßen als eine Wende
des Pontifikates betrachten.



Sehen Sie das auch so?
 

Es war natürlich damals eine
riesige Propagandaschlacht
gegen mich. Die Leute, die
gegen mich waren, hatten
endlich die Handhabe zu sagen,
der ist untauglich und ist falsch
an seinem Platz. Insofern war
es eine dunkle Stunde und eine
Zeit, die schwer war. Aber die
Menschen haben dann doch
auch begriffen, dass ich
wirklich einfach nicht



informiert worden bin.
 

Stimmt es, dass es keine
personellen Konsequenzen
gab?

 
Nein. Es hat insofern eine
gegeben, als ich die
Kommission Ecclesia Dei, die
hier zuständig war, völlig neu
organisiert habe. Weil ich aus
dem Fall geschlossen habe,
dass die nicht richtig
funktioniert.



 
Waren Sie da zu weich?

 
Ich sehe die Schuld nur bei
dieser Kommission. Und die
habe ich gründlich umgeformt.

 
Die italienischen Autoren
Andrea Tornielli und Paolo
Rodari kommen in ihrem Buch
Attacco a Ratzinger [Angriff auf
Ratzinger], das bereits vor
Vatileaks veröffentlicht wurde,
zu dem Schluss, es habe gegen



Papst Benedikt Komplotte,
Medienkampagnen und
Angriffe aus antikatholischen
Kreisen gegeben. Spürten Sie
bei gewissen Vorhaben auch
einen Widerstand innerhalb
der Kurie?

 
Nein, könnte ich nicht sagen.
Jedenfalls standen die
maßgeblichen Leute, die
Präfekten und Präsidenten, alle
zu mir.

 



Heftig im Kreuzfeuer stand
insbesondere Ihr
Kardinalstaatssekretär Tarcisio
Bertone. Bertone kam nicht aus
der Diplomatie. Unter einem
professionelleren Leiter des
Staatssekretariats, so die
Kritik, wären viele der Mängel
und Versäumnisse erst gar
nicht entstanden, die dann zu
Ihren Lasten gingen. Warum
haben Sie diesen wichtigen
Posten nicht neu besetzt?

 



Weil ich keinen Grund dazu
hatte. Bertone war zwar kein
Diplomat, das ist richtig, er war
Seelsorger, Bischof und
Theologe, Professor,
Kirchenrechtler. Als Kanonist
hatte er aber auch
internationales Recht doziert
und verstand sich durchaus auf
die rechtlichen Aspekte des
Dienstes. Es gab von manchen
Seiten einfach von vornherein
ein starkes Vorurteil gegen ihn.
Die haben natürlich jede



Möglichkeit benützt, um dieses
bestätigt zu finden. Gut, er hat
vielleicht Fehler gemacht durch
zu viele Reisen usw. Aber wer
macht eigentlich keine Fehler?
Für mich ist und bleibt er ein
Mann des Glaubens, der der
Kirche recht zu dienen
versucht hat. Im Übrigen sind
rechtliche Untersuchungen
über einzelne Probleme im
Gang, deren Ergebnis man
abwarten muss.

 



Stimmt es, dass mehrere
Kardinäle, darunter Kardinal
Schönborn, bei einem Treffen
mit Ihnen Bertones Ablösung
gefordert hatten? Die Antwort
war angeblich: Bertone bleibt –
basta!?

 
Nein, das ist nicht gewesen.

 
Wie Ihr Namenspatron, der
heilige Benedikt, waren auch
Sie mit einem »Raben«
konfrontiert, wie man Ihren



Kammerdiener Paolo Gabriele
genannt hat, den Dieb von
vertraulichen Unterlagen aus
Ihrer engsten Umgebung. Wie
schwer traf Sie diese
Geschichte?

 
Jedenfalls nicht so, dass ich
irgendwie in eine Art von
Verzweiflung oder
Weltschmerz verfallen wäre. Es
war mir einfach unverständlich.
Auch wenn ich die Person
ansehe, kann ich nicht



verstehen, wie man so etwas
wollen kann. Was man sich
davon versprechen kann. Ich
kann in diese Psychologie nicht
eindringen.

 
Manche meinen, dass so etwas
passieren konnte, läge auch an
Ihrer zu großen
Vertrauensseligkeit.

 
Ja nun, ich habe ihn nicht
ausgesucht. Ich kannte ihn ja
gar nicht. Er ist durch das



System durchgelaufen, durch
alle Prüfungen. Und nach allen
Richtungen hin schien er der
richtige Mann zu sein.

 
Menschenkenntnis, sagt man,
wäre generell nicht Ihre
Stärke.

 
(Lacht.) Ja, das würde ich schon
zugeben. Ich bin da
andererseits sehr behutsam
und vorsichtig, weil ich die
Grenzen der



Menschenkenntnis bei anderen
und eben auch bei mir oft
erfahren habe.

 
Wie sahen Sie die rechtliche
Seite des Falles?

 
Mir war wichtig, dass gerade
auch im Vatikan die
Unabhängigkeit der Justiz
gewahrt wird. Dass nicht der
Monarch sagt, jetzt nehme ich
es selbst in die Hand, sondern
in einem Rechtsstaat muss die



Justiz ihren eigenen Weg
haben. Hernach kann der
Monarch Gnade aussprechen,
das ist etwas anderes.

 
Ihr ehemaliger Kammerdiener
wurde wegen schweren
Diebstahls am 6. Oktober 2012
zu 18 Monaten Haft verurteilt.
Er trat die Haft am 25. Oktober
im Vatikan an. Sie besuchten
ihn am 22. Dezember,
vergaben ihm und hoben die
Verbüßung der Reststrafe auf.



Gabriele wurde noch am selben
Tag entlassen. Was hat er
Ihnen bei Ihrem Besuch
mitgeteilt?

 
Er war über sich selbst
erschüttert. Ich möchte seine
Persönlichkeit nicht
analysieren. Es ist eine
merkwürdige Mischung, was
man ihm so eingegeben hat
oder er sich selbst eingegeben
hat. Er hat verstanden, dass das
nicht hätte sein dürfen, dass er



einfach auf einem falschen Weg
war.

 
Es wurde darüber spekuliert,
ob ein Kammerdiener eine
Aktion von solchen Ausmaßen
überhaupt allein durchziehen
kann. Was denken Sie?

 
Die Weitergabe der Dokumente
hat er sicher allein gemacht. Da
konnte kein anderer heran.

 
Aber womöglich gab es



Gesinnungsgenossen, Freunde,
die ihn zu seiner Tat ermutigt
haben.

 
Kann es geben, aber ich weiß
es nicht. Ist jedenfalls nicht
gefunden worden.

 
Zur Aufklärung dieser Dinge

hatten Sie eine eigene,
unabhängige Kommission
eingesetzt. Hat es Sie nicht
erschüttert, dass es im Vatikan
in so hohem Maße Missgunst,



Eifersucht, Karrierismus und
Intrigen gibt?

 
Nun, das weiß man ja. Ich muss
ausdrücklich sagen, das ist
zwar alles da, aber das ist doch
nicht der ganze Vatikan. Es gibt
so viele wirklich gute Leute, die
mit voller Hingabe arbeiten,
von früh bis spät. Ich kenne so
viele Gute, dass ich dann sagen
muss, gut, das muss man halt
auch hinnehmen. In einem
Organismus mit mehreren



tausend Leuten ist es
unmöglich, dass es nur lauter
Gute gibt. Man muss das eine
eingestehen, mit der ganzen
Betrüblichkeit, die damit
verbunden ist, aber man darf
das andere nicht übersehen. Es
berührt mich, wie viele
Menschen ich hier treffe, die
von ihrem Innersten her
wirklich für Gott und die Kirche
und die Menschen was tun
wollen und da sind. Wie viele
wirklich gütige, lautere



Menschen habe ich hier
getroffen! Dass das für mich
das andere aufwiegt und ich
sage: So ist halt die Welt! So
wissen wir es vom Herrn her!
Die schlechten Fische sind halt
auch im Netz.

 
Um diesen Komplex
abzuschließen: Ihr Nachfolger
hat von einer Gay-Lobby im
Vatikan gesprochen, einer
homosexuellen Seilschaft. Das
sei ein Problem. Sahen Sie das



auch so?
 

Es wurde mir in der Tat eine
Gruppe angezeigt, die haben
wir inzwischen aufgelöst. Das
war eben in dem Bericht dieser
Dreierkommission enthalten,
die eine Gruppe festmachen
konnte, eine kleine, vier, fünf
Leute vielleicht, die wir
aufgelöst haben. Ob sich wieder
was bildet, weiß ich nicht.
Jedenfalls ist es nicht so, dass
es von solchen Sachen wimmeln



würde.
 

Hat Sie die Vatileaks-Affäre
amtsmüde gemacht?

 
Nein, denn ich meine, das kann
ja immer passieren. Vor allem
darf man, wie schon gesagt,
nicht im Augenblick des Sturms
davongehen, sondern muss
dann standhalten.



Resümee

Papst Benedikt, Sie haben in
den 50er Jahren einen
enormen Glaubensverlust in
großen Teilen Europas
vorhergesagt. Das hat Ihnen
den Ruf eines Pessimisten
eingebracht. Heute sieht man,
wie sich Ihre Vision von der
»kleinen Kirche«, die viele
ihrer Privilegien verlieren, die
bekämpft würde und um die



sich im engeren Sinne immer
weniger Gläubige scharen
würden, bewahrheitet hat.

 
In der Tat, ja. Ich würde sagen,
die Entchristlichung geht
weiter.

 
Wie sehen Sie heute die
Zukunft des Christentums?

 
Dass wir nicht mehr
deckungsgleich mit der
modernen Kultur sind, die



christliche Grundgestalt nicht
mehr bestimmend, das ist
offenkundig. Heute leben wir in
einer positivistischen und
agnostischen Kultur, die sich
gegenüber dem Christentum
zunehmend als intolerant zeigt.
Insofern wird die westliche
Gesellschaft, jedenfalls in
Europa, nicht einfach eine
christliche Gesellschaft sein.
Umso mehr werden sich die
Glaubenden darum bemühen
müssen, dass sie das



Wertebewusstsein und das
Lebensbewusstsein weiterhin
formen und tragen. Wichtig
wird eine entschiedenere
Gläubigkeit der einzelnen
Gemeinden und Ortskirchen.
Die Verantwortung wird
größer.

 
Was würden Sie im Nachhinein
als die Klammer, das
Kennzeichen Ihres Pontifikats
betrachten?

 



Ich würde sagen, dass das »Jahr
des Glaubens« dies gut zum
Ausdruck bringt: eine
Neuermutigung zum Glauben,
ein Leben von der Mitte, vom
Dynamischen her, Gott wieder
entdecken, in Christus wieder
entdecken, also die Zentralität
des Glaubens wiederzufinden.

 
Sehen Sie sich als Papst als den
letzten einer alten Ära oder als
den ersten einer neuen?

 



Ich würde sagen, zwischen den
Zeiten.

 
Als eine Brücke, eine Art
Verbindungsglied zwischen den
Welten?

 
Ich gehöre nicht mehr zur alten
Welt, aber die neue ist auch
noch nicht wirklich da.

 
Ist die Wahl von Papst
Franziskus womöglich das
äußere Zeichen für eine



Zeitenwende? Beginnt mit ihm
definitiv eine neue Ära?

 
Die Zeiten-Einteilungen hat
man immer erst später erkannt,
dass da das Mittelalter beginnt
oder dass da die Neuzeit
beginnt. Erst im Nachhinein
sieht man, wie die Bewegungen
verlaufen sind. Insofern würde
ich das jetzt so nicht zu sagen
wagen. Aber dass die Kirche
immer weiter aus dem alten
europäischen Lebensgefüge



heraustritt und insofern neue
Gestalt annimmt und neue
Formen in ihr leben, ist
offenkundig. Vor allem sehen
wir, wie die Entchristlichung
Europas fortschreitet, dass in
Europa das Christliche aus der
Öffentlichkeitsgestalt immer
mehr verschwindet. Insofern
muss die Kirche eine neue Art
der Präsenz finden, muss sich
ihre Weise der Präsenz ändern.
Es sind periodische
Umschwünge im Gang. An



welchem Punkt man aber genau
sagen kann, da beginnt das
eine, da das andere, das weiß
man noch nicht.

 
Sie kennen die Prophezeiung
des Malachias, der im
Mittelalter mit einer Liste noch
folgender Päpste auch ein Ende
der Zeit, zumindest ein Ende
der Kirche vorhergesagt hat.
Nach dieser Liste endet das
Papsttum mit Ihrem Pontifikat.
Ist das ein Thema für Sie, ob es



nicht tatsächlich sein kann,
dass Sie zumindest der letzte
einer Reihe von Päpsten sind,
wie man sie bisher gekannt
hat?

 
Alles kann sein. Wahrscheinlich
ist diese Prophezeiung in den
Kreisen um Philipp Neri
entstanden. Und der wollte
einfach gegenüber den
Protestanten, die damals davon
sprachen, dass das Papsttum
nun am Ende ist, mit einer



endlos langen Reihe noch
kommender Päpste zeigen:
Nein, es ist nicht am Ende.
Aber daraus muss man nicht
schließen, dass es wirklich dann
aufhört. Seine Reihe war immer
noch nicht lang genug.

 
Was mochten Sie am
allerwenigsten an Ihrem Amt?

 
Ich würde sagen, die vielen
politischen Besuche. Es war
dann konkret immer wieder



auch schön, mit Staatschefs
oder Botschaftern zu reden,
weil man auch wirklich schöne
Erfahrungen macht. Das sind
meist wirklich Leute, auch
wenn sie nicht Christen sind,
von geistlichem Interesse. Aber
irgendwie ist für mich der
politische Teil der mühsamste
gewesen.

 
Gibt es etwas, wo Sie mit sich
selbst unzufrieden waren?

 



Ja, sicher, zum Beispiel, dass
ich nicht immer die Kraft hatte,
die Katechesen so eindringend,
so menschlich darzustellen wie
möglich.

 
Sagen wir so: Ihre Rhetorik
war sehr zurückhaltend. Vor
allem, wenn Sie beim Vortrag
kaum Blickkontakt herstellten
und die Stimme etwas monoton
klang. War das Absicht?

 
Nein, nein. Da war ich einfach,



das muss ich auch zugeben, oft
nicht kraftvoll genug bei
Stimme – und der Text noch
nicht innerlich so angeeignet,
so dass ich es hätte freier
darbieten können. Es war
sicher eine Schwäche. Und
meine Stimme ist an sich
schwach.

 
Aber Ihre Stärke ist doch
eigentlich, meist fast druckreif
reden zu können.

 



Aber wenn man so viel und so
oft reden muss, wie ein Papst es
muss, ist man doch etwas
überfordert.

 
Der Papst hat viele Menschen
um sich, trifft pausenlos
wichtige Leute. Aber gibt es da
nicht auch die einsamen
Stunden, in denen man ganz im
Inneren furchtbar allein sein
kann?

 
Schon, aber weil ich mich ja



doch dem Herrn so verbunden
fühle, bin ich dadurch nie ganz
allein.

 
Wer glaubt, ist nie allein?

 
Ja, wirklich. Man weiß einfach,
ich mache das nicht. Ich könnte
es auch nicht allein machen, Er
ist stets da. Ich muss nur
zuhören und mich weit
aufmachen für Ihn. Und dann
mit den engsten Mitarbeitern
die Dinge auch teilen.



 
Wie geht denn dieses Zuhören
und weit aufmachen für Ihn?
Wenn Sie mir hier einen Rat
geben könnten …

 
(Lacht.)

 
Wie macht man das am besten?

 
Tja, nun, man bettelt den Herrn
halt an – der muss mir jetzt
helfen! – und sammelt sich
innerlich, bleibt still. Und dann



kann man immer wieder mal
anklopfen mit dem Gebet und
so, dann geht das schon.

 
Womit hätten Sie sich in Ihrem
Leben gern mehr beschäftigt?

 
Ich hätte natürlich gern
wissenschaftlich mehr
gearbeitet. »Offenbarung«,
»Schrift«, »Überlieferung« und
»Was ist Theologie als
Wissenschaft« war der
Themenkreis, den ich



wissenschaftlich besser
bearbeiten wollte; was ich nicht
konnte. Aber ich bin trotzdem
zufrieden mit dem anderen, was
geworden ist. Der liebe Gott
hat das andere gewollt. Das ist
nun für mich dann offenbar das
Richtige gewesen.

 
Verliert man nach so vielen
Jahrzehnten aber nicht auch
ein wenig das Zutrauen in die
eigene Zunft, in die Kraft der
Theologie und der Theologen?



Wenn man sich fragt, was
haben wir eigentlich erreicht?

 
Die deutsche
Universitätstheologie ist sicher
in einer Krise und braucht neue
Köpfe, braucht neue Energien,
braucht eine neue Intensität
des Glaubens. Aber die
Theologie selbst ist immer neu
unterwegs. Ich bin dem lieben
Gott dankbar für das, was ich
tun konnte, auch wenn ich es in
seinen bescheidenen Maßen



sehe, mehr als
Gelegenheitsfrüchte, als
pastoral-spirituelle Arbeiten.
Was ich tun konnte, ist, wie
gesagt, etwas anderes als das,
was ich wollte – ich wollte mein
Leben lang ein richtiger
Professor sein –, aber
nachträglich sehe ich, es war
gut so.

 
Als Professor freilich wurden
Sie nach wie vor bezeichnet.
Man nannte Sie »Professor



Papst« oder »Theologenpapst«.
Fühlten Sie sich damit richtig
getroffen?

 
Ich würde sagen, ich versuchte
vor allem ein Hirte zu sein.
Dazu gehört natürlich auch der
leidenschaftliche Umgang mit
dem Wort Gottes, also das, was
ein Professor tun soll. Hinzu
kommt, ein Bekenner zu sein,
ein Confessor. Die Begriffe
Professor und Confessor
bedeuten philologisch ja



ungefähr das Gleiche, wobei die
Aufgabe natürlich mehr in
Richtung Confessor liegt.

 
Was sehen Sie als Ihre
schwache Seite an?

 
Vielleicht doch die klare,
zielstrebige
Regierungsführung und die
Entscheidungen, die da zu
fällen sind. Ich bin eben doch in
der Hinsicht tatsächlich mehr
Professor, jemand, der die



geistigen Dinge überlegt und
bedenkt. Das praktische
Regieren ist nicht so meine
Seite, und da, würde ich sagen,
ist eine gewisse Schwäche.

 
Und was, denken Sie, ist Ihnen
besonders gut gelungen?

 
(Lacht.) Das weiß ich nicht.

 
In Ihrer Autobiographie ist
häufig von »neuen Mühsalen«
die Rede. Haben Sie das



Gefühl, ein schweres Leben
gehabt zu haben?

 
Würde ich nicht sagen. Ich
meine, es gab immer auch
Schwieriges und Mühsames,
aber so viel Schönes auch, dass
ich nicht sagen würde, es war
ein schweres Leben, nein.

 
Was ist es, was man im hohen
Alter und insbesondere als
Papst noch lernen kann?

 



Tja, lernen kann man immer.
Erstens muss man weiterhin
lernen, was der Glaube uns sagt
in dieser Zeit. Und man muss
mehr Demut lernen,
Einfachheit,
Leidensbereitschaft und Mut
zum Widerstand. Andererseits
Offenheit und die Bereitschaft
weiterzugehen.

 
Waren Sie als Papst nun ein
Reformer, ein Bewahrer oder,
wie Ihre Kritiker meinen, gar



ein Gescheiterter?
 

Als Gescheiterten kann ich
mich nicht sehen. Ich habe acht
Jahre meinen Dienst getan. Da
war viel Schweres in der Zeit,
wenn man etwa den Pädophilie-
Skandal bedenkt, den
blödsinnigen Fall Williamson
oder eben auch Vatileaks. Aber
im Ganzen war es doch auch
eine Zeit, in der viele
Menschen neu zum Glauben
gefunden haben und eine



große positive Bewegung da
war.

 
Reformer oder Bewahrer?

 
Man muss immer beides tun.
Man muss erneuern, und
insofern habe ich versucht, aus
einem modernen Bedenken des
Glaubens heraus
vorwärtszuführen. Zugleich
braucht es auch die Kontinuität,
den Glauben nicht abreißen,
nicht zerbrechen zu lassen.



 
Waren Sie denn gern Papst?

 
(Lacht.) Nun, ich würde sagen,
ich wusste, dass ich getragen
bin, insofern bin ich für viele
schöne Erlebnisse dankbar.
Aber es war natürlich immer
auch eine Last.

 
Um auf Ihre jetzige Situation
als Papa emeritus zu kommen,
die es in der Kirchengeschichte
so noch nicht gegeben hat:



Könnte man sagen, Joseph
Ratzinger, Papst Benedikt, der
Mann der Vernunft, der kühne
Denker, geht als Mönch, als
Beter am Ende dahin, wo
Verstand allein nicht genügt?

 
Ja, das ist richtig.

 
Die Frage, die uns immer
wieder neu beschäftigt: Wo ist
dieser Gott eigentlich, von dem
wir sprechen, von dem wir uns
Hilfe erhoffen? Wie und wo



kann man ihn verorten? Wir
sehen jetzt immer weiter in das
Universum hinaus, mit den
Milliarden von Planeten, den
zahllosen Sonnensystemen,
aber wo wir bislang auch
hinschauen können –
nirgendwo ist so etwas, was
man sich als Himmel vorstellen
könnte, in dem Gott angeblich
thront.

 
(Lacht.) Ja, weil es so was nicht
gibt, einen Ort, wo er thront.



Gott selber ist der Ort über
allen Orten. Wenn Sie in die
Welt hineinschauen, sehen Sie
keinen Himmel, aber Sie sehen
überall die Spuren Gottes. Im
Aufbau der Materie, in der
ganzen Rationalität der
Wirklichkeit. Und auch, wo Sie
Menschen sehen, finden Sie die
Spuren Gottes. Sie sehen das
Laster, sehen aber auch die
Güte, die Liebe. Das sind die
Orte, wo Gott da ist.

Man muss sich völlig von



diesen alten räumlichen
Vorstellungen lösen, die allein
schon deswegen nicht mehr
funktionieren, weil das All zwar
nicht unendlich im strengen
Sinne des Wortes ist, aber doch
so groß, dass wir Menschen das
als unendlich bezeichnen
dürfen. Und Gott nicht
irgendwo drinnen oder
draußen sein kann, sondern
seine Gegenwart ist eine ganz
andere.

Das ist wirklich wichtig, dass



wir in vielem unser Denken
erneuern, diese räumlichen
Dinge ganz wegschaffen und
neu kapieren. So wie es auch
unter Menschen die seelische
Präsenz gibt – es können sich
zwei Menschen über
Kontinente hin berühren, weil
dies eine Dimension ist, die
anders ist als die räumliche –,
so ist Gott nicht in einem
Irgendwo, sondern er ist die
Realität. Die Realität, die alle
Realität trägt. Und für diese



Realität brauche ich kein »Wo«.
Weil »Wo« bereits eine
Eingrenzung ist, schon nicht
mehr der Unendliche, der
Schöpfer ist, der das All ist, der
alle Zeit überspannt und nicht
selber Zeit ist, sondern sie
schafft und immer gegenwärtig
ist.

Ich glaube, da muss man
vieles verändern. Wie sich eben
auch unser ganzes
Menschenbild verändert hat.
Wir haben nicht mehr 6000



Jahre Geschichte [wie es in der
biblischen Zeitrechnung als
Bild angegeben ist], sondern,
ich weiß nicht um wie viel
mehr. Lassen wir mal diese
hypothetischen Zahlen offen.
Jedenfalls stellt sich mit diesem
Wissen die Struktur der Zeit,
die von Geschichte, heute
anders dar. Hier muss
zuallererst die Theologie noch
gründlicher zu Werke gehen
und den Menschen wieder
Vorstellungsmöglichkeiten



liefern. Da hat die Übersetzung
von Theologie und Glaube in
die Sprache von heute noch
gewaltige Defizite; dass man
Vorstellungsschemata schafft,
dass man den Menschen hilft,
heute zu verstehen, Gott nicht
in einem Irgendwo zu suchen.
Da ist viel zu tun.

 
Ist Gott dann doch irgendwie
ein Geist, eine Energie?
Christlicher Glaube spricht
hingegen von einem



personalen Gott.
 

Eben. Gerade dass er Person
ist, bedeutet, dass er nicht in
einem Irgendwo umschreibbar
ist. An uns Menschen ist die
Person auch das, was den
bloßen Raum überschreitet und
mir die Unendlichkeit öffnet.
Dass ich woanders sein kann
und hier zugleich. Dass ich
nicht nur da bin, wo mein
Körper gerade ist, sondern
dass ich in eine Weite lebe.



Und gerade deshalb, weil er
Person ist, kann ich ihn nicht
auf eine physische Örtlichkeit
fixieren – weil die Person eben
das Umfassendere, das andere
ist, größer ist.

 
Sie machen sich keine
Vorstellung von Gott?

 
Nein.

 
Wie die Juden?

 



Ja. Gut, insofern natürlich
schon, dass Gott in Jesus
Christus da ist, in einem
Menschen da ist.

 
»Wer mich sieht, sieht den
Vater«?

 
Ja. Hier ist er dann wirklich
abbildbar.

 
Sie sind nun, wie Sie das
ausdrückten, in der letzten
Lebensphase. Kann man sich



auf den Tod vorbereiten?
 

Man muss es sogar, denke ich.
Nicht in dem Sinne, dass man
jetzt schon bestimmte Akte
vollzieht, aber innerlich
daraufhin lebt, dass man einmal
ein letztes Examen vor Gott
besteht. Dass man herausgeht
aus dieser Welt und vor Ihm
und vor den Heiligen und vor
den Freunden und
Nichtfreunden da sein wird.
Dass man, sagen wir, die



Endlichkeit dieses Lebens
annimmt und innerlich darauf
zugeht, vor Gottes Angesicht zu
kommen.

 
Wie machen Sie das?

 
Einfach in meiner Meditation.
Dass ich immer wieder daran
denke, dass es zu Ende geht.
Dass ich versuche, mich dafür
einzurichten und, vor allem,
mich präsent zu halten. Das
Wichtige ist eigentlich nicht,



dass ich mir das vorstelle,
sondern dass ich in dem
Bewusstsein lebe, das ganze
Leben geht auf eine
Begegnung zu.

 
Was sollte auf Ihrem Grabstein
stehen?

 
(Schmunzelt.) Ich würde sagen:
nichts! Nur der Name.

 
Hier fällt mir Ihr Bischofsmotto
ein: »Mitarbeiter der



Wahrheit«. Wie ist es eigentlich
dazu gekommen?

 
Es ist so: Man hat ja seit langem
die Wahrheit etwas
ausgeklammert, weil sie zu
groß zu sein scheint. Die
Behauptung »Wir haben die
Wahrheit!« ist etwas, was sich
eigentlich niemand zu sagen
traut, so dass wir auch in der
Theologie den Wahrheitsbegriff
weitgehend weggelassen
haben. In diesen Kampfjahren,



den 70er Jahren, ist mir aber
klargeworden: Wenn wir die
Wahrheit weglassen, wofür
machen wir dann das Ganze? Es
muss also doch die Wahrheit im
Spiel sein.

Wir können zwar nicht
sagen: »Ich habe die
Wahrheit«, aber die Wahrheit
hat uns, sie hat uns berührt.
Und wir versuchen, uns von
dieser Berührung leiten zu
lassen. Mir kam dann dieses
Wort aus dem dritten



Johannesbrief in den Sinn, dass
wir »Mitarbeiter der Wahrheit«
sind. Man kann mit der
Wahrheit, weil sie Person ist,
mitarbeiten. Man kann sich auf
die Wahrheit einlassen,
versuchen, der Wahrheit
Geltung zu verschaffen. Das
erschien mir schließlich als die
eigentliche Definition des
Metiers eines Theologen, dass
er, den diese Wahrheit
angerührt hat, dem sie zu
Gesicht gekommen ist, nun



bereit ist, sich von ihr in Dienst
nehmen zu lassen, an ihr/für sie
mitzuarbeiten.

 
»Mitarbeiter der Wahrheit« –
wäre eigentlich auch was für
Ihren Grabstein.

 
Schon, ja. Ich würde sagen,
wenn’s schon mein Motto ist,
kann man’s auch auf den
Grabstein setzen.

 
Eine letzte Frage bei diesen



letzten Gesprächen: Liebe ist
eines Ihrer zentralen Themen,
als Student, als Professor, als
Papst. Wo war die Liebe in
Ihrem Leben? Wie haben Sie
die Liebe verspürt, verkostet,
mit tiefen Gefühlen erlebt?
Oder war das eher eine
theoretische, philosophische
Sache?

 
No. Nein, nein. Wenn man es
nicht verspürt hat, kann man
auch nicht darüber reden. Ich



habe es zunächst einmal zu
Hause verspürt, bei Vater,
Mutter, Geschwistern. Und, na
ja, da möchte ich jetzt nicht in
private Details einsteigen,
jedenfalls bin ich davon
angerührt worden, in
verschiedenen Dimensionen
und Formen. Geliebt sein und
anderen Liebe zurückgeben
habe ich immer mehr als
grundlegend erkannt, damit
man leben kann; damit man zu
sich ja sagen kann, zu den



anderen ja sagen kann.
Schließlich ist mir immer
deutlicher geworden, dass Gott
selber nicht nur nicht, sagen
wir, ein gewaltiger Machthaber
ist und nicht eine ferne Gewalt,
sondern dass Er Liebe ist und
mich liebt – und von daher das
Leben von Ihm ausgerichtet
werden soll. Von dieser Kraft,
die Liebe heißt.

* * *





Endnoten

1
»Nunc dimittis« sind die
Anfangsworte des Lobgesangs
des Simeon. Er stammt aus dem
biblischen Bericht von der
Darstellung des Herrn im
Tempel von Jerusalem (Lk
2,29). Der greise Simeon
erkennt Jesus Christus als den
erwarteten Messias, preist Gott



und fühlt sich nunmehr zum
Sterben bereit: »Nun lässt Du,
Herr, Deinen Knecht, / wie Du
gesagt hast, in Frieden
scheiden. / Denn meine Augen
haben das Heil gesehen, / das
Du vor allen Völkern bereitet
hast …«
Nach den Stationen in Marktl,
Tittmoning und Aschau zog die
Familie im April 1937 in ein
kleines altes Bauernhaus in das
Dorf Hufschlag bei Traunstein,
das der Vater bereits 1933 für



5500 Reichsmark gekauft hatte.
Gleich nach Hitlers
Machtergreifung war er
überzeugt: »Jetzt kommt der
Krieg, jetzt brauchen wir ein
Haus.«

2
Das »Allgemeine Gebet« des hl.
Petrus Canisius, des »zweiten
Apostels Deutschlands«:
»Allmächtiger, ewiger Gott,
Herr, himmlischer Vater! Sieh
an mit den Augen Deiner
grundlosen Barmherzigkeit



unsern Jammer, Elend und Not.
Erbarme Dich über alle
Christgläubigen, für welche
Dein eingeborener Sohn, unser
lieber Herr und Heiland, Jesus
Christus, in die Hände der
Sünder freiwillig gekommen ist
und sein kostbares Blut am
Stamme des heiligen Kreuzes
vergossen hat. Durch diesen
Herrn Jesus wende ab,
gnädigster Vater, die
wohlverdienten Strafen,
gegenwärtige und zukünftige



Gefahren, schädliche
Empörungen, Kriegsrüstungen,
Teuerung, Krankheiten,
betrübte, armselige Zeiten.
Erleuchte auch und stärke in
allem Guten geistliche und
weltliche Vorsteher und
Regenten, damit sie alles
befördern, was zu Deiner
göttlichen Ehre, zu unserm
Heile, zum allgemeinen Frieden
und zur Wohlfahrt der ganzen
Christenheit gedeihen mag.
Verleihe uns, o Gott des



Friedens, eine rechte
Vereinigung im Glauben, ohne
alle Spaltung und Trennung;
bekehre unsere Herzen zur
wahren Buße und Besserung
unseres Lebens; zünde an in
uns das Feuer Deiner Liebe;
gib uns einen Hunger und Eifer
zu aller Gerechtigkeit, damit
wir als gehorsame Kinder im
Leben und Sterben Dir
angenehm und wohlgefällig
seien. Wir bitten auch, wie Du
willst, o Gott, dass wir bitten



sollen, für unsere Freunde und
Feinde, für Gesunde und
Kranke, für alle betrübten und
elenden Christen, für
Lebendige und Abgestorbene.
Dir, o Herr, sei empfohlen all
unser Tun und Lassen, unser
Handel und Wandel, unser
Leben und Sterben. Lass uns
Deine Gnade hier genießen und
dort mit allen Auserwählten
erlangen, dass wir in ewiger
Freude und Seligkeit Dich
loben, ehren und preisen



mögen! Das verleihe uns, o
Herr, himmlischer Vater! Durch
Jesus Christus, Deinen lieben
Sohn, welcher mit Dir und dem
Heiligen Geiste als gleicher
Gott lebt und regiert von
Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen.«

3
In dem Interview mit der
Jesuiten-Zeitschrift Civiltà
Cattolica, veröffentlicht im
September 2013, beantwortete
Papst Franziskus Fragen zu
seinem Lebenslauf, seinem



Denken und seinem Bild von
der Kirche.

4
Nach den Stationen in Marktl,
Tittmoning und Aschau zog die
Familie im April 1937 in ein
kleines altes Bauernhaus in das
Dorf Hufschlag bei Traunstein,
das der Vater bereits 1933 für
5500 Reichsmark gekauft hatte.
Gleich nach Hitlers
Machtergreifung war er
überzeugt: »Jetzt kommt der
Krieg, jetzt brauchen wir ein



Haus.«

5
Der französische Mathematiker
und Philosoph Blaise Pascal
hatte im Jahre 1654 eine
mystische Erfahrung, die er in
seinem berühmt gewordenen
Mémorial (Erinnerungsblatt)
festhielt, ein Text auf einem
schmalen Pergamentstreifen,
den er immer bei sich trug.
Gott sei nicht über das Denken
zu finden, heißt es darin, nicht
in philosophischen



Gottesbeweisen (»nicht der
Gott der Philosophen und
Gelehrten«), sondern er sei
eine Erfahrung wie Feuer,
wobei er mit seinen Worten
ausdrücklich auf die Erzählung
vom brennenden Dornbusch
anspielt (Ex 3,6: »Gott
Abrahams, Gott Isaaks, Gott
Jakobs«).

6
Auszug aus der »Regensburger
Rede« vom 12. September
2006, in der Benedikt XVI. den



byzantinischen Kaiser Manuel
II. Palaiologos zitierte: »Ohne
sich auf Einzelheiten wie die
unterschiedliche Behandlung
von ›Schriftbesitzern‹ und
›Ungläubigen‹ einzulassen,
wendet er [Kaiser Manuel II.]
sich in erstaunlich schroffer,
für uns unannehmbar schroffer
Form ganz einfach mit der
zentralen Frage nach dem
Verhältnis von Religion und
Gewalt überhaupt an seinen
Gesprächspartner: Er sagt:



›Zeig mir doch, was Mohammed
Neues gebracht hat, und da
wirst du nur Schlechtes und
Inhumanes finden wie dies,
dass er vorgeschrieben hat,
den Glauben, den er predigte,
durch das Schwert zu
verbreiten.‹ Der Kaiser
begründet, nachdem er so
zugeschlagen hat, dann
eingehend, warum
Glaubensverbreitung durch
Gewalt widersinnig ist. Sie
steht im Widerspruch zum



Wesen Gottes und zum Wesen
der Seele …«

7
Über die Karfreitagsfürbitte für
die Juden, eine der »Großen
Fürbitten« in der
Karfreitagsliturgie nach dem
römischen Ritus, gibt es eine
intensive Auseinandersetzung.
Die ursprüngliche Fassung
stammt aus dem 6.
Jahrhundert. Sie nannte die
Juden perfidis (»treulos«) und
bat Gott darum, den »Schleier



von ihren Herzen« zu nehmen,
ihnen die Erkenntnis Christi zu
schenken und sie der
»Verblendung« und der
»Finsternis« zu entreißen. Im
Zuge der auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil
eingeleiteten Liturgiereform
veranlasste Paul VI. die
Änderung des Wortlauts. Heute
wird am Karfreitag in der
gewöhnlichen Liturgie
folgender Text gesprochen:
»Lasst uns auch beten für die



Juden, zu denen Gott, unser
Herr, zuerst gesprochen hat:
Er bewahre sie in der Treue zu
seinem Bund und in der Liebe
zu seinem Namen, damit sie das
Ziel erreichen, zu dem sein
Ratschluss sie führen will.« Als
Johannes Paul II. den Bischöfen
gewährte, für bestimmte
Gruppen wieder den alten Ritus
nach dem Messbuch von 1962
zu erlauben, wurde auch die
abweichende Version der
Judenfürbitte wieder möglich,



einschließlich der Aussagen,
die Juden seien in einer
»Verblendung« und müssten
»ihrer Finsternis entrissen«
werden. Benedikt XVI. änderte
diese Fassung im Februar 2008
in die Formulierung um: »Lasst
uns auch beten für die Juden,
auf dass Gott, unser Herr, ihre
Herzen er-leuchte, damit sie
Jesus Christus erkennen, den
Retter aller Menschen.
Allmächtiger, ewiger Gott, Du
willst, dass alle Menschen



gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit
gelangen. Gewähre gnädig,
dass beim Eintritt der Fülle
aller Völker in Deine Kirche
ganz Israel gerettet wird.
Durch Christus, unseren
Herrn. Amen.« Erst jetzt –
2016 – habe ich erfahren, dass
man auch im Alten Missale
anscheinend Überschriften
über die einzelnen Fürbitten
gesetzt hat, die zum Alten
Missale aber nicht gehören und



daher wegfallen sollten. Die
Überschrift über die Fürbitte
für die Juden lautet
anscheinend dort: »Pro
conversione Iudaerum«. Sie
gehört nicht zum Text des Alten
Missale. Wenn man schon
glaubt, einer Überschrift zu
bedürfen, sollte sie einfach
»Pro Iudaeis« lauten.

8
Im Januar 2009 löste die von
Benedikt XVI. mit einem Dekret
verfügte Rücknahme der



Exkommunikation von vier
Bischöfen der von Rom
getrennten Piusbruderschaft
eine unvergleichliche
Medienkampagne aus. Zur
Erinnerung die Chronologie
der Ereignisse: Für den 24.
Januar um 12 Uhr plante der
Vatikan die Veröffentlichung
der Nachricht, dass der Heilige
Vater die Rücknahme der
Exkommunikation der Bischöfe
der Piusbruderschaft verfügt
habe. Der Grund für die



Exkommunikation war
weggefallen, nachdem die
Bruderschaft sich in einer
Erklärung dem Primat des
Papstes unterworfen hatte.
Eine Rehabilitierung oder gar
die Wiederaufnahme in die
katholische Kirche war damit
nicht verbunden. Aber schon
eine Woche zuvor, am 17.
Januar, war diese Nachricht von
einem spanischen Journalisten
vorweggenommen worden. Am
20. Januar berichtete der



Spiegel über ein Interview des
schwedischen Fernsehens, in
dem einer der vier Bischöfe der
Bruderschaft, der Engländer
Richard Williamson, den
Holocaust geleugnet hatte. Am
22. Januar wurde dieses
Interview im schwedischen
Fernsehen ausgestrahlt. Am
selben Tag brachte der
Vatikanist Andrea Tornielli in
der Tageszeitung Il Giornale
die Nachricht über das
Williamson-Interview. Ebenfalls



am 22. Januar gab es im Vatikan
ein Gipfeltreffen zu dem
Thema. Teilnehmer: die
Kurienkardinäle Bertone,
Hoyos, Levada, Hummes und
zwei Bischöfe. Das Treffen
verlief ergebnislos, nichts
geschah. Papstprivatsekretär
Georg Gänswein lag in dieser
Zeit krank im Bett. Der Fall
wurde zum Politikum, allen
Erklärungen des Vatikans zum
Trotz, Holocaust-Leugner
hätten in der katholischen



Kirche nichts zu suchen.
Benedikt XVI., der gerade
wenige Wochen zuvor zu
»tiefer Solidarität mit der
jüdischen Welt« aufgerufen
hatte und betonte, gegen jede
Form des Antisemitismus
einzutreten, wurde nun selbst
des Antisemitismus bezichtigt.
Der Fall wurde zum Politikum,
allen Erklärungen des Vatikans
zum Trotz, Holocaust-Leugner
hätten in der katholischen
Kirche nichts zu suchen.



Benedikt XVI., der gerade
wenige Wochen zuvor zu
»tiefer Solidarität mit der
jüdischen Welt« aufgerufen
hatte und betonte, gegen jede
Form des Antisemitismus
einzutreten, wurde nun selbst
des Antisemitismus bezichtigt.



Über Benedikt XVI.

Benedikt XVI., 1927 als
Joseph Ratzinger geboren, war
Professor für Theologie in
Bonn, Münster, Tübingen und
Regensburg, Erzbischof von
München und Freising (1977-
1982) und Präfekt der
Glaubenskongregation (1982–
2005), bevor er 2005 im



Konklave zum Papst gewählt
wurde; 2013 überraschte er die
Welt mit seinem Rücktritt.

Peter Seewald, Jahrgang
1954, arbeitete als Journalist
für den STERN, den SPIEGEL
und die SÜDDEUTSCHE
ZEITUNG und gilt heute als
einer der erfolgreichsten
religiösen Autoren
Deutschlands. Seine
bekanntesten Bücher sind
»Salz der Erde«, »Gott und die



Welt« sowie mehrere Werke
über Papst Benedikt XVI. Bei
Pattloch ist 2007 sein
Sammelsurium »Kult« und
2009 die Bestseller-Biografie
»Jesus Christus« erschienen.
Peter Seewald ist verheiratet
und lebt mit seiner Familie in
München.



Impressum

© 2016 der eBook Ausgabe Droemer
eBook
Ein Imprint der Verlagsgruppe
Droemer Knaur GmbH & Co. KG,
München
© 2016 Droemer Verlag
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk
darf – auch teilweise – nur mit 
Genehmigung des Verlags
wiedergegeben werden.
Covergestaltung: ZERO
Werbeagentur, München
Coverabbildung: Corbis Images



Alle Fotos im Innenteil:
Corbis/Alessandra Benedetti
ISBN 978-3-426-44052-0



Wie hat Ihnen das Buch
'Letzte Gespräche'

gefallen?

Schreiben Sie hier
Ihre Meinung zum

Buch

Stöbern Sie in
Beiträgen von
anderen Lesern

http://www.lovelybooks.de/m/epub/9783426276952/ihre-meinung/
http://www.lovelybooks.de/m/epub/9783426276952/


© aboutbooks GmbH
Die im Social Reading Stream
dargestellten Inhalte stammen von
Nutzern der Social Reading Funktion
(User Generated Content).
Für die Nutzung des Social Reading
Streams ist ein onlinefähiges
Lesegerät mit Webbrowser und eine
bestehende Internetverbindung
notwendig.



Hinweise des Verlags

Noch mehr eBook-
Programmhighlights & Aktionen
finden Sie auf 
www.droemer-knaur.de/ebooks.

Sie wollen über spannende
Neuerscheinungen aus Ihrem
Lieblingsgenre auf dem Laufenden
gehalten werden? Abonnieren Sie
hier unseren Newsletter.

Sie wollen selbst Autor werden?
Publizieren Sie Ihre eBooks auf
unserer Akquise-Plattform
www.neobooks.com und werden Sie

http://www.droemer-knaur.de/ebooks
http://www.droemer-knaur.de/mein-droemer-knaur/newsletter-bearbeiten
http://www.neobooks.com/


von Droemer Knaur oder Rowohlt als
Verlagsautor entdeckt. Auf eBook-
Leser warten viele neue
Autorentalente.

Wir freuen uns auf Sie!


	[Titel]
	[Über dieses Buch]
	[Inhaltsübersicht]
	Motto
	Abbildung

	Vorwort
	Abbildung
	Teil I
	Stille Tage in Mater Ecclesiae
	Der Rücktritt
	»Ich gehe nicht weg vom Kreuz«

	Teil II
	Elternhaus und Kindheit
	Krieg
	Student, Kaplan, Dozent
	Greenhorn und Startheologe
	Konzil: Traum und Trauma
	Professor und Bischof
	Tübingen (1966–1969)
	Präfekt

	Teil III
	Und plötzlich Pontifex
	Aspekte des Pontifikats
	Reisen und Begegnungen
	Versäumnisse und Probleme
	Resümee

	Abbildung
	Über Benedikt XVI.
	[Impressum]
	Der Social Reading Stream - ein Service von LOVELYBOOKS
	[Hinweise des Verlags]

