




In Erinnerung an meine Großeltern 
Maria und Gerhardt Storm



Inhalt

Vom Sorgen und Verzagt-Sein – und
dem Mut zum Leben

1 – Es muss im Leben mehr 
als alles geben

2 – Warum muss das ausgerechnet
mir passieren?

3 – Eine schrecklich nette Familie!



4 – Das Leben ist endlich – 
wer will schon an so was denken?

5 – Offenbar hört mich da oben
niemand …

6 – Nehmen denn Unrecht und Krieg
nie ein Ende?

7 – Sei getrost und unverzagt!

Statt eines Nachwortes

Kristina Johlige Tolstoy

Margot Käßmann



Quellennachweise

Bildnachweise





Vom Sorgen und
Verzagt-Sein – 
und dem Mut zum
Leben



E igentlich …“, sagt mir die junge
Frau, „… könnte ich total

glücklich sein! Ich liebe meinen Mann,
unser kleiner Sohn entwickelt sich
prächtig, meine Arbeit macht mir Spaß.
Aber ich mache mir dauernd Sorgen,
dass etwas passieren könnte. Und dann
ärgere ich mich, dass ich mich vor
lauter Sorgen über diese Zeit jetzt gar
nicht richtig freuen kann.“

Als ich gegen Ende einer längeren
Bahnreise die Schaffnerin, die meine



Fahrkarte kontrolliert, frage, ob sie bald
Dienstschluss hat, erzählt sie, sie müsse
am Abend noch zurück nach Köln und
morgen früh um sieben schon wieder
los, dann nach Berlin. Ich drücke mein
Mitgefühl aus. Sie sagt lachend: „Ach
was, ich hab es mir doch so
ausgesucht.“

„Ich bin im Dauerstress“, sagt mir
der Unternehmer. „Wer einen Betrieb
hat wie ich, muss dauernd in Sorge
sein: um den Erfolg, um die
Innovation, um die Mitarbeiter. Das
Leben genießen kann ich jetzt gar
nicht, das schieb ich auf später.“



Im Supermarkt frage ich die
Kassiererin, wie es ihr heute geht. Sie
sagt: „Ach, Frau Käßmann, es gibt
Tausende, denen es besser geht als mir.
Aber auch Millionen, denen es
schlechter geht.“

Vier kurze Schlaglichter auf vier
Menschen, die sehr unterschiedlich mit
ihrem Leben umgehen.

„Sorge dich nicht so sehr!“, möchte
ich vielen zurufen. Das meint kein
billiges „Das wird schon wieder“. Nein,
die Sorgen sind ja da. Und wir müssen,
ja, sollen sie auch ernst nehmen. Viele
haben Angst vor Krankheit oder



Verlust. Und es gibt sie ganz real, die
kleinen und großen Störfälle des
Lebens, bei denen es so scheint, als ob
alles völlig aus den Fugen gerät. Aber
schon Sorgen zu haben, bevor eine
Herausforderung tatsächlich auf dich
zukommt, das lenkt permanent ab vom
guten Leben. Mehr noch: Die Sorgen
verhindern die Freude am Dasein.

Der König von Bhutan hat vor
einigen Jahren vorgeschlagen, nicht das
Bruttoinlandsprodukt zum Maßstab für
den Lebensstandard eines Landes zu
erheben, sondern das
Bruttonationalglück. Dann würden



nicht nur Wirtschaftswachstum,
sondern auch soziale Faktoren,
kulturelle Werte, Bewahrung der
Umwelt und gute, lebensfreundliche
Strukturen in die Bewertung eingehen.
Ich finde, das ist ein guter Ansatzpunkt.
Gewiss, die Finanzen sind wichtig. Aber
es ist auch erwiesen, dass ab einem
bestimmten Punkt der Absicherung
durch Einkommen keine Steigerung der
Lebensqualität mehr erfolgt. Und das
alte Sprichwort gilt: Geld allein macht
nicht glücklich.

Ich möchte Mut machen, die
Perspektive zu wechseln und das Leben



mit anderen Augen zu betrachten. Das
Sorgen, die Befürchtungen, die Ängste
zerfressen am Ende nur die Lebenslust,
verändern aber doch gar nichts. Es geht
darum, zu genießen, was uns das Leben
an schönen Momenten schenkt. Sei
dankbar für das, was du erleben darfst,
für Menschen, die dich lieben, für
schöne Erlebnisse, auch für den Alltag,
der doch gar nicht immer nur grau ist,
sondern oft so wunderbar sein kann.
Ich denke an eine gemeinsame
Mahlzeit mit guten Gesprächen, an
einen herrlichen Spaziergang im Wald,
das Lachen eines fröhlichen Menschen.



Die Freiheit, alles denken und über
alles reden zu dürfen. Das Glück,
genug zum Essen zu haben. Viele
Menschen auf der Welt beneiden uns
darum, wie abgesichert wir in
Deutschland leben können. Natürlich
gibt es auch in unserem Land Armut,
Krankheit, Belastungen. Aber
insgesamt geht es uns verglichen mit
dem Rest der Welt sehr gut.

Seit einigen Jahren gibt es einen
World Happiness Report. Im Jahr 2015
landete Deutschland mit Blick auf das
allgemeine Glücksgefühl auf Platz 26
von 158 Staaten. Eigentlich gar nicht so



schlecht, aber es macht doch stutzig:
Obwohl wir in einem der reichsten
Länder der Erde und in Frieden leben,
ist ein glückliches, überschwängliches,
unbeschwertes und dankbares
Lebensgefühl in Deutschland derzeit
nicht oft anzutreffen. Viele Menschen
erlebe ich so, als würden sie geradezu
von Sorgen niedergedrückt. Sie gehen
jedenfalls nicht frohgemut durchs
Leben. Obwohl sie weitgehend
abgesichert und in Freiheit leben
dürfen und selbst die Ärmeren unter
uns mehr besitzen als viele Menschen
in anderen Ländern, freuen sich viele



nicht an den guten Tagen, die uns
geschenkt sind, sondern sorgen sich
unentwegt: Es könnte schlechter
werden, es könnte bergab gehen, es
könnte am Ende nicht mehr reichen,
um ein angenehmes Leben zu führen.
Wir könnten selbst krank werden oder
geliebte Menschen verlieren. Der
Arbeitsplatz ist auf Dauer nicht sicher.
Flüchtlinge, die in großer Zahl zu uns
kommen, verändern unser Land.
Terroristen bedrohen die Freiheit, in
der wir nun schon so lange leben
dürfen. Solche und andere Sorgen
treiben uns um. Die Erfahrung zeigt,



dass letztlich die meisten unserer
Befürchtungen nicht eintreffen. Aber
das Grundgefühl permanenter
Unsicherheit macht etwas mit uns.

Ich habe im Laufe der Jahre gelernt:
Du musst nicht verzagen, wenn es mal
nicht so gerade läuft wie geplant! Das
Leben will gelebt und nicht einfach nur
erlitten werden. Es gibt fast immer
einen Weg nach vorn, auch wenn ich
ihn im Moment nicht sehen kann – das
sagt die Lebenserfahrung. Manchmal
müssen Durststrecken durchgestanden
werden, aber das heißt nicht, dass nicht
auch wieder helle Lebensphasen



kommen können. Gerade wenn wir
Leid aushalten müssen, schwere Tage
durchleben, von Zweifeln geplagt sind,
erfahren wir die tiefsten und
intensivsten Zeiten unseres Lebens, die
wir im Rückblick meist nicht missen
möchten. Natürlich ist das in dem
Moment, in dem es uns nicht gut geht,
wir verletzt oder enttäuscht sind, nicht
mehr weiterwissen, kaum zu spüren.
Aber das Wissen darum, das es anders
werden kann, gibt uns Kraft, in solchen
Zeiten durchzuhalten und nicht zu
verzagen.

Doch ich will Sorgen und Nöte



keinesfalls banalisieren oder
beschwichtigen. Denn das Gefühl der
Perspektivlosigkeit und die damit
einhergehende Verzweiflung kennt
wohl jeder Mensch mit ein wenig
Lebenserfahrung: Es gibt Zeiten, in
denen du überhaupt nicht mehr weißt,
wie es weitergehen soll. Vielleicht liegt
deine Ehe in Trümmern. du hast eine
Krebsdiagnose erhalten. Dein
Arbeitsplatz ist gefährdet. Oder du bist
schlicht total überfordert mit all dem,
was auf dich einstürzt, weißt nicht
mehr, wie du das alles schaffen sollst:
Familie, Kinder, Beruf – all die



Anforderungen. Und du fragst dich:
Was soll ich nur tun? Wie kann ich
weiterleben mit all den Sorgen? Oder
finde ich überhaupt noch Sinn in
meinem Leben?

Wie gehe ich mit Leid um? Was
kann ich tun, angesichts der
Entfremdung von meinen Kindern?
Kommt eine Scheidung infrage, wenn
meine Beziehung schon seit längerer
Zeit zerrüttet ist – oder bin ich an das
Eheversprechen um jeden Preis
gebunden? Darf ich mir das Leben
nehmen, wenn ich unheilbar krank bin
oder es einfach nicht mehr aushalte?



Dazu kommen die ganz großen
Fragen unserer Zeit: Wie können wir
dem Terrorismus entgegentreten?
Kaum eine Woche vergeht, ohne dass
irgendwo auf der Welt etwas
Schreckliches passiert. Was wird
werden, angesichts der Millionen von
Flüchtlingen und der zunehmenden
sozialen Spannungen in unserem Land?
Ist die Zeit des Wohlstands vorbei? Wir
sehen die Bilder von überfluteten
Straßen und Häusern,
Schlammlawinen, Menschen, die
dadurch alles verloren haben. Ist die
Klimakatastrophe überhaupt noch



abwendbar? Schon fragen die Ersten
wieder, ob es noch verantwortbar ist,
Kinder in diese Welt zu setzen.

Interessant finde ich, dass vor einiger
Zeit ein Psychoanalytiker erklärt hat,
die Fremden, die zu uns fliehen,
würden unseren erstarrten Alltag
verunsichern. Matthias Wellershoff
sagt: „Die Geflüchteten konfrontieren
uns nicht nur mit unserer privilegierten
Lebenssituation, sondern auch mit
unserer eigenen Unfähigkeit, ein
vorgefertigtes Leben mit mutigen
Entscheidungen zu unserem eigenen
Leben zu machen. Die Folge: eine



Neigung zu depressivem Verharren. Oft
wäre in unserem ganz normalen Leben
eine Art Flucht aus der Erstarrung
vonnöten. Aber unsere Sachzwänge
halten uns davon ab.“1

Führt uns der Aufbruch der
Menschen in Afrika Richtung Europa
also unsere eigene Erstarrtheit vor
Augen? Würden wir vielleicht selbst
auch gern aufbrechen? Stellt sich
angesichts der Zuwanderung die Frage,
ob wir selbst noch gerne dort sind, wo
wir sind?
Im Matthäusevangelium (6,25–34) sagt
Jesus:



Darum sage ich euch: Sorgt nicht um
euer Leben, was ihr essen und trinken
werdet; auch nicht um euren Leib,
was ihr anziehen werdet. Ist nicht das
Leben mehr als die Nahrung und der
Leib mehr als die Kleidung? Seht die
Vögel unter dem Himmel an: sie säen
nicht, sie ernten nicht, sie sammeln
nicht in die Scheunen; und euer
himmlischer Vater ernährt sie doch.
Seid ihr denn nicht viel mehr als sie?
Wer ist unter euch, der seines Lebens
Länge eine Spanne zusetzen könnte,
wie sehr er sich auch darum sorgt?
Und warum sorgt ihr euch um die



Kleidung? Schaut die Lilien auf dem
Feld an, wie sie wachsen: sie arbeiten
nicht, auch spinnen sie nicht. Ich sage
euch, dass auch Salomo in aller seiner
Herrlichkeit nicht gekleidet gewesen ist
wie eine von ihnen. Wenn nun Gott
das Gras auf dem Feld so kleidet, das
doch heute steht und morgen in den
Ofen geworfen wird: sollte er das nicht
viel mehr für euch tun, ihr
Kleingläubigen? Darum sollt ihr nicht
sorgen und sagen: Was werden wir
essen? Was werden wir trinken?
Womit werden wir uns kleiden? Nach
dem allen trachten die Heiden. Denn



euer himmlischer Vater weiß, dass ihr
all dessen bedürft. Trachtet zuerst
nach dem Reich Gottes und nach
seiner Gerechtigkeit, so wird euch das
alles zufallen. Darum sorgt nicht für
morgen, denn der morgige Tag wird
für das Seine sorgen. Es ist genug, dass
jeder Tag seine eigene Plage hat.

Das ist keine billige Beschwichtigung.
Jesus sieht ja, wie sehr sich die
Menschen sorgen, um Kleidung und
Essen, um ihre Kinder, um die
Zukunft. Seine Antwort ist: Lasst euch
davon nicht zerfressen. Setzt den
Sorgen Gottvertrauen entgegen, dann



seht ihr alles aus einer anderen
Perspektive. Wer sich ständig sorgt,
verpasst das Leben und erfährt nichts
von der Freiheit der Kinder Gottes. Ich
kann und sollte mich heute
auseinandersetzen mit dem, was
ansteht. Aber was in einem Monat, in
einem Jahr sein wird – oder in fünf
Jahren –, wer weiß das schon?
Niemand kann das überhaupt erahnen,
auch wenn viele meinen, sie könnten so
weit nach vorn schauen und planen.

Mich berühren Briefe sehr, in denen
Menschen mir gegenüber auf
nachdenkliche, eindrückliche Weise ihr



Leben – unser Leben – reflektieren.
Diese Briefe sind Kostbarkeiten in einer
Gesellschaft, die keine Briefe mehr
schreibt, in der sich nur wenige
Menschen die Zeit nehmen, über ihr
Leben nachzudenken. Weil hier eine
Tiefe sichtbar wird, die in unserem
Alltag leider verdrängt wird. Einem
Alltag, der oftmals von einem
Lebensgefühl des Schneller, Höher,
Weiter, dem Streben nach
Wirtschaftswachstum und
Wohlstandsvermehrung beherrscht
wird. Der Medienrummel, mit dem uns
immer öfter suggeriert wird, dass wir an



bestimmten Themen nicht mehr
vorbeikommen, tut ein Übriges und
verunsichert meist mehr, als dass uns
die Unmengen an Informationen
helfen, die Welt besser zu verstehen
und hoffentlich auch zum Positiven zu
verändern. Noch nie konnten wir über
so viele Informationen und über so viel
Wissen verfügen wie heute. Und doch
bleibt eine große Ratlosigkeit – oder
vielleicht gerade deswegen?

Leider kann ich nur auf wenige
dieser Briefe, die ich bekomme,
persönlich antworten – es sind einfach
zu viele. Aus einigen Zuschriften werde



ich im Folgenden zitieren,
selbstverständlich anonymisiert bzw. an
einzelnen Stellen so verändert, dass die
Verfasserin oder der Verfasser nicht
erkennbar werden.

Dieses Buch ist ein Versuch, auf
einige der mir gestellten Fragen
Antworten zu formulieren, meine
Lebens- und Glaubenserfahrungen mit
Ihnen zu teilen. Der christliche Glaube
kann uns Halt und Haltung geben,
davon bin ich überzeugt. Er erscheint
mir in keiner Weise als alt oder gestrig,
sondern als aktuell und Orientierung
gebend.



Die Seele ist gewiss ein sehr
besonderer Teil unseres Lebens. Dass
„die Seele hinterherkommen muss“, ist
ein guter Ausspruch. Er stammt, meine
ich, aus einer Erzählung, in der ein
Indianer das erste Mal Auto fährt. Er
lässt irgendwann den Fahrer anhalten
und setzt sich an den Straßenrand, um
seiner Seele zu ermöglichen, seinen
Körper einzuholen. Das Bild ist vielen
Menschen unserer Tage nahe. Sie leben
unter großem Zeit- und
Entscheidungsdruck. Und wenn sie
einmal anhalten, fragen sie sich, warum
sie bis hierhin gerannt sind. Oder



warum sie manches gerade so
entschieden haben und nicht anders –
und wo überhaupt ihr persönliches
Leben geblieben ist.

Niemand kann die Seele wirklich
definieren, kein Mediziner weiß, wo sie
in unserem Körper zu finden ist. Aber
die meisten werden zugestehen, dass
sie existiert. Die
Literaturnobelpreisträgerin Swetlana
Alexijewitsch hat in ihrem Buch über
Frauen in der Sowjetarmee und über
ihre Gespräche mit ihnen geschrieben:
„Oft sitzen die Frauen mir gegenüber
und lauschen in sich hinein. Lauschen



auf die Stimme ihrer Seele, vergleichen
sie mit ihren Worten.“2 Und weiter:
„Ich folge den Spuren ihrer Seele,
zeichne ihr Leben auf. Der Weg der
Seele ist mir wichtiger als das Ereignis;
es ist unwichtig oder nicht in erster
Linie wichtig, ‚wie es war‘, nein, mich
interessiert etwas anderes: Was geschah
dort mit dem Menschen? Was hat er
dort erlebt und verstanden? Über das
Leben und den Tod generell? Was hat
er für sich aus dieser tiefen Finsternis
mitgenommen? Ich schreibe eine
Geschichte der Gefühle.“3 Eine
Beschreibung dessen, was wir Seele



nennen. Die Frauen, die Swetlana
Alexijewitsch interviewt hat, bestätigen
das anrührend.

Die Seele ist das Innerste einer
Person, unsere unverfälschbare
Eigenheit. Die Bibel sieht die Seele als
Spiegel des Menschen: Die Seele kann
sich grämen, es kann ihr etwas gefallen
(1. Sam 2,33+35), aber sie kann auch
erbittert sein (1. Sam 30,6) oder betrübt
(Hiob 10,1), und auch fröhlich (Ps
16,9). Meine Seele ist stille zu Gott, der
mir hilft, heißt es in Psalm 62,2.

Darin sehe ich eine wichtige
Grundhaltung, wenn wir Orientierung



suchen: uns zurücknehmen in all den
Sorgen, all der Angst und stille werden
in dem Vertrauen, dass von Gott
Lebenskraft ausgeht, die uns stärkt. Ich
muss nicht verzagen, wenn ich mein
Leben Gott anvertraue. Ja, es gibt
Krisen und Leid, berechtigte Sorgen –
das sollte niemals verdrängt oder
geleugnet werden. Aber wir können
mit diesen Belastungen leben, wenn wir
unsere Seele stärken.

Leiderfahrungen vertiefen das Leben,
so banal das klingt. Wenn ich
zurückblicke, dann waren es die
schwierigen Zeiten meines Lebens, in



denen ich am intensivsten gelebt habe.
Unsere Seele kann getrost sein. Oder
wie es in meinem Lieblingslied von
Paul Gerhardt heißt: Du, meine Seele,
singe! Das passt gut zu der Erkenntnis,
dass der hebräische Begriff für Seele,
Näfäsch, der gleiche ist wie der für
Kehle.

In meiner Erinnerung ist dieses Lied
mit meiner Großmutter verbunden. Sie
hat 1945 den Einmarsch der
Sowjetarmee in Köslin erlebt. Ihr Mann
wurde verschleppt, sie, ihre Tochter mit
drei Kleinkindern und einige andere
Frauen blieben in einem Haus



zusammen und überlebten unter
schrecklichen Umständen. 1946 flohen
sie in den Westen. In einem Brief
schreibt eine ehemalige Nachbarin am
19. Oktober 1947 an sie: „Fritz und
Gerhardt (mein Großvater) sind auf
dem ganzen Transport zusammen
gewesen, nur in Graudenz sind sie
gleich getrennt worden. Er hat ihn
dann erst wieder gesehen, als er am 28.
April gestorben ist. Aber auf dem
Transport ist Gerhardt immer getrost
und ganz vergnügt gewesen, er wollte,
wenn erst wieder zu Hause, ein Buch
über alles schreiben. Fritz meint,



Gerhardt sei an Ruhr gestorben, sie
haben alle darunter gelitten. Von 8000
sind 6000 verstorben … Ach
Mariechen, ob wir alle noch einmal
zurückkönnen? Wir machen das erste
Heimweh erst so richtig durch. Aber
einmal muss doch alles wieder einen
Anfang haben.“

Mein Großvater ist trotz schrecklicher
Erfahrungen getrost geblieben und
meine Großmutter sang in der Küche
„Du, meine Seele, singe!“ oder „Wer
nur den lieben Gott lässt walten“. Das
ist mir Vorbild bis heute. Denn eine
solche Grundzuversicht trägt in guten



und in schweren Tagen, im Leben und
im Sterben, das haben meine
Großeltern vorgelebt und davon bin
auch ich zutiefst überzeugt.

1 Was machen diese Bilder mit uns? Ein Gespräch mit
Psychoanalytiker Matthias Wellershoff, der in
seiner Praxis erfährt, wie die Flüchtlingskrise auf
unsere Seelen wirkt, in: DIE ZEIT Nr. 13, 17. März
2016, S. 41 f.

2 Swetlana Alexijewitsch, Der Krieg hat kein
weibliches Gesicht, Berlin 2013, S. 17.

3 Ebd. S. 61.





1

Es muss im Leben
mehr 
als alles geben
Enttäuschungen
und Irrwege auf der
Suche nach dem



Lebensglück



Im Jahr 1967 erschien ein Buch von
Maurice Sendak mit dem Titel

„Higgelti Piggelti Pop! Oder: Es muß im
Leben mehr als alles geben“. Die
Geschichte ist schnell erzählt: Der
Hund Jennie geht fort, weil er
unzufrieden ist, obwohl er alles hat.
Unterwegs macht er viele Erfahrungen,
am Ende wird er ein bekannter
Schauspieler und ist tatsächlich
zufrieden. Das Kinderbuch wurde ein
Dauererfolg, bis heute. Auch



Erwachsene lieben es – vermutlich, weil
die Geschichte unsere Gefühle spiegelt:
Kann es sein, dass das alles ist in
meinem Leben? Hätte ich nicht einiges
ganz anders machen sollen? Wie wäre
es, noch einmal aufzubrechen, neu
anzufangen?

Abzweigungen
Solche Gedanken kennen viele
Menschen, wenn sie älter werden.
Wenn wir jung sind, scheint uns die
ganze Welt offenzustehen. Obwohl
auch das ja eine Illusion ist.
Untersuchungen haben gezeigt, dass



die soziale Herkunft entscheidend für
unseren Lebensweg ist. Es ist uns
sozusagen in die Wiege gelegt, ob wir
später Abitur machen oder mit einem
Hauptschulabschluss abgehen. Werden
wir von unseren Eltern dabei
unterstützt? Haben sie selbst dafür die
Möglichkeiten und nehmen sie sich die
Zeit, mit uns zu lernen, uns zu fördern?
Wird etwa in einer Familie wenig Wert
auf Bildung gelegt, warum sollte ich
dann überhaupt versuchen, Abitur zu
machen? Gerade in Deutschland, das
zeigen Studien4, hängen soziale
Herkunft und Bildungsabschluss eng



zusammen.
Aber es spielt bei allem auch immer

unsere eigene Entscheidung mit –
natürlich im Rahmen der
Gegebenheiten. Rückblickend denkt
sicher mancher: Hätte ich doch!
Warum eigentlich habe ich diese
Möglichkeiten, beruflich ganz andere
Wege zu gehen, gar nicht
wahrgenommen? Aber auch: Warum
hat mir niemand diese Horizonte
eröffnet? Da gibt es nicht nur elterliche,
sondern auch gesamtgesellschaftliche
Verantwortung. Ich denke an einen
Mann, der als Einziger seiner



Geschwister Abitur gemacht und
studiert hat – weil er über seine
Kirchengemeinde Einblick in ganz
andere Möglichkeiten bekam. Und er
hat sie wahrgenommen.

Bei anderen halten wir die Luft an,
wenn sie neu aufbrechen. Ich denke an
die junge Frau, die studiert hat und es
schaffte, eine gute Stelle zu finden.
Alles schien gut. Aber auf einmal
erklärt sie, es sei das falsche Studium
gewesen, so habe sie sich das nicht
gedacht. Sie fängt noch einmal ein
neues, völlig anderes Studium an, muss
nebenbei jobben, um sich zu



finanzieren. Bevor sie in der zweiten
Runde wieder in stabilen Verhältnissen
angekommen ist, wird sie vierzig sein.
Oder der Mann, der seine Frau und
seine drei Kinder verlässt, weil er sich
in eine Jüngere verliebt hat. Mit dieser
bekommt er noch einmal drei Kinder.
Finanziell wird es eng, weil er nicht nur
für seine neue Familie sorgen, sondern
auch Unterhalt zahlen muss – und du
fragst dich, ob er so wirklich sein Glück
gefunden hat.

Wahr ist auch, dass sehr viele
Entscheidungen sehr früh getroffen
und so Weichen für später gestellt



werden, etwa mit Blick auf
Sportlichkeit, Musikalität oder
Sprachkenntnis. Die eigene Begabung
zu entdecken und zu leben, ist nicht
leicht. Da wird ein Mädchen zum
Geigenunterricht geschickt, weil die
Eltern es gut meinen. Aber eigentlich
geht eine tolle Fußballerin an ihr
verloren. Ein Junge wiederum will
unbedingt Fußball spielen, weil das für
Jungs dazugehört, wie er meint. Und
eines Tages muss ihm der Trainer
klarmachen, dass er dafür schlicht nicht
begabt ist. Eine Frau erzählte mir, sie
sei in einer Ballettkaderschule der DDR



gewesen. Aber dann ergab eine
Knochenmessung, dass sie später nicht
grazil genug sein würde. Deshalb sollte
sie zur Akrobatik wechseln. Aber das
wollte sie nicht. Der Balletttraum war
damit zerplatzt, ohne eine echte
Alternative. Sie war tief enttäuscht und
für einige Jahre geradezu aus der Bahn
geworfen, weil sie nicht wusste, wie
eine Zukunft ohne ihren Traum vom
Balletttanzen aussehen sollte. Es ist gar
nicht so leicht, herauszufinden, was der
für mich richtige Weg ist, wenn ich
jung bin.

Wenn wir älter werden, schauen wir



zurück auf die Abzweigungen, die wir
genommen haben, und fragen uns, ob
es denn wirklich die richtigen waren.
Hätte ich eine andere Ausbildung
machen, ein anderes Studienfach
wählen müssen? Warum bin ich nicht
einfach mal aufgebrochen in die große,
weite Welt, sie stand mir doch offen!
War es richtig, alles in die Karriere zu
investieren, habe ich dabei nicht mein
Leben verpasst? Hätte ich jemand
anderen heiraten sollen? Waren wir zu
jung und unerfahren für Kinder? Oder
wie schön wäre es gewesen, wenn wir
Kinder bekommen hätten? Und so



weiter und so weiter …
Wenn Menschen mit solchen Fragen

und oft auch großer Unzufriedenheit
zu mir kamen, hatte ich lange die
Tendenz, sie zu beschwichtigen. Nach
dem Motto: „Ist doch alles gar nicht so
schlecht, du kannst doch auch so
dankbar sein für dein Leben und wie
gut es dir geht.“ Aber ich habe gelernt,
dass das zu einfach ist. Wenn derart
große Fragen nach dem Sinn des
Lebens aufkommen, wenn sich
Enttäuschung in den Alltag frisst und
man ständig überlegt, ob nicht alles
falsch läuft – dann ist das eine echte



Krise. Und die lässt sich nicht einfach
schönreden, sondern kann in einer
handfesten Depression enden.

Viele Menschen scheinen
andererseits rundherum zufrieden mit
ihrem Leben zu sein. Das ist durchaus
beneidenswert. Aber es ist auch
wichtig, in bestimmten Lebensphasen
die richtigen Fragen zu stellen und das
Erlebte zu reflektieren – damit einen
nicht irgendwann ein lange verdrängtes
Thema doch noch einholt. Ich habe
immer wieder erlebt, wie Menschen,
bei denen ich das niemals vermutet
hätte, durch ein einziges Ereignis in



eine Abwärtsspirale gerieten. Die Seele
ist nicht berechenbar und nicht
steuerbar. Da kannst du jemandem
noch so eindringlich sagen: „Die Sonne
scheint, du hast es gut, du hast doch
alles“ – aber der andere kommt nicht
aus seiner Dunkelheit heraus, sondern
steckt in einer behandlungsbedürftigen
Depression fest. Angehörige von
Menschen, die unter einer
Angststörung leiden oder mit
Depressionen kämpfen, kommen da oft
an ihre Grenzen. Der andere kann
schlicht etwa nicht Bus fahren aus
Angst. Und da hilft keine



Beschwichtigung. Es entsteht
gegenseitiges Unverständnis und
Menschen, die eine solche psychische
Krise durchleben müssen, ziehen sich
zurück, werden einsam, weil es für die
anderen so unendlich schwer ist,
nachzuvollziehen, was sie gerade
durchleben. Da gibt es eine tiefe
Sprachlosigkeit. Sorge um die Seele ist
deshalb kein schöngeistiges Thema,
sondern echte und harte Arbeit am
Leben, am Lebenssinn, am
Lebensglück, an Beziehungen.

Kurzum: Es geht darum, die richtige
Balance zu finden zwischen einem



Grundgefühl der Zufriedenheit und
dem wachen Blick darauf, ob ich in
meinem Leben etwas ändern kann oder
will. Wie will ich mein Leben gestalten,
damit ich eines Tages zufrieden darauf
zurückblicken kann?
Für mich bleibt die biblische Geschichte
von Josef wegweisend, der am Ende
nach allen Irrungen und Wirrungen
sagen kann: Ihr gedachtet es böse mit
mir zu machen, aber Gott gedachte es
gut zu machen, um zu tun, was jetzt am
Tage ist, nämlich am Leben zu erhalten
ein großes Volk. (1. Mose 50,20)



Verantwortungsdreieck
Wenn ich überlege, wie ich leben will,
ist für mich die Antwort wesentlich, die
Jesus auf die Frage gibt, was denn das
höchste Gebot Gottes für den
Menschen sei. Wohlgemerkt: Es geht
um ein GE-bot, nicht um ein VER-bot,
viele verwechseln das gern. Jesus sagt:
Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben
von ganzem Herzen, von ganzer Seele,
von allen Kräften und von ganzem
Gemüt, und deinen Nächsten wie dich
selbst. (Lk 10,27)

Für mich ist das eine gute Leitplanke
fürs Leben, etwas, das mir Halt gibt. Ich



bezeichne diese Grundhaltung gerne als
Verantwortungsdreieck gegenüber
Gott, meinen Mitmenschen und mir
selbst. Zum einen verantworte ich mein
Leben vor Gott, stehe in einer
Beziehung zu dieser Geistkraft, oder
auch dem Vater im Himmel, der
tröstenden Mutter. Dazu gehört
unmittelbar, dass ich meinen Nächsten
im Blick habe und dafür Sorge trage,
dass es ihm gut geht. Und dann darf
und soll ich mich auch selbst lieben
und auf das achten, was mir persönlich
guttut.

Vor Gott bleibt nichts verborgen, vor



Gott bin ich völlig transparent wie ein
offenes Buch. Diese Vorstellung hat
vielleicht für manche auch etwas
Erschreckendes. Aber mein Verhältnis
zu Gott ist nicht von Furcht
gekennzeichnet, sondern voller
Vertrauen, weil ich auch meine Ängste,
mein Scheitern vor Gott aussprechen
kann – ohne Furcht vor Verurteilung
oder gar Strafe.

Ein Gott, der Angst verbreitet, ist
nach meinem Glauben unvorstellbar.
Warum sich manche religiösen
Menschen auch heute immer wieder
gerade dieses strafende Gottesbild



zurückwünschen, das in früheren
Zeiten gepredigt wurde, und kritisieren,
dass der Zorn und das Gericht Gottes
heute nicht mehr im Vordergrund
kirchlicher Verkündigung stehen, kann
ich nicht nachvollziehen.

Die Nächsten lieben – das ist leicht,
wenn ich die anderen mag und sie
mich auch überhaupt nicht in
irgendeiner Weise beeinträchtigen oder
bedrohen. Und es ist schwer,
Menschen positiv gegenüberzutreten,
wenn sie anderer Meinung sind, einer
anderen Partei angehören,
Konkurrenten oder mir schlicht



unsympathisch sind. Ich erinnere mich
an eine Situation nach einem
Gottesdienst, als ich an der Kirchentür
stand, um die Besucherinnen und
Besucher mit Handschlag zu
verabschieden. In der Reihe sah ich an
sechster oder siebter Stelle einen
Journalisten, der kurz zuvor einen –
wie ich fand – ziemlich üblen,
ungerechten und diffamierenden
Artikel über mich veröffentlicht hatte.
Ich dachte, wenn der dir die Hand
schütteln will, entgleiten dir die
Gesichtszüge. Er kam, ich schüttelte
ihm die Hand und dachte dabei



energisch: „Auch du bist ein Geschöpf
Gottes!“ Es funktionierte- Ich konnte
ihn als Mensch annehmen – trotz
allem, was geschehen war – und ihm
sogar ein kleines Lächeln schenken.

Eine im Nachhinein eher lustige
Begebenheit, die zeigt, wie es im
Kleinen gelingen kann, über den
eigenen Schatten zu springen. An
einem Beispiel wie diesem ist zu
merken, dass Jesus mit seinen weiter
oben zitierten Worten und seinem
Handeln einen Kern trifft: Den
anderen respektieren ist schwer, wenn
wir uns grundsätzlich nicht einig und



auch nicht nahe sind. „Den Nächsten
lieben wie sich selbst“ – diese
Grundhaltung der Nächstenliebe
einzuüben, verändert uns und hat das
Potenzial, unsere Gesellschaft und die
ganze Welt zu verändern.
Als Jesus gefragt wird, wer denn der
Nächste sei, von dem er spricht, erzählt
er das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. Die Geschichte berichtet von
einem, der unter die Räuber fiel, der
geschlagen, verletzt und dann einfach
liegen gelassen wird. Viele gehen
achtlos vorbei und helfen ihm nicht,
auch nicht diejenigen, die eigentlich



zuständig wären. Doch dann kommt
einer, der sich des Opfers erbarmt –
ausgerechnet ein Samariter, einer, der
in der Gesellschaft nicht gern gesehen
ist. Er greift selbstlos ein und hilft.
Eindrücklich wird in dieser Geschichte
der Aspekt beleuchtet: Viele gehen
vorbei, weil sie denken: „Was geht
mich dieser Mensch an?“ Auch der
Samariter ist im Grunde genommen
nicht zuständig für den Mann, der
verletzt am Boden liegt. Aber er
übernimmt Verantwortung, er packt
an, er trägt Sorge für den anderen, ganz
gleich, ob der seiner Meinung ist, die



gleiche Nationalität oder Sprache hat.
Das bleibt weltweit und durch die
Zeiten ein eindrückliches Beispiel.
Wenn heute die sogenannte Pegida-
Bewegung meint, das christliche
Abendland zu verteidigen, indem sie
andere Menschen ausgrenzt und
beschimpft, stellt sie genau diesen
christlichen Grundwert der
Nächstenliebe infrage.

In diesem Verantwortungsdreieck
darf und soll ich mich auch selbst
lieben. Denn ich weiß: Ich bin von Gott
angenommen und geliebt, so, wie ich
bin. Das ist eine ungeheure Zusage! Du



bist etwas wert! Du darfst dich im
Spiegel anschauen und egal, ob du alt
oder jung, dick oder dünn, erfolgreich
oder gerade gescheitert, reich oder arm
bist: Du darfst, ja, du sollst dich lieben.

Das bringt auch eine Verantwortung
mit sich: für sich selbst Sorge zu tragen.
Und das ist dann keine Sorge, die zur
Belastung wird, sondern im guten
Sinne ein wirkliches Sorgen für sich
selbst. Es ist wichtig, sich selbst immer
wieder einige wesentliche Fragen zu
stellen, zum Beispiel: Was brauche ich,
um Kraft zu sammeln fürs Leben? Was
tut mir gut?



Nein, das ist keine Egozentrik, sondern
wird auch wiederum den „Nächsten“
guttun, denen, mit denen ich
unterwegs bin, die mich brauchen, für
die ich wichtig sein könnte. „Liebe dich
selbst“, das ist eine gute Aufforderung,
die ja nicht Egomanie meint, weil sie
Teil der Dreiecksbeziehung ist, sondern
Selbstachtung.

Körpergefühl
Lebenszufriedenheit hängt für sehr
viele Menschen heute mit ihrem
Aussehen zusammen. Und damit sind
die meisten unzufrieden. Die Zahl der



Essstörungen nimmt stetig zu in
unserem Land und sie sind auch eine
seelische Erkrankung. Das beginnt
meist schon bei den ganz Jungen. Vor
allem Mädchen leiden darunter, wenn
sie nicht so aussehen wie die Models
auf dem Laufsteg von Heidi Klum. Und
sosehr auch versucht wird, mit guten
Worten dagegenzuwirken, bleibt doch
„schlank sein“ ein entscheidendes Ziel.
Wer im Wettlauf um ein gutes
Aussehen nicht mithalten kann, wird
geradezu missachtet. Am schlimmsten
aber ist: Viele verlieren ihre
Selbstachtung. Bulimie und Anorexie



sind dabei die schwersten
Krankheitssymptome. Letzten Endes
betrifft das Thema aber inzwischen fast
alle. Ich kenne das auch selbst, sich auf
die Waage stellen, denken, du bist zu
dick, du hast zugenommen, du musst
dein Essverhalten besser kontrollieren.

Gewiss, wir sollen uns gesund
ernähren! Und wenn 52,4 Prozent der
Deutschen übergewichtig sind, wenn
Adipositas, also extremes Übergewicht,
zunimmt, ist das ein gesundheitliches
Problem. Doch Dünnsein macht allein
auch nicht glücklich, ebenso wenig
diese ewige Kalorienzählerei. Es geht



doch vor allem darum, das Leben zu
genießen, sich einerseits nicht
ununterbrochen zu kontrollieren und
andererseits nicht völlig die Kontrolle
und das Gefühl für unseren Körper zu
verlieren. Wie aber vermitteln wir das?
Die öffentlichen Bilder und
Schönheitsideale müssen sich ändern!
Die junge Frau, die im gelben Bikini
neben einem dicken Hund für ein
Diätpulver wirbt, ist inzwischen überall
bekannt. Und sicher, sie sieht
wunderbar aus mit ihrem makellosen
Körper. Aber ein Garant für ein gutes
Leben ist das alles nicht.



Ganz vielen hat die von Renée
Zellweger wunderbar gespielte Rolle
der Bridget Jones in dem Film
„Schokolade zum Frühstück“ gut
gefallen. Sie ist über 30 Jahre alt, eine
liebenswerte und lebenslustige Frau –
aber Single und leicht übergewichtig.
Das frustriert sie dann irgendwann
derartig, dass sie am Neujahrstag
beschließt, dass alles anders werden
muss. Der Film handelt von ihren
Versuchen, abzunehmen, das Rauchen
aufzugeben und einen passenden
Mann kennenzulernen. Natürlich ist
dies alles andere als einfach, es klappt



einfach nicht. Und dann reißen sich die
Männer plötzlich dennoch geradezu
um sie – gerade weil sie ist, wie sie ist!
Eine wunderbare Sympathieträgerin.

Nach dem Film hat die
Schauspielerin Renée Zellweger sich
viele Kilos vom Leib gehungert und
musste für die Fortsetzung des Films
dann einen so genannten „Fatsuit“
tragen, um künstlich Gewicht
aufzutragen, das sie wieder so attraktiv
erscheinen ließ wie beim ersten Teil.
Das ist krank! Ich finde, der Vorgang
zeigt eine orientierungslose
Gesellschaft, in der es zum einen viel zu



viel zu essen gibt und zum andern
einige Menschen bewusst hungern, um
irgendeinem Idealbild zu folgen. Wie
können wir uns davon befreien? Und
warum spielt das Äußere so viel mehr
eine Rolle als die Seele? Warum mögen
wir oft uns selbst so wenig und fragen
uns schließlich: Wenn ich mich schon
selber nicht mag, wer dann?

Mir ist sehr bewusst, dass es nicht auf
jede Lebensfrage eine unmittelbare
Antwort aus der Bibel gibt. Aber die
Bibel spiegelt für mich die Weisheit
unserer Väter und Mütter im Glauben
– und immer wieder entdecke ich aufs



Neue, was deren Erzählungen mit uns
heute zu tun haben.

In der Schöpfungsgeschichte heißt es:
Gott schuf den Menschen zu seinem
Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn;
und schuf sie als Mann und Frau (1.
Mose 1,27). Das bedeutet doch, dass
jeder Mensch, ob Mann oder Frau, egal
welcher Herkunft, Hautfarbe oder
Statur, zumindest einen Schimmer des
Ebenbildes Gottes in sich trägt. In uns
allen, in jedem und jeder, ist ein Funke
Gottes zu erkennen. Das hilft mir mit
Blick auf mich selbst. Aber das macht
mich auch offen für die Begegnung mit



anderen. Ja, es gibt wirklich schöne
Menschen, die begnadet sind mit
makellosem Äußeren – beneidenswert
ist das. Andere tun viel dafür, mit Sport
und guter Ernährung den Körper zu
formen Aber viele Menschen müssen
damit leben, dass sie nicht den
Schönheits- und Erfolgsidealen
entsprechen. Trotzdem haben alle eine
eigene Würde als Gottes Geschöpfe
und sind Teil der göttlichen Schönheit.
Vielleicht kann uns dieser Gedanke
etwas gnädiger mit uns selbst umgehen
lassen, wenn wir unsere Speckröllchen
am Bauch oder die Falten im Gesicht



betrachten, wenn wir mit unserem
Äußeren hadern, gern größer wären
oder dünner, athletischer oder mit
einem Sixpack ausgestattet …

Bei solchen Fragen geht es um die
Erwartungen anderer, aber auch um
meine eigenen. Ich kann aus meinem
Körper schlicht nicht ausbrechen.
Sicher, ich kann gut für ihn sorgen,
mich gesund ernähren, Sport treiben.
Aber ich muss mich annehmen lernen,
so, wie ich bin. Wer in sich selbst ruht,
strahlt das auch nach außen aus, das ist
eine Binsenweisheit. Ich muss mich mit
manchen Vorgaben des Lebens schlicht



abfinden, Frieden damit schließen.
Vielleicht hilft es manchen, sich das
klarzumachen.

Verzweiflung am Leben
Eine Frau schreibt mir: Ich habe
niemanden, an den oder die ich glauben
könnte. Auch nicht an mich, nicht mehr.
Mein Leben erachte ich als ein Versagen
nach dem anderen. Mir selber habe ich
die Geborgenheit, die Familie versagt.
Ein großer Teil in mir ließ mich das
Gute, das Nährende, das Schöne immer
wieder zerstören: kaum erreicht, konnte
ich es nicht aushalten. Dadurch habe ich



mir genommen, wozu ich eigentlich auf
die Welt geschickt wurde.

Ich leide. Lange schon. Versuche, mir
zu vergeben, mich zu verstehen, neue
Wege zu suchen – niemals aufzugeben,
Gewissheit aufzubauen, täglich,
stündlich. Dass für mich als Kämpferin
für das Leben noch etwas vorgesehen ist,
etwas, das mir die Möglichkeit bietet,
wieder heil zu werden. …

Weshalb nur gelingt mir so vieles
nicht? Inzwischen komme ich mir vor
wie eine Maus in einem Labyrinth: die
Nase bereits geschwollen vom immer
wieder Anstoßen an die Wand, die sich



plötzlich zeigte, nachdem ein gangbarer
Weg in diese Richtung wies …
Verbitterung, Neid, Eifersucht, Hadern.
Damit bin ich konfrontiert.

Kälte, Einsamkeit und Disziplin
bestimmen mein Leben. Kann das noch
ein Leben sein? Ich bin frustriert,
traurig, zermürbt und spüre das
Schwinden meiner Kräfte – in dem Maß,
wie ich den Sinn dieser „Prüfungen“
nicht mehr erkennen kann.

Diese Frau hat einen sehr klaren
Blick auf die Dinge und findet Worte,
mit denen sie ihre Verzweiflung
beschreiben kann. Es tut fast weh,



wahrzunehmen, dass jemand so verzagt
ist. Allzu schneller Rat wäre da falsch
und gewiss nur billiger Trost. Gerade,
wenn wir älter werden, werden uns die
Grenzen dessen, was wir noch
verändern könnten, ganz stark bewusst.

Ich möchte jedem Menschen, der in
einer solchen Situation steckt, sagen: Es
ist dein Leben. Nimm es an, auch da,
wo es wehtut. Wir können nicht mehr
ändern, was war. Es schmerzt
manchmal, das anzusehen. Aber mir
scheint, es ist wichtig, dass wir es tun.
Denn das, was wir verdrängen,
bedrängt unsere Seele. Wenn wir die



schmerzhaften Punkte,
Entscheidungen, Entwicklungen,
Verstrickungen benennen, sie
aussprechen, mit anderen besprechen,
nehmen wir ihnen einen Teil ihrer
Macht.

Als ich 2010 nach Berlin umgezogen
bin, habe ich bei etlichen
Joggingrunden um den Schlachtensee
mit einer Freundin meinen Rücktritt als
Landesbischöfin und Ratsvorsitzende
betrachtet und auf diese Weise
verarbeitet. Im Jahr darauf war es der
Abschied meiner Joggingpartnerin von
ihrer Mutter, der immer wieder Thema



war. Dann starb meine Mutter und bei
meiner Freundin gab es zeitgleich in
deren Leben eine schmerzhafte
Trennung – wir haben das alles
während des Laufens miteinander
geteilt und im Aussprechen bearbeitet.
Ich habe den Eindruck, dass
schmerzhafte Erinnerungen zumindest
vernarben können, je weniger sie
tabuisiert und verschwiegen werden.
Am liebsten würden wir oftmals
schweigen, weil die Themen unseres
Lebens scham- oder angstbesetzt sind
und wir einfach keine Worte dafür
finden. Aber Schweigen lässt viele



belastende Erlebnisse noch größer,
noch bedrohlicher werden, als wenn
wir sie aussprechen und mit anderen
teilen.

Da hat eine junge Frau eine
wiederkehrende Angst, an einem
bestimmten Punkt ihres Lebens versagt
zu haben. Wie ein schwerer Stein legt
sich das auf ihre Seele. Und sie sagt mir
in einem Moment der Nähe: „Das
traue ich mich doch gar nicht zu
erzählen! Jeder würde sagen, ich
spinne, und manchmal glaube ich
selbst, dass es so ist.“ Ich habe sie
ermutigt, über ihre Fantasien des



Versagens mit anderen zu sprechen,
weil ich überzeugt bin, wir dürfen
Schwäche zeigen, unsere Ängste teilen.
Schweigen macht die Seele
zerbrechlich. Wenn wir mehr Geduld
miteinander hätten, auch eher wagen
würden, über unsere Ängste, unsere
Untiefen miteinander zu sprechen,
ohne ständig einen Gesichtsverlust zu
fürchten, würden wir vielleicht eher
Frieden mit unserem Leben schließen.

Manchmal zeigen sich im Leben
Punkte, bei denen wir erkennen: Da ist
noch etwas zu bereinigen, indem es
ausgesprochen wird. Eine Frau, deren



Schwester ich beerdigt habe, sagte, sie
sei so froh, mit der Schwester vor deren
Tod noch manchen Zwist der Kindheit
besprochen zu haben. Es waren keine
großen Dramen, aber sie fühlte sich
dadurch befreit, dass die Spannungen
ausgesprochen waren und sie damit
nicht allein zurückblieb. Wie
merkwürdig: Zwei gestandene Frauen,
beruflich erfolgreich, hadern mit
Themen, die Jahrzehnte zwischen
ihnen standen. Kleine Streitigkeiten aus
der Kindheit, das Thema, von den
Eltern bevorzugt worden zu sein oder
auch die andere „ausgetrickst“ zu



haben – all das warf einen Schatten auf
die Seele und damit auch auf die
Beziehung der beiden. Es wäre so gut,
wenn wir nicht erst bis zur Schwelle des
Todes warten würden, um so etwas
auszusprechen und damit zu
bereinigen.

Es geht darum, sich mit dem eigenen
Leben zu versöhnen – und, wo
möglich, auch mit den Menschen, mit
denen wir einmal im Streit
auseinandergegangen sind. Die
Mahnung des Apostels Paulus Lasst die
Sonne nicht über eurem Zorn
untergehen (Eph 4,26), sie gilt ja auch



für unser Leben insgesamt. Es macht
uns innerlich frei, wenn wir eigene
Fehler, Streit, Verletzungen nicht
unterdrücken und verbergen, sondern
sie in Worte fassen, auch wenn es
schwerfällt. Und es ist gut, wenn wir
uns nicht in Vergangenes verbeißen,
sondern es loslassen, es zurücklassen
und damit künftig leichter und nach
vorn gerichtet weiterleben.

Entscheidungen treffen
Zum Leben gehört immer wieder der
Mut, Chancen zu ergreifen, wenn sie
sich eröffnen, und nicht allzu lange



abzuwägen und zu zögern. Ich bin
manchmal gefragt worden, ob ich
meine „Karriere“ geplant hätte. Bei
solchen Fragen muss ich lachen, als
hätte ich mich irgendwann im Studium
hingesetzt und gesagt: Ich will später
Bischöfin oder gar Ratsvorsitzende
werden. Mein Weg ergab sich eher
spontan und mehr oder minder
zufällig. Allenfalls habe ich an einigen
Wegkreuzungen etwas nachgeholfen,
indem ich gewagt habe, eine Chance zu
ergreifen. Das war so, als mir das
Stipendium für ein Jahr in den USA
quasi in den Schoß fiel. Ähnlich



verhielt es sich, als ich gefragt wurde,
ob ich für den Zentralausschuss des
Ökumenischen Rates der Kirchen
kandidiere. Und auch mit Blick auf die
Stelle als Generalsekretärin des
Deutschen Evangelischen Kirchentages
war es so.

1993 hatte ich gerade erst vor einem
guten Jahr eine Stelle als Studienleiterin
der Akademie Hofgeismar angetreten,
als ich einen Anruf erhielt: Der
Vorstand des Kirchentagspräsidiums
würde mich gern zum Gespräch
einladen; ein neuer Generalsekretär,
eine neue Generalsekretärin werde



gesucht. Eigentlich sprach alles
dagegen. Wir konnten doch nicht
schon wieder umziehen! Ich war gerade
35 Jahre alt geworden, hatte vier
Kinder und das Leben in Hofgeismar
hatte sich gut eingependelt. Und doch
hat mich die Aufgabe ungeheuer
gereizt und auch mein Mann fand das
gut. Ernst Benda, Annemarie
Schönherr und Erika Reihlen haben
sich dann für mich als
Generalsekretärin entschieden – was
mit Blick auf die später folgende
Diskussion im Präsidium mutig war.
Als ich zur Vorstellung vor dem



Präsidium nach Fulda kam, musste ich
zunächst bei einer Tasse Kaffee zwei
Stunden warten, denn das Präsidium
kritisierte erst einmal das komplette
Verfahren. Dann wurde ich zwei
Stunden vom Gremium befragt, aber
nicht nach meiner theologischen
Kompetenz, sondern mit dem Vorwurf:
Ich sei zu jung und außerdem hätte ich
vier Kinder. Wie solle das denn bitte
schön funktionieren? Anschließend
wurde ich wieder hinausgebeten. Nach
einer weiteren Stunde Warten kam
mein Vorgänger, der mich nochmals
hereinbat, mit den Worten: „Es gab



sieben Gegenstimmen, ich würde eine
solche Berufung nicht annehmen.“

Nach dieser Sitzung hatte ich den
Eindruck, nicht wirklich erwünscht zu
sein, und überlegte, die Berufung auf
die Stelle abzulehnen. Die Kritik hatte
mich verletzt. Ich nahm mir vor, am
kommenden Montag anzurufen und zu
sagen, dass ich nicht zur Verfügung
stehe. Aber dann gab es am Sonntag im
Radio einen Kommentar von Ralph
Ludwig. Die Entscheidung des
Kirchentagspräsidiums war zu ihm
durchgesickert, er pries meine
Fähigkeiten in den höchsten Tönen



und sagte, meine Berufung sei genau
richtig für die notwendige Erneuerung
des Kirchentages. Diese Ermutigung hat
mich völlig verblüfft, aber natürlich
auch riesig gefreut. Und so blieb es bei
der Entscheidung des Gremiums,
sieben Gegenstimmen hin oder her.

Wie sehr dies mein weiteres Leben
beeinflussen würde, konnte ich damals
nicht absehen. Ich erinnere mich, dass
ich am ersten Arbeitstag in einem von
meinem Vorgänger leer geräumten
Büro saß und dachte: Hoffentlich sind
diese Schuhe nicht eine Nummer zu
groß für dich! War es richtig, diesem



Ruf zu folgen? Wäre es in Hofgeismar
nicht besser und ruhiger für die Kinder
gewesen? Im Rückblick kann ich sagen,
es war gut, wie es kam. Doch das
Entscheiden war nicht leicht, zumal es
nicht nur meine eigene Lebenssituation
betraf, sondern auch die meiner
Familie.

Wenn wir unter Entscheidungsdruck
stehen, ist immer auch ein Wagnis
dabei – wir könnten einen Weg
einschlagen, den wir später bereuen.
Wer aber aus lauter Angst davor jede
Entscheidung vermeidet, engt sich
selbst massiv ein. Es ist auch möglich,



damit zu leben, dass es vielleicht anders
besser gewesen wäre. Ich bin heute
dankbar, dass ich damals den Mut
hatte, die Berufung anzunehmen, auch
wenn es ein wahrhaftig nicht leichter
Weg war. Und ich bin denen dankbar,
die mich immer wieder in
unterschiedlichen Phasen meines
Lebens ermutigt haben. Dass es
Menschen gab, die mir quasi einen
Schubs gegeben haben: Ja, los, nur
Mut, wag es, das wird schon. Mich hat
das gelehrt, heute andere genauso zu
ermutigen.



Manchmal bewahrt uns auch ein
ungutes Gefühl vor falschen
Entscheidungen: Ein guter Freund
stand vor der Frage, ob er mit seiner
neuen Partnerin zusammenzieht. Alles
wirkte rein äußerlich eigentlich ideal
und stimmig, aber er spürte in seinem
Inneren, dass ihn irgendetwas bei
diesem Gedanken störte. Er hat darauf
gehört und ist heute froh darüber. Aber
die Beziehung ist daran zerbrochen.
Oder: Ein Paar steckt schon in einer
gewissen Beziehungskrise. Dennoch
verständigen sie sich darauf, ein Haus
zu kaufen, vielleicht, weil sie hoffen,



durch einen gemeinsamen Neuanfang
an einem anderen, schönen Ort die
Beziehung zu stabilisieren. Die
Begeisterung über das gemeinsame
Projekt übertönt vielleicht eine gewisse
Zeit die Krise. Der Mann sagt später,
dass ihm in dem Moment, als er die
Unterschrift unter den Kaufvertrag
setzte, schon klar war, dass das ein
Fehler war. Aber er konnte nicht
zurück. Es stellte sich leider heraus,
dass es in der Tat ein Fehler war, und
zwar ein großer … Geschichten, die
tatsächlich jeden Tag irgendwo
passieren.



Was können wir besser machen?
Eines steht fest: Wir müssen versuchen,
uns mit unserer Vergangenheit
auszusöhnen, nur so können wir unsere
Lebenshaltung hier und jetzt nachhaltig
positiv beeinflussen und damit die
Jahre, die uns bleiben. Und manchmal
müssen wir schlicht Entscheidungen
treffen, ohne ein Wenn und Aber
abwägen zu können. Dazu passt das
Bibelwort, das Jesus sagt, als Menschen
immer wieder Ausreden finden, warum
sie ihm jetzt nicht nachfolgen können:
Wer seine Hand an den Pflug legt und
sieht zurück, der ist nicht geschickt für



das Reich Gottes. (Lk 9,62)

Neuanfang
Auch in der Bibel werden immer
wieder Geschichten von Menschen
erzählt, die sich ändern und ganz neu
anfangen. Mose etwa ist erst ein
Mörder, dann wird er zum Anführer
seines Volkes und versucht, Gottes
Weisung zu übermitteln. Saulus, der
Christen verfolgt hat, wird unter
seinem neuen Namen Paulus zu
demjenigen, der den christlichen
Glauben in alle Welt trägt. Und auch
Petrus, der Jesus sofort nach der



Verhaftung verleugnet, wird später zu
einem großen Verkünder des
Glaubens. Drei biblische Beispiele von
Menschen, die eigentlich gescheitert
und vom richtigen Weg abgekommen
sind, aber durch Gottes Ermutigung,
durch die Aufgabe, die Gott ihnen
zutraut, zu entscheidenden Personen
für die Verbreitung des christlichen
Glaubens werden. Das hat mich oft
ermutigt, wenn ich selbst am Zögern
und Zweifeln war: Menschen können,
ja, dürfen sich ändern, das wird uns
von Gott zugetraut! Die biblischen
Geschichten zeigen, dass ganze Städte



wie Ninive auf den Weg der
Gerechtigkeit zurückkehren können,
weil ihnen Jona als Prophet Gottes
Botschaft nahebringt.

Es gibt in der Bibel aber auch
Erzählungen, in denen Menschen
keinen Neuanfang finden, sondern den
eingeschlagenen Weg zu Ende gehen
und die Konsequenzen ihres Handelns
ertragen müssen. Im ersten Buch
Samuel (28,3–25) findet sich eine
solche Geschichte:

Samuel aber war gestorben und ganz
Israel hatte ihm die Totenklage



gehalten und ihn begraben in seiner
Stadt Rama. Und Saul hatte die
Geisterbeschwörer und Zeichendeuter
aus dem Lande vertrieben.

Als nun die Philister sich
versammelten und herankamen und
sich lagerten bei Schunem,
versammelte Saul auch ganz Israel
und sie lagerten sich auf dem Gebirge
Gilboa.

Als aber Saul das Heer der Philister
sah, fürchtete er sich, und sein Herz
verzagte sehr. Und er befragte den
Herrn; aber der Herr antwortete ihm
nicht, weder durch Träume noch



durch das Los „Licht“ noch durch
Propheten.

Da sprach Saul zu seinen Getreuen:
Sucht mir eine Frau, die Tote
beschwören kann, dass ich zu ihr gehe
und sie befrage.

Seine Männer sprachen zu ihm:
Siehe, in En-Dor ist eine Frau, die
kann Tote beschwören.

Und Saul machte sich unkenntlich
und zog andere Kleider an und ging
hin und zwei Männer mit ihm und sie
kamen bei Nacht zu der Frau. Und
Saul sprach: Wahrsage mir, weil du
Geister beschwören kannst, und hole



mir herauf, wen ich dir nenne.
Die Frau sprach zu ihm: Siehe, du

weißt doch selbst, was Saul getan hat,
wie er die Geisterbeschwörer und
Zeichendeuter ausgerottet hat im
Lande; warum willst du mir denn
eine Falle stellen, dass ich getötet
werde?

Saul aber schwor ihr bei dem Herrn
und sprach: So wahr der Herr lebt: Es
soll dich in dieser Sache keine Schuld
treffen.

Da sprach die Frau: Wen soll ich
dir denn heraufholen? Er sprach: Hol
mir Samuel herauf!



Als nun die Frau merkte, dass es
um Samuel ging, schrie sie laut und
sprach zu Saul: Warum hast du mich
betrogen? Du bist Saul.

Und der König sprach zu ihr:
Fürchte dich nicht! Was siehst du?
Die Frau sprach zu Saul: Ich sehe
einen Geist heraufsteigen aus der
Erde.

Er sprach: Wie ist er gestaltet?
Sie sprach: Es kommt ein alter

Mann herauf und ist bekleidet mit
einem Priesterrock.

Da erkannte Saul, dass es Samuel
war, und neigte sich mit seinem



Antlitz zur Erde und fiel nieder.
Samuel aber sprach zu Saul:

Warum hast du meine Ruhe gestört,
dass du mich heraufsteigen lässt?

Saul sprach: Ich bin in großer
Bedrängnis, die Philister kämpfen
gegen mich, und Gott ist von mir
gewichen und antwortet mir nicht,
weder durch Propheten noch durch
Träume; darum hab ich dich rufen
lassen, dass du mir kundtust, was ich
tun soll. Samuel sprach: Warum
willst du mich befragen, da doch der
Herr von dir gewichen und dein Feind
geworden ist? Der Herr hat dir getan,



wie er durch mich geredet hat, und
hat das Königtum aus deiner Hand
gerissen und David, deinem Nächsten,
gegeben. Weil du der Stimme des
Herrn nicht gehorcht und seinen
grimmigen Zorn nicht an Amalek
vollstreckt hast, darum hat der Herr
dir das jetzt getan. Dazu wird der
Herr mit dir auch Israel in die Hände
der Philister geben. Morgen wirst du
mit deinen Söhnen bei mir sein. Auch
wird der Herr das Heer Israels in die
Hände der Philister geben.

Da stürzte Saul zur Erde, so lang er
war, und geriet in große Furcht über



die Worte Samuels. Auch war keine
Kraft mehr in ihm; denn er hatte
nichts gegessen den ganzen Tag und
die ganze Nacht.

Und die Frau trat zu Saul und sah,
dass er sehr erschrocken war, und
sprach zu ihm: Siehe, deine Magd hat
deiner Stimme gehorcht, und ich habe
mein Leben aufs Spiel gesetzt, als ich
die Worte hörte, die du zu mir gesagt
hast. So gehorche du nun auch der
Stimme deiner Magd! Ich will dir
einen Bissen Brot vorsetzen, dass du
isst und zu Kräften kommst und deine
Straße gehen kannst.



Er aber weigerte sich und sprach:
Ich will nicht essen. Da nötigten ihn
seine Männer und die Frau, bis er auf
sie hörte. Und er stand auf von der
Erde und setzte sich aufs Bett.

Die Frau aber hatte im Haus ein
gemästetes Kalb; das schlachtete sie
eilends und nahm Mehl und knetete
es und backte ungesäuertes Brot und
setzte es Saul und seinen Männern
vor. Und als sie gegessen hatten,
standen sie auf und gingen fort noch
in der Nacht.

Eine merkwürdige Geschichte! In
einigen Bibelausgaben ist sie mit „Die



Hexe von Endor“ überschrieben.
Unheimlich ist die Frau wohl vielen,
wobei wir doch längst wissen, dass
Frauen, die als Hexen diffamiert
wurden, meist über ein besonderes
Wissen verfügten, also weise Frauen
waren.

In allerhöchster Not sucht also der
große und stolze König Saul
ausgerechnet bei dieser Frau Rat, einer,
die er selbst verbannt hat, weil er alle
Religion, alle Weisheit, die ihm nicht
passte, schlicht verboten hatte. Aber in
dem Moment, in dem er überhaupt
nicht mehr weiterwusste, da erinnerte



er sich sehr wohl, wo er suchen könnte,
um einen Ausweg aus seiner Not zu
finden.

Manchmal denke ich, das geht
Menschen auch heute so. Sie verachten
den christlichen Glauben und auch die
Kirche als Institution. Oder wenn sie
das nicht aktiv tun, dann praktizieren
sie zumindest kein Glaubensleben und
interessieren sich nicht besonders für
Gottesdienste oder Rituale. Der Leiter
eines Museums hat mir das einmal ein
wenig süffisant unter die Nase
gerieben: „Wenn Sie am Sonntag um 10
Ihre Schäfchen suchen, Frau Käßmann,



kommen Sie mal bei mir vorbei, dann
finden Sie sie.“ Ich habe geantwortet:
„Aber wenn 09/11 geschieht oder ein
Massaker in Erfurt oder in Paris oder in
Brüssel, dann kommen die Menschen
nicht ins Museum, um Trost und
Orientierung zu suchen, sondern
wissen sehr wohl, dass sie das am
ehesten in der Kirche finden!“

In unserem Land sind nicht „noch“,
sondern sehr wohl zwei Drittel der
Bevölkerung Mitglied einer christlichen
Kirche. Und auch wenn sie ihren
Glauben nicht ständig und intensiv
praktizieren und ihre Zugehörigkeit



nicht aktiv leben, wissen sie, wo sie in
Zeiten der Not Zuspruch und Hilfe
finden, wo es Quellen gibt für tragende
Rituale und Worte, die größer sind als
die bloßen Betroffenheitsbotschaften
unserer Tage.

Wie Saul in der Geschichte genau
weiß, wo er einen Rat, eine Quelle,
Weisheit in größter Not finden kann, so
wissen das auch die Menschen von
heute, selbst wenn sie sich von Kirche
und christlichem Glauben distanziert
haben. Und wenn Saul den toten
Samuel heraufbeschwört, ist das für
mich weniger Geisterglaube als die



Suche nach Orientierung an Menschen,
die vor uns gelebt haben. Nein,
Heiligenverehrung meine ich nicht.
Nach Martin Luther sind Heilige
ohnehin diejenigen, die wissen, dass sie
ganz und gar auf Gottes Gnade
angewiesen sind. Aber oft macht uns
doch Mut, was ein Helmuth James Graf
von Moltke, eine Elisabeth Schmitz,
eine Bertha von Suttner oder ein
Nelson Mandela gelebt und gesagt
haben – durchaus im Widerstand zum
Zeitgeist ihrer Tage. Also: Es geht
darum, die Quellen zu kennen, aus
denen ich schöpfen kann, wenn ich



nicht weiterweiß. Und die Kirche, der
Glaube, die Rituale und auch Vorbilder
sind solche Quellen. Wir sollten sie
nicht verachten!

Zum anderen begreift Saul in dieser
Geschichte, dass es für ihn keinen
Ausweg gibt. Er kann nicht vor seiner
Vergangenheit davonlaufen, der
Situation entkommen, in die er selbst
sich gebracht hat. Niemand kann ihn
daraus retten. Stattdessen muss er sich
der Tatsache stellen, dass sein Leben zu
Ende geht. Eine solche Erkenntnis ist
bitter und hart. Und so ist es kein
Wunder, dass Saul zusammenbricht. Er



ist schockiert. Die Selbsterkenntnis, die
ihm der Prophet in der Vision
aufdrängt, macht ihm klar, dass es
keinen Ausweg gibt. Er kann sich nicht
verstecken, sondern muss sich der
Realität stellen.

Es muss nicht gleich ein Prophet sein,
der uns zu solcher Klarheit verhilft –
wir müssen schlicht die Augen und
Ohren offen halten und bereit sein,
guten Rat auch anzunehmen.

Anrührend ist für mich, dass in der
Geschichte die Frau, deren Rat Saul
gesucht hat, sehr pragmatisch ist. Sie
begreift die Lage und ahnt, wie



verzweifelt er sein muss. Aber sie will
ihn erst einmal mit Essen und Trinken
für den nächsten Schritt stärken. Denn
er wird Kraft brauchen, um seinen Weg
zu Ende zu gehen. Saul wehrt sich
zunächst, aber so viel Zeit muss sein.
Nach dieser Wegzehrung bricht er auf
und es sieht so aus, als habe er jetzt
nicht nur die Energie, sondern auch
den Mut, ja, die Klarheit und
Zuversicht, um diesen Weg zu gehen.

Das scheint mir am wichtigsten:
Schau genau hin und weich nicht aus.

Manchmal versuchen andere, uns zu
beschwichtigen: „Das wird schon



wieder.“ In vielen Fällen geht es aber
darum, Menschen zu helfen, sich der
Realität zu stellen – die sie oft schon
längst erahnt, vielleicht gar erkannt
haben. Dann braucht es guten Rat, der
auch heißen kann: „Sieh der Tatsache
ins Auge, das wird nicht einfach so
wieder.“ Oder: „Du kannst es schlicht
nicht ändern. Nimm es an, wie es ist,
auch wenn es dir schwerfällt.“

Mir hat solcher Realismus oft
gutgetan. Es ist wichtig, Freundinnen
und Freunde zur Seite zu haben, die dir
sozusagen „Speis und Trank“ mit auf
den Weg geben. Sie können auch Mut



machen, schwierigen Situationen nicht
auszuweichen, sondern den
notwendigen Weg zu gehen.
Es wird keinen Märchenprinzen geben,
der dich rettet, keine Hexe, die dich aus
deiner Lage herauszaubert, und meist
auch sonst kein plötzliches Wunder,
das alles verändert, so, wie du es dir
erhofft hast. Es geht darum,
anzunehmen, was ist, und zu gestalten,
was du (noch) selbst umsetzen kannst.

Sehnsucht nach Veränderung
Ausbrechen wollen viele nicht nur aus
einer ausweglosen Situation, sondern



auch aus dem Hamsterrad des
Erfolgsdrucks. Vor allem Männer, so
denke ich, haben dieses Gefühl, im
Beruf unbedingt gut sein zu müssen –
das soll sich auch im Einkommen
spiegeln. Durchsetzungsfähig sein,
etwas leisten, gut dastehen im Leben,
das ist dann wichtig. Aber es kann der
Punkt kommen, da fragst du dich:
Wozu? Und du stellst fest: Ich mag
nicht mehr jeden Tag im Betrieb
erscheinen, ich will mich nicht länger
permanent durchsetzen müssen. Am
Ende weiß ich gar nicht mehr für
welches Ziel. Andere fragen sich: Ist es



das wert? Warum mache ich das? Um
beim Vergleichstest die Karten auf den
Tisch legen zu können: Mein Job,
meine Karriere, meine Frau, mein
Haus, mein Auto … Wie komme ich
aus derartigen Zwängen raus?

Bei Frauen ist es meist mehr der
Balanceakt perfekte Mutter zu sein,
dennoch weiterhin den Beruf
auszuüben, als charmante Gastgeberin
zu glänzen und auch noch liebvolle
Ehefrau zu sein … – Irgendwann
kommt dann die Dauererschöpfung,
neudeutsch „Burnout“ genannt, weil
kein Mensch das alles gleichzeitig



leisten kann.
Was macht unser Leben aus?
Viele haben Angst, ihren Status zu

verlieren, denke ich. Das Haus
verkaufen zu müssen, weil die
Finanzierung nicht mehr gewährleistet
ist – ein grauenvoller Gedanke! Du bist
in Frührente gegangen – das klingt ja
wie die Endstation – du hast das
Gefühl, bereits Richtung Friedhof
unterwegs zu sein!
Wie, du bist nicht mehr berufstätig
wegen der Kinder – etwa nur
Hausfrau? Du hast dein Studium
aufgegeben – das ist ja irgendwie



peinlich. Arbeitslos geworden – na, das
muss ja irgendwie an dir liegen. Wer
arbeiten will, findet schon einen Job!

Für mich ist einer der wichtigsten
Aspekte am christlichen Glauben, dass
der Schöpfungsgedanke Freiheit mit
sich bringt. Ein Frei-Sein von all den
Erwartungen, all dem Leistungs- und
Erfolgsdruck. Denn das ist wohl die
entscheidende Erkenntnis, die im
Grunde alle christlichen Konfessionen
teilen: Nichts, was du tust oder leistest
oder eben auch nicht schaffst, macht
dich aus! Lebenssinn ist dir schon
längst zugesagt. Weil du ein Geschöpf



Gottes bist, macht dein Leben Sinn. Du
bist eine angesehene Person, nicht, weil
du auf einer Party viel beachtet wirst
oder gut platziert beim Empfang dabei
bist, sondern, weil Gott dich ansieht.

Ja, es gibt all das: Belastung,
Leistungsdruck, die sogenannte
„Rushhour des Lebens“, die von
beruflichen Herausforderungen und
elterlicher Überbelastung geprägt ist.
All das kann dazu führen, dass ich
ausbrechen will aus meinem Leben,
dass ich bedaure, was ich alles nicht
getan habe. Das kann in Depressionen
enden. Fakt aber ist, dass es schlicht



nichts bringt, ewig dem Nicht-Getanen
nachzutrauern. Oder auch dem
Gestern, nach dem Motto: Es war so
schön und jetzt ist es vorbei …

Nach meiner Erfahrung macht das
Ausbrechen oftmals auch nicht
glücklicher als das Bleiben. Da hat ein
Paar alles aufgegeben, ist in einen alten
Bauernhof gezogen, ab sofort soll nur
noch ökologische Landwirtschaft das
Leben prägen. Aber die Kinder wollen
wieder in die Stadt, die Paarbeziehung
wird durch die viele Arbeit auf dem
Hof auch nicht besser, und die
finanziellen Probleme führen am Ende



in eine Insolvenz, die dann auch die
Ehe nicht übersteht. Andere versuchen,
mit einer neuen Ehe, neuen Kindern
das Alte zu überwinden – aber wir
bleiben auch wir selbst und nehmen
uns mit in unsere neuen Beziehungen.
Manche glauben, in fernen Ländern
das große Glück zu finden, aber auch
sie müssen erfahren, dass sie in der
Fremde, im vermeintlich Neuen stets
die Alten bleiben …

Wir sollten eine Balance finden bei
unserer Suche nach Glück und einem
erfüllten Leben. Einerseits geht es um
den Mut, Aufbrüche zu wagen: das



Gewohnte zu verlassen, die
Arbeitsstelle zu wechseln, sich aus
Zwängen zu lösen. Ja, vielleicht auch
eine Beziehung, die uns seit Jahren
nicht mehr erfüllt oder herunterzieht,
zu beenden. Es geht durchaus darum,
eher dem eigenen Gefühl zu folgen als
den Zwängen unserer Gesellschaft.
Oder wie es in der Bibel heißt: „Folge
dem, was dein Herz dir rät, denn du
wirst keinen treueren Ratgeber finden.“
Das ist auch die Freiheit unseres
Lebens, uns nicht festzurren zu lassen.

Andererseits geht es um den Mut,
das Gute zu sehen, das wir haben, und



in Verantwortung zu leben. Oft fehlt es
an Dankbarkeit, denke ich. Manches
Mal, wenn ich einem Paar zur goldenen
oder diamantenen Hochzeit gratuliert
habe, hat mich sehr angerührt, wie
dieses Paar erzählt hat, dass es nicht
leicht war, miteinander durchzuhalten,
aber dass es sich letztlich gelohnt hat.

Diese Balance zwischen Mut zum
Neuanfang und Verantwortung zur
Kontinuität muss wohl jeder Mensch
im eigenen Leben durchbuchstabieren.
Ja, es gibt Enttäuschungen und ja, es
gibt Sackgassen. Wir sollten sie als Teil
unseres Lebens annehmen. Wenn es



nicht mehr weiterzugehen scheint,
wenn wir uns festgefahren haben, dann
müssen wir eben nochmals neu
aufbrechen und einen anderen Weg
suchen. Es wird ihn geben. Da bin ich
mir sicher. Wenn sich eine Tür schließt,
öffnet sich meist eine neue. Das ist
meine Erfahrung. Und auch der Tod ist
keine Sackgasse, sondern für
Christinnen und Christen eine Station
auf dem Weg hin zu Gott.

Mut zur Gegenwart
Glück hängt am Ende nicht mit Geld,
Erfolg oder Ansehen zusammen.



Sondern tatsächlich mit den „kleinen
Dingen“, von denen Joe Cocker so
eindrücklich sang: „The best things in
life are the simple things.“ Ich denke an
die Beziehungen, in denen ich
Vertrauen spüre. Einen wunderbaren
Tag. Einen gemeinsamen Abend beim
Essen mit Lachen und lebendigen
Diskussionen. Oder das gute Gefühl,
ein Kind im Arm zu halten. Über
tragische Ereignisse weinen zu können
und Freude über die Schönheit in der
Musik oder der Kunst zu empfinden.
Wer das große Glück nicht irgendwo in
weiter Ferne sucht, sondern dankbar



bleibt für das kleine Glück, wird am
Ende ein großes und gesegnetes Leben
führen.

Dazu gehört auch, die
Herausforderungen, die das Leben mit
sich bringt, anzunehmen. Bei einem
kleinen Dachterrassenfest erzählte mir
eine Frau Ende 30, am nächsten
Morgen würde ihr Ehemann nach sechs
Monaten im Krankenhaus entlassen.
Durch einen schweren Motorradunfall
ist er querschnittsgelähmt. Er wird erst
einmal bei Freunden wohnen, weil er
nicht mehr in den dritten Stock zur
alten gemeinsamen Wohnung gelangen



kann. In sechs Monaten hätten sie
dann eine Wohnung, die er mit dem
Rollstuhl erreicht, Küche und Bad
werden zudem „behindertengerecht“
umgebaut. Die Frau ist sich unsicher,
wie alles werden wird, und sie sagt zu
mir: „Ich habe so eine beschissene
Angst vor der kommenden Zeit!“
Dennoch ist sie zuversichtlich: „Aber
ich weiß, dass wir das schaffen
werden!“

Ich habe sie bewundert. Denn es ist
klar, das wird schwer werden. Aber
wenn sie und ihr Mann die
Herausforderung so offen angehen, als



Paar nun so ganz anders, mit den
körperlichen Einschränkungen,
zusammenzuleben, werden sie es auch
schaffen können, davon bin ich
überzeugt. Die Frau hat den ganzen
Abend nicht einmal gefragt: „Warum
musste uns das passieren?“ Sie hat nur
darüber nachgedacht, wie sie und ihr
Mann bewältigen können, was ansteht.
Das hat mir als Lebenshaltung
imponiert. Denn es nützt ja nichts, sich
ständig zu überlegen, wie das, was uns
belastet, hätte vermieden werden
können. Oft braucht es schlicht den
Mut, jetzt und ganz in der Gegenwart



zu leben. Es nützt nichts, Vergangenem
nachzutrauern, nach dem Motto: Hätte
ich doch bloß! Und es nützt auch
nichts, nur in der Zukunft Gutes zu
erwarten, nach dem Motto: Wenn ich
erst meinen Traumpartner gefunden
oder mein Karriereziel erreicht habe,
dann … Auch wenn es manchmal
schwer ist, wird das Leben doch immer
im „Jetzt“ gelebt.

* * *

Da dieses Kapitel mit einem
Kinderbuch beginnt, möchte ich auch



mit einem Kinderbuch enden. In „Oh,
wie schön ist Panama“ beschreibt Horst
Eckel alias Janosch, wie der kleine Tiger
und der kleine Bär aufbrechen, weil sie,
durch eine Bananenkiste angeregt, auf
einmal meinen, Panama sei das Land
ihrer Träume. Als ich das Buch meiner
Enkeltochter vorgelesen habe, so wie
ich es dreißig Jahre zuvor schon meinen
eigenen Kindern vorgelesen hatte,
merkte ich, dass es mich als
Großmutter noch mehr anrührt als
damals als Mutter.

Tiger und Bär wandern durch die Welt
und begegnen vielen. Am Ende



kommen sie zurück zu ihrem alten
Haus. Sie erkennen es nicht mehr, alles
ist verwildert und zugewachsen. Aber
jetzt sind sie ganz zufrieden mit ihrem
kleinen Glück, denn es heißt ja Panama
– es ist das Land ihrer Träume. Am
Ende heißt es: „Du meinst, dann hätten
sie doch gleich zu Hause bleiben
können? Du meinst, dann hätten sie
sich den weiten Weg gespart? O nein,
denn sie hätten den Fuchs nicht
getroffen und die Krähe nicht. Und sie
hätten den Hasen und den Igel nicht
getroffen und sie hätten nie erfahren,
wie gemütlich so ein schönes, weiches



Sofa aus Plüsch ist.“5

4 Vgl. z. B. den Chancenspiegel der
Bertelsmannstiftung 2015.

5 Janosch, Oh, wie schön ist Panama, ZEIT-Edition
2013, S. 48.





2

Warum muss das
ausgerechnet mir
passieren?
Von Krankheit,
Scheitern,
Ungerechtigkeit



und Neuanfängen



Im Februar 2016 ist Roger Willemsen
an Krebs gestorben. Erst im August

2015, kurz nach seinem 60. Geburtstag,
erhielt er die Diagnose, noch vor
seinem 61. Geburtstag verstarb er. Viele
Menschen zeigten Betroffenheit, er
hatte so gesund gewirkt.

Eine Krebsdiagnose kommt meist aus
heiterem Himmel. Sie wirft sofort deine
ganze Lebensplanung um! Du musst
alles, was du dir vorgenommen hast,
infrage stellen, nicht nur Termine



absagen, sondern dich plötzlich den
Bedingungen der Krankheit
unterordnen. Denn Operation,
Bestrahlung, Chemotherapie werden
dein Leben in den nächsten Monaten
dominieren. Ich weiß das aus eigener
Erfahrung. Und sollte der Krebs nicht
heilbar sein, musst du der Tatsache ins
Auge schauen, dass dir nicht mehr viel
Lebenszeit bleibt.

Eine ernsthafte Erkrankung ist ein
massiver Einschnitt im Leben.
Menschen hadern mit der Frage:
Warum ich? Sie spüren Verzweiflung,
ja, Wut. „Ich habe doch nicht



gesundheitsschädlich gelebt, andere
ernähren sich viel schlechter und sind
gesund. Ich hatte noch so viel vor,
gerade jetzt war mein Leben so gut …“
Eine Litanei des Haderns spielt sich
dann ab.

Seltener stellt sich die Frage:
„Warum ich eigentlich nicht?“ –
„Wenn so viele Frauen an Brustkrebs
erkranken, warum sollte ich nicht
dazugehören?“ – „Wenn multiple
Sklerose so oft diagnostiziert wird,
warum bin ich nicht bewusst dankbar,
dass dieser Kelch an mir vorübergeht?“
Es ist wohl schlicht menschlich, dass wir



uns solche Fragen sehr selten stellen.
Stattdessen sind wir empört, entsetzt,
verzagt, wenn wir erleben müssen, dass
sich unser Leben radikal verändert,
ohne dass wir darauf Einfluss haben.
Da gibt es einen furchtbaren Unfall –
und er wird nie mehr für sich selbst
sorgen können. Die Firma ist insolvent
– sie verliert ihren langjährigen
Arbeitsplatz mit 56, obwohl sie immer
eine so engagierte Mitarbeiterin war. Er
hat alles getan für Frau und Kinder –
sie verlässt ihn, weil sie meint, er
bremst sie im Leben zu stark aus.



Hiobserfahrungen
Das biblische Buch Hiob beschreibt
eine solche Lebenserfahrung. Über
Hiob heißt es im ersten Kapitel des
Buches:

Es war ein Mann im Lande Uz, der
hieß Hiob. Der war fromm und
rechtschaffen, gottesfürchtig und mied
das Böse. Und er zeugte sieben Söhne
und drei Töchter, und er besaß
siebentausend Schafe, dreitausend
Kamele, fünfhundert Joch Rinder und
fünfhundert Eselinnen und sehr viel
Gesinde, und er war reicher als alle,
die im Osten wohnten. Und seine



Söhne gingen hin und machten ein
Festmahl, ein jeder in seinem Hause
an seinem Tag, und sie sandten hin
und luden ihre drei Schwestern ein,
mit ihnen zu essen und zu trinken.
Und wenn die Tage des Mahles um
waren, sandte Hiob hin und heiligte
sie und machte sich früh am Morgen
auf und opferte Brandopfer nach ihrer
aller Zahl; denn Hiob dachte: Meine
Söhne könnten gesündigt und Gott
abgesagt haben in ihrem Herzen. So
tat Hiob allezeit. (1,1–5)

Hier ist also ein Mann, der im Leben
wahrhaftig gesegnet ist – mit Kindern



und Reichtum. Dazu ist er noch
besonders fromm und gottesfürchtig, er
vollzieht alle Rituale seiner Religion. An
ihm ist wahrhaftig nichts auszusetzen.
Ein geradezu perfektes Leben führt er.

Aber dann verliert er aus heiterem
Himmel alles: den Besitz, die Kinder,
seine Gesundheit, sein ganzes
Lebensglück. Und er fragt sich, ja, seine
Freunde fragen ihn: Wer ist schuld?
Irgendjemand, ich selbst oder andere
müssen doch verantwortlich sein für
mein Leid! Oder ist Gott daran schuld?
Am Ende muss Hiob begreifen, dass es
keinen Zusammenhang zwischen



seinem Handeln und den
Leiderfahrungen gibt. Gewiss,
manchmal hat einer Schuld: der
Autofahrer, der unaufmerksam war
und einen Unfall verursacht hat, die
Jugendlichen, die Grenzen
überschritten haben, der Chef, der die
Firma verspekuliert hat – oder ich
selbst, die ich die eigene
Verantwortung für meine Lage
akzeptieren muss. Aber es gibt auch
Lebenssituationen, die uns geradezu
aus der Bahn werfen, für die niemand
direkt verantwortlich zu machen ist.
Solche Hiobsgeschichten erleben viele



Menschen auch heute ganz konkret,
ganz real. Eine Frau schrieb mir:

Vor vier Jahren habe ich meinen
ersten schweren Hörsturz erlitten.
Von diesem habe ich mich nur sehr
langsam erholt und bin in tiefe
Depressionen verfallen. Meine Tochter
– die ich alleine großgezogen habe –
verstand die Welt nicht mehr. Meine
Familie fand keinen Zugang zu mir
und meiner Lebenssituation, weil sie
nicht verstehen konnte, dass ich am
Ende meiner Kräfte war. Hier wollte
ich zum ersten Mal mein Leben
ändern und habe es nicht geschafft.



Die ersten 12 Jahre ihres Lebens
war meine Tochter sehr krank. Ich
musste sie pflegen und bin trotzdem
arbeiten gegangen, weil ich sie immer
wieder gut betreuen lassen konnte.
Später hat sie studiert. Alles, was ich
geben konnte, finanziell, körperlich
und geistig, habe ich ihr gegeben.
Dann erkrankte ich an Brustkrebs.
Ich hatte mit Depressionen zu
kämpfen und erlitt einen weiteren
Hörsturz. Der wiederholte Ausfall im
Berufsleben passte meinem
Arbeitgeber natürlich nicht. Er suchte
nach Fehlern und fand sie. Ich hatte



das Gefühl, jetzt 300 %ig arbeiten zu
müssen. Als ich die Situation nicht
mehr aushalten konnte, habe ich
gekündigt.

Seitdem geht es mir gesundheitlich
und mental gut. Jetzt muss ich aber
feststellen, dass der Arbeitsmarkt uns
Alten (ich bin 51) nicht die Chancen
gibt, die medienmäßig überall
angepriesen werden. Man sollte 25
Jahre Berufserfahrung und die
Familienplanung abgeschlossen
haben, voll leistungsfähig und vor
allem billig zu haben sein. Das geht
nicht. In meinen langen Jahren des



Berufslebens habe ich mir viel
angeeignet. Das will ich auch gern
weitergeben. Aber nicht zu
Dumpingpreisen.

Die finanziellen Mittel sind bald
aufgebraucht. Ich muss aber noch 15
Jahre arbeiten, damit ich eine Rente
erhalte. Die beruflichen Aussichten
sehen sehr düster aus. Ich bin
ungeduldig hinsichtlich meiner
Bewerbungen. Geduld ist nicht meine
Stärke …

Was kann ich dieser Frau raten?
Schönreden lässt sich ihre Lage nicht.
Altersarmut ist gerade bei Frauen in



Deutschland weit verbreitet. Insofern
werden ihr manche vorwerfen, die
Kündigung sei ein Fehler gewesen. Die
meisten aber würden sicher
beipflichten, dass ihre seelische und
physische Gesundheit schwerer wiegen
als ein sicherer Arbeitsplatz. Auf ein
solches Dilemma gibt es keine schnelle
Antwort. Erst einmal wird es wichtig
sein, dass in ihrer Nähe Menschen sind,
die ihr Halt geben und respektieren,
wer und wie sie ist. In unserer
Verfassung heißt es, dass die Würde
des Menschen unantastbar sei. Das ist
mir wichtig, denn die Würde entsteht



nicht allein durch Erwerbsarbeit, wie
das manchmal vermittelt wird. Aus
Sicht des christlichen Glaubens ist sie
ein Geschenk. In jedem Menschen ist
ein Schimmer des Ebenbildes Gottes zu
erkennen, so erhält der Mensch seine
Würde.

Das Gefühl, ausgeliefert zu sein
Die Würde des Menschen ist nicht vom
Einkommen abhängig. Das
festzuhalten, ist mir wichtig. Unsere
Gesellschaft könnte gar nicht existieren,
wenn nicht viele auf Erwerbsarbeit ganz
oder teilweise verzichten würden, um



Kinder zu erziehen und Alte zu
pflegen, wenn nicht so viele
ehrenamtliche Dienste leisten würden,
ohne die das Gewebe, das unsere
Gesellschaft zusammenhält, zerreißen
würde. Für Christen gilt jedenfalls
nicht, dass Arbeit dem Menschen
Würde gibt. Dass jeder Mensch Gottes
Ebenbild ist, das gibt ihm Würde.

Aber es wäre natürlich eine Illusion,
zu behaupten, Geld und auch
Erwerbsarbeit spielten keine oder nur
eine untergeordnete Rolle. Ich erlebe
immer wieder, wie Menschen hofiert
werden, die besonders viel Geld



verdienen. Alle wollen sie gern kennen,
einladen, mit ihnen gesehen werden.
Warum? Weil der Wert des Menschen
in einer vom Kapitalismus geprägten
Gesellschaft sehr wohl in Verbindung
mit seinem Vermögen gebracht wird.
Und das gilt dann ganz brutal auch
andersherum: Wer wenig Geld hat,
leidet meistens nicht nur unter
finanzieller Not, sondern auch unter
mangelnder Teilhabe. Er oder sie kann
nicht mal eben mitkommen auf einen
Kaffee, ins Kino gehen oder mit den
Kindern den Zoo besuchen. Und
Menschen, die arm sind, müssen



zudem wesentlich schwerer um Respekt
ringen. Die Würde wird sehr schnell
angetastet.

Finanzielle Nöte entstehen in
unserem Land vor allem, wenn Paare
sich scheiden lassen, Frauen
alleinerziehende Mütter sind oder
Menschen für das Alter nicht
ausreichend abgesichert sind – das
betrifft im Übrigen auch oft
Alleinerziehende. Nur 25 Prozent der
getrennt von den Kindern lebenden
Elternteile zahlen den erforderlichen
Unterhalt. 50 Prozent zahlen gar nicht,
25 Prozent unregelmäßig oder



teilweise. Sie tragen so erheblich zur
Armut von Kindern im Land bei.
Gewiss, ich bin froh, in einem Land zu
leben, in dem niemand hungern muss,
weil eine gewisse Grundversorgung
über Sozialleistungen gegeben ist. Aber
die Demütigung, auf Ämtern darum
bitten zu müssen, dass etwas
entschieden wird, das Ringen um Euro
und Cent, das prägt und verbittert
Menschen.

Mir scheint, die Idee eines
bedingungslosen Grundeinkommens ist
wesentlich sinnvoller als detaillierte
Bestimmungen, auf wie vielen



Quadratmetern eine Familie wohnen
darf und ob ein neues Paar Schuhe
„dran“ ist. Damit wäre zum einen eine
große Rechtssicherheit gegeben, weil
die Regelung in sich eindeutig ist. Zum
anderen wäre damit ein Riesenbündel
an Bürokratismus abgebaut. Letztlich
wäre es eine Entlastung für alle und ein
wichtiges Zeichen der Solidarität. Denn
dann würden die Starken im Land
selbstverständlich mit den Schwächeren
teilen und ihnen so eine solide Basis
geben. Eine Utopie – ja, aber eine gute
und eine, die sich verwirklichen lässt.
Denn die Entwicklung, dass wenige



immer mehr besitzen, die bürgerliche
Mitte bröckelt und eine immer größere
Zahl von Menschen am Rande des
Existenzminimums lebt, ist sozialer
Sprengstoff. Mit Blick auf Länder wie
Frankreich können wir sehen, wohin es
führt, wenn Menschen keine
Perspektive mehr haben. Gewalttätige
Auseinandersetzungen mit der
Staatsmacht sind dort an der
Tagesordnung.

Wenn es ein Grundeinkommen für
alle gäbe, könnte jeder Mensch
entscheiden, ob er damit zufrieden ist
oder alles daransetzen will, dass es rein



finanziell mehr wird. Wer am Rand der
Gesellschaft steht, wer wenig hat und
wem der Überblick fehlt, wohin er sich
mit seinen Sorgen wenden kann,
empfindet es zuweilen so, dass
Behörden-Entscheidungen oder -
Vorschriften sein Leben massiv
einschränken.

Wenn Zusammenhänge nicht klar
sind, wird manches als Willkür erlebt.
Und es gibt sicherlich auch Situationen,
in denen dieses Wort die Sachlage
genau auf den Punkt bringt. Ja, es gibt
Behördenwillkür und wenig Empathie
für Schwache in Deutschland!



Immer wieder schreiben mir
Menschen darüber, wie sie zwischen
die Räder gekommen sind. Die eine
Regelung greift nicht mehr, die andere
noch nicht. Eine Frist wurde versäumt,
in Unkenntnis der Lage falsch
gehandelt – und schon ist alles noch
schwieriger geworden. Zahlungen
werden verzögert oder ganz eingestellt,
Zuschüsse verweigert, Wohnungen
zwangsgeräumt. Derart unter Druck zu
geraten, ist schrecklich. Entscheidungen
gehen oft an den individuellen
Bedürfnissen vorbei, egal wie die
rechtliche Situation aussieht.



Ich weiß, viele Mitarbeitende in
Behörden und staatlichen Institutionen
geben ihr Bestes. In den letzten
Monaten wurde im Angesicht der
Flüchtlingskrise viel geleistet. Aber viele
Menschen fühlen sich ausgeliefert.

Wer ohnehin eingeschüchtert und
wenig sprachfähig ist, wer nicht
gewohnt ist, um etwas zu ringen, hat es
schwer. Am allerschwersten haben es
Geflüchtete. Da wird eine Familie um
acht Uhr zum Ausländeramt in der
Stadt Kassel bestellt. Sie wohnen aber in
einer ehemaligen Kaserne, fünf
Kilometer entfernt von einer Kleinstadt.



Von dort aus würden sie es mit dem
Zug um diese Uhrzeit gar nicht nach
Kassel schaffen. Was sollen sie tun? Am
Ende sind sie zu Fuß zum Bahnhof
gelaufen – mit drei kleinen Kindern –
und haben in Kassel vor der
Ausländerbehörde geschlafen, um kurz
nach acht Uhr zu hören, dass der
Termin um eine Woche verschoben
wurde. Das ist ein kleines Beispiel von
vielen. Wer die Geschichten des
inzwischen legendären Lageso, des
Landesamtes für Gesundheit und
Soziales in Berlin, hört und zum Teil
miterlebt, kann nur verzagen. Wie



sollen Menschen damit fertigwerden,
ihren Weg in die deutsche Gesellschaft
finden?

In Wolgast habe ich einen
Jugendlichen kennengelernt, der aus
Syrien stammt. Er ist vor dem Krieg
geflohen, hat schwere Verbrennungen
an beiden Armen. Sein erwachsener
Bruder lebt in Duisburg, aber
irgendeine Behördenentscheidung hat
ihn statt ganz in den Westen ganz in
den Osten der Republik gebracht. Wir
bleiben in Kontakt, ich versuche, den
Betreuer zu erreichen, der antwortet
nicht. Der Junge hat Schmerzen, ein



Arzt sagt, er sollte operiert werden, aber
niemand kann das entscheiden,
niemand fühlt sich zuständig. Das ist
keine Fürsorge, hier ist jemand einem
anonymen System ausgeliefert. Am
Ende war es dem Engagement einer
Betreuerin zu verdanken, dass der
Junge nach Duisburg fahren durfte und
heute bei seinem Bruder lebt.

Gewalterfahrungen – Opfer und Täter
Neben Erfahrungen von Scheitern,
Finanznot und Willkür geht es auch
um Gewalterfahrungen, die Menschen
für den Rest ihres Lebens lähmen.



Mehrere ehemalige Heimkinder haben
mir das erzählt. Sie haben bis heute
Mühe, Vertrauen zu fassen, ihr eigenes
Leben zu erden, und sie fragen sich:
Warum? Wieso konnte ich nicht so
aufwachsen wie andere, in einer
behüteten Umgebung, mit Eltern, die
mich lieben? Wie konnte ich nur so
ausgeliefert sein? Warum hat mir
niemand geholfen? Aber diese Fragen
müssen sich auch alle anderen stellen.
Wie konnte es sein, dass in
Erziehungsheimen, leider auch in
kirchlichen, Kinder gedemütigt,
geschlagen, ja, sogar missbraucht und



vergewaltigt wurden? Warum hat
niemand hingeschaut? Wie konnten die
Täterinnen und Täter Kindern, die
ihnen anvertraut waren, so etwas
antun?
Ein Mann mit sehr schweren
Heimkinderfahrungen hat mir ein Bild
geschenkt, das er selbst gemalt hat. Es
zeigt einen kleinen Jungen mit roter
Mütze, der mit zwei viel zu großen
Koffern weggeht. Als er es mir
überreichte, sagte er, das sei sein Traum
gewesen: Weggehen können, einfach
weg aus all der Gewalt, dem Grauen,
diesem entsetzlichen Ausgeliefertsein.



Das Bild hängt heute über dem kleinen
Kaufmannsladen, mit dem meine
Enkelkinder spielen, wenn sie mich
besuchen. Es rührt mich an, weil sie so
behütet sind und dieses Bild von einem
erzählt, der nicht behütet war, als er es
so sehr brauchte …

Ähnlich empfinden das
Ausgeliefertsein auch Frauen, die Opfer
sexueller Übergriffe oder von
Vergewaltigung wurden. Als in der
Silvesternacht 2015/16 viele Frauen in
Köln und Hamburg Opfer solcher
Gewalt wurden, begann eine neue
öffentliche Debatte. Leider hat sie sich



sehr schnell auf die Täter konzentriert –
ob sie aus Nordafrika stammen oder
möglicherweise islamische
Frauenverachtung die Ursache gewesen
sei. Wie so oft standen die Opfer nicht
im Fokus des öffentlichen Interesses.
Dabei ist ein sexueller Übergriff, eine
Vergewaltigung für Jungen und
Mädchen, Frauen und Männer ein
Trauma, das kaum zu bewältigen ist. In
einem Artikel hat eine Frau das sehr
eindrücklich beschrieben: „Es gibt
keinen Tag, an dem er nicht läuft,
dieser Film in Endlosschleife: Ich, wie
ich mich krümme. Er direkt hinter mir.



Sein Becken gegen meinen Po stoßend.
Viermal. Fünfmal. Sechsmal. Ich kann
mich nicht erinnern, wie oft. In meinen
Kopf schieben sich Bilder: mein
Smartphone, wie es auf dem Boden
liegt, der Asphalt im Licht der
Straßenlaterne. Aus dem Off meine
Schreie.“6

Warum musste ausgerechnet mir das
passieren?, fragen die Opfer. Warum
warst du in dieser Gegend, bist du nicht
selbst irgendwie schuld? Das sind
Fragen, die sich ja auch die Opfer
stellen: Wie hätte ich vermeiden
können, derart verletzt, gedemütigt,



traumatisiert zu werden? Aber die
Frage kehrt das Schuldprinzip um. Das
darf nicht sein! Schuld sind die Täter!
Wer einem Kind oder einer Frau,
manchmal auch einem Mann sexuelle
Gewalt antut, ist ein furchtbarer Täter.
Dafür gibt es keine Entschuldigung,
sondern nur das Strafrecht als Antwort.

Damit kommen wir zu einem
anderen Aspekt: Täter, die sich als
Opfer sehen. Weil ihre Mutter, ihre
soziale Herkunft, ihre Lage so war, sind
sie Täter geworden. Das ist einerseits
leider verständlich – aber es rechtfertigt
die Tat dennoch nicht.



Wer in sozial gesicherten
Verhältnissen aufwächst, kann sich
schwer vorstellen, was Menschen zu
Tätern macht. Andererseits muss jeder
Mensch geradestehen für das eigene
Tun. Und dazu gehört das Anerkennen
der eigenen Schuld.

Angst vor Brüchen im Leben
Allzu selten machen wir uns bewusst,
wie zerbrechlich das Leben ist. Eine
Sekunde kann alles verändern. Da gibt
eine Mutter ihren Sohn nicht mit auf
den Kita-Ausflug, weil sie Angst hat, es
könnte ihm etwas geschehen.



Stattdessen geht sie mit ihm zum
Einkaufen und auf dem Parkplatz vor
dem Laden fährt ein älterer Mann
rückwärts aus der Parklücke – das Kind
stirbt sozusagen an der Hand der
Mutter. Alles ändert sich von einem
Augenblick auf den anderen. Ihr Leben
liegt in Trümmern, ihre Ehe wird an
dem Schmerz zerbrechen und auch der
Fahrer wird seines Lebens nicht mehr
froh.

Wie gehen wir mit dieser Fragilität
des Lebens um? Manche ignorieren sie
schlicht. Sie wollen nicht wahrhaben,
dass sie nicht alles im Griff haben. Das



aber macht sie umso verletzlicher, weil
sie kaum das Handwerkszeug haben,
Krisen zu bewältigen, sondern ihnen im
wahrsten Sinne des Wortes
hoffnungslos ausgeliefert sind. Andere
regiert die pure Angst. Sie versuchen,
sich abzusichern durch besonders
stabile Türschlösser, umfassende
Versicherungen, übergroße Vorsicht.
Und dann müssen sie erfahren, dass es
trotzdem keine absolute Sicherheit gibt.

In der SPIEGEL-Online-Kolumne
„Morgenbriefing“ vom 10. Februar
2016 hieß es: „Das schwere
Bahnunglück von Bad Aibling, bei dem



mindestens zehn Menschen ums Leben
kamen, ist der wahr gewordene
Albtraum jedes Bahnfahrers. Wir sind
schockiert, gedenken der Opfer und
trauern mit den Familien, die ihre
Lieben verloren haben. Betroffen sind
wir aber auch, weil wir ahnen, dass ein
solcher Schicksalsschlag jeden von uns
treffen könnte. Wer hat sich nicht
schon einmal vorgestellt, wie es wäre,
selbst in eine ähnliche Situation zu
geraten?“

Das trifft unsere Gefühle angesichts
eines Unglücks ganz gut, denke ich.
Wir haben Mitgefühl: die armen



Menschen! Und gleichzeitig denken
wir: Hoffentlich passiert mir so etwas
nie! Oder: Wie kann ich bloß
vermeiden, dass mir so etwas passiert?
Dass es keinen kompletten Schutz vor
Unglücken, Unfällen und Leid gibt,
wissen wir. Wenn wir dem ausweichen
wollten, dürften wir nie wieder
spazieren gehen, Auto fahren, im Zug
sitzen. Aber selbst das würde uns nicht
schützen. Deshalb ist der Eingangstext
in der Morgenübersicht des
Internetportals HORIZONT am selben
Tag furchtbar banal: „Eine gewohnt
locker-flockige Einleitung fällt uns am



Tag nach dem schrecklichen
Zugunglück in Bayern natürlich
schwer, daher sagen wir nur: Passen Sie
auf sich auf und bleiben Sie gesund!“

Meine Erfahrung ist, dass wir uns
nur der Verletzlichkeit bewusst sein
können und auf die Kraft hoffen
dürfen, eine Krise auch zu bewältigen,
wenn sie denn kommt. Es gibt keine
Absicherung gegen Scheitern, Schmerz,
Verlassenwerden, Krankheit, Trauer
und Tod.
Woher kann die Kraft kommen, eine
derartige Krise zu meistern?

Für mich spielt der christliche Glaube



eine große Rolle. Und zwar eben
gerade nicht als Vertröstung, so wie
Kritiker es immer wieder herausstellen
(„Opium des Volkes“). Der Glaube ist
kein Mittel, mit dem sich Leute selbst
ruhigstellen, die Angst vor dem Leben
und noch mehr Angst vor dem Tod
haben. Der christliche Glaube schiebt
auch die Verantwortung für alles
Unglück nicht auf ein schlechtes Karma
– und damit auf den Menschen selbst.

Ich frage mich oft, was viele im
Westen so sehr am Buddhismus
fasziniert. An einer Hochschule in
Bangkok fragte mich eine Studentin



nach einem Vortrag einmal, ob ich
nicht auch glauben würde, dass
Homosexualität die Strafe für schlechtes
Verhalten im vorigen Leben sei. Wir
kamen im Plenum in eine größere
Diskussion. Es wurde deutlich, dass ein
Begriff wie Nächstenliebe in einem
solchen Kontext sehr fremd ist. Wenn
du schuld bist an deinem Schicksal,
warum sollte ich Mitleid mit dir haben?
Einer der Professoren sagte, die
Selbstmordrate in einem buddhistisch
geprägten Land sei gewiss auch so
hoch, weil man ja stets im nächsten
Leben neu anfangen könne. Mir ist



klar, dass viele das als zu stark
verkürzte Anspielung auf den
Buddhismus sehen. Es ist sicher so, dass
diese Geschichte nur einen kleinen
Teilaspekt beleuchtet. Aber mir haben
die Begegnungen in Asien noch einmal
deutlich gemacht, was ich am
christlichen Glauben besonders schätze:
Der Mensch wird nicht für sein
Schicksal verantwortlich gemacht. Wir
glauben, dass Gott uns die Kraft gibt,
mit Leid, Schmerz und Tod zu leben.
Und dass diese Kraft gestärkt wird
durch die solidarische Gemeinschaft.

Die biblischen Erzählungen



vermeiden schmerzhafte Themen nicht.
Und sogar Jesus selbst hadert mit Gott,
kurz vor seiner Verhaftung im Garten
Gethsemane:

Und er ging ein wenig weiter, fiel
nieder auf sein Angesicht und betete
und sprach: Mein Vater, ist’s möglich,
so gehe dieser Kelch an mir vorüber;
doch nicht wie ich will, sondern wie
du willst! … Zum zweiten Mal ging er
wieder hin, betete und sprach: Mein
Vater, ist’s nicht möglich, dass dieser
Kelch an mir vorübergehe, ohne dass
ich ihn trinke, so geschehe dein Wille!
(Mt 26,39.42)



Diese Bibelstelle ist mir sehr wichtig.
Einerseits wird Jesus dort als Mensch
geschildert, der denkt und fühlt wie
wir. Er ist ein junger Mann, er will
leben und nicht sterben. Das ist so
nachvollziehbar! Aber dann sagt er:
Wenn es denn so kommt, wie es sich
abzeichnet, finde ich auch die Kraft,
diesen Weg zu gehen. Er sieht den Weg
als von Gott vorgezeichnet, er weiß um
seine Aufgabe und seine Rolle. Aber
die Frage bleibt: Warum mutet Gott
seinem Sohn derartiges Leiden zu?

Darüber lässt sich – nicht nur unter
Theologinnen und Theologen – heftig



diskutieren.
Ich sehe nicht, dass Gott Leid in die

Welt schickt. Dafür hat mich der
Alttestamentler Jürgen Ebach einmal
sehr grundsätzlich kritisiert, er meint:
„Die Bibel entlässt Gott nicht aus der
Frage nach dem Bösen, für das Gott
selbst verantwortlich ist.“7 Mir scheint
das ein sehr vom hebräischen Teil der
Bibel wahrgenommenes Gottesbild zu
sein. Auch Jesus spricht vom Gericht
Gottes, aber er zeichnet nicht das Bild
eines Gottes, der Menschen abstraft –
und das auch noch willkürlich: Hier
eine Krebsdiagnose und dort ein



Autounfall, in Brüssel ein
Terrorattentat und vor Lesbos ein
kenterndes Flüchtlingsboot. Alles
Gottes Plan, sein Wille? Dann wäre
Gott in der Tat ein Marionettenspieler.
Die Geheimnisse Gottes kann der
Mensch nicht ergründen, aber wir
können uns Gott anvertrauen, davon
bin ich überzeugt. Als Christin kann ich
Gott nur über Jesus Christus verstehen.
Und da sehe ich nicht, dass Gott will,
dass Menschen leiden. Aber Gott kann
Menschen die Kraft geben, mit Leid zu
leben und sich nicht in Bitterkeit, Hass-
und Rachegefühlen zu verkämpfen.



Ein Leben in Fülle kennt auch die
Verletzbarkeit. Gerade, wenn wir uns
der Endlichkeit von Glück und Liebe,
von Erfolg und Beziehung bewusst
sind, erleben wir sie umso intensiver,
denke ich. Deshalb gilt es, dem Leid
nicht ausweichen zu wollen, es aber
auch nicht zu suchen. Wenn es uns
trifft, sind wir dran, Stärke zu beweisen
und erhobenen Hauptes damit
umzugehen. Und ich wünsche jedem
Menschen, dass er in Situationen von
Leid und Scheitern, von Klage und
Verzweiflung andere Menschen um
sich hat, die ihn dabei begleiten. Denn



das ist der Grundsatz von Beziehung,
sowohl Glück als auch Leid zu teilen.
Das wusste schon der Apostel Paulus,
als er im Römerbrief schrieb: Freut euch
mit den Fröhlichen und weint mit den
Weinenden. (12,15)

Scheitern und/oder neu anfangen
Als ein guter Bekannter seine zweite
Hochzeit ankündigte, schrieb ich ihm:
„Ich wünsche Euch Glück und Segen!
Wie gut, dass uns heute unsere
Gesellschaft und auch unsere Kirche
solche Neuanfänge ermöglichen.“

Das Scheitern einer Ehe ist ein für



alle Beteiligten belastender Vorgang.
Der gerne gerade von Prominenten
verbreitete Satz „Wir sind als gute
Freunde auseinandergegangen“ trifft
aus meiner Sicht auf die wenigsten
wirklich zu. Die Ehescheidungen, die
ich im Bekanntenkreis miterlebt habe,
waren stets ein Kraftakt. Es ist schwer,
sich nicht in gegenseitigen Vorwürfen
zu verstricken oder in absoluter
Sprachlosigkeit zu versinken. Denn mit
der Scheidung einer Ehe geht ja ein
Lebenskonzept zu Ende, und zwar auf
eine Weise, die kein „Happy End“ ist.

Vor allem für Kinder ist eine solche



Situation belastend. In letzter Zeit habe
ich oft an die vier Kinder der AfD-
Politikerin Frauke Petry und ihres
Ehemannes, des evangelischen Pfarrers
Sven Petry, gedacht. In einem Artikel in
DIE ZEIT heißt es: „An einem Sonntag
im November rechnet Sven Petry
wieder einmal mit der Politik seiner
Frau ab. Regen prasselt nieder auf
Tautenhain, ein Dorf südlich von
Leipzig, in das Frauke und Sven Petry
mit ihren Kindern vor sechs Jahren
gezogen sind. Damals waren sie ein
ambitioniertes Paar, über das sich jede
sächsische Gemeinde nur freuen



konnte: Er Pfarrer, sie Unternehmerin,
sie kamen aus Niedersachsen in den
Osten. Sie wollten sich hier etwas
aufbauen.

Inzwischen hat Frauke Petry die
Alternative für Deutschland (AfD)
aufgebaut und ist ihre Chefin
geworden. Sven Petry ist Pfarrer
geblieben. Ein Paar sind die beiden
nicht mehr. Wer Sven Petry an diesem
Sonntag zuhört, der bemerkt, dass die
beiden längst vieles trennt, auch ihre
jeweilige politische Haltung. Ihre
Vorstellung davon, welche Meinungen
ein Christ vertreten sollte – und welche



nicht.“8

Das ist traurig und schlimm genug
für ein Ehepaar. Es ist aber eine enorme
Belastung für die vier Kinder im Alter
von 5 bis 14 Jahren, deren Eltern sich
nicht nur trennen. Die Eltern sind in
eine fundamentale inhaltliche Differenz
verstrickt, und das in aller
Öffentlichkeit. Wie die Seelen der
Kinder in einer solchen Situation am
besten zu schützen sind, das ist die
entscheidende Frage, denke ich.
Alle Kinder wollen letzten Endes, dass
Mama und Papa zusammenleben und
sich lieb haben. Gut, das ist naiv. Aber



auch verständlich. Wenn Eltern sich
trennen, sollten sie alles tun, damit die
Kinder möglichst wenig Schaden
nehmen. Aber stattdessen erlebe ich
immer wieder, wie die Abneigung der
Eltern gegeneinander an den Kindern
ausgetragen wird. Das ist grausam!
Familien, Freundinnen und Freunde
sollten in solchen Situationen darauf
drängen, dass um der Kinder willen
Frieden einkehrt und Sprachlosigkeit
überwunden wird. Sicher, für die
Partner dauert es manchmal Jahre, gar
Jahrzehnte, bis sie sich nach einer
Trennung wieder unbefangen



begegnen können. Für die Kinder aber
ist diese Zeit definitiv zu lang.

Viele Paare verlieren sich in den
Jahren der Kindererziehung und der
beruflichen Anforderungen. Navid
Kermani schreibt eindrücklich in
seinem Roman „Große Liebe“: „… wie
sehr überraschte mich die Entdeckung,
dass meine eigene Frau mal verliebt
war in mich. Wie viele Kriege müssen
wir geführt (haben), Glaubenskriege in
gewisser Weise, dass ich die Erinnerung
daran vollständig verlieren konnte?
Unmöglich war es, den Ton, den sie vor
über fünfzehn Jahren anschlug, mit der



Stimme in Verbindung zu bringen, die
ich zwei-, dreimal im Monat am
Telefon höre, wenn wir uns über die
Betreuung des Sohnes verständigen,
reibungslos inzwischen auch über seine
Erziehung.“9

Ich denke, das geht vielen Paaren in
einer solchen Lage ähnlich. Sie können
sich gar nicht mehr daran erinnern, wie
die Zeit war, in der sie Liebe
zueinander spürten, Zärtlichkeiten
austauschten, auch sexuell miteinander
glücklich waren, einander körperlich
begehrten. Fast ironisch formuliert das
eine andere Autorin, Elisabeth



Herrmann, in einem Roman: „So
standen wir um kurz nach sechs
nebeneinander im Badezimmer und
putzten uns die Zähne. Wir putzen uns
länger gemeinsam die Zähne, als wir
miteinander schliefen. … Ich fragte
mich noch, warum die Liebe sich weder
ankündigt noch verabschiedet. Als ob
sie kommen und gehen könnte, wie es
ihr passt.“I

Das gibt es, dass sich die Liebe
verabschiedet, zwei Menschen plötzlich
erkennen, dass sie sich nichts mehr zu
sagen haben. Und doch bleiben viele
aus Angst vor einer Scheidung



zusammen. Eine Frau nahm mich
einmal bei einem Empfang zur Seite
und erzählte mir, dass ihr Mann mit
einer anderen zusammenlebe und nun
die Scheidung einreichen wolle. Sie
wehre sich, so gut sie könne, denn, so
sagte sie mit großer Heftigkeit: „Ich will
keine geschiedene Frau sein!“ Und sie
beschrieb, wie sie es erlebe, auch in
ihrer Kirchengemeinde, dass andere
Ehefrauen sie misstrauisch ansähen, als
ob sie auf deren Ehemänner aus sei.
Dass sie, sobald sie den Status der
Ehefrau verliere, nicht mehr zu
bestimmten Festivitäten eingeladen



werde. Insofern stand für sie in diesem
Moment fast mehr der Statusverlust im
Vordergrund als der Verlust ihrer
Liebesbeziehung. Um diese ging es im
Grunde genommen schon gar nicht
mehr.

Jeden Tag ereignen sich tiefe
emotionale Dramen mitten unter uns.
Da schreibt mir eine Frau verzweifelt:

Leider waren meinem Mann und mir
in all den Jahren keine Kinder
vergönnt. Diesem emotionalen Druck
ist unsere Ehe auf Dauer erlegen.
Mein Mann zog sich immer mehr in
sich selbst zurück, ich stürzte mich in



die Arbeit, und die Kirchengemeinde
verschlimmerte mit ständigem
Nachfragen, „ob wir denn keine
Kinder wollten“, diesen Zustand nur
noch mehr. Jeder Versuch, mit
meinem Mann über das Thema zu
sprechen, endete meist in einem
heftigen Streit. Zuletzt haben wir das
Thema „tot“-geschwiegen.

Und dann kam M., mein neuer
Vorgesetzter, etwas älter als ich,
verheiratet, drei erwachsene Kinder.
Wir verliebten uns und die folgenden
Monate waren die glücklichste Zeit
meines Lebens. Wir planten ein



neues, gemeinsames Leben und ich
wurde bald schwanger! Wir mieteten
eine Wohnung und er zog bei seiner
Frau aus – an dem Abend war er der
glücklichste Mensch auf Erden, und
ich dachte, jetzt ist alles gut. Doch
seine Familie übte Druck aus, er ging
zurück. Heute lebe ich mit dem Baby
allein.

Liebe Frau Käßmann, vielleicht
können Sie mir helfen, zu verstehen,
was nun der richtige Weg ist?
Einerseits fühle ich mich vollkommen
verraten und verkauft, andererseits
kann ich auf ihn keinen Zorn



entwickeln, weil ich nach wie vor
versuche, auch ihn zu verstehen. Er
hat mir nie gesagt, was er wirklich
will, sondern immer nur, was seine
Familie will. Ich frage mich: Habe ich
alles falsch gemacht, oder bin ich
Gottes Weg gefolgt, den er mir aufzeigt
und geschenkt hat? Denn so weh im
Moment alles tut, mein Baby ist mein
größtes Geschenkt. In der Gemeinde
haben sie M. gesagt, er könne nur
„errettet werden“, wenn er seine
Sünden bereut und seine Ehe erhält.
Aber so verstehe ich unseren Glauben
ganz und gar nicht!



Was für ein Lebensdrama. Es rührt
mich, wie diese Frau ihr Leben
annimmt, ihr Kind als Geschenk sieht,
auch wenn sie so sehr um die Liebe
zum Vater des Kindes trauert.
Zuallererst habe ich ihr Kraft
gewünscht, mit der Trennung zu leben.
Und ich habe ihr Freude an diesem
Kind gewünscht, das doch ein
Geschenk Gottes ist. Natürlich ist es
tragisch für sie, nicht gemeinsam mit
dem Vater das Kind großziehen zu
können. Das ist schwer, aber es ist zu
meistern, wenn andere ihr beistehen.
Auch der Mann hat mein Mitgefühl. Er



fühlt sich von zwei Seiten unter Druck
und wird auch Mühe haben, den
richtigen Weg für sich und die anderen
Betroffenen zu finden – in
Verantwortung gegenüber den beiden
Frauen und den Kindern aus zwei
Beziehungen. Manchmal geraten wir
im Leben in solche Situationen, in
denen jede Lösung wie ein Fehler
erscheint. Und manchmal erscheint
dann eine Scheidung als der richtige
Weg.

Ich denke nicht, dass der Erhalt einer
Ehe um jeden Preis ein christliches
Gebot ist. Aber es ist ein wichtiges



Gebot, die Ehe nicht zu brechen, denn
Ehebruch und Scheidung bringen sehr
viele Verletzungen mit sich – für Paare,
ihre Kinder, ihr gesamtes Umfeld.
Warum, haben wir uns vor einiger Zeit
in einer Gesprächsrunde gefragt, wird
Ehebruch eigentlich nur auf sexueller
Ebene definiert? Könnte es nicht auch
sein, dass jemand die Ehe bricht, weil
ein anderer der zentrale Partner in der
Freizeit wird, etwa beim Tanz- oder
Lauftraining? Oder weil eine andere
das ganze Vertrauen besitzt im
beruflichen Umfeld? Ich denke, es liegt
daran, dass Sexualität eine Intimität mit



sich bringt, die Menschen ihre
Schutzzonen verlassen lässt. Im
sexuellen Miteinander gibst du dich
preis, kannst dich nicht unter
intellektueller Kontrolle halten. Gut,
werden einige sagen, es gibt doch auch
Prostitution als Geschäft. Das stimmt.
Und genau darum halte ich
Prostitution auch für so problematisch.
Sexuelle Intimität macht Menschen
verletzlich, produziert große Nähe,
verändert Beziehungen. Und deshalb
ist Ehebruch auch so definiert. Weil
solche Intimität mit einem anderen
Menschen auch die Ehe verändert.



„Du sollst nicht ehebrechen“ bleibt
für mich ein gutes Gebot. Und ich habe
hohen Respekt davor, wenn mir
jemand erzählt, dass er in Versuchung
war, was ich gut nachvollziehen kann,
aber dann gesagt hat: Nein, das will ich
nicht tun, um meiner Ehe, meiner
Kinder, meiner Lebensplanung willen.
Ich möchte Paare ermutigen,
zusammenzubleiben, diesen Weg
miteinander zu gehen. Es rührt mich,
wenn sich junge Leute entscheiden, zu
heiraten. Und manchmal beneide ich
ältere Paare, die zusammengeblieben
sind, in guten und in schlechten Zeiten.



Wenn sie ihr Leben weiterhin teilen,
ihre Wohnung oder ihr Haus
gemeinsam öffnen für Kinder und
Enkel. Aber es kann auch sein, dass ein
Zusammenbleiben zu gegenseitigen
Verletzungen führt. Wenn mir ein Paar
sagt, es sei zusammengeblieben, weil
„wir das einfach durchziehen wollen“,
oder kürzlich ein Mann sagte: „Jetzt
sind wir auch zu alt, das noch zu
ändern“, ist es nicht das, was wir uns
landläufig unter einer gelingenden Ehe
vorstellen.

Als ich selbst mit meiner
Ehescheidung konfrontiert war, schrieb



mir ein älterer Kollege, er habe im
Studium von einem Professor gehört,
wenn zwei Menschen in einer Ehe
nicht mehr aneinander wachsen
würden, sondern im Gegenteil sich
gegenseitig das Leben schwer machten,
dann sei der Sinn der Ehe im
christlichen Verständnis nicht mehr
gegeben. Das hat meiner Seele damals
gutgetan. Für mich war es schmerzhaft,
mich von einem Lebensmodell zu
verabschieden, das ich mir gewünscht
hatte. Und ich hatte Probleme damit,
auseinanderzugehen, obwohl wir doch
vor dem Altar und der Gemeinde 26



Jahre zuvor gesagt hatten, wir wollten
auch in schweren Zeiten
beieinanderbleiben. Ganz absurd fand
ich, dass nun ein Richter „im Namen
des Volkes“ die Trennung
manifestierte, weil ich meinte, „das
Volk“ habe nun wirklich nichts damit
zu tun. Allerdings war es auch meine
erste und bisher letzte Erfahrung vor
einem Gericht und ich bin froh, dass sie
nur gefühlte drei Minuten dauerte.

Wenn Martin Luther davon spricht,
dass die Ehe ein „weltlich Ding“ sei,
dann nimmt er sie nicht auf die leichte
Schulter, aber er erklärt sie auch nicht



als unauflöslich. Eheschmerz tut weh,
und es ist ein klarer Fall, dass in
solchen Situationen für die Seele
gesorgt werden muss. Denn ein Paar
hat ja geheiratet mit dem Willen,
beieinanderzubleiben. Wenn manche
Menschen erklären, sich scheiden
lassen wäre heute zu einfach,
unterschätzen sie, wie schwer es sich
viele damit machen! Gerade wenn auch
Kinder betroffen sind, ist Scheidung ein
schwerer, langer Prozess. Es mag
Menschen geben, die sich mit
Leichtigkeit trennen und neu binden,
doch ich kenne niemanden, auf den



das zutrifft.
Gerade erst vertraute mir ein Pfarrer,

in dessen Gemeinde ich zu Gast war,
auf dem Weg zum Flughafen mit tiefer
Scham an, diese Ehe sei seine zweite.
Seine Frau und er wollten auf keinen
Fall, dass jemand in der Gemeinde
wisse, dass ihre Liebe der Grund für
zwei Scheidungen gewesen sei. Ich
hatte mich schon gewundert, warum
die beiden das ganze Wochenende über
so wenig erzählt hatten von den
Kindern, die es offenbar gab.

Das Schweigen ist belastend. Wo
sollen Menschen denn von ihrem



Kummer erzählen? Von der Freude
über eine bevorstehende Heirat lässt
sich gut sprechen, alle hören das gern.
Aber wie weh es tut, dass zwei
Menschen, die sich so nahe waren,
einander nun nichts mehr zu sagen
haben, davon mag eigentlich niemand
etwas hören.

Wenn wir solchen Gefühlen aber
nicht Raum geben, wie sollen denn die
Verletzungen heilen? Da reden
Menschen, die ihr halbes Leben geteilt
haben, jahrelang nicht mehr
miteinander, sie bleiben stumm,
wortlos. Da sitzen bei einer



Konfirmation die Eltern weit entfernt
voneinander in der Kirche. Da kommt
die Mutter der Braut nicht zur
Trauung, wenn der Vater anwesend ist.
Da werden Kinder kurz vor der
Haustür abgegeben, ohne Gruß an
Vater oder Mutter. Da werden Enkel
groß, ohne die Großeltern je zusammen
zu sehen. So etwas zersetzt
Beziehungen und die Seele! Es ist
schwer, über Verletzungen
hinwegzukommen. Wer sie aber in sich
hineinfrisst, gar noch andere mit den
eigenen Verletzungen belastet, Kinder
und Enkel in den Ehestreit hineinzieht,



vergiftet das eigene Leben und das
anderer. Freiheit und Lebenslust
entstehen so jedenfalls nicht.

Muss das Ende einer Ehe immer nur
ein Scheitern sein? Wenn ein Paar sich
nach einem Vierteljahrhundert trennt –
und das ist heute öfter der Fall als
früher –, könnte es ja auch festhalten:
Wir hatten eine gute Zeit miteinander,
wir haben gemeinsame Kinder
großgezogen, auf die wir stolz sind.
Aber selbstverständlich haben wir uns
in all diesen Jahren verändert, wir
hatten zuletzt auch schlicht zu wenig
Zeit miteinander. Und wir sehen das,



wir ignorieren es nicht. So geben wir
einander frei und auch die Freiheit,
einen Neuanfang zu gestalten.

Vor vielen Jahren habe ich einmal
vorgeschlagen, dass es für solche Fälle
eine Art Scheidungsritual geben sollte,
in dem die Kirche Menschen Raum gibt
für einen solchen Abschied in Würde,
wie wir ja auch den Tag der Hochzeit
mit Gottes Segen begleiten. Warum also
nicht den Tag der Veränderung, der
Scheidung und des Neuanfangs?
Damals, es ist 15 Jahre her, gab es viel
Gegenwind, nach dem Motto
„Käßmann will Scheidungen segnen“.



Das ist überhaupt nicht der Punkt.
Sondern es geht mir um Seelsorge im
besten Sinne. Darum, in Frieden
auseinanderzugehen, um der Kinder
willen, aber auch um der eigenen Seele
willen. Am Ende vielleicht auch
manche Wunde zu heilen, indem wir
uns an das Gute erinnern.

Da es ein solches Ritual bislang leider
immer noch nicht gibt, sind mein Mann
und ich am Ostersonntag bevor er
auszog mit unseren Kindern
gemeinsam zum Abendmahl gegangen.
Mir hat das die Last auf der Seele etwas
genommen, mich erleichtert. Es war ein



Zeichen von bleibender Gemeinschaft,
auch wenn wir bald nach 26 Jahren
verschiedene Wege gehen würden.
Meine beste Freundin war damals
dabei und sagt, dass es sie sehr
angerührt habe, mit uns am Altar zu
stehen. Vor einem solchen Altar hatten
wir auch gestanden, als wir uns das „Ja“
gegeben haben – als wir nach bestem
Wissen und Gewissen gesagt haben,
dass wir unser ganzes Leben
miteinander verbringen wollen. Ich
denke, dass wir nun, Jahre später, auch
die Freude an unseren Enkeln
miteinander teilen können, liegt auch



daran, dass wir nicht in Feindschaft
auseinandergegangen sind, auch wenn
es ein paar Jahre gebraucht hat, die
Trennung zu bewältigen. Aber es kann
doch auch eigentlich nicht sein, dass
Menschen, die ein Vierteljahrhundert
lang ihr Leben geteilt haben,
irgendwann nicht mehr miteinander
sprechen, sich aus dem Weg gehen, gar
hassen.

Die Zusage, dass Neuanfänge
möglich sind, ist ja gut biblisch. Gott
legt Menschen nicht fest auf ihr
Versagen oder ihr Scheitern, sondern
traut ihnen zu, sich zu ändern. Gott



gibt ihnen die Chance, im Leben noch
einmal einen neuen Weg zu gehen.
Deshalb ist es einerseits wichtig, eine
Scheidung nicht nur als ein Scheitern
zu betrachten, sondern auf das Gute zu
schauen, das ich mit dem Partner oder
der Partnerin hatte. Und es dann
durchaus auch zu wagen, eine neue
Partnerschaft zu beginnen.

Natürlich ist es wunderbar, wenn
eine Ehe ein Leben lang hält, das Paar
sich noch etwas zu sagen hat, gut
aufeinander abgestimmt ist und gern
zusammenlebt. Selbstverständlich tut es
weh, wenn eine Ehe auseinandergeht.



Aber auch Neuanfänge können guttun.
Und die Seele kann so wieder ihren
Frieden finden. Bei der Taufe meines
dritten Enkels waren wir vier
Großeltern als Geschiedene teils mit
neuen Partnern da. Ein Freund sagte
hinterher, es habe ihn beeindruckt, mit
wie viel gegenseitigem Respekt alle in
dieser Patchworksituation miteinander
umgegangen sind. Das habe ich auch so
empfunden. Nach Jahren des Ringens
um angemessene neue
Beziehungsebenen zueinander war das
Zusammenkommen geradezu
harmonisch, und im Mittelpunkt



standen nicht alte Geschichten,
sondern das Glück über dieses
neugeborene Kind. Es war bei allen
eine neue Freiheit im Umgang
miteinander fühlbar und das brachte
geradezu Erleichterung mit sich, die alle
spürten.

Das gilt für alle Bereiche des Lebens.
Wir sollten uns nicht festbeißen an
dem, was nicht gelungen ist. Viel zu
viele werden so in der Tat ver-bissen.
Wer nach vorn schaut, die Krise
bearbeitet und sich dann wieder
herausarbeitet, kann mit Erfahrung und
vertiefter Wertschätzung neue Wege



gehen.

* * *

Roger Willemsen, mit dessen
Krebsdiagnose und Tod dieses Kapitel
begann, hat in einem Kinderbuch, das
von der Künstlerin Kitty Kahane
illustriert wurde, das Buch Hiob
nacherzählt.II Als ich das Buch kurz
nach seinem Tod noch einmal zur
Hand nahm, hat mich fasziniert, wie
frei er sich dieser alten Geschichte
genähert hat und wie er ihre
Lebensweisheit letzten Endes weniger



für Kinder als für Erwachsene in unsere
Zeit übertragen hat. Ihm ist gelungen,
den Schatz dieser so alten Erzählung für
uns heute zu heben, zu aktualisieren
und damit bewegend annehmbar zu
machen. Daher zum Abschluss des
Kapitels ein Auszug aus Willemsens
Buch. Hiob ist bei ihm ein
Zirkusdirektor, Herr Hopp, ein
fröhlicher, freundlicher Mensch, der
jeden Morgen sein Dromedar Gerda
durch die Stadt führt:

Warum Herr Hopp am frühen
Morgen ein Dromedar spazieren
führt? Warum nicht? Wer hätte nicht



mal Lust darauf? Aber die meisten
Menschen sterben, liegen da und
denken: Nicht ein einziges Dromedar
hab ich in meinem Leben ausgeführt.
Das hätte mir auch mal früher
einfallen können. Aber dann ist es zu
spät. Vielleicht sagen sie aber auch:
Ich bin zu wenig Riesenrad gefahren,
zu selten durch Laubhaufen gelaufen.

Herr Gottlieb ist ein ziemlich
missmutiger Mensch, der entdeckt, dass
Hopp eigentlich Hiob heißt. Das
Unglück nimmt seinen Lauf, die Tiere
sterben ihm weg, die Frau verlässt ihn
und Herr Gottlieb sorgt dafür, dass die



anderen ihn verachten. Hopp sagt:

„Warum ich? Erst das
Meerschweinchen, die Fische, jetzt
meine Gerda? Warum das mir?“

Da legte ihm der Clown Pico die
Hand um die Schultern und meinte:
„Jetzt mal halblang. Du hast Andere
aufgerichtet, doch jetzt, da es dich
trifft, kannst du dich selbst nicht
aufrichten? Was glaubst du denn?
Dass du das Glück bewohnen kannst
wie ein Eigenheim? Das Unheil
geschieht nicht in der weiten Welt
allein, es kann auch in deiner
passieren. Also verzweifle nicht,



sondern finde eine Haltung. Warum
ich?, fragst du? Warum nicht du?“

„Welche Haltung soll das nur
sein?“, klagte Herr Hopp und drehte
so unglücklich an einem Knopf vorn
an seiner Jacke, dass er ihn gleich
darauf in der Hand hielt. „Habe ich
die Freude denn für mich allein
gewollt? Denk an das Kindergeschrei,
das Gelächter in unsrer Manege!“

„Gewiss“, erwiderte Pico. „Aber wie
willst du die Freuden der Gesundheit
schätzen, wenn du nie krank gewesen
bist?“



Am Ende kämpft sich Herr Hopp
mühsam ins Leben zurück und ist als
alter Mann „satt vom Leben, reich an
Erfahrung und … ein Mensch, so schön
wie ein Baum, der in allen Wettern
gestanden hat“.

6 Angefasst, in: DIE ZEIT Nr. 4/2016, 21. Januar 2016.
7 Jürgen Ebach, Schriftstücke. Biblische Miniaturen,

Gütersloh 2011, S. 74.
8 Anne Hähning, Herr Petry predigt Liebe, in: DIE

ZEIT Nr. 48/2015, 26. November 2015.
9 Navid Kermani, Große Liebe, Frankfurt 2014, S. 87.





3

Eine schrecklich
nette Familie!
Über wunderbare
Beziehungen und
tiefe Konflikte



E ine schrecklich nette Familie“ war
in den 80er- und 90er-Jahren eine

ziemlich erfolgreiche Fernsehserie. Sie
drehte sich um Familienvater und
Damenschuhverkäufer Al, seine
Ehefrau Peggy, die vor allem durch
hochtoupierte Haare Furore machte,
und die Kinder Kelly und Bud. Die
Serie war nicht gerade ein Zeichen von
Hochkultur im Fernsehen und voll von
Klischees, aber sie hatte sehr viele
begeisterte Anhänger. Das liegt sicher



daran, dass Familie beides sein kann:
ganz wunderbar, Halt und
Orientierung gebend, und zugleich
total belastend, voller Konflikte und
Verletzungen – schrecklich und nett
eben …

Wir bekommen durch unsere
Familie Wurzeln und Prägungen für
unser Leben. Selbst wenn es
Spannungen oder Zwistigkeiten gibt,
sind die Mitglieder unserer Familie
doch diejenigen, auf die wir uns in der
Regel im Ernstfall verlassen können.
Haben sich die Generation der 1968er
und die nachfolgende Generation eher



über Abgrenzung definiert, weil sie –
durchaus mit guten Gründen –– alles
ganz anders machen wollten, so steigt
in den letzten Jahren die
Wertschätzung der Familie und auch
von Traditionen wieder.

Die Erziehung zum Untertanengeist,
Gehorsam als Erziehungserfolg, die
Verweigerung der Auseinandersetzung
mit eigenem Versagen – solche
Grundhaltungen haben vor fast 50
Jahren den Widerstand der Jüngeren
gegen die Ansichten und Methoden
der Elterngeneration hervorgerufen.
Den Jüngeren lag daran, Kinder als



Individuen ernst zu nehmen mit ihren
eigenen Bedürfnissen und
Standpunkten, eine Begegnung auf
Augenhöhe wurde erprobt. Das hat
gewiss zu manchen Auswüchsen
geführt und „anti-autoritäre Erziehung“
wurde in der Folge geradezu zum
Feindbild konservativer
Gesellschaftsschichten. Aber will
irgendjemand zurück zu einem
Familienverständnis, bei dem es um
Druck und Herrschaftsansprüche ging?
Ich denke, nein. Neu wurde nach einer
Autorität der Eltern gefragt, die nicht
autoritär daherkommt. Das ist



anstrengender, weil Beziehungen nicht
durch Hierarchie und Macht bestimmt
werden, à la: „Solange du deine Füße
unter meinem Tisch hast …“. Es geht
darum, zwischen den Grenzen, die
Eltern zu setzen haben, und den
Freiheiten, in denen Kinder sich gut
entwickeln, die richtige Balance zu
finden. In Artikel 6 des Grundgesetzes
heißt es: „Pflege und Erziehung der
Kinder sind das natürliche Recht der
Eltern und die zuvörderst ihnen
obliegende Pflicht.“ Das ist ein Aspekt,
der manchmal heute vergessen scheint.
Erziehen ist anstrengend, aber auch



eine Pflicht.
Ein anderes Phänomen unserer Zeit

sind „emotionale Nesthocker“: Kinder,
die sich nur schwer von ihren Eltern
lösen und auch noch mit 30 Jahren alle
Probleme ihres Lebens mit Vater oder
Mutter durchsprechen wollen. Das
habe ich, als ich eine junge Frau war, in
meinem Umfeld sehr selten beobachtet.
Manchmal müssen Eltern offensichtlich
heute ganz anders als in vorigen
Generationen auch sagen: „Dies ist jetzt
mein Leben – und das dein Leben. Ich
will noch etwas Eigenes und bin nicht
nur ununterbrochen für dich und deine



Fragen da.“ Die eher fitte
Großelterngeneration von heute
entspricht nicht mehr unbedingt der
Generation, die ständig auf Anruf oder
Besuch der Jungen wartet. Aber
Auseinandersetzungen gibt es noch –
Eltern, die stöhnen unter der heftigen
Kritik ihrer Kinder.

Als mir die Mutter einer 14-Jährigen
ihr Leid über die Renitenz der Tochter
klagte, habe ich ihr einen Post
geschickt, den ich über WhatsApp
erhalten habe und sehr beruhigend
finde:



4 Jahre: Mama weiß alles!
8 Jahre: Mama weiß viel!
12 Jahre: Mama weiß nicht wirklich

alles!
14 Jahre: Mama weiß gar nix!
16 Jahre: Wer ist Mama?
18 Jahre: Die gehört doch zum alten

Eisen!
25 Jahre: Mama weiß das vielleicht.
35 Jahre: Bevor wir das entscheiden,

fragen wir mal Mama!
45 Jahre: Ich frage mich, wie Mama

darüber denkt …
70 Jahre: Wie gern würde ich jetzt

Mama fragen können!



Wir Älteren schmunzeln darüber, weil
die wenigen Andeutungen sehr
treffend spiegeln, wie sich unser
Verhältnis zu den Eltern im Laufe des
Lebens wandelt. Je älter wir werden,
desto nachsichtiger schauen wir auf sie.
Ich denke, die emotionalen Ausschläge
der sogenannten 68er sind längst
wieder ins Lot gebracht. Wer die
Geschichte betrachtet, kann oftmals
solche „Pendelausschläge“ erkennen.
Um etwas lange Bestehendes zu
überwinden, braucht es viel Kraft. Und
dann passiert es schnell, dass eine
Bewegung, die eigentlich etwas sehr



Positives bewirkt, über das Ziel
hinausschießt.

Es konnte nicht beim autoritären
Familienoberhaupt bleiben, das alles
bestimmt. Und die unterdrückte
Sexualität, die bis Anfang der 60er-
Jahre das Leben in Deutschland und
vielen anderen Ländern bestimmte,
musste in der Tat „befreit werden“.
Auch die evangelische Kirche hat sich
damals geöffnet und erklärt: „Sexualität
ist eine gute Gabe Gottes.“ (EKD-
Denkschrift 1971)
Ein markanter Satz aus der Zeit der
„sexuellen Befreiung“ lautet: „Wer



zweimal mit derselben pennt, gehört
schon zum Establishment.“ Dabei geht
es doch nicht nur um sexuelle
Befriedigung, sondern in Beziehungen
vor allem um die drei großen Vs:
Verlässlichkeit, Verantwortung und
Vertrauen. Und auch der Respekt vor
Kindern wurde nicht gewahrt, wenn in
der Folge auch sexuelle Beziehungen
mit Kindern verharmlost, statt als
Verbrechen angeprangert wurden.
Mich persönlich hat erschüttert, dass
jemand wie Hartmut von Hentig, der
als großer Pädagoge gefeiert wurde,
solche sexuelle Gewalt heruntergespielt



hat.
Vieles hat sich in den letzten Jahren

verändert, und das ist gut so.
Beziehungen werden bewusster
gepflegt und die Shell-Jugendstudie
zeigt, dass die Jungen sich weniger
gegen die Alten abgrenzen wollen und
sich ihnen stattdessen öfter eng
verbunden fühlen. Mir scheint, es gibt
eine neue Gelassenheit zwischen den
Generationen. Ich habe das erlebt, als
eine Pastorin etwas abwertend erklärte,
all das Brimborium, das heute um eine
Hochzeit gemacht werde, habe sie zu
ihrer Zeit schlicht abgelehnt. Die ganze



Hochzeitsgesellschaft sah das anders
und fand eher die Pfarrerin mit ihren
Ansichten merkwürdig. Warum nicht
ein schönes großes Fest feiern? Gewiss,
manche Hochzeit ist heute vom
Perfektionsstress bestimmt. Da ist der
Druck groß geworden, alles soll absolut
gelingen, obwohl wir wissen, dass
genau das, was nicht gelingt, später oft
mit den besten Erinnerungen
verbunden ist. Aber gemeinsam finden
es Brautpaare und ihre Familien wieder
schön, wenn Feste im großen
Familienkreis gefeiert werden. Die
Übergangsriten sind wichtige



Markierungspunkte im Leben. Es ist gut
für die Verbindungen, für die
Familiengeschichte, sie gemeinsam zu
würdigen. Sie wertzuschätzen, sie zu
erleben und so in die Erzählung der
Familie einzureihen. Die Hochzeiten
meiner Kinder, Nichten und Neffen in
den letzten Jahren waren wunderbare
Treffpunkte: Du kommst zusammen,
einerseits, um mit dem Paar sein Glück
zu feiern, andererseits aber auch, um
Geschwister und Tanten, Neffen und
Onkel wiederzusehen, neue
Partnerinnen und Partner,
neugeborene Kinder kennenzulernen



und sie im großen Kreis zu begrüßen.
In diesen Zusammenhang der

Wiedergewinnung von Tradition und
der Wertschätzung von Ritualen gehört
auch, dass Einschulungsgottesdienste
heute großen Zulauf verzeichnen.
Solche Veranstaltungen gab es vor
Jahrzehnten noch gar nicht. Kinder,
Eltern, Großeltern und Paten feiern
diesen besonderen Tag im Leben und
bitten um Gottes Segen. Das finde ich
sehr passend. Und auch Abiturfeiern
mit Gottesdienst gibt es. Das ist
wunderbar und so sinnvoll! Denn es ist
wichtig, auf diese Weise Danke für den



zurückliegenden Weg zu sagen, den
Übergang von der Schule in die
berufliche Ausbildung zu feiern und
um Gottes Segen dafür zu bitten.

Bei meinen Schwestern galt beim
Abitur noch: „Holt euch den Wisch im
Sekretariat ab!“ Als ich Abitur machte,
waren wir der erste Jahrgang, bei dem
es eine kleine festliche Zeugnisübergabe
gab. Meine Mutter hatte aus
beruflichen Gründen keine Zeit,
mitzukommen, ich fand das nicht so
tragisch. Aber als es die festlichen
Feiern bei den Abiturabschlüssen
meiner Töchter gab, war ich überrascht,



wie gerührt ich war. Doch, das ist ein
Rite de Passage! Was sollte denn
dagegensprechen, ihn auch festlich zu
begehen?

Enkelglück
Ein Kollege erzählte mir kürzlich, dass
ihn die Nachricht seines Sohnes, dass er
Großvater werde, irritiert habe. Er fühle
sich auf einmal so alt und sei sich nicht
ganz sicher, ob er sich freuen solle. Bei
mir war das anders, ich war völlig aus
dem Häuschen vor Freude, als ich
wusste, ich werde zum ersten Mal
Großmutter. Inzwischen habe ich schon



drei Enkel und bin total fasziniert, wie
schön das alles ist: drei kleine
Menschenkinder, die von mir (und
anderen) abstammen, aber ganz
eigenständige Persönlichkeiten sind.

Ich habe eine Zeit lang überlegt, wie
ich denn heißen möchte in dieser
neuen Rolle, aber meine älteste
Enkeltochter hat das schlicht
entschieden. Ich bin also „die Omi“.
Und sie gibt mir voller Vertrauen ihre
kleine Hand, das ist anrührend.

Nach einem Tag mit kleinen Kindern
im Haus bin ich allerdings geschafft.
Und froh, nicht mehr 24 Stunden für



sie sorgen zu müssen. Da hat die Natur
auch ihr Recht. Es liegt auf der Hand,
dass du als jüngerer Mensch schlicht
mehr Kraft hast, auf Schlaf zu
verzichten, nicht so viel Zeit für dich
selbst brauchst.

Wenn Männer sehr spät noch einmal
Vater werden, spüren sie diese Lasten
der Eltern in einer Phase, in der sie
schon Großväter sein könnten.
Irgendwie erscheint es immer wieder
unzeitgemäß, wenn ein Mann meines
Alters oder älter Vater wird. Als die
BILD kurz vor Weihnachten 2015
titelte, dass Tagesschausprecher Jan



Hofer mit 63 noch einmal Vater wird,
nachdem er schon Kinder im Alter von
44, 31 und 26 Jahren hat, gab es viele
spöttische Kommentare. Doch der
Vater sagte, er sei überglücklich, zumal
er eine Elternzeit nehmen könne. Und:
Wickeln sei Sache seiner jungen Frau.
Mir kommt das immer ein wenig
illusionär vor, aber die Konstellation
gibt es ja öfter: Ein alternder Mann
trifft eine attraktive junge Frau, die
hätte aber gern noch ein Kind, und so
wird er noch einmal sehr spät zum
Vater, was die Beziehung natürlich
total verändert. Andererseits: Jedes



Kind ist ein Segen. Und ich will auch
nicht urteilen, wenn jemand es als
Glück empfindet, im Großvateralter
noch einmal Vater zu werden. Dass
späte Väter sich ständig rechtfertigen
müssen, empfinde ich auch als
unpassend.
Für mich ist es mit großmütterlichem
Abstand faszinierend, zu sehen, wie
meine Enkelkinder für sich die Welt
erobern und so schnell ganz kleine
Persönlichkeiten werden. Von Anfang
an ist da etwas Eigenes, ganz
Individuelles. Alle drei Enkel konnte
ich am Tag nach der Geburt im Arm



halten. Sie sind ein Wunder, finde ich.
Unfassbar, dass sie gerade noch im
Bauch der Mutter waren und dich jetzt
schon anzuschauen scheinen. Und
wenn du sie nicht jeden Tag siehst,
bringt jede Begegnung ein Staunen, was
sie alles inzwischen schon wieder
gelernt haben. Bis eine Dreijährige dir
sagt: „Ach, Omi, dafür bist du schon zu
alt!“ – und du lachen musst. Ja, sie hat
recht. Und sie ordnet dich ab jetzt in
ihre Welt ein.

Mit dem Abstand einer Generation
sehe ich auch, wie die Eltern sie prägen,
sich um sie mühen, welche Kraft es



kostet, ein Kind großzuziehen. Gewiss,
Menschen können auch ohne Kinder
glücklich werden. Aber ein Kind ist ein
großes Glück, ein Geschenk, ein Segen
– aber eben auch eine enorme
Belastung.

Großmuttersein ist ein wunderbarer
Status im Leben, finde ich. Einmischen
muss ich mich nicht, die Eltern haben
die Verantwortung. Aber manchmal
kann ich mich querstellen, etwas ganz
anders machen als die Eltern – das
gefällt mir.

Meine Seele fühlt sich zutiefst
bereichert durch diese Kinder. Lange



schon habe ich nicht so viel gelacht. Ich
lese mit neuem Blick die alten
Kinderbücher. Und ich habe wesentlich
mehr Geduld, im Mini-
Kaufmannsladen einzukaufen, als ich
das als berufstätige Mutter bei meinen
Kindern hatte. Wenn du älter wirst, ist
Zeit – auch verbummelte Zeit – ein
immer kostbareres Gut. Ich denke,
Kinder spüren das, für sie ist es ja eine
Art Auszeit vom Familienalltag. Eine
besondere Beziehung entsteht da
Schritt für Schritt.

Wenn ich jetzt sehe, wie meine
Hände faltiger werden und die ersten



Altersflecken erscheinen, erinnern sie
mich an die Hände meiner Mutter und
meiner Großmutter. Und wenn mein
Enkelsohn dann mit seiner kleinen
Hand meinen Zeigefinger umklammert,
rührt mich der Unterschied zwischen
dieser perfekten kleinen Kinderhand
und meiner. Das ist schlicht, aber auch
ergreifend der Kreislauf des Lebens …

Besonders bewegend fand ich die
Taufen meiner drei Enkelkinder. Meine
Eltern sind längst verstorben und hier
ist nun eine neue Generation, die ins
Leben begleitet wird, die wir unter den
Segen Gottes stellen: „Schutz und



Schirm vor allem Argen, Stärke und
Hilfe zu allem Guten“, das ist die
Zusage bei der Taufe, die Kinder
hineinnimmt in die noch größere
Familie der Kinder Gottes in aller Welt.
Und die große eigene Familie steht als
Gemeinschaft im Kreis um das
Taufbecken und begleitet den neuen
Erdenbürger. Ich bin meinen Töchtern
dankbar, dass ich die drei taufen
durfte. Es war für mich jedes Mal ein
sehr berührendes Ritual.

Prägende Kindheit
Nun haben nicht alle Menschen eine



große Familie, zumal in einem Land, in
dem immer weniger Kinder geboren
werden. Aber jeder und jede hat auf
irgendeine Weise Familie. Alle werden
in einen Zusammenhang geboren.
Dabei sind schon die ersten Wochen
und Monate ungeheuer prägend. Hieß
es früher „Mit der Schule fängt der
Ernst des Lebens an“, so wissen wir
heute aus der Forschung der
Elementarpädagogik, dass dieser Ernst
mit der Geburt beginnt.

Säuglinge werden gehegt, gepflegt,
umsorgt und betreut – das ist wichtig
und gut. Aber auch hier sind die



Grenzen zwischen gut gemeint und
wirklich gut fließend. Im Bemühen,
alles richtig zu machen und nichts
auszulassen, was dem Kind dienen
könnte, kümmern sich manche derart
intensiv um ihren Nachwuchs, dass
kaum noch Raum für eigene
Entwicklung bleibt. Während die einen
Kinder vernachlässigt werden, werden
andere offensichtlich überbetreut von
sogenannten „Helikoptereltern“. Das
führt natürlich zu sehr verschiedenen
Ausgangslagen.

Kommen Kinder in die Kita, sind die
unterschiedlichen Entwicklungsstufen



oftmals schon klar erkennbar. Die
einen sind es gewohnt, sich auf ein
Bilderbuch zu konzentrieren, die
anderen kennen die Situation des
Vorlesens gar nicht. Die einen können
sich verbal schon gut artikulieren, die
anderen sind nicht in der Lage, deutsch
zu verstehen. Dass sich hier lange vor
der Einschulung Bildungschancen
unterschiedlich zeigen, liegt auf der
Hand. Vor allem mit Blick auf die
Sprachentwicklung wird mir das bei
kleineren Kindern oft deutlich. Das
eine Kind erzählt dir Geschichten, die
es gehört hat, das andere könnte das



gar nicht.
Natürlich spielen dabei auch die

Medien eine Rolle. Wie einfach ist es,
ein Kind vor einen Fernseher oder
einen Computer zu setzen und es von
den bewegten Bildern unterhalten zu
lassen. Wie schwer ist es, Grenzen zu
setzen, um Auswahl zu ringen. Ich
denke, dass Medienpädagogik ein
entscheidendes Thema ist. Mir erzählte
eine junge Frau, sie überschütte ihre
Tochter mit Spielzeug, aber eigentlich
wolle diese immer nur mit dem Handy
spielen, das sei doch wirklich süß. Wir
kannten uns nicht gut genug, als dass



ich meine erheblichen Zweifel an dieser
Pädagogik und der daraus getroffenen
Feststellung hätte ausdrücken wollen
…

Ich erinnere mich, dass wir, als
meine Kinder klein waren, um
Verabredungen gerungen haben. Zum
Beispiel um die Frage, wer was wann
im Fernsehen schauen darf. Und ich
gebe zu: Meine vierte Tochter durfte
manches Mal mitgucken, um des lieben
Friedens willen. Der „Tigerentenclub“
war angesagt – herrlich für die Eltern,
eine Stunde kinderfreie Zeit, und alle
vier fanden das toll.



Heute ist die Individualität viel weiter
vorangeschritten. Gemeinsame
Fernsehprogramme sind von gestern,
jeder schaut wann und was er oder sie
will. Da ist es viel schwerer, Grenzen zu
setzen. Und es ist noch viel schwerer,
zu wissen, was die Kinder eigentlich
schauen, spielen, aufnehmen. Insofern
sehe ich, dass junge Eltern viel mehr
Kraft aufbringen müssen mit Blick auf
Medien.

Und schließlich ist prägend, ob und
wie viele Geschwister Kinder haben.
Hatten früher Eltern in der Regel viele
Kinder, haben heute Kinder oftmals



viele „Eltern“. Im Restaurant konnte
ich neulich beobachten, wie Großeltern
und Eltern mit ihren
Verhaltensmaßregeln, Kommentaren
und Fragen auf ein einziges Kind
konzentriert waren. Schon das Zuhören
fand ich erschöpfend. Kommt ein
zweites, drittes, vielleicht viertes Kind,
ändert sich die gesamte
Familienkonstellation und auch die
Selbstwahrnehmung des Kindes.
Kurzum: Familie ist prägend, das ist
glasklar. Das Wissen darum sollte nicht
Druck auf die Eltern ausüben, aber es
muss ihnen klar sein, wie sehr sie ihr



Kind von Anfang an beeinflussen. Und
schließlich ist uns Erwachsenen im
Rückblick oft zu wenig bewusst, wie viel
wir der frühen Kindheit verdanken.
Und wie sehr unsere Stärken, aber auch
unsere Schwächen, unser
Durchhaltevermögen oder unsere
Ängstlichkeit, unsere Lebenseinstellung
und Haltung von dieser Zeit geprägt
wurde.

Geschwister
Meine Mutter war die Dritte von vier
Geschwistern, ich selbst bin die Jüngste
von vieren, es gab dazu viele Cousinen



und Cousins. Ich selbst habe vier
Kinder und jetzt drei Enkel. Meine
beiden Schwestern haben vier bzw.
zwei Kinder und inzwischen auch
mehrere Enkel. Auch meine
Schwiegersöhne haben alle
Geschwister, teilweise schon Nichten
und Neffen. Das heißt, wenn ein
Familienfest ansteht, dann ist das selbst
im kleinsten Kreis eine große Sache,
auch wenn nicht alle kommen können.
Und bei einer großen Familie gibt es
viele Feste zu feiern.

Ich mag das sehr. Und ich versuche,
die Geburtstage alle im Blick zu



behalten, was gar nicht so einfach ist. Es
macht mir Freude, jedem wenigstens
einen kleinen Gruß zu seinem Festtag
zu schicken. Aber ich kenne auch
Menschen, die sagen: „Puh, das wäre
mir viel zu anstrengend, so viel
Familie!“

Gerade verändert sich viel in
unserem Land: Die Ein-Kind-Familie
wird nicht wie in China zum politischen
Ziel, sondern zur selbst gewählten
Norm. Für 2014 sagt die Statistik 10 ,
dass von den 13 Millionen
minderjährigen Kindern in
Deutschland 26 Prozent, also rund



jedes vierte, ohne Geschwister
aufwächst. Knapp die Hälfte (47 %) hat
ein Geschwisterkind, ein weiteres
Viertel (26 %) zwei oder mehr
Geschwister. In zwei Prozent aller
Familien (127 000) leben vier Kinder,
in einem Prozent fünf oder mehr (45
000 Familien). 11

Zuallererst: Ich verstehe Eltern, vor
allem Frauen, die nur ein Kind haben,
da gibt es nichts vorzuwerfen. Es ist
unübersehbar, wie stark ein Kind das
Leben verändert, wie schwierig es ist,
Familie und Beruf zu verbinden, und
auch, wie sehr Partnerschaften belastet



werden, wenn Kinder kommen.
Eheberater sagen, spätestens mit dem
zweiten Kind kommt eine Ehe in die
Krise. Also: Niemand soll diskriminiert
werden, der gewollt oder ungewollt
keine Kinder hat. Und: Auch ein
Einzelkind ist wunderbar, keine Frage.
Und doch verändert das zweite Kind
alles. Als meine älteste Tochter das
zweite Kind bekam, konnte ich das aus
der Großmutterperspektive miterleben.
Plötzlich ging der Fokus weg von dem
einen Kind und die Aufmerksamkeit
wurde geteilt. Je älter das jüngere Kind
wird, desto mehr verstehen die beiden



sich als Geschwister. Als ich die Ältere
einmal vom Kindergarten abgeholt
habe und nicht wusste, wie ich die
Jüngere, die im Kinderwagen brüllte,
beruhigen sollte, genügte ein Lachen
der großen Schwester und alles war gut.
Geschwister ordnen dich anders in die
Familie ein.

Geschwister bleiben ein Leben lang.
Wir erleben die Kindheit zusammen
und wir stehen irgendwann gemeinsam
am Grab unserer Eltern. Das habe ich
mit meinen Schwestern so erlebt. Und
bei allen Konflikten, die wir hatten und
haben, war die Beerdigung unserer



Mutter ein bewegender Moment der
innigen Gemeinsamkeit. Es gab
keinerlei Konflikte, sondern uns allen
lag daran, ihr Leben zu feiern,
miteinander und in Respekt vor ihrer
Lebensleistung. Ich denke gern daran
zurück, sicher auch, weil wir alle als
Christinnen und Christen in gewisser
Weise ihre Präsenz wahrgenommen
haben. Mit uns, mit den Texten und
Liedern, die sie ausgesucht hatte, mit
den Enkeln und Urenkeln war sie da,
mitten unter uns.

Sicher, es gibt Konflikte zwischen
Kindern, das kann und will wohl



niemand leugnen. Und das fängt schon
früh an. „Im Durchschnitt geraten
Drei- bis Siebenjährige dreieinhalb Mal
pro Stunde aneinander“, so eine Studie
der Universität von Illinois. „Zwischen
zwei und vier Jahren gibt es sogar alle
zehn Minuten Krach.“ 12 Ja, klar, das ist
anstrengend, vor allem für die Eltern,
aber auch für die Geschwister. Ich
erinnere mich an manche
Auseinandersetzungen meiner Kinder
untereinander, bei denen ich fast
verzweifelt bin angesichts von Geschrei
und knallenden Türen. Und doch: Es
beheimatet mich, von Menschen zu



wissen, die mich seit meiner Kindheit
kennen – mit allen Stärken und
Schwächen. Menschen, die dieselben
Familiengeschichten teilen oder sich
auch um die Erinnerungen streiten, die
so verschieden sein können.

Kindererziehung als Balanceakt
Ich weiß natürlich um den Druck, die
Belastungen, die Spannungen, die
Familie mit sich bringt. Als 2015 eine
Soziologin aus Israel eine Studie
veröffentlichte, 13 in der Frauen
erklären, warum sie es bereuen, Kinder
bekommen zu haben, gab es viele



Diskussionen darüber. Es ist aber
wichtig, darüber zu reden. Die bunten
Reklamewelten, in denen
hochattraktive Mütter ihre
wunderbaren Kinder bei der Kita
abgeben, in der Firma als Chefin
agieren und abends als elegante
Gesprächspartnerin mit Mann auf der
Party stehen, sind eine absolute
Überforderung. Mütter sollen alles
können, jederzeit, und sich perfekt mit
ihren Kindern in die Arbeitswelt
eingliedern. Und dann gibt es all diese
Ratschläge, wie sie sich zu verhalten
haben.



Eine meiner Töchter sagte mir, die
Hebamme habe erklärt, sie müsse
schon spüren, dass der Säugling Hunger
habe, bevor der überhaupt anfange, zu
quengeln. Du meine Güte! War früher
das Ziel, den Willen des Kindes zu
brechen, Kinder einzuschränken und in
das Leben der Erwachsenen
einzuordnen, so scheint moderne
Pädagogik nicht mehr die Gefühle und
Bedürfnisse der Eltern zu sehen,
sondern nur noch die des Kindes. Es
muss doch ein Erziehen geben, das
dazwischenliegt!

Ja, manche Menschen haben keine



Kinder. Doch ich denke, auch für sie
gilt: Familie ist anstrengend, aber auch
etwas ganz Wunderbares. Denn wir alle
haben in irgendeinem Sinne Familie.
Sie gibt dir auch den Rhythmus des
Lebens mit.

Als meine Mutter starb, waren neben
uns Kindern zehn Enkel und vier
Urenkel dabei. Heute sind es bereits
neun Urenkel und es scheint, als haben
unsere Kinder durchaus Freude an
eigenen Kindern, sodass es gewiss noch
mehr werden. Und in so einer Familie
werden die großen Erzählungen des
Lebens dann weitergegeben.



Mir ist einmal vorgeworfen worden,
ich würde Familie idealisieren. Ja, ich
weiß, Familie kann auch anstrengend,
belastend sein, es gibt furchtbare
Familien. Und mir ist bewusst, dass
Menschen auch ohne Kinder glücklich
leben können. Aber es bleibt für mich
die Lebensform, die ich wunderbar
finde, und ich meine, auch das muss
gesagt werden dürfen.

Von Generation zu Generation
Noch einen weiteren Aspekt von
Kindheit und Familie möchte ich
beleuchten: Besonders interessant



scheint mir, dass in letzter Zeit
vermehrt erforscht wird, wie sich
Kriegstraumata über Generationen
hinweg auswirken. Meine beste
Freundin ist Kinder- und
Jugendtherapeutin. Sie lebt auf einem
alten Bauernhof, der seit Generationen
im Besitz ihrer Familie ist, und kann
sich nicht vorstellen, ihn zu verlassen.
In ihr sitzt der von jeher überlieferte
Gedanke fest, dass Haus und Land
erhalten werden müssen.

In meiner Geschichte wurde die
Erzählung „Als wir Pommern verlassen
mussten“ tradiert. Ich selbst bin 16-mal



umgezogen und konnte immer gut den
Staub von meinen Füßen schütteln und
irgendwo neu anfangen. Wir haben uns
oft über diese so verschiedenen
Erzählstränge und ihren Einfluss auf
uns unterhalten. Familie prägt uns im
Guten wie im Schlechten. Niemand
wird sich jemals komplett von seiner
familiären Herkunft lösen können,
auch wenn er es will. Selbst in der
Abgrenzung findet sich ja noch die
Spur der Herkunft und selbst
Adoptivkinder suchen diese
Verwurzelung.
Sabine Bode hat in einem spannenden



Buch 14 die 1950er-Jahrgänge
beschrieben, zu denen auch meine
Schwestern und ich gehören. Eine
meiner Schwestern hat es mir
geschenkt, nachdem wir über unsere
Eltern gesprochen hatten. Mich hat die
Lektüre sehr bewegt, denn in vielen
Beschreibungen konnte ich das
Verhalten meiner Eltern
wiedererkennen – und auch mein
eigenes! Ich hatte zwar nie den
Eindruck, dass die Kriegserfahrungen
bei uns zu Hause bewusst verschwiegen
wurden, kann aber wenig über die
Erlebnisse meines Vaters sagen. Er hat



kaum darüber gesprochen. Alle Kraft
wurde dem Aufbau gewidmet, den
Kindern, dem Betrieb, dem Hausbau.
Meine Mutter erzählte zwar von
Pommern, von der Flucht, der
Internierung in Kopenhagen – aber erst
sehr spät, in hohem Alter, berichtete sie
einmal mit großer Scham, dass sie als
junges Mädchen für Hitler geschwärmt
habe. Sicher hatten die Kriegserlebnisse
unserer Eltern tiefen Einfluss auf sie –
und damit auf uns als Kinder.

Eine besondere Entdeckung war für
mich Sabine Bodes Beschreibung der
Auswirkungen des Buches von Johanna



Haarer: „Die deutsche Mutter und ihr
erstes Kind“ 15 . Dieses Werk hat das
Erziehungsverhalten von Millionen
Eltern beeinflusst, nicht nur in der
Nazi-Zeit, sondern bis weit in die 50er-
Jahre hinein. Es wird von Frau Haarer
geraten, Säuglinge schreien zu lassen,
nicht mit Kleinkindern zu spielen und
das Kind im Laufgitter sich selbst zu
überlassen. Aus den Kindern sollte
„etwas werden“. Bode schreibt: „Bei
den meisten meiner Gesprächspartner
ist das der Fall – trotz der
Verunsicherungen und Ängste, deren
Spuren sie noch heute in sich tragen



und von denen sie freimütig und ohne
Larmoyanz berichteten. Doch wie viel
Anstrengung es ihnen abverlangte, um
zu erreichen, was sie erreicht haben …“
16

Als ich einem Freund davon
erzählte, erinnerte er sich spontan, dass
seine Mutter das Buch von Johanna
Haarer unter dem Wickeltisch liegen
hatte. Wir wurden also erzogen, wie die
Nationalsozialisten sich das vorstellten:
hart zu sich selbst und opferbereit. Ich
bin dankbar, dass die Pädagogik sich
seitdem so radikal gewandelt hat. Mir
ist bewusst, dass unsere Eltern es gewiss
gut meinten, unserer Generation damit



aber bestimmte Verhaltensmuster mit
auf den Lebensweg gaben.
Durchhaltevermögen und
Belastungsfähigkeit sind sicher positive
Seiten dieser Erziehung. Aber wie Bode
schreibt, ist auch klar, „dass eine frühe
Kinderdressur tiefe, vertrauensvolle
Beziehungen und damit ausreichend
Vertrauen ins Leben gar nicht erst
wachsen lassen“ 17 . Mich hat das
nachdenklich gemacht. Fehlt meiner
Generation und der meiner Eltern das
Vertrauen ins Leben? Hat vielleicht der
christliche Glaube bei mir deshalb den
wichtigen Part dieses



Vertrauensvorschusses eingenommen?
Natürlich hat sich meine Generation

von diesen Einflüssen nicht einfach so
befreit. Wir sind ja beeinflusst von den
Geschichten unserer Eltern und
Großeltern.

Michael Schneider und Joachim Süss
haben ein weiteres Buch unter dem
Titel „Nebelkinder“ 18 herausgegeben,
das die Auswirkungen des Krieges auf
die Enkel beschreibt. Für mich
faszinierend schildert Joachim Süss in
diesem Buch seine Kindheit in
Stadtallendorf, der Stadt, in der auch
ich aufgewachsen bin. Es ist und bleibt



eine seltsam zusammengewürfelte
Stadt. „Nebelkinder“ beschreibt für ihn
ein Lebensgefühl in den 70er-Jahren
dort. Einerseits blieb im Nebel und
somit verschleiert, was sich dort, wo in
den 50er-Jahren Stadtallendorf
entstand, zehn Jahre zuvor abgespielt
hatte: Zwangsarbeit,
Rüstungsproduktion, Munitionsdepots.
Andererseits wurde wenig darüber
gesprochen, was die Menschen, die aus
Pommern, Schlesien, dem Sudetenland
und Ostpreußen im Krieg und auf der
Flucht erlebt hatten. Er schreibt: „Die
Nabelschnur zu den Vorfahren war



durchtrennt. Wir wurden beinahe ohne
Geschichte groß.“ 19

Wie gesagt, ganz so entwurzelt wie
Joachim Süss habe ich es nicht
wahrgenommen, weil die Geschichten
aus Pommern meine Kindheit so stark
prägten. Da war überhaupt keine
durchtrennte Nabelschnur, sondern das
Alte war sehr nahe, fast greifbar
präsent. Aber die beiden genannten
Bücher haben mir noch einmal bewusst
gemacht, wie sehr wir alle geprägt sind
von den Erzählungen unserer Familien.
Und natürlich entsteht für mich als
Mutter und Großmutter die Frage,



welche Erzählungen denn die
nachfolgenden Generationen
beeinflussen werden. Welche
Geschichten und welche Bilder will ich
weitergeben? Wie können die
nachfolgenden Generationen Kraft und
Ermutigung erhalten durch die
Erfahrungen der nun alten Generation?

Und mir stellt sich die Frage, wie
Familien, die heute aus Kriegsgebieten
in aller Welt nach Deutschland
zuwandern, ihre Traumata bewältigen
werden. Da spiele ich mit Kindern aus
Somalia. Deren Eltern leben im
Flüchtlingsheim und wissen noch



immer nicht, ob sie bleiben können.
Wie nehmen die Kinder die Eltern
wahr, wie ihre Umgebung? Was haben
sie auf der Flucht gesehen und erlebt?
Auch sie werden zwei, drei
Generationen brauchen, um ihre
Traumata zu bearbeiten, um sich in der
Familie zu verorten, nachzuvollziehen,
was sie so sehr geprägt hat. Die
Flüchtlinge, die heute nach
Deutschland kommen, sie sollen sich
integrieren. Aber das können sie nur
mit ihren Geschichten. Sie müssen sie
erzählen können, die Erfahrungen von
Vertreibung und Flucht, von Angst und



Vergewaltigung. Aber sie finden allzu
selten Orte dafür.

Und die Familien, sie sind oft so
auseinandergerissen. Ich denke an eine
junge Frau, die verloren am Berliner
Hauptbahnhof stand. Sie schien mir
russisch zu sprechen und wollte nach
Spandau. Ich habe sie zur S-Bahn
gebracht und begriffen, dass sie gar
nicht lesen kann. Später dachte ich, ich
hätte ihr meine Handynummer geben
sollen, nur für den Fall, dass sie in die
Hände von Menschenhändlern geraten
ist, die sie in die Prostitution zwingen.



Biblische Familien
An der Bibel fasziniert mich neben
vielem anderen, dass Familie überhaupt
nicht idealisiert wird. Das gilt auch für
Jesus und seine Familie.

Maria, Josef und das Kind in der
Krippe – eine Familienszene, die
weltweit bekannt ist, in die Menschen
an vielen Orten ihr eigenes Erleben
hineininterpretieren. Ich denke an die
Muttergefühle Marias, die am Anfang
von dem Erleben verunsichert ist und
dann bis zum Schluss dabeibleibt, ihren
sterbenden Sohn am Kreuz leiden sieht.
Josef, der bei der Geburt und bei der



vom Evangelisten Matthäus erzählten
Flucht eine wichtige, schützende Rolle
als Vater spielt. Die Eltern, die verwirrt
sind, als ihr Sohn beginnt, im Tempel
zu lehren, er, das Zimmermannskind
aus einfachen Verhältnissen. Und dann
schließlich die Zurückweisung Jesu, als
Mutter und Geschwister ihn abholen
wollen und er erklärt, nun seien seine
Freundinnen und Freunde die neue
Familie für ihn. Immer wieder haben
sich Väter und Mütter, Söhne und
Töchter mit dieser Geschichte
auseinandergesetzt, sich damit
identifiziert, sich in sie hineingedacht.



Auch die Familie Jesu ist keine
einfache, sorgenfreie Familie, das
macht sie sympathisch, finde ich. Denn
so zeigt die Bibel, was es bedeutet, dass
Jesus auch „wahrer Mensch“ war. Er
kennt auch die Auseinandersetzung mit
Eltern und Geschwistern, die Angst der
Eltern um den Sohn, ihre Liebe – auch
in schweren Zeiten.

Eine besonders schöne
Geschwistergeschichte in der Bibel ist
die von Jakob und Esau. Ihre Eltern
Isaak und Rebekka sind überglücklich
über die Geburt der Zwillinge. Aber
wie das Leben so spielt, zieht der Vater



Esau vor, die Mutter Jakob. Da Esau als
Erster geboren ist, gebührt ihm der
Segen des Vaters. Mit einer List der
Mutter erschleicht sich Jakob diesen
Segen und muss danach fliehen, aus
Angst vor der Rache des Bruders.

Mit zwei Ehefrauen, zwei Geliebten
und daraus hervorgegangenen 12
Söhnen und einer Tochter wird Jakob
Vater einer Großfamilie – mit einer
wahrhaft bewegenden Geschichte von
Neid und Verrat, Versöhnung und
Neuanfang. Eines Tages muss er
aufbrechen und in die Richtung ziehen,
in der sein Bruder Esau wohnt. Seit



jenem Betrug hat er ihn nicht mehr
gesehen. In der Bibel heißt es:

Jakob aber schickte Boten vor sich her
zu seinem Bruder Esau ins Land Seïr,
in das Gebiet von Edom, und befahl
ihnen und sprach: So sprecht zu Esau,
meinem Herrn: Dein Knecht Jakob
lässt dir sagen: Ich bin bisher bei
Laban lange in der Fremde gewesen
und habe Rinder und Esel, Schafe,
Knechte und Mägde und habe
ausgesandt, es dir, meinem Herrn,
anzusagen, damit ich Gnade vor
deinen Augen fände. Die Boten
kamen zu Jakob zurück und



sprachen: Wir kamen zu deinem
Bruder Esau, und er zieht dir auch
entgegen mit vierhundert Mann. Da
fürchtete sich Jakob sehr und ihm
wurde bange. (1. Mose 32,4–8)

Er hat Angst, das ist verständlich. Wird
Esau mit vierhundert Mann kommen
und Rache nehmen? Das wäre zu
erwarten, geradezu verständlich. Aber
dann kommt es ganz anders:

Jakob hob seine Augen auf und sah
seinen Bruder Esau kommen mit
vierhundert Mann. Und er verteilte
seine Kinder auf Lea und auf Rahel



und auf die beiden Leibmägde und
stellte die Mägde mit ihren Kindern
vornean und Lea mit ihren Kindern
dahinter und Rahel mit Josef zuletzt.
Und er ging vor ihnen her und neigte
sich siebenmal zur Erde, bis er zu
seinem Bruder kam. Esau aber lief
ihm entgegen und herzte ihn und fiel
ihm um den Hals und küsste ihn und
sie weinten. (1. Mose 33,1–4)

Die beiden Männer fallen sich um den
Hals – Blut ist dicker als Wasser, wie
der Volksmund sagt. Sie sind sich so
nahe gewesen, schon im Mutterleib, in
ihrer ganzen Kindheit, dass nach all



dem Zorn und der Enttäuschung, die
Esau umgetrieben haben, nach all dem
schlechten Gewissen, das Jakob hatte,
nun doch die Verbundenheit, ja, die
Geschwisterliebe stärker ist als die
Auseinandersetzung der
Vergangenheit. Das ist ein gutes
biblisches Beispiel, wie Menschen über
ihre Grenzen gehen können, denke ich.
Und es zeigt, wie gut es tut, ruhen zu
lassen, was war, um einen Weg in
Frieden nach vorn zu finden.

Die eigenen Eltern
Mit vielen anderen aus meiner



Generation habe ich den Eindruck, je
älter wir werden, desto nachsichtiger
schauen wir auf unsere eigenen Eltern,
wie es der WhatsApp-Post oben ja
zeigt. Es ist Teil der Jugend, die eigenen
Eltern kritisch zu sehen. Heute ist das
sicher anders, nie hat eine junge
Generation die Eltern derart
wertgeschätzt. Und doch gibt es den
Drang, es „besser zu machen“. Wenn
wir älter werden, verstehen wir, dass
auch unsere Eltern nicht immer
Wahlfreiheit hatten, dass sie Kinder
ihrer Zeit und deren Wertvorstellung
waren.



Ich habe einen guten Freund, der,
solange ich ihn kenne, gedanklich mit
dem Vater gerungen hat, der früh
verstorben war. Dieser hatte die Mutter
und die Kinder geschlagen. Er, der
älteste Sohn, hatte versucht,
dazwischenzugehen, und die ganze
Ohnmacht des Kindes erlebt. Der Vater
galt als verachtungswürdig, wurde
geradezu tabuisiert in der Familie, die
Mutter blieb für die Kinder die
heroische Figur – und das war sie
gewiss auch. Aber mit zunehmendem
Alter kommen neue Überlegungen:
Warum war er so? Wie ist er erzogen



worden, dass er meinte, sich mit Gewalt
Respekt verschaffen zu müssen? Was
hat er in seiner Kindheit erlebt? Oder
war es das eigene Ohnmachtsgefühl,
die Familie nicht ernähren zu können,
das ihn antrieb, mit solcher Härte
vorzugehen?

Es ist nicht nur so, dass uns das Alter
nachsichtiger macht, denke ich. Wir
begreifen auch immer besser, wie viele
Faktoren ein Menschenleben
beeinflussen. Natürlich kannst du vieles
gestalten. Aber vieles hängt auch davon
ab, wo du geboren und wie du erzogen
wurdest, welche Bildungschancen dir



offenstanden und welche Bilder dir
vom guten Leben vermittelt wurden.
Ich denke, die sogenannten „68er“
hatten recht, als sie ihre Eltern
befragten, wo sie waren in Nazi-
Deutschland, in der Armee, als Juden,
Kommunisten und Homosexuelle
abtransportiert wurden. Aber sie hatten
unrecht, als sie sie gnadenlos
verurteilten, denn auch sie haben kein
perfektes Leben geführt. So manche
Kinder von ehemaligen
„Kinderladenbewegten“ rechnen heute
selbst mit den Eltern ab. Sie hadern
damit, dass man ihnen im Namen der



Freiheit letztlich doch die Freiheit
nahm.

Worum es geht, ist doch, dass sich
Eltern den Fragen der Kinder stellen.
Ich habe versucht, mein Bestes als
Mutter zu tun – aber eine perfekte
Mutter war ich gewiss nicht. Und ich
stelle mich den Fragen, die damit
einhergehen, auch wenn es wehtut.

Als Tochter ärgere ich mich heute
noch, dass ich in einem Interview
einmal gesagt habe, dass es eher meine
Mutter als mein Vater war, die uns
Kindern „mal eine gelangt“ hat. Meine
Mutter hat das umgetrieben. Wir haben



darüber geredet und sie sagte, das täte
ihr heute leid, es sei ihr nie bewusst
gewesen. Dieses Gespräch war gut, aber
es hätte nicht aus einer öffentlichen
Äußerung von mir erwachsen müssen.

Eine meiner Töchter ärgert sich, dass
es ein offizielles Foto vor meiner Wahl
als Landesbischöfin im Jahr 1999 gibt,
bei dem sie mit Kaninchen im Arm zu
sehen ist. Damals war ich selbst
medienunerfahren, habe mir nichts
dabei gedacht. In Zeiten von Facebook
und Internet verstehe ich aber ihre
Kritik. Sie konnte nicht wirklich „Nein“
sagen – und ich hätte langfristiger



denken müssen.
Wenn wir offen darüber reden,

können wir uns gegenseitig verstehen.
Es geht ja nicht um fundamentale
Kritik, sondern darum, dass Eltern
benennen, was ihre Gründe und
Motive für ihr Handeln waren.
Manchmal muss man zugeben, dass die
damals getroffenen Entscheidungen aus
heutiger Sicht falsch gewesen sein
könnten. Und es ist wichtig, dass
Kinder ihre Kritik äußern, aber dabei
auch offen dafür bleiben, zu hören, wie
und warum manches „damals so war“.

Vielleicht werden wir auch



nachsichtiger mit den eigenen Eltern,
wenn wir älter werden, weil wir nicht
umhinkönnen, die eigenen Fehler im
Leben zu sehen. Und wir werden
nachsichtiger mit den nachwachsenden
Generationen, weil wir ja auch alles
besser machen wollten als die Alten.
Ein bisschen Humor ist da gewiss
hilfreich!

Der Glaube der Eltern
Mehrfach heißt es in der Bibel: Ich bin
der Gott deines Vaters, der Gott
Abrahams, der Gott Isaaks und der Gott
Jakobs. (2. Mose 3,6) Damit war für das



Volk Israel, für Jüdinnen und Juden,
klar, von welchem Gott die Rede war.
Der Gott, der schon die Väter und
Mütter im Glauben begleitet, ihnen auf
dem Lebensweg Rat gegeben hatte, gab
sich ihnen zu erkennen, wenn sie nach
ihm fragten.

Aber auch mit Blick auf die
Geschichte des Volkes Israel zeigt sich
Gott als verlässlich, als der, dessen
Taten wir aus den Erzählungen
kennen: Ich bin der Herr, dein Gott, der
ich dich aus Ägyptenland, aus der
Knechtschaft, geführt habe. (2. Mose
20,2) Wenn wir die alten Geschichten



lesen, geht es darum, die Erfahrungen
der Generationen vor uns mit
hineinzunehmen in das eigene Leben,
den eigenen Glauben.

Erinnere dich, gedenke! Mir ist es
wichtig, diese Geschichten zu erzählen.
Viele Kinder heute wissen ja gar nichts
mehr von Abraham, Isaak und Jakob,
von Sarah, Rebekka und Rahel oder
auch von Maria, Josef und Jesus.
Gefragt, wer denn der Gott ihrer Eltern
sei, könnten sie nicht antworten. Dabei
ist es doch auch wichtig, zu wissen, wo
meine Eltern den Grund ihres Lebens,
ihre Orientierung, ihren Halt finden.



Kinder haben durchaus existenzielle
Fragen! Und sie sollten mit ihrer Suche
nach Antworten nicht auf Kita oder
Schule, Kommunions- oder
Konfirmandenunterricht verwiesen
werden.

Mir ist es deshalb sehr wichtig, die
alten Geschichten des Glaubens
weiterzuerzählen. Das nimmt Kinder
hinein, gibt ihnen die Sicherheit, ihren
eigenen Platz in dieser Tradition zu
finden und bestärkt so ihre Seele. Die
Geschichten von Angst und Scheitern,
Auseinandersetzung und Suche nach
Zukunft sind am Ende getragen von



Gottvertrauen. Das zu wissen, tut so
unendlich gut. Zudem: Unsere Kultur,
Architektur, Literatur ist doch gar nicht
zu verstehen, wenn wir diese Berichte
nicht kennen. Deshalb habe ich immer
wieder dafür plädiert, auch in
kommunalen Kindertagesstätten
biblische Geschichten zu erzählen. In
einem Boot voller Tiere die Arche
Noah zu erkennen, in einem Mann am
Kreuz Jesus Christus zu sehen, das ist
nicht nur eine Frage des Glaubens,
sondern auch eine Frage der Bildung.

Ich habe viel über Familie und
Beziehung geschrieben, über



Kindererziehung und Glück, offene
Fragen und viele Möglichkeiten. Ein
weiteres, sehr wichtiges Thema unserer
Zeit möchte ich noch näher beleuchten:

Sehnsucht nach Beziehung
Leiden die einen unter ihrer
Beziehung, so haben die anderen
Sehnsucht danach. Alleinleben,
„Singlesein“ wird als Makel
empfunden. Da fragt dann auch noch
die alte Tante beim Familienfest: Und,
hast du immer noch keinen Freund?

Ohne Partner zu leben, scheint
vielen offenbar eher ein defizitäres



Leben zu sein, als in einer belastenden
Beziehung zu stecken. Und weil es
heute gar nicht so leicht ist, spontan
jemanden kennenzulernen, boomen
Partnerschaftsagenturen. Jeden Tag
komme ich derzeit in Berlin an einem
Plakat vorbei: „Alle 11 Minuten verliebt
sich ein Single bei Parship!“ Was für ein
Versprechen! Von denjenigen, die
solche Internetdatings ausprobiert
haben, höre ich eher, wie schwierig es
ist. Zwei haben interessanten
Mailkontakt, debattieren vielleicht über
Kultur und aktuelle Kinofilme – und
auf einmal kommt die Frage: Sex heute



Abend? Oje, da waren die Erwartungen
völlig unterschiedlich. Da chattest du
ganz nett mit jemandem, es werden
Fotos ausgetauscht und danach hörst
du nie wieder etwas – uff, wie wenig
attraktiv bin ich denn? Du hast dich mit
jemandem verabredet, siehst ihn im
Café am Fenster sitzen, hast aber schon
keine Lust mehr, ihn zu treffen, weil er
schon rein äußerlich überhaupt nicht
deinen Erwartungen entspricht. Um
nicht unhöflich zu sein, trinkst du
einen Kaffee mit ihm.

Der Druck ist ungeheuer groß, wenn
zwei sich treffen, die beide wissen: Wir



suchen eine Partnerschaft. Wie viel
leichter ist spontanes Kennenlernen bei
Freunden, auf der Arbeit, ein
Annähern, bei dem niemand das
Gefühl hat, irgendwie unzulänglich zu
sein, wenn es nicht zu „mehr“ führt.
Auch hier gilt: Aussprechen, mit
anderen darüber reden, vielleicht
darüber lachen, das entlastet!

Wie viel einfacher ist es, einem
Menschen zu vertrauen, den du schon
kennst. Vor einiger Zeit habe ich meine
erste große Liebe wiedergetroffen. Wir
hatten uns fast vierzig Jahre lang nicht
gesehen. Aber als wir uns nach diesem



unvorhersehbaren, spontanen Treffen
wiedergesehen und zu einem
Abendessen verabredet hatten, erschien
es so leicht, an Früheres anzuknüpfen.
Du kennst dich halt, du weißt um die
Familie des Gegenübers, teilst
bestimmte Geschichten. Das, was sich
Menschen erst mühsam erarbeiten
müssen, die sich neu kennenlernen, ist
für diejenigen, die eine frühe
Vergangenheit teilen, wesentlich
leichter.

Für manche erfüllt sich diese
Hoffnung auf eine Partnerschaft oder
eine neue Partnerschaft nicht. Eine



Frau sagte mir neulich, sie habe zehn
Jahre gebraucht, um zu sehen: Das ist
doch auch ein gutes Leben, das ich
momentan führe. Zwar ohne Partner,
aber mit Freundinnen und Freunden,
vielen Aktivitäten. Wer immer nur
meint, es fehlt etwas, verpasst Zeiten, in
denen er oder sie glücklich sein könnte,
auch wenn es kein Leben als Paar gibt.
Eine Freundin meinte kürzlich, sie gehe
nicht gern zu Festen oder offiziellen
Anlässen, weil sie immer allein sei und
nur Paare um sie herum. Das ist eine
selektive Wahrnehmung. Es stimmt
schon, es ist leichter für Paare, ihnen ist



das oft gar nicht bewusst. Wer allein
kommt, muss sich Gesprächspartner
suchen. Aber längst nicht alle kommen
zu zweit und nach meiner Erfahrung
wird niemand merkwürdig angesehen,
der ohne Partner anwesend ist. Bei mir
war das viele Jahre so, dass ich bei
kirchlichen und anderen Empfängen
allein war, es hat mir im Grunde nichts
ausgemacht.

Wer ohne Partner, ohne Partnerin
lebt, muss das eigene Leben nicht als
defizitär ansehen. Und wer mit Partner
oder Partnerin lebt, ist nicht
automatisch glücklicher. Ich wünschte,



manche würden die innere Freiheit
finden, zu sagen: Es ist jetzt gut so und
nicht darauf warten, dass etwas anders
wird.

Begann das Kapitel mit einer alten
Serie, so soll es auch mit einem Film
enden: „Im August in Osage County“
(2013). Der Film ist nichts für zarte
Seelen. Meryl Streep als alternde
Mutter, Julia Roberts als eine von drei
Töchtern, denen beim Essen aus Anlass
der Beerdigung des Vaters nichts
geschenkt wird. Letzten Endes deckt
die Mutter auf bösartige Weise die
Schwachstellen der Töchter auf. Der



einen scheitert die Ehe, die zweite
hängt sich ständig an Männer, die mehr
scheinen, als sie sind, und der dritten
zerstört sie die zarte, gerade erst
wachsende Beziehung, indem sie brutal
enthüllt, dass es sich bei dem so
unsicheren Geliebten um den
Halbbruder handelt. Am Ende
verlassen alle drei Töchter die Mutter.

Der Film zeigt, was Menschen, die
sich eigentlich lieben, einander antun
können. Wer eine Familie hat, sich zur
eigenen Familie stellt, macht sich
verletzbar – gegenüber den Eltern, mit
Blick auf Partnerin und Partner,



hinsichtlich der Kinder und Enkel. Und
doch ist und bleibt Familie etwas
Wunderbares. Sie kann Halt geben in
schweren Zeiten. Sie kann der Hafen
sein, in dem du festmachen kannst,
wenn du nicht weißt, wohin du noch
segeln kannst. Und am Ende erweist
sich immer wieder, dass auf die Familie
in schweren Zeiten Verlass ist.

10 Vgl. www.destatis.de.
11 Alle Zahlen aus: Mehrkindfamilien in Deutschland.

Dossier der Prognos AG, Dezember 2013,
BMFSFJ.de.

12 Julia Rothaas, Geschwisterhiebe, Süddeutsche
Zeitung vom 9./10. April 2016, S. 50.

13 Orna Donath, #regretting motherhood. Wenn

http://www.destatis.de


Mütter bereuen, München 2015.
14 Sabine Bode, Nachkriegskinder. Die 1950er

Jahrgänge und ihre Soldatenväter, Stuttgart 2011.
15 Vgl. Sabine Bode, ebd., S. 221 ff.
16 Ebd. S. 223.
17 Ebd.
18 Michael Schneider/Joachim Süss (Hg.),

Nebelkinder. Kriegsenkel treten aus dem
Traumaschatten der Geschichte. Mit einer
Einführung von Sabine Bode, Berlin 2015.

19 Ebd. S. 35.





4

Das Leben ist
endlich – 
wer will schon an so
was denken?
Altwerden ist in der
Tat 



nichts für Feiglinge



How fragile we are“ (wie
verletzbar – oder auch

zerbrechlich – wir sind), singt Sting in
einem Lied, das er 1987 komponiert
und dem amerikanischen Ingenieur
Ben Linder gewidmet hat. Linder
wurde von den sogenannten Contras
ermordet, als er an einem
Entwicklungsprojekt in Nicaragua
arbeitete. Das Lied wurde später für
einen Film verwendet, der die Invasion
der USA in Panama 1989



dokumentiert.

On and on the rain will fall like tears
from a star, 
like tears from a star
On and on the rain will say how
fragile we are, 
how fragile we are

Er hat dieses Lied Jahre später, am 11.
September 2001, bei einem Konzert in
Italien gesungen und es an diesem Tag
den Opfern des Terrorattentats in New
York gewidmet. Ebenso aber können
wir es auf jede Lebenssituation
beziehen, in der uns unsere



Verletzbarkeit bewusst wird. Wir
können versuchen, uns abzusichern,
wir können hohe Zäune ziehen, gesund
leben, unsere Kinder behüten – und
doch kann von einem Moment auf den
anderen alles zusammenbrechen.
Davor gibt es keinen absoluten Schutz.

Ich sehe meine Tochter mit ihrem
neugeborenen Sohn vor mir und wie sie
fast verzagt, weil sie ihn so sehr
beschützen möchte vor allem
Schlechten und Schlimmen in der Welt
und doch weiß, dass sie das am Ende
nicht kann.



Von der Würde des Alters
Der Titel der Biografie von Joachim
Fuchsberger, Altwerden ist nichts für
Feiglinge, ist sehr gut gewählt, finde
ich! Joachim Fuchsberger erzählt mit
einer gewissen Heiterkeit und
Leichtigkeit aus seinem Leben und
auch über die Beschwernisse des
Altwerdens. Besonders unterhaltsam
sind seine Beschreibungen von
Journalistenfragen nach seinem
Befinden oder auch seiner Einstellung
zum Tod. Als würden sie erwarten,
demnächst ihren wahrscheinlich längst
verfassten Nachruf dann endlich



veröffentlichen zu können. Er schreibt:
„Die Jahre fordern ihren Tribut. Bei
jedem! Die Frage ist vielmehr, wie geht
man damit um? Versteckt man die
immer deutlicher werdenden
Unzulänglichkeiten: Schwerhörigkeit,
Gleichgewichtsstörungen,
Gliederschmerzen, nachlassendes
Reaktionsvermögen, Schlaflosigkeit,
Entscheidungsunsicherheit,
Sehschwierigkeiten und was es sonst an
Alterserscheinungen gibt, oder
akzeptiert man das alles möglichst
klaglos und versucht, aus dem
natürlichen Verfall das Beste zu



machen? Sich damit abfinden bedeutet
nicht, sich aufzugeben und passiv dem
unbestimmten und unbekannten Ende
entgegenzujammern. Im Gegenteil! Wir
Alten sind besser dran, einen für
andere und uns selbst erträglichen
Kompromiss zu finden. Irgendwo
zwischen unintelligenter Koketterie, die
uns der Lächerlichkeit preisgibt, und
dem Versuch, mit Anstand und Würde
alt zu werden. Diese Würde ist jedem
von uns gegeben. Diese Würde ist kein
materieller Wert, hat nichts zu tun mit
Arm oder Reich. Sie sollte die Summe
dessen sein, was dir im Leben



beschieden war und was du daraus
gemacht hast.“III

Das ist meines Erachtens der
angemessene Zugang zu unserem
eigenen Altwerden. Zum Glück können
wir heute über manches lachen.
Altwerden heißt nicht, aus dem Leben
herauskatapultiert zu werden. Die
sogenannten „jungen Alten“ sind noch
recht fit, können aber schon die
Vorteile genießen, die sich daraus
ergeben, beruflich nicht mehr so
eingebunden zu sein. Alt werden ist
nicht mehr nur negativ besetzt. Es hat
schlicht auch viele Vorteile, die



„Rushhour“ des Lebens überstanden zu
haben und manches gelassener
angehen zu können.

Aber in unserer westlichen,
konsumorientierten Kultur gibt es
schlicht einen Jugendkult. Oh, ich liebe
vieles an der Freiheit der Gesellschaft,
in der ich leben darf. Aber diese
alleinige Wertschätzung der Jugend
halte ich für einen Fehler. Dabei finde
ich junge Menschen wunderbar. Wenn
in einem Film eine junge Frau oder ein
junger Mann in der Blüte ihres Lebens
zu sehen sind, kann mich das
begeistern. Ich bin niemand, der



verbissen versucht, jung auszusehen.
Ich kann mich daran freuen, wenn
Menschen auf ihre eigene Art schön
sind, so, wie das nur in der Jugend
möglich ist. Mir erscheint es aber eher
lächerlich, wenn ältere Menschen alles
daransetzen, eine Figur und ein
faltenloses Gesicht zu haben wie
jemand, der Jahrzehnte jünger ist.

Kurz vor dem 60. Geburtstag erlebe
ich auch die Einschränkungen, die das
Altwerden mit sich bringt. Manchmal
kann ich darüber lachen. Meine
Tochter joggt auf Usedom vom Strand
locker die 115 Stufen der Steilküste



hoch, während ich abwinke. Ich bin
schon froh, dass ich bis hierher
mithalten konnte, und rufe ihr
hinterher: „Geh ruhig schon mal
duschen.“ Dann gehe ich zumindest
zügig die Treppe hinauf. Aber
manchmal denke ich auch: Es wäre
schön, noch einmal 25 zu sein!

Am Bahnhof fragt mich eine junge
Frau freundlich, ob sie mir den Koffer
die Treppe hinauftragen soll. Ich stutze
– eine junge Frau? Wäre es ein junger
Mann, könnte ich sagen, er ist
wohlerzogen, und es ist eine
sympathische Geste gegenüber einer



Frau. Aber so ist es eine höfliche Geste
dem Alter gegenüber. Das ist ja
wirklich schön und auch nett. Und ich
sollte es nicht abwehren mit dem Satz:
„Das schaff ich schon noch allein.“ Also
habe ich freundlich „Danke“ gesagt …
und gedacht: Oje, jetzt bist du wirklich
alt!

Warum aber soll das denn eigentlich
schlimm sein? Es ist auch toll, alt zu
sein. Ich kann eben mal sagen: Ich
schaffe das nicht. Und ich muss mich
nicht stressen, ob ich bei Runtastic
einen neuen Rekord einstelle, sondern
ich freue mich darüber, dass ich



überhaupt noch joggen kann. Alt
werden nimmt dir den Druck,
permanent etwas leisten zu müssen. Du
musst auch nicht ständig überlegen,
wohin der Weg gehen soll.

Ja, es hat auch viele Nachteile, denn
mit dem Altwerden kommen vor allem
körperliche Einschränkungen. Die
Schweizer Theologin Marga Bührig hat
mir vor vielen Jahren, als sie alt und ich
jung war, ganz unverblümt gesagt:
„Weißt du was: Alt werden ist
Scheiße!“ Irgendwie fand ich das auch
klar und gut. Es gibt nichts zu deuteln,
es ist toll, 25 zu sein. Aber die Nachteile



des Alters stehen viel zu sehr im
Vordergrund, finde ich. Ich sehe auch,
dass es gute Tage gibt, die nicht so sehr
vom Druck bestimmt sind, den junge
Leute erleben. Und wenn mir, wie
neulich, ein junger Mann sagt, es
grusele ihn davor, so dazusitzen wie
diese alten Leute, dann denke ich: Du
hast keine Ahnung! Vielleicht geht es
ihnen gut dabei, genau so, wie es ist.

Sicher, ich muss akzeptieren, dass
manches nicht mehr so schnell geht,
wie ich es mir wünsche. Und ich bin
sehr dankbar, zu einer Generation zu
gehören, die die Entwicklung der



Medientechnologie nutzen kann. Mit
meinen Töchtern und Enkeln zu
chatten, zu skypen, Informationen
abzurufen, bei Krankheit Lebensmittel
online bestellen zu können – das ist
wunderbar!

Es gäbe natürlich auch viel zu sagen
über alle Technikversuchungen, den
Stress, den sie mit sich bringen, und die
Abgründe von Pornografie und
Geldgeschäften im Internet. Aber es ist
wie bei allen Möglichkeiten des
Menschen – er kann sie nutzen zum
Guten oder zum Schlechten. Jedenfalls
finde ich manche Möglichkeiten, etwa



die von Skype, großartig. Ich denke,
meine Mutter, die mit 91 starb, hätte
das geliebt, wäre es ihr noch möglich
gewesen, sich in diese Technologie
hineinzufinden. Insofern finde ich,
meine Generation hat es gut. Wir
können die Innovationen nutzen, die
uns die Kommunikation erleichtern.

Gleichzeitig ist es eine Illusion, zu
meinen, ewig fit und beweglich zu
bleiben. Noch so viel Botox oder
Fitnesskurse können nicht die schlichte
Wahrheit übertünchen: Die
Leistungsfähigkeit lässt nach. Und die
Beschwernisse des Alters hat Joachim



Fuchsberger ziemlich gnadenlos
aufgezählt. Ich finde, mit dem Begriff
der Würde trifft er den richtigen Ton.
Die Würde des Alters aus der Summe
des Lebens zu ziehen, ist für mich ein
schönes Bild. Du bist nicht nur die alte
Frau, sondern diejenige, die Kinder
erzogen hat, beruflich ihre Frau stand,
Beziehungen zu anderen Menschen
pflegte. Aber natürlich auch die Person,
die Fehler gemacht hat, bei der nicht
alles nach Plan lief, die Verletzungen
erfahren und wohl auch bei anderen
hinterlassen hat.

Ein Freund fragte mich kürzlich,



warum wir wohl im Alter beginnen, so
viel an unsere Kindheit, an frühere
Jahre zurückzudenken. Vielleicht ist die
Antwort die, dass wir uns als Summe
unseres Lebens erfahren – so, wie wir
jetzt sind.

Am Ende ihres Lebens haben meine
Schwestern und ich manchmal
gestaunt, wie frohgemut unsere Mutter
war. Sie hätte jammern können über
die Last des Alters, Schmerzen und eine
nachlassende Beweglichkeit. Aber sie
hat eine enorme Dankbarkeit
ausgestrahlt: dafür, dass sie Vögel
beobachten konnte, wie sie auf dem



Baum vor dem Fenster umherflatterten,
dass ein Enkel bei ihr anrief, sie einen
Brief erhalten hatte. Das bleibt mir ein
Vorbild. So zu leben, macht zufrieden
und strahlt auf andere positiv aus.

Lebensklugheit
Als die Fotos für das Cover dieses
Buches gemacht wurden, fragte mich
die Presseverantwortliche des Verlages,
ob ich ein solches Buch eigentlich vor
dreißig Jahren hätte schreiben können.
Ich denke, nein. Auch damals als junge
Pastorin wurde ich durchaus ernst
genommen, als Seelsorgerin bei



Gottesdiensten, Taufen, Trauungen
und Beerdigungen. Es hat mich oft
beeindruckt, wie Menschen dann der
kirchlichen Amtsperson vertrauen,
wenn sie hilft, eine Umbruchsituation
im Leben zu gestalten. Aber im
Rückblick denke ich: Das war doch oft
auch dünnes Eis, auf dem ich gegangen
bin. Mit Ende 20 sprichst du über das
Leben und seine Höhen und Tiefen, ja,
Untiefen, wie jemand, der von
Weltmeeren erzählt, ohne je sein
Gebirgsdorf verlassen zu haben.

Andere Gesellschaften schätzen das
Alter wesentlich mehr als die unsere.



Bei einer Reise durch mehrere Länder
Asiens fiel mir das auf. Beim Besuch
eines Saatgutprojektes von „Brot für die
Welt“ in Bangladesch, das vor allem
Frauen fördert, waren viele
bildhübsche junge Frauen engagiert
dabei. Mit hohem Respekt haben sie
die alten Frauen reden lassen,
bedienten sie als Erste, ließen ihnen auf
eine anrührende Weise den Vortritt –
in all der Armut. Bei uns sind
insbesondere alte Frauen selten in der
Öffentlichkeit zu sehen. Aber
manchmal schimmert etwas davon auf,
dass auch wir ihre Lebenserfahrung



schätzen.
Unvergessen bleibt mir ein Auftritt

von Inge Meysel bei „Wetten, dass
…?“, den ich vor vielen Jahren mit
meinen Töchtern gesehen habe.
Eingeladen hatte Thomas Gottschalk
zwei als „Party-Stars“ angekündigte
Damen, Jenny Elvers und Ariane
Sommer. Dann kam der Auftritt der
91-jährigen Inge Meysel im „kleinen
Schwarzen“, mit faltigem Gesicht,
Hütchen und einem unschlagbaren
Humor. Sie hielt die Hände unter ihren
Busen und sagte: „Bei mir ist noch alles
echt!“, und fragte dann: „Soll ich mich



ausziehen?“ Ich fand das sooo witzig.
Weil die alte Dame schlicht Profil
zeigte, Weiblichkeit im besten Sinne
und das Selbstbewusstsein einer in der
Tat alten, aber sehr attraktiven Frau.
Toll, bewundernswert und ein Vorbild,
gegenüber dem die Jungen schlicht
blass wirkten. So eine Frau ermutigt
doch, wenn wir all die Anzeigen sehen,
was wir tun könnten, um den Bauch zu
straffen, die Falten zu glätten. Mir
jedenfalls imponiert sie mehr als eine
Frau, die 60 ist, aber bei der keine
Zeichen ihres Lebens im Gesicht zu
erkennen sind. Das wirkt für mich



merkwürdig verzerrt.
Mit Würde altern, das ist doch auch

für die Jungen wichtig zu sehen. Wer
wie der Popstar Madonna ständig
versucht, mit fast 60 noch mit den 30-
Jährigen zu konkurrieren, wirkt
irgendwann krampfig, das merken auch
die Fans. Und wenn der 70-jährige
Komponist Ralph Siegel seine 33-
jährige neue Freundin Laura Käfer
präsentiert und diese erklärt: „Die 37
Jahre Altersunterschied spielen bei uns
keine Rolle“, ist das schlicht Illusion.
Würde strahlen für mich Menschen
aus, die mit ihrem Alter im Einklang



leben und nicht alles tun, um jünger zu
wirken, oder gar selbst meinen, jünger
zu sein. Und vielleicht gewinnt das ja in
unserer Gesellschaft wieder an Respekt,
weil doch immer klarer wird:
Jugendwahn macht weder schön noch
ein schönes Leben. Die 91-jährige Inge
Meysel strahlte etwas aus vom Leben
und seinen Erfahrungen. Sie war
absolut authentisch und glaubwürdig
bei allen Brüchen, die sie erlebt hatte –
und sie sah sehr schön aus mit allen
ihren Falten, die genau diese Würde
spiegelten.



Lebensadern
Und das ist doch wahr: Wir würden
den Rat einer Inge Meysel, der 2004
verstorbenen „Mutter der Nation“,
doch in jedem Fall schwerer gewichten
als den einer Mittzwanzigerin. Das ist
schlicht so, weil sie mehr Erfahrung
geerntet hat in ihrem gewiss nicht
glattgebügelten Leben. In anderen
Kulturen wird deshalb wie gesagt die
Erfahrung, ja, Weisheit der Alten auch
wesentlich mehr geschätzt. Bei der
Zweiten Weltversammlung zur Frage
des Alterns in Madrid hat UN-
Generalsekretär Kofi Annan gesagt: „In



Afrika sagt man, wenn ein alter Mann
stirbt, verschwindet eine Bibliothek.
Das erinnert uns an die lebenswichtige
Rolle, die ältere Menschen als
Bindeglied zwischen der
Vergangenheit, der Gegenwart und der
Zukunft spielen, als wahre Lebensader
der Gesellschaft. Ohne das Wissen und
die Weisheit der Alten würden die
Jungen niemals wissen, woher sie
kommen oder wohin sie gehören. Doch
um eine gemeinsame Sprache mit den
Jungen zu haben, muss man ihnen die
Chance geben, ihr Leben lang
weiterzulernen.“



Mir gefällt dieses Bild einer
Lebensader oder auch von
Bindegliedern, die Generationen
miteinander verweben. Wenn ich mein
Leben so sehe, bin ich Teil eines
Ganzen, eines Lebenskreislaufes.

So war ich auch in den letzten Jahren
eigentlich nie neidisch auf die Jungen.
Ich sehe die Generation meiner Kinder
und weiß: Das wird Kraft kosten, es
wird nicht ohne Verletzungen abgehen,
dass sie ihr Leben meistern, mit all den
Herausforderungen. Ich sehe die
Kinder meiner Kinder, die ganz junge
Generation, und denke: Welcher



Kraftakt wird es für sie sein, einen Platz
im Leben zu finden, herauszufinden,
wer sie selbst sind oder sein wollen.
Und ich wünsche mir, dass ich ihnen
etwas weitergeben kann von dem, was
ich erlebt habe, ohne es ihnen
aufzudrängen. Solche Weitergabe der
Lebensader erfolgt doch eher durch
Haltung als durch Weisheiten, die wir
von uns geben. Mir scheint, wenn die
Älteren zuhören, können sie viel geben.
Und wenn sie ihre Erfahrung
weitergeben, falls sie gefragt werden,
wird es dann ein ehrliches Gespräch,
wenn sie klarmachen, dass auch sie im



Leben letzten Endes keine endgültigen
Antworten gefunden haben.

Mit dem Glauben geht mir das
ähnlich. Ich selbst bin mit dem
christlichen Glauben aufgewachsen.
Evangelisch-Sein war Teil des Lebens,
die Kirche kein Fremdkörper, sondern
Teil der Beheimatung. Natürlich gab es
Phasen des Zweifelns am Glauben, an
der Existenz Gottes in meinem Leben.
Glaube ohne Zweifel gibt es wohl nicht.
Aber es gibt auch dieses Gefühl, mich
in diese Lebensader zu stellen, von der
Kofi Annan sprach. Ich vertraue ja
nicht nur Gott, sondern ich vertraue



auch auf die Erfahrungen, die meine
Väter und Mütter im Glauben mit Gott
gemacht haben. So stelle ich mich
hinein in die Kette der Weitergabe des
Glaubens. Und wenn ich meinen
Enkelkindern von Noah, Mose und
Jesus erzähle, freue ich mich, diese
Lebensader als Großmutter
weitergeben zu können. Da ist nicht
nur unser kleines Leben, das ja nun
gewiss die Welt nicht verändert, so gern
ich das möchte, sondern da ist eine
Kette von Weisheit und Erfahrung, auf
die sich schon andere gestützt haben.
Andere, die mir Halt gaben. Deshalb



bin ich sicher, dass dies auch meine
Nachfahren tragen wird. Sosehr sich die
Welt auch ändert – und das wird nicht
nur heutzutage als dramatisch erfahren
–, so sehr bewahrheitet sich für mich
die Lebensader des Glaubens als
tragende Kraft.

Vom Umgang mit Scham und Schuld
Wenn wir älter werden, findet nicht
nur der Rückblick auf ein sattes,
gelungenes Leben statt, sondern auch
eine Auseinandersetzung mit eigenem
Versagen, Fehlern, persönlicher Schuld.

Vor einiger Zeit habe ich die



Jugendvollzugsanstalt Rockenberg
besucht. Michael J. Mentz, der
damalige Leiter, war ungeheuer
engagiert, um das ehemalige Kloster
Marienschloss für die jungen
Gefangenen nicht zu einem Ort des
Strafens, sondern zu einem Ort des
Lernens, der positiven Selbstfindung zu
machen. Er schrieb mir seine Hoffnung:

Eine Lebensschule, in der sie
gelingendes Leben und
Zusammenleben lernen, damit sie in
der schwierigen, gefährlichen,
verführerischen Freiheit ein Leben mit
Freude in sozialer Verantwortung und



ohne Straftaten führen können. Ein
Ort, an dem sie – behutsam begleitet
– das Leid, das sie anderen zugefügt
haben, aber zugleich auch die
schmerzhaften Erfahrungen ihres
bisherigen Lebens aufarbeiten
können. Ein Ort der Ermutigung, an
dem sie sich mit sich selbst und ihrer
Verantwortung aussöhnen lernen und
dadurch den Zugang zu ihrer Würde
erlangen. Letztlich ein Ort, der sie
befriedet und aufwertet. Nur wer ein
belastbares Selbstwertgefühl entwickelt
hat, verfügt über die Stärke, sich mit
der eigenen Schuldhaftigkeit



auseinanderzusetzen. Nur wer die
eigene Schuld anzuerkennen vermag,
dem eröffnet sich die Chance, die
eigene Würde wiederzuerlangen.
Schuldverarbeitung befriedet und
eröffnet die Realisierung von
Lebenschancen. Nur wer den Zugang
zum eigenen Schmerz findet, vermag
das Leid anderer empathisch zu
teilen.

Der Brief spiegelt große
Lebenserfahrung und mich haben der
Leiter der Einrichtung und seine
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
damals sehr beeindruckt.



In unserem Rechtssystem steht Gott
sei Dank nicht der Gedanke der Strafe
im Vordergrund, sondern der der
Resozialisierung. Die Zeit im Gefängnis
oder der Bewährung soll für den Täter
die Möglichkeit bieten, sich mit der
eigenen Schuld auseinanderzusetzen
und einen Weg zurück in die
Gemeinschaft zu finden. Selbst einem
Mörder wird diese Chance
zugestanden. Das ist für die Opfer oft
schwer zu ertragen. Das Menschenbild,
das dahintersteht, hat seine Wurzeln in
der schon erwähnten christlichen
Überzeugung: Ein Mensch kann sich



ändern.
In den USA sind die Gedanken von

Rache und Abschreckung
vorherrschend. Mehr als zwei Millionen
Amerikaner sind inhaftiert, jeder 45.
Bürger, 2,2 Prozent der Bevölkerung!
Die Rückfallquote aber liegt bei 67,5
Prozent. Das heißt doch: Drakonische
Strafen verändern die Menschen nicht.

In der Jugendvollzugsanstalt
Rockenberg habe ich erlebt, wie die
jungen Männer erst einmal lernen
mussten, zu erkennen, was sie
verbrochen haben. Dann wurden die
Ursachen der Tat bearbeitet, die meist



im familiären und sozialen Umfeld
liegen. Anschließend wurde ihnen eine
Ausbildung ermöglicht und ein
Übergang in ein geregeltes Leben. Das
macht Sinn!

Oft habe ich den Eindruck, dass
dieser Gedanke der Resozialisierung
verloren gegangen ist, zugunsten eines
Konzepts der „gerechten Strafe“. Da
geht es dann weniger darum,
Menschen die Fähigkeit zu vermitteln,
ihrer Schuld ins Auge zu sehen und zu
ihrer Schuld zu stehen, als darum, dass
sie für ihre Taten büßen.

Sicher, manchmal hadern wir mit



Urteilen oder den Zuständen in
Gefängnissen. Aber dass unsere Justiz
sich nicht in Abschreckung und Strafe
verbeißt, sondern Menschen einen
Neuanfang zutraut, das ist gut so. Wir
sollten Straftätern diese Chance auch
geben.

Als ich in einer Kolumne in der
Zeitung „Bild am Sonntag“ darüber
geschrieben habe, standen in
Leserbriefen Sätze wie: „Warten Sie, bis
ein ehemaliger Straftäter Sie angreift,
dann sehen Sie das anders!“

Die Chance zum Neuanfang ist aber
ein hohes Gut demokratischer



Rechtsetzung! Und christliche
Theologie weiß etwas von Vergebung
und Neuanfang, von der Möglichkeit
zur Versöhnung. Das meint nicht, dass
die Opfer gedrängt werden könnten
oder sollten, zu vergeben. Und das
heißt auch nicht, dass Taten schlicht
vergessen werden. Sondern es bedeutet,
dass es ein Leben mit der Schuld gibt.
Das zu realisieren, ist ein schwieriger
Prozess. Opfer sind oft so belastet, dass
sie die Traumata ihrer Erfahrung von
Leid nur verdrängen können, um
überhaupt weiterzuleben. Insofern
bleibt wichtig, sich nicht nur auf die



Täter zu konzentrieren, sondern das
Leid der Opfer in den Vordergrund zu
stellen.

Auch viele Holocaustopfer haben
jahrzehntelang geschwiegen, weil sie es
gar nicht ertragen konnten, die
Grausamkeiten, die ihnen und anderen
angetan wurden, auszusprechen. Sie
mussten die Bilder verdrängen, weil
ihre Seele es nicht aushielt. Das kann
wohl jeder Mensch nachvollziehen, der
einmal Yad Vashem besucht hat, die
Holocaust-Gedenkstätte in Jerusalem,
oder auch die Orte ehemaliger
Konzentrationslager in Deutschland



und Polen. Kinder und Enkel der
Überlebenden haben erzählt, dass die
Eltern und Großeltern die Fragen nicht
beantworteten, wohl, weil sie sich
selbst, ihre Seele und die der Kinder
schützen wollten. So unvorstellbar, so
unaussprechlich grausam war das, was
ihnen angetan wurde, was sie gesehen
und erlebt hatten.

Oft kommt solches Grauen aus der
Tiefe der Seele an die Oberfläche, wenn
Menschen alt werden. Viele Pflegende
haben mir das erzählt. Da sieht ein alter
Mann noch einmal, wie sein Vater von
deutschen Soldaten mit Genickschuss



hingerichtet wird, und er steht als Kind
hilflos daneben. Da durchlebt eine alte
Frau noch einmal die
Vergewaltigungen durch
Sowjetsoldaten.

Der Film „Auf das Leben“ aus dem
Jahr 2014 mit Hannelore Elsner in der
Hauptrolle zeigt das auf eindrückliche
Weise. Hannelore Elsner spielt eine
sehr alte Frau, der die wunderbare
Wohnung, in der sie Geigen repariert,
gekündigt wird. Sie wird in einen
Berliner Sozialbau verfrachtet und
versucht in der Folge, sich das Leben zu
nehmen. In der Begegnung mit einem



jungen Mann kommt die Geschichte
der Frau an die Oberfläche. Als Kind
wurde sie von ihrer Mutter von einem
Transporter geworfen, weil diese ahnte,
dass ein Erschießungskommando auf
sie wartete. Sie kommt in ein Lager,
entkommt der Ermordung, weil
Partisanen angreifen, und wird
schließlich eine bekannte Sängerin im
Berlin der 70er-Jahre. Ihr Leben nimmt
eine Wende, als sie auf einem Empfang
den Mann wiedersieht, der sie als Kind
im Lager gequält hat – sie ersticht ihn
spontan.

Es geht im Film um eine bewegende



Lebensgeschichte, die letzten Endes
niemand mehr hören will. Im
Krankenhausbett kommen die Bilder
der Kindheit hoch, sie ist ihnen
ausgeliefert. Die Seele hat die Bilder
aufbewahrt und nur verdrängt, damit
Leben überhaupt möglich war nach
solchem Grauen …

Und die Täter? Ich denke, auch ihre
Seele verdrängt, weil sie mit solcher
Schuld nicht leben könnten. Das war in
Deutschland nach 1945 bei einer
ganzen Tätergeneration so. Aber auch
im Hinblick auf den Krieg im früheren
Jugoslawien habe ich mich manches



Mal gefragt, wie die Leute nach den
Gräueln, die sie verübt haben, wieder
nach Hause gehen und schlicht
weiterleben konnten. Was macht das
mit Menschen? Ich erinnere mich an
einen alten Mann, den ich im
Krankenhaus besucht habe. Er wollte
mir unbedingt erzählen, was er im
Krieg getan hatte. In seinen Träumen
tauchten die Gesichter von Kindern
auf, die er erschossen hatte. All die
Jahre hatte er das verdrängt, vergessen,
aber jetzt waren sie da und schauten
ihn an. In der Nacht, nachdem er mir
das erzählt hatte, starb er …



Die Aussöhnung mit Schuld
jedenfalls wird nur möglich, wenn
Opfer erzählen können, was ihnen
angetan wurde, und Täter ihre Schuld
bekennen. Auch die Seele wird wohl
nur frei, wenn ausgesprochen wird, was
geschehen ist. Aber sich der eigenen
Schuld, ja, allein der Scham zu stellen,
das ist ein schwerer Schritt für einen
Menschen. Ich finde, Scham ist ein
unterbewerteter Begriff. Sich zu
schämen, bedeutet ja: Es ist ein Fehler,
den ich bereue. Das heißt einerseits:
Ich möchte nicht, dass alle auf diesen
Fehler starren, mich darauf festlegen.



Und andererseits: Mit der Scham gehe
ich ja schon einen Schritt nach vorn,
weil ich so gar nicht sein will. Scham ist
so Teil eines Veränderungsprozesses,
der Menschen auch zugestanden
werden sollte.

Pflege
In letzter Zeit wird das Thema Pflege
immer bewusster wahrgenommen.
Sicher, wir haben eine
Pflegeversicherung. Aber klar ist doch:
Niemals wird eine Versicherung eine
Pflege garantieren können, die so ist,
wie wir sie uns wünschen: liebevoll,



rundum versorgt, ohne das Gefühl,
irgendjemandem zur Last zu fallen.

Viele Menschen haben große Angst
davor, ein Pflegefall zu werden. Ich
erinnere mich an ein Frühstück, zu
dem mich der katholische Theologe
Hans Küng eingeladen hatte. Wir
haben – in altbewährter Weise
gegenseitiger Wertschätzung – über die
Frage der Sterbehilfe gestritten. Bei den
ersten Anzeichen von Demenz, so Hans
Küng, würde er sich das Leben
nehmen. Aber warum nicht offen dafür
sein, dass andere dich vielleicht sogar
sehr gern, liebevoll und mit Respekt



pflegen und begleiten wollen? Hieße
das denn, für alle, die dement sind, gibt
es kein sinnvolles Leben mehr?

Mir sind solche Gespräche wichtig.
Natürlich ist es auch für mich keine
großartige Aussicht, dement zu werden.
Aber es ist ja auch eine Gnade, dass
Menschen mit Demenz genau das nicht
mehr wahrnehmen und relativ
zufrieden leben. Wer will denn da
urteilen, ob das ein gutes Leben ist oder
nicht?
Die Demenz ist ein breites
Krankheitsbild mit vielen
verschiedenen Stadien. Mir ist bewusst,



wie umstritten die Frage ist. Für die
Seele sorgen heißt für mich auch,
Menschen die Angst davor nehmen,
dass sie eine Last sind. Gewiss, bei Hans
Küng und vielen anderen ist die
Befürchtung dominant, nicht mehr
Herr oder Herrin seiner bzw. ihrer
Sinne zu sein. Das verstehe ich auch.
Aber hieße das nicht auch, dass
Menschen, die geistig behindert sind,
kein sinnvolles Leben leben? Es gibt da
keine einfachen Antworten. Aber reden
sollten wir darüber! Ich kann heute
nicht sagen, wie es mir gehen wird,
wenn Kontrollverlust einsetzt. Auch ich



möchte nicht gern eine Last für andere
sein. Aber ich würde gern anderen das
Gefühl geben, dass sie keine Last,
sondern dass wir froh sind, sie (noch)
bei uns zu haben.

Vor Kurzem starb die Ehefrau eines
Mitarbeiters meines Vaters. Wir haben
telefoniert und ich war beeindruckt,
wie Ehemann und Tochter sagten, es
sei so gut gewesen, die Zeit für die
Pflege zu haben, sie bei sich zu haben
bis zuletzt. Da war eine Klarheit, dass es
richtig gewesen war, ohne irgendwelche
intellektuellen Debatten, sondern
schlicht mit Lebensweisheit. Und mein



Eindruck war, ihre Seelen hatten
Frieden gefunden durch diesen
Abschied, bei aller Trauer um den
Verlust.

Allerdings wissen viele Angehörige
nicht, wie sie die Pflege leisten sollen.
Auch da ist die Seele belastet. Wie soll
das gehen, wenn die Kinder weit weg
wohnen, berufstätig sind, eigene Kinder
erziehen müssen? Wie kann Würde
gewahrt werden? – das ist meist die
entscheidende Frage. Sicher, es werden
Geschäfte gemacht mit Ganztagskräften
aus Polen oder der Ukraine. Aber das
geschieht mit einem schalen Gefühl



und schlechtem Gewissen. Und es ist
eben auch nicht die ideale Lösung.

Die eigenen Eltern alt und krank
werden zu sehen, fällt vielen Menschen
sehr schwer. Die Mutter, die immer Rat
wusste, erkennt mich nicht mehr. Der
Vater, der doch so stark war, als Held
meiner Kindheit, er wird zunehmend
hilfsbedürftig. Und damit sehe ich auch
vor mir, dass ich selbst eines Tages
nicht mehr stark und selbstständig,
sondern auf andere angewiesen sein
werde.

In einer solchen Situation hilft
zuallererst das Gespräch mit anderen



Betroffenen. Wie geht es dir damit?
Welche Erinnerungen stärken dich?
Und was fällt dir so schwer angesichts
der Schwäche der anderen? Daneben
aber müssen Lösungen gefunden
werden. Ein gewisser Grad an Pflege
lässt sich organisieren. Aber wir
brauchen auch mehr Gemeinschafts-
und mehr Nachbarschaftsgeist, dass
sich Menschen bereit erklären, mal
vorbeizuschauen, sich Zeit zu nehmen.
In den amtlich vorgegebenen 23
Minuten ist zwar die „große
Morgenwäsche mit Toilettengang“ zu
leisten – wenn auch nur knapp und



gerade so –, aber das ist noch keine
Pflege. Als Allererstes ist das den
ambulanten Pflegekräften bewusst.
Und es schmerzt.

Ich denke, wir brauchen einen
neuen Aufbruch als Gemeinschaft.
Hinschauen, hingehen, darüber reden,
wer einen Besuch oder Hilfe beim
Einkaufen benötigt.
Konfirmandenprojekte gibt es, bei
denen Konfirmandinnen und
Konfirmanden eine Zeit lang für einen
älteren hilfsbedürftigen Menschen
zuständig sind. Und es zeigt sich, dass
viele der jungen Leute den Kontakt



aufrechterhalten, weil sie sich freuen,
gebraucht zu werden. Da ist Fantasie
gefordert, um die einen mit den
anderen zusammenzubringen. Das
Konfirmandenprojekt ist ja nur eine
von vielen Möglichkeiten.
Ehrenamtliche Großeltern sind ein
großartiger Ansatzpunkt zur Entlastung
junger Familien, vor allem von
Alleinerziehenden.

Einsamkeit
Es lässt sich nicht übersehen, wie viele
Menschen heute einsam sind. Da gibt
es wenig Kontakte, Freundschaften



gehen bewusst auseinander oder
verlieren sich. Enttäuschungen führen
dazu, dass Menschen sich
zurückziehen.

Kürzlich sagte mir eine junge Frau,
sie habe eine schwere Grippe gehabt
und zwei volle Wochen mit keinem
einzigen Menschen geredet. Wie kann
es gelingen, so frage ich mich, neue
Bezüge aufzubauen?

Einsamkeit meint nicht Alleinsein.
Ich denke, Alleinsein muss ein Mensch
lernen. Es tut schlicht nicht gut, ständig
eigene Gedanken, Tiefgang, Fragen zu
vermeiden, indem ich mich permanent



mit etwas beschäftige. Menschen, die
gut allein sein können, sind auch gute
Gesprächspartnerinnen und
Gesprächspartner, weil sie nicht nur
Zeit mit Geplapper totschlagen,
sondern sich Zeit genommen haben,
über die großen Fragen des Lebens
nachzudenken. Alleinsein lernen ist
eine gute Übung, finde ich. Einsamkeit
hingegen kann furchtbar sein und die
Seele massiv belasten, weil das Gefühl
entsteht, keinen Menschen zu haben,
dem ich vertrauen kann. Dass ich
überflüssig, ungeliebt, unverstanden,
ungebraucht bin, das macht bitter.



Deshalb brauchen wir Orte, an denen
wir anderen Menschen begegnen, gute
Kontaktbörsen. Es ist schwer für einen
einsamen Menschen, sich einen „Ruck“
zu geben, rauszugehen und andere zu
treffen. Wer einmal einsam ist, igelt
sich oft immer mehr ein. Gefragt sind
dann auch die anderen. Wir können
auf Menschen zugehen, aber wir
müssen erst einmal einen Blick dafür
entwickeln, dass jemand einsam ist.

Lasst uns übers Sterben reden!
Kurz vor Weihnachten 2015 habe ich
eine Frau beerdigt, die mein Jahrgang



war. Sie hatte ein gutes Leben geführt,
war beruflich sehr engagiert, begeistert
Mitglied in einem Orchester. Und dann
die Diagnose: Krebs. Zunächst sah es
noch aus, als gebe es Heilungschancen,
dann aber verschlechterte sich ihre
Situation rapide.

Als wir im Auto bei der Beerdigung
von der Kirche zum Friedhof fuhren,
sagte eine Freundin von ihr: „Ich
wünschte, sie hätte Weihnachten noch
erlebt.“ Die andere erwiderte: „Ich
freue mich, dass sie den Sommer noch
erlebt hat, das hatte sie sich doch
gewünscht.“ Ein kurzer Dialog: Ja, was



war ihr zu wünschen?
Im Grunde haben alle Menschen

Angst vor einer solchen Situation. Wir
wissen, dass wir sterblich sind, aber
wenn es ganz persönlich klar wird, wie
begrenzt die Lebenszeit ist, erschreckt
uns das. Als wir bei einem netten
Abend auf das Thema kamen, fiel uns
ein Mann ins Wort: „Jetzt lasst uns aber
aufhören, über so was zu sprechen!“
Am nächsten Tag sagte mir seine Frau,
ihr wäre es wichtig gewesen, darüber zu
reden, weil sie wüsste, was sie alles
klären sollten, damit nicht nachher die
Kinder die Last damit hätten. Und ja,



da ist viel zu klären: Wie will ich
sterben? Habe ich eine
Patientenverfügung, mit der ich
festhalten kann, ob ich beispielsweise
mit Magensonde ernährt werden will?
Das Schreckgespenst vom
„Ausgeliefertsein an Schläuchen“ lässt
sich ja vermeiden, wenn ich mich vorab
mit solchen Fragen befasse.
Organspende ja oder nein – die
Angehörigen stehen unter enormem
Entscheidungsdruck, wenn sie nicht
wissen, was der Betroffene gewollt
hätte. Sarg oder Urne, also Verbrennen
ja oder nein – darüber können Kinder



sich zerstreiten am Tag nach dem Tod
des Vaters, wenn der nie etwas darüber
gesagt hat. Natürlich kann ich sagen,
wenn ich tot bin, ist mir das alles egal.
Aber solche Vorsorge ist ja auch
Fürsorge für Angehörige.
Für mich sind Gespräche über Sterben
und Tod immer eine Bereicherung.
Selten ist ein Gespräch so existenziell
und tiefgründig wie in derartigen
Momenten. Ich kann nur ermutigen:
Wage es! Wir müssen nicht alles auf
uns zukommen lassen und es
verdrängen, sondern können auch
gestalten, wie wir alt werden, wie wir



sterben wollen.
Ein Kollege, Geiko Müller-

Fahrenholz, hat in seiner Predigt zum
4. Advent 2015 gesagt: „Ich bin in
diesem Kreis ja nicht der Einzige, der in
einem Alter ist, wo sich manchmal der
Gedanke aufdrängt: Und der Tod,
wenn er mich abholt, was ist dann? Das
große Nichts? Oder nichts als die lange
Zeit meiner Verwesung? Solche
Gedanken zerreißen unsere gewohnte
Welt, sie machen uns zuerst einmal
tiefe Angst. Wohl denen, die wie der
schweizerische Politiker und Autor Jean
Ziegler zuversichtlich auf den Tod



zugehen können und sagen: ‚Ich werde
erwartet.‘“

Ich fand das sehr mutig. Da spricht
jemand ganz offen über die eigene
Angst vor dem Tod!

Im Lukasevangelium (16,19–31)
wird folgende Geschichte vom reichen
Mann und dem armen Lazarus erzählt:

Es war aber ein reicher Mann, der
kleidete sich in Purpur und kostbares
Leinen und lebte alle Tage herrlich
und in Freuden. Es war aber ein
Armer mit Namen Lazarus, der lag
vor seiner Tür voll von Geschwüren
und begehrte sich zu sättigen mit dem,



was von des Reichen Tisch fiel; dazu
kamen auch die Hunde und leckten
seine Geschwüre.

Es begab sich aber, dass der Arme
starb, und er wurde von den Engeln
getragen in Abrahams Schoß. Der
Reiche aber starb auch und wurde
begraben. Als er nun in der Hölle war,
hob er seine Augen auf in seiner Qual
und sah Abraham von ferne und
Lazarus in seinem Schoß. Und er rief:
Vater Abraham, erbarme dich meiner
und sende Lazarus, damit er die
Spitze seines Fingers ins Wasser
tauche und mir die Zunge kühle;



denn ich leide Pein in diesen
Flammen.

Abraham aber sprach: Gedenke,
Sohn, dass du dein Gutes empfangen
hast in deinem Leben, Lazarus
dagegen hat Böses empfangen; nun
wird er hier getröstet und du wirst
gepeinigt. Und überdies besteht
zwischen uns und euch eine große
Kluft, dass niemand, der von hier zu
euch hinüberwill, dorthin kommen
kann und auch niemand von dort zu
uns herüber.

Da sprach er: So bitte ich dich,
Vater, dass du ihn sendest in meines



Vaters Haus; denn ich habe noch fünf
Brüder, die soll er warnen, damit sie
nicht auch kommen an diesen Ort der
Qual. Abraham sprach: Sie haben
Mose und die Propheten; die sollen sie
hören. Er aber sprach: Nein, Vater
Abraham, sondern wenn einer von
den Toten zu ihnen ginge, so würden
sie Buße tun.

Er sprach zu ihm: Hören sie Mose
und die Propheten nicht, so werden sie
sich auch nicht überzeugen lassen,
wenn jemand von den Toten
auferstünde.



Natürlich könnte diese Geschichte
bedrohlich wirken: Wenn du nicht
anständig lebst, dann erleidest du
später Höllenqualen. So ist sie auch
ausgelegt worden und mit
Ablasshandel wurde im Mittelalter gut
Geld verdient, nach dem Motto:
Bezahle für deine Sünden in bar, dann
musst du keine Angst vor dem
Fegefeuer haben. Die Geschichte
wurde auch vertröstend benutzt: Wenn
es dir schlecht ergeht in dieser Welt,
dann wirst du belohnt in der nächsten.

Die Exegese legt Wert darauf, dass
hier das Wort Gottes an sich



hervorgehoben wird. Nicht sichtbare
Zeichen wie ein von den Toten
Auferstandener, sondern das Hören auf
Gottes Wort, wie es Mose, die
Propheten und ja auch Jesus
übermittelt haben, führen auf den
rechten Weg des Glaubens.
Ich will die Geschichte hier ganz frei als
Mahnung zur Nachdenklichkeit sehen.
Mich hat immer wieder der Aspekt
interessiert, dass der Reiche ja nicht
vollkommen verantwortungslos ist. Er
erkennt im Nachhinein sein
Fehlverhalten und ist bereit, die
Konsequenzen auf sich zu nehmen.



Aber wenigstens seine Brüder will er
vor diesem Schicksal bewahren und
darum warnen: Ändert euer Leben!
Lebt verantwortungsvoll und lasst euch
von Reichtum und Egomanie nicht
verführen.

Viele Menschen glauben heute nicht
mehr an ein Gericht Gottes. Ich würde
ein solches Gericht auch gar nicht so
sehr als Bedrohung verstehen, nach
dem Motto: „Gott sieht alles!“, mit dem
oft Angst gemacht wurde. Nein, es ist
doch eher eine Mahnung: Wie will ich
am Ende meines Lebens zurückblicken?
Wie will ich heute leben, damit ich



eines Tages sagen kann: Ich habe mit
der mir geschenkten Zeit das
Bestmögliche angefangen.

Manche Menschen lassen sich derart
von Besitz und Gier vereinnahmen, von
der Macht des Geldes, dass sie nicht
nach links und nicht nach rechts sehen.
Und gleichzeitig belegen Studien sehr
deutlich: Zufrieden leben diejenigen,
die sich für andere engagieren, und die
Menschen, die eine „Ethik des Genug“
kennen.

Verlust und Trauer
Bei einer Beerdigung las ein Mann



einen letzten Brief an seine verstorbene
Frau vor. Und eine Freundin der
Familie verlas einen letzten Brief von
ihr an ihn. Ich hatte ihm vorher
geraten, sich einen Stellvertreter zu
suchen, falls er nicht die Kraft habe,
den Brief selbst vorzulesen. Aber er hat
es getan, mit großer Ruhe. Alle
Trauergäste waren tief berührt. Diese
beiden Briefe spiegelten eine
wunderbare Beziehung, eine tiefe
Liebe, in die sie auch ihr endgültiges
Abschiednehmen eingebettet hatten.
Sie hatten darüber gesprochen, was
dieser Tod für sie beide bedeutet.



Große Dankbarkeit für die
gemeinsamen Jahre wurde
ausgedrückt. In all die Trauer, dass ihre
Partnerschaft ein jähes Ende fand,
mischte sich die Freude über das, was
ihnen geschenkt war. Und die Frau
konnte sogar schreiben, dass sie ihrem
Mann alle Freiheit wünsche, noch
einmal eine neue Partnerin zu finden.

Es war zu spüren: Dieser Verlust
schmerzt, er tut weh, wie sollte es
anders sein. Aber er ist eingebettet –
nicht in Schweigen, sondern in
Gemeinschaft.



Wer einen Partner, eine Partnerin, die
Eltern oder gar seine eigenen Kinder
verliert, braucht die Möglichkeit zur
Trauer. Für die Seele sorgen heißt,
dieser Trauer viel Zeit und Raum zu
geben. Niemand muss sich gleich
wieder zusammenreißen. Und ein
lapidares „Das wird schon wieder“ ist
die falsche Reaktion, denn hier wird
nichts wieder, wie es war. Ich wünsche
mir, dass wir in unserer derart mobilen
Gesellschaft, die alles ins Heitere, gar
Lächerliche ziehen will, der Trauer
mehr Respekt entgegenbringen. Sie ist
ein tiefes Gefühl.



Wer trauert, muss Ruhe finden, sie
spüren dürfen und darüber reden
können. Loslassenkönnen ist ja ein
Prozess, der nicht mal eben nebenbei
erledigt wird.

Manchmal dauert solche Trauer
auch ein Leben lang, sie lässt sich nicht
abschütteln und auch das gilt es zu
akzeptieren. Da sagt eine Frau viele
Jahre nach dem Tod ihres Mannes, sie
könne seinen Geruch noch
wahrnehmen, wenn sie in seinem Sessel
sitze. Manche finden das merkwürdig,
andere freuen sich über die Kraft dieser
Beziehung, die nicht einengt, sondern



verbindet – weit über den Tod hinaus.
Da gibt es kein „Du sollst“ oder „So ist
das“, sondern es geht um die Freiheit,
der Trauer ganz individuell Raum zu
geben.

Angst vor Verlust der Liebsten
Bei den meisten Menschen erlebe ich
als größte Angst die vor Krankheit.
Meine persönlich größte Angst wäre,
eines meiner Kinder oder Enkel zu
verlieren. Auch diese Sorge teilen viele.
Eine erschütterte Mutter schrieb mir:

Liebe Frau Käßmann,



mein einziges Kind, meine Tochter, ist
mit 28 Jahren gestorben. Sie war
Medizinerin, hatte promoviert und
dann ist sie psychosomatisch erkrankt.
In ihrer Angst vor Stigmatisierung, der
Verzweiflung über Fehlbehandlung,
der Angst, ihren Arbeitsplatz zu
verlieren, hat sie sich das Leben
genommen.

Die Erschütterung ist für mich so
tief, so groß, dass ich selber verzweifle.
In Anbetracht der Tragödie möchte
ich gern mit Ihnen sprechen …

Mit dieser Frau habe ich mich getroffen
und wir haben lange miteinander



gesprochen. Ich weiß nicht, ob ich ihr
irgendwie hilfreich sein konnte. Aber
mir geht ihre Erschütterung nach. Es
war ihre einzige Tochter. Nicht dass
mehrere Kinder den Verlust eines
Kindes abschwächen könnten. Wenn
ein Kind vor dir geht, ist das eine
entsetzliche Erfahrung. Es erscheint, als
wäre es wider den Rhythmus des
Lebens.

Ich habe die Kraft dieser Frau
bewundert, ihr eigenes Leid anzusehen,
die Erschütterung zuzulassen und doch
weiterzuleben.

Wenn wir die Angst vor dem Verlust



der Liebsten in unserem Leben
bestimmend sein lassen, dann dürften
wir letztlich nicht mehr lieben. Denn
niemand kann sich vor solchem Leid
und Verlust wirklich schützen. Liebe
macht verletzlich.

Dabei ist ein Suizid wohl die
schlimmste Erfahrung. Wenn ein
anderer sich das Leben nimmt, ist das
für die Zurückbleibenden ein
lebenslanges Trauma. Hätten wir etwas
früher sehen müssen? Warum haben
wir nicht erkannt, wie es ihm ging?

Ich weiß, dass Menschen, die sich
das Leben nehmen, in dieser Situation



nicht die Kraft haben, an die anderen
zu denken. Aber ich würde es mir
wünschen. Die Eltern, die ich kenne,
deren Kinder sich das Leben
genommen haben, können kaum
wieder ihres Lebens froh werden. Der
Verlust ist noch gesteigert durch das
Gefühl des eigenen Versagens. In
solcher Situation hilft es oft nur noch,
miteinander zu schweigen, eine zu
Hand halten. Weil Worte viel zu gering
sind, um solchem Schmerz zu
begegnen.

Mit dem Leben Frieden schließen



Kurz bevor die Schauspielerin
Hendrikje Fitz mit 54 Jahren an
Brustkrebs starb, sagte sie: „Es gibt
keinen Grund, dass ich hadere, ich
hatte ein super Leben! … Ich stelle mir
nicht die Frage: Warum ich? Diese
Krankheit kann jeden treffen.“20 Das ist
eine großartige Haltung, die mir
imponiert!

Wer so auf den eigenen Tod zugeht,
muss auch nicht mehr heftig über
Sterbehilfe diskutieren. Du kannst
heute alle Hilfe der Palliativmedizin
bekommen. Immer öfter erlebe ich, wie
Menschen wirklich schmerzfrei, gnädig



und ruhig in den Tod gehen. Dafür
können wir alle miteinander dankbar
sein. Palliativmedizin muss deshalb
weiter ausgebaut werden.

Gelassen und in Frieden sterben, das
wünsche ich mir. Der Tod ist ja
unausweichlich. Wenn er sichtbar
kommt, will ich ihn gern annehmen als
Teil meines Lebens. Und als Christin
durchaus nicht als Endpunkt verstehen,
sondern als Doppelpunkt hin zur
Zukunft Gottes – wie immer sie
aussehen mag.

Ewiges Leben



Jesus spricht davon, dass diejenigen, die
an ihn glauben, ewiges Leben haben
werden. Nach hebräischem Verständnis
meint der Begriff der „Ewigkeit“ so viel
wie „teilhaben an der kommenden
Welt“. Das ist kein Rätsel, das wir lösen
könnten, es ist das große Geheimnis
Gottes.

Heinz Zahrnt schreibt: „Wohin Gott
durch den Tod uns führt, bleibt ein
Geheimnis. Mit einem Geheimnis aber
kann man leben, wenn man Vertrauen
hat.“21 Um solches Vertrauen geht es
im christlichen Glauben.

Beziehungen spannen einen ersten



Bogen zwischen dieser Welt und der
kommenden Welt Gottes, in der alle
Tränen abgewischt sein werden und
Not, Leid, Geschrei, ja, selbst der Tod
ein Ende haben.

Im christlichen Glauben ist Liebe
entscheidend. Ich weiß, die Rede von
der Liebe Gottes klingt manchmal
lapidar. Aber dass diese Liebe sich
gegen alle Ohnmacht, dem Bösen und
dem Tod gegenüber als überlegen zeigt,
das bleibt eine Provokation. Liebe ist
nicht banal, auch wenn sie Gott sei
Dank immer wieder alltäglich ist. Liebe
kann ungeheure Kraft entfalten. Liebe



bleibt gegenüber der Grenze des Todes
eben nicht ohnmächtig. Sie
überschreitet diese Grenze. Der Tod
hat nicht das letzte Wort, sondern das
Leben. Das ist Lebensmacht Gottes.

Zuletzt
Dieses Kapitel begann mit einem
Popsong, mit einem anderen Song soll
es enden. Eric Clapton hat nach dem
Tod seines vierjährigen Sohnes, der in
New York aus dem 53. Stock eines
Hochhauses stürzte, für den Film
„Rush“ die Ballade „Tears in Heaven“
geschrieben. Er singt davon, dass er



weiß, er kann (noch) nicht in den
Himmel. Aber er ist überzeugt:
„Jenseits der Tür gibt es Frieden, ich
bin sicher. Und ich weiß, es gibt keine
Tränen im Himmel.“ Das ist eine
zutiefst biblische Überzeugung, heißt es
doch im Buch der Offenbarung: … und
Gott wird abwischen alle Tränen von
ihren Augen, und der Tod wird nicht
mehr sein, noch Leid noch Geschrei noch
Schmerz wird mehr sein; denn das Erste
ist vergangen. (Offb. 21,4)

Gewiss, diese Hoffnung wurde oft als
Vertröstung auf eine vermeintlich
bessere Welt benutzt, um Menschen



vom Unrecht in dieser Welt
abzulenken. Und doch ist es eine starke
Kraft, das Leben nicht auf diese Welt,
die wir sehen und zu begreifen
versuchen, beschränkt zu sehen.

There’s peace, I am sure, singt Eric
Clapton in seinem Lied, und er hofft,
seinen Sohn im Himmel zu sehen …

20 „Vielleicht werde ich im nächsten Leben Mutter.“
Nicole Richter erinnert sich in aller Freundschaft
an Hendrikje Fitz, BILD, 9. April 2016, S. 4.

21 Heinz Zahrnt, Das Zeitliche segnen, München
2000, S. 257.





5

Offenbar hört mich
da oben niemand …
Von unerhörten
Gebeten, tiefen
Enttäuschungen,
erdrückenden



Gottesbildern und
einer großen Liebe –
trotz allem!



Aus der Tiefe rufe ich, Herr, zu dir.
Herr, höre meine Stimme! Lass

deine Ohren merken auf die Stimme
meines Flehens!
Wenn du, Herr, Sünden anrechnen
willst – Herr, wer wird bestehen?
Denn bei dir ist die Vergebung, dass
man dich fürchte.
Ich harre des Herrn, meine Seele harret,
und ich hoffe auf sein Wort.
Meine Seele wartet auf den Herrn mehr
als die Wächter auf den Morgen;



mehr als die Wächter auf den Morgen
hoffe Israel auf den Herrn!
Denn bei dem Herrn ist die Gnade und
viel Erlösung bei ihm.
Und er wird Israel erlösen aus allen
seinen Sünden.
(Psalm 130)

In diesem Psalm wartet ein Beter auf
die Präsenz Gottes in seinem Leben.
Aus tiefer Not ruft er zum Himmel, so,
wie Menschen immer wieder nach Gott
gerufen haben: Warum greifst du nicht
ein in mein Leben, in diese Welt?
„Meine Seele wartet auf den Herrn“,
heißt es im Psalm.



Selbsterkenntnis
Der Psalm geht sehr verschiedene
Schritte. Zum einen ist da der Schrei
nach Gott. Er ist mit einem tiefen
Vertrauen verbunden, einer Du-
Beziehung zu Gott sozusagen. In dieses
Schreien nach Gott ist auch die
Erkenntnis eingebunden, dass der
Mensch selbst Schuld auf sich lädt und
gewiss nicht immer so lebt, wie es
angemessen wäre, so, wie Gottes gute
Gebote es verlangen. Beides, das Rufen
nach Gott und das Erkennen der
eigenen Schuld, ist verknüpft mit einem
großen Zutrauen: Gott wird da sein,



Gott ist da. Für mich und für alle
Menschen.

Martin Luther hat aus diesem Psalm
1524 einen Liedtext gedichtet:

Aus tiefer Not schrei ich zu dir, Herr
Gott, erhör mein Rufen.
Dein gnädig Ohr neig her zu mir und
meiner Bitt es öffne;
denn so du willst das sehen an,
was Sünd und Unrecht ist getan,
wer kann, Herr, vor dir bleiben?
Bei dir gilt nichts denn Gnad und
Gunst, die Sünde zu vergeben;
es ist doch unser Tun umsonst, auch
in dem besten Leben.



Vor dir niemand sich rühmen kann;
des muss dich fürchten jedermann
und deiner Gnade leben.
Darum auf Gott will hoffen ich, auf
mein Verdienst nicht bauen.
Auf ihn mein Herz soll lassen sich
und seiner Güte trauen,
die mir zusagt sein wertes Wort.
Das ist mein Trost und treuer Hort;
des will ich allzeit harren.22

Dieser Text hat Menschen immer
wieder bewegt. Johann Sebastian Bach
hat 1724 eine berühmte Kantate dazu
komponiert (BWV 38), Felix
Mendelssohn Bartholdy 1830 ein



wunderbares Musikstück für Chöre
(MWV B 20).

Dieser Schrei aus tiefster Not, er hallt
durch die Jahrhunderte. Und wenn
Menschen heute in derartiger Not
schreien, dann stimmen sie ein in den
Schrei nach Gott.

Bei Martin Luther ist dieses Flehen
aber nicht denkbar ohne die geradezu
trotzige Antwort: Er will trotz aller
Widersprüche und Ängste, trotz Leid
und Not auf Gott vertrauen. Mir ist
wichtig, dass beim Reformator wie beim
Psalmbeter Zweifel nicht übertüncht
werden. Sie werden hineingenommen



in die Gottesbeziehung.
Meine Erfahrung ist, dass der Glaube

sich nicht plötzlich ereignet, dass er
nicht wie ein Erlebnis über einen
Menschen kommt, sondern dass es um
einen Prozess geht, der die
Gottesbeziehung vertieft und festigt, bis
sie so belastbar ist, dass sie auch in
schweren Zeiten trägt. Wer im Gebet in
einem Gespräch mit Gott ist, sich ihm
anvertraut, auch für andere betet, das
Gute und das Schwere mit Gott teilt,
baut eine Beziehung auf. Vertrauen
muss über einen längeren Zeitraum
wachsen und kann erst dann auch



Missverständnisse oder Zeiten des
Schweigens durchstehen. Für mich ist
Gott nicht der Weltlenker, der stetig ins
Geschehen eingreift. Das wäre ein sehr
problematisches Gottesbild. Geradezu
willkürlich würde Gott dann dem einen
Leid, der anderen Glück zukommen
lassen. Gott hat den Menschen als
freies Wesen geschaffen, das denken
kann und darf, entscheiden kann und
soll, das eigene Leben gestalten kann
und muss. In der Gottesbeziehung
findet der Mensch Orientierung, das
Gute zu tun, aber auch das eigene
Scheitern zu ertragen, und er findet



Kraft, schwere Zeiten durchzustehen,
weil Leid und Not, ja, auch der Tod
Teil des Lebens sind.

Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen?
Jesus selbst fühlt sich am Kreuz von
Gott verlassen und schreit diesen Vers
aus Psalm 22, so erzählt es das
Matthäusevangelium (27,46). Dieser
Psalm schildert eindrücklich die Not
eines Menschen:

Ich schreie, aber meine Hilfe ist ferne.
Mein Gott, des Tages rufe ich, doch



antwortest du nicht,
und des Nachts, doch finde ich keine
Ruhe. (Psalm 22,2b.3)

Jesus kennt diesen Psalm aus seiner
jüdischen Glaubenstradition. Als ihm
vor Schmerz die Worte fehlen, als ihn
die Todesangst packt, schreit er mit den
Worten, die ein anderer lange
Jahrhunderte zuvor formuliert hat.

Zum einen ist mir wichtig, dass Jesus
selbst solche Angst und solchen Zweifel
kennt. In der Überlieferung des
Matthäusevangeliums sind es die
letzten Worte, die er sagt. Das ist
erstaunlich, finde ich. Hätte das nicht



geglättet werden müssen – etwa, indem
die letzten Worte lauten: „Ich glaube
trotz Schmerz!“? Oder irgendetwas
anderes Heroisches, das anschließend
überliefert und bewundert wird? Große
religiöse Gestalten werden ja gern als
Märtyrer geschildert, die niemals
zweifeln und noch auf dem
Scheiterhaufen den Glauben bekennen.
Bei Jesus ist das anders und das macht
ihn so überzeugend, nahbar,
menschlich. Ich kann an Gott glauben,
wie Jesus ihn uns zugänglich gemacht
hat, gerade weil auch Jesus dieses
Gefühl der Gottverlassenheit ganz



offenbar kannte. Die heldenhaften
Märtyrergestalten sind mir immer eher
suspekt geblieben, denn Angst und
Zweifel sind und bleiben zutiefst
menschlich.

Zum anderen zeigt dieser Ruf, wie
wichtig es oft ist, sich gerade in Zeiten
von Angst und Leid schlicht in die
Worte anderer, die vor uns mit dem
Glauben gerungen haben, fallen lassen
zu können. Wir sind auch mit unserer
Not nicht die Ersten, sondern stehen in
einer inneren Verbindung mit denen,
die vor uns waren – deren Worte uns
überliefert worden sind. Die



„Lebensader“, von der oben die Rede
war, sie besteht auch darin, dass ich
mich geborgen wissen kann in den
Erfahrungen der Menschen, die vor mir
Belastungen zu ertragen hatten. Ich bin
nicht die Erste, die mit großen
Lebensfragen zu ringen hat, und die
Letzte werde ich gewiss auch nicht sein.
Da hilft es, von den Erfahrungen
anderer zu hören, um auch zu
begreifen: Der nächste Schritt kann
gegangen werden. Auf Leid kann auch
wieder neues Leben folgen, so, wie auf
den Tod die Auferstehung folgt.

Psalm 126 macht das sehr schön als



Hoffnungsschimmer nachvollziehbar:

Wenn der Herr die Gefangenen Zions
erlösen wird, so werden wir sein wie
die Träumenden.

Dann wird unser Mund voll Lachens
und unsre Zunge voll Rühmens
sein. Dann wird man sagen unter
den Heiden: Der Herr hat Großes
an ihnen getan!

Der Herr hat Großes an uns getan;
des sind wir fröhlich.

Herr, bringe zurück unsre
Gefangenen, wie du die Bäche
wiederbringst im Südland.

Die mit Tränen säen, werden mit



Freuden ernten.
Sie gehen hin und weinen und streuen

ihren Samen und kommen mit
Freuden und bringen ihre Garben.

Das Volk Israel hat wahrhaftig immer
wieder Hoffnungslosigkeit erfahren.
Eine besondere Erinnerung ist die
Kapitulation gegenüber den
Babyloniern im Jahr 597 vor Christus.
Der König und die gesamte
Oberschicht wurden nach Babylon
deportiert. Dort hatten die Gefangenen
Sehnsucht nach Rückkehr in ihre
Heimat, während die Menschen im
zerstörten Land mit den Folgen des



Krieges kämpften. In dieser Zeit wird
das Volk daran erinnert, dass nach
Tränen Freude folgen kann. Die
Geschichte der Menschheit lehrt: Leid
ist nie für immer, auf Krieg folgt
Frieden, auf Gewalt und Zerstörung
immer wieder ein Neuaufbau. Und das
ist kein banaler Trost, sondern im
tiefsten Sinne Hoffnung, die
Lebenskraft gibt. Wir brauchen solche
Perspektiven, wir dürfen sein „wie die
Träumenden“, weil wir nur mit
Hoffnungsbildern leben können.

Unerhörte Gebete



Viele Menschen haben den Eindruck,
dass Gott für sie nicht präsent ist. In
einem Moment der Angst oder Gefahr,
zu einem Zeitpunkt der
Ausweglosigkeit beten sie – aber das
Gebet verhallt. Ich denke an eine Frau,
die mir sagte: „Als meine Tochter starb,
habe ich meinen Glauben an Gott
verloren.“

Was wäre das aber für ein Gott, der
Kinder sterben lässt, der Leid über
Menschen bringt, durch Gewalt,
Krankheit und Tod? Was wäre es für
ein Gott, der die Gebete der einen
erhört und die der anderen nicht?



Grausam wäre das! Manches bleibt uns
rätselhaft, wir verstehen es einfach
nicht. Aber sollten wir nicht auch
Dankgebete sprechen, wenn wir
bewahrt wurden, ein Unglück sich eben
nicht ereignete?

Ich denke, bei der Klage über
unerhörte Gebete geht es letzten Endes
um die Frage, ob ich an Gott glaube
oder nicht und, wenn ja, welches
Gottesbild ich habe. Beten ist Ausdruck
meiner Beziehung zu Gott. Sicher beten
manche Menschen spontan, wenn sie
in Gefahr sind, „es betet“ sich dann
geradezu von selbst, nach dem Motto:



Wenn ein Flugzeug in Turbulenzen
gerät, gibt es an Bord keine Atheisten
mehr.

Enttäuscht von Gott kann ich ja nur
sein, wenn ich ein Bild von Gott habe,
das ihn wie mit einem Zauberstab
Wunder wirken sieht. Und gerade mich
soll das Wunder natürlich erreichen. Ja,
es gibt Heilungsgeschichten in der
Bibel. Aber dabei geht es eben nicht
einfach nur um Gesundwerden,
sondern um Heilwerden mit meinem
Leben. Besonders klar geworden ist mir
das an der Geschichte, die Lukas von
Jesus erzählt (17,11–19):



Die zehn Aussätzigen
Und es begab sich, als er nach
Jerusalem wanderte, dass er durch
Samarien und Galiläa hin zog. Und
als er in ein Dorf kam, begegneten
ihm zehn aussätzige Männer; die
standen von ferne und erhoben ihre
Stimme und sprachen: Jesus, lieber
Meister, erbarme dich unser!

Und als er sie sah, sprach er zu
ihnen: Geht hin und zeigt euch den
Priestern! Und es geschah, als sie
hingingen, da wurden sie rein. Einer
aber unter ihnen, als er sah, dass er
gesund geworden war, kehrte er um



und pries Gott mit lauter Stimme und
fiel nieder auf sein Angesicht zu Jesu
Füßen und dankte ihm. Und das war
ein Samariter.

Jesus aber antwortete und sprach:
Sind nicht die zehn rein geworden?
Wo sind aber die neun? Hat sich sonst
keiner gefunden, der wieder umkehrte,
um Gott die Ehre zu geben, als nur
dieser Fremde? Und er sprach zu ihm:
Steh auf, geh hin; dein Glaube hat dir
geholfen.

Gesund geworden sind alle zehn
Männer. Aber nur einer begreift seine



Genesung als Geschenk Gottes, das er
im Glauben annimmt. Er wird sein
Leben im Glauben leben. Aber auch er
wird eines Tages sterben, wie die
anderen Geheilten. Gesundwerden in
dieser Welt ist immer nur ein Genesen
auf Zeit. Aber dein Leben in das Licht
des Glaubens zu stellen, das kann es
fundamental verändern.
Gebetserhörung muss nicht unbedingt
heißen, dass die Heilung, das Wunder,
der Erfolg sich einstellen, um die ich
bitte. Es kann bedeuten, dass das Beten
mein Leben, meine Haltung verändert.
Vielleicht erlebe ich so die Kraft, mit



dem Verlust zu leben. Oder ich spüre
das Vertrauen, mich auf die neue
Situation einzulassen. Beten verändert
zuallererst den Menschen. Dann bringe
ich vor Gott, was mich umtreibt, sorgt
und ängstigt, und kann erfahren, dass
sich das alles in einer anderen
Perspektive sehen lässt, oder gewinne
zumindest die Ruhe, genau zu schauen,
was mich so sehr quält. Und ich
begreife auch, dass ich das Gute aus
Gottes Hand ebenso nehmen kann, wie
ich das Schwere in Gottes Hand lege.
Für mich geht es beim Beten um genau
so einen Perspektivenwechsel.



Es verändert die Beziehungen
zwischen Menschen, wenn sie wissen,
dass sie füreinander beten. Jemanden
in die Fürbitte aufnehmen, das knüpft
ein Band. Jeden Sonntag beten wir in
den Kirchen für Menschen in Armut
und Not in unserem Land, aber auch in
anderen Ländern. Wir beten auch für
Politikerinnen und Politiker, dass sie
weise Entscheidungen treffen mögen.

Durchbetet
Ich bin überzeugt, durchbetete Räume
und ein durchbetetes Land haben eine
besondere Bedeutung. Ein Kabarettist



hat sich darüber einmal lustig gemacht,
ich konnte selbst darüber lachen. Aber
es ist eine Wahrnehmung, die ich auch
in Momenten erfahre, in denen
Menschen, die mit dem Glauben gar
nichts zu tun haben, eine alte Kirche
betreten. Sie verändern ihren Gang,
ihre Stimme wird leiser (in der Regel
jedenfalls), weil sie spüren: Das ist ein
besonderer Ort. Hier haben Menschen
ihre Liebe segnen lassen, ihre Kinder
getauft, ihre Toten beweint. Wo sonst
gibt es solche Räume?
Ganz persönlich habe ich das in einem
außergewöhnlichen, im wahrsten Sinne



des Wortes merk-würdigen Gebäude
erlebt. Im Jahr 2000 hatte die
hannoversche Landeskirche gemeinsam
mit der Evangelischen Kirche in
Deutschland auf der Weltausstellung in
Hannover mit mehreren anderen
Partnern einen Christuspavillon
errichtet. Der Architekt Meinard von
Gerkan entwarf einen Kubus aus Stahl,
der von vielen Glaselementen
durchzogen war. In diese Glasbehälter
hat er ganz verschiedene Dinge, Gabeln
und Schrauben, Bürsten, Glühbirnen
und Äste und alles mögliche andere,
eingefüllt. Am Anfang hatte alles



irgendwie eine kalte Anmutung, bei der
Einweihung fand ich den Stahl sehr
dominant, Wärme strahlte das
Gebäude für mich jedenfalls nicht aus.
Im kleinen Untergeschoss befand sich
ein Raum, dessen Boden mit Sand
bedeckt war. Nur eine Ikone und eine
Kerze waren dort zu finden.

Mitten im Getöse der
Weltausstellung mit all ihren virtuellen
Animationen gewann der
Christuspavillon immer mehr an
Zuspruch. Von Christinnen und
Christen aller Konfessionen, aber auch
von Menschen anderen Glaubens und



von denen ohne Glauben. Und der
Raum veränderte sich. Fast jede Woche
habe ich dort Gottesdienst oder
Andacht gehalten im Sommer 2000,
und am Ende dachte ich, es hatte sich
für viele Menschen das Psalmwort
bewahrheitet: Herr, ich habe lieb die
Stätte deines Hauses und den Ort, da
deine Ehre wohnt. (Ps 26,8) Die
Menschen, die ihren Glauben, ihre
Gefühle und ihre Gebete an diesen Ort
mitgebracht haben, sie haben ihn
verändert.

Falls mit dieser Beschreibung
Interesse geweckt wurde: Der



Christuspavillon steht heute auf dem
Gelände des Klosters Volkenroda in
Thüringen. Von dort sind 1163
Mönche aufgebrochen und haben in
Loccum in der Nähe von Hannover ein
Kloster gegründet. Die Verbindung
durch das Gebet hat all die
Jahrhunderte überdauert …

Erlösung und Gnade
Worum beten denn Menschen? Um
Gesundheit und Unversehrtheit sicher
zuallererst. Dann um Schutz für die
Menschen, die wir lieben, Verschonung
von Übel, das droht, Bewahrung in



Situationen der Angst. Im Grunde
immer aber auch um Erlösung und
Gnade.

Beides sind nun Begriffe, die heute
altmodisch, ja, geradezu unverständlich
wirken. Und doch ahnen Menschen
auch heute, was sie bedeuten. Dass
jemand sich „erlöst“ fühlt, gibt es doch
auch in unseren Tagen. Da sagte eine:
„Ich habe die Prüfung bestanden, ich
fühle mich so was von erlöst!“ Es meint
befreit, erleichtert, froh, die Last einer
Schuld oder von Schulden, von
Verstrickung und Angst ablegen zu
können. So kann uns Gott erlösen, das



sagt Psalm 126. Los-lösen von dem, was
uns bedrückt und niederdrückt.

Wenn das geschieht, erleben wir
Gnade. Auch das ist ein Begriff, den
viele nicht mehr zu verstehen meinen.
Aber wer vor Gericht steht, weiß sehr
wohl, was ein gnädiges Urteil ist,
nämlich eins, das meine Schwäche mit
einrechnet und nicht nur Recht spricht,
sondern eben auch Gnade, Nachsicht
walten lässt. Wer einen schweren
Fehler begangen hat, etwa in einer
Beziehung, wer betrogen hat in einer
Freundschaft, der weiß, was Gnade
heißt – die Zusage eines Neuanfangs.



Vergebung
Niemand kann einem Opfer verordnen,
dem Täter zu vergeben. Aber wenn
Opfer die Kraft finden, zu vergeben,
werden sie selbst frei – und die Welt
staunt. Ein solcher Mensch ist Michael
Lapsley. Als ich ihm zum ersten Mal bei
einer ökumenischen Konferenz
begegnet bin, war ich verunsichert. Wie
gibst du jemandem die Hand, der keine
Hände hat, sondern zwei Metallhaken
an ihrer Stelle? Wie schaust du
jemanden an, der ein Auge verloren
hat? Er war als junger Priester aus
Neuseeland nach Südafrika gekommen



und engagierte sich dort gegen die
Unterdrückung des Apartheidregimes.
Er wurde des Landes verwiesen und
arbeitete anschließend in Lesotho und
Simbabwe. Dort erhielt er eines Tages
einen Brief. Als er ihn öffnete,
explodierte eine Bombe.

Die Ärzte konnten sein Leben retten,
nicht aber das eine Auge, auf dem
anderen sieht er nur schwach. Das
Hörvermögen ist schwer geschädigt,
beide Hände wurden zerfetzt. Lapsley
schreibt: „Als Adressat einer
Briefbombe wurde ich zum Ziel des
Bösen. Böse bedeutet hier,



Briefbomben herzustellen und an
andere Menschen zu schicken. Ihre
Adresse in dem Bewusstsein auf einen
Umschlag zu tippen, dass der Inhalt
jemanden umbringen soll. Gleichzeitig
wurde ich jedoch auch zum Empfänger
alles Guten, zu dem die Menschen
fähig sind, nämlich Zärtlichkeit, Liebe
und Mitgefühl.“IV

Mit einer bewundernswerten Kraft
hat Michael Lapsley sein Leben mit
Behinderung in die eigene – nicht mehr
vorhandene – Hand genommen. Er
reflektiert sehr bewusst, was es heißt,
mit Behinderung zu leben. Und er weiß



etwas davon, mit seelischen Narben zu
leben. 2015 hat er auf einer Lesereise in
Berlin berichtet, wie er heute in
Südafrika als Seelsorger im Zentrum für
traumatisierte Gewalt- und Folteropfer
arbeitet und ein Institut für das Heilen
von Erinnerungen gründete. Bei der
Veranstaltung sagte Lapsley: „Jeder liest
seine Geschichte anders und hat seine
eigenen Fragen in Bezug auf das Heilen
der Erinnerungen. Für mich war Gott
da, als die Bombe hochging. Er hat die
Bombe nicht verhindert, aber er hat sie
nicht siegen lassen.“

Das ist eine Haltung, die viele



Menschen kaum nachvollziehen
können. Es ist aber die Haltung, die ich
meine, wenn es um die Frage geht:
„Wo war Gott, wie kann Gott das
zulassen?“ Wer in einer langen
Beziehung zu Gott lebt, spürt Gott auch
im Leid. Und zwar nicht als
Verursacher von Leid, sondern präsent
an der Seite der Leidenden. So schildert
Michael Lapsley den Moment nach der
Explosion: „Allein in dieser Leere fühlte
ich mich von Gott umgeben und spürte,
dass Maria verstand, was ich
durchmachte, denn sie hatte ja
miterlebt, wie ihr Sohn gekreuzigt



wurde. Obwohl ich viel Blut verlor,
blieb ich bei Bewusstsein und begriff
nach und nach den gesamten
Schrecken meiner Situation.“

Niemand darf Opfer drängen, zu
vergeben. Aber wenn Opfer aus dem
Schmerz heraus einen Heilungsprozess
in Gang setzen, verändern sie nicht nur
sich, sondern auch andere. Und gerade
Opfer können besonders glaubwürdig
für Versöhnung eintreten.

Vom Beichten
In den Jahren, in denen ich als
Pfarrerin tätig war, haben mich



Seelsorgegespräche am tiefsten berührt.
Es waren Punkte, an denen Menschen
sich weit geöffnet haben in einem
Schutzraum, den die Seelsorge bietet.
Martin Luther hat für die
Evangelischen die Beichte ja nicht
abgeschafft, wie manche meinen. Er hat
sie allerdings nicht als Sakrament
angesehen und wandte sich gegen eine
Praxis, die Beichte zum Zwang werden
ließ. Auch eine vollständige
Aufzählung der Sünden als
Voraussetzung für Vergebung lehnte er
ab. Aber er wusste die Beichte ganz
persönlich zu schätzen: als Akt der



Freiheit, als Schritt hin zu einem
befreiten Gewissen. Er selbst hat sein
Leben lang immer wieder gebeichtet.

Nun ist ein Seelsorgegespräch nicht
immer eine Beichte. Oft geht es darum,
eine Lebenssituation offen zu schildern,
nach Auswegen zu suchen, zu fragen,
wie ich verantwortlich handeln kann.
Aber manches Mal ist es auch eine
Beichte, weil Menschen Schuld auf sich
geladen haben und darum wissen. Weil
sie sich fragen: Wie kann ich mit Schuld
leben? Wie gehe ich mit meinem
Scheitern um?

Menschen haben Sorgen und Angst,



immer wieder Fragen an das Leben,
Fragen an Gott. Ein Gespräch über
solche Fragen ist eines, das für die Seele
sorgt – insofern ist Seelsorge ein
wunderbarer Begriff.

Auch heute überrascht mich, wie
offen Menschen mir ihre Lage
beschreiben – es gibt in der Seelsorge
einen ungeheuren
Vertrauensvorschuss, der eine hohe
Verantwortung darstellt. Mich
erreichen immer wieder Briefe, in
denen mir Menschen ihre Angst und
Unruhe schildern. Sie berichten von
ihren Lebensfragen, sie suchen nach



Orientierung und Halt. Und sie fragen
mich um Rat aus der Perspektive
meines christlichen Glaubens. Oft habe
ich ein schlechtes Gewissen, weil ich
nicht die Zeit und Ruhe habe, mich auf
einen Menschen, der mich kontaktiert,
so intensiv einzulassen, wie es
notwendig wäre, um wirklich für die
Seele zu sorgen. Daher verweise ich
meist auf eine Pfarrerin oder einen
Pfarrer vor Ort. Komplexe Situationen
lassen sich nicht mit einem schnellen
Rat oder einer kurzen Antwort lösen,
sie brauchen längere Prozesse (übrigens
gibt es das Angebot der



Briefseelsorge23). Bei alledem erlebe ich
eine Sehnsucht nach Glauben.

Kraft des Glaubens für den
Lebensalltag
Manchmal schauen mich Menschen
skeptisch an. Das habe ich kürzlich in
einer Talkshow erlebt, in der es um
viele lustige Dinge ging. Immer, wenn
es gar zu albern wurde oder eine
sexuelle Anspielung dabei war, gab es
kleine Nebensätze wie: „Entschuldigen
Sie, Frau Käßmann“ – als wisse Glaube
nichts von Humor, Lebenslust und
Sexualität und als sei Religion immer



gleich eine Spaßbremse. Als der
Moderator dann zu dem Gesprächsteil
mit mir überging, wurde es in dem bis
dahin lustig gestimmten Studio auf
einmal recht leise, und die bisher
muntere Runde machte einen geradezu
betretenen Eindruck. Das fand nun ich
geradezu komisch. Es scheint so, als
habe Glaube gar nichts mit der Welt zu
tun. Und dabei ist für mich Glaube
mitten im Leben. Als der Mönch
Martin Luther die Nonne Katharina
von Bora heiratete, wollte er damit
auch zeichenhaft klarmachen: Glaube
spielt sich mitten im Alltag ab, nicht



hinter Klostermauern.
Für mich ist der Glaube die Kraft, die

mir die Möglichkeit gibt, im Leben zu
bestehen, eine Orientierung zu finden
für mein Denken, Reden und Handeln.
Diese Kraft speist sich aus der Bibel,
den Erzählungen von den
Glaubenserfahrungen unserer Väter
und Mütter im Glauben. Sie speist sich
aus dem Gottesdienst, dieser
gemeinsamen Feier, diesem Fest des
Glaubens. So wünsche ich mir
Gottesdienste auch, dass Menschen
gestärkt aus ihnen hinausgehen in die
Welt. Dazu kommen die Lieder und



die Rituale, die Orientierung im
Kirchenjahr an den großen Festen und
Zeiten. Und dazu kommt das Gebet als
regelmäßige, heilsame Unterbrechung
des Alltags, die mir den Blick wieder
weitet. Ich finde das Bild schön, dass
früher, als die Menschen noch keine
Uhren hatten, beim 12-Uhr-
Mittagsgeläut viele für ein kurzes Gebet
innehielten.

Es gibt im Evangelischen
Gesangbuch24 ein schönes Lied, das
Jochen Klepper 1938 gedichtet hat. Es
beginnt mit folgenden vier Versen:

1) Der Tag ist seiner Höhe nah. / Nun



blick zum Höchsten auf, /
der schützend auf dich niedersah / in
jedes Tages Lauf.
2) Wie laut dich auch der Tag
umgibt, / jetzt halte lauschend still, /
weil er, der dich beschenkt und liebt, /
die Gabe segnen will.
3) Der Mittag kommt. So tritt zum
Mahl; / denk an den Tisch des Herrn.
/ Er weiß die Beter überall / und
kommt zu Gaste gern.
4) Er segnet dich in Dorf und Stadt, /
in Keller, Kammer, Feld. / Was dir
der Herr gesegnet hat, / bleibt fortan
wohl bestellt.



Es ist ein gutes Lied für den Alltag.
Innehalten, darum geht es. Das Leben
immer wieder neu an Gott ausrichten
und sich nicht völlig gefangen nehmen
lassen von den Anforderungen des
Lebens. Jochen Klepper lebte im
Glauben, war ein begabter Dichter und
Literat, hat Romane geschrieben, die
Menschen tief bewegt haben. Als
Pfarrerssohn aufgewachsen, 1903
geboren, galt er schon früh als
Außenseiter und Träumer, auch
inmitten seiner vier Geschwister. Er
studierte Theologie und brach doch
dieses Studium mitten in der Prüfung



ab. Er galt als labil, dabei mit einer
großen Neigung zur Literatur, zum
Dichten.

Klepper hat sehr gekämpft mit der
Frage nach dem Sinn des Lebens.
Zeilen der Verzweiflung sind aus
seinen Tagebuchaufzeichnungen
herauszulesen. Dann lernt er eine
Witwe kennen, eine angesehene Frau
mit zwei Töchtern, die ihn versteht und
aufnimmt. Glücklich heiraten sie im
Jahr 1931.

Den Advent liebte Jochen Klepper
ganz besonders, seine Rituale, den
Adventskranz, die Kerzen. Und seine



jüdische Frau hat sich eingelassen auf
diese christlichen Bräuche. Gerade das
Wechselspiel von Licht und Dunkelheit
war ihm ungeheuer wichtig. Aber die
Zeit des Glücks währte nur allzu kurz,
die Nationalsozialisten verlangten, dass
er sich von seiner geliebten Frau
scheiden lassen sollte.

Jochen Klepper hat etwas gewusst
vom Weinen in der Nacht – und vom
Trost durch den Glauben. In einem
Lied schreibt er: „Auch wer zur Nacht
geweinet, der stimme froh mit ein.“

Und wissen nicht auch wir etwas
davon? Die Nacht ist auch eine Zeit der



Wahrheit. Wenn wir nicht schlafen
können, entweder beim Einschlafen
oder beim allzu frühen Aufwachen,
dann wird uns bewusst, welche
Gespräche mit Menschen, die wir
lieben, wir längst hätten führen sollen.
Dann kommt an die Oberfläche, was
wir hätten besser machen sollen oder
welche Entscheidungen und Fragen
längst anstehen. Dann spielt sich in
unserem Kopf ein Theater dessen ab,
was wir tun sollten. Und dann gibt es
die Tränen der Nacht über verlorenes
Leben, über verlorene Liebe, verlorenes
Glück, das wir vielleicht hätten halten



können. Das sind die Stunden, in
denen wir Gott um Rat fragen, weil
Gott uns durch diese Nacht
hindurchträgt und tragen will. Wohl
dem Menschen, der sich in solchen
dunklen Stunden Gott anvertrauen
kann.

Als seine jüdische Frau und ihre
jüngere Tochter in ein KZ
abtransportiert werden sollen, nimmt
sich Jochen Klepper im Advent 1942
gemeinsam mit ihnen das Leben. Vor
dem gemeinsamen Selbstmord mit
seiner Frau Hanni und deren Tochter
Renate schreibt er in sein Tagebuch:



„Wir sterben nun – ach, auch das steht
bei Gott – wir gehen heute Nacht
gemeinsam in den Tod. Über uns steht
in den letzten Stunden das Bild des
segnenden Christus, der um uns ringt.
In dessen Anblick endet unser Leben.“

Mich hat diese Geschichte immer
wieder bewegt. Ich denke, gerade weil
Klepper so im Glauben verwurzelt war,
konnte er auch den Tod, ja, sogar den
selbst gewählten Tod, in seinen
Glauben einordnen.

Sehnsucht nach Glauben
Talkshows wie die eben beschriebene



finde ich oft anstrengend. Entweder du
gerätst in eine derart merkwürdige
Außenseiterposition: „Achtung, die
Frau von der Kirche“. Oder du
versuchst, mitzureden, obwohl dich
manches wirklich nicht interessiert. Ich
erinnere mich an eine Talkrunde, bei
der eine Dame damit begann, über das
Tortenbacken zu reden, offenbar ihre
Spezialität, aber das Ganze
ununterbrochen mit sexuellen
Anzüglichkeiten und entsprechendem
Gegacker garnierte. Da wäre ich am
liebsten aufgestanden und gegangen.
Als es dann aber zum Thema Sterben



kam, entstand in der Runde jedoch
tatsächlich Tiefgang. Ein Sportler sagte:
„Ich beneide Sie um Ihren Glauben, ich
würde eigentlich gern beten können.“

Das habe ich in letzter Zeit mehrfach
erlebt. Besonders in Erinnerung ist mir
eine Frau, die ich auf der Leipziger
Messe traf. Sie sagte, sie lese mit ihren
Kindern das Buch „Fünf Minuten mit
dem lieben Gott“, das ich einmal
herausgegeben habe.

Es ist ein Versuch, den viele andere
mitgestaltet haben, um Eltern und
Kindern einmal am Tag einen kurzen
Zugang zur Bibel zu ermöglichen. Die



Frau erklärte, sie versuche auf diese
Weise, ihren Kindern etwas vom
Glauben zu vermitteln, weil sie selbst
ganz und gar ohne jeden Glauben
aufgewachsen sei, aber im Grunde
Sehnsucht danach habe. Doch es sei
schwer, sich da hineinzufinden. Das
kann ich mir gut vorstellen. Und es tut
mir leid, wenn Menschen mit einer
Sehnsucht nach Glauben in unserer
Kirche keine Hilfestellung finden, um
den Schatz des Christentums für sich zu
entdecken. Allzu oft übertönen wir mit
Formeln und Regeln, was erst einmal
einen elementaren Zugang braucht.



Dabei geht es um den Mut, zu
fragen, und um den Mut, Antworten
zu formulieren, auch wenn diese nicht
perfekt sind. Als eine Frau mich einmal
bat, ihr eine Kinderbibel zu signieren,
sagte sie: „Die ist für mich. Da traue ich
mich eher, die Bibel zu lesen, weil ich
dann keine Angst haben muss, dass ich
nichts verstehe.“ Eine sehr offene
Antwort, die mir in ihrer Klarheit im
Gedächtnis geblieben ist.

Egal, ob du sprachlich begabt bist
oder nicht – wichtig ist, dass du dich
mit dem Glauben auseinandersetzt. Wir
brauchen Gespräche darüber, wer Jesus



war. Glaubst du an die Auferstehung?
Wie ist das denn nun mit dem Heiligen
Geist? Vergibt Gott alles? Dann
angstfrei miteinander nach Antworten
zu suchen, das hilft, eigene Fragen zu
klären und auch eine Sprache für den
Glauben zu finden. Für mich selbst ist
es oft so, dass eine sehr konkrete Frage
mich herausfordert, meinen Glauben
neu in Worte zu fassen.

„Warum lässt Gott mich so leiden?“,
ist so eine Frage …

Es gibt aber auch Trauer um den
Verlust des Glaubens.

Das kommt in folgendem Brief gut



zum Ausdruck, finde ich:

Sehr geehrte Frau Käßmann,
seit sich mein Kinderglaube eines
Tages verabschiedet hat – abrupt,
grußlos und ohne die Nachfolge zu
regeln –, kämpfe ich um Alternativen.
Den Versuch, ein guter Atheist zu
werden, musste ich nach ein paar
Jahren aufgeben. Seither begleiten
mich Zweifel und Verzweiflung,
unterbrochen von lichten Momenten.
Das Vorbild und die Freundschaft
von einer Handvoll Menschen, auch
die Anbindung an eine kleine, nette
Gemeinde, verhindert das Aufgeben.



Der Gedanke, sich in die Tradition
einer langen Reihe zweifelnd
Glaubender zu stellen, ist schön und
tröstlich. Irgendwann hatte ich schon
verstanden, dass es mit der Fähigkeit,
zu glauben, etwa so ist wie mit der
Fähigkeit, zu singen: Ich tu es
wahnsinnig gern und kann es
überhaupt nicht. Seit dieser
Erkenntnis geht es mir besser. Ich
suche nicht mehr so wütend und
weniger verzweifelt. Dabei konnte ich
erstaunlicherweise trotzdem schon
immer das gut zulassen, was Sie mit
„Befiehl du deine Wege“ beschreiben.



Was aber weiter schmerzt, ist, dass
meine Zweifel dann doch verhindert
haben, meinen Söhnen einen
unvoreingenommenen, offenen
Zugang zum Glauben zu ermöglichen.
Trotz konfessionell gebundener
Schulen und Zugehörigkeit zu einer
Gemeinde.

Auf meinem Weg habe ich
inzwischen begriffen, dass ich wohl ein
Leben lang mit dem Glauben ringen
werde. Es tröstet, dass so große Denker
wie Martin Niemöller, Dorothee Sölle
und sogar Luther, auch die Erzähler
der Bibel, nicht von Zweifeln frei



waren.
Genießen Sie das Bewusstsein,

Glauben in der Familie teilen zu
können! Es tut weh, wenn das fehlt …

Dieser Brief ist sechs Seiten lang, ich
habe hier nur einen kleinen Ausschnitt
wiedergegeben. Diese Frau hadert nicht
nur selbst mit dem Glauben, sondern
auch damit, dass sie meint, durch ihr
eigenes Zweifeln den Glauben nicht
wirklich an ihre Kinder weitergegeben
zu haben. Niemand kann sie drängen,
zu glauben. Glaube entsteht nicht
durch Druck, Drohung, Ermahnung,
Bedrängen. Darüber nachzudenken,



hat mir klarer gemacht, dass Glaube ein
Geschenk ist, wie Luther sagt. Ich
kenne auch Zweifel, aber ich bin
dankbar für dieses Geschenk des
Glaubens. Vielleicht ist es mit dem
Annehmen so wie mit realen
Geschenken. Eine meiner Töchter hat
dreimal hintereinander mein
Weihnachtsgeschenk umtauschen
wollen. Das hat mich geärgert, nein,
mehr noch, eher verletzt. Ich habe ihr
dann geschenkt, was sie vorher für sich
ausgesucht hatte, aber das fand ich
eigentlich nicht wirklich schön.
Inzwischen sind wir wieder bei



überraschenden Geschenken angelangt.
Seit dieser Erfahrung nehme ich selbst
aber jedes Geschenk mit anderen
Augen entgegen und freue mich. Es
geht ja um die Geste. Ich nehme es an,
ob es mir gefällt oder nicht, und sage
auch nichts, wenn ich zum Beispiel ein
Buch schon habe. Mir ist klar, der
Vergleich ist gewagt. Aber so nehme ich
auch den Glauben für mich an, trotz
der Zweifel, die ich kenne. Und ich bin
meiner Kirche verbunden trotz der
Kritik an ihrem Wirken, die ich
verstehe.

Und während die einen zweifeln



und ringen und hadern, schreiben mir
andere in einer ganz anderen Haltung,
so wie diese Frau:

Mein Name ist Irene und ich bin
aufgrund meiner MS-Erkrankung auf
den Rollstuhl angewiesen. Nur dank
mehrerer freiwilliger Helfer und einer
privat bezahlten Pflegekraft ist mir der
Aufenthalt daheim möglich. Meine
Freundin Magdalena sitzt seit fünf
Jahren als querschnittsgelähmte
Tetraplegikerin im Rollstuhl, sie
wohnt in einem gemeinnützig
geführten Pflegeheim. Wir sind beide
56 Jahre alt.



Nun haben wir beide schon
mehrfach die Kraft des Gebets
erfahren dürfen. Deshalb kamen wir
auf die Idee, ein Gebet öffentlich zu
machen. Wir wollen damit aus der
Sicht von Betroffenen darauf
aufmerksam machen, in welch
dramatischer Weise sich die
Arbeitsbedingungen für das
Pflegepersonal – und dadurch auch
die Pflegesituation für Pflegebedürftige
– in den vergangenen Jahren zunächst
schleichend, aber dann bis heute
signifikant verschlechtert haben.

Deshalb möchten wir Sie herzlich



bitten, im Rahmen Ihrer
Öffentlichkeitsarbeit, wenn möglich,
zum gemeinsamen Gebet aufzurufen
auf die dringliche Notwendigkeit der
Verbesserung der Pflegesituation
hinzuweisen.

Wir grüßen Sie sehr herzlich und
wünschen Ihnen Gottes Segen.

Mich hat das sehr beeindruckt. Hier
sind zwei Frauen, die mit einer
schweren gesundheitlichen Belastung
konfrontiert sind. Aber sie sind gar
nicht so sehr auf sich und ihre Lage
konzentriert, sondern überlegen, wie
sie für andere Erkrankte und für das



Pflegepersonal etwas tun können. Das
ist eine Haltung, die ich großartig finde.

Kritik an Religion und Kirche
Der Autor Wilhelm Schmid hat in
einem Interview gesagt: „Moderne
heißt sich absichtsvoll befreien von
Religion, Tradition und Konvention.
Das sind die Instrumente, die
definieren, wie man zu leben hat. Nur
etwas war von vornherein nicht
bedacht worden: Was machen wir
dann?“25

Wenn ich nicht mehr weiterweiß,
keinen Weg sehe, die



Herausforderungen des Lebens zu
bewältigen, dann brauche ich einen
Grund, auf dem ich stehen kann. Für
Wilhelm Schmid ist „Lebenskunst“ die
Antwort. Für mich der christliche
Glaube. Die Tradition unserer Väter
und Mütter im Glauben gibt mir
persönlich Orientierung, sie stärkt
meine Seele. Das Entsorgen von
Religion, Tradition und Konvention
erscheint mir nicht als Befreiung.
Gewiss, ich verstehe wie gesagt, was die
sogenannte 68er-Generation bewegt
hat, teilweise habe ich selbst (Jahrgang
1958) das ja noch erlebt, wie



Konventionen die Menschen eingeengt
haben. Da musste eine junge Frau
heiraten, weil sie schwanger war,
obwohl sie mit dem Mann gar nicht
leben wollte. Da galt es als
problematisch, vor der Ehe Sex zu
haben. Frauen wurden in Rollen
gedrängt und Männer auch. Wenn also
manche so gern über „die 68er“ lästern,
dann denke ich: Zurück in die 50er-
Jahre mit all dem Druck wollt ihr doch
auch nicht! Und doch: Sosehr es
notwendig war, starre
Verhaltensweisen zu hinterfragen, sind
Konventionen andererseits auch



hilfreich. Vor einer Reise nach Japan
hielt uns ein Kenner des Landes
kürzlich einen Vortrag über „Dos und
Don’ts“ in diesem Land. Etwa: Niemals
offen kritisieren, denn Gesichtsverlust
des anderen, das geht gar nicht. Oder:
Öffentlich laut telefonieren gilt als
Affront. Und: Andere mit einer
Erkältung anniesen, das macht „man“
nicht. Ach, dachte ich, würde sich
jemand trauen, das alles hier in
Deutschland zu sagen? Die genannten
Verhaltensregeln finde ich eigentlich
ganz gut. In der Bahn mal zu sagen:
Gerade sitzen sieht besser aus. Oder:



Pöbelei geht gar nicht. Und: Ihr
Geplärre im ICE ist ätzend! Wir sagen
all so etwas nicht mehr. Warum? Weil
es als spießig gilt?

Leben mit klaren Verhaltensregeln
kann Gutes bewirken. Neuerdings gibt
es wieder Benimm-Kurse für Kinder.
Das ist nun wieder ein Extrem. Aber
ich halte es nicht für unfeministisch,
wenn mir ein Mann in den Mantel
hilft. Und als neulich ein junger Mann
mit offensichtlichem
Migrationshintergrund in der Berliner
S-Bahn für eine alte Dame aufstand,
hat mich das gefreut. Es geht um die



richtige Balance zwischen Individualität
und gemeinsamen Konventionen.

Traditionen können einengen, ja.
Was „man“ macht und was nicht, das
hat Generationen belastet und
bedrückt. Aber sie können auch unser
Zusammenleben gestalten. Das geht
mir gerade mit den Rhythmen so, die
der christliche Glaube anbietet. Das
Jahr gestalten mit Fest- und
Fastenzeiten. Abwarten können, bis die
Adventszeit beginnt. Den
Osterschmuck aus der Kiste holen. Und
wenn mich alle Jahre wieder ein
Reporter fragt, wie ich es denn mit der



Unterdrückung durch das Tanzverbot
an Karfreitag halte, dann frage ich
inzwischen zurück, ob er denn an
jedem der anderen 364 Tage tanzen
geht. Einen Tag im Jahr anders zu
gestalten aus guter Tradition, das hat
doch was. Und wir sehen ja auch, wie
manche Traditionen neu wertgeschätzt
werden, selbst in ganz säkularem
Kontext. Osterfeuer etwa gibt es in ganz
Deutschland.

Kritik an Religion und Kirche ist
wichtig und richtig. Viel zu lange
wurde verschwiegen, was im Argen lag
und liegt. Kritischer Geist in der



Religion ist für mich reformatorischer
Geist, ganz unabhängig davon, welche
Religion oder Konfession es betrifft.
Fragen dürfen, infrage stellen, selbst
denken, das allein bringt Freiheit mit
sich und schützt vor
Fundamentalismus. Und eine
Institution wie die Kirche muss sich
Kritik stellen, weil sie wie jede
Institution allzu schnell zu einem
bürokratischen System erstarrt, das jede
Veränderung abwehrt.

Der Schock über den Missbrauch von
Kindern durch Priester hat viele
Menschen an ihrer Kirche verzweifeln



lassen. Der Zorn ist berechtigt,
Kindesmissbrauch ist ein schreckliches
Verbrechen. Dass die Kirche meinte,
dieses Verbrechen verdecken zu
können, das hat Menschen noch mehr
aufgebracht, und zwar zu Recht. Es gibt
keinen Raum der Rechtsfreiheit, auch
keinen, den die Kirche für sich
beanspruchen dürfte.

Für mich als lutherische Christin ist
die Kirche nicht heilig, keine
Institution, die ich nicht hinterfragen
darf. Mich ärgert es oft, wenn ich sehe,
wie mögliche Veränderung blockiert
wird, wenn man beim bisherigen bleibt,



weil es „schon immer so war“. Oder aus
Angst davor, wie es in der
Öffentlichkeit ankommen könnte,
wenn eine Entscheidung nicht getroffen
wird, obwohl sie eigentlich der eigenen
Grundüberzeugung entspricht.
Andererseits ärgert mich manchmal
auch Kritik an der Kirche, wenn ich
sehe, wie sehr Menschen darum ringen,
sie gut zu gestalten. Da sind
Hauptamtliche, die aus tiefer
Überzeugung im kirchlichen Dienst
stehen, und Ehrenamtliche, die ihre
freie Zeit in die Leitung und Gestaltung
der Kirche investieren. Gewiss, sie



machen Fehler. Aber es gibt nicht „die“
Kirche, sondern es sind Menschen, die
Kirche gestalten. Immer wieder in der
Kirchengeschichte haben sich
Menschen auf das Evangelium
zurückbesonnen, wenn die Institution
zu sehr erstarrte. Und dann gab es
Aufbrüche durch
Erneuerungsbewegungen.

Ich sehe die Fehler und
Fehlleistungen meiner Kirche. Aber ich
habe eine große Liebe zu ihr als Ort der
Gemeinschaft und der Beheimatung.
Im Februar 2016 habe ich verschiedene
Kirchen in Asien besucht, um für das



Reformationsjubiläum 2017 zu werben.
Länder wie Indien, Bangladesch und
Indonesien, die ich als Touristin nicht
besuchen würde, weil die Armut so
groß ist, dass ich die Diskrepanz
zwischen mir als reicher Urlauberin
und den Einwohnerinnen und
Einwohnern als Gastgebern schwer
hinnehmen könnte. Aber wenn dich
der Kollege vom Flughafen abholt, du
bei der Kirchenvorsteherin zu Abend
isst, kommst du in eine
Glaubensfamilie. Alles ist anders als bei
uns, aber doch darfst du dich zugehörig
fühlen. Es ist anrührend, wie Frauen,



die du nicht kennst, dich einfach
mitnehmen, mit dir auf Augenhöhe
reden, dir von dem Leid erzählen, ohne
dass etwas Herablassendes
dazwischenstehen könnte. Ich denke
an diejenigen, die sich engagieren, um
den Waisen des Einsturzes von Rana
Plaza zur Seite zu stehen. Sie sind mir
auf meiner Reise begegnet. Mich
bewegt, in einem Gottesdienst predigen
zu dürfen, wir singen dieselben Lieder,
kennen dieselben Texte, und doch ist
unser Kontext so verschieden. Aber die
Verschiedenheit ist nicht trennend, die
Verbundenheit ist stärker. Auf dieser



Grundlage lässt sich dann auch über
ungerechte Strukturen, neue
Perspektiven und gemeinsame
Hoffnungen sprechen.

Sehr anders habe ich das in Thailand
erlebt. Viele Deutsche, die ich getroffen
habe, können dort mit ihrer für
deutsche Verhältnisse kleinen Rente
auf relativ großem Fuß leben. Es ist gut,
wenn sie in der Kirchengemeinde einen
Ort der Gemeinschaft haben. Aber es
ist keine Gemeinschaft, die sie mit den
jungen Frauen teilen, die mit ihnen
leben, weil sie keine andere
Möglichkeit sehen, sich und ihre



Familie zu ernähren. Von Augenhöhe
kann da keine Rede sein. Was das wohl
mit Seelen macht, habe ich mich gefragt
…

Trotz allem
„Verachten Sie Atheisten?“, hat mich
kürzlich ein Mann gefragt. Aber nein,
warum sollte ich? Mir ist doch klar,
dass ein Mensch ohne Glauben leben
kann. Ja, ein überzeugter Humanist
wird auch sehr ähnliche Vorstellungen
von Weltverantwortung haben, wie ich
sie aus meinem Glauben als Christin
ableite. Sinnbildlich deutlich geworden



ist mir das am 15. Februar 2003 bei der
Demonstration gegen den Irakkrieg in
Berlin. Mit Tausenden von Menschen
haben Bischof Wolfgang Huber und ich
eine Friedensandacht im Berliner Dom
abgehalten. Danach gingen wir durch
die Tür des Domes hinaus und reihten
uns in den Demonstrationszug ein, der
am Dom vorbeilief. Eine halbe Million
Menschen waren das, die Christinnen
und Christen ein Teil von ihnen.
Menschen mit unterschiedlichen
Motiven, aber demselben Ziel …

Niemand muss sich verteidigen,
wenn er keinen Glauben hat. Aber



mich ärgert, dass offenbar immer öfter
Menschen sich rechtfertigen müssen,
weil sie an Gott glauben. Als sei das in
einer aufgeklärten,
wissenschaftsorientierten Welt völlig
naiv, ja, geradezu verschroben. Einer
Welt, die feststellt: Es gibt keinen
Gottesbeweis.

Am Ende, so scheint mir, können wir
einerseits nur in den Schrei nach Gott
einstimmen, weil wir Beistand
brauchen, für unser Leben und für
unsere Welt. Und andererseits können
wir nur tun, was in unserer Macht
steht, um unsere eigenen Lebenslasten



zu tragen und anderen zu helfen, die
ihren zu schultern. Wir können Gott
erfahren und müssen damit leben, dass
wir Gott nicht greifen können. Wir
können Gott suchen in den Worten der
Bibel und werden immer wieder auch
den Zweifel kennen. Nein, es gibt
keinen Beweis für Gott. Aber es gibt
auch keinen Beweis, dass es Gott nicht
gibt. Im Zweifel vertraue ich mich dem
Glauben an, den Jesus selbst
weitergegeben hat, und bleibe bei der
Du-Beziehung, die mein Leben prägt.

Vielleicht sind es ja die kleinen Dinge,
in denen wir Gott finden und die wir



allzu oft übersehen. Sehr schön hat das
Mechthild von Magdeburg im 15.
Jahrhundert formuliert:

Gott ähnelt der Seele in fünf Dingen.
O du schöne Rose im Dickicht!
O du fliegende Biene am Honig!
O du reine Taube in deinem
Fortbestehen!
O du Sonne mit deinem Glanz!
O du Vollmond, wie du stehst!
Ich vermag mich nicht von dir
abzuwenden.V

22 Evangelisches Gesangbuch, Nr. 299, 1–3.
23 Beispielsweise in München: Evangelische



Briefseelsorge, Postfach 60 03 06, 81203
München oder: seelsorgereferat@elkb.de.

24 Evangelisches Gesangbuch, Nr. 457.
25 „Ich hasse das Thema Glück mittlerweile.“ Ein

Gespräch mit dem Philosophen Wilhelm Schmid,
in: DIE ZEIT, 23. Dezember 2015, S. 50.

mailto:seelsorgereferat@elkb.de




6

Nehmen denn
Unrecht und Krieg
nie ein Ende?
Die bleibende
Hoffnung 
auf eine bessere



Welt



Sobald wir Nachrichten hören, die
Tagesschau im Fernsehen sehen,

die Zeitung aufschlagen oder ein
Magazin lesen, begegnen uns die
Themen Gewalt und Krieg. IS-Truppen
haben alle ihre Gefangenen
hingerichtet, eine Stadt wurde dem
Erdboden gleichgemacht, ein
Krankenhaus zerbombt. Am Flughafen
im Istanbul hat ein Terrorkommando
45 Menschen getötet und über 200
andere schwer verletzt. Die NATO hält



Manöver in Osteuropa ab, und die
Frage entsteht, ob der Konflikt um die
Krim einen neuen Krieg in Europa
denkbar macht. Jeden Tag dringt
mindestens eine neue
Schreckensnachricht in mein
Bewusstsein. Wer kann so viel Leid
fassen? Wie können wir mit solchen
Schreckensnachrichten umgehen? Wie
gehen wir mit dieser medialen
Überinformation um, die keine
Generation vor uns kannte?

Manche fragen sich auch: Wann
erreicht der Terror uns, hier im
scheinbar sicheren Deutschland?



Mehrfach haben die
Sicherheitsbehörden schon Anschläge
verhindert. Wie lange wird es noch gut
gehen? Wann explodiert die erste
Bombe auf einem deutschen Bahnhof
oder Flughafen? Und was macht das
mit meiner Seele, ständig diese latente
Angst im Nacken zu haben?
Konstantin Wecker hat im Jahr 1982
getextet:

Wenn unsre Brüder kommen
mit Bomben und Gewehren,
dann wolln wir sie umarmen,
dann wolln wir uns nicht wehren.



Sie sehen aus wie Feinde,
sie tragen Uniformen,
sie sind wie wir verblendet
und festgefahrn in Normen.

Auch wenn sie anders sprechen,
wir wolln mit ihnen reden.
Es solln die Präsidenten
sich doch allein befehden!

Jedoch, bevor sie kommen,
wär’s gut, sich zu besinnen.
Ein jeder muss die Liebe
mit sich allein beginnen.

Wenn unsre Brüder kommen



mit Bomben und Gewehren,
dann wolln wir sie umarmen,
dann wolln wir uns nicht wehren.VI

Ich habe Konstantin Wecker vor
einigen Jahren bei einer
Rundfunksendung persönlich
kennengelernt. Zu der wurden wir
eingeladen, nachdem er sich bei
Facebook vehement darüber beschwert
hatte, welchem Shitstorm ich nach
einem Interview im SPIEGEL ausgesetzt
war, in dem ich für den Pazifismus
plädiert hatte. Konstantin kann sehr
lebhaft erzählen, welchen Spott, wie
viel Kritik ihm dieses eben zitierte Lied



eingebracht hat, das er während der
sogenannten NATO-
Nachrüstungsdebatte gesungen hat. Als
Joan Baez, eine Frau, die für unsere
Generation und ihre Friedensbewegung
eine Art Ikone war, im Juli 2015 dieses
Lied bei einem Konzert in Wien
gesungen hat, hat ihn das neu ermutigt,
ja, getröstet, fasziniert und bestärkt. Es
ist ein provozierender Text. Und es ist
gut, ihn zu hören. Denn nur solche
Provokationen können uns dazu
bringen, irgendwann den Kreislauf der
Gewalt zu durchbrechen. Doch, eine
bessere Welt ist möglich!



Vorbilder
Wir haben seitdem ab und an etwas
miteinander gestaltet, zum Beispiel
einen besonders schönen Abend
während des Kirchentages 2015 in
Stuttgart, und auch ein Buch
gemeinsam herausgegeben. Für dieses
Buch haben wir beide Texte aus der
Geschichte des Pazifismus
herausgesucht. Mich hat das sehr
bewegt. Schon immer haben Menschen
offenbar belacht, dass einige meinen,
Gewalt sollte nicht mit Gewalt
beantwortet werden. Auf der Suche
nach Vorbildern ist Bertha von Suttner



für mich wichtig geworden.
Entdeckt habe ich diese Frau, deren

Name mir natürlich schon vorher ein
Begriff war, im Jahr 2014. Damals bat
mich der Oberbürgermeister von
Gotha, aus Anlass des 100. Jahrestages
ihrer Beisetzung in dieser Stadt am 28.
Juni eine Gedenkrede zu halten. Ihre
Biografie, die ich gelesen habe, hat
mich beeindruckt. Mehr als 20 Jahre
lang hatte sie unermüdlich vor einem
möglichen Krieg gewarnt. Sie hatte
gehofft, die Menschheit könnte weise
werden.

Am Tag ihres Begräbnisses wurden



in Sarajewo der österreichisch-
ungarische Thronfolger und seine
Ehefrau erschossen. Es begann der
Erste Weltkrieg, ein entsetzliches
Gemetzel, das zehn Millionen
Menschen das Leben kostete. Vielleicht
war es eine Gnade, dass sie kurz vor
Beginn des Krieges starb.
In der jüngsten Biografie schreibt
Brigitte Hamann sehr eindrücklich,
dass Bertha von Suttner zwar als
Komtesse Kinsky geboren wurde, aber
als „Bastard der Familie“ galt. Ihre
Mutter war nicht adeliger Herkunft
und ihr Vater starb 75-jährig kurz vor



ihrer Geburt.26 Dieses Grundgefühl
wird sie geprägt haben, als Erfahrung
von Ausgrenzung und Unrecht. Es
steigerte sich noch, als sie 1876
heimlich den sieben Jahre jüngeren
Arthur Gundaccar heiratete und mit
ihm, von Idealismus getrieben, für
Jahre in den Kaukasus ging, um frei
vom Familieneinfluss miteinander zu
leben. Ihr Leben lang werden Bertha
von Suttner Geldsorgen ebenso
begleiten wie die Erfahrung von
Ausgrenzung …

Wie aber wird eine solche Frau zur
glühenden Pazifistin? Kriegserlebnisse



hatte sie nicht gemacht.
Ausschlaggebend war die Begegnung
mit Alfred Nobel, bei dem sie als
Haushälterin tätig war. Bertha lernte
durch Alfred Nobel neue Kreise
kennen, erfuhr von den
Friedensgesellschaften und
Friedensvereinen in Deutschland,
England, Frankreich und Dänemark.
Die zweibändige, fiktive Autobiografie
einer Adligen unter dem Titel „Die
Waffen nieder“ wurde ihr bekanntestes
Werk. Drastisch beschreibt sie die
Realität des sogenannten Heldentodes:
„Wenn einer nach verlorener Schlacht



mit zerschmetterten Gliedern auf dem
Felde liegen bleibt und da ungefunden
durch vier oder fünf Tage und Nächte
an Durst, Hunger, unter unsäglichen
Schmerzen, lebend verfaulend,
zugrunde geht – dabei wissend, daß
durch seinen Tod dem besagten
Vaterlande nichts geholfen, seinen
Lieben aber Verzweiflung gebracht
worden – ich möchte wissen, ob er die
ganze Zeit über mit jenem Rufe (‚Für
das Vaterland‘) gern stirbt.“27 Noch
einmal Hamann: „Schonungslos
enthüllt Suttner die Heuchelei einer
Gesellschaft, die den Krieg als



Bewährungs- und Mutprobe für den
Mann bagatellisiert und verherrlicht.
Sie geißelt die Leichtfertigkeit, mit der
die Mächtigen einen Krieg riskieren,
um ihre angebliche ‚Ehre‘ zu retten. Sie
kritisiert die Kirche, die die Waffen
segnet, und die Naivität des Glaubens,
Gott würde im Krieg helfen: Ruft doch
der Gegner denselben Gott an.“28

Bertha von Suttner wurde zur
unermüdlichen Friedensaktivistin. Sie
freute sich, als sie den Begriff Pazifistin
für sich entdeckte. Das klang besser als
„Friedensfreundin“, fand sie. Und sie
hatte recht. Auf Vortragsreisen,



Konferenzen und in Gesprächen warb
sie unermüdlich für den Frieden. Als
Alfred Nobel 1897 starb, hoffte sie, er
habe der Friedensbewegung einen
großen Teil seines Vermögens
hinterlassen. Er aber hatte sein Geld für
einen Fonds bestimmt, aus dessen
Zinsen jährlich fünf Preise an
Menschen zu vergeben seien, „die für
das Wohl der Menschheit
Ersprießliches geleistet hätten, und
zwar auf dem Gebiet der Physik, der
Chemie, der Medizin, der Literatur“29

und des Friedens. Der erste
Friedensnobelpreis wurde 1901 an



Frédéric Passy und Henri Dunant
verliehen. Bertha von Suttner selbst
wurde 1905, als erster Frau, die
Auszeichnung zuerkannt.

Sie war mutig genug, gegen den
Strom zu schwimmen, auch wenn es ihr
gegenüber viel Häme gab. Die
Kriegslobby war stark und hatte auch
ökonomische Interessen – genau wie
heute. Pazifisten gelten da schnell als
„Träumer und Spinner“. Ich kann nicht
verstehen, warum. Wir haben in den
vergangenen hundert Jahren nicht nur
den Ersten, sondern auch den Zweiten
Weltkrieg im kollektiven Gedächtnis.



37 Millionen Tote! Es bleibt die
Hoffnung: Nie wieder Krieg.
Stattdessen erlebten wir die
Wiederbewaffnung von Armeen in
Deutschland, in Ost und West. Ganz
aktuell sehen wir fassungslos auf die
Bürgerkriege in Syrien und dem Sudan,
die kriegerischen
Auseinandersetzungen im Irak. Und
wieder scheint es nur eine Antwort zu
geben: Abschreckung und militärisches
Eingreifen, heute gern unter der
Überschrift „aus humanitären
Gründen“.

Bertha von Suttner war überzeugt,



Frieden lasse sich nicht durch
Abschreckung, sondern allein durch
„internationale Vereinbarung,
Verhinderung der Kriegsursachen,
Abbau von Feindbildern, internationale
Verständigung …“ erreichen.30 Diese
Hoffnung ist auch über eine Distanz
von 100 Jahren die gleiche geblieben.

Ich bewundere Bertha von Suttner.
Sie wurde als „Friedensbertha“ belacht,
ließ sich aber nicht beirren. Sie hat viele
Rückschläge erlitten, etwa, als der Zar
nicht wie erhofft zum Friedensboten
wurde. Aber sie hat sich dennoch
weiter engagiert. Sie hatte den Mut, an



ihren Traum zu glauben.
Wir haben nicht viele Vorbilder in

Sachen Pazifismus. Und Frauen schon
gar nicht. Und es fehlt uns
grundsätzlich an Menschen, die
widerständig sind. Nach dem Ende des
Ersten Weltkrieges schrieb Stefan
Zweig: „Aber ebendiese Frau, von der
man meinte, sie habe nichts als ihre
drei Worte der Welt zu sagen, … wußte
ja …. um die fast vernichtende Tragik
des Pazifismus, daß er nie zeitgemäß
erscheint, im Frieden überflüssig, im
Kriege wahnwitzig, im Frieden kraftlos
ist und in der Kriegszeit hilflos.



Dennoch hat sie es auf sich genommen,
zeitlebens für die Welt ein Don
Quichotte, der gegen Windmühlen
ficht.“31 Dem ist nichts hinzuzufügen.

Visionen erhalten
Es fällt oft schwer, Visionen
aufrechtzuerhalten in einer Welt des
Pragmatismus. Da regieren der
Kapitalismus, der meint, mit Geld alles
lösen zu können, und der Militarismus,
der keine Fantasie für den Frieden
kennt, sondern stattdessen Konflikte
immer und immer wieder mit Waffen
lösen will. Wer dagegen aufbegehrt,



wird in der Regel mit Spott und Häme
nur so übergossen, von den
sogenannten „sozialen“ Medien ebenso
wie von den gedruckten
Nachrichtenmagazinen und Zeitungen.
Mir ist es mehr als einmal so ergangen
und ich habe mich gefragt, ob es nicht
besser ist, sich zurückzuziehen, die
Ruhe zu suchen, sich schlicht nicht
mehr mit all dem Elend dieser Welt zu
befassen. Das wäre einfacher. Aber ich
kann es schlicht nicht lassen, mich
einzumischen, weil ich das als
Christenpflicht ansehe. Ein Beispiel aus
der letzten Zeit will ich nennen:



Zu Ostern 2016 hat mich die „Bild
am Sonntag“ um ein Interview gebeten
zum Thema „Ostern in Zeiten des
Terrors“. Ich gebe es hier wieder:VII

BILD am SONNTAG: Erleben wir gerade
einen Kreuzzug gegen unseren Glauben?

Margot Käßmann: Die Anschläge
sind eine Kampfansage gegen unsere
Freiheit, ganz gleich ob wir Juden,
Christen, Muslime oder nicht gläubig
sind. Ich würde den Terroristen gerne
antworten: Ihr seid die
Angstbestimmten! Ihr habt Angst vor
unserer Freiheit – der Freiheit der



Frauen, der Homosexuellen oder der
Freiheit der liberalen Gesellschaft, das
zu sagen, was man denkt.

Die Attentäter glauben, sie würden für
ihre Taten im Paradies bei den 72
Jungfrauen landen.

Wessen Paradies soll das sein? Es ist
definitiv kein Paradies für Frauen. Im
Christentum gibt es die Überzeugung,
dass wir eines Tages vor Gott über
unser Leben Rechenschaft ablegen
müssen. Und ich glaube, dass auch
diese Terroristen vor Gott stehen und
sich angucken müssen, wie viel Leid



sie gebracht haben.

Was würde Jesus zum Terror sagen?
Würde Jesus den Terroristen vergeben?

Jesus hat eine Herausforderung
hinterlassen: Liebet eure Feinde! Betet
für die, die euch verfolgen! Er hat sich
nicht verführen lassen, auf Gewalt mit
Gewalt zu antworten. Für Terroristen,
die meinen, dass Menschen im
Namen Gottes töten dürfen, ist das
die größte Provokation. Wir sollten
versuchen, den Terroristen mit Beten
und Liebe zu begegnen.



Das wäre übermenschlich …
Ja, eine solche Haltung wird belacht
und sie wird auch viele Menschen
überfordern. Weil es der menschliche
Instinkt ist, Rache zu üben. Aber auf
den Hass nicht mit Hass zu
antworten, das ist die
Herausforderung. Die größten
Persönlichkeiten in der Geschichte
sind nicht Stalin, Hitler oder Pol Pot,
sondern Martin Luther King,
Mahatma Gandhi oder Aung San Suu
Kyi, die nicht mit Gewalt reagierten.



Aber muss man nicht manchmal töten,
um Schlimmeres zu verhindern?

Das ist die Logik der Macht. Als
Christin bin ich fest davon überzeugt,
dass wer den Kreislauf der Gewalt
durchbricht, am Ende der Mächtigere
ist. Jesus wurde unvergesslich, weil er
am Kreuz starb und nicht zum
Schwert griff.

Nehmen wir ein Beispiel aus der jüngeren
Geschichte: Millionen von Menschen
wären gerettet worden, wenn Hitler
frühzeitig getötet worden wäre.

Sie wären gerettet worden, wenn sich



alle Christen dem Holocaust
entgegengestellt hätten. Wenn
Soldaten sich geweigert hätten, nach
Stalingrad zu ziehen. Es braucht
keinen Tyrannenmord, wenn es einen
Geist des Widerstands gibt.

Aber wie lässt sich der notwendige
Kampf gegen den Terror mit dem
biblischen Gebot vereinbaren, die andere
Wange hinzuhalten?

In der Bibel steht auch: „Seid klug wie
die Schlangen und ohne Falsch wie die
Tauben.“ Klug sein heißt in diesem
Fall auch, sich nicht auf das Spiel der



Terroristen einzulassen und mit noch
mehr Gewalt und noch mehr
Einschränkung unserer Freiheit zu
reagieren.

Was wäre denn die richtige Reaktion?
Wir sollten unsere Freude und
unseren Stolz darüber zeigen, dass wir
leben können, wie wir wollen. Dass
bei uns Frauen einen kurzen Rock
tragen dürfen oder ein Kopftuch,
wenn sie das wollen. Wir sollten jetzt
erst recht auf die Straße gehen,
tanzen, in den Cafés sitzen und
Fußballspiele nicht absagen. Damit



zeigen wir den Terroristen: Wir lassen
uns von euch nicht Angst machen!
Wir lassen uns unsere Freiheit nicht
nehmen.

Als individuelle Entscheidung mag das
gehen. Aber ein Staat muss ja alles tun,
um seine Bürger zu schützen.

Ja, der Staat muss seine Bürger
schützen. Aber was wir in Europa an
Freiheit erreicht haben, das sollte der
Staat nicht durch Terroristen
einschränken lassen. Er muss die
richtige Balance finden.



Was sollte die Reaktion der Gesellschaft
sein?

Denen, die Terror erlebt haben oder
die Menschen an ihn verloren haben,
Raum für ihre Trauer zu geben. Sie zu
trösten, aufzufangen, zu begleiten.
Niemand kann von ihnen erwarten,
zu vergeben. Meine Erfahrung ist:
Wer vergeben kann, hat am Ende
größere Freiheit. Aber das kann man
niemandem aufzwingen. Außerdem
sollten wir mehr über die Opfer
erzählen, über ihre Leben, ihre
Hoffnungen. Und nicht die Täter in
den Mittelpunkt stellen.



Wie kann man Kindern vom Terror
erzählen, ohne ihnen Angst zu machen?

Wir sollten Kindern nicht vormachen,
dass die Welt rosarot ist. Wir sollten
ihnen sagen, dass es böse Menschen
gibt. Das kennen sie aus der Bibel und
aus Märchen. Wichtig ist, ihnen
gleichzeitig zu sagen, dass es auch gute
Menschen gibt, die sie beschützen
wollen und ihnen die Kraft geben,
aufrecht durchs Leben zu gehen.

Was kann ich als Christ gegen die Angst
vor Terror tun?

Beten. Nicht allein bleiben. In den



Gottesdienst gehen. Mit anderen
reden. Zeichen der Hoffnung setzen,
etwa, indem Christen und Muslime
sich gegenseitig einladen.

Aber das nimmt die Angst ja nicht …
Ich persönlich bin davon überzeugt,
dass ich von Gott gehalten bin – im
Leben wie im Sterben. Das nimmt
dem Tod seinen größten Schrecken.
Die Freiheit eines Christenmenschen
besteht darin, dass ich den Menschen,
die mich bedrohen, nicht die
Deutungshoheit über mein Leben
zugestehe.



Was sagen Sie in solchen Situationen auf
die Frage: Wie kann Gott das zulassen?

Ich bin überzeugt, dass Gott weder
Terroristen noch Leid in die Welt
schickt. Er ist kein Marionettenspieler,
der Menschen mit Tsunami,
Terrorakt oder Krebsdiagnose
konfrontiert. Gott ist da, wo
Menschen leiden. Er gibt ihnen die
Kraft, weiterzuleben. Das habe ich
immer wieder erfahren.

Welchen Trost kann Ostern in Zeiten des
Terrors geben?

Ostern zeigt: Der Tod hat nicht das



letzte Wort. Gott hat es. Und damit
das Leben. Ostern ist eben nicht ein
niedliches Eier-Häschen-Küken-Fest.
Es geht um grundlegende Fragen des
Lebens. Ich bin überzeugt, dass es ein
Leben nach dem Tod gibt und dass
die Liebe das stärkste Band ist. Wer
einen Menschen verloren hat, weiß:
Solange die Liebe bleibt, ist er nicht
ganz gegangen.

Das Interview hat mir eine Art
österlichen Shitstorm beschert, auch
vonseiten sich explizit christlich
nennender Zeitgenossen. Wie viel
Bosheit im Netz vorhanden ist, das ist



das eine. Wenn jemand schreibt, ich sei
das „Kanzel-Luder der Djihadisten“
sagt das mehr über ihn selbst aus als
über mich. Aber wenn sich Menschen
empören, wie ich hier Jesus zitieren
könne und nicht gut lutherisch die zwei
Regimenter unterscheide, dann frage
ich mich, wie ich die Bibel lesen soll.
Jesus provoziert bis heute, in der Tat.
Und gerade sogenannte evangelikale
Christinnen und Christen, die die Bibel
höchst ungern historisch kritisch lesen
wollen, können doch die Worte Jesu
nicht relativieren.

Aber gerade in solchen Kreisen wird



gern viel Kritik zusammengetragen,
etwa vom früheren Heeresinspekteur
Generalleutnant a. D. Helmut
Willmann (Bonn). Der sagte, so idea,
„dass Käßmann einen ‚fast
fundamentalistischen Pazifismus‘
vertrete: ‚Sie macht zwischen der
Gesinnungsethik für den Einzelnen
und einer allgemeinen
Verantwortungsethik keinen
Unterschied.‘ Sie übertrage die
Aussagen der Bergpredigt – ‚Liebet
eure Feinde und betet für die, die euch
verfolgen‘ (Matthäus 5,44) – auf die
Politik: ‚Das würde dann bedeuten,



dass ein Staat seiner Aufgabe, die
Bürger nach innen und außen zu
schützen, nicht nachkommt. Es wäre
eine vollkommene Schutzlosigkeit. Das
kann Jesus in der Bergpredigt nicht
gemeint haben.‘ Es gebe Situationen,
wo es unmoralisch sei, nichts zu tun.
Als im vergangenen Jahr im Irak ein
Völkermord an den Jesiden durch die
Terrororganisation ‚Islamischer Staat‘
gedroht habe, habe Käßmann einen
militärischen Einsatz abgelehnt: ‚Wenn
aber die Gefahr besteht, dass
Unschuldige getötet werden, dann
müssen wir handeln. Damit zeigt sich:



Der fundamentalistische Pazifismus von
Frau Käßmann kann, wenn man ihn
vom einzelnen Menschen auf die
Schutzfunktion des Staates überträgt,
unmoralisch sein.‘“32

In solchen Auseinandersetzungen
bin ich hin- und hergerissen zwischen
Rückzug und Empörung. Es ist ebenso
unmoralisch, Flüchtlinge schutzlos vor
den Grenzen Europas in Schlamm und
Kälte zurückzulassen. Wo ist da die
Schutzfunktion in einer globalisierten
Welt, die doch Grenzen überwinden
will? Lassen wir uns ein auf solche
Auseinandersetzungen, oder halten wir



uns von ihnen fern, um eines
vermeintlichen lieben Friedens willen?

Ich bin überzeugt, wir brauchen
Visionen, so wie sie Jesus uns
hinterlassen hat. Wir würden
hoffnungslos versinken in einer Welt
voller Krieg und Unrecht, gäbe es da
nicht visionäre Worte wie „Selig sind
die Friedfertigen“! Da steht eben nicht
„Selig sind die Waffenlobbyisten“!
„Selig sind die mit einer Sehnsucht
nach Gerechtigkeit“, hat Jesus in der
Bergpredigt gesagt, und nicht: „Selig
sind die Schnäppchenjäger“. Er zeichnet
das Bild einer Kontrastgesellschaft. Und



das ist und bleibt eine ziemlich radikale
Herausforderung.

Gewiss, das mag manchen ein wenig
zu platt erscheinen. Aber nehmen wir
doch einmal eine andere Vision, die
von Martin Luther King am 28. August
1963 in Washington formuliert wurde:

Heute sage ich euch, meine Freunde,
trotz der Schwierigkeiten von heute
und morgen habe ich einen Traum.
Es ist ein Traum, der tief verwurzelt
ist im amerikanischen Traum. Ich
habe einen Traum, daß eines Tages
diese Nation sich erheben wird und
der wahren Bedeutung ihres Credos



gemäß leben wird: ‚Wir halten diese
Wahrheit für uns selbstverständlich:
daß alle Menschen gleich erschaffen
sind.‘ Ich habe einen Traum, daß
eines Tages auf den roten Hügeln von
Georgia die Söhne früherer Sklaven
und die Söhne früherer Sklavenhalter
miteinander am Tisch der
Brüderlichkeit sitzen können. Ich habe
einen Traum, daß sich eines Tages
selbst der Staat Mississippi, ein Staat
der in der Hitze der Ungerechtigkeit
und Unterdrückung verschmachtet, in
eine Oase der Freiheit und
Gerechtigkeit verwandelt. (…)



Dies wird der Tag sein, an dem alle
Kinder Gottes diesem Lied eine neue
Bedeutung geben können: ‚Mein
Land, von dir, du Land der Freiheit,
singe ich. Land, wo meine Väter
starben, Stolz der Pilger, von allen
Bergen laßt die Freiheit erschallen‘.
Soll Amerika eine große Nation
werden, dann muß dies wahr
werden.33

Mich rührt diese Rede bis heute an.
Martin Luther King wurde damals von
vielen belacht und auch gehasst für
diese Rede. Ja, ich weiß, auch er war
ein fehlbarer Mensch. Aber ohne



seinen Traum, ohne seine Vision wäre
wohl niemals ein schwarzer Präsident
ins Weiße Haus in Washington
eingezogen. Auch wenn wir müde
werden und meinen, wir können doch
nichts verändern: Wir brauchen
Visionen, die uns aufrütteln!

Biografische Zäsuren
Manchmal entdecke ich auch bei mir
selbst ein gewisses Verzagen. Lange
schien es in meiner Generation so zu
sein, dass die Welt sich in der Tat zum
Besseren verändert. Ich bin nach 1945
in Westdeutschland geboren, stets war



da Dankbarkeit, im Frieden leben zu
dürfen, hatte doch die Elterngeneration
alle Schrecken des Krieges erlebt.

1974 erhielt ich durch einen Zufall
ein Stipendium für ein Schuljahr in
einem Ostküsteninternat in den USA.
Die Organisation ASSIST suchte in
Europa Schülerinnen und Schüler, die
für ein Jahr an ein Internat in Amerika
vermittelt wurden. Diese Erfahrung hat
mich ein Leben lang geprägt. Zum
einen habe ich dort Rassismus erlebt.
Wir Stipendiaten blieben unter uns, die
„rich kids“ waren eine eigene
Gemeinschaft, zu der wir schlicht nicht



gehörten – und die große Mehrheit der
Stipendiaten war nun einmal schwarzer
Hautfarbe. Meist hatten sie durch
sportliche Leistungen ein Stipendium
gewonnen, fühlten sich im noblen
Ostküsteninternatsumfeld aber ebenso
unwohl wie ich.

Durch die Mitschülerinnen und -
schüler hörte ich von Martin Luther
King. Ich begann, seine Texte zu lesen,
war fasziniert, schrieb schließlich meine
Abschlussarbeit über diesen großen
Baptistenprediger, der gleichzeitig
fromm und politisch war. Eine 16-
Jährige schreibt da 1975, sie sei



überzeugt, dass die USA dem Ziel
Kings nahe seien, Rassismus zu
überwinden, wenn sie sich
innenpolitisch darauf konzentrierten
und nicht so stark außenpolitisch
orientiert wären. Der Traum Kings
könne wahr werden. Gewiss, darüber
kann ich nun, als fast 60-Jährige,
lächeln. Aber ich kann mich auch noch
mit den Visionen von Martin Luther
King identifizieren, naiv finde ich das
bis heute nicht …

Zum anderen ging der Vietnamkrieg
in diesem Jahr zu Ende. Die Debatten
waren an der Schule allgegenwärtig. Ich



habe aufbegehrt gegen den
Nationalismus und Patriotismus, der
mir begegnete, hatte ich doch gelernt,
dass eine Nation auch zu ihrer
Kriegsschuld stehen muss. Das hat mir
viel Kritik eingetragen. Gleichzeitig gab
es eine Lektion in Demut. Denn an der
Schule waren auch Schülerinnen und
Schüler jüdischen Glaubens, die mich
nach dem Holocaust fragten – und ich
wusste nicht recht zu antworten, zu
wenig hatten wir in Deutschland
darüber gesprochen.

Und so begann ich, viel zu lesen.
Über Rassismus, den



Nationalsozialismus, die Verfolgung der
Juden – und dachte: Theologie müsste
Antworten darauf geben können – das
wäre ein tolles Studium. Als ich mit
dieser Idee zurück nach Deutschland
kam, wurde ich von meinen
Klassenkameradinnen – ich ging auf
eine Mädchenschule – belacht. Mein
Deutsch- und Geschichtslehrer aber,
Dr. Helmut Hofman, der die Frage
nach unserem Studienwunsch gestellt
hatte, sagte nur trocken: „Mönchlein,
Mönchlein, du gehst einen schweren
Gang.“ Viele Jahre später, als ich zum
125-jährigen Jubiläum der Schule als



Festrednerin eingeladen war, haben wir
uns daran erinnert. Ich war inzwischen
Bischöfin in Hannover, er pensioniert.
Aber beide haben wir uns daran
erinnert und er hat ja recht behalten.

Theologie klang so schrecklich
altbacken, das schien nicht zu mir zu
passen, und eine Pfarrerin hatte damals
noch keiner von uns gesehen. Die
evangelische Kirche hat lange darum
gerungen, Frauen ins ordinierte Amt zu
berufen. Und als die erste Frau
Bischöfin wurde, Maria Jepsen 1992 in
Hamburg, gab es noch einmal heftige
Gefechte. Auch als ich 1999 zur



Landesbischöfin in Hannover gewählt
wurde, beriefen konservative Kreise
eine sogenannte Notsynode ein, denn
der Bischofssitz in Hannover sei vakant.
Eine Frau könne ihn schlicht nicht
besetzen. Schon im Vikariat und als
junge Pfarrerin hatte ich solche
Erfahrungen gemacht, die letzten Endes
großer Angst entspringen. Bereut habe
ich meine Entscheidung, Theologie zu
studieren, nie. Mich fasziniert nach wie
vor dieses Fragen nach Gott, das
Hineingraben in die Schriften der Bibel,
die Kirchengeschichte, die Systematik
und die Praktische Theologie. Es ist ein



Studium, ein Fach, ein Lebensthema,
das niemals erschöpft ist. Immer gibt es
Neues zu entdecken.

Zum Beruf der Pfarrerin habe ich
mich erst später entschlossen. Gegen
Ende des Studiums lernte ich meinen
späteren Mann kennen, wir haben
geheiratet, eine Tochter bekommen.
Als ich überlegte, was meine nächsten
Schritte sein könnten, lag es nahe, ins
Pfarramt zu gehen. Ja, ich kenne das
Stöhnen über die Schwierigkeit,
Privatleben und Beruf zu trennen, die
Dauererreichbarkeit im Pfarrhaus etc.
Aber du bist immer nahe bei den



Menschen, in ihren schönsten und
ihren schwersten Zeiten. Du kannst
ständig deinen Glauben und die Welt,
in der wir leben, aufeinander beziehen.
Und es gibt bis heute einen großen,
einen sehr erstaunlichen
Vertrauensvorschuss gegenüber
Pfarrerinnen und Pfarrern. Da erzählen
dir wildfremde Menschen von den
Abgründen ihres Lebens und vertrauen
dir, dass du dein Wissen nicht gegen sie
nutzt. Da öffnen sich Menschen im
Trauergespräch oder auch im Tauf-
und Traugespräch so privat, wie sie es
sonst sicher selten tun, und dürfen



darauf vertrauen, dass du sie und ihre
Gefühle respektierst. Da halte ich einen
Vortrag, die Menschen wollen spenden,
und am Ende übergeben sie mir eine
Plastiktüte voller Geld, ungezählt – ich
möge es einem guten Zweck zuführen.
Das ist ein ungeheures Vertrauen, das
mich oft rührt. Es darf niemals
missbraucht werden!
Nach dem USA-Aufenthalt als
Schülerin war eine zweite zentrale
Erfahrung in meinem Leben die
Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen in Vancouver 1983.
Ich war Vertreterin der



Theologiestudierenden meiner
Landeskirche. Dem
Ausbildungsdezernenten fiel mein
Name ein, als noch ein Platz in der
Delegation der EKD frei wurde. Eine
Frau, unter dreißig, nicht ordiniert,
englischsprachig, aus einer
Landeskirche, die noch keinen
Delegierten hatte, wurde gesucht. Ich
passte genau in die Quote und das war
für mich ein Glücksfall. In Vancouver
begegnete ich plötzlich einer
kirchlichen Weite, wie ich sie vorher
nicht geahnt hatte. Da war die
Irritation durch die östliche



Orthodoxie, die patriarchal und
altertümlich daherkam. Da war die
Faszination durch einen Redner wie
Alan Boesak aus Südafrika, der die
europäischen Delegierten in die Pflicht
nahm, nicht nur die Friedensfrage
aufzugreifen, sondern auch die der
Gerechtigkeit. Darlene Keju-Johnson,
eine junge Frau in meinem Alter,
plädierte leidenschaftlich gegen die
Atomtests im Pazifik – später sollte sie
an Krebs sterben, der durch diese
Atomtests verursacht worden war.
Glaube und Politik, Frömmigkeit und
Weltgeschehen waren unmittelbar



aufeinander bezogen. Damals habe ich
gespürt: Das ist meine Welt, hier finde
ich die Zusammenhänge zwischen
Glaube und Welt, die mich bewegen,
ja, umtreiben.

Wiederum aufgrund einer Quote
wurde ich in den Zentralausschuss des
Ökumenischen Rates gewählt. Die EKD
hatte sechs Plätze, über die der Rat der
EKD vorab befunden hatte. Nun hatten
aber die Jugenddelegierten die
Forderung aufgestellt, dass 15 Prozent
aller Gremien mit Menschen unter 30
Jahren besetzt werden sollten. Da nur
die EKD und die russisch-orthodoxe



Kirche als größte Mitgliedskirchen je
sechs Plätze im Zentralausschuss
zugesprochen bekamen, wuchs der
Druck, dass diese großen Delegationen
einen Platz an Jüngere geben. Die
EKD-Delegation stimmte intern
mehrheitlich dafür, dass ich diesen
Platz besetzen sollte. Der hannoversche
Landesbischof und Ratsvorsitzende
Eduard Lohse entschied aber, es solle
bei der vom Rat der EKD
vorgeschlagenen Besetzung bleiben.

Was tun? Ich war hin- und
hergerissen zwischen der Ermutigung
durch die Delegation und die



Jugenddelegierten und der Angst,
meiner Kirche gegenüber undankbar zu
sein, etwas Falsches zu tun. Am Ende
stand im Plenum ein junger Mann aus
der Kirche in England auf, den ich bis
dahin nur in Jeans und Sweatshirt
gesehen hatte. Er hielt im seriösen
schwarzen Anzug ein vehementes und
auch eloquentes Plädoyer für die
Beteiligung der Jugend an der Leitung
der Kirche und nominierte mich „from
the floor“ gegen den Vorschlag des
Rates der EKD. Vor uns saß die
indonesische Delegation. Sie hatte viele
Stimmen, weil es allein in Indonesien



mehr als 40 Mitgliedskirchen des ÖRK
gibt. Eine Frau drehte sich um und
sagte: „Oh, it’s about Margot and her
baby!“, und so hatte ich deren
Stimmen, gewann die Abstimmung
ohnehin deutlich. Der Hintergrund
war, dass mein Mann und ich mit
unserer kleinen einjährigen Tochter
angereist waren. Deshalb konnten wir
nicht im Zentrum der Universität bei
der EKD-Delegation wohnen, sondern
etwas abseits, wo eben auch die
Indonesier und Äthiopier, die
Brasilianer und die Inder wohnten …

Ich habe damals geweint, weil ich



Angst hatte, etwas Falsches zu tun. Der
zuständige Oberkirchenrat erklärte mir,
er könne mir zum Sitz im
Zentralausschuss nicht gratulieren,
denn ich hätte keine Kontakte, kein
Sekretariat, nicht einmal ein Faxgerät.
Damals haben mich dann aber wirklich
viele Menschen begleitet, die mir
Kontakte eröffnet haben: Hildegard
Zumach, Johanna Linz, Werner
Simpfendörfer. Diese Lektion habe ich
nie vergessen und immer versucht,
Jüngere zu fördern, wenn sie in
Verantwortung kamen. Ich habe meine
Zeit gebraucht, um mich



hineinzufinden in den Zentralausschuss
des Ökumenischen Rates der Kirchen.
Aber ich habe die Chance nützen
können und bin meiner Kirche dankbar
für all die Begegnungen, Erfahrungen
und Reisen.

Ich habe erleben können, wie die
Welt sich verändert, wie ich meinte,
zum Besseren. Nach der Katastrophe
des Zweiten Weltkrieges wuchs Europa
zusammen. Grenzen fielen, erst die im
Westen, dann die Richtung Osten. Und
unsere Kirchen haben diesen Prozess
nicht nur begleitet, sondern aktiv
mitgestaltet. Der konziliare Prozess für



Gerechtigkeit, Frieden und die
Bewahrung der Schöpfung hatte
erheblichen Anteil daran. Ich erinnere
mich an die Ökumenischen
Versammlungen in Königstein und
Stuttgart, aber auch an die in Dresden
und Magdeburg, an denen ich
teilnehmen konnte. Gerade in
Ostdeutschland wurde die Kirche zu
einem Ort, an dem die Vision einer
anderen Welt Konturen gewann.
Sicher, vieles war umstritten, aber die
Kirche war im Zentrum des Ringens
um eine bessere Zukunft ein Raum für
Visionen.



Später hat das Programm zur
Überwindung von Gewalt die Kirchen
bewegt. In Südafrika und in Äthiopien,
in Brasilien und Argentinien und Chile,
in Indien und in den USA haben wir
Netzwerke gegründet, die gegen Gewalt
antraten. Das waren wunderbare
Erfahrungen. Der Ökumenische Rat
der Kirchen bat mich, zur Vorbereitung
der Vollversammlung in Harare 1998
ein Buch darüber zu schreiben.
„Overcoming Violence“ war dann mein
erstes Buch nach der Veröffentlichung
der Doktorarbeit. Es ist ein kleines
Bändchen über die Erfahrungen, die



wir mit diesem Thema in vielen
Kirchen der Welt gemacht haben.

Als Bischöfin war ich eingeladen, am
Weltwirtschaftsforum ebenso wie am
Weltsozialforum teilzunehmen und die
kirchlichen Überzeugungen in
säkularen Kontexten einzubringen. Oh
ja, ich war begeistert von der Sache und
mir sicher, die Welt sei auf dem Weg zu
mehr Gerechtigkeit und zu einer tiefen
Überzeugung, dass es keinen Weg zum
Frieden gibt außer dem Abbau von
Waffengewalt und Hass.

Rüstungsgeschäfte



Und heute? Mit Entsetzen sehen wir
den Zustand der Welt. Die Kriege
mehren sich wieder. Waffenexport ist
ein Riesengeschäft und Deutschland
verdient an vorderer Stelle daran. Wird
sich nie etwas ändern? Was können wir
tun?

Ein Mann schreibt mir: „Nichts ist gut
in Afghanistan“, haben Sie als
Landesbischöfin ex cathedra
behauptet. Jetzt erklären Sie in
Chrismon erneut dem lesenden
Publikum ein schwieriges Thema:
„Panzer für die Saudis“. Ich gehe
davon aus, dass Sie zu beiden



Themen die Lage in dem jeweiligen
Land und der Region nur
oberflächlich kennen. Mich stört
daran sehr, dass sich immer wieder
Repräsentanten der evangelischen
Kirche zu politischen Themen äußern,
die mit Kirche und Glauben nichts zu
tun haben. Ebenso schlimm waren
aus meiner Sicht die Pastoren, die mit
wehenden Talaren Antiatomdemos
vorwegmarschierten. Das ist nicht
mehr meine Kirche!

Ja, wie politisch dürfen Christen sein,
wie politisch ist der Glaube? Dieser
Frage begegne ich immer wieder. Sehr



gern heißt es dann, die Kirche solle sich
um „das Eigentliche“ kümmern. Aber
was soll das sein?, habe ich mich oft
gefragt. Das Eigentliche ist doch eine
Leidenschaft, dass „Gerechtigkeit und
Frieden sich küssen“, wie es Psalm 85
sagt. Das Eigentliche ist ein Glaube, der
sich an der Welt orientiert, den nicht
ein fernes Jenseits interessiert, sondern
der diesbezüglich Gott vertraut und
schon im Hier und Jetzt darum ringt,
Zeichen dieser Zukunft Gottes zu
setzen, in der alle Tränen abgewischt
sein werden und Not, Leid, Geschrei,
ja, der Tod selbst ein Ende haben



werden (Offb 21,4). Ich kann nicht
nachvollziehen, dass Menschen
meinen, die Bibel habe nichts mit
unserem Leben zu tun, und unsere
Welt befinde sich in einem gewissen,
geradezu autonomen Abseits zum
Glauben.

Luthers sogenannte Zwei-Reiche-
Lehre (oder auch Zwei-Regimenter-
Lehre), auf die sich viele gern beziehen,
scheint mir in diesem Fall falsch
angewandt. Das wäre doch zu einfach,
zu sagen: Hier im Glaubensbereich
gelten Nächstenliebe und
Gewaltverzicht, aber da, mit dem



Schritt aus der Haustür, bin ich in einer
ganz anderen Sphäre. Da herrscht die
Realität, da muss der Glaube außen vor
bleiben. Zum einen verstehe ich Luther
so, dass der Mensch eben nicht rein
bleiben kann in dem Sinne, dass wir
alle unsere Hände in Unschuld
waschen könnten. Nein, wir alle sind in
Schuld verstrickt, niemand ist ohne
Makel, ohne Schuld. Allein schon als
Teil einer der reichen Nationen der
Welt leben zu dürfen – aufgrund der
Tatsache, dass wir hier und nicht an
anderer Stelle geboren worden sind –
ist ein Privileg, das wir uns nicht er-



leistet haben.
Christliche Ideale und Visionen

werden im Reich der Welt oftmals
missachtet, verraten, weggestoßen.
Aber das heißt nicht, dass sie nicht
auch dort Geltung beanspruchen
dürften. Für mich wäre alles andere
„Evangelium light“ und keine
Perspektive.

Glaube ist nicht weltfern
Mehr noch: Mich spricht am
christlichen Glauben ganz besonders
an, dass er mitten in der Welt relevant
ist. Ja, Gerechtigkeit und Frieden sollen



sich küssen – was für ein visionäres
Bild! Und ja, selig sind, die Frieden
stiften – das ist eine Ansage gegen alle
Kriegstreiber dieser Welt. Der
Fremdling, der unter uns wohnt, den
sollen wir schützen – natürlich hat das
etwas mit unserer Haltung gegenüber
Flüchtlingen zu tun!

Wunderbar ist das konzentriert in
der Rede Jesu über das Weltgericht,
wiedergegeben im Matthäusevangelium
(25,31–46):

Wenn aber der Menschensohn
kommen wird in seiner Herrlichkeit
und alle Engel mit ihm, dann wird er



sitzen auf dem Thron seiner
Herrlichkeit, und alle Völker werden
vor ihm versammelt werden. Und er
wird sie voneinander scheiden, wie ein
Hirt die Schafe von den Böcken
scheidet, und wird die Schafe zu seiner
Rechten stellen und die Böcke zur
Linken.

Da wird dann der König sagen zu
denen zu seiner Rechten: Kommt her,
ihr Gesegneten meines Vaters, ererbt
das Reich, das euch bereitet ist von
Anbeginn der Welt! Denn ich bin
hungrig gewesen und ihr habt mir zu
essen gegeben. Ich bin durstig gewesen



und ihr habt mir zu trinken gegeben.
Ich bin ein Fremder gewesen und ihr
habt mich aufgenommen. Ich bin
nackt gewesen und ihr habt mich
gekleidet. Ich bin krank gewesen und
ihr habt mich besucht. Ich bin im
Gefängnis gewesen und ihr seid zu mir
gekommen.

Dann werden ihm die Gerechten
antworten und sagen: Herr, wann
haben wir dich hungrig gesehen und
haben dir zu essen gegeben, oder
durstig und haben dir zu trinken
gegeben? Wann haben wir dich als
Fremden gesehen und haben dich



aufgenommen, oder nackt und haben
dich gekleidet? Wann haben wir dich
krank oder im Gefängnis gesehen und
sind zu dir gekommen? Und der König
wird antworten und zu ihnen sagen:
Wahrlich, ich sage euch: Was ihr
getan habt einem von diesen meinen
geringsten Brüdern, das habt ihr mir
getan.

Dann wird er auch sagen zu denen
zur Linken: Geht weg von mir, ihr
Verfluchten, in das ewige Feuer, das
bereitet ist dem Teufel und seinen
Engeln! Denn ich bin hungrig gewesen
und ihr habt mir nicht zu essen



gegeben. Ich bin durstig gewesen und
ihr habt mir nicht zu trinken gegeben.
Ich bin ein Fremder gewesen und ihr
habt mich nicht aufgenommen. Ich
bin nackt gewesen und ihr habt mich
nicht gekleidet. Ich bin krank und im
Gefängnis gewesen und ihr habt mich
nicht besucht. Dann werden sie ihm
auch antworten und sagen: Herr,
wann haben wir dich hungrig oder
durstig gesehen oder als Fremden oder
nackt oder krank oder im Gefängnis
und haben dir nicht gedient?

Dann wird er ihnen antworten und
sagen: Wahrlich, ich sage euch: Was



ihr nicht getan habt einem von diesen
Geringsten, das habt ihr mir auch
nicht getan. Und sie werden hingehen:
diese zur ewigen Strafe, aber die
Gerechten in das ewige Leben.

Ich verstehe nicht, wie Christinnen und
Christen das ignorieren können. Es gibt
keine weltabgewandte Frömmigkeit,
sondern Spiritualität wird mitten im
Alltag der Welt gelebt. Es ist nach
diesem Text über das Weltgericht Jesus
selbst, den wir aufnehmen, wenn wir
Fremden Zuflucht bieten. Und ich bin
froh, dass so viele Kirchengemeinden
das in den letzten Jahren getan haben.



Mich irritiert es, wenn manche
beklagen, die evangelische Kirche sei zu
politisch, da gehe es ja gar nicht mehr
um Verkündigung. Aber unser Glaube
ist doch stets weltzugewandt! Ich kann
nicht predigen über einen Text wie:
„Wenn ein Fremdling bei euch wohnt
in eurem Lande, den sollt ihr nicht
bedrücken“ (3. Mose 19,33), ohne das
ganz aktuell auf die Flüchtlinge unter
uns zu beziehen. Wer das als
Politisieren bezeichnet, will den
Glauben in private Nischen abschieben.
Gerade Martin Luther hat aber den
Glauben und die Welt immer wieder



aufeinander bezogen.

Solche Konflikte tun manchmal weh,
führen zu Auseinandersetzungen und
lassen gleichzeitig den Glauben nicht in
einem Separee der Gefühlsduselei
verharren. Meine Erfahrung ist: Wo der
Glaube in den Konflikten unserer Zeit
konkret gelebt wird, da ist er besonders
überzeugend und glaubwürdig. Das
galt bei Friedensdemonstrationen in
Mutlangen in den 80er-Jahren, bei
Kirchendebatten 1989 in Dresden,
beim Aufbegehren gegen den Irak-
Krieg 2003 und wo immer Flüchtlinge
aufgenommen wurden 2015/2016.



Angst vor der Zukunft, vor Gewalt
und Terror
Jedes Jahr veröffentlicht die R+V
Versicherung eine Umfrage zu den
Ängsten der Deutschen. Die größte
Angst war im Jahr 2015 die vor
Naturkatastrophen, obwohl die Zahl
der Opfer von solchen Fällen weltweit
zurückgeht. Vielleicht ist es das
Bewusstsein für den Klimawandel und
unseren Lebensstil als Ursache, das
dieses Gefühl bestimmte. An zweiter
Stelle stand damals die Angst vor
terroristischen Anschlägen.

Die Terrorattentate von Paris,
Brüssel, Istanbul und zuletzt die



schreckliche LKW-Amokfahrt in Nizza
haben deutlich gemacht, wie verletzbar
eine freie Gesellschaft ist.

In der aktuellen Umfrage zu den
Ängsten der Deutschen ist die Angst
vor terroristischen Anschlägen um 21
Prozentpunkte auf einen bisherigen
Höchstwert (73 %) angestiegen und
steht nun an erster Stelle. In der
Pressemitteilung zur aktuellen Studie
heißt es: „Extrem angewachsen sind
auch die Ängste vor politischem
Extremismus und vor Spannungen
durch weiteren Zuzug von Ausländern.
Beide Themen schrecken in diesem



Jahr mehr als zwei Drittel aller
Bundesbürger und klettern auf die
Plätze 2 und 3. Auffällig: Die
überwiegende Mehrheit der Deutschen
befürchtet auch, dass die Politiker von
ihren Aufgaben überfordert sind und
dass die Behörden bei der Bewältigung
der Flüchtlingskrise überlastet sind.“34

Die Angst vor Terror, die Angst vor
dem tausendfachen Zuzug von
Menschen aus Nordafrika, die Angst
vor Krieg, sie haben sich in den letzten
Jahren kontinuierlich verstärkt. Aber es
ist eine diffuse Angst. Zwar waren
immer wieder Deutsche unter den



Opfern, wie zuletzt in Nizza. In
Deutschland gab es aber bislang – Gott
sei Dank – keine großen Attentate.
Und wenn, dann waren wie bei den
NSU-Morden eher Zuwanderer die
Opfer. Das gilt auch für die
massenhaften Angriffe auf
Flüchtlingsunterkünfte, mehr als
tausend waren es im Jahr 2015, in
Nordrhein-Westfalen haben sie sich
verachtfacht. Lange haben wir in
Deutschland mit einer Haltung gelebt,
die einerseits die Globalisierung als
Fortschritt gepriesen hat, aber
andererseits meinte, mit den Dramen



von Hunger und Krieg in der Welt
nichts zu tun zu haben. Flüchtlinge, die
zu uns kommen, sind lediglich
Botschafter des weltweiten Elends. Und
es gilt, die diffuse Angst, die durch
manche Medien, Politiker und selbst
ernannte „Verteidiger des christlichen
Abendlandes“ geschürt wird, mit der
Realität zu konfrontieren. Dann wird
die Sorge kleiner, da bin ich mir sicher.

Terror ist furchtbar, grausam. Und er
will genau das: Angst und Schrecken
verbreiten, damit Menschen sich
zurückziehen und die Politik die
Freiheit einschränkt. Deshalb finde ich,



ist beides genau die falsche Reaktion.
Wenn wir auf Terror mit Angst, Hass
und Einengen der Freiheitsrechte
reagieren, dann spielen wir Terroristen
doch in die Hände.

Manchmal habe ich ein kleines
Gedankenspiel im Kopf. Auch wenn ich
weiß, dass sich nachträglich nichts
verändern lässt: Hätte Al Gore im Jahr
2000 die Wahl gegen George W. Bush
gewonnen, wäre die Geschichte einen
anderen Weg gegangen. In Florida
wurde mehr als einen Monat lang
ausgezählt. Am Ende ging es um 537
Stimmen, die die Wahl zugunsten von



George W. Bush entschieden. Das
knappste Ergebnis einer
Präsidentenwahl in den USA, das es je
gegeben hat. Wäre Al Gore am Tag der
Attentate auf das World Trade Center
Präsident gewesen, es hätte die Kriege
im Irak und in Afghanistan wohl eher
nicht gegeben. Seine Äußerungen
waren nie militaristisch, er hatte sich
vor allem in Umweltfragen einen
Namen gemacht. Dabei hatte er
Weitblick und Besonnenheit. Die
Destabilisierung der Staaten, einer
ganzen Region, der Aufstieg der
Terrormiliz, die sich „Islamischer Staat“



nennt, all das hätte wohl nicht
stattgefunden. Ich weiß, alle solchen
Spekulationen über die Vergangenheit
helfen nicht wirklich für die
Gegenwart. Aber sie können helfen, zu
sagen: Denk nach! Geh wählen!
Verachte nicht die Rechte, die du hast,
denn du kannst in einer Demokratie
die Geschichte mitbestimmen, auch mit
deiner einen kleinen Stimme!

Dialog der Religionen
Eine Antwort auf den Terror ist der
Dialog der Religionen. Als ich 2014 zu
einer Konferenz im Libanon war, sagte



einer der Kirchenverantwortlichen:
„Wir brauchen keine Christengettos.
Wir brauchen einen starken säkularen
Staat, der es den moderaten Kräften in
allen Religionen möglich macht, in
Frieden miteinander zu leben. Denn
das wollen wir als Christen, Juden und
Muslime hier.“ Genau dieses friedliche
Zusammenleben von Menschen
verschiedener Religionen und ohne
Religion wollen Terroristen aber
zerstören. Und es gelingt ihnen allzu
gut, das wird ersichtlich, wenn ich die
Hassmails lese, die Menschen mir über
Muslime schreiben, wenn im Netz



Neonazis gegen Juden hetzen und
wenn bei Pegida Leute erklären, sie
würden das christliche Abendland
verteidigen. Dabei steht „christlich“
zuallererst für Nächstenliebe. Und
christlich ist Barmherzigkeit.

Wenn radikale Islamisten Menschen
anderen Glaubens als „Ungläubige“
bezeichnen, ist es die beste Antwort,
den eigenen Glauben zu praktizieren.
Wo immer Kirchengemeinden mit
großem Engagement Flüchtlinge
aufnehmen, ohne nach deren Glauben
und Herkunft zu fragen, strafen sie
Islamisten Lügen.



Ich lebe gern in einem vielfältigen
Land. Und ich finde den Dialog der
Religionen außerordentlich spannend.
Das will ich an zwei Menschen deutlich
machen. Im Jahr 2015 wurde ich
gebeten, eine Laudatio auf Micha
Brumlik zu halten, der mit der Buber-
Rosenzweig-Medaille ausgezeichnet
wurde. Er ist ein Mann, der die
Religion ins Gespräch bringen will, und
zwar seine Religion. Micha Brumlik ist
Jahrgang 1947, geboren in Davos,
wohin seine Eltern geflohen waren.
Manche würden sagen, ein
Nachgeborener. Aber die „Gnade der



späten Geburt“, von der Helmut Kohl
sprach, gab es für die Kinder jüdischer
Opfer nicht – im Übrigen genauso
wenig wie für die Kinder deutscher
Täter. 1953 kam er mit den Eltern nach
Deutschland, zurück in das „Land der
Täter“. Sein Vater war ein Zionist und
so wurde Micha Brumlik selbst Mitglied
einer zionistischen Jugendorganisation.
Nach einem Israelaufenthalt von zwei
Jahren wurde er erst einmal Anti-
Zionist, Jahre später preist er aber
wieder die Rolle des Zionismus.
Spannend ist das, nachvollziehbar,
verständlich: ein junger deutscher Jude



auf der Suche nach Identität. Und das
mitten im Frankfurt der 68er. Selbst aus
dem Abstand ist vorstellbar, wie sehr
Micha Brumlik um die eigene Position
und Haltung gerungen hat.

Mir imponiert zuallererst, dass Micha
Brumlik es sich nicht leicht gemacht
hat, gerade auch in den Fragen der
Religion. Das halte ich für zentral. In
gewisser Weise ist Micha Brumlik ein
Seismograf für die Suche nach jüdischer
Identität in Deutschland nach der
Shoah. Und dabei war – und ist! – er
streitbar. Er wollte nicht glätten,
sondern manchmal war er wirklich



auch Agitator. Einer, der Sachen auf
den Punkt und andere auf die Palme
bringen konnte. Wenn allzu viele allzu
schnell etwas vergessen und zu den
Akten legen wollten, legte Brumlik den
Finger in die Wunde. Christinnen und
Christen in Deutschland können dafür
dankbar sein, dass Micha Brumlik
jüdische Theologie und Praxis für uns
zugänglich gemacht hat. Er war ein
Brückenbauer zu den und auch für die
jüdischen Gemeinden, ohne je selbst
dort besonders aktiv gewesen zu sein.
Stets eher Ideengeber als
Institutionenmensch. Der Philosoph



Brumlik war und ist einer der
wichtigsten Meinungsführer jüdischer
Intellektueller im
Nachkriegsdeutschland. Er hat die
jüdische Position sprachfähig gemacht
in der deutschen Mehrheitsgesellschaft,
das lässt sich mit Fug und Recht sagen.
Verbunden mit dem Professorenamt, in
dem er nicht nur als Pädagoge, sondern
als eine Art Universalgelehrter auftrat,
hat er das Auf und Ab des deutschen
Nachkriegsjudentums begleitet und
kommentiert und seine Struktur
mitgeprägt. Wenn Christinnen und
Christen in Deutschland gelernt haben,



mit großem Respekt die jüdische
Glaubenstradition zu sehen und das
eigene Versagen gegenüber dem
Judentum zu begreifen, ja, die Scham
zu ertragen, dass wir Jüdinnen und
Juden schutzlos dem Terror und
Morden der Nationalsozialisten
auslieferten, dann haben wir das auch
Micha Brumlik zu verdanken. Es hat im
Nachkriegsdeutschland noch lange
gedauert, bis die Erkenntnis der
eigenen Schuld zu einem unbefangenen
Verhältnis von Christen und Juden
führte – und der Prozess dauert noch
immer an. Und dass Antisemitismus



ein Phänomen der Vergangenheit wäre,
ist leider eine Illusion.
Ein anderes Beispiel ist für mich der
Vorsitzende des Zentralrates der
Muslime, Aiman Mazyek. Sein Vater ist
Syrer, seine Mutter Deutsche. Er ist in
Aachen aufgewachsen, hat dort Abitur
gemacht und studiert. Wie Micha
Brumlik in jüdischen Kreisen ist auch
er in muslimischen Kreisen und
überhaupt umstritten. Er setzt sich für
den Dialog der Religionen ein, erklärt,
dass Frauen vom Koran nicht
vorgeschrieben sei, ein Kopftuch zu
tragen. Andererseits klagt er bei



Karikaturisten Rücksicht auf die
religiösen Gefühle anderer ein.
Besonders imponiert hat mir, als er
2014 beim bundesweiten Aktionstag
muslimischer Religionsgemeinschaften
gegen Extremismus und Gewalt sagte:
„Ich bin ein Jude, wenn Synagogen
angegriffen werden, ich bin ein Christ,
wenn Christen beispielsweise im Irak
verfolgt werden, und ich bin ein
Muslim, wenn Brandsätze auf ihre
Gotteshäuser geworfen werden.“35

Als Protestantin teile ich diese
Leidenschaft für das Ringen um
Position, die kritische



Auseinandersetzung mit Religion, den
Streit um die Wahrheit. Viele wollen
heute gern, dass es harmonisch zugeht,
innerhalb unserer Religionen und auch
zwischen den Religionen. Und wenn es
dann Konflikte gibt, sind alle
schockiert. Es gibt aber auch die
kreative Kraft der Differenz, die
Menschen aufschreckt und anregt, neu
zu denken. Menschen, die es wagen,
die Differenz, ja, den Konflikt zu
formulieren, das sind Reformatoren.

Für mich ist es diese Kraft des
kreativen und kritischen Denkens, die
gegen den Fundamentalismus helfen



kann. Denn Fundamentalismus, ob
jüdischer, christlicher, muslimischer
oder hinduistischer Couleur, mag freies
Denken nicht, sondern sagt: Glaub
oder stirb! Wer wagt, die eigenen
Schriften kritisch zu lesen, in ein
Gespräch mit anderen zu kommen,
setzt die für sich selbst gefundene
Wahrheit dem Dialog mit anderen
Wahrheitsüberzeugungen aus. Das ist
nicht leicht, es verunsichert und tut
manchmal weh, aber es ist die einzige
Form, mit der Religion in einer pluralen
demokratischen Gesellschaft eine
überzeugende Position finden kann.



Uns allen ist doch klar: Gewaltfreie
Konfliktfähigkeit, auch von religiösen
Überzeugungen, ist gerade in unserer
Zeit dringend gefragt.

Verzagtheit
Gewiss, da gibt es manchmal
Verzagtheit, nach dem Motto: Es wird
ja doch nicht besser, oder? Da hilft
meines Erachtens zweierlei. Zum einen
sollten wir hinschauen, was sich alles
verändert hat. Männer und Frauen
sind gleichberechtigt – nein, nicht
überall. Nein, noch lange nicht in allen
Kirchen. Aber der Gedanke ist nicht



mehr zurückzudrängen und die
theologische Begründung lässt sich nur
mit Verrenkungen aushebeln. Zum
anderen: Lernprozesse brauchen ihre
Zeit. In Europa haben die
Konfessionskriege Grauen und Tod
über Hunderttausende von Menschen
gebracht. Heute würden wir keinen
Krieg über konfessionelle Streitigkeiten
beginnen. Es gibt Lernprozesse und ja,
die Welt verändert sich auch zum
friedlicheren Miteinander. Die
moderne Gesellschaft ist sicher in
manchem zu kritisieren, aber die
Offenheit der Kommunikation und die



Vernetzung haben auch Vorteile.
Verbrechen gegen die Menschlichkeit
lassen sich zum Beispiel nicht mehr
verdecken.

Insofern: Ich bin überzeugt, wir
können lernen, friedvoller miteinander
umzugehen. Und gegen alle
Enttäuschungen und Rückschläge bleibt
bei mir die Hoffnung dominant, dass
wir die Welt verbessern können. Viele
mögen das belächeln, das ist mir egal.
Aus biblischer Sicht sehe ich die
Menschen mit ihrer begrenzten Zeit als
Haushalterinnen und Haushalter
Gottes auf diesem Planeten. Wir sind



rechenschaftspflichtig für unser Leben,
unser Handeln, unser Miteinander. Das
ist weniger eine Belastung, sondern
vielmehr eine Herausforderung. Ich bin
froh, dass mein Glaube nicht abseitig ist
und allein sonntags um 10 Uhr im
Gottesdienst stattfindet. Nein, Glaube
ist Teil meiner Haltung mitten in der
Welt. Und auch wenn andere das naiv
finden, werde ich in dieser Welt weiter
für Gerechtigkeit und Frieden für
meine Mitmenschen und für einen
respektvollen Umgang mit der
Schöpfung eintreten.



Medien
Aber dieses Eintreten bedeutet immer
auch, sich kundig zu machen. Mir
imponiert an der Reformation, dass es
damals auch um Bildung ging. Die
einzelnen Menschen sollten nicht
kleingehalten werden, sie sollten selbst
lesen und schreiben lernen. Die
Volksschule für alle war das Ergebnis
der Bemühungen.

Die Reformation war auch eine
Medienrevolution. Zum einen war der
Buchdruck verfügbar. Luthers
Gedanken ließen sich schnell
verbreiten. Und: Er schrieb auf Deutsch



und auch noch kurz! Von seinen
wissenschaftlichen Kollegen wurde er
dafür eher belächelt: Was kann das
wohl für ein guter Gedanke sein, der
nicht lateinisch und in langen Sätzen
formuliert wird? Wir können uns das so
vorstellen: Bis zu Luthers Zeiten fanden
Diskussionen allenfalls in feinen,
abgeschirmten Zirkeln statt. Nun kann
auf einmal „der kleine Mann“, ja, sogar
„die kleine Frau“ mitdiskutieren.

Martin Luther war ein
Bestsellerautor. Von allem, was im 16.
Jahrhundert auf Deutsch veröffentlicht
wurde, stammt ein Drittel aus der



Feder Luthers. Sein Biograf Heinz
Schilling schreibt, der Reformator habe
ein „überragendes publizistisches
Talent“ gehabt, und: „Durch die Kraft
seiner Sprache und die schöpferische
Fantasie seiner Bilder und
Argumentation … war Luther wie kein
anderer geeignet, zum ‚Star‘ des ersten
Medienzeitalters aufzusteigen.“36

Luthers Gedanken waren nicht mehr
aus der Welt zu schaffen, schlicht, weil
er sie schneller verbreiten konnte, als
die Zensur sich über ein Verbot einigte.
Die Buchproduktion ging in die Höhe
und die Einblattdrucke fanden ein



großes Publikum. Bald schon folgten
auf die „lutherische Propaganda“37

auch die gegnerischen Flugschriften.
Und da viele Menschen nicht lesen
konnten, entstanden Karikaturen,
bösartig zum Teil. Eine ganze
Karikaturenschlacht entstand, bei der
zum Teil Luther als Held – immer
geprägt von Cranachs Porträts –
dastand. Die „Papisten“ wurden als
Mitarbeiter des Teufels dargestellt, oder
eben Luther als Teufel, der die Kirche
zerstört. Hätte es den Begriff
„Shitstorm“ schon gegeben, er wäre
auch in diesem Fall zutreffend



gewesen.
Rund um den Reichstag zu Worms

gab es einen ersten Höhepunkt dieser
Auseinandersetzungen medialer Art.
Auch wenn Luthers größte
Schaffensphase erst ab 1520 einsetzte,
seine drei großen Schriften dieses
Jahres und vor allem die
Bibelübersetzung gigantische Auflagen
erreichten, war schon beim Reichstag
deutlich, wie sich die Diskussionslage
durch die öffentlichen Medien
veränderte. Während noch von den
päpstlichen Gelehrten darum gerungen
wurde, eine detaillierte Stellungnahme



auszuarbeiten, wurde in Flugschriften
von Lutheranhängern kolportiert, wie
es aus ihrer Sicht war: Da stand der
Held und hatte nicht widerrufen. Das
Bild vom wackeren Luther „Hier stehe
ich, ich kann nicht anders. Gott helfe
mir. Amen“, es war sozusagen bereits
gesetzt.

Für mich ist das ein Beispiel dafür,
dass wir die neuen Medien heute
getrost nutzen sollten, wenn wir fair mit
den Möglichkeiten umgehen. Manche
Karikatur von damals war gewiss nicht
„politically correct“ in unserem
heutigen Sinne. Aber auch manche



Äußerungen, zu denen sich Menschen
in den sogenannten sozialen
Netzwerken hinreißen lassen, sind in
keiner Weise sozial. Protestanten
mögen ja den Streit um die Wahrheit
und das ist gut so. Niemals aber darf er
die Würde einer Person herabsetzen –
das gilt für damals wie für heute.

Und es gilt: Jede Aussage muss auf
ihren Wahrheitsgehalt hin überprüft
werden! Da wird ein Angriff auf einen
Mann im Mai 2016 in Grafing ganz
schnell als Attentat von extremistischen
Muslimen bezeichnet, der Täter habe
„Allahu Akbar“ gerufen. Nein, stellt



sich heraus, es war schlicht ein geistig
Verwirrter. Da stürzt ein Flugzeug der
Egypt Air auf dem Flug von Paris nach
Kairo ab und schnell heißt es, das sei
ein terroristischer Anschlag gewesen,
doch das ist in keiner Weise
nachweisbar. Da wird der
Bundespressekonferenz von dem
christlichen Hilfswerk „Open Doors“
erklärt, es könnten 231 Übergriffe auf
christliche Asylbewerber in deutschen
Flüchtlingsunterkünften dokumentiert
werden. Eine Recherche ergibt, dass die
Aussagen völlig unhaltbar sind.38 Wir
müssen uns intensiv informieren und



bilden, es hilft nichts, auch wenn es
anstrengend ist. Die Themen, die uns
heute beschäftigen, sind in der Regel
komplex und vielschichtig. Kritischer
Geist ist gefordert!

Ein aktuelles Beispiel war für mich,
als ich am 30. Jahrestag der
Reaktorkatastrophe von Tschernobyl,
begleitet von dem reformierten Pfarrer
Yoshinobu Akashi mit japanischen
Christen und einer Delegation aus
Deutschland und der Schweiz, die
Gegend um den Reaktor in Fukushima
besucht habe – fünf Jahre nach der
Katastrophe durch das Erdbeben und



den Tsunami. Mich hat der Besuch
sehr beschäftigt. Meine Zwillingstöchter
sind im April 1986 geboren. Die
Nachrichten von der
Reaktorkatastrophe in Tschernobyl
haben die ersten Tage und Wochen
ihres Lebens begleitet. Die Angst der
jungen Mütter in der Nähe von
Fukushima und ihr Misstrauen
gegenüber offiziellen Verlautbarungen
konnte ich gut nachvollziehen.

Folgendes habe ich in meinem
Tagebuch festgehalten:

Pfarrer Akashi erzählt, als er uns die
Kindertagesstätte zeigt, dass die Kinder



ein Jahr lang nicht draußen spielen
durften. Das hat sie ebenso verändert
wie die Angst der Eltern, die sie
erlebten und bis heute spüren. Sie sind
selbst ängstlich, die Motorik ist nicht
voll ausgebildet, die Stimmen leise. Ein
neues Klettergerüst, das mit den Eltern
gemeinsam gebaut wurde, bringt
Veränderung, Kinder trauen sich etwas,
lachen laut. An der Kita wird
durchgehend gemessen, wie hoch die
Strahlenentwicklung ist.

Die Angst der jungen Mütter ist nach
wie vor groß. Das ist gut zu verstehen.
Aber warum bleiben sie?, fragen wir. Es



gibt viele Gründe, warum Menschen
nicht weggehen, erklärt eine sehr
engagierte junge Frau. Zwei, drei
Generationen wohnen zusammen. Die
junge Mutter will vielleicht gehen, aber
Mann oder Eltern wollen bleiben.
Teilweise leben Familien seit 500
Jahren in dieser Gegend, hier ist ihre
Heimat. Die älteren Leute wollen nicht
verstehen, warum ihr so schönes
Gemüse, das sie traditionell gern
anbauen, nicht mehr gesund sein soll.
Der Familienvater hat einen Betrieb mit
70 Angestellten – soll er den verlassen?
Das bringt Konflikte in Familien. Und:



Der Großraum Fukushima ist nicht als
verseuchte Region anerkannt. Daher
kann eine normale Familie es sich
finanziell gar nicht leisten, wegzugehen.

Die Regierung will etwas gegen die
Angst tun, aber nicht gegen die
Ursachen, wird uns gesagt. Frauen
haben begonnen, die Strahlung zu
messen, sich selbst kundig gemacht, wie
und an welchen Orten zu
unterschiedlichen Zeiten die Werte
genommen werden sollten. Die Medien
werden als gleichgeschaltet
wahrgenommen, die Regierung gibt
ständig Meldungen der Entwarnung.



Das sät Misstrauen, zumal die
Betreiberfirma Tepco schon vor der
Katastrophe Störfälle immer nur
verzögert oder erst unter öffentlichem
Druck bekannt gegeben hat. Viele
Leute glauben andererseits schlicht, was
die Regierung sagt. Beispiel: Die
Regierung gibt einen Strand zum
Schwimmen frei, müsste aber eigentlich
auch erklären, dass die Kinder nicht im
Sand buddeln sollen, weil ab 10 cm
Tiefe die Strahlung erheblich ist. Die
Messungen der ehrenamtlichen
Gruppen bringen zumindest Fakten
zutage. Es geht um konkrete Zahlen.



Die Selbstmordrate ist hoch, vor
allem unter den Umgesiedelten, die
keine Perspektive für sich sehen. Diese
Toten werden nicht zu den Opfern der
Katastrophe gezählt, ebenso wenig
diejenigen, die in den Tagen nach dem
Unglück an den Folgen von Erdbeben
oder Tsunami starben. Etliche Alte
gehen einfach zurück in die
kontaminierten Gebiete, die nicht im
Sperrgebiet liegen. Wenn sie ohnehin
bald sterben müssen, dann wollen sie
dies wenigstens zu Hause. Teile der
Sperrzone sollen – so heißt es – im
März 2017 komplett aufgehoben



werden.
Pfarrer Akashi sagt, die

Kirchengemeinde sei erst eine
Bergarbeitergemeinde gewesen. Die
Kirche wurde zerstört, mit viel
Unterstützung neu aufgebaut und ist
heute ein Zentrum für Geflüchtete und
Evakuierte. Die Regierung behaupte,
dass nach fünf Jahren alles geklärt sei,
um die Region zu erhalten und um
dem Tourismus an dieser wunderbaren
Küste nicht noch mehr zu schaden.
Und viele Menschen wollen die
Strahlenbelastung auch gar nicht
wissen, sie ignorieren die Werte. Die



Politik tut zudem so, als sei allein die
Region Fukushima betroffen. Wind
und Regen haben die Strahlung aber
viel weiter getragen, das wird völlig
verschwiegen. Aus dem Reaktor tritt
noch immer Kühlwasser aus, das in den
Pazifischen Ozean strömt. Erhöhte
Radioaktivität wird bis an die
kalifornische Küste gemessen. Die
Betreiberfirma Tepco aber sagt, das
Abwasser sei nicht mehr so gefährlich.
Warum sich die Strahlung
zwischendurch immer wieder deutlich
erhöht, wird entweder nicht erklärt
oder im Nachhinein als Fehler



entschuldigt. Mir scheint, was die Leute
am meisten aufbringt, ist die
mangelnde oder nicht
vertrauenswürdige Information.
Warum werden die Leute nicht
wütend, begehren nicht auf?, frage ich.
Nun, Tepco hat hier die Schule gebaut,
das Rathaus, den Fußballplatz, viele
Arbeitsplätze hängen bis heute von der
Firma ab, vieles ist verwoben in einem
intransparenten Machtgefüge.

Anschließend sind wir mit dem
Geigerzähler auf der Autobahn
unterwegs von Iwaki (Stadt mit 350 000
Einwohnern, von der flächenmäßigen



Ausbreitung her die siebtgrößte Stadt
Japans) Richtung Reaktor Fukushima 1.
Iwaki ist 150 Kilometer von der Stadt
Fukushima entfernt, das
Atomkraftwerk 45 Kilometer. Der
kleine Geigerzähler am Körper zeigt
0,03 Mikrosievert pro Stunde, das
Piepsen des großen Geigerzählers im
Auto wird bald deutlich schneller, 0,12
zeigt er an. Draußen ist eine
wunderschöne bergige, blühende
Landschaft mit Mischwäldern zu sehen,
dazu eine herrliche Küste, früher ein
Touristengebiet. 0,37 misst der
Geigerzähler am Körper inzwischen.



Am Straßenrand steht ein Geigerzähler,
der 0,1 angibt. Das Bundesamt für
Strahlenschutz sagt, es ist
unbedenklich, wenn ein Mensch
solcher Strahlung fünf Stunden lang
ausgesetzt ist – es kommt halt darauf
an, wie lange und wie oft. Der
Geigerzähler im Auto schlägt aus auf
den Wert 1,9 und piepst nun
ununterbrochen. Am Straßenrand wird
0,6 angezeigt. Zwei Kilometer weiter
steigt auch dort der Wert auf 1,9 und
geht im nächsten Augenblick auf 0,2
zurück, der Fallout war offensichtlich
sehr unterschiedlich.



Jetzt ist das Sperrgebiet zu erkennen,
das mit Zäunen gesichert ist. Links
riesige Halden von verstrahltem Schutt
und verstrahlter Erde unter
Plastikplanen. Der Geigerzähler im
Auto fängt an, verrücktzuspielen, der
Wert schnellt auf 2,5 hoch.

Draußen ist herrliches
Frühlingswetter. Wüsste man nichts
von der Strahlung, man würde hier
Urlaub machen wollen. Ich kann
verstehen, dass die Menschen Angst
haben, es ist unheimlich. Die Häuser
links und rechts stehen leer, beginnen
nach fünf Jahren inmitten von



blühenden Gärten zu verfallen. Der
Geigerzähler an der Straße zeigt eine
Strahlung von 4,2! Überall lagern rechts
und links Tausende von Säcken mit
abgetragener Erde. Der Geigerzähler im
Auto sendet ein langes Warnsignal.

Das Atomkraftwerk Fukushima 2
war Gott sei Dank vor dem Erdbeben
und dem Tsunami bereits stillgelegt.
Tepco sagt, ein Tsunami von 10 bis 12
Metern Höhe war bis dahin
unvorstellbar. Aber Umweltgruppen
hatten vorher gewarnt, Fukushima 1
solle auch stillgelegt werden, weil es
einem Tsunami nicht standhalten



würde. Nun wird prozessiert, ob Tepco
Schadenersatz zahlen muss für die
Menschen, die ihre Heimat verloren
haben, und für die Zerstörung, die
angerichtet wurde …

Wir fahren auf der Bundesstraße 114
in Richtung Meer. Der Geigerzähler
spielt endgültig verrückt. Links und
rechts der Straße große, wunderschöne,
aber leer stehende Häuser. Es ist
absolut gespenstisch. Ehemalige Läden
sind zu sehen, Supermärkte mit leeren
Parkplätzen in der Kleinstadt Namije.
Eine „Ghosttown“, auch wenn manche
Häuser absolut neu aussehen.



Wir biegen ab auf die Küstenstraße,
die erst seit zwei Jahren wieder geöffnet
ist, allerdings nur für Autos, nicht für
Fahrräder und Fußgänger.
Erstaunlicherweise geht der
Geigerzähler zunächst runter auf den
Wert 0,12 und springt dann plötzlich
auf 2,2. Rechts und links ist jetzt alles
abgesperrt. Leere Tankstellen,
verrottende Autos und blühende
Kirschbäume ziehen vorbei. Wer
schützt eigentlich die Männer, die hier
überall Erde abtragen?, frage ich mich.
Und immer wieder stehen Polizisten
links und rechts der Straße, die



aufpassen, dass niemand aussteigt. Sie
sind dennoch der Strahlung ausgesetzt.
Als wir an die Einfahrstraße zu
Fukushima 1 kommen, schnellt der
Geigerzähler im Auto auf 3,73,
schließlich auf den Wert 4,8 hoch. Jetzt
wollen wir es doch wissen und steigen
aus. Draußen misst er 12,4, dann 13,1.
Der offizielle Geigerzähler an der
Straße zeigt 3,9.

Wir fahren aus dem Sperrgebiet zu
einem Aussichtspunkt. Hier dürfen
Menschen wieder leben, der
Geigerzähler aber zeigt noch immer 3,9,
jetzt auch im Auto. Von dort kommen



wir nach Yonomori, eine
wunderschöne Kleinstadt, 10 Kilometer
vom Reaktor entfernt. Der Name
bedeutet „Wald in der Nacht“. Zu
sehen sind Alleen mit Kirschbäumen,
die die Blüte gerade hinter sich haben.
Sonst ist alles trostlos und verlassen,
abgesperrt. Kein Ton ist zu hören außer
dem Piepsen des Geigerzählers. Auf
einer Straßenseite soll eine
Vorbereitungszone zur
Wiederansiedlung entstehen. Unser
Begleiter Herr Saito, der, seitdem er in
Rente ist, Pfarrer Akashi zur Seite steht,
entnimmt eine Bodenprobe – 13 000



Becquerel pro Kilo Boden werden in
seinem mobilen Gerät gemessen. Dort,
wo abgesperrt ist, werden 11 000
gemessen. Das ist doch absurd, unter
solchen Voraussetzungen die
Wiederansiedlung links und rechts
einer Straße zu erlauben oder nicht zu
erlauben, zumal im
„Ansiedlungsgebiet“ die Belastung
höher ist als im „Sperrgebiet“. Kein
Wunder, dass die Menschen der
Regierung nicht vertrauen. Erst seit
Kurzem kann man hierher überhaupt
wieder fahren.

Die Magnolien blühen. Autos mit



platten Reifen rosten vor sich hin. Auf
einem Balkon hängt noch Wäsche – die
Evakuierung verlief Hals über Kopf.
Yonomori ist eine totenstille, blühende
Stadt ohne Menschen. Ich empfinde
das als gespenstisch. Die Parkplätze vor
den netten kleinen Geschäften wachsen
langsam zu. Es ist geradezu unheimlich
tonlos. Wir sehen ein Eichhörnchen
über die Straße laufen. Was macht das
alles mit der Tierwelt?

Die Pastorin der deutschen
Gemeinde in Tokio, Gabriele Zieme-
Diedrich, erzählt, dass die Familien
meist im überhasteten Aufbruch ihre



Hunde zurückgelassen haben, die nun
herumstreunen. Einige Häuser sind
offensichtlich erdbebengeschädigt,
manche sicher nicht mehr zu retten,
andere vollkommen intakt. Die Ampeln
funktionieren noch und blinken. In
einem Laden hängen Kleider im
Schaufenster. Der Geigerzähler am
Straßenrand zeigt 2,1.

Fünf Kilometer weiter endet die
Sperrzone. Das Leben scheint fast
normal. Der Geigerzähler zeigt 0,29.
Auch hier blühen die Magnolien. Wir
kommen zu einem Ferienresort mit
Hotel, Zeltplatz und großem



Kinderspielplatz direkt am
Küstenstreifen, hoch über dem Pazifik.
Es ist ein grandioser Ort, aber
menschenleer. Wer hinunter
landeinwärts schaut, versteht, warum.
Riesige Mengen von Plastiksäcken
werden hier gelagert und jeweils zu
Tausenden mit Plastikplanen
abgedeckt. Auf einem Schild steht, dass
die Flutwelle hier 10,5 Meter hoch war.

Im nächsten Dorf sind
wunderschöne Häuser mit Pazifikblick
zu sehen. Alle sind verlassen. Im Meer
stehen drei Windkraftanlagen. Auf
einem Schild steht, das sei „Fukushima



FORWARD“. Von Atomkatastrophe
oder nuklearer Belastung kein Wort …

Wir kommen zurück nach Iwaki. Der
Geigerzähler zeigt 0,13. Die Küste
entlang der Stadt ist 70 Kilometer lang,
hier werden Betonwellenbrecher ins
Meer gebracht und eine riesige
Deichschutzanlage entsteht. Der Pazifik
wird bald nicht mehr zu sehen sein. In
alledem zeigt sich eine gewisse
Hilflosigkeit. Weder kann die
verseuchte Erde auf Dauer so lagern,
noch kann der Deich 10 Meter hoch
werden. Ministerpräsident Abé aber hat
die Region besucht, erzählt unsere



Reiseleiterin Junko Kikuche, und hier
demonstrativ frischen Fisch gegessen.
Auch lässt er offenbar viel Geld in die
Region fließen, um zu zeigen, dass die
Regierung alles im Griff hat. Alles ist
gut in Fukushima …

Es wird Abend in Iwaki. Was für ein
wunderbarer Flecken Erde mit Bergen
auf der einen Seite und dem Pazifik auf
der anderen. Das Klima ist mild, es
wird maximal 28 Grad warm im
Sommer. Die nukleare Verseuchung ist
nicht zu sehen, nicht zu riechen, nur
der Geigerzäher schlägt weiter aus.
Unheimlich ist das.



Ich denke mit Claudia Ostarek, der
Asienreferentin der EKD, darüber
nach, ob die Geschichte vom Turmbau
zu Babel hier theologisch greift. Ja, es
geht um Menschen, die meinen, alles
im Griff zu haben. Der Mensch kann
die Geister, die er rief, nicht
beherrschen. Helfen würde wohl nur
eines: unbedingte Aufklärung und
Transparenz, damit Vertrauen wächst.
Hilfe für die geschädigten Menschen
und sorgfältige Untersuchungen, ob
und, wenn ja, wie eine
nuklearverseuchte Gegend Zukunft
finden kann. Wer das hier sieht, kann



nicht begreifen, warum in Japan nicht
längst alle AKWs abgeschaltet sind, sagt
Hille Richers aus der rheinischen
Kirche, die zu unserer Delegation
gehört.

Am 27. April begleiten wir zunächst
morgens eine Gruppe von Müttern, die
auf dem Sportplatz einer Schule
Messungen vornimmt. Der offizielle
Geigerzähler an der Schule zeigt einen
Wert von 0,12 Mikrosievert, die Frauen
messen 0,2. Die Behörden erklären, bis
0,23 sei der Wert unbedenklich;
Umweltgruppen sagen, ab 0,18 liege
eine Gefährdung vor. Wir rechnen aus,



dass der Wert 0,12 dem 51-fachen
dessen entspricht, was in Deutschland
bei Berufen, die mit Strahlung zu tun
haben, erlaubt ist.

Was ist das Ziel der Messungen?,
fragen wir. Die Sicherheit der Kinder,
sagen die Mütter. Aber sind die Kinder
nicht noch mehr verunsichert, wenn sie
an einem Tag den Schulhof meiden
sollen, an einem anderen nicht? Die
Strahlung ist da, man kann ihr nicht
entkommen. Es ist merkwürdig, an
einem wunderbaren Frühlingstag in
einem herrlichen Umfeld mit diesem
„unsichtbaren Feind“, wie sie ihn



nennen, konfrontiert zu sein. Ja, sagt
eine der Mütter, ihrer Tochter sei es
unangenehm, wenn sie eigenes Essen
mit in die Schule bringe und dadurch
eine Sonderrolle spiele, die kritisch
gesehen werde, auch von den Lehrern.
Aber würde nicht jede Mutter
versuchen, ihr Kind zu schützen?

Die Frauen bringen die Probe vom
Sportplatz in das Zentrum „Tarachine“,
das Wort bedeutet „Mutter“.
Schockierte Mütter haben hier
begonnen, eine Messstation
aufzubauen. Menschen können Erde
aus ihrem Garten bringen, um zu



wissen, ob sie dort bedenkenlos
Gemüse anbauen können. Es gibt auch
die Möglichkeit, eine
Ganzkörperstrahlungsmessung
durchzuführen, und einen
freundlichen Raum mit einem
speziellen Sonografiegerät für Kinder.
Die Zahl der Erkrankungen an
Leukämie und Schilddrüsenkrebs ist
deutlich erhöht in Iwaki, berichtet die
Leiterin Kaori Suzuki. Zudem werden
vielen Kindern, die an der psychischen
Belastung leiden und Schlafstörungen
haben, Antidepressiva verabreicht.
Kaori Suzuki sagt, vor der Katastrophe



habe sie ein ganz normales Leben als
Mutter geführt, jetzt ist sie täglich hier
im Zentrum, alles hat sich verändert.

Zum Abschluss besuchen wir die
Baptistengemeinde von Iwaki. Ihre
Kirche lag fünf Kilometer vom Reaktor
Fukushima 1 entfernt. Am Tag nach
dem Erdbeben wurde die Evakuierung
verfügt, 70 000 Menschen mussten
innerhalb von Stunden das Gebiet
verlassen. Pfarrer Akira Sato hat
darüber ein Buch geschrieben, in dem
er erzählt, wie einzelne
Gemeindemitglieder durch den
Tsunami oder die hohe Verstrahlung



starben, andere auf der Flucht über
ganz Japan verteilt wurden. Im Mai
2015 konnten sie in Iwaki, 60
Kilometer von der alten Kirche
entfernt, ein neues Gemeindezentrum
errichten. Es hat die Form eines Vogels,
mit Flügeln, die ihn in Richtung der
alten Heimat fliegen lassen. Besonders
anrührend: Mit einer
Sondergenehmigung und mit
Schutzanzügen ausgerüstet, hat die
Gemeinde die Urnen ihrer Toten aus
dem Sperrgebiet geholt und in einem
Kolumbarium aufgestellt …

Als wir mit unserer kleinen



Delegation von vier Deutschen, einem
Schweizer und vier begleitenden
Japanern abreisen, bekommen wir von
Pfarrer Akashi einen Ausdruck unserer
Reiseroute, auf der die
Strahlenbelastung in kurzen Abständen
aufgezeichnet ist. „Da hatten wir mehr
als die Hälfte der Höchstbelastung für
ein Jahr“, sagt Ulrich Lilie, Direktor des
Diakonischen Werkes.

Die Menschen bleiben zurück in
dieser wunderbaren Landschaft. Ich
kann verstehen, dass viele von ihnen
einfach verdrängen wollen und gern
den Beschwichtigungen der Regierung



glauben. Wie sollen sie denn sonst auf
Dauer hier leben?

Und wie sieht es bei uns aus? In
Deutschland soll 2022 das letzte
Atomkraftwerk vom Netz gehen – der
deutsche Atomausstieg ist eine Folge
von Fukushima. Aber in der EU gibt es
derzeit 131 Atomkraftwerke in 14
Mitgliedstaaten, in 13 Ländern sind
neue Atomkraftwerke in Planung, und
im Mai 2016 hat die EU-Kommission
beschlossen, den Ausbau der
Kernenergie zu fördern. Angesichts der
Erfahrungen in Fukushima ist das für
mich unfassbar. Diese Energie ist nicht



kontrollierbar und die Folgen von
Fehlern sind für viele, viele
Generationen eine verheerende
Belastung.

Hoffnung und Verantwortung
Wer in sicheren Verhältnissen lebt und
Unrecht und Krieg anmahnt, dem wird
schnell vorgeworfen, das sei ja leicht
vom bequemen Schreibtischstuhl aus,
unangefochten von wirklicher Not und
realem Schmerz. Ganz anders klingt es,
wenn Michael Lapsley schreibt: „Ich
glaube, dass wir als Menschen eine
langfristige Perspektive des Wandels



der Geschichte brauchen, die wir ja
weder ganz kontrollieren noch
vorhersehen können. Manches weiß
nur Gott. Aber wir sind aufgerufen,
Gottes Projekt für unsere Welt
mitzugestalten. Dies ist der Sinn von
Hoffnung, und aus diesem Grund
gehen wir weiterhin gemeinsam mit
anderen durch diese Welt, auf der
Suche nach Heilung und im Streben
nach einer besseren Welt.“

Dieses Kapitel begann mit dem
Friedenslied eines Mannes, beschließen
möchte ich es mit dem
Hoffnungsgedicht einer Frau, Gioconda



Belli:

Niemand sucht aus
Man sucht sich das Land seiner
Geburt nicht aus,
und liebt doch das Land, wo man
geboren wurde.

Man sucht sich die Zeit nicht aus,
in der man die Welt betritt,
aber man muss Spuren in seiner Zeit
hinterlassen.

Seiner Verantwortung kann sich
niemand entziehen. Niemand kann
seine Augen verschließen,



nicht seine Ohren,
stumm werden und sich die Hände
abschneiden.

Es ist die Pflicht von allen zu lieben,
ein Leben zu leben, ein Ziel zu
erreichen.

Wir suchen den Zeitpunkt nicht aus, 
zu dem wir die Welt betreten,
aber gestalten können wir diese Welt,
worin das Samenkorn wächst,
das wir in uns tragen.VIII

26 Brigitte Hamann, Bertha von Suttner. Kämpferin
für den Frieden, Wien 2013, S. 13.

27 Ebd. S. 91f.



28 Ebd. S. 93.
29 Ebd. S. 226.
30 Ebd. S. 217.
31 Ebd. S. 8.
32 Idea spektrum 14/2016, S. 11.
33 Martin Luther King, Testament der Hoffnung.

Letzte Reden, Aufsätze und Predigten, hrsg. von
Heinrich W. Grosse, Gütersloher Verlagshaus,
Gütersloh, 6. Auflage 1989; Übersetzung Heinrich
W. Grosse.

34 https://www.ruv.de/presse/aengste-der-
deutschen/presseinformation-aengste-der-
deutschen-2016.

35 Volker Schaffranke: Aktionstag an Moscheen in
Deutschland: Muslime stellen sich gegen
Extremismus. www.tagesschau.de, 16. September
2014.

36 Heinz Schilling, Martin Luther, München 2012, S.
620.

37 Ebd. S. 241.

https://www.ruv.de/presse/aengste-der-deutschen/presseinformation-aengste-der-deutschen-2016
http://www.tagesschau.de/inland/aktionstag-muslime-100.html
http://www.tagesschau.de


38 Reinhard Bingener und Friederike Böge, Weil sie
Christen sind?, in: FAS 22.5.2016.





7

Sei getrost und
unverzagt!
Wie wir unsere
Seele vor
Lebensangst
schützen können



Im März 2016 verstarb der Sänger
Roger Cicero im Alter von 45

Jahren. Besonders ein Lied von ihm
wird unvergessen bleiben, denke ich. Es
hat den Titel In diesem MomentIX:

In diesem Moment

Geht irgendwo die Sonne auf
Nimmt ein Schicksal seinen Lauf
Erlischt irgendwo ein Stern
Scheint das Glück unendlich fern
Werden Zwillinge geboren



Und Liebeslügen geschworen
Werden Hoffnungen zerstört
Und ein Gebet erhört
Und irgendwo wirds gerade Sommer
Und anderswo schon Herbst
Und Menschen glauben fest daran
Dass ihre Jugend wiederkehrt
…
Und als einer von Millionen
Steh ich hier und schau nach oben
Frag mich wo du gerade bist
Und wie es da wohl ist
Und als einer von Millionen
Der an Erinnerungen hängt
Fühl ich dass du gerade hier bist



In diesem Moment

Das Lied hat viele Menschen
angerührt, weil sie dieselben Fragen
kennen: Welche Bedeutung hat mein
kleines Leben im großen Ganzen? Steht
Gott dahinter? Wie gehe ich mit all den
Erfahrungen um? Wie finde ich
Haltung? Was bedeutet Glaube?

Haltung
Je älter ich werde, desto überzeugter
bin ich, dass es am Ende vor allem um
Haltung geht: um die Haltung, mit der
wir unseren Lebensweg gehen,



gestalten oder eben auch ertragen,
wenn wir daran nichts ändern können.
Deshalb ist es gut, wenn die Älteren
ihre Geschichten erzählen und die
Jüngeren sie hören wollen, damit wir
voneinander lernen, unsere
Erfahrungen uns vielleicht gegenseitig
bestärken. Meine Großmutter, von der
ich im Eingangsteil erzählte, war ein
solcher Mensch für mich, von dessen
Geschichte und Lebensmut ich viel
gelernt habe. Beeindruckt hat mich
aber auch ihr Altwerden. Sie konnte
sich freuen am Alter, an der Freiheit,
an allem, was sie noch erleben durfte.



Für meine Kinder, meine Nichten
und Neffen war meine Mutter eine
solche Person. Sowohl ihre Erzählungen
waren Legende als auch ihr
Nudelauflauf. Die Schaukel in ihrem
Garten ebenso wie die „Fernseh-
Ausnahmen“ von den strengeren
Regeln zu Hause. Und auch sie hat das
Alter geschätzt, die Vorzüge sehen
können, neben allen Belastungen. Im
Grunde hat sie nie gejammert. Und so
ist sie den Kindern, die heute längst
erwachsen, zum Teil selbst Eltern sind,
in Erinnerung. Als sie starb, haben wir
im großen Familienkreis zwar ihren



Tod betrauert, aber noch mehr ihr
Leben gefeiert.
Im hebräischen Teil der Bibel gibt es
zwei Geschichten, in denen jeweils der
ältere Mann einem jüngeren eine
Aufgabe anvertraut und ihn zu einer
zuversichtlichen Lebenshaltung
ermutigt: „Sei getrost und unverzagt!“

Die erste ist die von Mose und Josua.
Mose hat das Volk Israel aus der
Sklaverei in Ägypten in die Freiheit
geführt. Es waren lange und schwere
Jahre, in denen es Zweifel an Gott gab.
Zweifel, ob dieser Weg der richtige sei
oder es nicht besser gewesen wäre,



unfrei, aber in Sicherheit zu sein. Auch
Zweifel an der Führungskompetenz
von Mose. Nun endlich ist das Land in
Sichtweite, auf das sie alle gehofft
haben. Mose aber darf das Land, so
erzählt es die Bibel, nur von ferne
sehen, er wird es nicht betreten dürfen.

So setzt Mose Josua als Nachfolger
ein. Dem ist bewusst, welche schwere
Aufgabe vor ihm steht. Sie werden das
verheißene Land ja erst noch erobern
müssen, das Volk wird sich dort eine
neue Heimat aufbauen müssen, mit
allen Schwierigkeiten, die das mit sich
bringt. Im fünften Buch Mose (31,7 f.)



heißt es:

Und Mose rief Josua und sprach zu
ihm vor den Augen von ganz Israel:
Sei getrost und unverzagt; denn du
wirst dies Volk in das Land bringen,
das der Herr ihren Vätern geschworen
hat, ihnen zu geben, und du wirst es
unter sie austeilen. Der Herr aber, der
selber vor euch hergeht, der wird mit
dir sein und wird die Hand nicht
abtun und dich nicht verlassen.
Fürchte dich nicht und erschrick
nicht!



Das ist eine sehr schöne und
anrührende Szene, die da geschildert
wird, finde ich. Der alte Mann Mose
zeigt sich nicht bitter und enttäuscht,
sondern er gibt aufrechten Hauptes
seine Lebensaufgabe an die
nachkommende Generation weiter.
Ihm ist aus eigener Erfahrung mehr als
klar, dass Josua keinen leichten Weg
vor sich hat. Aber statt lauter
Warnungen auszusprechen, was alles
passieren könnte, ermutigt er ihn
schlicht: Sei getrost und unverzagt! Du
wirst schon bewältigen können, was an
Herausforderungen auf dich zukommt.



Gottvertrauen wird dich stärken, also
keine Angst, sondern mutig
vorangegangen.

Sehr ähnlich verhält es sich mit der
Geschichte von König David und
seinem Sohn Salomo, die viele
Jahrhunderte später spielt. David war
als König enorm erfolgreich, hat mit
vielen Siegen das Land gefestigt. Nun
ist es seine große Vision, einen Tempel
in Jerusalem zu bauen. Ein großes Haus
zu Ehren Gottes und als Ort für das
Volk Israel, um dort Gottesdienst zu
feiern. Aber wie Mose muss David eine
Grenze für sich akzeptieren. Gott sagt



ihm, er könne diesen Tempel nicht
bauen, sondern sein Sohn solle dies
tun. In 1. Chronik (22,6–13) ist zu
lesen:

Und er rief seinen Sohn Salomo und
gebot ihm, dem Herrn, dem Gott
Israels, ein Haus zu bauen, und
sprach zu ihm: Mein Sohn, ich hatte
im Sinn, dem Namen des Herrn,
meines Gottes, ein Haus zu bauen,
aber das Wort des Herrn kam zu mir:
Du hast viel Blut vergossen und große
Kriege geführt; darum sollst du
meinem Namen nicht ein Haus
bauen, weil du vor mir so viel Blut auf



die Erde vergossen hast.
Siehe, der Sohn, der dir geboren

werden soll, der wird ein Mann der
Ruhe sein; denn ich will ihm Ruhe
schaffen vor allen seinen Feinden
ringsumher. Er soll Salomo heißen;
denn ich will Israel Frieden und Ruhe
geben, solange er lebt. Der soll
meinem Namen ein Haus bauen. Er
soll mein Sohn sein und ich will sein
Vater sein. Und ich will seinen
königlichen Thron über Israel
bestätigen ewiglich. So wird nun, mein
Sohn, der Herr mit dir sein und es
wird dir gelingen, dass du dem Herrn,



deinem Gott, ein Haus baust, wie er
von dir gesagt hat.
Auch wird der Herr dir geben Klugheit
und Verstand und wird dich bestellen
über Israel, dass du haltest das Gesetz
des Herrn, deines Gottes. Dann aber
wird es dir gelingen, wenn du die
Gebote und Rechte befolgst, die der
Herr dem Mose für Israel geboten hat.
Sei getrost und unverzagt, fürchte dich
nicht und lass dich nicht erschrecken!

Der ältere Mann warnt auch in dieser
Geschichte nicht vor dem, was alles
passieren könnte, sondern ermutigt den
Sohn. Ja, es ist eine große Aufgabe. Ja,



ich weiß, das Leben besteht nicht
immer aus geraden Wegen. Aber mit
Gottvertrauen kannst du den Weg
weitergehen, den ich begonnen habe,
du auf deine ganz eigene Weise. Nur
keine Angst!

Für mich sind das
Lebensermutigungen, wie wir sie
brauchen. Es ist die Erfahrung der
Älteren, die uns zeigen kann: Krisen
gibt es, aber wir können sie bewältigen!
Das Leben ist voller
Herausforderungen, hab keine Angst
davor.



Festhalten an Vergangenem
Im Januar 2016 bat mich ein
Boulevardblatt um ein Interview.
Eigentlich wollte ich gleich absagen,
aber dann hieß es, um Glauben und
Zweifel solle es gehen. Nachdem die
Journalistin dazu einige Fragen gestellt
hatte, ging sie direkt zum Persönlichen
über. „Sie mit der Krebserkrankung …“
– Ich: „Das ist zehn Jahre her.“ Dann:
„2008 haben Sie sich ja scheiden
lassen.“ Ich: „Das war 2007 und WIR
haben uns scheiden lassen.“ Schließlich:
„Ihr Rücktritt …“ Ich: „Das ist sechs
Jahre her und ich habe seitdem auch



gelebt.“
Am Ende waren wir beide ein wenig

erschöpft. Meine Frage ist: Was soll das,
diese Festlegung auf die
Vergangenheit? Einerseits wurde mir
vorgeworfen, meine Krebserkrankung
und Scheidung öffentlich gemacht zu
haben. Aber ebenso wenig war es
möglich, solche grundsätzlichen
Einbrüche ins Leben zu verheimlichen,
wie es möglich war, meinen Rücktritt
ganz im Verborgenen zu vollziehen.
Nur scheint mir es so, als würde für die
Presse eine Art Vergangenheitsprinzip
gelten, das dich festlegt. Immer wieder



wird hervorholt, was einmal war,
obwohl es für dich selbst gar nicht mehr
so eine große Bedeutung hat. Als seien
die Informationen aus dem Internet
Wahrheit und nicht das Leben selbst.

Sehr unterhaltsam habe ich das
erlebt, als ich bei einer Veranstaltung
begrüßt wurde und der Einladende
ausführte, ich hätte ein Jahr in Israel
gelebt. Ich habe gesagt: „Nein, habe ich
nicht.“ Er: „Doch, das steht bei
Wikipedia!“ Anschließend habe ich
zum ersten Mal meinen Eintrag bei
Wikipedia gelesen – es hat mich einige
Mühe gekostet, das Israeljahr zu



löschen. Mein Argument, ich müsste es
doch schließlich wissen, hat nur wenig
genützt.

Mir geht es darum, sich von dem zu
lösen, was andere denken oder denken
könnten, was sie vielleicht zu wissen
meinen. Sich selbst frei zu machen von
dem, was war. Du kannst vieles in
deinem Leben schlicht nicht mehr
ändern. Aber du musst es auch nicht
permanent aufs Neue betrachten.

Kraftanstrengungen
Das Leben ist geschenkte Zeit, die wir
nicht nur erleiden, sondern gestalten



können mit allen Höhen und Tiefen.
Und es gibt Zeiten, die uns besondere
Kraft abverlangen. Dazu gehört
besonders die Phase, die als „Rushhour
des Lebens“ bezeichnet wird. Da sind
Kinder zu versorgen, die Eltern zu
betreuen und zwischendrin stehe ich
mit den Anforderungen des Berufs
oder auch schlicht dem
Familienmanagement. Wie belastend
diese Phasen sein können, beschrieb
eine Frau eindrücklich in einem Brief
an mich:

Ich befinde mich zurzeit – im
wahrsten Sinne des Wortes – mitten



im Leben, was nicht nur das
Lebensalter, sondern gerade die
Lebenssituation meint. So mittendrin
im Leben mit allem Drum und Dran
war ich vorher noch nie. Auf der einen
Seite heranwachsende Generation:
meine 11-jährigen Zwillingstöchter.
Auf der anderen Seite meine 87-
jährige Mutter, die einer
aussterbenden Generation angehört.
Ich muss sowohl für die Bedürfnisse
des jungen Lebens als auch für die des
Alters sorgen. Die Sorge für die Kinder
ist in gleichem Maße aufwändig wie
die Sorge um die alten Menschen,



obwohl ich die Betreuung meiner
Mutter als belastender empfinde als
die der Kinder. … Sie brauchen
Zuwendung, müssen lernen mithilfe
von Schule und Eltern, damit sie
irgendwann mit ihrem Leben allein
zurechtkommen.

Meine Mutter kommt nicht mehr
mit ihrem Leben allein zurecht. Sie ist
fast so bedürftig wie ein Kind. Es sind
bei ihr nicht nur die körperlichen
Funktionen, die nachlassen, sondern
auch die Einsamkeit und eine damit
verbundene Depression, die meine
Mutter so sehr bedürftig werden



lassen.
Mein Mann unterstützt mich, so

gut es geht – aber er ist die meiste Zeit
des Tages nicht verfügbar. Das
Familienmanagement lastet
hauptsächlich auf mir. Ich bin
Hausfrau und habe zusätzlich einen
Minijob. Wie schafft man das alles?
Viel freie Zeit bleibt da nicht …

Ja, das verstehe ich. Diesen Druck,
Leistungsanforderungen im Beruf und
gleichzeitig die Wahrnehmung: Ich
müsste viel mehr für meine Familie da
sein, das kennen viele Frauen im
mittleren Alter.



Wie langweilig wäre denn ein aalglattes
Leben!

Ich finde mein Leben gut so, wie es ist.
Ich kann es annehmen mit allen Höhen
und Tiefen. Aber ich finde auch, es ist
dicht genug. Als ich erklärte, mit 60 in
den Ruhestand gehen zu wollen, gab es
auch schon wieder Kritik.

Jeder Mensch hat sein eigenes
Lebenstempo, ein gewisses Maß an
Lebenskraft, einen ganz individuellen
Lebensverlauf. Manches können wir
selbst bestimmen, anderes wird uns in
die Wiege gelegt oder passiert uns
schlicht. Aber wenn alles immer ganz



glatt seinen Gang geht, ist es nicht
unbedingt ein gelingendes Leben. Wir
empfinden das Leben im Rückblick am
tiefsten, wenn Spannungen entstehen,
wir mit Ängsten zu kämpfen haben, um
den richtigen Weg ringen.

Ich höre immer wieder Menschen
jammern, wie schlimm es sei, in eine
Lebenskrise zu geraten. Ja, das ist
schlimm. Aber es ist nicht nur schlimm.
Denn Krise kommt vom griechischen
Wort krinein und das bedeutet
„unterscheiden“. Krisen helfen uns
auch, zu unterscheiden, was uns
wichtig ist und was nicht, zu wem wir



stehen wollen und zu wem nicht,
welchen Weg wir gehen wollen und
welchen nicht. Deshalb: So schwer
Krisen sind und so wenig wir sie
herbeiwünschen, so sehr helfen sie uns
doch, das Leben wahrzunehmen.

Leben als Fragment
Der Theologe Henning Luther, der in
den 1980er-Jahren in Marburg lebte
und mit 44 Jahren an HIV/Aids
verstarb, hat auf beeindruckende Weise
darüber nachgedacht, ob denn etwa das
Leben Jesu als unvollkommen
anzusehen sei, eben weil er so jung am



Kreuz starb, oder ob nicht auch
bruchstückhaftes Leben in sich sinnvoll
und in diesem Sinne auch vollständig
sei. Henning Luther schreibt. „Wir sind
immer zugleich auch gleichsam Ruinen
unserer Vergangenheit, Fragmente
zerbrochener Hoffnungen, verronnener
Lebenswünsche, verworfener
Möglichkeiten, vertaner und verspielter
Chancen. Wir sind Ruinen aufgrund
unseres Versagens und unserer Schuld
ebenso wie aufgrund zugefügter
Verletzungen und erlittener und
widerfahrener Verluste und
Niederlagen. Dies ist der Schmerz des



Fragments.“39

Für mich ist die Rede vom
fragmentarischen Leben wichtig, weil
sie die „Ruinen“, also all das, was wir
nicht geschafft, vielleicht sogar
abgebrochen haben, das, was wir nicht
aufgebaut oder auch abgerissen haben,
hineinnimmt in unser Leben insgesamt.

Wenn wir unser Leben
fragmentarisch verstehen, kommen wir
auch über dieses Gefühl hinaus,
Lebenszeit vergeudet zu haben oder
auch das Leben nicht ausschöpfen zu
können. Als sei uns etwas entgangen –
und das sei zutiefst ungerecht. Da heißt



es in den Nachrufen zum Tod des
Sängers Roger Cicero mit 45 Jahren, er
sei „viel zu früh“ gestorben. Was heißt
„zu früh“? Was wäre die rechte Zeit
zum Sterben? Jemand, der mit 45
Jahren so wunderbare Musik
zurücklässt, hat die Lebenszeit, die ihm
zur Verfügung stand, ja voll
ausgeschöpft. Gewiss, wenn ein junger
Mensch, ein Kind stirbt, empfinden wir
das immer geradezu als Angriff auf
unser vermeintliches Recht auf
Lebenszeit, die wir beanspruchen.

Wir können solche Urteile, ob das
Leben nun lang genug sei, überwinden,



wenn wir einsehen, dass das Leben
voller Brüche ist. Es gibt kein Recht auf
gelingendes Leben, sondern nur eine
Ermutigung zum Leben mit all seinen
Brüchen. Nicht alles, was wir Scheitern
nennen, ist auch eins. Wenn wir nicht
krank werden wollen an unserer Seele,
müssen wir damit leben lernen, dass
manche Ruinen nicht wieder aufgebaut
werden, manche Freundschaften und
manche Ehen in Trümmern liegen
bleiben. Damit lässt sich Frieden
finden.

Dankbarkeit



Wenn ich Menschen treffe, die dankbar
sind für ihr Leben, erlebe ich an ihnen
immer eine tiefe Spiegelung von
Lebensfreude. Während die einen
enttäuscht sind, dass sie nicht mehr
verdienen, sind die Dankbaren froh,
dass sie so viel verdienen. Auch wenn
beide das Gleiche bekommen, nehmen
sie es unterschiedlich wahr.

Die einen fühlen sich benachteiligt,
weil sie gern eine schönere Wohnung
hätten. Die Dankbaren freuen sich über
ihre schöne Wohnung. Die einen
fühlen sich ungerecht behandelt. Die
Dankbaren freuen sich über ihre



Lebenschancen.
Da sagen Eltern ihrem Kind: „Du

musst dich immer nach oben
orientieren!“ Und das Kind fragt,
woran sich denn der Freund
orientieren soll, der es so viel schwerer
hat. Menschen werden undankbar,
wenn sie nicht mehr sehen, was sie
besitzen, welche Möglichkeiten ihnen
beschert werden – im wahrsten Sinne
des Wortes –, sondern stattdessen nur
noch „nach oben“ schauen. Sich an
denen messen, die mehr haben: mehr
Geld, mehr schöne Kleider, mehr
Urlaub. Wobei ich mich frage, was



„mehr“ bedeutet.
Die Lebensweisheit der sogenannten

kleinen Leute ist oft klarer als manche
hochtrabende Philosophie.

Wenn wir uns fragen, was der
Mensch zum Leben braucht, dann sind
es doch zuallererst die elementaren
Dinge: ein Dach über dem Kopf, Essen,
Trinken, Gesundheitsversorgung,
Bildung und ja, ganz wichtig: Liebe,
Beziehungen. Alles andere ist ein
„donum super additum“, ein Geschenk
über das Notwendige hinaus.

Wie vielen Menschen auf der Welt
geht es deutlich schlechter?



Vergewaltigten Frauen in der
Zentralafrikanischen Republik,
verängstigten Kindern in den
Flüchtlingslagern im Libanon,
traumatisierten Männern in den
Trümmern von Aleppo. Unsere
Probleme sind dagegen verschwindend
klein. Geradezu beschämend klein.

Was überhaupt ist Glück?
Wer eigentlich führt ein glückliches
Leben? Zum einen gibt es oft
gigantische Erwartungen, wie denn das
Leben zu sein habe. Endlich das
Traumhaus dein Eigen nennen. Vom



Märchenprinzen vor den Traualtar
geführt werden. Auf den Malediven
Urlaub machen. Das sind eigentlich
absurde Bilder vom Glück. Das
Traumhaus bedeutet am Ende vielleicht
eine erdrückende Schuldenlast, der die
Ehe nicht standhält. Der Märchenprinz
entpuppt sich als übellauniger Tyrann,
der bald schon andere Beziehungen
sucht. Und Urlaub kann auch „Ehe
unter erschwerten Vorzeichen“
bedeuten, wie ein Kollege einmal sagte.

Glück zeigt sich auf verschiedene
Weise. Es kann schlicht eine
Lebenszufriedenheit bedeuten, weil ich



mir bewusst bin: Mir geht es gut. Wer
sich ständig mit Menschen misst, die
mehr haben, vergiftet sich selbst. Wer
ständig mehr will, wird gierig. Warum
muss ein Lionel Messi als weltweit
anerkannter und beliebter Fußballer
noch Scheinfirmen in Panama haben?

Es gibt auch ein Genug, das sich sehr
gut anfühlt. Glück bedeutet doch auch,
zu wissen, dass ich in Frieden leben
kann, dass meine Kinder zur Schule
gehen konnten und ich als Frau selbst
über mein Leben entscheiden kann.
Das macht mich glücklich.

Glück kann ich in einem kurzen,



besonderen Moment empfinden. Ein
Mann erzählte mir, er habe in einem
Café gesessen, da habe ihn dieses
Gefühl geradezu durchfahren: Alles ist
gerade so richtig gut. Mein Leben ist in
Balance, nichts meldet Störgefühle. Das
kann ich gut nachvollziehen. Während
ich diesen Text schreibe, kann ich auf
einen Garten im Frühling schauen.
Vögel picken auf dem Rasen und
fliegen wacker ins Nest, um die Jungen
zu füttern. Die Wäsche weht im
Aprilwind, es ist still – Glück ist es, das
erleben zu dürfen.

Gleichzeitig weiß ich von einem



minderjährigen Flüchtling, der den
sehnlichen Wunsch hat, seinen Bruder
in Duisburg zu besuchen. Das wäre
Glück für ihn. Und ich frage mich, was
ich tun kann, damit er den Landkreis
verlassen darf. Das Geld für die
Bahnfahrt will ich ihm gern geben.
Mein Glück wäre größer, wenn ich
wüsste, dass es ihm zumindest besser
geht. Unser Glück ist also niemals so
ganz individualistisch, egomanisch,
nach dem Motto: Hauptsache, mir geht
es gut. Nein, Glück heißt auch, dass ich
beitragen kann zum Glück, zumindest
zur Zufriedenheit, vielleicht auch nur



zur Verbesserung der Lebenslage von
anderen.

Mich spricht am christlichen Glauben
an, dass es niemals nur um mich geht.
Natürlich geht es auch um mich, um
meine Gottesbeziehung, meinen
Glauben, meine Verantwortung. Aber
niemals individualistisch, sondern
immer mit Blick auf den Nächsten, die
anderen.

Jesus selbst war Gemeinschaft
wichtig, er hat sich Menschen gesucht,
die mit ihm gingen, hat andere an
seinen Tisch zum Essen eingeladen.
Und nach seinem Tod blieben die, die



ihm vertraut hatten, nicht allein,
sondern zusammen. Als sie schließlich
begriffen, dass die Geschichte des Jesus
von Nazareth mit dessen Tod nicht zu
Ende war, gründeten sie Gemeinden.
Oft heißt es in den Erzählungen des
Neuen Testaments, dass sich eine ganze
Familie samt allen Angestellten oder
auch Sklavinnen und Sklaven taufen
ließ, etwa Lydia, die erste Christin auf
europäischem Boden:

Und eine gottesfürchtige Frau mit
Namen Lydia, eine Purpurhändlerin
aus der Stadt Thyatira, hörte zu; der
tat der Herr das Herz auf, sodass sie



darauf Acht hatte, was von Paulus
geredet wurde. Als sie aber mit ihrem
Hause getauft war, bat sie uns und
sprach: Wenn ihr anerkennt, dass ich
an den Herrn glaube, so kommt in
mein Haus und bleibt da. (Apg
16,14f.)

Beim christlichen Glauben geht es also
immer auch um die Gemeinschaft. Ja,
der Blick auf mich und mein Leben ist
gut und wichtig. Aber der Blick auf die
anderen gehört dazu. Es geht nicht um
eine Art Ich-Losigkeit, aber sehr wohl
um Beziehung als Grundgefühl des
Lebens.



Wenn Menschen ganz und gar
unglücklich sind, mir sagen, dass sie
eigentlich nicht wissen, wofür sie leben,
rate ich ihnen: Vergiss alle „To-do-
Listen“ …

Es gab eine Phase, da kamen
Terminplaner unter dem Motto
„Simplify your life“ in Mode. Das
Versprechen war: Wenn Sie den
Kalender benutzen, organisieren Sie Ihr
Leben so gut, dass Sie Zeit gewinnen.
Es gab derartige Planer in den
Formaten A 5 und A 6, in Leder
gebunden etc. Erst dachte ich: Echt
hilfreich. Aber dann begann ich, immer



mehr Listen zu schreiben, mit allem,
was noch zu tun war, und bekam
geradezu Magenkrämpfe, weil ich nicht
wusste, wie und vor allem wann ich das
alles tun sollte. Sie wurden nicht
deutlich weniger, deshalb übertrug ich
die Punkte von einer Liste in die
nächste, von einem Tagesplan in den
anderen – das hat mich ziemlich viel
Zeit gekostet.

Dann habe ich das gesamte System
verabschiedet und fühle mich seitdem
wieder besser.

Im Moment bin ich noch in einer
Lebensphase, in der ich ziemlich viele



Aufgaben zu erledigen habe. Aber ich
versuche, das Schritt für Schritt zu
ändern. Ich schaue nicht mehr auf den
Terminkalender für ein Jahr, sondern
auf die kommenden beiden Wochen.
Was danach ist, werden wir sehen. Wie
sagte Jesus: „Es genügt, dass jeder Tag
seine eigene Plage hat.“ Warum soll ich
mich quälen mit Fragen, die im Jahr
2020 aktuell sein werden, wenn ich
nicht einmal weiß, ob ich so lange leben
werde?

Mir geht es darum, kleine,
erreichbare Oasen in meinem Alltag zu
schaffen. Ein Abend mit zwei



Freundinnen auf dem Balkon, eine
kleine Radtour raus aus Berlin mit
meiner Tochter. Oder eine Woche auf
Usedom. Mir solche Zeiten gönnen zu
können, das ist auch der Luxus des
Alters, gewiss. Aber die Ziele
herunterzuschrauben, das scheint mir
wichtig auch für diejenigen, die noch
im unmittelbaren Druck, in der
Rushhour des Lebens stehen. Meine
Schwiegersöhne haben sich alle eine
Elternzeit genommen. Das finde ich
großartig. Sie wollen nicht nur abends
am Bett ihrer Kinder stehen, wenn die
schon schlafen, und morgens aus dem



Haus gehen, bevor sie aufwachen. Die
jüngere Generation hat da sicher etwas
gelernt. Beziehungen, Familie, Privates
stellen viele höher in der Skala des
lebenswerten Lebens als Geld und
beruflichen Erfolg. In der Elternzeit
müssen sie finanziell zurückstecken,
können sich manches nicht leisten.
Aber diese erste Zeit mit ihren Kindern
ist unwiederbringlich. Das zu sehen,
darin ist die nächste Generation
wesentlich klüger als meine. Und ich
freue mich, dass Gesellschaften lernen
können.



Es will gelebt werden
„Sei getrost und unverzagt“, heißt es
mehrfach in der Bibel, auch in Psalm
27,14. Diese Lebenshaltung trägt in den
guten Zeiten, aber doch auch in allen
Krisen, Sorgen, Ängsten und Nöten, die
wir erleben. Im Kontext des Glaubens
sind ein derartiges Getrost-Sein und
eine solche Unverzagtheit stets mit
Gottvertrauen verbunden. Und am
Ende ist es dieses Gottvertrauen, das
unsere Väter und Mütter im Glauben
kannten und das wir an die
nachfolgenden Generationen als
Lebenshaltung weitergeben können:



Getrost und unverzagt!
Dazu gehört für mich allerdings auch
etwas, das ich als Lebensheiterkeit
bezeichnen möchte. Manchmal tut es
schlicht gut, über sich selbst zu lachen.
Ja, ich habe mich dumm benommen –
aber das ist doch auch verzeihlich.
Vielleicht müssen wir zuallererst uns
selbst verzeihen, um zu einer gewissen
Leichtigkeit im Leben zu finden. Dann
können wir auch anderen verzeihen.
Und das tut gut.

Ich erinnere mich an einen tief
gehenden Konflikt mit einem Paar, mit
dem ich gut befreundet war. Wir hatten



danach einen Briefwechsel, der mit
Unverständnis und Schweigen endete.
Es hat ein paar Jahre gedauert, bis wir
uns alle unverhofft in Berlin
wiederfanden. Ich habe die beiden auf
den Balkon meiner Wohnung
eingeladen. Und bei diesem Essen war
auf einmal das Verbindende der
gemeinsamen Erinnerungen, aber auch
der gegenwärtigen Herausforderungen
so viel stärker als unser Konflikt von
damals. Es war ein schöner, heiterer,
warmherziger Abend. Vergebung ist ein
zu großer Begriff dafür. Es war eher
eine Versöhnung im besten Sinne des



Wortes. Versöhnlich war die
Stimmung, verbindend, dankbar für
das Gemeinsame, statt festgenagt in
das, was uns getrennt hatte.

Lebensheiterkeit vermischt mit
Glauben hat für mich immer wieder
Hanns Dieter Hüsch formuliert. Mit
seinen Worten soll das Kapitel enden:

In Gottes Hand
Wir sind alle in Gottes Hand
Ein jeder Mensch in jedem Land
Wir kommen und wir gehen
Wir singen und wir grüßen
Wir weinen und wir lachen
Wir beten und wir büßen



Gott will uns fröhlich machen

Wir alle haben unsre Zeit
Gott hält die Sanduhr stets bereit
Wir blühen und verwelken
Vom Kopf bis zu den Füßen
Wir packen unsre Sachen
Wir beten und wir büßen
Gott will uns leichter machen

Wir alle haben unser Los
Und sind getrost auf Gottes Floß
Die Welt entlang gefahren
Auf Meeren und auf Flüssen
Die Starken mit den Schwachen
Zu beten und zu büßen



Gott will uns schöner machen

Wir alle bleiben Gottes Kind
Auch wenn wir schon erwachsen sind
Wir werden immer kleiner
Bis wir am Ende wissen
Vom Mund bis zu den Zehen
Wenn wir gen Himmel müssen
Gott will uns heiter sehen.X

39 Zitiert nach: Hanna Dallmeier, Predigt in der
Universitätskirche Marburg am 12. Juli 2009.





Statt eines
Nachwortes
Du, meine Seele,
singe



In der Einleitung habe ich von
meiner Großmutter geschrieben, die

wusste, dass ihr Mann getrost war bis
zuletzt. Die viel erlebt, viel erlitten und
verloren hatte, aber doch in großer
Dankbarkeit und Glaubenskraft lebte.
Oh ja, ich weiß sehr wohl, sie war kein
perfekter Mensch.

Bevor sie 93-jährig starb, hatte sie
mich gebeten, sie zu beerdigen. Ich
konnte in der Trauerfeier sagen, dass
sie gewiss gern lebendig unter uns sein



würde, um jetzt und hier zu
bestimmen, wie das alles abläuft. Wir
konnten alle miteinander lächeln, das
habe ich gern in Erinnerung. Ja, so war
sie. Fromm, aber auch
durchsetzungsfähig, leiderfahren, aber
auch eine Genießerin des Lebens.
Voller Erfahrung und doch manchmal
auf verschmitzte Weise dem Heute
zugewandt. Im Glauben tief verwurzelt,
aber doch auch neugierig auf die Welt.
Auf den Tag genau 122 Jahre nach
ihrem Geburtstag im Jahre 1893 wurde
der Enkelsohn einer meiner Schwestern
geboren. Der Kreislauf des Lebens,



dachte ich …
Ich sehe sie da vor mir in unserer

kleinen Küche und kann beinahe ihre
Stimme hören. Selbst heute dreifache
Großmutter, möchte ich schlicht
einstimmen in ihr Singen. Und würde
mich freuen, wenn meine Enkelkinder
mich so im Gedächtnis behalten,
fröhlich, weltzugewandt und Halt
gewinnend aus der Tradition unseres
Glaubens.



1) Du, meine Seele, singe, / wohlauf
und singe schön
dem, welchem alle Dinge / zu Dienst
und Willen stehn.
Ich will den Herren droben / hier
preisen auf der Erd;
ich will Ihn herzlich loben, / solang ich
leben werd.

2) Wohl dem, der einzig schauet /
nach Jakobs Gott und Heil!
Wer dem sich anvertrauet, / der hat
das beste Teil,
das höchste Gut erlesen, / den
schönsten Schatz geliebt;



sein Herz und ganzes Wesen / bleibt
ewig ungetrübt.

3) Hier sind die starken Kräfte, / die
unerschöpfte Macht;
das weisen die Geschäfte, / die Seine
Hand gemacht:
der Himmel und die Erde / mit ihrem
ganzen Heer,
der Fisch unzähl’ge Herde / im
großen, wilden Meer.

4) Hier sind die treuen Sinnen, / die
niemand Unrecht tun,
all denen Gutes gönnen, / die in der
Treu beruhn.



Gott hält sein Wort mit Freuden, /
und was Er spricht, geschicht, und wer
Gewalt muss leiden, / den schützt Er
im Gericht.

5) Er weiß viel tausend Weisen, / zu
retten aus dem Tod,
ernährt und gibet Speisen / zur Zeit
der Hungersnot,
macht schöne rote Wangen / oft bei
geringem Mahl;
und die da sind gefangen, / die reißt
Er aus der Qual.

6) Er ist das Licht der Blinden, /
erleuchtet ihr Gesicht;



und die sich schwach befinden, / die
stellt Er aufgericht’.
Er liebet alle Frommen, / und die Ihm
günstig seind,
die finden, wenn sie kommen, / an
Ihm den besten Freund.

7) Er ist der Fremden Hütte, / die
Waisen nimmt Er an,
erfüllt der Witwen Bitte, / wird selbst
ihr Trost und Mann.
Die aber, die Ihn hassen, / bezahlet Er
mit Grimm,
ihr Haus und wo sie saßen, / das wirft
Er um und um.



8) Ach ich bin viel zu wenig, / zu
rühmen Seinen Ruhm;
der Herr allein ist König, / ich eine
welke Blum.
Jedoch weil ich gehöre / gen Zion in
Sein Zelt,
ist’s billig, dass ich mehre / Sein Lob
vor aller Welt.

(Paul Gerhardt im 17. Jahrhundert)





Kristina Johlige Tolstoy
wurde 1967, als Ur-Ur-Enkelin von Leo
Tolstoy, im Allgäu geboren. Im Alter
von drei Jahren durfte sie im
Bildhauer-Atelier ihres Vaters Gerhard
bereits mit Hammer und Meißel
arbeiten. Die in Garmisch-
Partenkirchen ausgebildete Holz-
Bildhauerin ist als freischaffende
Künstlerin tätig. Dieses Buch hat sie mit
mehreren Reliefbildern illustriert.



www.kristinajohlige.com

http://www.kristinajohlige.com


Licht und Dunkel, 22 x 22 cm, 2016, Gipsguss, bemalt



Scalesquare, 100 x 100 cm, 2014, Gipsguss



Eichelhütchen, Schnur, 42 x 54 cm, 2013, Gipsguss,
bemalt



Grastrilogie, je 44 x 60 cm, 2014, Gipsguss



Eschensamen, 41 x 56 cm, 2013, Gipsguss,
Eschensamen



Blue Twin, je 41 x 43 cm, 2014, Gipsguss, bemalt



Blattedrale II, 43 x 54 cm, 2014, Gipsguss, bemalt





Margot Käßmann
Prof. Dr. theol., Dr. h. c., geb. 1958, ist
evangelisch-lutherische Theologin und
Pfarrerin. Sie war von 1999 bis 2010
Bischöfin der größten evangelischen
Landeskirche in Hannover und
2009/2010 Ratsvorsitzende der
Evangelischen Kirche in Deutschland.
Davor war sie Gemeindepfarrerin,
Studienleiterin der Evangelischen
Akademie Hofgeismar und
Generalsekretärin des Deutschen



Evangelischen Kirchentags. Seit April
2012 wirkt sie als „Botschafterin des
Rates der EKD für das
Reformationsjubiläum 2017“. Margot
Käßmann ist Mutter von vier
erwachsenen Töchtern.



Quellennachweise

Die Bibelzitate wurden der
Lutherübersetzung entnommen.
Lutherbibel, revidierter Text 1984,
durchgesehene Ausgabe, © 1999
Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart.

I S. 68: Elisabeth Herrmann, Das
Kindermädchen, © 2007 Wilhelm
Goldmann Verlag, München, in der
Verlagsgruppe Random House GmbH.



II S. 75: Roger Willemsen & Kitty
Kahane: „Das müde Glück“ ©
Hansisches Druck- und Verlagshaus
GmbH, 2012.

III S. 109: Joachim Fuchsberger,
Altwerden ist nichts für Feiglinge, ©
Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh, in
der Verlagsgruppe Random House
GmbH.

IV S. 146: aus: Michael Lapsley, Mit
den Narben der Apartheid, Verlag
Barbara Budrich, Opladen 2014.

V S. 161: Mechthild von Magdeburg:



Gott ähnelt der Seele in fünf Dingen.
Übers. von Thomas Klein. In:
Sprachspeicher. 200 Gedichte auf
Deutsch vom achten bis zwanzigsten
Jahrhundert, DuMont Buchverlag,
Köln 2001, S. 59.

VI S. 165: Zitiert nach: Entrüstet euch!,
hg. v. Margot Käßmann und
Konstantin Wecker, Gütersloh 2015, S.
75.

VII S. 170: Bild am Sonntag, Ostern
2016, © Axel Springer SE.

VIII S. 207: Gioconda Belli, Wenn du



mich lieben willst, Peter Hammer
Verlag, Wuppertal 1993.

IX S. 210: IN DIESEM MOMENT,
Musik & Text: Stefanie Retterbush,
Claudio Pagonis, Christoph Masbaum,
Florian Peil, Martin Fliegenschmidt ©
Tinseltown Music Publishing, Universal
Music Publishing GmbH, HDW Songs
Edition.

X S. 225: Hanns Dieter Hüsch: Wir sind
alle in Gottes Hand. Aus: Hanns Dieter
Hüsch / Jean Miro, Das kl. Buch
zwischen Himmel und Erde, Seite 22,
2013/8 © tvd-Verlag Düsseldorf, 2000.



Wir haben uns bemüht, alle
Rechteinhaber zu ermitteln und
Einverständnisse einzuholen. Wo dies
nicht gelungen ist, bitten wir jeden, der
sich in seinem Recht verletzt fühlt, sich
beim Verlag zu melden. Berechtigte
Ansprüche werden selbstverständlich
angemessen abgeglichen.



Bildnachweise

Kristina Johlige Tolstoy

Abbildung 1 und 2: Blattedrale II, 43 x
54 cm, 2014, Gipsguss, bemalt

Abbildung 3 und 4: Licht und Dunkel,
22 x 22 cm, 2016, Gipsguss, bemalt

Abbildung 5: Scalesquare, 100 x 100
cm, 2014, Gipsguss



Abbildung 6: Eichelhütchen, Schnur,
42 x 54 cm, 2013, Gipsguss, bemalt

Abbbildung 7: Grastrilogie, je 44 x 60
cm, 2014, Gipsguss

Abbildung 8: Eschensamen, 41 x 56 cm,
2013, Gipsguss, Eschensamen

Abbildung 9: Blue Twin, je 41 x 43 cm,
2014, Gipsguss, bemalt



Weitere Bücher und CDs
von Margot Käßmann

Sehnsucht nach Leben
Klappenbroschur · 224 Seiten · € 12,99
ISBN 978-3-86334-048-3

Margot Käßmann schreibt über
grundlegende Sehnsüchte wie die
Sehnsucht nach Liebe, nach Frieden,
nach Freiheit. Und darüber, dass es
einen gibt, der uns durchs Leben



begleitet …

Sehnsucht nach Leben – Hörbuch
Gekürzte Fassung · Gelesen von Margot
Käßmann
Laufzeit ca. 79 Minuten · € 14,99 *
ISBN 978-3-942208-49-9

Sehnsucht nach Leben – Meditation
mit Musik
Margot Käßmann und Hans-Jürgen
Hufeisen
Laufzeit ca. 79 Minuten · € 14,99 *
ISBN 978-3-942208-75-8



Mehr als Ja und Amen
Gebunden · Mit Schutzumschlag
272 Seiten · € 17,99
ISBN 978-3-942208-77-2

„In zehn Kapiteln legt Margot
Käßmann die Finger auf die
gesellschaftlichen Wunden und fordert
dazu auf, sich im Ehrenamt zu
engagieren.“ Zeitzeichen

Das Zeitliche segnen
Gebunden · Mit Schutzumschlag
224 Seiten · € 17,99
ISBN 978-3-86334-024-7



Margot Käßmann schreibt offen über
eigene Verluste und die Gewissheit,
dass der Tod nicht das letzte Wort hat.
Sie macht Mut, sich den großen Fragen
des Lebens und Sterbens zu stellen –
damit das Leben gelingt.



Der Inhalt dieses E-Books ist urheberrechtlich
geschützt und enthält technische
Sicherungsmaßnahmen gegen unbefugte Nutzung.
Die Entfernung dieser Sicherung sowie die Nutzung
durch unbefugte Verarbeitung, Vervielfältigung,
Verbreitung oder öffentliche Zugänglichmachung,
insbesondere in elektronischer Form, ist untersagt
und kann straf- und zivilrechtliche Sanktionen nach
sich ziehen.

Der Verlag weist ausdrücklich darauf hin, dass im
Text enthaltene externe Links vom Verlag nur bis
zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung eingesehen
werden konnten. Auf spätere Veränderungen hat der
Verlag keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags
ist daher ausgeschlossen.

Copyright © 2016 adeo Verlag
in der Gerth Medien GmbH, Dillerberg 1, 35614



Asslar
1. Auflage September 2016
ISBN 978-3-641-20432-7
V001

Umschlaggestaltung: Gute Botschafter GmbH,
Haltern am See
Autorenfotos: Steffen Roth, Berlin
Lektorat und Innengestaltung: Stefan Wiesner

www.adeo-verlag.de

http://www.adeo-verlag.de

	Vom Sorgen und Verzagt-Sein – und dem Mut zum Leben
	1 – Es muss im Leben mehr als alles geben
	2 – Warum muss das ausgerechnet mir passieren?
	3 – Eine schrecklich nette Familie!
	4 – Das Leben ist endlich – wer will schon an so was denken?
	5 – Offenbar hört mich da oben niemand …
	6 – Nehmen denn Unrecht und Krieg nie ein Ende?
	7 – Sei getrost und unverzagt!
	Statt eines Nachwortes
	Kristina Johlige Tolstoy
	Margot Käßmann
	Quellennachweise
	Bildnachweise

