




 



 
 
 
Der Mensch ist nur da ganz
Mensch, wo er spielt. Was
Schiller einst dachte, bestätigt
heute die Hirnforschung: Im
Spiel entfalten Menschen ihre
Potenziale, beim Spiel erfahren
sie Lebendigkeit. Doch
gegenwärtig ist das Spiel
bedroht – durch seine
Kommerzialisierung ebenso wie
durch suchterzeugende Online-



und Glücksspiele. Der
Hirnforscher Gerald Hüther
und der Philosoph Christoph
Quarch wollen sich damit nicht
abfinden. Sie rufen dazu auf, die
Bedeutung des Spiels
wiederzuentdecken. Sie
erläutern, warum unser Gehirn
zu Hochform aufläuft, sobald
wir es spielerisch zu nutzen
beginnen, und weshalb
Computerspiele nicht geeignet
sind, um die in uns angelegten
Potenziale zu entfalten. Sie



erinnern an die hohe
Wertschätzung des Spiels in
früheren Kulturen und zeigen,
welche Spiele dazu angetan
sind, Freiräume für
authentische Begegnung und
Lebensfreude zu öffnen – damit
wir in einer vom
instrumentellen Denken
beherrschten Welt unsere
spielerische Kreativität nicht
verlieren.



 
Hanser E-Book



 
Gerald Hüther

Christoph Quarch
 

RETTET DAS SPIEL!
 

Weil Leben mehr als
Funktionieren ist

 
 

Carl Hanser Verlag



 
ISBN 978-3-446-44709-7

© Carl Hanser Verlag München
2016

Umschlag: Hauptmann &
Kompanie, Zürich

Satz: Kösel Media GmbH,
Krugzell

 
 

Unser gesamtes lieferbares
Programm

und viele andere Informationen
finden Sie unter:



www.hanser-literaturverlage.de
 

Erfahren Sie mehr über uns und
unsere Autoren auf

www.facebook.com/HanserLiteraturverlage
oder folgen Sie uns auf Twitter:
www.twitter.com/hanserliteratur

 
Datenkonvertierung E-Book:
Kreutzfeldt digital, Hamburg

http://www.hanser-literaturverlage.de
http://www.facebook.com/HanserLiteraturverlage
http://www.twitter.com/hanserliteratur


INHALT
 
Vorspiel
Was wird aus uns, wenn wir
aufhören zu spielen?
 
 

Feuerwerk für graue Zellen
Die Neurobiologie des Spielens
Die befreiende und verbindende
Kraft des Spielens
Die Spielfreude der Gene
Das universelle Prinzip des



Lebens
Die spielerische Entfaltung von
Kreativität
Das Gehirn als Organ für
spielerische Kokreativität
 
 

Das Lächeln des Weisen
Zur Philosophie des Spielens
Die Spielweisen der alten
Mythen
Die Spielweisen der antiken
Philosophie
Die Spielweisen der Neuzeit
 



 

Angriff der Spielverderber
Wenn das Spielfeld zum

Marktplatz wird
Die Herkunft des Homo

oeconomicus
Die Verwechselung von Gewinn

machen und gewinnen
Das schleichende Gift der

Spielsucht
Wie Spiele missbraucht werden
Die Entzauberung des

Zuschauers
Der Fluch der Monokulturen
 



 

Inseln der Lebendigkeit
Zur Phänomenologie des
Spielens
Wo das Spiel ursprünglich ist
Wo wir heute spielen können
 
 

Leinen los und auf in die
Freiheit!
Von der spielerischen
Lebenskunst
Warum wir eine Kultur

spielerischer Lebenskunst
brauchen



Wie eine spielerische
Lebenskunst unseren Alltag
schöner werden lässt

 
 

Nachspiel auf Erden
Was wird aus uns, wenn wir

beginnen, den Zauber des
Spiels wiederzuentdecken?

 
 

Nachspiel im Himmel
 
Literatur
 



Anmerkungen



VORSPIEL

WAS WIRD AUS UNS, WENN
WIR AUFHÖREN ZU

SPIELEN?

Wir Menschen sind wunderbare
Wesen. Wir verfügen über eine
Fähigkeit, die uns unglaubliche
Möglichkeiten eröffnet: Wir
können zeitlebens Neues
hinzulernen. Ausgestattet mit
lernfähigen Gehirnen sind wir in



der Lage, die Welt, in der wir
leben, nach unseren eigenen
Vorstellungen zu gestalten. Das
haben wir getan. Und wie wir
das getan haben!

Allmählich jedoch beginnen
wir zu erkennen, dass nicht
alles, was uns und unseren
Vorfahren einmal
wünschenswert erschien, uns
und unseren Kindern auch
wirklich ein gutes und
glückliches Leben und
Zusammenleben ermöglicht.



Manches, was vor wenigen
Jahren noch als erstrebenswert
galt, bereitet uns zunehmend
größere und schwerer zu
lösende Probleme. Aber
langsam dämmert uns, dass die
Fähigkeit, die Welt nach
Maßgabe der eigenen Wünsche
und Ideen zu gestalten, nicht
zwangsläufig von Vorteil ist.

Denn dieses wunderbare
Gehirn hat als nicht durch
genetische Programme
konstruiertes Denkorgan auch



einen entscheidenden Nachteil:
Bei dem, was wir uns damit
ausdenken, können wir uns
irren. Was wir gestern noch für
richtig und wichtig hielten, kann
sich morgen schon als fataler
Irrtum erweisen. Und allzu oft
haben wir in Form von Leid und
Elend anschließend einen hohen
Preis für diese Irrtümer
gezahlt: Angst, Ohnmacht, der
Verlust von Lebensfreude. Wir
sollten also vorsichtig sein bei
der Umsetzung dessen, was uns



auf den ersten Blick als
wünschenswert oder bisweilen
auch alternativlos erscheint.

Gewiss ist es kein Fehler, bei
dem, was wir tun, danach zu
fragen, wie es sich am
einfachsten, schnellsten und
kostengünstigsten machen lässt,
wie sich unser Handeln
effektiver organisieren und
unser gesamtes Leben
ökonomischer und bequemer
gestalten lässt. Dass solche
Fragestellungen aber nicht auf



alle Lebensbereiche
ausgeweitet werden können,
bemerken wir meistens erst
dann, wenn uns bei aller
Effektivität, Funktionalität,
Produktivität und Profitabilität
etwas verloren gegangen ist:
etwas, das wir dringend
brauchen, um unser Leben nicht
nur möglichst angenehm, sicher
und nutzbringend zu gestalten,
sondern auch und vor allem so,
dass es uns erfüllt und wir
Lebendigkeit, Leichtigkeit und



Lebenslust verspüren, ja, dass
es uns glücklich macht. Genau
das aber ist in unserer
gegenwärtigen, vom
ökonomischen Denken
beherrschten Welt eher die
Ausnahme. Viele Menschen
fühlen sich einsam, unglücklich
und ausgebrannt. Psychische
Krankheiten greifen um sich und
eine diffuse Unrast macht sich
breit. Könnte es also sein, dass
wir uns mit unserer Vorstellung
davon, worauf es im Leben



ankommt, geirrt haben?
Solche Gedanken zu denken,

ist schmerzhaft, aber anders
können wir nicht herausfinden,
was uns hilft und was uns
schadet. Nur aus den Fehlern,
die wir machen, und aus den
Fehlentwicklungen, die wir in
Gang setzen, können wir lernen,
was besser oder richtiger
gewesen wäre: was uns
glücklicher, kreativer, gesünder,
entwicklungsfähiger gemacht
hätte – und machen könnte.



Doch was genau könnte das
sein?

Es könnte etwas sein, das wir
in den letzten Jahrzehnten über
all unseren Anstrengungen, das
Leben gewinnbringender,
erfolgreicher, effektiver,
sicherer und bequemer zu
machen, aus dem Blick verloren
haben: die Lust am Spielen. Was
das bedeutet und welche
Konsequenzen es für uns hat –
für jede Einzelne und jeden
Einzelnen ebenso wie für



unsere Gesellschaft im Ganzen:
Davon handelt dieses Buch.

Wir haben es geschrieben,
weil wir um den Fortbestand
unserer Kultur besorgt sind;
weil wir der fortschreitenden
Funktionalisierung und
Ökonomisierung unseres
Lebens Einhalt gebieten wollen;
weil wir die Freiheit und
Schönheit des Lebens bewahren
wollen. Wir haben es
geschrieben, weil uns die
Hoffnung bewegt, in einer



gemeinsamen Anstrengung die
schönste Pflanze der
abendländischen Kultur zu
neuer Blüte zu bringen. –
Deshalb werben wir für unseren
zivilisatorischen Imperativ:
Rettet das Spiel!

Dass es tatsächlich möglich
ist, dem Ernst des Lebens
spielerisch zu begegnen, können
Sie sich womöglich nur schwer
vorstellen – gerade angesichts
all der Krisen, die unsere
Gesellschaft zu Beginn des



21. Jahrhunderts erschüttern.
Aber davon wollen wir uns nicht
entmutigen lassen. Deshalb
bieten wir Ihnen jetzt die
Gelegenheit zu erleben, wie
schnell Sie Ihre Meinung ändern
und lieb gewonnene
Denkgewohnheiten ablegen
können. Sie brauchen dafür
noch nicht einmal dieses Buch
von der ersten bis zur letzten
Seite durchzulesen: Wir
kommen direkt auf den Punkt.
Genauer gesagt: auf fünf



Punkte.
Erstens: Sie spielen öfter, als

Sie denken. Schon wenn Sie
denken, spielen Sie. Zumindest
dann, wenn Sie in Gedanken alle
vorstellbaren Möglichkeiten zur
Lösung eines Problems, zum
Erreichen eines Ziels oder zur
Realisierung einer Absicht
durchspielen: Bevor Sie
handeln, überlegen Sie erst
einmal, wahrscheinlich sogar
sehr sorgfältig, wie Sie das, was
Sie vorhaben, verwirklichen



könnten. Sie tun erst einmal
noch nichts (jedenfalls dann,
wenn Sie einigermaßen bei
Verstand sind). Erst einmal
probieren Sie gedanklich aus,
was alles denkbar und dann
vielleicht auch umsetzbar ist.

Genau dasselbe taten Sie
auch schon als kleines Kind,
wenn Sie in Mutters Küche alle
möglichen Kochutensilien
herauskramten und sich
fragten, was sich wohl damit
alles machen lässt. Weil Ihre



Vorstellungskraft damals noch
nicht ganz so gut entwickelt war
wie heute, werden Sie das
Mögliche weniger gedacht,
dafür aber praktisch
ausprobiert haben. Wenn
Kinder so etwas tun, sagen wir:
Sie spielen.

Als denkender Erwachsener
haben Sie genau genommen nur
die Spielweise verändert:
Gedankenspiele statt
Kinderspiele. So oder so aber
Spiele. Herzlich willkommen in



der Welt, in der der Mensch nur
dort ganz Mensch ist, wo er
spielt. Denn was wären wir,
wenn wir aufhörten zu spielen?
Wir würden dann genauso
reagieren wie ein Computer.
Die können, weil sie nicht die
Fähigkeit haben, in Gedanken
zu spielen, auch immer nur das
hervorbringen, wofür jemand
sie programmiert hat. Ein
Leben ganz ohne
Gedankenspiele wäre ein Leben
ohne Lebendigkeit.



Wir machen weiter.
Zweitens: Das spielerische

Erproben dessen, was alles
geht, ist nicht nur die
entscheidende Voraussetzung
dafür, dass Sie sich selbst als
denkendes Wesen erleben
können. Es ist auch das, was
unseren äffischen Vorfahren den
Weg zur Menschwerdung
ermöglicht hat. Nichts von all
dem, was im Verlauf dieses
langen Prozesses erreicht
worden ist, hätten Menschen



erfinden, entdecken, bauen und
nutzen können, wenn diese
Fähigkeit in ihrem Gehirn nicht
von Anfang an als Potenzial
angelegt gewesen wäre.
Zeugnisse dieses frühen
Spielens finden wir noch heute
in Höhlenzeichnungen. Auch die
Mythen unserer Ahnen sind
voller spielerischer Eleganz.

Nach allem, was wir wissen,
spielen Menschen schon so
lange, wie es Menschen gibt.
Das kann auch gar nicht anders



sein: Hätten sie nicht gespielt,
wären sie nie in der Lage
gewesen, den gesamten Erdball
zu bevölkern und all das zu
erfinden und zu entdecken, was
uns als Menschen heute so
selbstverständlich geworden ist.
Ohne die immer neue
spielerische Erkundung der in
uns angelegten Potenziale
hätten wir Menschen uns gar
nicht weiterentwickeln können.
Dass wir die
Herausforderungen einer sich



ständig verändernden
Lebenswelt überhaupt zu
meistern vermochten, uns an
neue Gelegenheiten anpassen,
neue Möglichkeiten erschließen
konnten – und nicht irgendwann
im Zuge der Evolution
ausgestorben sind –, verdanken
wir unserer Fähigkeit zu
spielen.

Aber das ist noch nicht alles.
Drittens: Das Spielen haben

wir Menschen gar nicht selbst
erfunden. Auch Tiere spielen.



Nicht alle, aber all jene, die mit
einem lernfähigen, nicht durch
genetische Programme fest
verkabelten Gehirn zur Welt
kommen. Krähenvögel zum
Beispiel oder kleine Kätzchen
und Hunde. Je lernfähiger ihr
Gehirn ist, umso häufiger und
umso intensiver spielen sie. Das
Spiel ist also von Anfang an alles
andere als eine nutzlose
Beschäftigung zum Zeitvertreib:
Es ermöglicht schon den Tieren
und erst recht uns Menschen



das Ausprobieren all dessen,
was dem betreffenden Tier-
oder Menschenkind möglich ist.
Spielerisch finden sie heraus,
was sie mit ihrem Körper, den
Armen und Beinen, den Händen
oder – im Fall der kleinen
Kätzchen – mit dem Schwanz
alles machen können.

Und später setzt sich dieser
spielerische Erkundungsprozess
des Möglichen in der Beziehung
zu Eltern, Geschwistern und
anderen Lebewesen fort. Bis



jede und jeder herausgefunden
hat, was alles geht und was
nicht funktioniert.
»Selbstorganisiertes, intrinsisch
gesteuertes Lernen« nennen
das die Lernpsychologen und
haben inzwischen verstanden,
dass diese Art des Lernens
entscheidend dafür ist, wie gut
sich ein Tier- oder
Menschenkind später in der
Welt zurechtfindet. Und was ist
die Ursache für dieses Lernen?
Das Spiel. Und wann kann ein



Kind all das nicht mehr selbst
lernen? Wenn es ständig
unterrichtet und
»frühgefördert« wird, sodass
ihm keine Zeit zum Spielen
mehr bleibt.

Immer noch nicht überzeugt?
Okay, dann eben auch das noch,
aber nur ganz kurz, denn es
steht im Mittelpunkt unseres
Buches.

Viertens: Ohne die
Möglichkeit des spielerischen
Ausprobierens gäbe es gar



keine Kreativität. Einfach nur
weiterdenken, was schon
gedacht worden ist, können wir
alle. Manche sogar besonders
gut, wenn sie dazu gezwungen
oder dafür belohnt werden.
Aber dadurch, dass jemand das
bereits Vorhandene ergänzt,
umbaut oder verbessert, kommt
nichts wirklich Neues in die
Welt. Ein Fenster bleibt ein
Fenster, auch wenn es nun eine
Vakuum-Doppelverglasung und
einen Plastikrahmen hat. Im



Englischen heißt so etwas linear
innovation, also die bloße
Verbesserung des Bestehenden.
Wirklich interessant sind die
sogenannten breakthrough
innovations, also tatsächlich
neue, kreative Lösungen. Die
Entdeckung der α-Helix-
Struktur der DNA war so
etwas – oder die
Relativitätstheorie oder der
Düsenantrieb oder der
Verbrennungsmotor.

Fragt man danach, was es



möglich gemacht hat, dass
jemand eine völlig neue, bisher
noch nicht gedachte oder auch
nicht für möglich gehaltene
Lösung finden konnte, dann
stößt man immer wieder auf das
gleiche Phänomen: Die
entscheidende Idee kam nicht
am Schreibtisch und auch nicht
kurz vor der Deadline oder der
angedrohten Kündigung,
sondern morgens, noch im
Halbschlaf, oder nachmittags
bei einem Spaziergang oder



abends unter der Dusche. Also
immer dann, wenn kein Druck
herrschte, wenn im Hirn mal
das eine, mal das andere
durchgespielt werden konnte,
bis sich plötzlich etwas zu
einem stimmigen Bild
zusammenfügte. Der
Durchbruch in das Neue
entstand ganz von allein,
hervorgegangen aus dem Spiel
der Gedanken.

Einen fünften und letzten
wichtigen Pflock für das Spiel



möchten wir noch einschlagen:
Ohne das Spiel gäbe es keine
Schönheit. Maler spielen mit
ihren Farben, Musiker spielen
ihre Instrumente, Dichter
spielen mit Worten, Tänzer mit
Schritten und Bildhauer mit Ton
und Marmor. Bei Lichte
besehen sind alle Künste große
Spielarrangements, mit denen
wir spielerisch unsere Welt so
einrichten, dass wir uns in ihr zu
Hause fühlen, sie bejahen und
gutheißen können, ja glücklich



sind. Denn, wo uns solche
Erfahrungen zuteilwerden,
erfahren wir uns und die Welt
nicht nur als sinnvoll, sondern
erleben auch das Glück – das
Glück, von dem Hermann Hesse
einst sagte, es sei nichts
anderes als ein »Mitsingen im
Chor der Sphären, Mittanzen im
Reigen der Welt, Mitlachen im
ewigen Lachen Gottes«1:
Mitspielen im Spiel des Lebens,
um es auf den Punkt zu bringen.
Denn seien wir ehrlich: Nutzen



hin oder her – sind es nicht
gerade Schönheit und Poesie,
Anmut und Eleganz, die unsere
Seele vibrieren lassen? Und
erleben wir diese Qualitäten
nicht gerade dann, wenn wir
spielen? Steht dann nicht oft die
Zeit still? Und fühlt sich das
Leben nicht lebendiger an,
wenn wir den großen Spielen
unserer Künstler beiwohnen?
Und besonders, wenn wir selbst
im Spiel sind und spielend
Schönheit schaffen, wenn wir



die Grenzen der Wirklichkeit
überwinden, indem wir sie in
leuchtende Farben tauchen,
Geschichten von anderen
Welten erzählen oder eine
Tonfolge finden, die uns selbst
zum Klingen bringt? Nicht nur
die Erfindung brauchbarer
Gegenstände und technische
Innovationen verdanken sich
dem Spiel, sondern auch das
ganze weite Feld der Kunst.

Johan Huizinga, ein
niederländischer



Kulturwissenschaftler, hat
gezeigt, dass unsere ganze
Kultur bei Lichte besehen nichts
anderes ist als ein grandioses
Spielergebnis – und dass sich
die Kulturentwicklung der
Menschheit als Folge immer
komplexerer, schönerer Spiele
begreifen lässt; dass sie jedoch
gefährdet ist, wenn andere, dem
Spiel zuweilen feindlich
gesonnene Mächte wie die
Wirtschaft und auch die
Wissenschaft die Spielräume für



Kunst und Kultur verdrängen
oder kolonialisieren.2 Auch die
großen Religionen haben sich
wiederholt als Spielverderber
erwiesen. Dabei war das Feld
der Spiritualität ursprünglich
vom Geist des Spiels
durchdrungen, der erst später
von jenem unerbittlichen Ernst
religiöser Eiferer überlagert
wurde, der uns auch heute
wieder so große Sorgen
bereitet. Ein griechischer
Philosoph wie Platon hingegen



konnte noch ganz im Geiste
seiner von der olympischen
Mythologie des alten Hellas
inspirierten Spiritualität sagen,
der Mensch könne sein Leben
nicht besser zubringen denn als
unablässige Folge schöner
Spiele zu Ehren der Götter.

 
***

 
Götter hin oder her: Wer nun
noch immer davon überzeugt
ist, es wäre Unsinn, dem



gewichtigen Ernst des Lebens
mit dem heiteren Ernst des
Spielens zu begegnen, den
bitten wir um Nachsicht dafür,
dass wir seine kostbare Zeit so
lange in Anspruch genommen –
um nicht zu sagen: aufs Spiel
gesetzt – haben. Wer aber Lust
hat mitzuspielen und sich
unserer Entdeckungsreise in die
große weite Welt der
unbegrenzten Möglichkeiten
anzuschließen, die sich dem
Menschen dort eröffnet, wo er



Zeit und Raum zum Spielen
findet, sei zum Weiterlesen und
Weiterdenken herzlich
eingeladen.

Was Sie erwartet? Im ersten
Kapitel dieses Buches kommt
die Naturwissenschaft zu Wort.
Wir werden Sie mitnehmen in
die Tiefenstrukturen des Lebens
und des Universums. Wir
werden dort erstaunliche
Entdeckungen machen und uns
vor Augen führen, dass die Welt
nicht falsch beschrieben ist,



wenn man sie als ein großes
Spielgeschehen deutet.

Das lehrten bereits die alten
Philosophen, die wir im zweiten
Kapitel des Buches konsultieren
werden. Es ist erstaunlich, in
welch hohem Maße alte
Weisheit und neues Wissen
passgenau zusammenfinden, wo
es um das Spiel geht. Zumindest
gilt das für die Denker, die sich
intensiv dem Spiel gewidmet
haben. Es lohnt sich, diese
Magistri ludi – Spielmeister –



ins Gespräch zu bringen: Sie
zeigen uns, warum wir
Menschen gut beraten sind, das
Spiel zu retten, wenn es in
Gefahr ist.

Der Blick zurück schärft den
auf die Gegenwart. Für ihn
stellen wir im dritten Teil
unseres Buches fest: Nicht
alles, was heutzutage als Spiel
bezeichnet und vermarktet
wird, ist auch tatsächlich ein
Spiel. Wie alles, was wir
Menschen erfinden, kann auch



das Spiel missbraucht und für
bestimmte Zwecke und zur
Verfolgung bestimmter
Absichten instrumentalisiert
und verdorben werden. Nicht
zufällig tadeln die Kinder beim
Würfelspiel diejenigen als
Spielverderber, die ihre eigenen
Interessen und Ziele dem Spiel
unterjubeln und meinen, die
Regeln zu ihren Gunsten
anpassen zu dürfen. Wenn es
heute bei dem, was wir Spiel
nennen, in manchen Fällen nicht



mehr ums Gewinnen oder
Verlieren, sondern um Gewinn
und Verlust geht, wenn der
Homo oeconomicus (der
wirtschaftende Mensch) den
Homo ludens (den spielenden
Menschen) verdrängt, wenn
also ökonomische Interessen
unsere Spielwelten
kolonialisieren, indem sie – wie
bei großen
Sportveranstaltungen oder auch
in den zahllosen Kasinos an den
Ausfallstraßen unserer Städte –



das Spiel zum Konsumartikel
umformatieren, dann handelt es
sich nicht mehr um wirkliche
Spiele, denn dann hat jemand
das Spiel zu einem Geschäft
gemacht und in bitteren Ernst
verwandelt. Hier wird deutlich,
wie sehr es an der Zeit ist, das
Spiel zu retten. Ohne zu
übertreiben, lässt sich sagen:
Es geht dabei um unser Leben,
um unsere Lebendigkeit und
unsere Kultur. Es geht ums
Ganze.



Und deshalb ist es wichtig,
sehr genau zu prüfen, welche
Spiele echte sind und uns
Menschen guttun – und welche
schon durch spielfremde
Aspekte korrumpiert sind.
Darum geht es im vierten Teil.
Hier helfen freilich keine
moralischen Kriterien, sondern
nur ein klares Verständnis
dessen, was das Spiel seinem
Wesen nach ist. Wie aber
erschließt sich das Wesen des
Spiels? Indem wir die weite,



bunte Welt der Spiele daraufhin
befragen, welche immer
wiederkehrenden
Grundsignaturen des Spielens
sich erkennen lassen. Mit ihnen
gewinnen wir die Maßstäbe,
anhand derer wir anschließend
Empfehlungen aussprechen
können, welche Spiele uns
geeignet dazu erscheinen,
Menschen bei der Entfaltung
ihrer Potenziale zu unterstützen
und erfüllte Lebendigkeit zu
erfahren.



Bei der Rettung des Spiels
geht es ums große Ganze, aber
es sind die kleinen
Gelegenheiten, bei denen sich
zur Rettung ansetzen lässt –
denn schließlich geht es immer
auch um uns und unser eigenes
Leben. Zuletzt gilt unser Blick
deshalb der Frage, ob und wie
es möglich ist, dem guten Geist
des Spiels in unserem Alltag
mehr Raum zu geben. Wir
schlagen im fünften Kapitel
darum eine Kultur spielerischer



Lebenskunst vor, die sich in
unterschiedlichen Bereichen für
unser aller Leben als heilsam
und lebendigkeitsfördernd
erweisen wird: in Familie und
Partnerschaft, in Schule und
Spiritualität, in Politik und
Wirtschaft. So bleibt die von
uns geforderte Rettung des
Spiels keine abstrakte
Angelegenheit, sondern ein
höchst konkretes und
alltagstaugliches Programm –
für jeden Einzelnen wie auch für



unsere Gesellschaft im Ganzen.
Die Forderung nach einer
Rettung des Spiels ist, wie Sie
sehen werden, ein politisches,
ja, vielleicht sogar ein
visionäres Projekt.

Wer spielt, konsumiert nicht.
Wer spielt, benutzt nicht. Wer
spielt, begegnet dem anderen
als einem Gegenüber auf
Augenhöhe. Deshalb ist das
Spiel in einer von der
instrumentellen Vernunft des
Ökonomismus beherrschten



Welt eine subversive Kraft.
Spielen öffnet Räume
unbedingter Sinnhaftigkeit,
auch wenn kein Zweck dabei
verfolgt und kein Nutzen
avisiert wird. Spiele öffnen
Räume für Kreativität, genauer:
für Kokreativität, denn
Möglichkeiten werden da am
besten erprobt und Potenziale
da am besten entfaltet, wo
Menschen miteinander spielen.
Gemeinsames Spielen
ermöglicht Entwicklung und



Innovation. Spielplätze sind
Landeplätze, auf denen das
Neue in die Welt kommen kann.

Wenn wir zu spielen aufhören,
hören wir auf, das Leben in all
seinen Möglichkeiten zu
erkunden. Und damit verspielen
wir die Potenziale, die in uns
stecken. Wer dem Leben nicht
spielerisch begegnet, den
erstickt es mit seinem Ernst.
Das Leben ist kein Spiel, aber
wenn wir nicht mehr spielen
können, dann können wir auch



nicht mehr leben.



FEUERWERK FÜR GRAUE
ZELLEN

DIE NEUROBIOLOGIE DES
SPIELENS

»Der Mensch«, notierte
Friedrich Schiller, »spielt nur,
wo er in voller Bedeutung des
Wortes Mensch ist, und er ist
nur da ganz Mensch, wo er
spielt.«3 Man spürt sogleich die
Wucht, die diesen Worten



innewohnt. Gewichtiges ist hier
gesagt: über den Menschen und
über das Spiel, da beider Wesen
hier aufs Innigste verwoben
werden. »Menschsein« – so will
es scheinen – wird hier mit
»Spielen« gleichgesetzt. Oder
genauer: Eigentliches
Menschsein, voll entfaltetes
Menschsein, erblühtes
Menschsein, lebendiges
Menschsein ereignet sich im
Spiel. Das heißt: Wenn wir
verstehen wollen, was es heißt,



ein Mensch zu sein – ja mehr
noch: wenn uns daran gelegen
ist, im eigentlichen Sinne
Mensch zu sein –, dann sind wir
offenbar gut beraten, uns zu
fragen, was es mit dem Spiel auf
sich hat. Dann müssen wir
verstehen, was mit uns
geschieht, wenn wir spielen.

Kann es sein, dass das Spiel
eine Dimension unseres Lebens
ist, an der wir immer dann
teilhaben, wenn wir spielen?
Und dass wir uns deshalb, wenn



wir spielen, auf eine intensive,
auf eine echte Weise lebendig
fühlen? Dann wäre Spielen
etwas völlig anderes als bloßer
Zeitvertreib. Dann hieße
Spielen: die eigene
Lebendigkeit erfahren,
Verbundenheit erleben, die
eigenen Möglichkeiten
erkunden und unser kreatives
Potenzial entfalten. Dann
würden wir immer dann, wenn
wir spielen, diesen besonderen
Raum betreten, in dem wir uns



als aktive, lustvolle und kreative
Entdecker und Gestalter
unserer Möglichkeiten
erfahren. Das muss es sein, was
Friedrich Schiller und – wie wir
später noch sehen werden –
eine ganze Reihe großartiger
Denker auch schon vor ihm
erspürt und erkannt haben:
dass der Mensch nur dann
seinem Wesen gerecht wird,
wenn es ihm zumindest
vorübergehend gelingt, die
Begrenzungen seines



alltäglichen Lebens zu
überwinden und ein Tor aus der
Welt des Notwendigen und
Zweckdienlichen in die Welt des
Möglichen zu öffnen – im Spiel.

Was zu Schillers Zeiten und
auf der Grundlage
geisteswissenschaftlicher
Ansätze noch nicht so genau
fassbar und beschreibbar war,
lässt sich inzwischen aber auch
mithilfe naturwissenschaftlicher
Erkenntnisse weiter
untermauern und präzisieren.



Vor allem die Befunde, die in
den vergangenen zwei
Jahrzehnten dank moderner
bildgebender Verfahren im
Bereich der
Neurowissenschaften zutage
gefördert werden konnten,
machen es heute möglich, recht
detailliert zu beschreiben, was
in unserem Gehirn passiert,
wenn wir es nicht mehr primär
zur Organisation des Alltages,
zum Erreichen irgendwelcher
Ziele oder zur Verfolgung



bestimmter Zwecke einsetzen.
Wenn es uns also gelingt, den
Raum zu betreten, in dem wir
frei und unbekümmert denken
und handeln, wahrnehmen und
erkennen und dabei Neues
entdecken und das Spektrum
unserer Möglichkeiten
erkunden können.

Was die Hirnforscher dann,
beispielsweise mittels
funktioneller
Kernspintomografie, im Gehirn
eines in dieser Weise spielenden



Menschen messen können, ist
eine Verringerung des
Sauerstoffverbrauchs aufgrund
einer verminderten Aktivität
der Nervenzellverbände im
Bereich der Amygdala. Das ist
diejenige Hirnregion, die immer
dann besonders aktiv wird,
wenn wir Angst haben.

Im Spiel verlieren wir also
unsere Angst. Gleichzeitig
kommt es zu einer verstärkten
Aktivierung all jener neuronalen
Netzwerke, die gebraucht



werden, um die jeweiligen
Herausforderungen des
betreffenden Spiels zu
meistern. Je komplexer das
Spiel ist, desto mehr solcher
regionalen Netzwerke werden
gleichzeitig aktiviert. Genau das
ist die entscheidende
Voraussetzung dafür, dass wir
durch neuartige Verknüpfungen
der in diesen regionalen
Netzwerken verankerten
Wissensinhalte neue kreative
Einfälle und Ideen entwickeln



können. Schließlich lässt sich
bei jedem gelungenen Zug, bei
jeder gut bewältigten Aufgabe
auch noch beobachten, dass
bestimmte Neuronenverbände
im Mittelhirn, die als
»Belohnungszentren«
bezeichnet werden, verstärkt
zu feuern beginnen. Das damit
einhergehende Gefühl erleben
wir als Freude, als Lust,
manchmal sogar als
Begeisterung. Spielen stärkt
also unsere Lebensfreude.



Allein diese drei wichtigen
Erkenntnisse der Neurobiologie
bringen uns einer Antwort auf
die Frage, welche Bedeutung
das Spiel für uns hat und was
mit uns geschieht, wenn wir
spielen, deutlich näher. Immer
dann, wenn wir zu spielen
beginnen, öffnet sich für uns
eine Welt, in der all das
verschwindet, was uns im
alltäglichen Zusammenleben
daran hindert, die in uns
angelegten Potenziale zu



entdecken und zu entfalten.
Wenn wir wirklich spielen,
erleben wir auch keinen Druck
und keinen Zwang mehr, und
wenn es nichts mehr gibt, was
uns bedrängt, verschwindet
auch die Angst. Deshalb fühlen
wir uns immer dann, wenn wir
spielen, lustvoll und frei.

Die befreiende und
verbindende Kraft des

Spielens



Nur dann, wenn wir nicht mehr
auf die vielfältigen
Bedrängnisse und
Notwendigkeiten reagieren
müssen, die das Leben
außerhalb des Spiels ständig für
uns bereithält, sind wir in der
Lage, wirklich frei zu denken
und zu handeln. Dann erst
können wir unbekümmert und
ohne Angst erkunden und
erproben, was alles möglich ist.
Kinder spielen noch genau so
und finden dabei selbst heraus,



was alles geht, aber auch, was
nicht funktioniert. Sie hören
sofort auf zu spielen, wenn sie
unter Druck geraten
(beispielsweise wenn sie
spüren, dass sie beobachtet
werden) oder wenn es ihnen
nicht gut geht (weil sie krank
sind oder ein Problem sie
belastet). Und – es gibt kaum
einen besseren Indikator
dafür – wenn sie sich
verunsichert fühlen und Angst
haben.



Sobald sie mit anderen
zusammen zu spielen beginnen,
erkennen Kinder recht schnell,
dass es mehr Freude macht,
wenn das, was spielerisch alles
möglich ist, durch bestimmte
Regeln begrenzt wird. Und
spätestens als Erwachsene
haben wir dann alle meist recht
gut gelernt, diese Spielregeln
einzuhalten. Wir halten uns
dann an das, was innerhalb der
Spielzeit und auf dem
»Spielplatz« als Regelwerk von



uns als Voraussetzung dafür
erkannt worden ist, damit das
Spiel ein Spiel bleibt. Es muss
jedem Einzelnen die
Möglichkeit bieten, sich
innerhalb der Spielregeln frei
zu fühlen, seine kreativen
Potenziale zu entfalten, seine
Fähigkeiten und Fertigkeiten zu
vervollkommnen, sein Wissen
und Können zu erweitern, sich
also spielerisch
weiterzuentwickeln.

Das geht zur Not auch allein,



aber deutlich mehr Freude
erleben wir, wenn wir mit
anderen zusammen spielen.
Auch hier brauchen wir
bestimmte Regeln, auf die wir
uns einigen, damit das
Zusammenspiel gelingen kann.
Und wenn es gelingt, fühlen wir
uns mit unseren Mitspielern in
einer Spielgemeinschaft
verbunden.

Diese beiden Erfahrungen –
Freiheit und Autonomie
einerseits und Verbundenheit



und Gemeinschaft
andererseits – sind neben der
Angstfreiheit die
entscheidenden Gründe dafür,
weshalb wir Menschen so gerne
spielen. Am Anfang unseres
Lebens, zum Teil sogar schon im
Mutterleib, haben wir alle die
grundlegende Erfahrung
gemacht, dass Wachstum,
eigene Weiterentwicklung und
später auch Autonomie und
Freiheit in engster
Verbundenheit mit anderen,



zumindest einer Mutter oder
einem Vater, möglich sind. Diese
frühe Erfahrung ist tief in
unserem Gehirn verankert, und
zeitlebens suchen wir alle nach
einer Art des Zusammenlebens
mit anderen Personen, die es
uns erlaubt, uns gleichzeitig so
frei und so verbunden wie
möglich zu fühlen. In Freiheit
und Verbundenheit leben zu
können, ist deshalb ein
Grundbedürfnis von uns
Menschen. Es lässt sich nicht



immer – und bei manchen
Personen auch nur sehr selten –
stillen. Sehr leicht kann es dazu
kommen, dass sich statt
Verbundenheit klebrige, jede
Autonomie unterdrückende
Abhängigkeitsbeziehungen
herausbilden. Und wenn dann
das Bedürfnis nach Freiheit
unstillbar wird, versuchen auch
schon Kinder, mit allen ihnen
zur Verfügung stehenden
Mitteln, ihre Autonomie
zurückzugewinnen.



Aber im Spiel, im
Zusammenspiel mit anderen
(und unter Einhaltung der
Spielregeln) können wir genau
das wiedererleben, was
draußen, in der Welt der
Notwendigkeit und Zwecke, so
selten zu finden ist: dass es
geht! Dass es möglich ist, sich
mit anderen – und sei es auch
nur für die Dauer des
gemeinsamen Spiels –
gleichzeitig verbunden und frei
zu fühlen.



Deshalb hat das gemeinsame
Spiel solch eine enorme
Anziehungskraft. Deshalb
erscheint es so, als wäre es ein
uns Menschen angeborenes
Bedürfnis. Und deshalb lässt es
sich auch nicht unterdrücken –
vorübergehend vielleicht, aber
niemals dauerhaft. Damit
Menschen aufhören zu spielen,
müssten sie ihr Grundbedürfnis
nach Zugehörigkeit und
Verbundenheit ebenso verloren
haben wie ihr Bedürfnis nach



Freiheit und Autonomie.
Bisweilen, etwa im Verlauf

besonders leidvoller Phasen der
Menschheitsgeschichte, werden
die Gelegenheiten zum
spielerischen Ausprobieren
dessen, was alles möglich ist,
sehr eingeschränkt. Und
manchmal wird unser Hang zum
Spielen auch von
geschäftstüchtigen und
gewinnorientierten Personen
missbraucht. Aber dauerhaft
unterdrücken lässt sich das



Spielbedürfnis von uns
Menschen offenbar nicht. Es
kommt immer wieder hoch und
bricht sich Bahn. Sogar in den
Vernichtungslagern des NS-
Regimes, von Auschwitz bis
Buchenwald, gab es
Todgeweihte, die bis zuletzt
nicht aufgehört haben, ihr
Leben erträglicher zu machen,
indem sie spielten.
Beispielsweise in Form von
Theateraufführungen für ihre
Mithäftlinge.



Dieses dem Menschen eigene
Spielbedürfnis scheint also tief
in unseren Gehirnen verankert
zu sein. Diese Vermutung ist
naheliegend und auch
zutreffend. Aber bevor wir uns
nun gleich allzu schnell mit
motivationssteuernden
Netzwerken und
Belohnungssystemen im Gehirn
beschäftigen, mit
»Glückshormonen« und mit
dem, was sonst noch alles dort
oben aktiviert wird, wenn



Menschen spielen, lohnt es sich
vielleicht, das Ganze etwas
spielerischer anzugehen. Denn
manchmal offenbart sich das
Entscheidende gar nicht dort,
wo man besonders zielstrebig
danach sucht.

Die Spielfreude der Gene

Sich einer Frage spielerisch zu
nähern, heißt also in diesem
Zusammenhang, nicht gleich die
scheinbar naheliegendste



Möglichkeit zu ergreifen, um
ein beobachtetes Phänomen zu
erklären. Allzu leicht landet
man so nämlich in einer
Zwickmühle. Denn selbst die
allerbeste und ins letzte Detail
gehende Erklärung der im
Gehirn eines spielenden
Menschen ablaufenden
Vorgänge beschreibt ja letztlich
nur, was dort alles passiert,
wenn er spielt. Weshalb
Menschen aber spielen wollen
und es dann auch tun, lässt sich



mit dem Hinweis auf die beim
Spielen im Gehirn ablaufenden
Prozesse jedoch nicht erklären.
Um diese Frage zu
beantworten, müssten wir uns
fragen, weshalb unser Gehirn so
gebaut ist, dass diese
Phänomene dort in dieser Weise
auftreten, wenn wir spielen. Als
Antwort auf diese Frage wird
von den Spielforschern meist
behauptet: Weil die Spiellust in
das Gehirn von uns Menschen
genetisch so einprogrammiert



ist. Und wenn wir dann genauso
wie kleine Kinder mit
spielerischer Leichtigkeit
einfach weiterfragen, warum
diese Programme denn so
entstanden sind, wird uns von
den entsprechenden Experten
erklärt, dass dafür Mutationen
und Rekombinationen auf der
Ebene der DNA, also des
Erbgutes unserer tierischen
Vorfahren, verantwortlich seien.

Wer nun ein wenig pfiffig ist,
kann diese Experten weiter in



die Enge treiben, indem er
darauf verweist, dass er zu
Hause einen Hund hat, der
nichts lieber macht, als mit ihm
zu spielen. Diese genetische
Konstellation, die zur
Entwicklung eines Gehirns
führt, welches seinen Besitzern
das Spielen ermöglicht und gar
zu einem Bedürfnis werden
lässt, muss also auch schon bei
Tieren entstanden sein.
Spätestens an diesem Punkt
geben die meisten Experten auf



und brechen dieses Frage-und-
Antwort-Spiel mehr oder
weniger abrupt ab. So wie
genervte Eltern, denen dann
nichts Gescheiteres mehr
einfällt, als ihren durch genauso
spielerisches Fragen die Welt
erkundenden Kindern zu
entgegnen: »Warum, warum ist
die Banane krumm?«

Meist waren diese Kinder
aber mit ihren Fragen an die
Erwachsenen – ebenso wie wir
jetzt mit unseren Fragen an die



Experten – kurz davor, die
entscheidende Antwort aus
ihnen herauszulocken. Denn
unsere letzte und dann auch all
diesen vernebelten Erklärungen
auf den Grund gehende Frage
lautet: Warum aber gibt es
diese Mutationen und
Rekombinationen im Erbgut?
Und die Antwort der Experten
kann nur heißen: Weil dort
ständig spielerisch
herumprobiert, Neues
eingesetzt, Altes



herausgeschnitten und das
Ganze bei der sexuellen
Fortpflanzung zwischen
mütterlichem und väterlichem
Genom auch noch ständig neu
gemischt wird. Weil das
Herumspielen und das
Ausprobieren neuer Einfälle –
also der spielerische Umbau
unseres Erbgutes in Form
bestimmter DNA-Sequenzen –
eine Grundeigenschaft aller
genetischen Anlagen ist. Und
zwar von Anfang an. Das Spiel



ist also gar nicht erst von
lernfähigen Gehirnen erfunden
worden. Im Gegenteil, die
Herausbildung lernfähiger und
zum Herumspielen und
Ausprobieren aller möglichen
Ideen geeigneter Gehirne ist die
Folge dieser schon bei den
ersten Lebewesen angelegten
»Spielfreudigkeit« ihrer
Erbanlagen.

Wenn wir also herausfinden
wollen, weshalb wir so gerne
spielen, so müssten wir uns



fragen, weshalb diese
Spielfreude bereits in den
Erbanlagen aller Lebewesen
angelegt ist. Ohne dieses
ständige Einfügen und
Herausnehmen von neuen DNA-
Bausteinen, ohne die Tendenz
zur spielerischen Verdopplung
bereits entstandener DNA-
Sequenzen, ohne die
fortwährende spielerische
Durchmischung von
Genkonstellationen wäre die
Entwicklung all der vielfältigen



Lebensformen auf unserem
Planeten gar nicht möglich
gewesen. Dann gäbe es weder
Einzeller noch Vielzeller,
geschweige denn uns selbst.
Das Spiel ist also nicht einfach
nur ein Merkmal des
Lebendigen, es hat die
Entstehung von Leben und vor
allem von lebendiger Vielfalt auf
unserem Planeten erst
ermöglicht. Wie sonst als durch
spielerisches Zusammenfügen
und Ausprobieren hätten sich



die ersten zur Selbstreplikation
befähigten, komplexen
Molekülverbände in der
»Ursuppe«, also in
irgendwelchen geschützten
Nischen unseres damals noch
sehr lebensfeindlichen Planeten,
herausbilden können?

Und nachdem wir mit unseren
spielerisch, aber hartnäckig auf
Klärung ausgerichteten
Fragereien so weit gekommen
sind, können wir auch noch den
letzten Spielzug versuchen. Wir



können nämlich nicht nur
fragen, wie so etwas Komplexes
wie das Leben entstanden ist,
sondern auch der vielleicht
sogar noch spannenderen Frage
nachgehen, wie und unter
welchen Voraussetzungen
überhaupt eine Herausbildung
hochkomplexer – allerdings im
Vergleich zu Lebewesen noch
relativ einfacher – Strukturen,
also beispielsweise der eines
Schneekristalls, möglich ist.



Das universelle Prinzip des
Lebens

Jetzt wird es erst wirklich
interessant, denn mit dieser
Frage verlassen wir die Biologie
des Spiels und wagen uns vor in
die Physik und dort in den
Bereich der noch recht jungen
Komplexitätswissenschaft. Und
dort, sollte man meinen, hat das
spielerische Zusammenfügen
und Ausprobieren nun wahrlich
nichts zu suchen. Aber gemach!



Es mag sein, dass wir uns auch
hier mit unserer Angewohnheit,
beim Denken an der Oberfläche
der Phänomene haften zu
bleiben, wieder einmal irren.

Was ist es denn und was für
Voraussetzungen sind
notwendig, damit sich
beispielsweise Wassermoleküle
so zusammenlagern können,
dass daraus so ein einzigartiges
und komplexes Gebilde wie eine
Schneeflocke entsteht?

Wenn dem Wasser zu schnell



Energie entzogen wird – indem
man es herunterkühlt –, wird es
zu einem Eisklotz. Und wenn
ihm zu viel Energie zugeführt
wird, taut es, kocht es und
verdampft es.

Aber wann wird aus Wasser
ein Schneekristall? Wenn es
weder zu kalt noch zu warm ist.
Wenn die Energie, die auf die
Wassermoleküle wirkt, weder
zu groß noch zu gering ist,
sondern genau so, dass sie
endlich genug Spielraum haben,



um miteinander in Beziehung zu
treten. Nur dann können sie das
hervorbringen, was in ihnen
steckt und was sofort wieder in
den Hintergrund rückt und
vergeht, wenn es dafür zu
schnell zu kalt oder zu warm
wird.

Spielraum für die Entfaltung
dessen, was also sogar in
unbelebten Molekülen steckt,
gibt es offenbar nur dann, wenn
die Energiezufuhr weder zu
klein noch zu groß ist. Mit



dieser interessanten Erkenntnis
lässt sich jetzt nicht nur die
Entstehung von Schneeflocken,
sondern auch die Herausbildung
anderer Kristallstrukturen
erklären. Aber nicht nur die,
sondern auch alle anderen
komplexen Phänomene scheinen
diesem grundsätzlichen Prinzip
zu folgen. Die zauberhaften
Wolkengebilde am Himmel, der
fragile Golfstrom, die bizarren
Strukturen eines Flussdeltas
oder die atemberaubenden, von



Wanderdünen erzeugten
Landschaften unserer
Sandwüsten – sie alle verdanken
ihre Herausbildung dem
spielerischen Suchen und
Finden stabiler Beziehungen
ihrer Komponenten zueinander
unter Bedingungen, wo weder
zu viel noch zu wenig Energie
von außen in Form von Wind-
und Wasserströmungen
einwirkt.

Auch ein Feuerwerk, und
damit kommen wir zurück zur



Überschrift dieses Kapitels, das
seinen märchenhaften
Funkenregen in den
Abendhimmel zeichnet, ist solch
ein hochkomplexes Phänomen.
Solange die Energie beim
Abschuss der Raketen noch zu
groß ist, bleibt es ein
zischender und pfeifender
Lichtstrahl, und wenn die nach
der Explosion in seinen
Bestandteilen gespeicherte
Energie freigesetzt ist und die
Funken verloschen sind, bleibt



nur noch ein Ascheregen übrig.
Aber genau dazwischen, wenn
für einen Augenblick die
Energie weder zu groß noch zu
klein ist, entsteht das
Faszinosum dieser
hochkomplexen Lichtgestalten,
die wir als Feuerwerk
bewundern.

Nun brauchen wir uns nur
noch in Gedanken vorzustellen,
es gäbe ein Feuerwerk, das
diesen labilen
Gleichgewichtszustand selbst



erzeugen und aufrechterhalten
könnte. Die Myriaden von
Funken würden dann ja nicht
einfach nur verbrennen.
Jedenfalls dann nicht, wenn sie
in der Lage wären, selbst genau
die Energie zu erzeugen, die es
ihnen ermöglicht,
weiterzuglühen und oben im
Himmel zu bleiben. Wenn es
solch ein Feuerwerk gäbe,
würden wir ein nicht endendes
Schauspiel sich immer neu
formierender Funkengestalten



am Abendhimmel bewundern
können.

Das sähe dann so ähnlich aus
wie die im Herbst von den in
den Süden ziehenden Staren
gebildeten, sich fortwährend
verwandelnden
Schwarmformationen.
Fischschwärme können das
auch, ebenso wie
Mückenschwärme in der
Abenddämmerung. Aber ein
Feuerwerk kann das eben nicht.
Weil es nicht lebendig ist. Denn



genau das ist es, was lebendige
Wesen von nicht lebenden
materiellen Strukturen
unterscheidet: Lebewesen sind
in der Lage, die zur
Aufrechterhaltung ihrer
hochkomplexen inneren
Ordnung erforderliche Energie
selbst herzustellen. Und zwar in
der genau richtigen Menge.
Nicht zu viel und nicht zu wenig.
Wenn einem Lebewesen das
nicht mehr gelingt, stirbt es.
Zurück bleibt eine nun nicht



mehr lebendige materielle
Struktur, die allmählich zerfällt.
Genau so, wie es der zweite
Hauptsatz der Thermodynamik
prophezeit.

Dann ist das Spiel des Lebens
vorbei. Es sei denn, das
betreffende Lebewesen hat
vorher noch eigene
Nachkommen hervorgebracht.
Die können es dann auf ihre
Weise fortsetzen. Aber
natürlich nicht – und genauso
wenig wie ihre Eltern und deren



Vorfahren – ganz allein, sondern
immer nur im Zusammenspiel
mit allen anderen, also inmitten
all der vielfältigen Wesen, die an
diesem fortwährenden Spiel des
Lebens beteiligt sind.

So ganz spielerisch verläuft
dieses Zusammenleben
allerdings nicht. Immer gibt es –
Sie erinnern sich: wegen der
Spielernatur der genetischen
Anlagen – dabei auch solche, die
besser, also fitter sind als die
anderen. Die bekommen dann



die besten Partner und die
meisten, womöglich noch
fitteren Nachkommen. Und so
würde es dann endlos
weitergehen, wenn der
Wettbewerb und die dadurch
vorangetriebene Auslese die
einzige Strategie wären, die das
Leben erfunden hat, um all die
vielfältigen Formen
hervorzubringen, die unseren
Planeten gegenwärtig
bevölkern oder früher einmal
bevölkert haben. Denn der



Wettbewerb, das wird auch von
unseren Biologen allzu oft
vergessen, führt ja immer nur
zur noch spezifischeren
Ausprägung von solchen
Merkmalen, die irgendwie
vorher schon entstanden sind,
die also schon da waren. Aus
der fünfstrahligen
Extremitätenanlage der
Vorfahren unserer heutigen
Säugetiere beispielsweise ist
durch diese »natürliche
Auslese« die Herausbildung der



Grabschaufeln von Maulwürfen,
der Flossen von Walen und
Delfinen oder der Flügel von
Fledermäusen vorangetrieben
worden. Je schärfer der
Wettbewerb, desto schneller
kommt es zu solchen
fortschreitenden
Spezialisierungen. Bei uns
Menschen entstehen dadurch
am Ende bestenfalls
Leistungssportler und
Fachidioten. Aber wirkliche
Weiterentwicklung erfordert



etwas anderes als die
fortwährende Auslese
derjenigen, die irgendetwas am
besten können.

Die spielerische Entfaltung
von Kreativität

Weiterentwicklung findet nur
dann statt, wenn Lebensformen
imstande sind, etwas –
zumindest als Anlage –
herauszubilden, was es bisher
noch nicht gab. Die



entscheidende Frage ist also,
was die fünfstrahlige
Extremitätenanlage bei den
Säugetieren hervorgebracht
hat. Oder die ersten Vielzeller.
Oder die Fähigkeit zur
Umwandlung von
Sonnenenergie in körpereigene
Energiereserven, also die
Fotosynthese. Das alles waren
tatsächlich kreative
Neuerfindungen, breakthrough
innovations, wie es die
Innovationsforscher nennen.



Und die entstehen – wie
übrigens auch alle kreativen
Leistungen bei uns Menschen –
niemals unter Druck. Im
Gegenteil, dazu muss der
Druck, auch der durch
Wettbewerb erzeugte,
verschwinden. Dazu braucht es
genau das, was wir
»Spielräume« nennen. Nur
dann, wenn wir zwanglos mit
unseren Gedanken
herumspielen können, wenn
niemand verlangt, dass die neue



Idee bis zum Quartalsende
entwickelt werden muss,
können wir Menschen unser
kreatives Potenzial wirklich
entfalten.

Um zu verstehen, weshalb das
so ist, müssen wir uns noch
einen Moment mit der Frage
befassen, was Kreativität
eigentlich bedeutet. Kreativ
sein heißt ja nicht, etwas, das
schon da ist, einfach nur weiter
zu verbessern. Also
beispielsweise Autos immer



schneller zu machen oder
immer vielseitiger verwendbar,
damit sich damit alle möglichen
Güter transportieren lassen
oder sie sich für die Nutzung als
Wohnwagen, Cabriolets und
Geländewagen immer besser
eignen. Das sind alles sehr
interessante, ihrem jeweiligen
Zweck immer besser gerecht
werdende Ausgestaltungen ein
und derselben Grundidee: der
Erfindung eines
Verbrennungsmotors und



dessen Einsatz als Antriebskraft
eines Fahrzeuges. Das war eine
kreative Leistung, und sie hat
etwas hervorgebracht, aus dem
sich, ähnlich wie aus der
fünfstrahligen
Extremitätenanlage der
Wirbeltiere, anschließend alles
Mögliche machen ließ. Aber nur,
weil es die Grundidee oder die
Anlage dafür schon gab, sie war
die eigentliche breakthrough
innovation und bildete den
Grundstein für alles, was daraus



an spezifischen
Einsatzmöglichkeiten durch
Erweiterung und Umbau dieses
»Urautomobils« oder dieser
ursprünglichen Anlage durch
sogenannte linear innovations,
also nachfolgende
Spezialisierungen entstanden
ist.

Solche linear innovations
lassen sich durch
Wettbewerbsdruck erzwingen.
Die wirklich kreativen
breakthrough innovations aber



nicht. Die entstehen, ähnlich
wie die Schneeflocken oder der
Funkenreigen eines Feuerwerks
oder die Sanddünen in der
Wüste, nur unter ganz
bestimmten Bedingungen: nur
dann nämlich, wenn weder zu
viel noch zu wenig Energie
zugeführt wird, sodass sich das,
was zusammenpasst, auch
ungestört zusammenfügen kann.

Und genau so muss es auch im
Gehirn zugehen, auch dort
können die in unterschiedlichen



neuronalen Netzwerken
verankerten Wissensinhalte,
Kenntnisse und Erfahrungen nur
dann auf eine andere, neuartige
Weise miteinander verknüpft
werden, wenn die Energie dort
oben, also der
Erregungszustand im Gehirn,
weder zu hoch noch zu niedrig
ist. Deshalb kommt auch
niemand auf eine neue, kreative
Idee, wenn er sich anstrengt,
wenn er sich unter Druck
gesetzt fühlt oder von starken



Affekten getrieben ist. Und
natürlich fällt auch niemandem
etwas ein, der gar nichts will
und nichts tut, also keinen
Grund, kein Motiv hat, sich
etwas Neues auszudenken.

Wann sind denn den großen
Entdeckern und Tüftlern ihre
bahnbrechenden Ideen
gekommen? Unter welchen
Bedingungen haben sie das
Prinzip des
Verbrennungsmotors, die
Struktur der Doppelhelix, das



Konzept des Düsenantriebs, der
Telegrafie oder des Computers
in Gedanken entwickelt? Doch
nicht am Schreibtisch unter
Termindruck oder an der
Werkbank im Betrieb. Nein,
diese kreativen Einfälle hatten
sie genau dann, wenn sie ohne
Druck, frei und unbekümmert,
also spielerisch in der Lage
waren, ihre Gedanken einfach
laufen zu lassen und
abzuwarten, was sich dann wie
von selbst zusammenfügte. Bei



manchen passierte das unter
der Dusche, bei manchen im
Bett oder beim Spazierengehen.
Zweckfrei und absichtslos, also
spielerisch waren sie mit ihren
Gedanken unterwegs. Und dann
kam, wie aus heiterem Himmel,
die entscheidende Idee.
E = mc2 – auf so eine einfache
Formel kommt niemand, solange
er noch verbissen und
angestrengt danach sucht.

Wieder ist es eine
naheliegende Versuchung, sich



die im Gehirn eines kreativen
Menschen ablaufenden
Erregungsprozesse genauer
anzuschauen und mithilfe
modernster bildgebender
Verfahren wie der funktionellen
Kernspintomografie sichtbar zu
machen, um herauszufinden,
wie diese spielerische
Kreativität zustande kommt und
wie sie funktioniert.

Aber gemach! Auch in diesem
Fall könnten sich die im Gehirn
beobachtbaren



Erregungsmuster, die dabei
freigesetzten Neurotransmitter
und die damit einhergehenden
rezeptorvermittelten
Signaltransduktionsprozesse
nämlich auch wieder nur als
Begleiterscheinungen kreativer
Leistungen erweisen. Dann
wären die im Gehirn
beobachtbaren und messbaren
Phänomene wieder nicht die
Ursache von Kreativität,
sondern nur das damit
einhergehende neuronale



Feuerwerk.
Um nicht in diese Falle zu

tappen, brauchen wir uns nur zu
fragen, ob es nicht vielleicht
auch sehr kreative
breakthrough innovations gibt,
die nicht von Menschen,
sondern von anderen
Lebewesen gefunden worden
sind. Möglicherweise sogar von
solchen, die (noch) gar kein
Gehirn hatten. Natürlich gibt es
die, sogar haufenweise. Nicht
nur die fünfstrahlige



Extremitätenanlage, auch die
ersten echten Zellen, die
Fotosynthese und die ersten
Vielzeller gehören dazu, und
natürlich zählen dazu auch die
ersten Nervenzellen, aus denen
später die Nervensysteme der
Tiere und Gehirne, letztlich
sogar unsere eigenen
hervorgegangen sind. All das
waren echte breakthrough
innovations, die ähnlich wie
unsere Erfindungen des
Verbrennungsmotors, des



Düsenantriebs oder des
Telegrafen zur Grundlage all
dessen wurden, was
nachfolgend an speziellen
Formen aus ihnen
hervorgegangen ist. Kreativität
ist also keinesfalls etwas, was
nur wir mit unserem Gehirn
hervorzubringen imstande sind.
Kreativität scheint vielmehr ein
Potenzial zu sein, über das alle
Lebewesen verfügen. Es kommt
nur nicht überall und immer zur
Entfaltung. Und weshalb nicht?



Weil sich diese in allen
Lebewesen angelegte
Kreativität ebenso wie bei uns
Menschen nur unter
bestimmten, besonders
günstigen Bedingungen
entfalten kann. Eben nur dort,
wo es einen Spielraum dafür
gibt.

Solange der Kampf ums
Dasein und der
Reproduktionserfolg das Leben
bestimmen, geht es nicht. Wenn
der Wettbewerbsdruck hoch



spezialisierte Anpassungen
hervorgebracht und
Lebensformen in sehr spezielle
ökologische Nischen gedrängt
und sie damit sehr einseitig und
unflexibel gemacht hat, geht es
auch nicht. Und wenn einmal
etablierte Beziehungsmuster so
stabil geworden sind, dass das
Knüpfen neuer Beziehungen,
also der Austausch und die
Verbindung mit anderen nicht
mehr möglich sind, geht es
ebenso wenig.



Mit anderen Worten:
Spielerisch neue kreative
Lösungen können nur diejenigen
entwickeln, die, statt
Einzelkämpfer zu werden, mit
anderen zusammengeblieben
sind, die, statt Spezialisten zu
werden, Generalisten geblieben
sind und die – statt
ausdifferenziert und altersstarr
zu werden – jung und
undifferenziert geblieben sind.

Nur sie sind in der Lage,
neuartige, bisher noch nicht



entwickelte Beziehungen
miteinander und mit anderen
einzugehen und sich dadurch
Möglichkeiten zu erschließen,
die keiner der beiden
Beziehungspartner für sich
allein zu entwickeln imstande
gewesen wäre: und zwar durch
spielerisches Ausprobieren
dessen, was gemeinsam besser
geht.

Das haben die Vorläufer
unserer heutigen Zellen, der
Eukaryonten, so gemacht, als



sie sich mit Blaualgen
zusammenschlossen, aus denen
dann ihre Energie liefernden
Zellorganellen, die
Mitochondrien und
Chloroplasten, geworden sind.
Das haben auch die primitiven
Einzeller so gemacht, als sie
sich mit anderen zu den ersten
Vielzellern verbanden. Und so
etwas muss auch bei den
Vorfahren der Wirbeltiere
durch eine neue Art des
Zusammenwirkens der in ihren



Extremitätenknospen
angelegten Zellen passiert sein
und deren fünfstrahlige
Ausformung ermöglicht haben.

Das Gehirn als Organ für
spielerische Kokreativität

Am spannendsten ist aber die
Frage, was unser menschliches
Gehirn mit der Fähigkeit zu
kreativen Denkleistungen
hervorgebracht hat. Die besten
Voraussetzungen dafür bringen



wir ja mit: Wir sind von Natur
aus keine Spezialisten, können
nichts besonders gut, aber alles
ein bisschen. Und wir kommen
auch äußerst undifferenziert,
vor allem mit einem noch sehr
offenen und sehr lernfähigen,
noch lange nicht fertig
ausgebildeten Gehirn zur Welt.
Damit können wir uns mit so
ziemlich allem in Beziehung
setzen, was uns umgibt. Wir
haben also allerbeste
Voraussetzungen, äußerst



kreative Wesen zu werden.
Wirklich entfalten kann sich
dieses kreative Potenzial
allerdings nur dann, wenn wir
als Kinder nicht zu früh unter
Druck geraten. Wenn wir also
möglichst lange nach der
Geburt Gelegenheit haben,
spielerisch zu erkunden, wie
komplex unsere jeweilige
Lebenswelt beschaffen ist und
wie groß das Spektrum unserer
Möglichkeiten zur eigenen
Gestaltung dieser Welt ist. Nur



so können wir lernen, was wir
brauchen, um uns in der
jeweiligen Welt
zurechtzufinden, in die wir
hineinwachsen.

Es gibt Tiere, die bereits mit
einem weitgehend fertigen
Gehirn zur Welt kommen.
Spinnen zum Beispiel sind in der
Lage, ihre komplizierten Netze
zu bauen, ohne dass ihnen das
vorher jemand gezeigt hat. Die
brauchen den Netzbau nicht zu
lernen, denn die dazu



erforderlichen
Verschaltungsmuster der
Nervenzellen in ihrem kleinen
Gehirn bilden sich in
artspezifischer Weise von ganz
allein heraus. Bei den Fischen
und den Krokodilen wird das,
was sie können, auch noch so
gesteuert, aber spätestens auf
der Stufe der Vögel und erst
recht bei den Säugetieren
beginnen sich, diese starren
angeborenen Muster immer
stärker zu öffnen. Die von ihnen



gesteuerten Verhaltensweisen
entstehen nicht mehr von ganz
allein. Sie müssen von den
Nachkommen erst noch erlernt
werden. Hilfreich sind dabei
geeignete Vorbilder, die den
Jungen zeigen, wie es geht.

Aber entscheidend sind das
eigene Ausprobieren, das
eigene Lernen durch Versuch
und Irrtum und das beharrliche
Üben all dessen, was
funktioniert. Tierkinder
brauchen dafür auch keine



Schulen. Sie lernen all das, was
sie später im Leben brauchen,
und bauen dabei die dazu
erforderlichen neuronalen
Verschaltungsmuster in ihrem
Gehirn automatisch auf, indem
sie spielen. Die kleinen
Kätzchen mit dem eigenen
Schwanz, den sie immer wieder
einzufangen versuchen.
Bärenkinder, wenn sie
miteinander raufen und auf
Bäume klettern. Affenjunge,
wenn sie einander jagen oder



wenn sie die erwachsenen
Mitglieder ihrer Horde ärgern.
Überall wird spielerisch
ausprobiert, was alles geht.
»Explorationsverhalten« nennen
das die Entwicklungsbiologen
und sind sich einig, dass es mit
der gleichen Lust und
Begeisterung einhergeht, die
auch Menschenkinder immer
dann empfinden, wenn sie sich
als kleine Entdecker und
Gestalter ihrer jeweiligen
Lebenswelt auf den Weg



machen und spielerisch
erkunden, wie die Welt
beschaffen ist und welche
Möglichkeiten sie ihnen bietet.

Die Lust am Entdecken und
Gestalten ist allen Kindern
angeboren. Sie haben diese
Lust schon vorgeburtlich erlebt
und bringen die Erfahrung und
das Gefühl, wie schön es ist,
selbst etwas entdecken und
gestalten zu können, mit auf die
Welt. Im Gehirn sind dadurch
bereits vorgeburtlich



entsprechende Netzwerke
entstanden, die von den
Hirnforschern als
»Belohnungszentren«
bezeichnet werden. Aktiviert
werden diese im Mittelhirn
lokalisierten
Verschaltungsmuster – auch
noch bei Erwachsenen – immer
dann, wenn es durch eine
eigene Leistung gelingt, einen
im Gehirn entstandenen
Zustand von Inkohärenz wieder
kohärenter zu machen. Dieser



inkohärente Zustand entsteht
als eine Art Irritation, wenn
eine neue Wahrnehmung noch
nicht eingeordnet werden
kann – die Neurobiologen
nennen das arousal. Durch die
intensivere Beschäftigung mit
dem betreffenden Phänomen
gelingt es oft, das entstandene
Problem irgendwie zu lösen.
Dann verwandelt sich das
Gefühl der Irritation in Freude,
manchmal sogar in
Begeisterung über sich selbst,



und im Hirn passt dann alles
wieder besser zusammen. Es
wird dort alles wieder
kohärenter.

Dadurch kommt es zur
Aktivierung dieses
Belohnungszentrums im
Mittelhirn, und an den Enden
der langen und vielfach
verzweigten Fortsätze der dort
liegenden Nervenzellen werden
nun einige besondere
Botenstoffe freigesetzt. Die
wirken so ähnlich wie Kokain



und Heroin und stimulieren
ihrerseits wieder bestimmte
Netzwerke, die dieses
wunderbare Gefühl
hervorbringen, das manchmal
den ganzen Körper erfasst und
das wir »Freude« oder gar
»Begeisterung« nennen.
Gleichzeitig haben diese
besonderen Botenstoffe (dazu
zählen vor allem
Katecholamine, endogene
Opiate und andere Peptide)
aber auch noch einen



wachstumsstimulierenden
Effekt auf neuronale
Vernetzungen. Sie wirken also
so ähnlich wie ein Dünger und
fördern das Auswachsen von
Fortsätzen und die Neubildung
und Stabilisierung von
Synapsen. So werden
bestehende Netzwerke weiter
ausgebaut, und all das, was im
Hirn daran beteiligt war und
aktiviert worden ist, um ein
Problem zu lösen oder eine
neue Erkenntnis zu gewinnen,



wird in Form entsprechend
verstärkter Netzwerke fest und
nachhaltig im Gehirn verankert.

Kleine Kinder erleben täglich
eine große Anzahl solcher
Begeisterungsstürme
einschließlich der damit
einhergehenden
»Düngerfreisetzung« in ihrem
Hirn.

Das ist der Grund dafür, dass
sie mit so großer Lust in so
kurzer Zeit so viel lernen. Nicht
durch Belehrungen und



Unterweisungen oder sonstige
»Fördermaßnahmen«, sondern
indem sie spielerisch jeden Tag
ein bisschen mehr über die Welt
herausfinden, vor allem über
ihre eigenen Möglichkeiten,
diese Welt zu entdecken und zu
gestalten. Ausprobieren, was
geht. Herausfinden, wie etwas
zusammenpasst oder zerlegt
werden kann. Sich selbst, den
eigenen Körper, seine Gefühle,
seine mentalen Fähigkeiten
kennenlernen, eigene Talente



und Begabungen entdecken,
besondere Fähigkeiten einüben
und zur Meisterschaft
weiterentwickeln – das alles
machen Kinder im Spiel,
absichtslos, zweckfrei und
unbewusst, ganz von allein. Die
Biologen bezeichnen das als
einen »sich selbst
organisierenden Prozess«:

Wenn alles passt und die
Voraussetzungen dafür günstig
sind, entfaltet ein Mensch,
zunächst als Kind, aber auch



noch später als Erwachsener,
die in ihm angelegten Potenziale
von ganz allein.

Angelegt ist dieses Potenzial
im Gehirn all jener Tiere, die
erst noch lernen müssen, sich in
ihrer jeweiligen Lebenswelt
zurechtzufinden. Bei ihnen wird
im Verlauf der Hirnentwicklung
in den nacheinander
ausreifenden Bereichen
zunächst ein erheblicher
Überschuss an Vernetzungen
der Nervenzellen, also ein



Überangebot an neuronalen
Kontakten, sogenannten
Synapsen, bereitgestellt.
Diejenigen
Vernetzungsangebote, die sich
als brauchbar erweisen, die
regelmäßig aktiviert und in
funktionelle
Verschaltungsmuster integriert
werden können, bleiben
erhalten und werden
stabilisiert. Der Rest wird
wieder abgebaut.

Unsere Kinder kommen im



Vergleich mit allen anderen
lernfähigen Tieren mit dem
größten Überschuss an solchen
Vernetzungsoptionen auf die
Welt, und bei ihnen wird dieses
Überangebot auch für eine
besonders lange Zeit
aufrechterhalten.

Deshalb können wir
Menschen vor allem während
der Kindheit auch so viel lernen.
Aber eben nicht, indem uns
schon früh Druck gemacht und
Leistung abverlangt wird. Und



erst recht nicht, wenn wir zum
Lernen gezwungen werden und
uns vorgeschrieben wird, was
wir zu lernen haben.

Damit dieses riesige Potenzial
an Vernetzungsmöglichkeiten im
Gehirn möglichst gut stabilisiert
werden kann und die in unseren
Kindern angelegten Talente und
Begabungen zur Entfaltung
kommen, müssten wir ihnen
möglichst lange und in einer
möglichst vielfältigen
Lebenswelt Gelegenheit bieten,



ihrer Entdeckerfreude und ihrer
Gestaltungslust in allen nur
denkbaren Bereichen
nachzugehen. Mit anderen
Worten: Sie müssten so viel und
so oft wie möglich und auf so
vielfältige Weise wie möglich –
spielen dürfen.

Um ihnen aber genau das zu
ermöglichen, reicht es nicht aus,
dass wir nun endlich zu
verstehen beginnen, dass das
Spiel der Erkundung der
eigenen Möglichkeiten dient.



Dazu müssten sich in unserer
Gesellschaft die bisherigen
Vorstellungen davon, was
»spielen« bedeutet, welche
Möglichkeiten das »Spiel«
bietet und welche biologische
Bedeutung ihm zukommt, sehr
grundsätzlich verändern. Die
entscheidende Voraussetzung
dafür ist – ebenso wie in allen
anderen Bereichen, in denen
Veränderungen anstehen – ein
Zuwachs an Erkenntnissen, ein
Hinzukommen von neuem



Wissen über die Hintergründe
und über die Bedeutung dieses
bemerkenswerten Phänomens,
das wir »Spiel« nennen.

Entwicklungspsychologen,
Neurobiologen und Pädagogen
haben in Zusammenarbeit mit
den Vertretern vieler anderer
Disziplinen in den letzten Jahren
ganz entscheidend dazu
beigetragen, unsern Blick für
das zu schärfen, was beim Spiel
in uns und mit uns geschieht.
Wir beginnen zu verstehen,



weshalb wir Menschen nur dann
ganz Mensch sein und das in uns
angelegte schöpferische
Potenzial zur Entfaltung bringen
können, solange wir immer
wieder vielfältige Gelegenheiten
finden, es auf spielerische Weise
selbst zu entdecken und zu
erproben.

Diese neue
Betrachtungsweise passt nun
auch zu dem Bild, das Physiker,
Mathematiker und
Komplexitätswissenschaftler



ebenfalls in den letzten
Jahrzehnten über die Bedeutung
des Spiels als universelles
Prinzip sich selbst
organisierender Systeme
entwickelt haben. Auch hier, im
Bereich der unbelebten
Materie, kann sich nur dann
etwas bereits Bestehendes
zusammenfügen und zunehmend
komplexere Strukturen
ausbilden, die den
Möglichkeitsraum des bereits
Vorhandenen erweitern, indem



spielerisch erprobt wird, was
auf welche Weise
zusammenpasst.

Aber wie so oft und vor allem
immer dann, wenn wir mit
naturwissenschaftlichen
Methoden und Ansätzen in
einen Bereich vorstoßen, der
sich unter der Ebene der
beobachtbaren Phänomene
verbirgt, bestätigen die auf
diese Weise zutage geförderten
Befunde tiefe Einsichten, zu
denen besonders tiefsinnige



Menschen bereits Jahrhunderte,
manchmal sogar Jahrtausende
vor uns gekommen sind.

Aus diesem Grund lohnt es
sich, diese uralten Erkenntnisse
etwas genauer zu betrachten
und sie aus der Perspektive
unseres nun neu
hinzugekommenen
naturwissenschaftlichen
Wissens etwas näher zu
beleuchten.



DAS LÄCHELN DES WEISEN

ZUR PHILOSOPHIE DES
SPIELENS

Nicht immer kommen sich
avancierte Wissenschaft und
ältestes Menschheitswissen so
nahe wie hier, wo es ums Spiel
geht. Denn was
Neurophysiologie und andere
naturwissenschaftliche
Disziplinen heute lehren, haben



die Menschen immer schon
gewusst oder wenigstens doch
geahnt: Irgendwie scheint die
Welt einem Spiel zu gleichen –
und irgendwie tut der Mensch
gut daran, sich als Mitspieler in
diesem großen Weltenspiel zu
sehen.

Jedenfalls zieht sich das
Thema Spiel in vielfältigen
Variationen durch die
Geschichte des menschlichen
Geistes hindurch. Kein Wunder
also, dass wir bei deren



Durchsicht einer
bemerkenswerten Reihe von
Spiel-Weisen begegnen, die bei
ihren Reflexionen des Lebens
und der Welt einige der
Erkenntnisse der heutigen
Wissenschaft antizipierten – und
die daraus vor allem
Konsequenzen für die
Lebenspraxis zogen, von denen
wir noch heute profitieren
können. Ein Streifzug durch die
Schatzhäuser des
abendländischen Geistes gibt



deshalb zu erkennen, weshalb
wir gut beraten sind, das Spiel
zu retten: Wir retten mit ihm
immer auch unsere eigene
Lebendigkeit, unsere Tugend,
unsere Freiheit, unsere
Authentizität, unsere
Potenziale – unsere Lebenslust.

Die kleine Zeitreise, auf die
wir Sie nun gerne mitnehmen
wollen, führt uns nicht nur zu
den Ursprüngen der Kultur – sie
führt uns zu plausiblen und
tiefsinnigen Deutungen des



Mysteriums jener wunderbaren
Wirklichkeit, die wir Spiel
nennen.

Die Spielweisen der alten
Mythen

Am Anfang war das Spiel. Nicht
das Wort und nicht die Kraft,
auch nicht die Tat oder der
Urknall. Nein, am Anfang war
das Spiel. So jedenfalls stellt es
sich dar, wenn wir tief
hinabsteigen in den



Brunnenschacht der
Vergangenheit – dorthin, wo
unsere keltischen und
germanischen Vorfahren um die
Weltenesche lungerten und sich
ihre alten Mythen erzählten. Da
sprachen sie in dem
Bewusstsein, dass diese Welt
sich einem spell verdankt:
einem Zauber, einem Spiel. Die
Welt war wie das Fidelspiel der
Götter, das alles zu einer ganz
bestimmten Weise – einer
bestimmten Melodie – fügt, die



sich selbst im Strom der Zeit
weiterspielt, bis dass sie eines
Tages abbricht und ein neuer
spell anhebt.

Die Welt als spell, als Spiel,
als Zauber, als Musik – das ist
ein Gedanke, der sich in vielen
ursprünglichen Kulturen und
Traditionen wiederfindet. Für
unseren Kulturkreis von
besonderer Bedeutung ist hier
die Welt der alten Griechen. Es
war wohl Pythagoras von
Samos, der als erster der



Hellenen mit der Idee
aufwartete, der Kosmos sei
durchdrungen von einer
schönen Musik, die die
Himmelskörper auf ihrer Reise
durch das All erzeugen. Und
etwa zeitgleich sprach in
Ephesos der »dunkle Denker«
Heraklit ein Wort aus, das
fortan die kühnsten Denker
Europas fesselte und
faszinierte:

 
αἰὼν παῖϛ ἐστι παίζων,



πεσσεύων· παιδὸϛ ἡ
βασιληίη. – Die Weltzeit [Äon]
ist ein spielendes Kind,
Brettspiel spielend; des
Kindes ist das Königtum.4
 

Man kann sich denken, dass
Legionen von Philosophen und
Philologen sich an diesem Satz
abgearbeitet haben. Einer von
ihnen ist Friedrich Nietzsche,
der in gewisser Hinsicht seine
ganze Philosophie darauf
aufgebaut hat. In der



Abhandlung Die Philosophie im
tragischen Zeitalter der
Griechen notierte er, die Welt
sei das Spiel des Zeus,

 
so, wie das Kind und der
Künstler spielt, […] in
Unschuld – und dieses Spiel
spielt der Äon mit sich. Sich
verwandelnd in Wasser und
Erde, türmt er wie ein Kind
Sandhaufen am Meere, türmt
auf und zertrümmert: von Zeit
zu Zeit fängt er das Spiel von



Neuem an. Ein Augenblick
der Sättigung: dann ergreift
ihn von Neuem das Bedürfnis,
wie den Künstler zum
Schaffen das Bedürfnis
zwingt. Nicht Frevelmut,
sondern der immer neu
erwachende Spieltrieb ruft
andre Welten ins Leben. Das
Kind wirft einmal das
Spielzeug weg: bald aber
fängt es wieder an in
unschuldiger Laune. Sobald es
aber baut, knüpft, fügt und



formt es gesetzmäßig und
nach inneren Ordnungen.5
 

Man ahnt, wie anders sich der
Mensch verstünde, wenn er im
Gefolge Heraklits oder
Nietzsches die Welt und sein
eigenes Leben als
Spielgeschehen deutete: Das
Universum wäre
selbstgenügsam, spielte mit sich
selbst. Die in ihm herrschenden
Gesetze der Natur wären nichts
anderes als Spielregeln, die es



sich schuf, damit es spielen
kann. Es wäre dann wohl nicht
das Universum Albert Einsteins,
der von dem Weltenschöpfer
sagte: »Der Alte würfelt nicht.«
Mit Heraklit müsste man ihm
entgegnen: »Der Knabe
würfelte durchaus – nur der
Alte würfelt nicht … oder nicht
mehr.«

Allerdings kannte Heraklit
auch nicht den »Alten« im Sinne
Einsteins. Dass die Welt von
einem allmächtigen



Weltenschöpfer ins Dasein
gerufen sein könnte, ist eine
Vorstellung, auf die ein antiker
Grieche nie gekommen wäre.
Die Welt, in der er lebte, jener
bunte, schöne Kosmos, galt
nicht als Werk von irgendeinem
Gott. Schon immer gab es sie,
und immer würde es sie geben.
Die Götter waren genau wie wir
Bewohner dieser Welt –
unsterblich zwar, aber
ansonsten gar nicht so sehr von
uns verschieden. Eines nur



hatten sie den Menschen
voraus: Sie waren Spieler. Sie
»spielen, sie leben in seliger
Muße, sie spielen nicht nur ihre
Spiele, sie spielen auch die
Liebe, die Arbeit und den
Kampf«, sagt der Philosoph
Eugen Fink und liegt damit nicht
falsch.6 Tatsächlich kennen die
Götter Griechenlands keine
Sorge. Sie wollen nichts, sie
erschaffen keine Welt. Sie sind
ganz anders als der ernste
Schöpfergott der Bibel.



Während dieser am Berg Sinai
Gebote gibt oder den Feinden
seines Volkes Plagen schickt, da
flirtet Zeus und spielt mit
Menschenmädchen. Wenn man
den größten Gott der Griechen
nicht als Spieler sieht, kann man
ihn nicht verstehen. Und um die
anderen Olympier steht es nicht
anders.

Der Grund dafür ist einfach:
Die Götter sind Verdichtungen
des Seins. Und da den Griechen
alles Sein beseelt war, kann



man sagen: Sie sind verdichtete
Lebendigkeit. Lebendigkeit
jedoch hat vielerlei Facetten.
Sie ist chaotisch, wild und
grausam; sie ist geordnet, schön
und klug; mal ist sie weiblich,
mal ist sie männlich. Aber all
das spielt ineinander und
miteinander. Entsprechend gibt
es viele Göttinnen und Götter.
Sie alle haben ihre je eigene,
unverwechselbare Spielweise.
Eine jede und ein jeder
verdichten einen Aspekt



vollkommenen Lebens zu einer
göttlichen Gestalt, von der die
Mythen und Kulte der
Menschen zeugen – und vor
allem die Spiele, die zu Ehren
der göttlichen
Spielergemeinschaft als
kultische Feiern vollzogen
wurden.

Uns, die wir unter dem
Einfluss einer ganz anderen
religiösen Tradition stehen, mag
das befremden. Aber machen
wir uns klar: Die Götter



Griechenlands sind
Erscheinungen des Seins und
nicht der Macht. In ihnen
erscheine nicht »eine Kraft, die
das Grenzenlose kann […],
sondern ein Sein, das sich
tausendfach um uns her
lebendig ausprägt als eine
große Wesensgestalt unserer
Welt«7, schreibt der von der
alten Religion beseelte
Mythenkenner Walter F. Otto in
Die Götter Griechenlands. Und
weiter: »Das Erste und Höchste



ist nicht die Macht, die den Akt
vollbringt, sondern das Sein, das
sich in der Gestalt offenbart.«
So aber, wie die Mythen von den
großen Göttern künden, ist klar
ersichtlich, dass sie spielerisch
ein Sein bekunden, das aus der
Sicht der Griechen selbst ein
Spiel ist. Und umgekehrt: Wenn
das Sein selbst als ein Spiel
gesehen wird, dann müssen
wohl auch die Götter Spieler
sein.

So darf man sich nicht



wundern, wenn die alten
Mythen den Eindruck
erwecken, der Olymp wäre der
Spielplatz einer göttlichen
Krabbelgruppe, der immerhin
so prominente Knirpse wie
Dionysos, Apollon, Hermes oder
Herakles angehören. Denn bei
all den genannten großen
Göttern hat sich die Idee zum
Mythos verdichtet, dass die
schöpferische Kraft des Kosmos
sich in Kindsgestalt spielend in
der Welt bewährt, wie



C. G. Jung und Karl Kerényi in
ihrem gemeinsamen Essay Das
göttliche Kind gezeigt haben.8
Einen sprechenden Eindruck
davon vermittelt ein orphisches
Fragment, das den
Dionysosknaben vorstellt, der
mit den bunten Spielzeugen der
Welt spielt: »Kreisel
verschiedener Art und
gliederbewegende Puppen,
Äpfel auch, goldene, schöne, der
singenden
Hesperidentöchter«9. Und



ähnlich erzählte man sich die
Geschichte, wonach einst Zeus
mit dem von seiner Amme
Adrasteia gefertigten
Weltenball jonglierte, der
sphaira. »Überall atmet in
solchen Mythen die Ahnung,
dass die Welt nicht aus Zwang,
nicht als kosmisch notwendiger
Entfaltungsprozess aus dem
Göttlichen hervorgegangen ist«,
kommentiert Hugo Rahner in
seinem exquisiten Büchlein Der
spielende Mensch diese



Geschichten, »sondern aus
einer weisen Freiheit, aus dem
heiteren Nichtmüssen des
göttlichen Genius aus der Hand
eines ›Kindes‹«.10 Und zu Recht
weist er darauf hin, dass auch
das Jesuskind und die Putti des
Barock »kaum mehr
verstandene Nachfahren dieser
Versinnlichung des göttlichen
Weltspiels« sind.

Nun ist jedoch die Welt, in der
wir leben, ganz sicher nicht die
Welt, die nach dem Bild des



Kinderspiels oder des spell
gebaut ist. Das liegt daran, dass
sie von einem anderen
religiösen Bild durchdrungen
ist: dem Bild des
Weltenschöpfers, der die Welt
geschaffen hat, die später von
ihm abfiel und seither der
Erlösung harrt. Das gibt dem
Menschenleben und der
Geschichte einen erheblichen
Ernst. Die spielerische
Leichtigkeit der alten Griechen
oder auch der Kelten, ja



überhaupt der meisten
indigenen Völker, sucht man im
Dunstkreis der abrahamischen
Religionen – des Judentums, des
Christentums und des Islams –
vergebens. Oder doch fast
vergebens, denn wir wollen
nicht unterschlagen, dass in den
Weisheitsbüchern der Israeliten
erzählt wird, einst habe, da er
die Welt erschuf, die Weisheit
Gottes (choma) vor des
Allmächtigen Auge getanzt
(Prov. 8,27–31). Auf diesen Text



nahmen gerne auch die frühen
Kirchenlehrer Bezug, die noch
den Geist der heidnischen
Philosophie atmeten, etwa
Gregor von Nazianz, der unsere
Welt als Spiel des göttlichen
Geistes dachte, oder Maximus
Confessor, der den Menschen
als Gottes Spielzeug begriff.11

Die Welt als Spiel, die Erde
als ein Spielfeld – es ist ein
großer und erhabener Gedanke,
der von der alten Mythologie
über Heraklit und die



neuplatonisch gefärbten
Kirchenväter überliefert wurde.
In der Renaissance taucht er in
der Idee des Theatrum mundi
wieder auf, etwa bei Calderón,
und dann erneut in der
Romantik, wenn Friedrich
Schlegel alle Kunst als Teilhabe
am großen Weltenspiel deutet:
»Alle heiligen Spiele der Kunst
sind nur ferne Nachbildungen
von dem unendlichen Spiele der
Welt, dem ewig sich selbst
bildenden Kunstwerk.«12 Noch



Martin Heidegger steht in
dieser Tradition, der in seinem
abgründigen Denken über den
»Satz von Grund« das Wort des
Heraklit dahin gehend variiert,
dass er das Sein – wie er es
nennt: das »Seinsgeschick« – als
Spiel deutet und das Dasein des
Menschen darin erkennt, »aufs
Spiel gesetzt«13 zu sein:
eingebunden in ein umfassendes
Geschehen, das in sich selber
ruht und nicht im Dienste
irgendeines letzten Zweckes



steht. Zuletzt erreicht das Bild
des Heraklit sogar Hollywood,
wenn in der denkwürdigen
Schlussszene des Filmes Man in
Black der Zuschauer dem
Murmelspiel einiger putziger
Aliens beiwohnt, deren
funkelnde Spielzeuge sich bei
näherem Hinsehen als …
winzige, sanft tanzende
Galaxien entpuppen.

Doch Heidegger hin und
Hollywood her: Die moderne
Welt erscheint uns nicht mehr



als bunter Tummelplatz von
Göttern und Dämonen, als Spiel
oder als Tanz der Weisheit. Der
spell der Gegenwart hat nicht
mehr viel vom Spiel. Hier geht
es ernst zu, und wir sehen in
den anderen schon längst nicht
mehr die Mitspieler im großen
Lebensspiel. Geschwunden ist
das mythische Lebensgefühl,
das man etwa noch bei einem
seinerzeit schon
Unzeitgemäßen wie Friedrich
Hölderlin findet, wenn er



dichtet:
 
Da ich ein Knabe war,

Rettet’ ein Gott mich oft
Vom Geschrei und der
Rute der Menschen,

Da spielt’ ich sicher und
gut

Mit den Blumen des
Hains,

Und die Lüftchen
des Himmels

Spielten mit
mir.14



 
Dieses Lebensgefühl gibt es
nicht mehr. Mit uns spielt kein
Lüftchen mehr und aus unseren
Blumen sind die Nymphen
längst geflohen. Stattdessen
reißen wir sie mit Maschinen
nieder oder verjagen sie mit
unseren Pestiziden. Das Spiel ist
aus. Der Nachbar ist uns nicht
ein Spielgefährte, sondern ein
Konkurrent, gegen den wir uns
durchsetzen müssen. Wir sind,
so will es scheinen, aus dem



Spiel genommen. Und eben das
tut uns nicht gut – rettet das
Spiel!

Die Spielweisen der antiken
Philosophie

Dass das Spielen dem Wesen
des Menschen entspricht und
ihm deshalb gut zu Gesicht
steht, hat wohl Platon als erster
Denker Europas in aller
Klarheit zu sagen gewagt.
Jedenfalls hat er an einer viel



zitierten Passage im siebten
Buch seines Dialogs über die
Gesetze (Nomoi) den Gedanken
vorgetragen, der Mensch sei
gut beraten, sein Leben
spielend zuzubringen. Dort lässt
er einen namentlich nicht näher
vorgestellten Athener sagen:

 
Der Mensch […] ist nur ein
vom Gott gemachtes
Spielzeug – und eben das ist in
der Tat das Beste an ihm.
Demgemäß sollten ein jeder



Mann und jede Frau die
allerschönsten Spiele spielend
ihr Leben zubringen, der
heutigen Denkweise gerade
entgegengesetzt. […] Was ist
nun das Richtige? Dass man
sein Leben lang bestimmte
Spiele spielt, mit Opfer,
Gesang und Tanz, […] und
sich so die Huld der
Himmlischen erwirkt, indem
man das Leben seiner Natur
gemäß lebt, wohl wissend,
eigentlich bloß Puppen zu



sein, die an der Wahrheit nur
geringen Anteil haben.15

 
Man sieht, dass hier die alte,
uns von Heraklit geläufige
Weltsicht der Hellenen im
Hintergrund steht, die das
Göttliche – hier der Gott – als
einen Spieler deutet und den
Menschen als Spielzeug oder
Spiel in dessen Händen. Spielen
ist dieser Weltsicht folglich eine
dem Sein und der menschlichen
Natur gemäße, uns wesentliche



Lebensform. Deshalb sollte der
Mensch sein Leben als festliche
Folge schöner Spiele feiern.
Denn solches zu tun heißt, der
conditio humana gerecht zu
werden: selbst wesentlich ein
Spiel zu sein.

Und eben das taten die
Griechen. Von allen uns
fassbaren Kulturen hat keine
dem Spiel eine so tragende
Bedeutung zugesprochen wie
die des antiken Hellas.
Tatsächlich haben es die



Griechen in Sachen Spiel zur
Meisterschaft gebracht. Nicht
nur, dass sie bei jeder sich
bietenden Gelegenheit – vom
Geburtsfest bis zum
Begräbnis – Wettspiele und
Wettkämpfe veranstalteten; die
eigentlichen
Gravitationszentren ihrer
Kultur waren die großen
panhellenischen Festspiele zu
Olympia, Delphi, Nemea und
Isthmia. Bei ihnen erneuerte
sich die griechische Identität,



bei ihnen wurden sich die
Griechen ihrer
Zusammengehörigkeit bewusst.
Ja, selbst ihre Zeitrechnung
folgte dem Zyklus der Spiele,
zählten die Griechen doch die
Jahre nach Beginn der ersten
Festspiele zu Olympia im Jahre
776 vor Christus. Hellas war
das Land des Spiels. Und seine
Spiele waren kultische Feste im
Zeichen ihrer Götter.

Aus heutiger Sicht mag man
sich darüber wundern. Aber



tatsächlich lassen sich Kult und
Spiel, Wettkampf und Fest bei
den Griechen nicht voneinander
trennen. Von den großen
gymnastischen Wettkämpfen zu
Olympia ist das hinlänglich
bekannt. Olympia war der Ort
des Zeus. Dort ehrte man den
Gott des Blitzes und der Stärke.
Man ehrte ihn im schnellen
Lauf, beim Ringkampf und beim
Boxen. Man zeigte seine Kraft
und nahm so an ihr teil. Man
maß sich aneinander, um dem



unerreichten Maß des Gottes
möglichst nah zu kommen –
wohl wissend, dass es
unerreichbar ist. Hier zeigt
sich, dass die griechische Idee
des Agons so gänzlich anders ist
als unsere Sicht des
Wettkampfs. Der Agon bei den
Spielen der Hellenen erfolgte
stets im Angesicht des Gottes:
Ihm ziemte nur der Beste oder
nur das Beste. Deshalb wurde
auch nur der Sieger bekränzt:
Nicht, weil er die anderen



geschlagen hatte, sondern weil
an ihm das Wesen des Gottes
am sichtbarsten geworden war.
Ruhm war dem Sieger des
Wettkampfs gewiss. Doch lag
der Sinn der Spiele nicht darin,
mit Ruhm bekränzt den heiligen
Ort zu verlassen. Der Sinn der
Spiele erschöpfte sich vielmehr
darin, eine dem Gott
gebührende Handlung zu
vollziehen: zu seinen Ehren zu
spielen. Der Wettkampf war ein
Gottesdienst, und jedes



Festspiel der Hellenen war ein
Stück vom Himmel – ein
Teilhaben am Fest der Götter,
und zwar so, wie es dem
Menschen ziemt: in klaren,
durch das Spiel gesetzten
Grenzen, in Klammern, vor
denen als Vorzeichen der Name
eines Gottes prunkte – Zeus und
Hera in Olympia, Apollon in
Delphi, Poseidon in Isthmia,
Dionysos in Athen, Demeter in
Eleusis. Unter ihrer Ägide zu
spielen, bedeutete, sich mit der



Facette der Lebendigkeit zu
verbinden, die sich in diesen
Göttern zu höchster Intensität
verdichtet hat: Sie spielerisch
darzustellen, bedeutete, in
höchstem Maße selbst lebendig
zu sein.

Den Griechen ging es um
Lebendigkeit. Mehr noch: Es
ging ihnen um die bestmögliche
Lebendigkeit – um die volle
Entfaltung dessen, was sie
»Seele« nannten: psyché.
Entfaltung der Seele hieß im



alten Griechenland paideia – ein
Wort, das sich am besten mit
»Bildung« wiedergeben lässt.
Die Grundidee der paideia war
es, die Seele so zu formen, dass
sie auf bestmögliche Weise
gedeihen konnte – ihre
Entfaltung und ihr Wachstum so
zu kultivieren, dass sie das
Beste aus sich entfaltet. Es ging
darum, das wahre Menschsein,
die der menschlichen Seele
eigene areté auszubilden: die
Tugend, das Ideal eines voll



erblühten Lebens, wie es in den
Gestalten der Götter in seinen
unterschiedlichen Facetten
sinnenfällig war. Oder anders
gesagt: Die Idee der paideia
war die Darstellung des ewigen
Wahren, Guten und Schönen –
des Göttlichen – während der
endlichen Spielzeit eines
Menschenlebens.

Den Weg dorthin zu weisen,
galt als die Aufgabe des
Pädagogen. Sein Job war es, die
Seele eines Menschen so zu



bilden, dass an ihr das Ideal des
Lebens sichtbar wird. Als Ideal
des Lebens galt den Griechen
die Balance oder die Harmonie
des Leibes und der Seele. Das
rechte Maß des Lebens immer
neu zu treffen, mit sich und mit
der Welt im Einklang zu sein:
Das war es, worin sie die
höchste Qualität der
Lebendigkeit und die Tugend
aller Tugenden entdeckten. Es
ging ihnen bei der paideia um
ein Einstimmen von Leib und



Seele. Es ging darum, die Seele
und den Leib in eine schöne
Melodie zu fügen, die dem
gerecht wird, was das Leben
wahrhaft ist: ein buntes
Miteinander von Gefühlen,
Trieben, Gedanken,
körperlichen Funktionen etc. –
ein Konzert vielfältiger
Stimmen, die sich zu einer
Symphonie vereinen, die in
einem vollkommenen Spiel mit-
und ineinander spielen: in einer
Symphonie, wie jede Göttin und



jeder Gott sie auf ihre höchst
eigene Weise sinnenfällig
machten.

Platon, der den
pädagogischen Impuls der
Griechen wohl am reinsten
ausgeprägt hat, konnte das
Projekt der Bildung deshalb
auch als homoiosis theo
beschreiben: als
»Anähnlichung« an Gott, als
Vergöttlichung der Seele. Dem
Göttlichen möglichst gleich zu
werden, die in den Göttern



verdichtete Lebendigkeit in der
eigenen Seele zu entfesseln –
das war in Platons
Wahrnehmung das Ziel, dem die
den Göttern gewidmeten Kulte
und Spiele dienten. Wie er in
den Nomoi darlegte, waren ihm
die Festspiele mit ihren
musischen und gymnastischen
Darbietungen eine Art
emotionales Bildungsprogramm,
mit dessen Hilfe auf leicht
eingängige und beglückende
Weise den Menschen ein Sinn



für das Gute, Stimmige und
Schöne vermittelt, ja
implementiert werden sollte.

Der Wert der Spiele für die
Bildung verdankt sich ihrer
Rückbindung an das Göttliche.
Im Spiel – und nirgends so wie
dort – lässt sich das Unendliche
ins Endliche übersetzen, das
Göttliche ins Menschliche, das
Ewige ins Zeitliche, das Ideale
ins Unvollkommene. Wer im
Zeichen der Götter spielt, ist
Bürger zweier Welten: der Welt



der Menschen und der Welt der
Götter. Sofern er an der Welt
der Götter teilhat, gestaltet sich
sein Leben als ein ernstes
Unterfangen, indem er deren
ewiges und wahres Sein
bekundet. Sofern er an der Welt
der Menschen teilhat, gerät ihm
das Leben zu einem Spiel: zu
einem Tanz, zu einem Lied, zu
einem Wettlauf, zu einer
Komödie oder zu einer
Tragödie, in der sich Freud und
Leid die Waage halten, wie



Sokrates einmal im Philebos
behauptet16 – zu einem Spiel, in
dem Komödie und Tragödie aufs
Innigste verquickt sind.

So wie im Spiel der Kinder
das Gefühl für Harmonie und
Stimmigkeit gebildet wird, so
wie im Festspiel der
Erwachsenen der Sinn fürs
Wahre und fürs Gute spielerisch
entwickelt wird und es dem
Menschen möglich ist, die
Schönheit und die Kraft der
Götter darzustellen – so wird



für den gereiften Weisen zuletzt
das Leben selbst zu einem
heiligen Spiel, worin der Ernst
des Göttlichen mit der
Heiterkeit des Menschlichen
verwoben ist. Die Weisheit
eines Menschen zeigt sich
daran, dass er in allen Belangen
seines Lebens Ernst damit
macht, ein solches heiteres und
dabei doch heiliges Spiel zu
sein.

Vor diesem Hintergrund zeigt
sich die ganze Tragweite des



oben zitierten Wortes Platons.
Es umreißt das Ideal des
Weisen, der sich im Spiel dessen
bewusst geworden ist, dass vor
dem Hintergrund des Göttlichen
das Leben letztlich Spielen ist
und es ihm deshalb gut zu
Gesicht steht, immer neue
Festspiele zu Ehren der Götter
zu feiern.

Aufs Schönste inkarniert
worden ist dieses Ideal des
Weisen von Sokrates. In seinen
Erinnerungen an Sokrates hat



Xenophon einmal den
Gesprächsstil des Meisters
treffend charakterisiert, indem
er sagte, Sokrates habe bei
seinen philosophischen
Gesprächen »mit einem ernsten
Unterton gescherzt«17. Der
gleiche Xenophon war es auch,
der am Anfang seines
Gastmahls festhielt: »Mir
scheinen die Werke der schönen
und guten Männer nicht nur der
Erinnerung wert, wenn sie mit
Ernst vollbracht sind, sondern



auch im Spiel.«18 Und ganz in
diesem Sinne sagte Platon, der
»vollkommen weise gewordene
Mann« erprobe sich in
Gedanken, Taten und Werken
»im Spiele ebenso wie im
Ernste«19 – wobei er sicherlich
an keinen anderen dachte als an
Sokrates, den er in seinen
Dialogen wieder und wieder als
einen Meister der spielerischen
Gesprächsführung porträtierte;
oder an sich selbst, denn aus
dem Dialog Phaidros wissen wir,



dass Platon sein eignes
literarisches Tun als ein
»herrliches Spiel« beschrieb:
»als das Spiel dessen, der von
der Gerechtigkeit und den
anderen erwähnten Tugenden
dichtend mit Reden zu spielen
vermag«.20

Der spielerische Zug des
sokratischen und platonischen
Philosophierens rührt daher,
dass beide von der
geschilderten doppelten
Staatsbürgerschaft der



menschlichen Seele ausgingen.
Einerseits führt die Seele in
Raum und Zeit ihr befristetes
Dasein, andererseits ist sie dazu
berufen, die ewig göttliche Idee
des guten, wahren und schönen
Lebens darzustellen. Das Spiel
des Lebens ist in Zeit und Raum
begrenzt. Es ist doch »nur« ein
Spiel, weil jene, die es spielen,
sterblich sind. Und doch kann
man nichts Größeres vom
Menschenleben sagen, als dass
es »nur« ein Spiel ist, weil es



das Potenzial birgt, das
Göttliche zu inkarnieren – was
wiederum nur deshalb möglich
ist, weil Spielzeit und Spielraum
des Lebens begrenzt sind. Die
Epiphanie des Ewigen im
Endlichen ist wesentlich ein
Spiel – und dieses Spiel bewusst
mit Mitspielern zu spielen, ist
die wahre Meisterschaft des
Lebens.

Sie setzt freilich voraus, dass
man das Spiel des Lebens als
Festspiel zu Ehren der Götter



versteht. Anderenfalls verlöre
es sich in leerer Spielerei.
Spielt man jedoch im Wissen um
die Endlichkeit des eigenen
Lebens und im Wissen um die
Ewigkeit des Wahren, Guten
und Schönen, das sich darin
offenbaren kann, dann schwingt
die Seele in jener wunderbar
gelassenen Tonlage, die wir an
Sokrates beobachten können.
Das Griechische kennt für sie
ein kaum übersetzbares Wort:
Der unter dem Götterhimmel



spielende Mensch war ihnen ein
»Ernstheiterer« (anér
spoudogéloios). Von ihm
schreibt Hugo Rahner, er sei
»ein Mensch der heiteren
Geistesentbundenheit,
sozusagen der seelischen
Eleganz, der unbesiegbaren
Geborgenheit; und ebenso ein
Mensch der Tragik, des
Lachens und Weinens, oft
geradezu der gelassenen Ironie,
da er die tragisch lächerlichen
Masken des Lebensspiels



durchschaut, die bedrückenden
Grenzen des irdischen Daseins
ausgemessen hat.«21

Das schönste Bild des
ernstheiteren Menschen ist
wohl der Sokrates aus Platons
Phaidon. Dort sehen wir den
Weisen in den letzten
Augenblicken seines Lebens.
Seit Stunden schon versuchte
er, seine Gefährten davon zu
überzeugen, dass er mit gutem
Grund dem Tod gelassen
entgegenblickt. Argumente und



Mythen hat er schon bemüht,
um sich für seine Zuversicht zu
rechtfertigen – mal ernst, mal
spielerisch. Und nun, am Ende
dieses langen und
verschlungenen Gesprächs,
wirft sein Freund Kriton jene
höchst nüchterne Frage auf:
»Aber auf welche Weise sollen
wir dich begraben?« Sokrates
antwortet: »Wie ihr wollt, wenn
ihr mich nur wirklich haben
werdet und ich euch nicht
entwischt bin.« Und Platon



schreibt: »Dabei lächelte er
ganz ruhig.«

Das Lächeln des todgeweihten
Sokrates ist das Symbol des
weisen Spielers. Diese Weisheit
hat über die Jahrtausende
nichts von ihrer Gültigkeit und
Wahrheit eingebüßt. Die
ernstheitere Gelassenheit des
lächelnden Sokrates angesichts
des Todes ist Ausdruck der
höchsten Humanität – eines voll
erblühten Menschseins, einer
voll entfalteten Seele, die es zu



»Bestheit« und Tugend
gebracht hat. Es ist eine
Humanität, die durch den Geist
des Spielens kultiviert ist: eine
Humanität, die Maß nimmt an
der Sterblichkeit des
Menschen – die die beschränkte
Spielzeit unseres Lebens ernst
zu nehmen weiß, die sich vom
ewigen und göttlichen Maß aller
Dinge die Spielregeln vorgeben
lässt, die da heißen: Harmonie,
Balance, Rhythmus,
Gleichgewicht.



So zeigt sich, was wir noch
heute von den Spiel-Weisen des
alten Hellas lernen können: Ihre
Idee, das Leben als ein Spiel zu
feiern und uns in vielfältigen
Spielen zu ergehen, um so im
vollen Sinne Mensch zu sein und
das Spektrum des Menschseins
auszuloten, ist bleibend gültig.
Freilich nur dann, wenn es
gelingt, das Spiel des Lebens
und die vielen Spiele der
Menschen rückzubinden an das
Wahre, Gute und Schöne.



Solches tut not, wenn es
darum geht, das Spiel zu retten.
Und das Spiel zu retten tut
schlussendlich not, um Räume
für Weisheit und Gelassenheit
angesichts des Todes zu öffnen –
Räume blühender Lebendigkeit
und seelischer Reife. Und seien
wir ehrlich: Das kann uns allen
nicht schaden.

Die Spielweisen der Neuzeit

Wenn Platon und die antiken



Philosophen darüber sinnierten,
wie wichtig das Spiel für ein voll
entfaltetes Menschsein ist, dann
war das ein konservativer
Diskurs: Man begründete und
rechtfertigte eine Spielkultur,
die es von alters her gab, die
jedoch durch die Neuerungen
der ersten Aufklärungsschübe
des fünften vorchristlichen
Jahrhunderts ihre
Selbstverständlichkeit zu
verlieren drohte. Was am Ende
auch geschah. Schon eine



Generation nach Platon zeigte
sich sein Meisterschüler
Aristoteles dem Spiel deutlich
weniger aufgeschlossen und
erklärte, das glückselige Leben
sei »ein Leben ernster Arbeit,
nicht lustigen Spiels«, und als
richtige Maxime müsse der
Spruch gelten: »Spielen, um zu
arbeiten«, da das Spiel nichts
anderes sei als eine Erholung.22

So weit war die spielerische
Kultur der Hellenen schon
durch ihre eigenen Vordenker



dekonstruiert, als ihr im ersten
Jahrhundert vor Christus infolge
der Zerstörung der heiligen
Spielstätten Olympias und
Delphis durch die Römer
endgültig der Garaus gemacht
wurde. Und mit dem Triumph
des Christentums geriet sie
schließlich in Vergessenheit. Bis
die italienische Renaissance mit
der antiken Kunst auch die Lust
am Spiel zu neuen Ehren
brachte.

Allein, so unschuldig wie einst



in den antiken Spielstätten zu
Delphi und Olympia ließ sich in
einer christlich dominierten
Kultur nicht mehr spielen. Zwar
blühte an den Adelshöfen der
Renaissance, des Barock und
Rokoko eine nie gewesene
Spielkultur, doch gleichzeitig
keimte – vor allem unter dem
Einfluss der Reformation – ein
diesem spielerischen Geist
zutiefst feindlicher Groll, der
sich mit der Französischen
Revolution entlud. Die



spielerische Leichtigkeit des
Ancien Régime erschien denen,
die von ihr ausgeschlossen
waren, mehr und mehr als
gewissenlose Verspieltheit. So
wurde sie von einem neuen,
schweren Ernst verdrängt: dem
Ernst der Arbeit und des
Handels, dem Ernst der
Wirtschaft und der Industrie,
dem Ernst der Politik.

Friedrich Schiller und das
Spiel der Kunst



Der Aufstieg dieser neuen,
ernsten Mächte rief unter den
feinfühligen und kunstsinnigen
Denkern um 1800 Widerstand
hervor. Und so begegnen uns
die großen Theoretiker und
Spielmeister der Neuzeit vor
allem als Kulturkritiker – als
Gegner jener neuen
Ernsthaftigkeit, die sie als
Bedrohung des Humanen
erkannten. Man sieht: Das
Anliegen, das wir verfolgen, ist



nicht neu – Retter des Spiels
gab es schon deutlich vor
unserer Zeit. Sie ahnten, was
wir heute wissen können:
Spielen ist dem Menschen
wesentlich. Womit wir bereits
beim ersten und führenden
Magister ludi sind, den die
Neuzeit zu bieten hat: bei
Friedrich Schiller. So war er es
doch, der schrieb:

 
Der Mensch spielt nur, wo er
in voller Bedeutung des



Wortes Mensch ist, und er ist
nur da ganz Mensch, wo er
spielt.23

 
Von Schiller ist bekannt, dass er
zu spielen liebte. Im
Schillerhaus in Weimar kann
man noch heute Schillers
Kartenspiel bewundern, sogar
mit handgeschriebenen Notizen
von des Meisters Hand. Wir
wissen auch, dass er im Sommer
1788 voller Begeisterung mit
seiner späteren Frau Charlotte



von Lengefeld und deren
Schwester Caroline im
mütterlichen Garten Blindekuh
zu spielen pflegte – vermutlich
auch, weil er die heimliche
Erotik dieses Spiels liebte und
so auf unverfängliche Weise
beiden lieblichen Geschöpfen
nahe sein konnte.

Mit dieser Leidenschaft war
Schiller nicht allein. Im
vorrevolutionären Zeitalter des
Rokoko erging man sich in
einem Maße in Spielen, das



heute unvorstellbar scheint.
Zumindest für die Welt der
Aristokratie dürfte dieser Satz
nicht übertrieben sein. Wer
einen Eindruck davon zu
erhalten wünscht, wie sehr man
sich im 18. Jahrhundert an den
Fürstenhöfen Europas in
Spielwelten bewegte, dem sei
die Lektüre des Tagebuches des
Herzogs von Croÿ anempfohlen,
das mit dem Titel Nie war es
herrlicher zu leben unlängst
von Hans Pleschinski



herausgegeben worden ist.24

Von durchgespielten Nächten ist
darin die Rede, von Promenaden
auf der Liebesinsel, von
Scherzerei und Heiterkeit beim
Besuch einer »Lustmolkerei« in
Chantilly, von Jagden und
Pferderennen, von Theater,
Oper und allerlei anderer
verspielter Lustbarkeit. Wer all
das auf sich wirken lässt,
versteht, warum ein Diplomat
des 18. Jahrhunderts wie
Charles-Maurice de Talleyrand-



Périgord notieren konnte: »Wer
die Zeit vor der Revolution nicht
gekannt hat, wird nie begreifen,
wie süß das Leben sein kann.«
Und diese Süße des Ancien
Régime verdankt sich nicht
zuletzt seiner Spielkultur.

Barock und Rokoko
erscheinen rückblickend wie
eine einzige Spielzeit, in der der
Adel Adel spielte – und das mit
größter Virtuosität. Das ganze
höfische Zeremoniell mit
Protokoll und antichambre war



ein einziges Gesellschaftsspiel.
Nicht anders die ständigen
Tanzveranstaltungen mit ihren
komplizierten
Gesellschaftstänzen. Selbst die
Politik trägt unverkennbar
spielerische Züge. »Die
Staatskunst – Kabinettspolitik
und politisches Spiel der
Intrigen und Abenteuer – ist
niemals sonst so wirklich ein
Spiel gewesen« wie im
18. Jahrhundert, schreibt Johan
Huizinga: »Allmächtige Minister



oder Fürsten in eigener Person
[…] stellen ohne große
Rücksichten sozialer und
wirtschaftlicher Art […] mit
gefälligem Lächeln und in
höflichen Formen die Kraft und
die Wohlfahrt ihrer Länder auf
eine tödliche Probe, als ob sie
einen Läufer oder einen
Springer auf dem Schachbrett
wagten.«25

Es scheint, die Schlösser und
Paläste des Barock sind nichts
anderes gewesen als



Puppenhäuser oder
Spielkasinos. Und dann diese
verrückte Mode! »In den
jüngeren Epochen der
europäischen Kultur lässt sich
kaum ein Element finden, das so
sehr den spielhaften
Kulturimpuls erkennen lässt wie
die Perücke, so wie sie im
siebzehnten und achtzehnten
Jahrhundert getragen wurde«,
notiert Huizinga ganz zu
Recht.26 Denn wahrlich: Wer
auf sich hielt, legte eine Perücke



an oder ersann die tiefsten
Dekolletés und am höchsten
toupierten Haarfrisuren. Dazu
verkleidete man sich in
üppigsten Kostümen, die
ihrerseits die passenden
Kulissen brauchten: Die ganze
Baukunst war ein Spiel der
Perspektiven. Die Gartenkunst
verwandelte ausladende
Ländereien in Spielplätze und
Phantasiewelten, in denen sich
galante oder auch frivole
Herren mit jungen Damen auf



ein Schäferstündchen treffen
konnten. Man nehme nur die
Bilder eines Fragonard,
Boucher oder Watteau – und
schon springt einen jener
Spielgeist an, der in Barock und
Rokoko zur schönsten Blüte
reifte.

Auf wunderbare Weise hat ihn
der Romancier Wolf von
Niebelschütz zur Sprache
gebracht, als er notierte: »Das
Phänomen des Barock liegt
darin, dass er bewusstermaßen



ein Vexierbild aus sich gemacht
hat, dessen äußerer Anschein
die inneren Konturen
überdeckte. Es liegt ein
zauberisches Flirren von
Oberfläche auf seinen Tiefen,
ein Spiel von Glück über seiner
Trauer, ein selbstironisches
Lächeln in seiner Wehmut, und
nur manchmal, in unbewachten
Momenten, wie dem Menetekel
des Erdbebens von Lissabon,
bricht eine abgründig
schwermütige Ahnung



herauf.«27 Das ist brillant
gesehen, denn es lässt
erkennen, wie viel von der
antiken Weisheit des
Ernstheiteren in jener Zeit
zurückgekehrt war.

Und das gilt nicht nur für den
Adel. Es ist viel zu kurz
gegriffen, wenn man glaubte,
Spiel, Fest und Feier seien im
Barock ein Monopol der High
Society gewesen. Weit gefehlt.
Das Volk feierte und spielte
munter mit – zumindest da, wo



es katholisch war. So kann man
davon ausgehen, dass es in
ländlichen Regionen Südeuropas
pro Jahr bis zu 90 Feiertage
gab, an denen Spiel und
Lustbarkeit der Menschen Herz
erfreute.28 Davon waren zwar
nur 34 Feiertage höchst offiziell
dekretiert (per päpstlicher
Bulle Universa per orbem von
1642), doch scheute man sich
nicht, so manchem regionalem
Heiligen mit Spiel und Fest die
Ehre zu erweisen. Ganz anders



war es bei den Protestanten:
Die Calvinisten hatten ihren
Festkalender auf fünf oder
sechs hohe Feste
zusammengeschmolzen, die
Lutheraner hatten immerhin
noch 15, manchmal 20
Feiertage.

Vermutlich verrät sich in
diesen Zahlen einer der Gründe
dafür, warum Barock und
Rokoko so herzhaft spielten: Es
war ein Akt der
Gegenreformation – es war ein



Aufbegehren gegen
calvinistische Moral und
lutherische Glaubensstrenge,
das ausgehend von den
katholischen Fürstenhöfen und
vom Vatikan die Lust an Spiel
und altem Heidentum geweckt
hatte. Da nahm man
Glaubenstreue und Bekenntnis
nicht zu ernst: Auf einmal
tummelten sich die alten Götter
wieder – und das sogar in
bischöflichen Gärten oder
Schlafgemächern … Das gerade



war es nicht, was Luther oder
Calvin wollten. Die
Reformatoren haben eher ihren
Platz im Pantheon der großen
Spielverderber, als dass man sie
unter die Magistri ludi rechnen
dürfte. Der spielerische Geist
der Renaissance und der
Humanisten war ihnen von
Anfang an ein Dorn im Auge.
Nie wären sie auf die Idee
gekommen, das Leben eines
Christenmenschen mit dem Bild
eines Spiels zu beschreiben, so



wie Nikolaus von Kues das in
seinem Dialogus de ludo globi
(Gespräch über das
Globusspiel) gewagt hatte. »Die
ganze Geisteshaltung der
Renaissance war Spiel«29, sagt
Huizinga – die ganze Haltung
der Reformation hingegen war
eine dem Spiel feindliche. In ihr
obsiegt der unbedingte Ernst –
der Ernst des Gläubigen, der
sich fortwährend um sein
Seelenheil sorgt. Die Sorge
aber ist der Tod des Spiels.



Letztlich war es der
sorgenvolle Ernst der
Reformation, der sich auf
Umwegen in den Geist der
modernen Ökonomie schlich,
wie Max Weber gezeigt hat, und
so zur Entstehung desjenigen
Menschentypus beitrug, der
später als Homo oeconomicus
Epoche machte. Der
wirtschaftende Mensch sieht
sich als rationalen Egoisten, der
stets nach seinem Nutzen,
seinem Vorteil fragt – der Ernst



des Menschen, der darum
bemüht ist, seine Interessen
durchzusetzen. Gegen diese
Form des Ernstes, der
Moralismus und Pragmatismus
gemeinsam ist und der das
Menschliche, Humane in seinen
Augen zu ersticken drohte,
richtete Schiller sein Programm
der ästhetischen Erziehung des
Menschen:

 
Jetzt aber herrscht das
Bedürfnis und beugt die



gesunkene Menschheit unter
sein tyrannisches Joch. Der
Nutzen ist das große Idol der
Zeit, dem alle Kräfte fronen
und alle Talente huldigen
sollen. Auf dieser groben
Waage hat das geistige
Verdienst der Kunst kein
Gewicht, und, aller
Aufmunterung beraubt,
verschwindet sie von dem
lärmenden Markt des
Jahrhunderts.30

 



Und weiter im fünften Brief:
 
Mitten im Schoße der
raffiniertesten Geselligkeit
hat der Egoism sein System
gegründet, und ohne ein
geselliges Herz mit heraus zu
bringen, erfahren wir alle
Ansteckungen und alle
Drangsale der Gesellschaft.31

 
In dieser Situation machte
Schiller sich zum Apologeten
des Spielens. Das Spiel erschien



ihm als Gegengift zu Egoismus
und Herzlosigkeit. Das Spiel
war ihm der Königsweg zu
Menschlichkeit, Moral und
Bildung. Was Schiller wollte,
war eine Revolution auf dem
Wege des Spiels. Wie kam er
dazu?

Wie für alle Kinder des
18. Jahrhunderts war Schillers
großes Ideal die Freiheit. Frei
sollte der Mensch sein, in der
Freiheit liegen sein Wesen und
sein Adel, die wahre Humanität.



Das war für Schiller gesetzt.
Die Frage war nur: Um welche
Freiheit geht es eigentlich? Die
Freiheit, die in Paris auf die
Barrikaden gegangen war,
konnte es für ihn nicht sein. Die
war unter den Händen der
Jakobiner auf der Place de la
Concorde verblutet. Die
Freiheit des Marktes und die
Freiheit, die eigenen Interessen
zu verfolgen, waren ihm zu
wenig. Nein, eine andere,
wirkliche Freiheit hatte Schiller



im Blick: eine Freiheit, die das
Schöne stiftet – »weil es die
Schönheit ist, durch welche man
zu der Freiheit wandert«, wie
er im zweiten seiner Briefe
Über die ästhetische Erziehung
des Menschen festhält.32

Die Wanderführerin auf
diesem Weg zur Freiheit konnte
für Schiller nur die Kunst sein,
ist sie es doch, die Schönheit
schafft. Und so verwandelte
sich in seinem Denken die
galante und zuweilen auch



frivole Freiheit des Barock zur
eleganten und spielerischen
Freiheit der Kunst. Damit
entwarf er einen neuen Typ des
Homo ludens – nicht mehr den
ernstheiteren Weisen der alten
Griechen, sondern den
souveränen Künstler, der
schöpferisch das Schöne schafft
und so den Weg zu einer echten
und soliden Freiheit bahnt. Aber
wie kam er darauf?

Auch für Schiller ist der
Mensch ein Bürger zweier



Welten. Nicht so, wie Platon und
die alten Griechen dachten, die
uns dazu berufen sahen, im
Gewand des Sterblichen das
Göttliche und Unsterbliche
darzustellen; sondern so, wie
man es sich in der Neuzeit seit
den Tagen René Descartes’ zu
denken angewöhnt und von
Immanuel Kant gerade ein
weiteres Mal dargelegt
bekommen hatte: Zum einen ist
der Mensch ein Bürger der
Geisteswelt, zum anderen ist er



ein Wesen der Natur. Sofern er
Geist oder Vernunft hat, so die
große Idee der gesamten
neueren Philosophie, ist er frei;
sofern er aber aus Fleisch und
Blut gemacht ist, unterliegt er
wie alle anderen Kreaturen
auch der unerbittlichen
»Legislation« der
Naturgesetze – um einen
Ausdruck Kants zu gebrauchen:
Da kennt er Hunger und Durst,
da folgt er seinen Trieben und
Begierden, da frönt er der Lust



und sexuellen Freuden; da ist er
fern aller Moral.

Das Reich der Moral ist das
Reich des Geistes. Hier
herrscht – um noch einmal Kant
zu bemühen – das Sittengesetz,
das dem Menschen sagt, was
gut und schlecht ist, und dem
sich zu unterwerfen ihm
freisteht. Das heißt: Eigentlich
steht es ihm nicht frei. Denn
wenn er bei Verstand ist und
seine praktische Vernunft nicht
durch sinnliche Triebe getrübt,



dann kann er gar nicht umhin,
dem Sittengesetz zu folgen, weil
es von der Vernunft selbst
geboten ist.

Gleichviel. Was für uns zählt,
ist Folgendes: Als Bürger
zweier Welten droht dem
Menschen eine doppelte
Gefahr: Er kann zum
Moralapostel werden und im
Stil der Jakobiner die Moral mit
Feuer und Schwert zur Geltung
bringen. So macht er sich zum
Sklaven der Vernunft und zum



Despoten über Leib und Sinne.
Er kann aber auch zu sinnlicher
Ausschweifung neigen. Dann
macht er sich zum Sklaven
seines Leibes und diesen zum
Despoten über seinen Geist – in
etwa so, wie es der dekadente
alte Adel getan hatte.

Schiller suchte die goldene
Mitte: zwischen Revolution und
Restauration, zwischen
Jakobinern und Aristokraten –
vor allem aber zwischen Natur
und Geist. Es musste doch



möglich sein, ein Leben zu
führen, bei dem weder der Geist
die Natur knechtet noch die
Triebe die Vernunft an die Kette
legen. Es musste doch einen
mittleren Zustand geben, in dem
sich diese beiden Mächte im
Menschen die Waage halten – in
dem wir weder den Zwängen
der Ratio noch den Zwängen
der Physis erliegen. Und
tatsächlich: Es gibt diesen
Zustand innerer Balance und
Harmonie. Es ist der Zustand



des Spiels. Warum das?
Diese Frage nötigt uns, noch

ein Wort über die Schönheit zu
verlieren. Denn die Schönheit
ist jene Qualität des Lebens,
worin sich Geist und Leib die
Waage halten. Am besten kann
man sich das auf dem Feld vor
Augen führen, das Schillers
Heimat war: das der Literatur.
Ein schöner Charakter, so eine
Pointe seiner Poetologie, ist
einer, in dem weder die Natur
des Menschen durch seine



Vernunft geknechtet ist noch
seine Triebe die Moral
vergessen lassen: Natürlich und
vernünftig zugleich – das ist
schön.

Der schöne Mensch ist der,
bei dem Natur und Geist im
Spiel sind. Und weil die
Schönheit eine Frucht des
Spielens ist, gerät das Spiel zum
Urheber der Freiheit – nicht
irgendeiner Freiheit, sondern
jener, die einen Menschen
wirklich frei macht, weil sie das



Potenzial zum Menschsein in
ihm freisetzt. So konnte Schiller
sagen: »Der Mensch soll mit der
Schönheit nur spielen, und er
soll nur mit der Schönheit
spielen.«33

Aber stimmt das auch?
Schiller fällt sich selbst ins
Wort:

 
Wird aber […] nicht das
Schöne dadurch, daß man es
zum bloßen Spiel macht,
erniedrigt und den frivolen



Gegenständen gleichgestellt,
die von jeher im Besitz dieses
Namens waren? Widerspricht
es nicht dem Vernunftbegriff
und der Würde der Schönheit,
die doch als ein Instrument
der Kultur betrachtet wird,
sie auf ein bloßes Spiel
einzuschränken, und
widerspricht es nicht dem
Erfahrungsbegriffe des Spiels,
das mit Ausschließung alles
Geschmackes zusammen
bestehen kann, es bloß auf



Schönheit einzuschränken?34

 
Die Antwort, die sich Schiller
auf den selbst gemachten
Einwand gibt, bündelt seine
Wertschätzung des Spiels:

 
Aber was heißt denn ein
bloßes Spiel, nachdem wir
wissen, daß unter allen
Zuständen des Menschen
gerade das Spiel, und nur das
Spiel es ist, was ihn
vollständig macht und seine



doppelte Natur auf einmal
entfaltet? […] Die wirklich
vorhandene Schönheit ist des
wirklich vorhandenen
Spieltriebes werth; aber
durch das Ideal der Schönheit,
welches die Vernunft aufstellt,
ist auch ein Ideal des
Spieltriebes aufgegeben, das
der Mensch in allen seinen
Spielen vor Augen haben
soll.35

 
Und so gewinnt Schiller zuletzt



aus seiner Reflexion auf Spiel
und Schönheit einen Maßstab,
an dem sich die von ihm
propagierte ästhetische
Erziehung des Menschen
auszurichten hat: Spielen soll
der Mensch, gewiss, doch soll
er nur so spielen, dass als
Spielergebnis Schönheit
herauskommt. Wenn also
Schiller sagt, der Mensch sei
eigentlich nur da ganz Mensch,
wo er spielt, dann gilt das
letztlich für alle Spiele, sofern



sie schön sind. Und schön sind
sie dann, wenn sie dem
Menschen Freiheitsräume
öffnen, in denen er Natur und
Geist vereinen kann, sei es in
der Literatur, auf der
Theaterbühne, im Tanz oder
auch in der Gartenkunst, die
man im Rokoko so schätzte. Die
Verbindung der freien,
kreativen Seite und der
darstellend-zeigenden Seite des
Spiels ist die Grundsignatur von
Schillers Ideal des Homo



ludens, der zugleich Erzieher
mithilfe der Schönheit und
Erzogener durch die Schönheit
ist. Sein Tätigkeitsfeld ist die
Kunst. In ihr verwirklicht er
immer wieder aufs Neue das
Zusammenspiel von Geist und
Natur und stellt die Balance des
Lebens her. Künstlerisch
schaffend spielt er.

Der souverän spielende
Künstler wird durch Schillers
Spielphilosophie zum Ideal des
freien und schönen Menschen.



Und den braucht es noch heute.
Denn unter uns: Viele freie und
schöne Geister bringt unsere
Gesellschaft gerade nicht
hervor. Kreativität und
Geistesfreiheit werden zwar
von Coaches und Change-
Managern als Werte benannt,
aber nur selten wird der Mut
aufgebracht, sie zuzulassen, zu
fördern oder zu kultivieren. Und
selbst wenn es an der
Bereitschaft dazu nicht fehlt,
mangelt es am Wissen darum,



dass jene Qualitäten
authentischen Menschseins des
Spiels bedürfen, um zur
Entfaltung gebracht zu werden.
»Rettet das Spiel!« – das heißt
mit Schiller: Schafft
authentische, freie Spielräume
und Spielzeiten, um der
Schönheit zu huldigen – und
zwar jenseits von bloßem
Kulturkonsum und
Entertainment.

Schlegel, Novalis und die



Spiele der Romantik

Das Spiel zu retten, das
bedeutete eine Generation nach
Schiller sogar noch mehr:
Rettet die Lebendigkeit! Rettet
das Leben! Rettet die Welt! So
jedenfalls könnte man das
Anliegen jener jungen wilden
Intellektuellen auf die Formel
bringen, die um das Jahr 1800
herum Schiller beerbten. Die
Rede ist von den Romantikern,
deren wegweisende Pioniere



Friedrich Schlegel und
Friedrich von Hardenberg alias
Novalis waren.

Die Romantiker erwiesen sich
als Schillers größte Fans. Mit
gutem Grund schreibt Rüdiger
Safranski: »Schiller hat sich von
der ästhetischen Erziehung viel
versprochen, und er hat damit
eine bis dahin beispiellose
Rangerhöhung von
Literatur und Kunst bewirkt.
Das neue Selbstbewusstsein
künstlerischer Autonomie, die



Ermunterung zum großen Spiel
und zur erhabenen
Nutzlosigkeit, das Versprechen
einer Ganzheit im Kleinen –
alles zusammen hat der
Romantik Auftrieb gegeben.«36

Auch die Romantiker litten
unter den Fehlentwicklungen
der Französischen Revolution
und träumten von einer
besseren, neuen Welt: einer
Welt, in der sich wirklich leben
ließe, lebendig,
gemeinschaftlich und frei –



einer Spielwelt, die
hervorzubringen primär
Aufgabe der Kunst, letztlich
aber jedes einzelnen Menschen
sei. Sie beklagten den
Triumphzug jener
ökonomischen Rationalität, die
Max Horkheimer so treffend als
instrumentelle Vernunft
beschrieben hat.37 Auch
Schlegel und Novalis mochten
sich nicht anfreunden mit dem
»Nutzen« als »Idol der Zeit«,
auch sie beklagten die



Fragmentierung des Menschen
und der Gesellschaft. Ähnlich
wie Schiller setzten sie auf die
Kraft von Kunst und Spiel, um
aus dem fragmentierten Leben
wieder ein ganzes und
vollkommenes zu machen. So
heißt es bei Schlegel:

 
Fantasie und Witz sind dir
Eins und Alles! – deute den
lieblichen Schein und mache
Ernst aus dem Spiel, so wirst
du das Zentrum fassen und die



verehrte Kunst in höherm
Lichte wieder finden.38

 
Das spielerische
Therapeutikum, das Schlegel
seiner Zeit zu verabreichen
gedachte, war die Poesie –
genauer: die »progressive
Universalpoesie«, von der er
schrieb, mit ihrer Hilfe wolle er
»das Leben und die Gesellschaft
poetisch machen«39. Diese
»romantische Poesie«, wie er
sein Projekt nannte, sollte eine



Art Spiegelspiel sein: ein
fortgesetztes Reflektieren und
Changieren, bei dem die Welt
sich in immer neuen
Perspektiven bricht und
solcherart dem Zugriff der
pragmatischen Vernunft
entzogen wird. »Dazu aber
muss man begriffen haben«, so
bringt Safranski Schlegels
Ansatz auf den Punkt, »dass das
Leben vielleicht überhaupt
nichts anderes ist als – ein
großes Spiel. Es kommt darauf



an, sich als Akteur des großen
Weltspiels in Szene zu
setzen.«40 In Schlegels eigenen
Worten: »Alle heiligen Spiele
der Kunst sind nur ferne
Nachbildungen von dem
unendlichen Spiele der Welt,
dem ewig sich selbst bildenden
Kunstwerk.«41

Mitspielen im Spiel des
Lebens, um so die Welt aufs
Neue zu verzaubern und den
Siegeszug der instrumentellen
Vernunft zu stoppen – so lässt



sich das Programm der
Frühromantiker umreißen. Bei
Novalis liest sich das so: Der
Mensch, so lehrte er mit
unverwechselbarem Pathos, sei
»Meister eines unendlichen
Spiels und vergäße alle
thörichten Bestrebungen in
einem ewigen, sich selbst
nährenden und immer
wachsenden Genusse«42. Von
hier aus wird erkennbar,
inwiefern die Romantik sich als
Programm zur Rettung des



Spiels beschreiben lässt.
Inwiefern ist dieses Programm
noch gültig?

Fragen wir dafür, was es denn
für ein Spiel ist, zu dem die
Romantiker einluden. Novalis
gibt die Antwort:

 
Die Welt muß romantisiert
werden. So findet man den
ursprünglichen Sinn wieder.
Romantisieren ist nichts als
eine qualitative Potenzierung.
[…] Indem ich dem Gemeinen



einen hohen Sinn, dem
Gewöhnlichen ein
geheimnisvolles Ansehn, dem
Bekannten die Würde des
Unbekannten, dem Endlichen
einen unendlichen Schein
gebe, so romantisiere ich
es.43

 
Der Homo ludens wird hier zu
einer Art Magier, zu einem
Künstler, der mit seinem
Zauberwort die Welt zum
Singen bringt und so den



Menschen am großen
Weltenspiel teilhaben lässt –
ganz so, wie Eichendorff am
Ende der großen romantischen
Bewegung 1835 in seinem
Gedicht »Wünschelrute«
schreibt:

 
Schläft ein Lied in
allen Dingen,
Die da träumen fort
und fort,
Und die Welt hebt an
zu singen,



Triffst du nur das
Zauberwort.44

 
Bis hierhin sieht das große Spiel
der Romantik Schillers Projekt
der ästhetischen Erziehung
ähnlich. Und selbst das weise
Lächeln eines Sokrates, in dem
der Ordnung stiftende Geist des
Apollon und die chaotische Kraft
des Dionysos in heiterer
Harmonie zusammenspielten,
mag man auch bei Schlegel
erahnen, wenn man ihn sagen



hört: »Denn das ist der Anfang
aller Poesie, den Gang der
Gesetze und der vernünftig
denkenden Vernunft aufzuheben
und uns wieder in die schöne
Verwirrung der Phantasie, in
das ursprüngliche Chaos der
menschlichen Natur zu
versetzen, für das ich kein
schöneres Symbol bis jetzt
kenne als das bunte Gewimmel
der alten Götter.«45 Und doch
gibt jener kühne Denker dem
ganzen Aufbruch der Romantik



eine andere Richtung, die sich
sowohl von Schiller als auch von
Platon entfernt und dadurch die
Tür zur Moderne aufstößt. Der
Hebel, den Schlegel dafür
verwendete, ist das Spiel der
Ironie.

Die Strategie, die er dabei
verfolgt, nimmt ihren Ausgang
von dem Konzept des
»Unendlichen«. Denn eben
darum ging es ihm und der
Romantik: Es ging darum, das
Leben als Potenzial unendlicher



Möglichkeiten gegen seine
zweckrationale und
pragmatische Überformung
durch den Verstand zu
verteidigen. Es ging darum, die
Magie der Lebendigkeit zu
entfesseln, indem die
Oberfläche unseres sachlich-
wissenschaftlichen Weltbildes
aufgebrochen wird. Kein
Wunder, dass Schlegel sich
erkühnte, die
Unverständlichkeit zu preisen:

 



Wahrlich, es würde euch
bange werden, wenn die
ganze Welt, wie ihr es fordert,
einmal im Ernst durchaus
verständlich würde. Und ist
sie selbst, diese unendliche
Welt, nicht durch den
Verstand aus der
Unverständlichkeit oder dem
Chaos gebildet?46

 
Das Spiel der Ironie sollte der
Unverständlichkeit und der
Unfassbarkeit des Lebens



Rechnung tragen. Der Kniff, den
Schlegel dabei anwendet,
besteht darin, dass er alles
scheinbar Sichere und Gewisse
vor den Horizont des
Unendlichen und Unfassbaren
rückt und auf diese Weise
dementiert. So wird der
Anschein aller endlich-
vertrauten Dinge brüchig. Die
Konturen des Bekannten
verschwimmen, und unter der
porös gewordenen Oberfläche
öffnet sich ein unfassbarer



Abgrund: das Meer der
Möglichkeiten, der Ozean
unerhörter, ungelebter
Potenziale, das Chaos, dem es
sich verdankt, dass alles immer
anders sein kann – die Quelle,
der Ursprung der Lebendigkeit.

Nicht zufällig sind Dunkelheit
und Dämmerung die
Lieblingsmetaphern der
Romantiker. Wenn alle Dinge
die Kontur verlieren und die
Wahrnehmung der Welt
verschwimmt, dann kommt –



genauso wie im Spiel der
Ironie – das Unfassbare an die
Oberfläche; dann ist der
Mensch nicht länger
festgekettet an die Rationalität
und ihr Begreifen aller Dinge.
Kein Wunder, so gesehen, dass
die Romantiker eine besonders
innige Beziehung zur Nacht
ausprägten. Novalis schrieb
seine Hymnen an die Nacht,
Hölderlins Gedicht »Die Nacht«
fand große Resonanz im Kreis
der Brüder Schlegel, und durch



Eichendorffs Dichtung zieht sich
das mysteriöse »Zwielicht« wie
ein cantus firmus:

 
Dämmrung will die
Flügel spreiten,
Schaurig rühren sich
die Bäume,
Wolken ziehn wie
schwere Träume –
Was will dieses Graun
bedeuten?47

 
Indem Poesie und Ironie die uns



vertraute Welt ins Unheimliche
verkehren, so die große Idee
Schlegels, wird der Mensch
zurück ins Spiel gebracht. Er
kann sich neuerlich aufs Spiel
setzen, weil ihm jenseits des von
instrumenteller Vernunft und
rationalem Kalkül verseuchten
Tages der Spielraum der
romantisch aufgeheizten Nacht
geöffnet ist. Dort ist er frei,
dort kann er kreativ sein – dort
kann er die in ihm
schlummernden Potenziale



entfalten und spielen.
Aber was dann? Was sollte

dann geschehen? Schon
Eichendorff warf diese Frage
auf: »Das Spiel der Poesie
genügt mir nicht«, sagte der
fromme Mann, »Gott lass mich
was Rechtes vollbringen.«48 So
zauberhaft die Romantisierung
der Welt begonnen hatte, so
war sie doch in eine Sackgasse
geraten: Sie hatte spielerisch
den großen Spielraum des
Lebens zurückgewonnen. Doch



eben dort stand nun der
romantisierte Mensch und
Künstler. Er war nun frei zu
spielen; doch gab es nichts, was
er im Spiel zu zeigen hatte –
nichts außer seinem Spielraum
der Unendlichkeit, den er im
endlosen Spiegelspiel der
Perspektiven und Verweise
immer neu bekunden musste.
Das Spiel der Romantik lief
Gefahr, verspielt zu werden –
nichts andres mehr zu spielen
als das Spiel. Die Weiche war



gestellt zu einer
avantgardistischen Kunst des
l’art pour l’art, die sich darin
verlor, in immer neuen
Variationen die Offenheit des
Spielraums zu erkämpfen, ohne
dass sie noch sagen konnte,
welches Spiel darin zu spielen
wäre.

Die Avantgarde des
20. Jahrhunderts gründet im
romantisch-ironischen Spiel. Sie
dementiert sich dauernd selbst
und macht es sich zur höchsten



Pflicht, stets neue Spielräume
zu generieren, in denen nichts
zur Aufführung zu bringen ist.
Das Spiel der
avantgardistischen Kunst hört
damit aber auf, ein Spiel zu
sein: Weil es auf jede Form der
Darstellung verzichtet und
weder Maß noch Grenze
anerkennt, hebt es den eigenen
Spielcharakter auf und erstarrt
zuletzt im Ernst: im Ernst,
immer weiter gehen und immer
neue Tabus brechen zu



müssen – im Ernst, das Leben
gegen seine rationale
Überformung verteidigen zu
müssen. Die Leichtigkeit des
Spiels geht ihr dabei verloren.
Sie lächelt nicht, denn sie weiß
nichts von Göttern. Was Novalis
als Pathologie seiner Zeit
erkannte, als die Romantik noch
in den Kinderschuhen steckte,
gilt am Ende für die aus ihr
hervorgegangenen Spielplätze
der Kunst des 20. Jahrhunderts:
»Wo keine Götter sind, walten



Gespenster.«49

So hat die Romantik, die
ursprünglich antrat, das Spiel zu
retten, am Ende zu seinem
Niedergang beigetragen.
Dennoch kann man vieles von
ihr lernen: dass in Spielräumen
nicht nur Weisheit und Freiheit
gedeihen, sondern auch echte,
authentische Lebendigkeit. Im
Spiel werden die bekannten
Strukturen und Ordnungen des
Lebens porös. Im Spiel tauchen
wir ein in jene Potenziale, die zu



entfalten uns lebendig macht.
Im Spiel eröffnen sich uns neue
Perspektiven.

Das Spiel zu retten, ist
romantisch, im besten Sinne des
Wortes: Es heißt, das
Zauberwort zu suchen, die
blaue Blume – die Unbekannte,
ohne die die Gleichung unseres
Lebens nicht aufgeht. Die
romantische Spielweise mag
etwas aus der Mode gekommen
sein. Doch im Zusammenspiel
mit der Weisheit der Griechen



und der Freiheit Schillers mag
sie ihre Gültigkeit behalten: als
Weg der Potenzialerschließung,
als Weg zum Ursprung.

Lebendigkeit, Freiheit,
Ursprünglichkeit – es sind keine
geringen Verheißungen, die uns
die Spielweisen der
Vergangenheit in Aussicht
stellen und um derentwillen wir
die Rettung des Spiels fordern.
Und doch sind es noch nicht
alle. Ein Spiel-Weiser fehlt uns
noch: Friedrich Nietzsche.



Eben der Nietzsche, der sagte:
»Ich kenne keine andere Art,
mit großen Aufgaben zu
verkehren, als das Spiel«50 –
oder auch: »Mir ward alles
Spiel.«51 Für ihn ist das Spiel
nicht nur das probate Mittel zur
Potenzialerschließung, sondern
auch zur Potenzialentfaltung.

Friedrich Nietzsche und die
Spiele der Macht

»Reife des Mannes: das heißt,



den Ernst wiederzufinden, den
man als Kind hatte; beim
Spiel.«52

Die Message ist deutlich – und
wenn ihr auch der spirituelle
oder der künstlerische Anstrich
fehlen, die wir bei Platon und
bei Schiller fanden, so ist sie
doch dem Votum der früheren
Magistri ludi überraschend
ähnlich: Spielen soll der
Mensch, um wirklich Mensch zu
sein – und das nicht nur als
Kind, sondern auch als



Erwachsener. So reiht sich
Nietzsche ein in den Kreis der
Spiel-Weisen, die das Spiel als
eine Lebensform feierten, die
wie keine andere das
Menschenleben gelingen und
zur Blüte reifen lässt. Es
scheint uns nicht zu weit
gegriffen, in ihm den führenden
Verfechter des Spielens des
19. Jahrhunderts zu erkennen,
dessen Einfluss bis weit in die
Gegenwart hineinreicht.

Das 19. war freilich ganz



anders als das 18. Jahrhundert.
Es war die Zeit der
Industrialisierung. Der
Triumphzug des Ökonomismus
und der instrumentellen
Vernunft war allen
romantischen Widerständen
zum Trotz erfolgreich
vorangeschritten. Der Mensch
sah sich mehr und mehr als
Funktionsträger oder
Marktteilnehmer. Es galt, sich
auf dem Marktplatz oder auch
Kampfplatz des Lebens zu



behaupten. Nicht zufällig
entwarf Charles Darwin seine
Evolutionstheorie nach
Maßgabe der damals modisch
gewordenen liberalistischen
Ökonomie im Stile eines Adam
Smith.

Fürs Spiel der alten Schule
gab es wenig Sinn. Die
bürgerliche Welt des
19. Jahrhunderts spielte nicht
mehr Politik und Hof. Sie spielte
allenfalls um Geld und Macht,
wie man aus Dostojewskis



Roman Der Spieler lernen kann.
Wenn Nietzsche im
bürgerlichen Zeitalter für das
Spiel votierte, dann tat er das
als einer, der sich selbst als
»Unzeitgemäßer« beschrieb.
Und genau das macht ihn für
unser Projekt der Rettung des
Spiels interessant.

Auch Nietzsche deutet auf
den Spuren Heraklits die Welt
als Spiel. Und ebenso wie
Platon ermutigt er den
Menschen, als Spieler bewusst



im Spiel der Welt mitzuspielen.
Und das nicht nur als einer, der
wie Schillers freier Künstler
schöne Werke schafft oder als
Romantiker die Welt
verzaubert, sondern vielmehr
als einer, der sich selbst zum
Künstler seines Lebens macht –
und sein Leben zu seinem
Kunstwerk. Das eben ist der
eigentliche Geniestreich
Nietzsches: dass er die
ästhetischen Programme
Schillers und der Romantik in



ein Projekt der Selbstbildung,
der Lebenskunst verwandelt.
Der Homo ludens, wie ihn
Nietzsche propagiert, ist ein
Spieler, der sein eigenes Leben
spielt. Das freilich nicht zu
Ehren seiner Götter – denn Gott
ist für ihn ein für alle Mal tot –,
sondern zur Ehre seiner selbst,
auf dass er selbst sich vor der
Welt zeigen und sich in ihr
behaupten kann. Den ersten
Schritt in diese Richtung wagt
Nietzsche früh. In seiner Schrift



Über die Geburt der Tragödie
aus dem Geiste der Musik von
1872 entwirft er das, was er
später seine »Artisten-
Metaphysik« nennen wird,
deren Pointe darin liegt, die
»Kunst unter der Optik des
Lebens« zu sehen.53 Was
Nietzsche in seinem ersten
großen Buch leistet, ist eine
Deutung des künstlerischen
Schaffens mithilfe einer Analyse
der fundamentalen
Lebenskräfte, die der Kunst



zugrunde liegen. Diese
Vorgehensweise erlaubt ihm
dann, in einem zweiten Schritt
die Sache umzudrehen und nach
Maßgabe der Kunst eine
Theorie echter und
authentischer Lebendigkeit zu
formulieren. Was dabei
herauskommt, ist die Grundlage
zu einer Philosophie der
Lebenskunst, die ihre Leser
dazu aufruft, als Künstler ihrer
selbst ihr Leben zu spielen.

Diese Vorgehensweise wird



möglich, weil Nietzsche seine
Kunst- und Lebensdeutung von
einem Spiel her entwickelt: vom
Trauerspiel – der attischen
Tragödie. In ihr spielen zwei
Grundkräfte des Lebens
ineinander, die uns von Platon
schon vertraut sind: das
Apollinische und das
Dionysische. Bemerkenswert
daran ist nun, wie Nietzsche
diese beiden Kräfte deutet:
»Um uns jene beiden Triebe
näher zu bringen, denken wir



sie uns zunächst als die
getrennten Kunstwelten des
Traumes und des Rausches.«54

Mit diesen Worten
entmythologisiert er das
Apollinische und das
Dionysische und führt beide
zurück auf fundamentale
Lebenserfahrungen des
Menschen: auf die Erfahrung
purer physisch-sinnlicher
Vitalität, die Nietzsche mit dem
Label »dionysisch« versieht, und
auf die Erfahrung



träumerischer Phantasie, die er
für »apollinisch« hält.

Das Apollinische – das ist für
uns entscheidend – ist hier nicht
länger das Maßgebliche, das
Prinzip des Wahren, Guten,
Schönen, wie Platon es erfuhr
und deutete. Es ist nicht mehr
das Grundgesetz des Lebens,
das spielerisch zur Darstellung
zu bringen wäre. Nein, das
Apollinische ist Illusion – ein
denkwürdiges Wort, das
ursprünglich nichts anderes



bedeutet als Einspielung. Doch
spielt sich im Verständnis
Nietzsches nicht der Gott
Apollon ein, der unserem
Menschenspiel sowohl das Maß
als auch die Grenze weist.
Grund für die Einspielung ist
vielmehr die Phantasie des
Menschen, mit deren Hilfe er
sich das ungestalte, rohe Leben
erträglich und verfügbar macht.
Das apollinische Prinzip ist nach
Nietzsche nichts anderes als
der »schöne Schein der inneren



Phantasie-Welt«55. So etwas
wie die Darstellung des Wahren,
Guten und Schönen oder des
Ideals geglückten Lebens ist in
Nietzsches Sicht der Kunst nicht
länger vorgesehen. Und folglich
auch nicht in der Lebenskunst.

Auch die Kunst des Lebens ist
für Nietzsche nur ein Spiel der
Illusionen – das »Einspielen«
der eigenen Ideen und
Phantasien, mit dessen Hilfe der
Mensch das eigene Leben zu
meistern glaubt und – im besten



Falle – so gestaltet, dass er es
gerne lebt und immer wieder
leben will. Das Ideal der
Lebenskunst besteht für
Nietzsche darin, das eigene
Leben als ein »Schauspiel«
aufzuführen, zu dem man als
sein eigener Autor bis in alle
Ewigkeit »Da capo!« rufen
möchte.56

Das Schauspiel des Lebens,
von dem Nietzsche hier spricht,
stellt nichts und niemand
anderes dar als die Illusionen



dessen, der es spielt. Es ist eine
Art freie Improvisation, bei der
der Spieler sich die Regel
selber gibt – und deren höchstes
Ziel darin besteht, diese
apollinisch-illusionäre Maßgabe
so durchlässig zu halten, dass
der vitale dionysische Anteil im
Menschen sich zur intensivsten
Lebendigkeit entfalten kann.
Das ist in Nietzsches Augen
höchste Potenzialentfaltung –
blühendes Leben: die
Selbstdarstellung eines



autonomen Spielers, der sich zu
seinem Leben wie zu seinem
Werk verhält, für das er selbst
die Regeln definiert. Der
autonome Spieler Nietzsches ist
ein Künstler seiner selbst – ein
Kind, das spielt und das sich
selbst die Werte oder Regeln
gibt, nach denen es sein Spiel
gestaltet. Von diesem Ideal
kündet ein Stück aus Nietzsches
Zarathustra. Es heißt »Von den
drei Verwandlungen«, und
Nietzsche beschreibt darin



seinen Weg der
Potenzialentfaltung: den Weg
der Transformationen, derer es
bedarf, um ganz bei sich zu
sein. »Drei Verwandlungen
nenne ich euch des Geistes: wie
der Geist zum Kamele wird, und
zum Löwen das Kamel, und zum
Kinde zuletzt der Löwe.«57 Das
spielende Kind wird hier zur
Chiffre eines selbstbestimmten,
freien und Ja sagenden Geistes:

 
Aber sagt, meine Brüder, was



vermag noch das Kind, das
auch der Löwe nicht
vermochte? Was muss der
raubende Löwe auch noch
zum Kinde werden? Unschuld
ist das Kind und Vergessen,
ein Neubeginnen, ein Spiel,
ein aus sich rollendes Rad,
eine erste Bewegung, ein
heiliges Ja-sagen. Ja, zum
Spiele des Schaffens, meine
Brüder, bedarf es eines
heiligen Ja-sagens: seinen
Willen will nun der Geist,



seine Welt gewinnt sich der
Weltverlorene.58

 
Als Spieler kommt der Mensch
zu sich selbst. Als Homo ludens
ist er wirklich frei. Nun ist er
souverän und spielt mit seinem
Leben, so wie Schillers Künstler
mit seinen Werken spielte. Der
Homo ludens, den uns
Nietzsche andient, tanzt über
alle Dinge leichtfüßig hinweg.
Er schafft sich seine eigene
Illusion, nach der er sich und



seine Welt gestaltet. Und dafür
nimmt er sich die Macht, die er
benötigt, damit sein Spiel
ungestört bleibt. Der Wille zur
Macht, den Nietzsche als das
Grundprinzip in allem Leben
feierte, gerät ihm zum Willen
zum Spiel: zum Spiel des
eigenen Lebens nach den
eigenen Regeln – zu einem
Spiel, das keinem Gott geweiht
ist, sondern nur dem eigenen
Willen –, zu einem Spiel, das
keine Mitspieler mehr braucht,



das allenfalls noch Gegenspieler
kennt, die aus dem Feld zu
räumen wären.

Und das ist das Problem: Der
Homo ludens Nietzsches ist
allein. Er hat von Gott die große
Einsamkeit geerbt, die jenen
vor der Schöpfung überkam.
Ihm fehlen Bindung und
Verbindlichkeit: Sein Spiel ist
frei, aber es stellt nichts dar,
außer sich selbst. Deshalb ist
der Spieler Nietzsches nicht
echt: ein Falschspieler und eben



kein unschuldiges Kind. Die
Spiele, die er spielt, sind
Machtspiele, nicht Spiele der
Verbundenheit.

Und trotzdem kann man viel
von Nietzsche lernen: Es ist ja
wahr, dass sich das Potenzial
des Menschen dort entfaltet, wo
er zum Kind geworden ist und
spielt. Es ist ja wahr, dass er
zum Löwen werden muss, der
sich die Freiheit schafft zu
spielen. Es ist ja wahr, dass er
am Anfang ein Kamel ist, das



sich das Leben schwer macht,
weil er anderen gefallen will.
Die Schwierigkeit von
Nietzsches Machtspielen liegt
da, wo sie die Rückbindung an
die Wirklichkeit verlieren. So
wahr es ist, dass Leben nie in
Form erstarren darf, so irrig ist
es doch zu meinen, dem Leben
eigne nicht ein eigenes Maß –
zu glauben, sich der Spielregeln
des Lebens entledigen zu
können und sich selbst zum Maß
zu machen. Verliert das Spiel



die Rückbindung ans Sein, hört
es auf, ein gutes Spiel zu sein.
Es wird verspielt, und ihm
widerfährt das gleiche
Schicksal, das die Kunst erlitt,
als sie sich im Gefolge der
Romantik der Dynamik der
Avantgarde verschrieb: Verlust
des Rückbezugs zum Wahren,
Verlust der Rückbindung ans
Gute, Verlust der Schönheit.
Das Spiel von Nietzsches Homo
ludens ist nicht schön. Es ist
lebendig, aber es stellt nichts



dar. Allenfalls ist es
Selbstdarstellung.

Heraklit, Platon, Schiller,
Schlegel, Novalis, Nietzsche –
all diese Denker haben die
Erfüllung des Menschseins im
Spiel gesehen. Platon lehrte,
der Mensch solle spielerisch
seine Götter darstellen, damit
er die Möglichkeiten ergreifen
lerne, die das bunte Spektrum
des Lebens bietet, und so ganz
Mensch werde. Schiller meinte,
als Künstler bekunde der



Mensch spielerisch seine
Freiheit und Schönheit und sei
darin erst im vollen Sinne
Mensch. Die Romantiker
träumten von einem Leben, in
dem der Mensch spielerisch
seine Welt verzaubert, sodass
er an das unendliche
Möglichkeitsreservat seiner
ungelebten Potenziale
rückgebunden bleibt. Und
Nietzsche hoffte, der Mensch
würde sich als Künstler seiner
selbst machtvoll in der Welt



behaupten.
All diese Spiel-Weisen lehrten

Spielweisen, von denen sie sich
versprachen, dass sie die
Menschen zum Kern ihres
Menschseins führten. Sie alle
ließen sich dabei – wissentlich
oder nicht – von jenen
Menschenbildern leiten, die in
ihrer Zeit galten oder die in
ihrer Geltung bedroht waren.
Sie stellten das Spiel in den
Dienst ihres Ideals des
Menschen. Indem sie das taten,



leisteten sie jedoch einer
Gefahr Vorschub, der wir heute
neuerlich begegnen: der Gefahr
einer Instrumentalisierung des
Spiels. Mag man es auch
akzeptieren, dass Platon,
Schiller & Co. das Spiel so
hehren Zielen wie der wahren
Humanität und Freiheit
dienstbar machten, so bleibt
kritisch anzumerken, dass es
dem Wesen des Spiels eigentlich
zuwider ist, für bestimmte
Zwecke oder Ideen vereinnahmt



zu werden.
Nicht erst heute sehen wir,

wozu das führen kann. Denn
auch wenn die Spiel-Weisen das
Spiel an das Menschsein, die
Natur oder das Leben
zurückbanden, so finden sich in
der Geschichte des Spiels auch
reichlich Beispiele dafür, dass
Spiele genutzt wurden, um
Krieger, Kaufleute,
Parteigänger, Hausfrauen und
anderes mehr nach Maßgabe
von Ideologie oder Religion



heranzuzüchten. Diese Gefahr
der Instrumentalisierung des
Spiels besteht heute mehr denn
je. Schlimmer noch: Viele Spiele
sind ihr bereits erlegen. Und
das ist umso gefährlicher, als die
Menschenbilder und ‑konzepte,
in deren Dienst die Spiele heute
genommen werden, dem Spiel
per se feindlich gesonnen sind:
das Ideal des wirtschaftenden
Menschen (Homo oeconomicus)
und das Ideal des »machenden«
Menschen (Homo faber). Gegen



beide muss der Homo ludens,
der spielende Mensch,
verteidigt werden.

Dafür können uns die Spiel-
Weisen unserer Geschichte
kostbare Inspiration geben.
Ihnen verdanken wir Gedanken,
Argumentationen und Begriffe,
mit denen im Handgepäck wir
den mannigfaltigen
Gefährdungen begegnen
können, denen das Spiel heute
ausgeliefert ist. Diesen
Bedrohungen wollen wir jetzt in



die Augen sehen – weil man das
Spiel nur retten kann, wenn
man seine Gegner kennt.



ANGRIFF DER
SPIELVERDERBER

WENN DAS SPIELFELD 
ZUM MARKTPLATZ WIRD

Wir leben in der Zeit des Spiels.
So will es scheinen. Denn
allenthalben spielen Menschen.
Sie spielen an Computern und
an Handys, sie spielen in
Kasinos und an Automaten. Sie
spielen an der Börse und in



Unternehmen. Und sollten sie
nicht selber spielen, so schauen
sie doch beim Spielen zu. Im
Fernsehen laufen dauernd neue
Spielshows: von Wer wird
Millionär? bis Das Spiel
beginnt, von Germany’s Next
Topmodel bis zum
Dschungelcamp. Und über
allem thront der Quotenkönig
Fußball. Nichts anderes lenkt
so viele Augenpaare auf sich
wie das runde Leder. Beim
Endspiel der WM 2014



schauten Schätzungen zufolge
mehr als eine Milliarde
Menschen zu. In einem solchen
Maße wurde die
Aufmerksamkeit unserer
Spezies noch nie zuvor
synchronisiert. Kein Papst und
kein Obama, kein Putin und kein
Dalai Lama haben es je
vermocht, so viele
Menschenhirne gleichzeitig auf
sich auszurichten. Und das über
alle Grenzen hinweg: König
Fußball ehren Arme und Reiche,



Männer und Frauen, Menschen
aller Kontinente, aller
Religionen und Kulturen. Sie
scheuen weder Geld noch
Mühe, um ihre Helden auf dem
Fußballfeld zu sehen. Sie bauen
große Stadien, sammeln sich zu
Tausenden beim Public Viewing,
um ihrem Lieblingsteam zu
huldigen. Mag sein, dass
künftige Geschlechter im
Rückblick auf die Gegenwart
nur noch vom Zeitalter des
Fußballs reden werden. Denn



eins steht fest: Fußballspiele
sind die
öffentlichkeitswirksamsten
Kulturereignisse unserer Zeit;
so bedeutungsvoll für die
Weltzivilisation der Gegenwart,
dass die islamistische Barbarei
dieses Spiel am 13. November
2015 in Paris zum Terrorziel
gemacht hat.

Der größte Publikumsmagnet
auf Erden ist ein Spiel. Das
muss zu denken geben. Noch
mehr zu denken geben muss,



was um das Fußballspiel herum
geschieht: finstere
Machenschaften, Wettskandale,
Korruption, die totale
Vermarktung. Die Enthüllungen
rund um den
Weltfußballverband FIFA und
den Deutschen Fußballbund
DFB vermitteln wohl erst eine
schwache Ahnung davon, wie
sehr das Lieblingsspiel so vieler
Menschen in die Klauen eines
allem Spiel abholden Ungeistes
geraten ist. Von allen Seiten ist



das Spiel vom Business
umstellt – buchstäblich, man
achte nur auf die
Werbebanderolen im Stadion
und auf die Logos auf den
Trikots der Spieler. Der Homo
oeconomicus streckt machtvoll
seine Krallen nach dem
Fußballspiel aus und droht, es
zu vernichten. Da wird
vermarktet, was das Zeug hält,
da wird das Spiel vor den
Karren handfester
ökonomischer und politischer



Ziele gespannt, die es eigentlich
zerstören müssten, wenn nicht
das Fußballspiel aus sich heraus
eine so hohe Dichte und
Attraktivität hätte, dass die
90 Minuten auf dem Platz
tatsächlich den ganzen Rummel
und das ganze Business
drumherum vergessen lassen.
Selbst auf Profikicker trifft das
zu. Wenn das Spiel läuft, sind sie
wieder die Buben vom
Bolzplatz – egal, was
ringsherum geschieht: das



Spielgeschehen selbst bewahrt
noch jene Unschuld echten
Spielens, auch wenn der
Spielbetrieb vergiftet und
verseucht ist. Das ist es wohl,
was diesem Spiel den
eigentlichen Glanz verleiht und
es zum Lieblingsspiel der
Menschheit macht.

Hält auch das Fußballspiel –
noch – dem Angriff der
Funktionäre und Händler
einigermaßen stand – für die
Mehrzahl der öffentlich



gepushten Spiele aus TV und
Internet gilt das längst nicht
mehr. Hier hat die
Kommerzialisierung ganze
Arbeit geleistet. Viele
Spielshows im TV sind so stark
von einem spielfeindlichen Geist
durchdrungen, dass einem doch
recht schnell die Lust daran
vergeht. Beim Dschungelcamp
etwa liegt der Sinn der ganzen
Inszenierung nicht im Spiel
selbst, sondern allein bei dem,
was herauskommt: Karriere,



Geld und Prominenz als Zweck
der Kandidaten; Zerstreuung
und Unterhaltung beim
Zuschauer; Profit und
Einschaltquote als das Ziel der
Sender. Die meisten Spielshows
sind auf die Quote hin designt.
Es geht bei ihnen nicht ums
Spiel, sondern ums Geschäft.
Und man sieht deutlich: Die
Falschspieler sind unterwegs.
Sie drohen, unsere Spielplätze
in Marktplätze zu verwandeln
und unsere Spielwelten der



Businesswelt einzuverleiben.
Hier wird das Spiel im großen
Stile instrumentalisiert und
wirtschaftlichen Interessen
unterworfen: Hier wird der
Homo ludens durch den Homo
oeconomicus verdrängt. Der
Homo oeconomicus zwingt allen
Spielen seine eigenen Kriterien
auf. Er kolonialisiert die
Spielwelt und unterwirft sie
dem Diktat seiner Werte:
Effizienz, Produktivität,
Funktionalität, Profitabilität –



Werte, die im Reich des
Wirtschaftens berechtigt sind,
die aber das Spiel verderben
und den Homo ludens zugrunde
richten.

Die Herkunft des Homo
oeconomicus

Der Homo oeconomicus steckt
in uns allen. Es handelt sich bei
ihm um ein Menschenbild: eine
Selbstdeutung des Menschen,
die im Laufe der Jahrhunderte



so mächtig wurde, dass sie nicht
nur die Lebensweise der
Menschen zu prägen begann,
sondern auch die Art und Weise,
wie sie ihre Gemeinwesen, ihre
Gesellschaft, ihre Ökonomie,
ihre Beziehungen, ja ihr
privates Leben gestalten – ein
gutes Beispiel dafür, in welchem
Maße Menschen ihr Sein nach
Maßgabe ihres Bewusstseins
formen; und wie sehr unsere
Lebensform das Produkt einer
geistigen Entwicklung ist, von



der wir oft nichts wissen oder
nichts wissen wollen. Was
übrigens die Hoffnung nährt,
dass sich ein Selbstverständnis
wie das des Homo oeconomicus
infolge geistiger Entwicklungen
auch wieder verflüchtigen und
durch andere, umfassendere
und vielleicht stimmigere
Selbstdeutungen des Menschen
ersetzt werden kann.

Wenn wir fortan vom Homo
oeconomicus reden, dann
denken Sie dabei also bitte



nicht an irgendwelche
Wirtschaftsbosse oder
Manager, die nichts mit Ihnen
selbst zu tun haben. Nein, der
Homo oeconomicus wohnt auch
in Ihnen. Und wenn wir hier von
den Gefahren reden, die von
seiner aktuellen Weltherrschaft
für das Spielen ausgehen, dann
deshalb, um Sie auf den
Spielverderber hinzuweisen,
der vermutlich auch in Ihnen
steckt und Sie hartnäckig darum
betrügt, in Leichtigkeit und



Freiheit Ihre Potenziale zu
erkunden.

Geboren wurde der Homo
oeconomicus im England des
18. Jahrhunderts. Es war die
Zeit der Aufklärung, in der sich
langsam, aber stetig ein neues
Menschenbild durchzusetzen
begann: Man verstand sich
selbst als rationalen Egoisten,
der von Machtstreben und
Eitelkeit durchdrungen war. So
ähnlich hatte man auch schon
Jahrhunderte zuvor gedacht.



Neu aber war im Werk von
Denkern wie Bernard
Mandeville oder Adam Smith die
Idee, dass Egoismus und Gier
mitnichten Laster seien, derer
man sich schämen müsse,
sondern dass sie ganz im
Gegenteil kostbare
Produktivkräfte seien, die –
richtig genutzt – eine enorme
ökonomische Potenz besitzen.

Und da infolge dieser
Theorien die Ökonomie
tatsächlich immer da ins Rollen



kam, wo sich der Homo
oeconomicus sein neues Reich
erschuf, gewann das ihm
geweihte Menschenbild im 19.
und 20. Jahrhundert eine
erhebliche Popularität. Zumal
Charles Darwin sich seiner
bediente, um nach seiner
Maßgabe seine Theorie von der
Entstehung der Arten zu
entwerfen. Das ging so weit,
dass die Idee vom Menschen als
rationalen Egoisten, der sich
mit Macht auf dem Marktplatz



des Lebens zu behaupten habe,
zur heute weltbeherrschenden
geistigen Formation avancierte.
Denn heute sind wir Zeugen
dessen, dass alle Felder unseres
Lebens dem Imperium des
Homo oeconomicus einverleibt
werden. Längst schon werden
nicht mehr nur die Industrie und
Arbeitswelt von ihm und seinen
Werten beherrscht, im
Gegenteil: Sein Reich umfasst
das Bildungswesen ebenso wie
das Gesundheitswesen, die



Kultur ebenso wie die Religion –
und leider eben auch in immer
größerem Umfang die Welt der
Spiele.

Hinter diesem Triumph steckt
ein nicht ganz leicht zu
durchschauender Prozess, der
etwas mit der Grundstruktur
und der Arbeitsweise unseres
Gehirns, ja mit dem
evolutionären Erbe unserer
Spezies zu tun hat. Diese
Zusammenhänge lassen sich
recht gut beschreiben, indem



wir uns noch einmal
vergegenwärtigen, was wir im
letzten Kapitel
herausgearbeitet hatten. Der
Blick zurück in unsere eigene
Entwicklungsgeschichte, die
Betrachtung der vielfältigen
Spielformen, die Menschen über
Generationen hinweg erfunden,
weiterentwickelt und
weitergegeben haben, und die
intensiven Bemühungen von
Philosophen, die Bedeutung des
Spiels für die »Menschwerdung



des Affen« (Feuerbach)
herauszuarbeiten, machen vor
allem eines deutlich: Wir
Menschen sind Suchende.

Im Gegensatz zu den Tieren
verfügen wir kaum über innere
Orientierungshilfen in Form
angeborener Verhaltensweisen,
auf die wir zurückgreifen
könnten und mit deren Hilfe wir
in der Lage wären, uns in der
Welt zurechtzufinden. Unser
Gehirn ist dafür viel zu offen,
viel zu plastisch und viel zu



wenig vorprogrammiert.
Deshalb ist es auch zeitlebens
in seiner inneren Struktur,
seiner Art der Vernetzung durch
neue Lernerfahrungen
veränderbar. Aus eben diesem
Grund können wir immer
wieder neues Wissen erwerben,
uns neue Fähigkeiten und
Fertigkeiten aneignen, neue
Möglichkeiten für unsere eigene
Weiterentwicklung erschließen
und unsere jeweilige
Lebenswelt nach unseren



eigenen Vorstellungen
gestalten.

Nichts von all dem, was wir
heute denken und tun, was wir
auf dieser Erde inzwischen
geschaffen oder angerichtet
haben, war vorprogrammiert.
Der aufrechte Gang, die
Sprache, die Schrift, das
Musizieren, die Züchtung von
Pflanzen und Tieren, die
Häuser, die Dörfer und Städte,
die wir bewohnen, die
Verkehrsmittel, mit denen wir



unterwegs sind, die Raketen,
mit denen wir auf den Mond
fliegen, und nicht zuletzt die
Spiele, die wir spielen – keine
dieser Leistungen war von
Anfang an in unseren Gehirnen
in Form entsprechender, dafür
geeigneter Vernetzungen der
Nervenzellen angelegt. All das
haben wir erst im Verlauf eines
langen, über viele Generationen
währenden Suchprozesses
selbst herausgefunden, selbst
entwickelt und in unseren



Gehirnen und denen unserer
Nachkommen verankert. Wir
mussten erst lernen, wie es
geht. Und wir konnten es nur
lernen, indem wir alles
Mögliche ausprobiert haben.
Wir mussten die Dinge
durchspielen, auch auf die
Gefahr hin, dass manches nicht
funktionierte und wir im
Nachhinein oft genug und
vielfach auch auf schmerzhafte
Weise erfahren mussten, dass
wir uns wieder einmal geirrt



hatten.
Und so sind wir noch heute

unterwegs – als Suchende. In
reinster Form lässt sich das bei
unseren Kindern beobachten.
Sie machen uns vor, wie dieses
Suchen abläuft – und zwar beim
Spielen. Spielerisch erkunden
sie die Welt und finden
schrittweise, durch Versuch und
Irrtum heraus, was wie
funktioniert, was sich auf
welche Weise entdecken,
gestalten und als neue



Erfahrung im eigenen Gehirn
verankern lässt. Helfen können
wir ihnen dabei, indem wir
ihnen die für dieses spielerische
Entdecken erforderlichen
Freiräume und Möglichkeiten
bieten. Und indem wir ihnen mit
unserem eigenen Wissen und
Können dabei behilflich sind
herauszufinden, wie es gehen
könnte. Als Vorbilder, als
Unterstützer, als Ermutiger.

Kinder hören aber sofort auf
zu spielen, wenn sie merken,



dass wir sie zu Objekten
unserer Belehrungen,
Anleitungen, Vorgaben,
Erwartungen oder gar
Erziehungs- und
Bildungsmaßnahmen machen.
Denn dann erleben sie sich nicht
mehr als Subjekte, die ihren
Weg in unsere Welt mit ihrer
angeborenen Spielfreude selbst
suchen und finden. Sie verlieren
ihre Lust, selbst zu denken,
selbst zu gestalten. Sie hören
auf zu spielen und warten



darauf, dass wir ihnen sagen,
wie etwas geht, wann und wie
sie etwas machen sollen. Und
wenn niemand da ist, der ihnen
das sagt, wird ihnen schnell
langweilig. Dann suchen sie
etwas, um diese Langeweile
auszufüllen, und werden so allzu
leicht zu bloßen Konsumenten
oder Nutzern irgendwelcher
Angebote, die speziell dafür
gemacht worden sind, diese
Langeweile zu vertreiben – sei
es durch Ablenkung, Aufregung



oder Unterhaltung, durch
passives Anschauen oder
heftiges Ausagieren von
Affekten, wie es sich bei vielen
digitalen Actionspielen
beobachten lässt.

Mit Spielen hat all das aber
nicht mehr viel zu tun, auch
wenn solche Dinge gerne unter
dieser Bezeichnung angeboten
werden. Vielmehr wird ein von
diesen Kindern und
Jugendlichen als unangenehm
erlebter emotionaler Zustand



gezielt durch die Produzenten,
Anbieter und Vermarkter
solcher Langeweile-
Vertreibungs-Produkte
ausgenutzt, um ökonomischen
Gewinn zu erzielen. Das ist das
Einfallstor des wirtschaftlichen
Denkens. Hier sickert es in die
Spielwelt ein. Und ist es einmal
drinnen, dann breitet es sich –
wie wir gleich sehen werden –
zwangsläufig auch immer weiter
aus.

Denn nun lässt sich der



Gewinn steigern: durch eine
ständige Verbesserung der
Attraktivität dieser Produkte
und durch eine Vergrößerung
der Anzahl der an solchen
Angeboten interessierten, also
gelangweilten Kinder. Deshalb
werden die Angebote immer
aufregender, bunter und
eindringlicher gestaltet. Und
deshalb gibt es aufseiten der
Anbieter solcher Produkte ein
unausgesprochenes, ja
möglicherweise nicht einmal



ihnen selbst bewusstes
Interesse an einer wachsenden
Anzahl heranwachsender
Kinder, die bereits möglichst
früh ihre ursprüngliche Lust am
eigenen Entdecken und
Gestalten verloren haben.

Erreichen lässt sich das auf
sehr einfache Weise: Durch
den Abbau von Räumen und
Gelegenheiten, die Kinder zum
zweckfreien und nicht von
Erwachsenen bewachten und
kontrollierten spielerischen



Erproben ihrer eigenen
Möglichkeiten aufsuchen
können. Indem etwa freie
Spielflächen zubetoniert,
Naturräume in
landwirtschaftliche Nutzflächen
verwandelt oder aus
Parkanlagen und Schutthalden
ordentliche, gut bewachte
Spielplätze gemacht werden;
oder indem Eltern durch
Hinweise auf ständig neue
Gefahren, die überall lauern
würden, so verängstigt werden,



dass sie ihre Kinder kaum noch
allein aus der Wohnung lassen;
und schließlich, indem Kinder
nur noch dort miteinander
»spielen« dürfen, wo es nichts
mehr zu entdecken und
auszuprobieren gibt – in perfekt
eingerichteten »Spielhäusern«,
auf sicherheitstechnisch perfekt
gestalteten »Spielplätzen«, mit
digital gesteuerten, perfekt
funktionierenden
»Spielzeugen«.

Umsonst ist das alles freilich



nicht zu haben, es kostet etwas.
Es lässt sich also nicht nur Geld
damit verdienen, dass etwas
angeboten wird, was die
Langeweile vertreibt, sondern
auch mit der Herstellung und
dem Verkauf von Dingen, die –
nicht sofort, aber dafür
langfristig umso sicherer –
Langeweile erzeugen.
Zwangsläufig wächst so die
Nachfrage für weitere, noch
besser funktionierende
Spielhäuser, Spielplätze und



Spielzeuge. Das Spiel wird zum
Konsumgut, der Spielende zum
Konsumenten, der Spielplatz
zum Marktplatz.

Es ist aufschlussreich und
spannend, diese sich selbst
verstärkenden Strategien
ökonomischen Gewinnstrebens
zu erkennen und zu analysieren,
und es ließen sich mit solchen
Beschreibungen ganze
Bücherregale füllen. Denn das
Ganze gilt ja nicht nur für
Kinder und auch keinesfalls nur



für das Spiel. Es reicht auch
nicht, die fortschreitende, fast
alle Lebensbereiche erfassende
Ausbreitung ökonomischen
Gewinnstrebens einzelnen
Personengruppen
zuzuschreiben. Denn der
Mensch bringt bei seiner
Geburt weder eine solche
Geisteshaltung noch deren
Ausprägung im praktischen
Handeln mit auf die Welt. Sie ist
niemandem von Anfang an ins
Hirn einprogrammiert worden.



Sie hat sich erst aufgrund
bestimmter Erfahrungen, die
einzelne Menschen beim
Heranwachsen gemacht haben,
allmählich entwickelt. Und sie
wird genährt und begünstigt
durch eine Mitwelt, die von Jahr
zu Jahr stärker durch das
ökonomische Denken geprägt
ist.

Die Geisteshaltung des Homo
oeconomicus ist also ebenso
erlernt und soziokulturell
geformt wie jede andere



Selbstdeutung des Menschen.
Sie ist in Form entsprechender
erfahrungsabhängig
herausgeformter
Verschaltungsmuster der
Nervenzellen im Gehirn nach
und nach fest verankert
worden. Genetisch mitgebracht
haben wir lediglich die
Möglichkeit, aus einer Vielzahl
an Vernetzungsoptionen dieses
spezifische
Verschaltungsmuster entweder
herauszubilden und zu



stabilisieren oder auch nicht.
Der Mensch wird folglich

nicht als Homo oeconomicus
geboren, aber die Möglichkeit,
einer zu werden, ist in uns allen
von Anfang an angelegt. Weil
wir nicht wissen, wie das Leben
geht und wie wir uns in der Welt
zurechtfinden können, müssen
wir es im Verlauf unserer
eigenen Entwicklung erst
herausfinden. Durch Versuch
und Irrtum, anders geht es
nicht. Und weil die Irrtümer, die



wir dabei machen, so
schmerzlich sind, weil sie uns
immer wieder verunsichern und
verängstigen, manchmal sogar
in einen Zustand der Ohnmacht
versetzen, versuchen wir, solche
Fehler zu vermeiden.

Je häufiger wir beim
Laufenlernen über die eigenen
Beine oder im Weg liegende
Steine gestolpert sind und je
schmerzvoller diese unsere
Stürze waren, umso stärker
bemühen wir uns, besser auf



unsere Beine und die
Beschaffenheit des Weges zu
achten. So lernen wir, unsere
eigenen Laufbewegungen und
auch die Wege, die wir gehen,
immer besser zu kontrollieren.
Was wir anfangs ganz
spielerisch, frei und
unbekümmert begonnen haben,
lenken wir so – auch in unserem
Gehirn – in immer festere,
sichere und verlässlichere
Bahnen. Damit können wir uns
dann nicht nur immer schneller



fortbewegen, sondern auch die
Wege, auf denen wir unterwegs
sind, immer besser ebnen und
ausbauen. Wir machen auf diese
Weise aus den anfänglichen
Trampelpfaden in unseren
Gehirnen – ganz so wie auch in
unseren Landschaften – erst
feste Wege, dann breite Straßen
und schließlich glatt betonierte
Autobahnen. Auf denen kommen
wir dann immer schneller voran,
aber zugleich kommen wir
immer schlechter wieder von



ihnen herunter.
So geht es uns nicht nur beim

Versuch, uns fortzubewegen, so
widerfährt es uns auch in allen
anderen Bereichen unseres
Handelns, auch unseres
Denkens und Fühlens. Weil wir
nicht von Anfang an wissen, wie
etwas geht, müssen wir es
ausprobieren. Und wenn wir
dabei Fehler machen und in die
Irre laufen, bekommen wir
Angst. Dann hören wir auf
weiterzuspielen und die Welt



und unsere Möglichkeiten
weiter auf diese Weise zu
erkunden, sondern versuchen,
uns selbst und die Welt besser
zu kontrollieren.

Wir suchen dann nach mehr
Sicherheit und Verlässlichkeit,
wollen das Bedrohliche
beherrschbar machen und
unsere Ohnmacht in Macht
umwandeln. Dann fangen wir
an, strategisch zu denken, Pläne
zu schmieden und unser Leben
nach Maßgabe dessen zu



gestalten, was unterm Strich am
Ende für uns rauskommt. Auf
diese Weise beginnen wir, uns
die Welt als Homo oeconomicus
einzurichten, auch wenn wir als
Homo ludens auf die Welt
gekommen sind. Auch wenn wir
uns wie alle Kinder mit einer
unbändigen Lust am
spielerischen Entdecken der
vielfältigen Möglichkeiten, die
das Leben bietet, auf den Weg
gemacht haben.

Verdrängt der Homo



oeconomicus den Homo ludens,
mündet dies in einer nach den
eigenen Vorstellungen
gestalteten und von den eigenen
Vorstellungen beherrschten
Welt, in der das absichts- und
zwecklose Spielen, sogar das
der eigenen Kinder, schließlich
sogar als Zeitverschwendung
betrachtet wird. Gesucht haben
solche Menschen nach einem
Weg zur Überwindung der
Angst vor dem
Unbeherrschbaren und



Unvorhersehbaren im Leben.
Gefunden haben sie Strategien,
um das Leben zu beherrschen
und planbar zu machen. Und
diese Strategien weiten sie auch
auf die Spielwelt aus. Der Homo
oeconomicus kann gar nicht
anders. Er muss die Spielwelt
kolonialisieren, weil er verlernt
hat zu spielen. Er will und muss
die Spiele in ein Geschäft
verwandeln. Er kann sie nicht
als Spiel bestehen lassen. Er ist
der ausgemachte Gegner des



Spielens.
Nun müssen wir uns noch die

soziokulturelle Seite der
Entstehung der Geisteshaltung
des Homo oeconomicus etwas
genauer anschauen, wollen wir
ihn an der Wurzel packen und
unsere Inseln spielerischer
Lebendigkeit von ihm befreien.
Ihm mit rechtlichen Regelungen,
Vorschriften und Verboten zu
Leibe zu rücken, hieße nichts
anderes, als nur die Stängel und
das Blattwerk dieses



wuchernden Krautes zu
beschneiden – eine
Sisyphusarbeit ohne Aussicht
auf Erfolg. Aber vielleicht
gelingt es uns in Zukunft, der im
Boden versteckten Wurzel des
Unkrautes die Nährstoffe zu
entziehen, die sie braucht, um
immer wieder neue Stängel und
Blätter auszutreiben.

Diese Nahrung aber, und so
ist es leider, liefern wir dem
Homo oeconomicus selbst. Wir
alle sind es, die ihn so gut und



so zuverlässig füttern, dass er
unsere Inseln spielerischer
Lebendigkeit immer effektiver
mit seinen von Gewinnstreben
getriebenen und als Spiel
bezeichneten Auswüchsen
überwuchern kann. Das ist eine
steile Vorlage, die nach einer
Erklärung verlangt. Versuchen
wir es doch einfach einmal mit
zwei Fragen.

Erstens: Was sind es für
Leute, die ständig neue
Spielprodukte erfinden oder



alte mehr oder weniger
geschickt instrumentalisieren,
um damit möglichst viel Geld zu
verdienen? Und zweitens: Was
bringt Menschen dazu, sich
solche Spiele zu kaufen und
damit ihre Zeit zu verbringen?

Mit der dazu erforderlichen
inneren Einstellung sind weder
die einen noch die anderen
bereits zur Welt gekommen. Die
haben sie beim Hineinwachsen
in unsere Welt erst erworben.
Aber wie und wodurch?



Eine innere Einstellung, also
das, was wir im Deutschen auch
als »Geisteshaltung«, als »feste
Überzeugung« oder als
»inneres Leitbild« bezeichnen
und im Englischen als
»mindset«, ist so etwas wie ein
übergeordnetes Muster,
welches das Denken, Fühlen
und Handeln einer Person
bestimmt. Von der jeweiligen
inneren Einstellung hängt es ab,
was uns wichtig erscheint, wie
wir etwas bewerten, worum wir



uns kümmern und welche Ziele
wir im Leben verfolgen. Die
dafür verantwortlichen
neuronalen Netzwerke und
Verschaltungen werden im
Frontalhirn herausgebildet und
dort fest verankert. Sie sind
nicht angeboren, sondern
werden im Laufe des Lebens
durch tief greifende und
wiederholt gemachte
Erfahrungen erworben.

Da wir Menschen unsere
wichtigsten Erfahrungen in der



Beziehung zu anderen, für uns
bedeutsamen Personen machen,
sind es in erster Linie diese
entweder günstigen oder
ungünstigen
Beziehungserfahrungen, die zur
Herausbildung und
Stabilisierung entsprechender
Verschaltungsmuster im
Frontalhirn führen und unser
künftiges Verhalten, unser
Denken, Fühlen und Handeln
bestimmen.

Die wichtigste dieser



Beziehungserfahrungen machen
wir bereits sehr früh, oft schon
während unserer Kindheit: Es
ist die Erfahrung, so wie man
ist, von anderen angenommen,
gesehen und wertgeschätzt zu
sein – oder eben nicht. Wir
hatten es bereits erwähnt: Es
geht darum, sich geliebt zu
wissen, sich als Subjekt zu
erleben und nicht als Objekt von
Interessen und Absichten, von
Erwartungen und Bewertungen,
von Maßnahmen und



Anordnungen behandelt zu
werden. Daraus erwachsen
zwei völlig verschiedene innere
Einstellungen und
Grundhaltungen sich selbst und
anderen Menschen gegenüber.
Oft schon in der jeweiligen
Herkunftsfamilie, spätestens
aber im Kindergarten, in der
Schule und während der
Berufsausbildung hat fast jeder
heute Erwachsene erleben
müssen, von anderen Personen
auf die eine oder andere Weise



zum Objekt gemacht, als Objekt
behandelt worden zu sein. Und
alle mussten für diese
schmerzvolle Erfahrung eine
Lösung finden. Manche haben
gelernt, den Spieß einfach
umzudrehen, und eine innere
Einstellung entwickelt, die sie
dazu bringt, andere Personen
möglichst geschickt selbst als
Objekte zur Durchsetzung ihrer
eigenen Interessen und
Absichten zu benutzen und sich
nicht weiter darum zu



kümmern, wie es denen dabei
geht. Mit dieser Haltung kommt
man nicht erst heutzutage recht
gut voran, manche als clevere
Politiker, manche als
erfolgreiche Meinungsmacher
in den Medien, manche als
skrupellose Unternehmer und
manche eben auch als
Spielemacher und ‑vermarkter.

All diese Personen zeichnen
sich dadurch aus, dass sie sehr
darum bemüht sind, möglichst
viel Anerkennung und



Bedeutung, Einfluss und Macht
zu gewinnen oder wenigstens
einigermaßen viel Geld zu
verdienen. Der Grund dafür ist,
dass sie ein vergleichbares Maß
an Bedeutung nicht in sich
selbst, durch ihr bloßes Dasein,
erleben. Solche Menschen sind
also eigentlich Bedürftige, die
im Außen nach Bedeutsamkeit
für ihr eigenes Dasein suchen.
Nicht selten sind sie deshalb
auch diejenigen, die behaupten,
sie würden »nur spielen«, doch



dabei sogar betrügen, um zu
gewinnen. Was sie beherrschen,
sind Machtspiele, aber mit
echten Spielen hat das, was sie
machen, nichts zu tun.

In jeder Gesellschaft ist die
Anzahl einflussreicher
Personen, materieller
Besitztümer und
herausragender Stellungen
begrenzt. Deshalb sind es
immer nur sehr wenige, die es
dorthin schaffen und ihr
Bedürfnis nach Bedeutsamkeit



auf diese Weise stillen können.
Alle anderen bleiben unterwegs
als Verlierer auf der Strecke.
Manche sind frustriert und
unzufrieden. Manche
resignieren und verlieren ihre
Lust am Lernen. Manche
steigen aus und ziehen sich
zurück. Manche betrachten sich
als Opfer der Verhältnisse oder
hadern mit dem, was sie ihr
Schicksal nennen. Glücklich sind
sie alle nicht, sie fühlen sich
nicht gesehen, nicht



wertgeschätzt, nicht anerkannt,
erleben sich nicht mehr als
lustvolle Entdecker und
Gestalter ihres eigenen Lebens,
fühlen sich nicht mehr als
Subjekte, sondern als Objekte,
die ständig bewertet, belehrt,
gemaßregelt, manchmal
belohnt, manchmal bestraft
oder auf andere Weise von den
Reichen, Mächtigen und
Erfolgreichen für deren Zwecke
benutzt werden. Weil sie in der
Welt nicht das finden, was sie



suchen, nehmen sie bereitwillig
alles, was ihnen mit dem
Versprechen, dass es sie
glücklich mache, angeboten
wird.

»Ersatzbefriedigungen«
nennen das nicht nur die
Psychologen, und wie gut sich
das Bedürfnis nach etwas mehr
Kohärenz im Hirn und damit ein
zumindest kurzzeitiges
Glücksgefühl für den Verkauf
von Produkten nutzen lässt,
haben die Werbestrategen



längst erkannt. Wer mit dem
Gefühl herumläuft, selbst nichts
Besonderes, Einzigartiges,
Bedeutsames zu sein, möchte
dann doch wenigstens etwas
Besonderes haben. So lassen
sich teure Autos verkaufen,
Smartphones, Schuhe, Reisen
und eben auch Spiele oder teure
Eintrittskarten für als
besonders interessant
angepriesene Spiele. Und je
zahlreicher diejenigen sind, die
in ihrem Leben nicht das finden,



was sie suchen, desto größer
wird die Nachfrage, desto
besser läuft das Geschäft.

So funktioniert der Homo
oeconomicus: Er lebt nicht nur
von denen, die das Spiel für ihre
Zwecke instrumentalisieren und
vermarkten, sondern ebenso
von denen, die seine
Spielangebote als willkommene
Gelegenheit nutzen, um sich
wenigstens gelegentlich eine
kleine Freude zu gönnen und
ihrem Leben so für eine gewisse



Zeit einen Hauch von
Lebendigkeit zu verleihen –
indem also auch sie das Spiel
mit einer bestimmten Absicht,
eben für diesen Zweck,
instrumentalisieren.

Die Verwechselung von
Gewinn machen und

gewinnen

Der Homo oeconomicus ist ein
Spielverderber. Er zwingt den
Spielen seine Logik auf: die



Logik des Profits und des
Wettbewerbs. Ihm geht es
immer nur darum, Gewinn zu
machen und diesen schnell und
sicher einzustreichen. Bei
allem, was er tut, fragt er:
»What’s in for me?« – »Was
habe ich davon?«. Die Angst, zu
kurz zu kommen, treibt ihn um
und lässt ihn rastlos
Schnäppchen jagen oder
andere – mal bewusst, mal
unbewusst – übervorteilen.
Dabei muss er sich immer



gegen andere behaupten, muss
immer alles kontrollieren, damit
ihm ja kein Fehler unterläuft.
Verlieren ist dem Homo
oeconomicus ein Gräuel.
Perfide ist daran, dass er dem
Homo ludens zum Verwechseln
ähnlich sieht. Denn auch der
Spieler will gewinnen und
schafft sich ständig neue
Wettbewerbe.

Und trotzdem ist der
Unterschied immens: Wenn
Freunde sich zum Kartenspielen



treffen oder gemeinsam ein
Gesellschaftsspiel spielen, dann
geht es den Einzelnen nicht
darum, am Ende als Sieger den
größten Profit einzustreichen.
Sie treffen sich, weil sie
miteinander spielen wollen. Wer
dabei nur an seinen eigenen
Vorteil denkt, der ist ein
Spielverderber. Hier kommt der
Unterschied ans Licht: Der
Homo oeconomicus sucht den
Gewinn, der Homo ludens will
gewinnen. Der Homo



oeconomicus fragt nur, was er
am Ende seines – falschen –
Spiels in Händen hält, der Homo
ludens möchte nur erfolgreich
spielen, beim Spiel sein Bestes
geben und Freude daran haben.
Ihm geht es um das Spiel an
sich – ihm geht es ums Spielen –,
während dem Homo
oeconomicus das Spiel an sich
egal ist, da es ihm alleine um
den »Output« geht.
Entsprechend kann er nicht
verlieren. Beim Homo ludens



ist das anders. In seiner Welt ist
es nicht schlimm, wenn man
auch mal verliert. Und wer es
noch nicht kann, der wird es mit
der Zeit lernen. Den Homo
ludens adelt, dass er auch
verlieren kann.

Der Homo oeconomicus will
niemals »einfach nur spielen«,
das Spiel ist ihm bloß ein Mittel
seiner Zwecke. Es ist ihm
ziemlich egal, was für ein Spiel
es ist, aus dem er seinen Nutzen
zieht oder das er vergiftet, um



es andere spielen zu lassen und
so seinen Nutzen daraus zu
ziehen: das Glücksspiel am
Automaten, das Computerspiel,
so manche TV-Show und
schließlich auch den Sport.

Wenn der Homo oeconomicus
seine gierigen Hände nach
unseren Spielen ausstreckt,
kennt er auch keine Mitspieler.
Der Wettbewerb, dem er mit
größter Inbrunst huldigt, ist ihm
ein ernster Kampf, bei dem es
gilt, den Gegner zu bezwingen.



Er will ja den Gewinn und nicht
das Spiel. Der Homo ludens
tickt ganz anders: Er will das
Spiel und braucht dafür den
Gegner. Der Gegner ist sein
Mitspieler, denn ohne ihn kann
er nicht spielen. Deshalb
bedeutet Wettbewerb dem
Homo ludens etwas gänzlich
anderes als dem Homo
oeconomicus. Beide verwenden
die gleichen Worte, meinen aber
etwas Verschiedenes: eine
heitere Spielform der eine, ein



ernstes Business der andere.
Wie gesagt: Homo

oeconomicus und Homo ludens
sehen sich zum Verwechseln
ähnlich. Darin liegt eine große
Gefahr. Denn der Homo
oeconomicus ist schlau und
nutzt die Ähnlichkeit, um seinen
Ungeist in die Welt des Spielens
einzuzeichnen und sich das Spiel
für seine Zwecke dienstbar zu
machen. Wir sahen schon,
welch großer Erfolg ihm dabei
beschieden ist. Das liegt vor



allem daran, dass er sich gerne
als Spieler tarnt, um sich
Einlass in die Welt des Spielens
zu erschleichen und sie sich
dann nutzbar zu machen.

Der Angriff des Homo
oeconomicus gilt jedoch nicht
nur dem Spiel, das ihm ob
seiner Nutzlosigkeit und
Selbstgenügsamkeit
wesensfremd ist. Sein Angriff
gilt vor allem der Lebendigkeit –
auch wenn er sich dessen nicht
bewusst ist. Denn wo er sein



Reich errichtet, vernichtet er
die Räume, in denen wir
Menschen Mensch sein können.
Mit jedem Stück vom Spielplatz,
das er besetzt, schwindet der
Raum für unsere
Potenzialentfaltung. Mit jeder
Ausweitung seines Imperiums
wächst die Wüste. Wo zuvor
blühende Spielräume und
fruchtbare Spielfelder gediehen,
hinterlässt er funktionale
Toträume. Der Homo
oeconomicus verdirbt nicht nur



das Spiel. Mit ihm verdirbt er
unser aller Leben.

Das schleichende Gift der
Spielsucht

Den spielverderblichen Einfluss
des Homo oeconomicus können
wir beobachten, wenn wir unser
Augenmerk auf jene Spiele
lenken, die derzeit in den
Innenstädten und an den
Ausfallstraßen unserer Städte
boomen: die Spiele, die in



Spielkasinos stattfinden. Allein
in Berlin ist nach Schätzungen
des dortigen
Landeskriminalamts die Zahl
der Glücksspielautomaten
zwischen 2006 und 2013 von
6500 auf 11.500 Geräte
gestiegen.59 Und bundesweit
wuchs allein zwischen 2006 und
2008 die Anzahl der
Spielautomaten um über zehn
Prozent auf 225.000 Stück – mit
steigender Tendenz. Die
Wirtschaftsleistung, die hier



Jahr für Jahr erbracht wird, ist
beträchtlich. Das verrät der
Jahresreport 2014 der
Glücksspielaufsichtsbehörden
der Länder: »Der deutsche
Glücksspielmarkt hatte im Jahr
2014, gemessen an den
Bruttospielerträgen, ein
Volumen von insgesamt
11381,8 Mio. Euro. Davon
besaß der regulierte Markt
einen Anteil von 9636,3 Mio.
Euro bzw. 84,7% und der nicht-
regulierte Markt



(Schwarzmarkt) einen Anteil
von 1745,5 Mio. Euro bzw.
15,3%. Im Vergleich zum
Vorjahr kommt dies einer
Steigerung von insgesamt
178,1 Mio. Euro (+1,6%)
gleich, wobei der regulierte
Markt um 105,8 Mio. Euro
(+1,1%) und der nicht-
regulierte um 72,3 Mio. Euro
(+4,3%) gewachsen ist.«60

Noch höher sind die
Wachstumsraten im Bereich der
Online-Glücksspiele. Im



Frühjahr 2014 teilte die
Forschungsstätte Glücksspiel
der Universität Stuttgart-
Hohenheim mit, die Zahl
illegaler Anbieter von
Glücksspielen im Internet sei
seit 2012 rasant gestiegen. Und
die Spieleinsätze lagen »allein
bei Online-Kasinospielen im Jahr
2012 nach Schätzungen
zwischen 5,9 und 8,9 Milliarden
Euro, das war fast doppelt so
viel wie noch 2006«61.

Bei Spielhallen und Online-



Spielkasinos liegt es auf der
Hand: Wer sie betreibt, dem
geht es nicht ums Spiel, sondern
ums schnelle Geld. Und wer
dabei sein Glück versucht, der
tut dies auch nicht, um zu
spielen, sondern letztlich, um
Profit zu machen. Auf jeden Fall
geht‘s ums Geschäft – um den
erhofften schnellen Euro; der
meist jedoch nicht kommt.
Stattdessen straucheln viele
Spieler, die nicht wirklich
Spieler sind. Sie straucheln



und – was schlimmer ist – sie
infizieren sich mit einer
verhängnisvollen Krankheit: der
Spielsucht.

Besonders anfällig dafür sind
junge Männer. Das hängt damit
zusammen, dass sie stärker als
Mädchen und Frauen im Außen
nach Halt suchen und sich von
Spielgewinnen Ansehen und
Wertschätzung erhoffen.62 So
zeigt eine repräsentative Studie
der Bundeszentrale für
gesundheitliche Aufklärung aus



dem Jahr 2014, dass »männliche
Befragte in allen Altersgruppen
deutlich häufiger eine
Glücksspielteilnahme, eine
höhere Anzahl der Glücksspiele,
höhere Spielhäufigkeiten und
höhere Geldeinsätze«63

angeben als weibliche Befragte.
Besonderer Beliebtheit erfreut
sich demnach gerade bei jungen
Männern das Spiel an
Glücksspielautomaten. Hier
wird von der Studie ein
Zuwachs um knapp



18 Prozentpunkte von 5,8 auf
23,5 Prozent der Befragten
verzeichnet. Auch die Spielsucht
ist bei Männern deutlich weiter
verbreitet als bei Frauen. So
lag die ermittelte Quote des als
»pathologisch« eingestuften
Glücksspielverhaltens 2013 bei
den befragten Männern bei
1,31 Prozent, bei den Frauen
hingegen nur bei 0,31 Prozent.
Beim sogenannten
»problematischen
Glücksspielverhalten« sieht es



ähnlich aus: Die Quote der
befragten Männer liegt bei
1,16 Prozent, bei den Frauen
sind es 0,19 Prozent. Von allen
befragten Personengruppen ist
die Neigung zum pathologischen
oder wenigstens
problematischen Spielen bei
den 18- bis 20-jährigen
Männern mit 9,2 Prozent
deutlich am höchsten, wobei
diese am häufigsten dem
Geldspielautomaten
(28,6 Prozent) frönen, dicht



gefolgt von Sportwetten und
Internet-Glücksspielen. Bei
Letzteren freilich ist die
Dunkelziffer besonders hoch.
Der Marktanteil nicht
regulierter Glücksspiele im
Internet liegt einem Bericht der
Europäischen Kommission
zufolge in Deutschland bei
30 Prozent – was die Behörde
im Sommer 2015 dazu
veranlasste, ein Verfahren zu
eröffnen, weil der »Jugend- und
Spielerschutz« in Deutschland



nicht ausreichend gewährleistet
sei.64

Erkennbar ist bei alledem:
Die Spielsucht droht am ehesten
dort, wo Spiele für andere
Zwecke instrumentalisiert
werden – und das heißt in
unserer Welt meistens, wo sie
kommerzialisiert und
handfesten ökonomischen
Interessen dienstbar gemacht
werden. Im Spielkasino ist das
klar: Da wird ein
Spielarrangement konstruiert,



um Gewinn zu erwirtschaften,
wobei der Gewinn unterm
Strich durchweg auf der Seite
derer bleibt, die die Kasinos
oder Automaten betreiben. Da
die Hoffnung dessen ungeachtet
bekanntlich aber zuletzt stirbt,
glauben Automatenspieler allen
Einsichten zum Trotz weiter an
den großen Gewinn. Das führt
dazu, dass viele – viel zu viele –
schleichend der Spielsucht
verfallen. Das falsche Spiel, das
vorgibt, Lebendigkeit und



Freiheit zu schenken, wird dann
zu Zwang und Kerker. Es kehrt
sich ins vollkommene Gegenteil
guter Spiele – genau in dem
Maße, in dem es vom
ökonomischen Denken infiziert
ist.

Nicht anders ist es aber auch
bei vielen Computerspielen, bei
denen nicht um Geld gespielt
wird. Natürlich müssen wir hier
differenzieren. Die Welt der
Computer- und Online-Spiele ist
so groß und so unüberschaubar,



dass sich jedes pauschale Urteil
verbietet. Es gibt unzweifelhaft
im digitalen Universum ganz
wunderbare Spiele, die – sofern
man nicht das Maß verliert – die
Potenzialentfaltung eines
Menschen fördern können:
Spiele, bei denen man sich seine
eigenen Welten bauen kann –
damit wurde Minecraft
erfolgreich – und in denen man
große Spielräume nutzen kann
wie zum Beispiel in Proteus. Es
gibt jedoch auch eine große



Zahl an schwarzen Schafen in
der Online-Spielwelt. Und die
erkennt man immer daran, dass
sie so programmiert sind, dass
sie die Spielenden erst an sich
binden und dann
schlimmstenfalls in
Abhängigkeit stürzen. Es ist
bekannt und gut dokumentiert,
dass die Hersteller von
Computerspielen ihre
Programmierer dazu anhalten,
»Spiele« so zu konstruieren,
dass Menschen nicht mehr von



ihnen wegkommen und immer
tiefer in die digitale Spielwelt
gezogen werden, um sie dann
besser zu willfährigen Kunden
umformatieren zu können.
Julian Böhm, Miterfinder des
erfolgreichen Computerspiels
Kings Tale und späterer
Aussteiger aus der
Computerspielbranche, macht
kein Geheimnis, worum es den
Produzenten dieser »Spiele«
wirklich geht: »Wir wollten vor
allem Geld verdienen – und



zwar mit dem Spiel. Die
Systeme, die wir ins Spiel
einbauten, damit es profitabel
wurde, führten gleichzeitig
dazu, die Abhängigkeit der
Menschen zu steigern.«65

Und so werden bei der
Konstruktion dieser
Computerspiele alle technischen
Möglichkeiten ausgeschöpft, um
die »Spieler« an das Spiel zu
binden: Sie fesseln die
Aufmerksamkeit und sind
äußerst spannend. Sie bieten



dem Spieler vielfältige
Möglichkeiten, in den
Spielverlauf einzugreifen,
gaukeln ihm sogar vor, das Spiel
beherrschen zu können. Sie
ermöglichen ihm
Erfolgserlebnisse, die durch den
Aufstieg des Spielers ins
nächsthöhere Level belohnt
werden. Viele dieser Spiele
können als Wettkämpfe
gegeneinander gespielt werden,
manche ermöglichen die
Formierung von Teams, die



gegen andere Teams antreten
und diese oft auch direkt
bekämpfen. Meist geht es um
Sieg oder Niederlage und um
das Erlangen von Macht über
irgendwelche »bösen« Kräfte,
die das Überleben der
Menschheit bedrohen. Allein
oder gemeinsam mit anderen
bemühen sich die Spieler, diese
Gegenkräfte zu besiegen und
die Welt zu retten.

Wenn das Ganze dann als
Online-Spiel umgesetzt wird,



wird es für einzelne Mitspieler
fast unmöglich, das Geschehen
zu verlassen und sich
abzumelden. Das wäre ein
Verrat an den Zielen und würde
die Bemühungen sämtlicher
Mitspieler zunichtemachen.
Deshalb fällt der Ausstieg so
schwer, und deshalb gewinnt
das Weiterspielen und
Dabeibleiben für jeden
einzelnen Spieler eine so
enorme Bedeutung, dass
daneben alles andere unwichtig



wird. Sogar die Stillung
körperlicher Grundbedürfnisse
wie Essen, Trinken und
Schlafen. In Korea sind deshalb
bereits einige solcher »Spieler«
vor ihren Monitoren verhungert
und verdurstet.

Die Möglichkeiten, einen
Spieler an das Spiel zu binden,
haben sich durch die
fortschreitende Verbesserung
der Funktionen und Leistungen
digitaler Medien enorm
erweitert. Angesichts des Leids



der von einer solchen Spielsucht
Betroffenen und ihrer
Angehörigen wird von
verschiedenen Seiten, auch von
Psychiatern, Suchttherapeuten
und Medizinern, ein Verbot
solcher Spiele gefordert. Eltern
sollen die Nutzung digitaler
Medien durch ihre Kinder
strenger kontrollieren und
Schulen verstärkt
Aufklärungsarbeit leisten, um
die Medienkompetenz ihrer
Schüler zu verbessern. All das



ist angesichts der Brutalität und
Unmenschlichkeit, die das
Geschehen und die Bilderwelten
vieler Computerspiele
inzwischen beherrschen, eine
längst überfällige Forderung.
Ihre Umsetzung mag dazu
führen, dass über diese Spiele
künftig weniger grausame und
destruktive Denk- und
Handlungsmuster verbreitet
werden.

Dass aber vor allem junge
Menschen eine Spielsucht



entwickeln, wird sich durch
solche Restriktions- und
Aufklärungsmaßnahmen kaum
verhindern lassen. Lassen Sie
uns etwas ausholen, um zu
erkennen, warum. Wie beim
Drogenmissbrauch sind es auch
im Spielkasino oder vor dem
heimischen Monitor nicht alle
Personen, die eine Sucht
entwickeln. Viele probieren das
eine oder das andere
irgendwann einmal aus, werden
aber nicht davon abhängig. Es



ist zwar eine ebenso einfache
wie weitverbreitete Erklärung,
die Instrumente, die bei der
Herausbildung einer Sucht
eingesetzt werden, für deren
Herausbildung verantwortlich
zu machen. Aber sie ist falsch
und lenkt den Blick weg von den
Ursachen, die tatsächlich dafür
verantwortlich sind, dass
Menschen von Drogen oder gar
von Spielen abhängig werden
können.

Abhängig werden nur



diejenigen, für die das, was sie
im Drogen- oder Spielrausch
erleben, eine besondere
Bedeutung besitzt, weil es ein
Bedürfnis befriedigt, das sie
draußen, im realen Leben, nicht
stillen können. Was das sein
könnte, lässt sich etwas leichter
erahnen, wenn wir uns vor
Augen führen, was für
Menschen es sind, die
besonders häufig süchtig,
insbesondere
computerspielsüchtig werden:



Es sind mehr Jugendliche als
Erwachsene, und sie sind
häufiger männlich als weiblich.
Was also könnte es sein, was
vor allem einigen unserer
heranwachsenden männlichen
Jugendlichen in unserer
gegenwärtigen Gesellschaft so
sehr fehlt, dass sie es vor ihren
Monitoren beim Computerspiel
suchen und dort leider auch –
zumindest ersatzweise – finden?

Die Antwort ist einfach,
jedenfalls dann, wenn wir



versuchen, uns in ihre Lage
hineinzuversetzen: Sie wollen
gesehen werden, Anerkennung
finden, bedeutsam sein, etwas
leisten, sich selbst und anderen
beweisen, dass sie »was
draufhaben«. Und sie wollen
Teil einer Gemeinschaft, eines
Teams sein, dazugehören und
mit den anderen verbunden
sein. Das alles finden sie – aus
ihrer Perspektive – nicht in der
Schule und oft auch nicht zu
Hause, nur selten in ihrer



Peergroup und in den meisten
Fällen noch seltener bei ihrer
Ausbildung oder gar später im
Beruf.

Und wer im realen Leben
nicht findet, wonach er sucht
und was er braucht, der nimmt
bereitwillig das, was ihm
geboten wird und zumindest
virtuell geeignet ist, diese
Sehnsucht vorübergehend zu
stillen. Und weil es nur
vorübergehend funktioniert,
braucht er davon immer mehr.



Bis er davon so abhängig
geworden ist, dass er sich
schließlich sogar besser in den
virtuellen Welten seiner
Computerspiele zurechtfindet
als in seiner realen Lebenswelt.

Der Plan der
Spieleproduzenten geht deshalb
oft mit teuflischer
Zuverlässigkeit auf. Auch wenn
es nicht gleich eine
ausgewachsene Spielsucht sein
muss: Eltern schulpflichtiger
Kinder stehen heute vor



erheblichen Problemen. Viele
stellen fest, dass ihre Kinder an
nichts anderes mehr denken
können als an ihre digitalen
Spiele, dass sie keine Freunde
mehr haben und ihr Leben von
entgrenzten »Spielen«
dominieren lassen. Was von den
Machern übrigens gewollt ist.
Julian Böhm erklärt die
Strategie und den Zuschnitt
vieler Computerspiele wie folgt:
»Ein weiterer Reiz ist die
Möglichkeit, sich permanent zu



beschäftigen. Wir schrieben in
den Trailer den Satz ›Ein Spiel,
das niemals schläft und niemals
endet‹. Man ist immer online,
kann sich zu jeder Tages- und
Nachtzeit einklinken. Je mehr
Zeit man investiert, umso
besser wird man in dem Spiel.
Das Ziel ist, so viel Zeit wie
möglich mit dem Spiel zu
verbringen.« So ist es
schließlich das »Spiel«, das den
Lebensrhythmus seiner Spieler
vorgibt.



Wir werden später noch
verstehen, warum es gerade
diese totale Entgrenzung ist, die
das Spiel verdirbt und aus dem,
was vorderhand Freude
bereitet, hintenherum ein
Seelengift werden lässt. Fürs
Erste reicht es festzuhalten:
Dies ist die unheilvolle Frucht
einer umfassenden
Ökonomisierung. Sie
konvertiert die Spiele zunächst
zu Waren, zu Konsumartikeln,
und führt so zu Abhängigkeiten



bei den dafür empfänglichen
Konsumenten – und all das im
Dienste des Profits.

Hier wie dort: Es ist es ein
böses, falsches Spiel – ein
schlimmes Spiel, weil es das
Spiel verdirbt und Menschen
krank macht. Verdorben wird
das Spiel durch die
Instrumentalisierung für
spielfremde Zwecke. Verdorben
wird es, indem das echte und
authentische Bedürfnis des
Menschen zu spielen – sein



»Spieltrieb«, wie Schiller es
nannte –, zwar angesprochen,
aber nur oberflächlich und
durch billige Surrogate
befriedigt wird. So entstehen
Sucht und Abhängigkeit, und so
wandelt sich das Spiel, das die
Macht hat, unsere
Lebendigkeitspotenziale zu
entfalten, zu einer unsere Seele
schädigenden Pathologie.

Wie Spiele missbraucht
werden



Dass Spiele instrumentalisiert
werden, ist nicht neu. Immer
schon war die Versuchung groß,
den Zauber des Spiels zu
missbrauchen und anderen,
spielfremden Interessen zu
unterwerfen. Der ultimative
Klassiker in dieser Hinsicht
dürfte das weithin bekannte
Gladiatorenspiel im alten Rom
sein. Ursprünglich vermutlich
kultischer Herkunft, mutierten
die von professionellen



Kämpfern auf Leben und Tod
ausgetragenen Kampfspiele im
römischen Kaiserreich zu einem
politischen Instrument in den
Händen der Cäsaren. Denn seit
den Tagen des Augustus war die
Durchführung blutiger Spiele
ein kaiserliches Privileg, von
dem nur an wenigen
ausgewählten Tagen des Jahres
Gebrauch gemacht wurde.
Durch diese Vorschrift ebenso
wie durch die hohe Faszination,
die von den Waffengängen



ausging, eigneten sich die
Gladiatorenkämpfe im
besonderen Maße dazu, sich
der Gefügigkeit der unteren
Schichten des Imperiums zu
versichern.

»Brot und Spiele« – panem et
circenses – wurde nach dem
Zeugnis des römischen
Satirikers Juvenal mithin zu
einem bewährten Propaganda-
und Bespaßungsprogramm, in
dessen Folge die ursprüngliche
Bedeutung des



Gladiatorenkampfes als rituell-
religiöse Totenfeier gänzlich
von der Entertainmentqualität
des blutigen Zweikampfes
verdrängt wurde.66 Von Kaiser
Trajan ist ausdrücklich
überliefert, dass er prunkvolle
Spiele als PR-Instrument
verwendete, da er überzeugt
davon gewesen sei, »dass das
römische Volk sich insbesondere
mithilfe von Getreide und
Schauspielen in Schach halten
lasse«, wie der römische



Gelehrte Fronto notierte.67

Wie sehr sich das blutige
Spiel dieser
Instrumentalisierung durch die
kaiserliche Propaganda beugte,
bezeugen bis heute
eindrucksvoll die Ruinen des
Kolosseums zu Rom, in dem seit
dem Jahr 80 circa 50.000
Menschen Platz fanden, nicht
nur um den Gladiatorenspielen,
sondern auch allen möglichen
anderen blutigen Spektakeln
beizuwohnen: von



nachgestellten Seeschlachten
über Tierhatzen bis zu
Massenhinrichtungen.

Dass sich die Herrschenden
und Einflussreichen des Spiels
bedienen, um ihre Macht zu
festigen, ist auch heute gang
und gäbe. Nur ein Beispiel für
viele: Im Oktober 2015 wurde
im israelischen Be’er Scheva ein
neuer Kindergarten eingeweiht;
nicht irgendein Kindergarten,
sondern der allererste
Hightech-Kindergarten, wie die



Times of Israel vermeldete.68 In
drei Klassen werden dort rund
100 5-Jährige mindestens
300 Stunden pro Schuljahr in
Wissenschaft und Technik
trainiert. Dafür steht ein
besonderes Lego-Sortiment zu
Diensten: nicht etwa fürs freie
Spiel, sondern um Roboter
daraus zu bauen. Wie viel man
sich in Israel davon verspricht,
lassen die Worte des eigens zur
Eröffnung angereisten
Erziehungsministers Naftali



Bennett erahnen: »Wir werden
in einigen Jahren die Früchte
dieses Projekts ernten können.
Und zweifellos wird es sich sehr
positiv auf das Leben dieser
Kinder auswirken – und Israel
wird in hohem Maße davon
profitieren.« Gesponsert wird
der Kindergarten übrigens vom
Rüstungsmulti Lockheed
Martin. Man ahnt, welche
Interessen hier am Werke sind.
Von freiem Spiel kann da nun
wahrlich keine Rede sein. Hier



wird das Spiel vollständig
instrumentalisiert, ja
pervertiert. Denn es wird in
eine konkrete Richtung gelenkt,
die das freie Erproben eigener
Potenziale von vornherein
kanalisiert. Vielleicht züchtet
man so gute
Rüstungsingenieure, aber freie,
kreative Menschen werden
dabei kaum herauskommen.

Man könnte viele Beispiele ins
Feld führen. Sie würden doch
immer das Eine zeigen: Das



Spiel für jeweilige, dem
Zeitgeist entsprechende
Erziehungs- oder Bildungsziele
zu gebrauchen, ist überaus
verführerisch. Und niemand
scheint davor gefeit, dieser
Versuchung zu erliegen. Denn
wenn wir ehrlich sind, müssen
wir uns eingestehen, dass auch
heute selbst die
fortschrittlichsten Pädagogen
nicht davon lassen können, das
Spiel vor ihren Karren zu
spannen. Wird es in unseren



Kindergärten und Schulen zwar
auch nicht mehr wie im
19. Jahrhundert als
Einstimmung für »heldenhafte
Krieger« und »gefügige
Hausfrauen« zum Einsatz
gebracht, so muss das Spiel
gleichwohl dafür herhalten, die
heute in Geltung stehenden
unkriegerischen Ideale der
Pädagogik einzuüben:
Gewaltfreiheit, Toleranz,
Gleichberechtigung, Inklusion
und so weiter – sicher alles gut



gemeint (und moralisch sicher
begrüßenswerter als
Kriegsspiele und dergleichen),
aber letztlich nicht weniger eine
Instrumentalisierung des Spiels
als das, was hinter vollständig
anderen Vorzeichen vor 100
oder 70 Jahren an unseren
Schulen geschah.

Nicht nur gut gemeint,
sondern gut wäre es, die Kinder
einfach spielen zu lassen, ihnen
den Freiraum zu geben, den sie
zur Entfaltung der in ihnen



angelegten Potenziale
brauchen, anstatt ihre Spiele
vorzuformatieren und für
jeweils vorherrschende
Erziehungsziele zu
vereinnahmen.

Auch in der Schule lässt sich
dieser Trend beobachten. Ein
Beispiel nur für viele: Dass
Grundschüler sich in der Kunst
des Lesens üben und diese auch
gelegentlich – ohne Wettkampf –
vor Publikum darbieten, galt
noch vor 30 Jahren als Ereignis,



das zu besuchen lohnte.
Inzwischen geht das Ganze nur
noch im Gewande eines
Wettbewerbs, bei dem die Jungs
und Mädchen früh – und
»spielerisch«, versteht sich – die
Erfahrung machen dürfen, dass
draußen auf dem Markt des
Lebens nur die Leistung zählt;
und dass der Nachbar immer
eher als Rivale zu bekämpfen,
denn als Freund zu schätzen ist.
Mit dem Konkurrenzdenken
aber schleicht sich heimlich, still



und leise der Geist des Homo
oeconomicus mit seinem
Seelengift in unsere Schulen
ein – vor allem aber in die Denk-
und Fühlbahnen der Kinder, die
Spiele möglicherweise bald
schon nur noch im Format des
Wettkampfs kennen werden, bei
dem sie sich gegenüber »den
anderen« behaupten müssen.

Solches geschieht freilich
nicht nur in Schulen und in
Kindergärten. Nicht minder
geschieht es dort, wo sich



Erwachsene dem Spiel
zuwenden. Über das
Fußballspiel und über
Glücksspielautomaten haben
wir bereits gesprochen. Das
Gleiche lässt sich nun auch
überall da beobachten, wo
Spiele in Events konvertiert
werden. Die meisterprobte
Variante ist, Schauspiele oder
Geschicklichkeitsspiele in
Wettkampfspiele zu
verwandeln – in alle möglichen
Contests und in Slams. Hier



zieht der Konkurrenzgeist, der
im Reich der Wirtschaft
wohlgelitten ist, auch ins Reich
dieser Spiele ein und verzerrt
die eigentlichen Spielideen.
Denn wenn es bei einem
Geschicklichkeitsspiel oder
einem darstellenden Spiel nur
noch darum geht, wer gegen
den anderen gewinnt, dann
gerät die eigentliche Logik
dieser Spiele aus dem Blick:
dass sich in ihnen etwas zeigt –
und nicht, wer etwas am besten



zeigt.
Wir werden noch genauer

anschauen, warum auf diese
Weise Spiele zuletzt verdorben
werden. Fürs Erste gilt es
festzuhalten, dass der Triumph
des Homo oeconomicus derzeit
darin gipfelt, dass Spiele in der
Schule, im TV und überhaupt in
der Gesellschaft nur dann noch
eine Chance auf Anerkennung
haben, wenn sie als
Wettkampfspiele inszeniert
werden. Menschen, die einfach



nur gemeinsam spielen, findet
man bei uns immer seltener.

Die Entzauberung des
Zuschauers

Was ursprünglich Theater war,
vermag kein Zeitgenosse mehr
zu ahnen. Vielleicht nur noch,
wenn Kinder einem Schauspiel
folgen. Kinder schauen nämlich
nicht einfach nur zu. Das wäre
ihnen zu wenig. Sie lassen sich
nicht unterhalten, sondern sie



spielen mit – wie einst bei einer
Aufführung von Hänsel und
Gretel, bei der ein Knirps in der
ersten Reihe brüllte: »Hau ab,
du Scheißhexe!« Und ganz
genau so muss das sein. Das
vorgeführte Spiel lädt ein zu
einem Zuschauen, das eigentlich
nichts anderes ist als
Mitspielen. Der Sog des
Spielens ist zumeist so stark,
dass er auch über die Grenzen
eines Spielfeldes hinausreicht.
Ein Fußballspiel findet nicht



allein auf dem grünen Rasen
statt: Die Fans auf der Tribüne
fiebern mit. Nicht anders bei
Zirkusspielen, wo der
Zuschauer zusammenzuckt,
wenn der Akrobat am Hochseil
turnt. Auch bei anderen Spielen
lässt sich diese Dynamik
beobachten: So versammeln
sich in den Parks von Buenos
Aires große Menschenmengen
um die Tische der
Schachspieler. Nicht anders in
Seoul, nur dass die Männer dort



dem Go-Spiel beizuwohnen
pflegen. Sie alle stehen da und
spielen mit. Sie alle lassen sich
als Zuschauer beschreiben, die
mehr sind als nur Zuschauer:
Mitspieler eben, die auch da ins
Spielgeschehen eingebunden
sind, wo sie – wie bei Schach
und Go – nicht die Farben ihrer
Helden tragen. Die Hand zuckt
mit, wenn ein Zug getan wird.
Und der Schweiß steht ihnen
nicht weniger auf der Stirn als
den eigentlichen Akteuren.



Die Spielwelt bleibt nicht ins
Spielfeld eingeschlossen. Sie
reicht so weit wie die
Gravitationskraft des
Spielgeschehens, das so
attraktiv ist, dass nichts und
niemand sich seinem Sog
entziehen kann. Es sei denn …
man hat verlernt, ein Zuschauer
zu sein. Es sei denn, man
konsumiert das Spielgeschehen,
statt am Spielgeschehen
teilzunehmen. Wo das der Fall
ist, regt sich kein Protest im



Publikum, sobald die Hexe auf
die Bühne tritt. Wo das der Fall
ist, geht kein Raunen durch die
Reihen, wenn der Held bedroht
ist. Dann geht es auf den
Rängen nüchtern zu. Und das
ist in den Schauspielstätten
unserer Städte meist der Fall.
Man findet dort ein eher
abgeklärtes Publikum, das es
sich abgewöhnt hat,
leidenschaftlich mitzuspielen.
Von Ausschreitungen und
Tumulten in einem



Schauspielhaus hat man seit
Schillers Uraufführung seiner
Räuber jedenfalls nicht wirklich
viel vernommen – was auch
nicht verwundern muss, fällt
doch in Schillers Zeit die
Entdeckung dessen, was die
Philosophen die »ästhetische
Anschauung« nennen, die mit
einem Wort aus Immanuel Kants
Kritik der Urteilskraft durch ihr
»interesseloses Wohlgefallen«
ausgezeichnet ist.

Als archetypische Metapher



für diese Haltung des modernen
Publikums hat Hans
Blumenberg das Motiv des
»Schiffbruch[s] mit
Zuschauer«69

herausgearbeitet, dessen letzte
große Inszenierung wohl der
Film Titanic von James Cameron
war. Schiffbruch mit Zuschauer,
das bedeutet: Der Beobachter
sitzt im Trockenen, ist selbst
nicht gefährdet. Er kann in
dieser Position die ästhetische
Haltung des interesselosen



Wohlgefallens einnehmen und
sich dem gefahrlosen Genuss
überlassen. Er kann das
Geschehen konsumieren, ohne
dass es ihn wirklich und
nachhaltig etwas angeht.

Diese Haltung des
Zuschauers, der bei einem
Schauspiel nicht mehr mitspielt,
sondern konsumiert, ist heute,
über 200 Jahre nach Kant, zum
Standard geworden. Jeder
Kinobesucher, jeder
Fernsehzuschauer, jeder



Medienkonsument hat sie
erlernt und internalisiert. Nur
so kann er alle möglichen
Gewalt- und
Horrorinszenierungen mehr
oder weniger unbeteiligt
genießen, denn er weiß sich von
dem Geschehen auf Leinwand,
Bühne oder Monitor emotional
abzukoppeln. Der Körper
schüttet wohl noch die
gewünschte Adrenalindosis
aus – aber was da vor den
eigenen Augen geschieht, geht



ihn als Konsumenten nichts
mehr an. Er ist aus dem Spiel.
So sehr, dass er sogar ein
Bierchen schlürfen oder sich
Popcorn in den Magen stopfen
kann. Er lässt sich unterhalten.
Das Spiel hört auf, ein Spiel zu
sein, und wird zum
Entertainment.

So kommt es, dass von
dramatischen
Initiationserlebnissen beim
Hören einer Symphonie oder
einer Oper, wie sie im



19. Jahrhundert noch geläufig
waren, aus zeitgenössischen
Musical-Halls kaum mehr
berichtet wird. Im
Lichtspielhaus steigt zwar der
Blutdruck, wenn James Bond die
Bösen jagt oder Luke Skywalker
das Laserschwert zückt – doch
wirklich mitspielen oder
mitgehen, wie einst im antiken
Theater, ist nicht mehr
angesagt. Wie sollte es auch
anders sein, denn wer sich
wirklich darauf einlässt, was



über unsere Leinwände und
Monitore flimmert, riskiert
Verwundungen an Leib und
Seele. Die zarteren Gemüter
unter den Kinogängern wissen
das – zumindest, wenn man, wie
einer der Autoren dieses
Buches, infolge der Herr-der-
Ringe-Trilogie als
Nebenwirkung wochenlang an
Schlafstörungen litt.

Wo Schauspiele jedweder Art
ästhetisch – also im Sinne Kants
»interesselos« –



wahrgenommen werden, hört
der Zuschauer auf, ein
Mitspieler zu sein, und wird
zum Konsumenten. Egal, ob
dieser einem Krimi oder einer
Romanze beiwohnt, er bewahrt
eine gewisse kühle
Gleichgültigkeit, die ihn davor
bewahrt, sich aufs
Spielgeschehen einzulassen. Im
Fußballstadion – wo es in den
Fankurven (letzte Residuen
archaischer Zuschauerkulturen)
natürlich durchaus anders



zugeht – erkennt man den
Spielkonsumenten an seiner
unaufgeregten Manier, mit der
er gleichmütig dem
Spielgeschehen folgt; und das
womöglich gar hinter der
Panoramascheibe einer
sorgfältig sterilisierten VIP-
Lounge. Wer solcherart dem
Geschehen auf der Bühne oder
auch auf dem Spielfeld folgt, ist
nicht mehr in der Lage, einem
Spiel beizuwohnen. Das Spiel
verliert seine Wirkung auf ihn.



Es zieht ihn nicht mehr in sich
hinein und macht ihn nicht mehr
zum Mitspieler. Dem
Konsumenten ist das Spiel
selbst gleichgültig. Er setzt sich
nicht aufs Spiel, sondern vor
den Monitor. Mit dem
lebendigen Geist des Spielens
aber hat das nichts zu tun. Der
ist dann tot: Entweder man
spielt oder man konsumiert.
Beides zusammen geht nicht.

Konsumieren ist nun freilich
eine der bevorzugten



Beschäftigungen des Homo
oeconomicus. Für ihn, der alles
nur nach seinem Warenwert
bemisst, wird jedes Spiel
unweigerlich zu einem
Konsumartikel, das lediglich
insofern interessiert, als es sich
mit Erfolg zu Markte tragen
lässt. Das aber ist nur möglich,
wenn es einen selbst nichts
angeht. Ein ganz vom Geist des
Wirtschaftens geprägter
Zeitgenosse kennt keine andere
Beziehung zu den Dingen,



Menschen und auch Spielen
dieser Welt als die des Händlers
oder Konsumenten. Wenn Spiele
nur noch Entertainment und
Event sind, wenn niemand mehr
einem Spiel als einem Spiel
beiwohnen kann, dann wird es
nicht mehr lange dauern, bis wir
nicht nur das Zuschauen,
sondern auch das Spielen selbst
verlernt haben. Konsum ist
jedem Spiel ein Gift.

Bedauerlicherweise aber
werden wir alle immer mehr zu



Konsumenten. Das hat viel
damit zu tun, dass wir die Dinge
dieser Welt immer mehr
vermittelt durch die Medien
wahrnehmen. Zehn Stunden
täglich konsumiert der
Durchschnittsdeutsche seine
Medien – zehn Stunden! Am
meisten nutzt er seinen
Fernseher (205 Minuten am
Tag), gefolgt von Radio
(149 Minuten) und Internet
(107 Minuten), wobei letztere
Zahl einen Anstieg der Online-



Nutzung seit 2002 um satte
350 Prozent bedeutet, verrät
eine Navigator-
Mediennutzungsstudie von
SevenOne Media, der
Vermarktungsagentur von
ProSieben und Sat.1 aus dem
Jahr 2012. »Unter dem Strich
investierten wir 2012 damit
rund 16 Prozent mehr Zeit in
unseren Medienkonsum als vor
zehn Jahren«, kommentiert Der
Spiegel diese Zahlen.70 Der
Zuwachs liegt vor allem am



Siegeszug von Smartphone und
Tablet. Laut ARD/ZDF-
Onlinestudie lag die
durchschnittliche Dauer der
täglichen Internetnutzung im
Jahr 2015 schon bei
158 Minuten, wenn die
Konsumenten über mobile
Endgeräte verfügten. Die
Tendenz steigt.71

So sehr sich Medienanbieter
darüber freuen mögen – der
Zauber der Spielstätten und
Spielorte verblasst: Ein



Fußballspiel daheim am
Fernseher ist eben nicht ein
Fußballspiel im Stadion. Die
Opernübertragung live aus
einem Opernhaus ist weit davon
entfernt, das Spielgeschehen in
der Oper zu ersetzen. Wir
sitzen heute meistens vor dem
Monitor und lassen uns von ihm
mit Spielen aller Art berieseln:
ob nun als Zuschauer der
Schau- und Wettkampfspiele, die
im TV übertragen werden, oder
als Mitspieler in einem digitalen



Spiel. Allein das Setting
»Mensch vor Monitor« ist dem
Geist des Spiels zuwider. Es
unterstützt die Abkoppelung
vom realen Geschehen. In
einem Ego-Shooter lässt sich
weitaus leichter töten als
draußen auf der Straße.
Emotionale Einbindung und
Mitspielen werden leicht
ausgeschaltet, wenn der Blick
auf die Maschine fokussiert ist.

Der Fluch der Monokulturen



Wir sprachen schon davon, dass
am ehesten noch Gewinnspiele –
Spiele, die gespielt werden, um
Gewinn zu erzielen – dazu
angetan sind, im heutigen
Dominium des Homo
oeconomicus eine Bleibe zu
finden: Wo Konkurrenz und
Wettbewerb das
Spielgeschehen prägen, da ist
der Homo oeconomicus in
seinem Element; da lässt er
Spiele gerne gelten, sind sie



doch wunderbar dazu geeignet,
die Hirne ihrer Spieler und auch
ihrer Zuschauer so zu
formatieren, dass sie seinen
Interessen dienlich sind. Die
Leute werden auf Gewinn
geeicht – auf Wettbewerb und
auf Vergleich, auf: »Ich bin
besser, toller, schöner.« Diese
Denkweise passt in eine vom
wirtschaftlichen Denken
dominierte Welt, denn sie treibt
den Konsum an: immer mehr
und immer weiter und immer



wieder. Bloß nicht beim
Bewährten bleiben, bloß sich
nicht dem selbstgenügsamen
und echten Spielen hingeben;
unbedingt verhindern, dass
Kinder tage- oder wochenlang
das gleiche, unschuldige Spiel
mit ein paar wenigen
Spielzeugen spielen.

Die tiefe Erfüllung, die im
Spielgeschehen selber liegt, ist
dem Homo oeconomicus ein
Dorn im Auge: Wer
selbstvergessen spielt, ist



wunschlos glücklich. Wer
wunschlos glücklich ist, hört auf
zu konsumieren. Wer nicht
mehr konsumiert, der ist dem
Homo oeconomicus suspekt.

Der Homo oeconomicus mag
folglich keine Spieler, die sich in
ihrem Spiel vergessen. Er
braucht auch keine Zuschauer,
die wirklich mit dem
Spielgeschehen mitgehen.
Deshalb versucht er, Spieler
ebenso wie Zuschauer zu
Konsumenten zu machen, die



nur noch spielen, um zu
gewinnen, um sodann wieder zu
spielen, um zu gewinnen, die
sodann wieder spielen, um zu
gewinnen … Und die dann ein
neues Spiel brauchen, das sie
unterhält, und dann wieder ein
neues Spiel, immer weiter,
immer mehr.

Wo nur gespielt wird, um am
Ende den Gewinn
davonzutragen, ist das Spiel
bald ausgespielt. Wo einem
Spiel nur beigewohnt wird, um



sich zu unterhalten, ist es
ebenso um es geschehen. Dies
sind die beiden Weisen, wie das
Spiel unter der Herrschaft des
wirtschaftlichen Denkens seiner
selbst entfremdet wird. Und
dieser Entfremdungsprozess
beschleunigt sich immer mehr.
Denn je mehr die Menschen in
den Sog der Wettspiele und
Kampfspiele gezogen werden, je
mehr sie nur noch das als Spiel
anerkennen, was Gewinner und
Verlierer zeitigt, desto schneller



geraten andere Spielformen wie
Geschicklichkeitsspiele oder
Schauspiele aus dem Blick. Von
kultischen Spielen brauchen wir
gar nicht erst zu reden.

Stattdessen entstehen
Spielmonokulturen, die am Ende
bestenfalls noch einseitige
Kompetenzen und Fertigkeiten
ausbilden; zum Beispiel
strategisches Denken oder
kognitives Wissen wie bei
Quizspielen – Fertigkeiten, die
sich gut in die Homo-



oeconomicus-Welt fügen, wegen
ihrer Einseitigkeit jedoch der
menschlichen
Potenzialentfaltung im Wege
stehen.

Denn Potenzialentfaltung ist
das Gegenteil der
Fachidiotenzucht. Wird immer
nur die gleiche Spiellogik
bedient, erhält man Virtuosen
dieses einen Spiels, die durch
die regelmäßige und intensive
Spielpraxis nun aber gerade
nicht den Weg für kreative



Durchbrüche bereiten, sondern
die dabei so intensiv genutzten
Vernetzungen in ihren Hirnen in
»Autobahnen« verwandeln: Wer
immer nur Schach spielt, kann
irgendwann nur noch in
Schachspielermanier Probleme
lösen. Und wer immer nur
Monopoly spielt, wird
irgendwann das Gehirn eines
waschechten
Manchesterkapitalisten haben;
aber weder der eine noch der
andere werden es zu einem



inneren Wachstum bringen, in
dessen Folge sich neue
Erfahrungsräume öffnen und
das Gehirn unvorhersehbare
Perspektiven generiert.

All denjenigen, die Spiele vor
ihren Karren spannen und
deshalb bestimmte
Kompetenzen und Fertigkeiten
trainieren wollen, ist dieser
Einschleifungsmechanismus
willkommen. Wer ihn zu nutzen
weiß, wird sich darin
erfolgreich zeigen, das Spiel



nach seinem Gusto zu
gebrauchen – oder auch zu
missbrauchen. Aber er wird
dabei das echte, kreative,
lebendige Spiel verderben. Er
wird Monokulturen pflanzen, wo
eigentlich der Artenreichtum
vielfältiger Spiele gepflegt
werden sollte. Auf diese Weise
wird das Spiel kaputtgemacht.

Der Spieltag ist ein Feiertag,
und jedes Spiel ist wie ein Fest,
bei dem das Leben in uns blüht.
Doch diese Blüte wird



verdorren, wenn erst der Homo
oeconomicus das letzte
Spielfeld zu seinem
Geschäftsfeld umdeklariert und
den letzten Feiertag in einen
Werktag konvertiert hat. Dann
ist die Wüste überall. Dazu darf
es nicht kommen.

Und dazu muss es nicht
kommen. Denn noch immer und
überall kommen unsere Kinder
als Suchende zur Welt.
Vielleicht gelingt es uns in
Zukunft besser als bisher, sie



bei dieser Suche nicht länger
dorthin zu lenken, wo wir
glauben, bereits die richtigen
Lösungen gefunden zu haben.
Nur müssten wir uns dazu
eingestehen, wie sehr auch
unsere Spiele bereits vom
wirtschaftlichen Denken
beherrscht werden, und nach
Wegen Ausschau halten, ihr
ursprüngliches Wesen
wiederzuentdecken.

Deshalb sagen wir: Es ist an
der Zeit, den Homo ludens neu



zu entdecken und zu
verteidigen. Mehr noch: Es ist
an der Zeit, den Homo ludens
gegen den Homo oeconomicus
in Stellung zu bringen – ihn
stark zu machen und zu nähren.
Das scheint uns notwendig, weil
wir uns vom Homo ludens das
subversive Potenzial
versprechen, das es braucht,
die Alleinherrschaft des Homo
oeconomicus zu brechen, ihm
einen kraftvollen Gegenspieler
beizugesellen, um inmitten der



von ihm geschaffenen Wüsten
neue Oasen der Lebendigkeit zu
pflanzen.



INSELN DER
LEBENDIGKEIT

ZUR PHÄNOMENOLOGIE
DES SPIELENS

Rettet das Spiel – das heißt
mindestens zweierlei. Zum
einen müssen wir unsere Spiele,
Spielräume und Spielzeiten
davor schützen, benutzt und
schlimmstenfalls missbraucht zu
werden. Zum anderen sind wir



gut beraten, darauf zu achten,
dass sie nicht schleichend
vergiftet werden. Diese Gefahr
droht gegenwärtig vor allem da,
wo sich ökonomische Faktoren
ins Spiel mischen und dessen
innere Logik und Dynamik
ihrem Diktat unterwerfen.
Solcherart wird das Spiel
verdorben – ja schlimmer noch:
Es wird zerstört. Vor allem
davor ist das Spiel zu retten.

Wie aber soll das gehen? Hier
hilft ein klarer Blick. Es ist von



Nutzen, sich die Spiele, die wir
spielen, genauer anzuschauen.
Auf diese Weise können wir ein
paar Grundzüge
herausarbeiten, die dem echten
Spielen wesentlich sind. Diese
Signaturen des Spielens können
uns dann als Kriterien dafür
dienen, welche Voraussetzungen
erfüllt sein müssen, damit ein
Spiel wirklich ein Spiel ist –
oder wo wir Einspruch erheben
sollten, weil dem Spiel fremde
oder gar feindliche Aspekte in



die Spielwelt eingedrungen sind
und dort ihr Unwesen treiben.
Kurz gesagt: Wir wollen den
Versuch wagen, so etwas wie
das Wesen des Spiels zu
ergründen, um zu vermeiden,
dass es unter den Händen der
Spielverderber verwest.

Im ersten Teil dieses Kapitels
werden wir deshalb drei
Grundsignaturen eines jeden
echten Spiels herausarbeiten
und anschließend fünf
archetypische Spielformen



identifizieren. Im zweiten Teil
werden wir uns anschauen, wie
diese in unserer heutigen
Lebenswelt als Inseln der
Lebendigkeit zur Geltung
gebracht werden können – aber
auch, wo sie zu verderben
drohen.

Wo das Spiel ursprünglich
ist

Im Spielzimmer:  
 Die drei Wesensmerkmale



des Spielens

Fragen wir also: Was ist
eigentlich ein Spiel? Was
zeichnet Spielen gegenüber
anderen menschlichen
Tätigkeiten aus? Bislang haben
wir so getan, als wüssten wir,
was das Spiel ist. Jetzt wollen
wir ihm auf den Grund gehen.
Dafür begeben wir uns an die
Ursprünge – dorthin, wo das
Spiel noch jung und frisch und
unverstellt zutage tritt. Folgen



Sie uns doch bitte für einen
Augenblick in ein Spielzimmer!

Was sehen wir? Ein Mädchen
spielt mit seiner Puppe. Es zieht
sie an, es zieht sie aus. Es
richtet ihr ein Bettchen her,
es deckt sie zu, es spricht mit
ihr. Der Schrank gerät zum
Puppenhaus, der Stuhl zum
Aussichtsturm, der Teppich auf
dem Dielenboden zur Insel. Vor
allem spricht das Mädchen mit
der Puppe. Die Puppe ist ihm
kein Gegenstand, sondern sein



Du.72 Sie ist »unendlich mehr
als nur Instrument der
Beschäftigung«, sagt Eugen
Fink, »mehr als ein zufälliges
Ding«73: ein Du. Und im Lichte
dieses Du verwandelt sich das
Spielzimmer in eine
Puppenwelt. Alles darin ist
beseelt und mit Leben erfüllt.
Ein jedes Spielzeug wird zum
Du. Das ist wohl das, was Rilke
meinte, als er in der vierten der
Duineser Elegien schrieb:

 



O Stunden der Kindheit,
da hinter den Figuren
mehr als nur
Vergangnes war und vor
uns nicht die Zukunft.
Wir wuchsen freilich und
wir drängten manchmal,
bald groß zu werden,
denen halb zulieb,
die andres nicht mehr
hatten, als das Großsein.
Und waren doch, in
unserem Alleingehn,
mit Dauerndem vergnügt



und standen da
im Zwischenraume
zwischen Welt und
Spielzeug,
an einer Stelle, die seit
Anbeginn
gegründet war für einen
reinen Vorgang.74

 
Die Spielwelt unserer Spielerin
ist so ein Begegnungsraum, ein
Zwischenraum, ein Raum des
Wachsens, ihr Spiel eine
Konversation, bei der alles mit



ihr und sie mit allem spielt –
ganz gegenwärtig, ganz
versunken.

Das ist bei näherer
Betrachtung nicht viel anders
als in ursprünglichen Kulturen.
Wir sprachen schon vom spell –
dem Zauberspiel, das in der
Vorstellung unserer Vorfahren
die Welt durchdrang und alles,
was darin war, zum Mitspieler
im großen Spiel des Lebens
machte. In diesem
ursprünglichen Weltverstehen



geriet der Baum nicht anders
als ein Mensch zum Du, der
Fluss nicht anders als ein Tier,
der Berg nicht anders als ein
Gott. Der Mensch der Urzeit
sah sich mitten in einer großen
Spielwelt, in der ihm
fortwährend die Dinge dieser
Welt als Du begegneten.
Erinnern wir uns auch an
Hölderlin: »Da spielt ich sicher
und gut mit den Blumen des
Hains – und die Lüftchen des
Himmels spielten mit mir.«75



Alles Du: Mitspielen im großen
Spiel des Lebens, mit und
inmitten der Natur, die uns
umgibt – im großen Spiel des
Kosmos, von dem ein Heraklit
genauso wie ein Nietzsche
wusste. Spielen, so viel wird
hier erkennbar, ist ein
»Naturvorgang«.76 Und die
naturgemäße Ursprünglichkeit
des spielenden Kindes zeigt sich
gerade darin, dass es sich als
Mitspieler im Kreise von
Spielgefährten erlebt.



Doch zurück in unser
Spielzimmer: Was geht hier
vor? Ein Miteinanderspielen,
bei dem das Spielzeug sich in
ein lebendiges Du verwandelt;
bei dem der Krabbelkäfer auf
dem Boden ebenso Mitspieler
ist wie die Papiertüte vom
Bäcker. Alles spielt mit allem.
Ursprüngliches Spiel ist immer
Miteinanderspielen, ist immer
Begegnung. »Alles wirkliche
Leben ist Begegnung«, lehrte
der Philosoph Martin Buber.77



Und ebenso können wir sagen:
Spielen ist wirkliches Leben;
genau in dem Maße, in dem es
Begegnungsräume öffnet. Wer
wirklich spielen will, braucht
Mitspieler. Und wenn er sie sich
wie unser spielendes Mädchen
selber schafft, indem das
Spielzeug ihm zum Du wird.
Oder, um es mit dem
Philosophen Hans-Georg
Gadamer zu sagen: »Damit
Spiel sei, muss zwar nicht ein
anderer wirklich mitspielen,



aber es muss immer ein anderes
da sein, mit dem der Spielende
spielt und das dem Zug des
Spielers von sich aus mit einem
Gegenzug antwortet.«78

Wir werden noch sehen, dass
es unterschiedliche Arten von
Mitspielern gibt. Auch
Gegenspieler oder Zuschauer
können als Mitspieler im Spiel
sein. Fürs Erste aber soll es uns
genügen, dieses eine
festzuhalten: Spielen ist
wesentlich Zusammenspielen,



Miteinanderspielen.79

Bleiben wir einen Augenblick
bei unserer Spielerin. Sie spielt
mit ihrer Puppe. Nun fragen wir
uns, wie sie mit ihr spielt. Sie
spielt so, wie sie lustig ist. Das
heißt: Sie spielt aufs
Geratewohl. Sie folgt dabei
keinem Programm, sie hat dabei
kein Ziel und keinen Plan. Das
Spiel gebiert sich selbst im
Augenblick. Es ist keinem
Zweck unterworfen, es dient
keinem Nutzen. Es ruht in sich



und ist genau deswegen völlig
frei. Selbstvergessen spielt das
Mädchen, wie es ihm gerade
einfällt. Und niemand weiß
genau, was das als Nächstes
sein wird. »Spiel«, schreibt
Friedrich Georg Jünger in
seiner Studie Die Spiele, »ist
das Rätsel, weil es keinem
Zwecke dient, der über die
spielende Bewegung
hinausgeht.«80 Und Eugen Fink
notiert: »Die Spielhandlung hat
nur interne, keine sie



überschreitenden Zwecke.«81

Damit sind wir bereits beim
zweiten Wesensmerkmal eines
jeden Spiels: Das Spielen öffnet
Freiräume. Wer spielt, kann
sich spielerisch ausprobieren.
Wer spielt, dem stehen
Tausende möglicher Spielzüge
offen. Wer spielt, kann aus dem
Meer der Möglichkeiten
schöpfen. Und das ist deshalb
möglich, weil ein Spieler
ausschließlich der Logik seines
Spielens folgt. Kein fremder



Zweck mischt sich ins Spiel. Das
garantiert ihm seine Freiheit.

So bestätigt die
philosophische Reflexion die
neurobiologischen
Erkenntnisse, die wir im ersten
Kapitel vorgestellt haben: Wer
spielt, ist frei und dabei
gleichzeitig aufs Innigste
verbunden, verbunden mit dem
Du, mit dem er spielt. Es liegt in
seinem Wesen, diesen beiden
großen Grundtendenzen
unseres Lebens zu genügen –



Grundtendenzen, die sich auch
in der Struktur unseres Gehirns
abbilden: Es ist uns Menschen
wesentlich, mit anderen
verbunden zu sein. Wir sehnen
uns nach Zugehörigkeit und
lieben die Geselligkeit. Ebenso
aber wollen wir uns in der Welt
zeigen, unsere Individualität zur
Blüte treiben und entfalten.
Deshalb ist die Freiheit so ein
hoher Wert. Sich frei in dieser
Welt zu zeigen, ist ein Wunsch,
der tief in unser aller Seelen



wohnt. Das Wunderbare, was
das Spiel uns lehrt, ist nun: Es
gibt das eine nie ohne das
andere. Freiheit erfahren wir
nur da, wo wir mit anderen
verbunden sind. Und wirklich
können wir uns nur verbinden,
wo wir dies in Freiheit tun.
Dieses Wo ist das Spiel. Es ist
seinem Wesen nach
Zusammenspiel –
Zusammenspiel von Freiheit und
Verbundenheit. Wo das gelingt,
kommt noch ein drittes Element



hinzu. Auch dieses müssen wir
beachten, wenn wir die
Grundsignaturen des Spiels
ermitteln wollen.

Gehen wir dafür noch einmal
zurück in unser
Spielzimmer. Was haben wir
gesehen? Das Mädchen spielt
mit seiner Puppe. In seinem
Spiel ist es ganz frei. Das
Spielzimmer gewährt ihm
großen Freiraum, den es in eine
Begegnungswelt verwandelt.
Nun fragen wir uns noch eines:



Was spielt das Mädchen?
Wir sagten schon: Das Spiel

des Mädchens folgt keinem
spielfremden Plan; es dient
keinem Nutzen, der außerhalb
des Spiels liegt – und doch
geschieht etwas in seinem Spiel,
etwas Ungeplantes, darin aber
umso Unwiderstehlicheres: Es
zeigt sich etwas. Es kommt
etwas ans Licht. Es tritt etwas
zutage. Das Mädchen schlüpft
in eine Rolle. In unserem Falle
wird erkennbar, welche



Möglichkeiten in ihm stecken:
Es könnte eines Tages eine
Mutter sein und so wie seine
Mutter eine Tochter haben –
und ob es als Mutter streng
oder mild sein würde, wird das
Spiel erweisen. Zum Teil ahmt
unser Mädchen seine eigene
Mutter nach, zum Teil nimmt es
sein eigenes Muttersein
vorweg. Sein Spiel ist
Nachahmung und »Vorahmung«
zugleich, wie Friedrich Georg
Jünger sagt: »Das Kennzeichen



der vorahmend-nachahmenden
Spiele ist, dass sie in spielender
Weise ein Verhalten, das kein
Spiel ist, abbilden. Eine
Bewegung, die nicht Spiel ist,
wird zum Spiel.«82 Das Spiel
des Mädchens, sofern es
vorahmend-nachahmend ist,
folgt einer eigentümlichen
Logik, die man als Logik des Als-
ob bezeichnen kann.83 Das
Mädchen tut so, als ob. Und
diese Logik des Als-ob ist es, die
ihm die Freiheit gibt, etwas zu



offenbaren, was außerhalb des
Spielzimmers nicht sichtbar
wäre. Auf diese Weise kann das
Mädchen sich entdecken und
die in ihm schlummernden
Anlagen entfalten. Die Logik des
Als-ob erlaubt dem Mädchen,
am Du des Spielzeugs zum Ich
zu werden – um noch einmal
Martin Buber zu bemühen.84

Genauso zeigt sich, was die
Puppe alles kann und ist. Wenn
man nur hinzuschauen weiß,
wird man erstaunt sein, was das



einfache Spiel unseres
Mädchens alles enthüllt. Und
ebenso erstaunt wird man sein,
wenn man an andere Spiele
denkt. Denn alle Spiele zeigen
etwas: zunächst sich selbst,
sofern sie zweckfrei sind und
nur sich selbst genügen. »Das
Spiel ist […]
Selbstdarstellung«85, sagt
Hans-Georg Gadamer zu Recht,
es spielt sich ab. Doch damit
nicht genug, denn gerade weil
ihr Spiel sich selbstgenügsam



abspielt, kann die Spielende sich
darin ganz ausspielen. Sie spielt
sich aus, so wie man sich
ausspricht. Sie gibt sich preis.
Noch einmal Gadamer: »Die
Selbstdarstellung des Spiels
bewirkt so, dass der Spielende
gleichsam zu seiner eigenen
Selbstdarstellung gelangt,
indem er etwas spielt, d.h.
darstellt.«86

So können wir festhalten, dass
letztlich jedes Spiel »immer
auch durch das Moment der



Darstellung charakterisiert«87

ist, wie Eugen Fink bemerkt
hat. Was und wie es sich im
Spiel zeigt, kann höchst
unterschiedlich sein – aber
immer macht es den Zauber
eines Spiels aus, dass etwas in
ihm zum Vorschein kommt, was
außerhalb der Spielwelt nie zum
Vorschein käme, und was nur
deshalb zum Vorschein kommt,
weil es in jenem Zusammenspiel
von Verbundenheit und Freiheit
geboren wird, die wir als



tragende Grundfunktionen des
Spiels kennengelernt haben. Im
Miteinanderspielen öffnet sich
der Freiraum für die
Potenzialentfaltung. Er währt so
lange, wie dem Spielenden ein
Du begegnet, das nichts von ihm
will und auch nichts von ihm
fordert – oder auf keine
Nutzung festgelegt ist wie ein
gutes Spielzeug.

Das erklärt im Übrigen auch,
warum im Zuge des
Heranwachsens unser Mädchen



irgendwann seine Puppe
zurücklässt und auch sein
anderes Spielzeug aufgibt. Ein
jedes Spielzeug hat seine Zeit.
Welche Dramen haben sich
nicht schon bei
Kindergeburtstagen
zugetragen, wenn der Filius das
Playmobil-Set bekam, das er
sich drei Monate zuvor
sehnlichst wünschte, über das
er aber derweil
hinausgewachsen ist! Es kann
einem als Elternteil das Herz



brechen zu sehen, wie die
vormals viel geliebten Puppen
mit einem Mal entzaubert sind.
Das geschieht genau dann,
wenn sie ihr Potenzial verspielt
haben, wenn sie »ausgespielt«
sind, leer gespielt. Dann fällt ein
Spielzeug aus dem Du zurück
ins Es – dann wird es wirklich
wieder Zeug, nachdem es
vorher ein beseeltes
Gegenüber war. Es ist ein
bisschen wie ein Tod, wenn
Stofftiere zu Gegenständen



werden. Denn Gegenstände
wohnen in der Wirklichkeit. Sie
sind auf ihre Bedeutung und
ihren Zweck festgelegt. Erst
wenn der Zauberhauch der
Spielwelt sie erneut beseelt,
entfesselt er das in ihnen
schlummernde
Möglichkeitsreservoir. Das von
Tschaikowsky so wunderbar
vertonte Märchen vom
Nussknacker weiß ein schönes
Lied darauf zu singen.

Damit nun sind die drei



zentralen Signaturen eines
jeden Spiels ans Licht gebracht:
Verbundenheit, Freiheit und
Darstellung. Wenn diese drei
Qualitäten ineinandergreifen,
gelingt das Spiel. Wo sie
zusammenspielen, öffnet sich
der Raum der
Potenzialentfaltung. Kommt
aber auch nur eine von ihnen zu
kurz, verliert das Spiel seinen
Zauber und seine befreiende
Kraft. Authentische und
wirkliche Spiele bringen alle



drei Aspekte gleichermaßen zur
Geltung – wenn auch auf recht
unterschiedliche Art und Weise.
Denn der Mensch hat
unterschiedliche Spiele erprobt,
und Unterschiedliches zeigt sich
in ihnen. So gibt es neben
unseren drei Grundsignaturen
des Spiels fünf Spielweisen oder
Spielarten, nach denen sich die
weite Welt der Spiele ordnen
und vermessen lässt:
Geschicklichkeitsspiele,
Wettkampfspiele, Kultspiele,



Schauspiele und Glücksspiele.
Im Spielzimmer unserer

jungen Puppenmutter
begegneten wir dem noch
ungeschiedenen, ursprünglichen
Spiel, in dem die genannten drei
Grundsignaturen des Spiels
ineinander verwoben sind. Nun
lassen wir es hinter uns und
folgen unserem Mädchen auf
den Spielplatz. Dabei werden
wir feststellen: Außerhalb des
Spielzimmers werden die Spiele
differenzierter, sodass die



genannten Spielarten deutlicher
zutage treten.

 
 

Auf dem Spielplatz:  
 Der Ursprung des

Geschicklichkeitsspiels

Wir schauen unserem Mädchen
dabei zu, wie es mit seinem Ball
spielt. Seit einer halben Stunde
schon wirft es die Gummikugel
an die Wand und gibt sich
unermüdlich alle Mühe, sie



wieder aufzufangen. Damit die
Sache spannend bleibt, wirft es
bald schon kräftiger als noch
am Anfang. Es wirft nach rechts
und links, um sich vor neue
Aufgaben zu stellen. Das Spiel
ist denkbar simpel, und man
ahnt, dass es für das Mädchen
schon bald an Reiz verlieren
wird. In dieser Stunde aber ist
es ganz erfüllt davon. Und um
sein Glück vollkommen zu
machen, kommt zuletzt der
Vater als Zuschauer hinzu und



spendet seinem Schatz Applaus.
Was geht hier vor? Ein Spiel,

ganz ohne Frage. Jedoch ein
Spiel, das anders ist als jenes,
das wir im Spielzimmer
beobachtet haben. Es ist – um
es einmal akademisch zu
sagen – ein ausdifferenziertes
Spiel: ein Spiel, von dem man
sagen könnte, es gehe darum,
dass sich die Spielerin in ihren
persönlichen motorischen
Fähigkeiten ausprobieren kann;
dass sie herausfindet, was geht



und was möglich ist. Das
Mädchen ist sich dessen freilich
nicht bewusst. Fragte man es,
warum es spielt, es würde uns
entweder nicht verstehen oder
uns wissen lassen, es spiele,
weil es spielen wolle.
Gleichwohl geschieht etwas bei
seinem Spiel, das dem
Beobachter ins Auge sticht: Das
Mädchen zeigt, was es schon
kann. Gewiss, für das Mädchen
genügt sein Spiel sich selbst,
und gerade deshalb – das ist die



Pointe – gelingt es ihm, dass sich
an ihm als Spielerin etwas zeigt.
Nicht unsere Spielerin zeigt
etwas, sondern es zeigt sich im
Spiel. Im Spiel zeigt es sich, was
in einem Spieler steckt und
wovon er selbst wahrscheinlich
gar nichts ahnt. Und je
selbstvergessener er seinem
Spiel hingegeben ist, desto
größer ist auch die
Wahrscheinlichkeit, dass in ihm
tatsächlich etwas zum Vorschein
kommt. Darin liegt einerseits



die Spannung eines Spiels und
andererseits sein Reiz für die
Zuschauer und für die
Mitspieler.

Und nicht nur das. Denn der
Umstand, dass es zum Wesen
des Spiels gehört, etwas zu
zeigen, verweist uns neuerlich
auf die erste genannte
Grundsignatur des Spiels: dass
Spielen Miteinanderspielen ist.
Denn es liegt ja nachgerade in
der Logik des Zeigens, dass es
sich vor den Augen (oder



Ohren) anderer zuträgt.
Deshalb sind Mitspieler
und/oder Zuschauer für Spiele
unentbehrlich. Für Spiele auf
der Bühne ist das evident. Doch
nicht nur dort. Auch da, wo
Kinder miteinander spielen,
ohne dass ein Zuschauer dabei
ist, geht es ihnen immer auch
ums Zeigen: »Wollen wir doch
mal sehen, was wir können«,
ruft der Junge seinem
Kameraden zu, mit dem er sich
zum Frisbee-Spiel getroffen hat.



Die beiden wollen einander
zeigen, wie gut sie schon die
Scheibe werfen können. Da
braucht es keinen Zuschauer, da
reicht es, dass der Mitspieler
zum Zeugen des Zeigens wird.
Bei den Wettkampfspielen, die
wir sogleich ansehen werden,
kann dies auch der
Gegenspieler sein. Wichtig ist
nur, dass da jemand ist, vor
dessen Augen sich das Spiel
abspielt.

»Ich zeig dir jetzt mal was«,



ruft also unser Mädchen seinem
Vater zu, bevor es seine
Kunststücke zur Schau stellt.
Und wenn es dann sich selbst
und seinem Vater zeigt, was es
schon alles kann, genügt sein
Spiel dem von uns
herausdestillierten
Wesensmerkmal des Zeigens,
der Darstellung.

Wie aber steht es um Freiheit
und Verbundenheit? Das
Mädchen ist zwar alleine, aber
es spielt doch mit seinem Ball



und mit der Wand. Und wenn
Sie aufmerksam dem Spiel
beiwohnen, hören Sie die Kleine
unterdrückte Flüche ausstoßen
wie »Du böser Ball!« oder
»Gemeine Wand!«, wenn wieder
mal ein Wurf missglückte. Sie
hat ihr Du in ihrem Spielzeug,
und später kommt als zweites
Du der Vater mit hinzu, der in
das Spielgeschehen einbezogen
wird. Auch das einfache
Geschicklichkeitsspiel der
kleinen Ballspielerin ist ein



Miteinanderspielen.
Und es ist frei, denn es ist

unberechenbar. Zumindest für
die Spielerin. Sie weiß bei
keinem Wurf, ob ihr das Fangen
auch gelingen wird. Sie hat die
Freiheit, immer neue Würfe zu
erproben und immer neue
Fangmethoden zu entwickeln.
Verbindlich ist ihr dabei nur die
eine Spielregel, die lautet:
»Fang den Ball, wenn er von der
Wand zurückkommt!« Sie kann
die Freiheit, die ihr diese Regel



lässt, dadurch einschränken,
dass sie etwa hinzufügt: »Bevor
der Ball auf den Boden prallt.«
Sie kann sich ein spielinternes
Ziel setzen und versuchen, den
Ball 30-mal in Folge zu fangen.
Bei näherer Betrachtung weitet
sie durch solche Ergänzungen
der Regel ihren Spielraum aus:
weil ihrem Sich-Ausprobieren
nun eine Richtung gewiesen ist,
die es ihr erlaubt, immer besser,
schneller, sicherer zu werden –
immer subtilere oder kühnere



Fangversuche zu unternehmen,
die immer mehr Respekt und
Beifall ihres Publikums zur
Folge haben werden.

Eine ähnliche Dynamik lässt
sich auf jedem Spielplatz
beobachten. Die Geräte, die
man dort üblicherweise findet –
von der Wippe über das
Klettergerüst und die Schaukel
bis zum Sandkasten –, sind
allesamt sehr gut dafür
geeignet, an ihnen spielerisch
das eigene Potenzial zu



erkunden. Sie überlassen es den
Kindern, sich selbst die Regeln
oder Aufgaben zu setzen, ohne
irgendeinen Nutzen zu
erbringen, der außerhalb des
Spielplatzes läge; und dabei ist
ihr Spiel alles andere als
sinnlos.

So zeigen sich die drei
Kernsignaturen des Spielens
auch bei dem einfachen
Geschicklichkeitsspiel eines
Mädchens auf dem Spielplatz.
Später wird es vielleicht Spaß



daran finden, mit seinem Vater
den Federball hin und her zu
schlagen, Bälle zu jonglieren
oder sich als Seiltänzerin zu
versuchen. Vielleicht würde es
zuletzt sogar beim Zirkus in der
Manege landen, dem
angestammten Spielort für
Geschicklichkeitsspiele.
Vielleicht wird es aber auch
eher geistige
Herausforderungen suchen und
sein Können im Lösen von
Rätseln beweisen wollen.



Vielleicht wird es Stunden damit
zubringen, dem Zauberwürfel
beizukommen.
Geschicklichkeitsspiele gibt es
viele. Sie alle helfen uns dabei,
motorische oder kognitive
Potenziale zu entfalten und uns
in unserem Können zu
beweisen. Je mehr sie dabei
Raum für die Begegnung geben,
je mehr Optionen und
Freiräume sie bieten, je
ungewisser ihr Ausgang, desto
eher wird es ihnen gelingen,



etwas Bemerkenswertes,
Erhellendes oder Erhebendes
zu zeigen – und desto mehr
Spaß machen sie allen
Beteiligten, desto bereitwilliger
werden sich Zuschauer finden,
die diesen Spielen beiwohnen
wollen.

 
 

Auf dem Spielfeld:  
 Der Ursprung des
Wettkampfspiels



Nun kommt es, wie es kommen
muss: Das Ballspiel wird
unserem Mädchen langweilig.
Seine bewährten Mitspieler, die
Wand und der Ball, werden
immer berechenbarer, neue
Spielzüge wollen ihr nicht mehr
einfallen, und auch der Vater
schaut immer seltener nach
ihm. Wie gut, dass sie nun etwas
älter ist und sich mit den
Kindern aus der Schule zum
Spielen treffen darf. So auch an
diesem Sommernachmittag im



Stadtpark. Ein Dutzend Kinder
sind gekommen, um zu spielen.
Sie einigen sich auf Völkerball.
Nun achten Sie darauf, was
jetzt geschieht.

Als Erstes stecken die Kinder
das Spielfeld ab. Sie markieren
die Grenzlinien, innerhalb derer
das Spiel stattfinden soll. »Jedes
Spiel«, bemerkt Huizinga,
»bewegt sich innerhalb seines
Spielraumes, seines
Spielplatzes, der materiell oder
nur ideell, absichtlich oder wie



selbstverständlich im Voraus
abgesteckt worden ist.«88

Danach verständigen sie sich
darüber, wie lange das Spiel
dauern soll beziehungsweise bei
welchem Spielstand es zu Ende
ist. Dann versichern sie sich
noch einmal der Spielregeln,
legen die Mannschaften fest,
und es geht los. Da wird gelacht
und getobt, geweint und
gebrüllt, gefeiert und getrauert.
Es gibt Gewinner und Verlierer.
Die Kinder spielen ein



Wettkampfspiel – und es macht
ihnen viel Spaß. Kein Wunder,
denn was hier geschieht, ist ein
wirkliches, ein wesentliches
Spiel. Wenn wir das sagen,
folgen wir darin Huizinga, der
ohne Umschweife behauptet:
»Die Frage, ob man das Recht
hat, den Wettkampf als solchen
in die Kategorie Spiel
einzureihen, darf unumwunden
bejaht werden.«89

Die Kinder spielen, um zu
spielen. Sie müssen keinen



Zweck erfüllen, der außerhalb
des Spiels liegt. Sie spielen also
nicht, um etwas Nützliches zu
tun. Sie folgen keinem Vorsatz
und folgen nicht der Logik des
Um-zu. Das heißt: Sie spielen
nicht, um Teamgeist
auszuprägen; sie spielen auch
nicht mit dem Vorsatz, einen
Preis zu gewinnen; sie spielen
nicht, um ihren Eltern zu
gefallen. Sie spielen, um zu
spielen – und wenn sie dabei
ihren Teamgeist entdecken, am



Ende einen Preis einstecken und
ihren Eltern gefallen, dann sind
das Nebeneffekte, die zwar
außerhalb des Spielfeldes eine
Rolle spielen mögen, nicht aber
innerhalb des Spielfeldes und
während der Spielzeit.

Wohl folgen sie der Logik des
Gewinnens. Das eben macht ihr
Spiel zum Wettkampfspiel. Die
Regel, die im Dienste dieser
Logik steht, gibt die Dynamik
frei, dass unsere Kinder auf dem
Spielfeld nicht nur miteinander



spielen, sondern auch
gegeneinander antreten. Und
eben deshalb ist es absolut
notwendig, dass Spielfeld,
Spielzeit und Spielregeln klar
definiert sind. Sie müssen klar
definiert werden, weil es mit
ihrer Hilfe gelingt, das
Spielgeschehen zu einem in sich
geschlossenen Vorgang zu
machen. Auf diese Weise wird
sichergestellt, dass das
Spielgeschehen eben »nur ein
Spiel« ist, dessen Verlauf und



Ergebnis für den Rest des
Lebens folgenlos bleiben – und
dass all das, was außerhalb des
Spiels geschieht, für das
Spielgeschehen unerheblich ist:
»Was außerhalb der Spielzeit
geschieht, gehört nicht mehr ins
Spiel und kann für das Spiel
keine Folgen haben«90, stellt
Jünger fest.Und wer während
des Spiels noch Gegenspieler
war, ist hinterher wieder
Freund. Wer während des
Spiels gegen die Regeln



verstieß und ihnen gemäß
bestraft wurde, steht hinterher
mit weißer Weste dar. Wer in
der Turnhalle glänzte, ist im
Klassenzimmer wieder einer
unter anderen. Das heißt: Die
Freiheit des Spiels verdankt
sich allem voran dem Umstand,
dass es nach außen eine
räumliche und zeitliche Grenze
hat und nach innen durch
verbindliche Regeln geordnet
ist, die das Gelingen des Spiels
gewährleisten und es den



Mitspielenden ermöglichen, sich
auf bestmögliche Weise im Spiel
zu erproben und zu zeigen.

Das können sie aber nur, weil
sie miteinander spielen und
einander als Mit- oder
Gegenspieler verbindlich sind.
Was also zeigt sich hier? Auch
beim Wettspiel unserer Kinder
sind die drei zentralen
Spielfunktionen mit im Spiel:
Die Kinder spielen miteinander;
auch da, wo sie gegeneinander
spielen. Die Gegenspieler



genießen – zumindest im
Grundsatz – die gleiche
Wertschätzung wie die
Mitspieler, denn ohne sie wäre
es unmöglich, das geliebte Spiel
zu spielen. Das Völkerballspiel
als typisches Wettspiel ist ohne
Miteinander gar nicht denkbar.
Es ist in jedem Fall ein
Begegnungsspiel.

Ebenso ist es ein freies Spiel,
dessen Freiheit sich, wie wir
gesehen haben,
unterschiedlichen Faktoren



verdankt: Es ist zweckfrei und
dient keinem Nutzen außerhalb
des Spielfeldes und der
Spielzeit. Es erlaubt unzählig
viele Spielzüge, die innerhalb
von Spielfeld und Spielzeit nach
Maßgabe der Regeln möglich
sind. Gerade weil das Spiel vom
Rest der Welt durch die
Markierung des Spielfeldes und
der Spielzeit getrennt ist, öffnet
es einen Spielraum, in dem sich
die Kinder zeigen dürfen:
Lachend und weinend, jubelnd



und trauernd, mutig und
ängstlich – all das gehört zum
Spiel dazu. Die Liste kann
beliebig verlängert werden.

Das Völkerballspiel ist ein
typisches Wettkampfspiel. Es
folgt der Logik des Gewinnens.
Dabei genügt es sich
vollkommen selbst, und doch
zieht es Zuschauer an. Es fällt
nicht schwer, sich vorzustellen,
dass die Eltern unserer Kinder
in den Park kommen, um sie
abzuholen, dann aber zögern,



weil sie wahrnehmen, wie sehr
die Kleinen von dem Spiel
gepackt sind. Es ist spannend.
Sie schauen zu, sie fiebern mit,
sie machen sich zu Zuschauern,
vor deren Augen nun gezeigt
wird, wer die Spieler sind, die
sich dort tummeln: wer verliert
und wer gewinnt und wie die
Kinder jeweils damit umgehen.

So wird das abgesteckte
Spielfeld im Stadtpark zum
ursprünglich-archaischen
Vorläufer dessen, was heute



Hunderttausende lockt: des
Stadions oder der Arena.
Stadien sind die größten
Spielstätten der Gegenwart. In
ihnen finden Spiele statt, die
sich heute der größten
Beliebtheit erfreuen: die
Sportspiele. Olympia und
Bundesliga, Boxen und Formel
1, Tennis und Ski alpin –
Wettkampfspiele, wohin man
schaut.

Der außerordentliche Reiz,
der diesen Spielen innewohnt,



rührt nicht zuletzt daher, dass in
ihnen nicht nur die drei
Grundsignaturen des Spiels –
Miteinander, Freiheit,
Darstellung – zur Geltung
kommen, sondern auch die
Logiken der beiden Spielarten,
die wir bisher ermitteln
konnten, miteinander verwoben
sind:

 
– Die Logik des Gelingens, der

die Geschicklichkeitsspiele in
Zirkus und Manege folgen.



Sie begeistern dadurch, dass
sich in ihnen die
erstaunlichen Fertigkeiten
und Talente eines Menschen
zeigen können, und zwar im
Gegenüber und Miteinander
schwer handhabbarer
Spielzeuge (Bälle, Keulen,
Trapeze, Tiger,
Akrobaten …).

– Die Logik des Gewinnens, der
alle Wettkampfspiele folgen.
Sie begeistern dadurch, dass
sich im Gegen- und



Miteinander der Spieler
deren Fertigkeiten, Talente,
Emotionen,
Charaktereigenschaften
zeigen können.

 
Spiele, die beiden Logiken
folgen, sind attraktiv und
faszinierend. Noch mehr gilt
das von Spielen, die darüber
hinaus Elemente in sich
vereinigen, die den anderen
großen Spielfamilien entlehnt
sind, denen wir uns nun



zuwenden werden: den
Kultspielen, den Schauspielen
und den Glücksspielen. Auch ihr
Wesen werden wir uns am
ehesten erschließen können,
wenn wir sie in ihrer
ursprünglichen
Erscheinungsform betrachten.
Dafür schlagen wir nun aber
einen anderen Weg ein.

 
 

Im Tempel:  
 Der Ursprung der



Kultspiele

Unser Weg zum Ursprung des
Spiels führte uns bisher in
unsere Kindheit: in unsere
Spielzimmer, auf unsere
Spielplätze, zu unseren
Spielfeldern. Von diesem Weg
werden wir nun abbiegen, um
einem anderen Pfad zu folgen.
Er führt uns nicht allein durch
das Labyrinth unserer Biografie
zurück in die Jugend, sondern
durch die Geschichte der



Menschheit zurück in unser
aller Vorzeit. Oder sagen wir:
hin zu ursprünglichen
Gesellschaften, deren Kultur
zumeist in der Vergangenheit
lebte, teilweise aber noch heute
lebendig ist. In ihnen hat sich
eine andere Spur des
wesentlichen, wirklichen
Spielens bewahrt – in ihnen
finden wir eine
Ursprünglichkeit, die ebenso
wie die der Kinderspiele in die
Matrix aller unserer Spiele



eingewoben ist.
Wir laden Sie nun ein zu einer

Zeitreise: Lassen Sie uns einen
indigenen Stamm besuchen und
aus der Ferne seinem
wunderlichen Treiben
zuschauen. Dort haben sich
Männer, Frauen und Kinder
versammelt. Mitten unter ihnen
sticht eine auffällig gekleidete
Person ins Auge: der Schamane.
Was macht er nur? Er zeichnet
einen großen Kreis auf die
Erde, um den herum sich nun



die Menschen sammeln.
Erinnert Sie das an etwas?
Gewiss – es ist die gleiche
Handlung, die wir schon im Park
beobachten konnten, als unsere
Kinder ihr Spielfeld markierten.
Was hier geschieht, sieht dem
zum Verwechseln ähnlich. Und
in gewisser Hinsicht ist es sogar
dasselbe. Denn der Schamane
steckt das Feld für jenes
Kultspiel ab, das hier zur
Aufführung gebracht wird. Das
Kultspiel ist eine der



ursprünglichen
Erscheinungsformen des Spiels,
die wir betrachten wollen.

Die Menschen scharen sich
um jenen Zauberkreis, den der
Schamane zog. Denn dieser
Kreis markiert die Grenze, er
umgrenzt den Raum, in dem
sich etwas zeigen soll, was
außerhalb des Kreises sich nicht
zeigen könnte. Was ist wohl
dieses Etwas? Es ist ein Geist
oder ein Gott, ein Wesen, das
aus einer anderen Schicht der



Welt herbeigerufen wird – um
sich zu zeigen. Es braucht dafür
diesen besonderen Raum:
»geweihter Grund, als Stätte für
das Erscheinen und
Sichbekunden der Götter«91.
Was hier geschehen soll, ist aus
dem üblichen, alltäglichen
Geschehen ausgegliedert. Es
folgt nicht der alltäglichen Logik
des Besorgens und Handelns,
der Arbeit und Pflicht. Es folgt
noch nicht einmal der üblichen
Logik der Naturgesetze. Der



Geist, der Gott, die sich hier
zeigen sollen, benötigen den
abgesteckten Raum des Spiels,
der wie eine Fermate in der
Zeit ist – wie eine Blase, die
vom Rest der Welt geschieden
ist. Erneut erkennen wir, wie
wichtig für das Spiel die
Grenzen sind. Nur wo das Spiel
in aller Klarheit fest umrissen
ist, kann es gelingen, kann sich
in ihm etwas zeigen. Denn ohne
räumliche und zeitliche Grenzen
kann es nicht die Freiheit



garantieren, die es braucht, um
das Unberechenbare,
Unverfügbare, das Heilige und
Unfassbare darzustellen.

Der abgegrenzte Raum
unseres Schamanen ist das, was
ursprünglich ein templum ist:
ein Tempel. In diesem Tempel
findet nun das Kultspiel statt.
Gerufen wird der Geist, der sich
durch den Schamanen darstellt.
Nicht »spielt« der Schamane
den Geist – das wäre neuzeitlich
gedacht –, nein, der Geist spielt



den Schamanen, so wie der
Musiker die Geige spielt. Im
ursprünglichen Verständnis
wohnt die Kultgemeinde der
Performance ihrer Götter und
Dämonen bei, die sich im
Medium des Schamanen zeigen.
Ob das geschehen wird, ist
völlig ungewiss. Wie es
geschehen wird, weiß niemand.
Das Spiel ist spannend,
unberechenbar. Zumal auch
niemand weiß, was wohl der
Geist oder der Gott zu sagen



haben wird.
Das Kultspiel öffnet einen

Spielraum, worin das Göttliche
und Heilige sich zeigt. Es
braucht dafür des Wechselspiels
von Kultgemeinschaft und
Schamane, von Priester und
Gemeinde. Noch in der Kirche
ist das so – zumindest da, wo sie
sich etwas Spielerisches
bewahrt hat; etwa in der
katholischen Messfeier oder in
der heiligen Liturgie des
Johannes Chrysostomos, die sich



als bewährte und differenzierte
Spielregel orthodoxer Kultspiele
beschreiben lässt: Recht
verstanden sind alle Liturgien
spielerische Settings, die es
darauf angelegt sein lassen,
dass der Heilige Geist sich in
ihnen zeigt.92 Es wäre eine
eigene Untersuchung wert zu
ermitteln, inwieweit der
erhebliche Attraktivitätsverlust
christlicher Kirchen damit zu
tun haben könnte, dass sie
infolge der Reformation die



spielerisch-liturgischen
Grundsäulen der Spiritualität
eingerissen und durch den Ernst
von Moral und Bekenntnis
ersetzt haben. Der Geist weht
eben nur da, wo er will. Und es
gibt allen Grund zu der
Vermutung, dass er am meisten
da will, wo gespielt wird – wo es
lebendig zugeht.

Beim Kultspiel geht es weder
ums Gewinnen noch ums
Gelingen, sondern
ausschließlich um die Epiphanie.



Sie diktiert dem Kultspiel seine
Logik. Es geht im Kultspiel
vornehmlich darum, das Heilige
zu zeigen – was aber nur
deshalb gelingen kann, weil die
drei tragenden Grundfunktionen
eines jeden Spiels in ihm
zusammenwirken: die
Darstellung, die Freiheit und
das Miteinander.

 
 

Auf der Bühne:  
 Der Ursprung des



Schauspiels

Bleiben wir noch ein wenig an
den Ursprüngen. Wir haben nun
dem Kultspiel des Schamanen
beigewohnt. Der Geist hat sich
gezeigt, und alle sind zufrieden.
Beim nächsten Vollmond tritt
der Stamm erneut zusammen.
Erneut kommt der Schamane
und markiert ein Feld. Doch
dieses Mal ist das Arrangement
ein bisschen anders. Man setzt
sich nicht um einen Kreis,



sondern vor einen Halbkreis.
Und in diesen Halbkreis treten
Menschen, die Masken tragen.
Auch Musiker kommen dazu.
Ein Tanz beginnt, ein mimisches
Geschehen. Ein Mythos wird
zur Aufführung gebracht. Nun
sind wir Zeugen einer Urform
des Theaters, der Oper oder
des Balletts. Sie alle haben sich
aus solchen oder ähnlichen
archaischen Schauspielen
entwickelt – in der Form, die in
unserer Kultur geläufig ist, zum



ersten Mal im alten
Griechenland, als bei den
Kultfeiern zu Ehren des
Dionysos die Menschen
Maskentänze aufführten. Aus
ihnen wurden später dann die
großen Dionysien zu Athen, bei
denen Aischylos, Euripides und
Sophokles ihre unsterblichen
Tragödien zur Aufführung
brachten.

Das Setting einer Bühne sieht
dem Tempel zum Verwechseln
ähnlich. Noch heute sticht



dieser Tatbestand in den
orthodoxen Kirchen ins Auge,
wo die sogenannte Ikonostasis
bis ins Detail dem
Bühnenaufbau eines antiken
Theaters entspricht. Der
Unterschied zwischen dem
Kultspiel und dem Schauspiel
liegt folglich auch nicht so sehr
in der Logik des Geschehens,
denn beide haben ihr Genüge
darin, etwas zur Darstellung
zu bringen, was sich nicht
anders zeigen könnte. Allein das



»etwas« macht den großen
Unterschied, denn bei den
Kultspielen geht es darum,
Dämonen oder Götter zu
beschwören, während beim
Schauspiel Menschen im
Zentrum stehen. Am Anfang, in
der attischen Tragödie, lässt
sich beides noch nicht wirklich
trennen. Jedoch im
neuzeitlichen Schauspiel eines
Schillers oder Shakespeares hat
sich die Darstellung des
Menschlichen als eigentlicher



Sinn des Spiels herausgeschält.
So zeigen sich auf der

Theaterbühne heute vor allem
menschliche Charaktere in
ihren Tugenden und Lastern.
Sie öffnen einen Resonanzraum,
worin die Zuschauer sich selbst
entdecken können. Das ist die
tiefere Bedeutung der
kátharsis, die Aristoteles als
wichtigstes Moment des
Dramas ausmachen zu können
meinte. Das Schauspiel zeigt
dem Menschen, wer er ist oder



doch sein könnte.
Die meisten Schauspiele sind

Rollenspiele. Sie öffnen einem
Spieler jene wunderbare
Möglichkeit, sich in der Rolle
eines anderen zu erproben.
Dabei sind Masken und
Verkleidungen eine
außerordentliche Hilfe. Sie
markieren die Rolle und geben
dem Spieler den nötigen Schutz,
den er braucht, um in jener
Anderswelt des Schauspiels
Unerhörtes zu erproben. Nicht



nur dem Zuschauer wird
solcherart ein unbekannter Zug
des Menschlichen gezeigt: Beim
Rollenspiel erfährt der Spieler
selbst, was noch an ungelebtem
Potenzial in seiner Seele
schlummert. Hier kann er in
einem geschützten und
gesonderten Bereich, in der
geschlossenen Spielwelt,
Facetten seines Selbst
erkunden, für die seine
alltägliche Lebenswelt keinen
Raum bietet. Das Rollen- oder



Maskenspiel – vor allem, wenn
man es mit anderen spielt – ist
eines jener Spiele, die
Menschen glücklich und
lebendig machen.

Neben dem Theaterspiel gibt
es zahlreiche andere
sogenannte performative
Künste – also solche, deren
eigentümliches Spielfeld die
Bühne ist: Oper und Musical,
Konzert und Tanzperformance,
selbst Lichtspielhaus und
Fernsehen. Bei allen diesen



Spielstätten geht es genau wie
im Theater darum, den
Menschen darzustellen – oder
besser noch: das Menschliche.
Und wie bei jedem echten Spiel
gelingt dies nur, weil es dabei zu
einem Miteinander kommt: zur
Interaktion zwischen Publikum
und Spieler, zur Interaktion der
Spieler untereinander, zur
Interaktion zwischen Spieler
und Regel.

Wie aber steht es bei diesen
Spielen um die Freiheit?



Tatsächlich ist ihr Regelwerk oft
extrem genau. Die Spielregeln
der Oper finden sich in der
Partitur, die des Films im
Drehbuch. Ein solches
Regelwerk lässt den
Aufführenden – von wenigen
Ausnahmen wie dem Dirigenten
oder dem
Regisseur abgesehen – wenig
Spielraum, wenig Freiraum. Die
Spieler müssen ihren Text
beherrschen, sie müssen sich
den Anweisungen des



Komponisten oder Dirigenten
unterwerfen. Schlimmstenfalls
werden die Aufführenden dabei
zu Ausführenden: zu solchen,
die beinahe wie Maschinen das
Stück »runterspielen«. Wo so
etwas geschieht, verlieren
Musik und Drama ihren Reiz.
Dann ist ihr Spiel nicht mehr
spielerisch, sondern
mechanisch. Dann fehlt ihm die
Lebendigkeit, um derentwillen
wir doch eigentlich die Bühnen
suchen. Zu viel der Regel ist



nicht gut. Zu wenig Spielraum
nimmt dem Spiel die Luft. Das
lässt sich auf der Bühne leider
oft beobachten.

Ganz anders aber ist es, wenn
die Spieler spielen dürfen. Wenn
sie sich selbst in ihrem Spiel
darstellen können. Wenn sie
dem Ton des Instruments eine
persönliche Note verleihen
dürfen. Wenn sie bei einem
Rock- oder Jazzkonzert ihr Solo
bekommen, wo sie – getragen
vom Miteinander des



Ensembles oder der Band –
nach Herzenslust spielen
dürfen. Dafür gibt es dann nicht
zufällig Applaus oder Standing
Ovations. Am Ende ist es doch
das Spiel, das uns begeistert
und entzückt.

Die größte Freiheit hat das
Schauspiel, wo es ganz zur
Improvisation wird: Wo das
Regelwerk auf ein Minimum
reduziert wird, um den
Spielraum der Spieler ins
Unendliche zu steigern. Bei



einem Impro-Theater-Workshop
etwa werden alle Regeln außer
Kraft gesetzt. Nur der
Bühnenraum und die Spieldauer
werden festgelegt. Alles Übrige
kann den Spielern überlassen
werden. Natürlich kommen
auch sie nicht ohne Regeln aus.
Aber sie geben sie sich selbst.
Sie schreiben sie fort, indem sie
ihr Schauspiel voranbringen.
Jede Handlung gibt der
nächsten ihre Regel. Nach Ende
der Spielzeit könnte man die



Logik jenes Stücks
rekonstruieren oder
abstrahieren. Man könnte die
Choreografie, den Text, die
Dramaturgie, die Partitur
niederschreiben oder das
Geschehene fotografisch
fixieren und es solcherart
reproduzierbar machen. Jedoch
würde man ihm dadurch seinen
Zauber oder – wie Walter
Benjamin es nannte – seine
Aura nehmen, die eben dadurch
entstand, dass sich das Spiel im



freien und improvisierten
Miteinander aller Spieler
ereignete.

Der Spielraum eines Mozart-
Interpreten ist dagegen klein.
Die Partitur steht fest, und
streng genommen ist das große
Spiel bereits vorbei, wenn es
zur Aufführung kommt – das
große Spiel, das Mozart spielte,
als er komponierte. Und
dennoch kann der Virtuose auch
die gestrenge Vorgabe noch
spielen. Es braucht dafür jedoch



die Meisterschaft des Spielers,
der seine Spielkunst so
perfektioniert hat, dass er in
feinsten Nuancen und Details
etwas zu Gehör bringt, was nie
zuvor vernommen ward.

An dieser Stelle sollten wir
vielleicht erwähnen, dass bei
genauer Betrachtung auch die
bildenden Künste der Familie
der darstellenden Spiele
zugehören. Der Maler hat sein
Spielfeld nicht auf einer Bühne,
wohl aber in der Leinwand, die



ihm seine Grenze setzt. Die
Regel seines Spiels ergibt sich
aus dem Sujet, das er malt – und
sie wird ausformuliert mit
jedem Pinselstrich, den er tut.
Das Malen selbst ist zweifellos
ein Spiel, das etwas zeigt –
entstanden in der Freiheit eines
leeren Spielraums, geboren aus
dem Wechselspiel von Künstler,
Farbe und Sujet. Nicht anders
steht es um den Bildhauer, der
seine Freiheit und sein
Gegenüber im Marmor- oder



Holzblock findet.
Die mannigfaltigen

Schauspiele bieten ein enormes
Spektrum an Optionen des
Zeigens und Darstellens. Je
nach Spielarrangement öffnen
sie den Spielern unermessliche
Freiheitsräume der
Improvisation, oder sie legen sie
an die kurze Leine von
Dramaturgie und Choreografie.
Doch lassen sie sich alle so
beschreiben, dass unsere
Grundsignaturen des Spiels an



ihnen erkennbar werden: das
Darstellen sowieso, aber auch
das Miteinander der spielenden
Mimen, Sänger, Tänzer,
Musikanten. Und
Freiheitsräume, wenn auch
manchmal äußerst klein und
manchmal äußerst groß, gibt es
ebenso bei allen Spielen von der
Art des Schauspiels.

Die Spiele, denen wir bislang
beiwohnten, bezaubern durch
ihre spielerische Unschuld. Die
Unschuld dieser Spiele hängt



daran, dass sie allein um ihrer
selbst willen gespielt werden.
Der Sinn des Spiels liegt im
Spielgeschehen, es steht nicht
im Dienst eines Nutzens oder
Zwecks, um dessentwillen das
Spiel gespielt wird. Zumindest
keines Nutzens, der den
Spielenden bewusst wäre und
der dem Spielgeschehen einen
Zwang auferlegte.

Nun wenden wir uns einer
anderen Spielfamilie zu – und
damit wird die Sache etwas



komplizierter. Es geht nun um
die aus dem Kult erwachsenen
Glücksspiele. Auch sie sind
vollgültige Spiele, bei denen
sich die drei Grundsignaturen
des Spielens – Miteinander,
Freiheit, Darstellung –
wiederfinden lassen. Doch
stehen sie am Rande des
Spieluniversums und sind
deshalb besonders anfällig für
Instrumentalisierungen und
Vergiftungen aller Art. Das liegt
daran, dass sie forcierter etwas



zeigen wollen, dass sich in ihnen
das Um-zu des Zeigens stärker
in den Vordergrund drängt.
Deshalb sind sie umso mehr
darauf angewiesen, die Aspekte
des Miteinanders und der
Freiheit nicht zu kurz kommen
zu lassen. Sie brauchen – mit
anderen Worten – Geselligkeit
und klare Regeln oder Grenzen,
um wesentlich ein Spiel zu
bleiben und nicht ins Unwesen
zu entgleiten.

 



 
Beim Orakel:  

 Der Ursprung des
Glücksspiels

Auch des Glücksspiels Heimat
ist der Kult, genauer das
Orakel: ein klar umgrenzter
Ort, an dem in einem
bestimmten Spielfeld zu einer
bestimmten Spielzeit ein
Spielarrangement aufgebaut
wird, bei dem es völlig offen ist,
wie die dort gespielten Spiele



ausgehen. Mal zieht die
Orakelpriesterin Lose, mal
würfelt sie, mal legt sie Karten –
gleichviel: Stets ist total
ungewiss, was sich bei diesen
Spielen zeigen wird. Sie öffnen
dem Zufall einen weiten
Spielraum. Und eben darin liegt
ihr Reiz.

Um den Spielcharakter des
Orakels zu verstehen, ist es
wichtig, sich eine
Unterscheidung klarzumachen:
Im ursprünglichen Arrangement



gibt es einerseits diejenigen
außerhalb des Spielraums, die
das Orakel konsultieren, weil
sie etwas wissen wollen.
Andererseits gibt es diejenigen,
die das Orakelspiel spielen, und
zwar innerhalb des Spielraums:
die Priesterin oder der Priester.
Die Ratsuchenden konsultieren
das Orakel, aber sie spielen
nicht mit. Das Spielen bleibt den
Priesterinnen und Priestern
vorbehalten. Sie sind es, die die
Würfel werfen, Karten legen



oder Lose ziehen. Und für sie,
die diese Spiele spielen, ist es
völlig unerheblich, was die
Menschen, die um das Orakel
bitten, wissen wollen. Ihnen ist
der Ausgang gleich.

Nur deshalb funktioniert das
Spiel der Priesterinnen und
Priester. Verfolgten sie bei
ihrem Spiel bestimmte Zwecke,
würden sie ihre
Glaubwürdigkeit einbüßen. Nur
weil ihnen – zumindest
idealerweise – egal ist, was die



Würfel, Karten oder Lose
zeigen, hat das, was sie zeigen,
für die Ratsuchenden Gültigkeit.
Das heißt: Diejenigen, die als
Orakelpriester Würfel- oder
Kartenspiele spielen, sind in
ihrem Spiel frei. Was wiederum
deshalb gelingt, weil auch für
ihre Orakel- oder Glücksspiele
ein Spielfeld aus dem Rest der
Welt herausgenommen wurde.
In ihm kann sich zeigen, was in
der Welt jenseits des Spielfeldes
nie erscheinen könnte.



Das Spiel funktioniert vor
allem deshalb, weil sein
Ausgang ungewiss ist. Der
Spielverlauf ist unberechenbar.
Man weiß nicht, was sich zeigen
wird, und deshalb ist es
spannend. Vor allem hat das,
was sich zeigt, dadurch
Gewicht, dass niemand es
berechnen könnte. Das
Spielergebnis ist in keiner
Weise durch die Einflüsse der
Welt jenseits des Spiels
determiniert. Nur deshalb



konnte man auf die Idee
kommen, ein Gott, ein Geist
oder das Schicksal könnte durch
es sprechen.

So war es ursprünglich
gemeint – auch wenn wir heute
viel davon vergessen haben. Aus
der Orakelstätte sind das
Kasino oder die Spielbank
geworden – zwei interessante
Orte, an denen wir kurz
verweilen wollen.

Im Spielkasino alter Schule
lebt etwas fort vom



ursprünglichen Orakelspiel,
denn auch hier geht es der
Grundidee nach darum, etwas
herauszufinden – ob einem das
Glück hold ist oder nicht.
Schauen wir hin: An den
Roulettetischen sitzen Frauen
im Abendkleid und Männer im
Smoking. Sie haben für ihr Spiel
besondere Spielkleidung
angelegt. Was aber spielen sie?
Sie schieben ihre Jetons auf
bestimmte Felder, sie setzen
ihren Einsatz, sie »machen« ihr



Spiel. Bis dahin reicht ihr
Einfluss. Bis dahin sind sie Teil
des Orakelgeschehens. Dann
greift ein Mitspieler ins
Spielgeschehen ein: der
Croupier. »Faites vos jeux«,
gemahnt er die Mitspieler,
bevor er erklärt, »Rien ne va
plus.« Nun ist er es, der das
Spiel zu Ende spielt: Er wirft die
Kugel ins Roulette und ermittelt,
was das Schicksal sagen will.
Die Mitspieler am Spieltisch
haben keinen Einfluss mehr auf



das Geschehen. Es zeigt sich
nun, wer bei dem Spiel gewinnt
und wem »das Glück gewogen
ist«.

Der Geldeinsatz ist der Idee
nach dabei unerheblich. Er
dient dazu, die Spannung des
Spiels zu erhöhen. Aber man
könnte auch ohne Geldeinsatz
Roulette spielen. Nicht ohne
Grund gibt es Roulette auch als
einfaches Kinderspiel, bei dem
lediglich um Spielgeld gespielt
wird. Der Reiz des Spiels geht



dadurch kaum verloren, denn
die eigentliche Spielidee – das
Erproben des Glücks – besteht
auch dann fort, wenn es dabei
nur um Spielgeld geht. Ein
wirklich freies Spiel kann im
Kasino deshalb auch nur
spielen, wer es sich leisten
kann, das heißt: wer in der
komfortablen Situation ist, das
Geld, das er dorthin mitnimmt,
als Spielgeld betrachten zu
können. Wer hingegen weiß,
dass er im Falle des Verlierens



als Schuldner seinen Heimweg
antritt, sollte das Kasino
meiden. Denn wirklich spielen
kann dort nur, wen Gewinn oder
Verlust außerhalb des
Spielortes nicht tangieren. Das
wird zwar in der Realität eher
die Ausnahme sein, aber es hilft
in diesem Fall, sich die Sache
idealtypisch anzuschauen, damit
die ursprüngliche Idee des
Kasinospiels zum Vorschein
kommt.

Hat man sie vor Augen, dann



wird man sagen können: Das
Arrangement im Kasino hat
tatsächlich etwas vom alten
Orakelspiel bewahrt. Es ist ein
Zusammenspiel von Croupier
und Spielenden, das so gebaut
ist, dass es die Mitspielenden –
zumindest seinem Regelwerk
nach – dazu anhält, ganz in
ihrem Tun aufzugehen und nicht
nach dem Gewinn zu fragen,
den sie am Ende des Abends mit
nach Hause nehmen. Sie sind
ein Teil des Orakelgeschehens,



und die Spielregeln, die hier zu
einem guten Teil auch
Anstandsregeln sind,
unterstützen sie ebenso wie die
Spielkleidung darin, diese
innere Haltung des Spielers
durchzuhalten. Deshalb war es
keine gute Idee, die strenge
Kleiderordnung für Spielkasinos
aufzuheben oder zu lockern.
Wer in Straßenkleidung ins
Kasino tritt, ist leicht versucht,
den Geist des Spielens zu
vergessen: Ihm ist nicht mehr



bewusst, dass er den
Alltagskreis verlässt und einen
Raum betritt, in dem er nur am
rechten Platze ist, wenn er sich
seinem Zauber des Als-ob
anheimgibt und so spielt, als ob
er nur mit Spielgeld spielte.

Ganz anders geht es
allerdings in den Spielkasinos
jener Machart zu, die wir
zuhauf an den Ausfallstraßen
unserer Städte oder in den
Vergnügungsvierteln finden: den
Kasinos vom Typ »Las Vegas«.



Was geht dort vor? Einsame
Menschen in Jeans und
Turnschuhen stehen vor
Maschinen und hoffen darauf,
Gewinn zu machen: keine
Spielkleidung, keine
Benimmregeln, keine
Geselligkeit und keine Freiheit,
denn die Handlung ist
durchdrungen von der Absicht,
als reicher Mann nach Hause zu
gehen. Das Spielgeschehen
selbst ist für die Leute an den
Spielautomaten im Kasino



unerheblich. Tatsächlich spielen
sie ja auch gar nicht selbst. Das
Spiel verrichtet die Maschine.
Sie ist es, die an die Stelle der
Orakelpriesterin oder des
Croupiers tritt. Die Menschen
vor den Automaten wohnen
deren Spiel nur bei. Sie
warten – ähnlich wie die
Orakelsuchenden der
Vergangenheit – das Ergebnis
ab, das darüber entscheidet, ob
das Glück ihnen hold ist oder
eben nicht.



Am Spiel beteiligt sind sie
allenfalls als Zuschauer – jedoch
als Zuschauer, die selbst nicht
spielen. Das unterscheidet sie –
ganz abgesehen von ihrem
Outfit – von den Gästen des
Spielkasinos alter Schule. Sie
folgen nicht der Logik des
Spiels, der es primär darum
geht, dass sich etwas zeigen
kann – nicht um das, was sich
letztlich zeigt. Vielmehr folgen
sie einer spielfremden,
ökonomischen Logik, die es



darauf anlegt, von dem Spiel zu
profitieren: Denn dem
Glücksspieler beim
Automatenspiel geht es nicht
ums Gewinner-Sein, sondern
ums Gewinn-Machen. In ihm ist
der Homo oeconomicus
mächtig, der sich als Homo
ludens tarnt, indem er die
Spiele anderer für seine
Geschäfte in Dienst nimmt. Sein
Automatenspiel ist gar nichts
anderes als ein Handel im
spielerischen Outfit.



Bei den archaischen
Orakelspielen war das anders.
Gewiss, auch sie erzeugten für
das Publikum einen »Gewinn«,
den sie womöglich mit nach
Hause nehmen konnten: das
»Ja« des Gottes zu einem
Vorhaben, das »Nein« eines
Ahnen zu einer Reise – oder was
auch immer. Aber das
Spielarrangement war so
gemacht, dass diejenigen, die
das Spiel vollzogen, sich ganz
ins Spiel verlieren mussten und



auch konnten, damit das Spiel
gelingt: in einem Freiraum und
im Miteinander der Spielenden
und der Zuschauer. Den
Spielenden beim Orakel ist –
ebenso wie idealerweise den
Spielenden beim Roulette – das
Ergebnis egal; die Zuschauer
sind es, die den Ertrag des
Spiels mitnehmen.

Nicht anders ist es in der Welt
der Sportwetten, die jener Welt
der Glücksspielhallen eng
verwandt ist. Hier lässt sich ein



vergleichbares Arrangement
beobachten: Die
»Spielteilnehmer« spielen nicht
selbst, sondern sie nutzen die
Spiele anderer als ein »Orakel«,
von dem sie hoffen, dass es sich
ihnen als günstig erweist. Ihr
Beitrag beschränkt sich darauf,
einen Einsatz zu setzen. Dann
findet das Spiel statt, auf das sie
selbst keinen Einfluss haben
und das für sie nur unter dem
Gesichtspunkt des Ergebnisses
von Belang ist. Wer Fußballtoto



spielt, fragt nicht, ob ein Spiel
nach den Kriterien des Spiels
ein gutes Spiel war. Er fragt nur,
ob er richtig getippt hat und
mithin einen Gewinn einstreicht.
Für jene, die das Spiel auf dem
grünen Rasen austragen, ist es
wiederum vollkommen
irrelevant, was aus denen wird,
die auf sie setzen. Sie spielen
ihr Spiel, während die
Gemeinde der Wettenden um
ihren Gewinn fiebert.

Auch jene Form des



Glücksspiels, die kein echtes
Spiel ist, hat einen fernen
Ursprung in den Kultformen
archaischer Kulturen. Wir
wissen nun, dass die Menschen
ihre Spiele einst als Instrument
verstanden, um einen Wink der
Götter oder Geister zu
erhalten. Sie wollten wissen,
was ihr Schicksal ist. Sie waren
dabei aber klug genug, die
Spiele so zu arrangieren, dass
jene, die sie ausführten, von
jener dem Spiel äußerlichen



Zwecksetzung unberührt
blieben. Der Schamane spielte,
die kultischen Tänzer spielten,
die Orakelpriester spielten. Ihr
Spiel genügte sich selbst – und
nur deshalb hatte das, was bei
ihrem Spiel herauskam, eine
hohe Autorität und Relevanz.

Genauso veranstalteten
unsere archaischen Vorfahren
Kampfspiele, durch die Konflikte
gelöst werden sollten. Ein
gängiges Arrangement war
etwa der »Kampf der



Häuptlinge«, von dem nicht nur
bei Asterix die Rede ist, sondern
auch in Homers Ilias, wenn
Hektor und Achill im Zweikampf
den Trojanischen Krieg
entscheiden sollen. Ihr Kampf
erscheint als eine Art
Gottesurteil: »Der persönliche
Zweikampf kann als Orakel
dienen«93, erläutert Huizinga.
Die Logik, die jenen Kämpfen
innewohnt, umschreibt er so:
»Man lässt also die
Überlegenheit der eigenen



Partei in agonaler Form durch
einen Zweikampf bündig
beweisen. Damit, dass die
Sache sich als die stärkere
erwiesen hat, ist zugleich
dargetan, dass sie die bessere
ist: die Götter sind ihr
gnädig.«94

Der Zweikampf dient, mit
anderen Worten, dem
»wechselseitigen Erproben des
Geschicks«95. Er soll etwas
ermitteln, das sich anders nicht
ermitteln ließe und das auch für



die Welt jenseits des Spielfeldes
bedeutend ist. Es wird
gekämpft, »um durch die Probe
des Gewinnens oder Verlierens
eine Entscheidung mit heiliger
Geltung zu erhalten«, schreibt
Huizinga. Und weiter: »An
Stelle der Gerichtsverhandlung,
des Würfelspiels oder des
Losorakels, die alle ebenso gut
den Willen der Götter
offenbaren könnten, wählt man
die Waffengewalt.«96

Den Kampfplatz zur



Orakelstätte zu erklären,
machte es archaischen Kulturen
möglich, den Kampf als solchen
in ein Spiel zu konvertieren. Die
Kämpfer, so die Grundidee,
folgen allein der Logik ihres
Kampfes. Je mehr sie darin
aufgehen, umso besser. Zugleich
bewegen sie sich in der Haltung
des Als-ob: Sie kämpfen nicht
primär für sich, sondern sie
kämpfen stellvertretend. Ihr
Kampf ist ein Orakel, dessen
sich das Schicksal oder Gott



bedient. So gleichen sie der
Drehscheibe des Roulettes, der
Lostrommel oder dem
Würfelbecher. Aus Perspektive
derer, die sich von ihrem Tun
ein Ergebnis oder Urteil
erhoffen, gleichen sie sogar den
Spielautomaten der
Glücksspieler. Und aus
Perspektive derer, die
Sportwetten eingehen, gleichen
sie den Sportlern, in deren Spiel
sich zeigt, ob sie, die
Wettenden, vom Glück



begünstigt sind und ob das
Schicksal ihnen wohlgesonnen
ist.

Glücksspiele sind ambivalent.
Sie können echte, reine, freie
Spiele sein, wenn sie es den
Spielenden erlauben, selber
mitzuspielen und sich dabei von
dem Ergebnis frei zu machen,
das ihr Spiel zutage fördert. Wo
das gelingt, da liegt ihr Reiz
darin, dass sie es ganz dem
Spielverlauf überlassen, ob sie
am Ende die Gewinner sind. Der



Gewinn ist zweitrangig. Ganz
anders ist das bei den
Automatenspielen oder
Sportwetten. Hier wird nicht
mitgespielt, und hier zählt nur
der Ertrag. Das Glücksspiel hat
dann aufgehört, ein Spiel zu
sein.

Wir haben nun die großen
Spielfamilien kennengelernt:
Geschicklichkeitsspiele und
Wettkampfspiele, Schauspiele
(einschließlich der Kultspiele)
und Glücksspiele. Wir hatten



schon bemerkt, dass Spiele
dann besonders attraktiv sind,
wenn sie in sich Facetten aller
Spielfamilien zeigen. Wenn es
bei einem Spiel darum geht,
geschickt zu sein und etwas
darzustellen, ein bisschen Glück
zu haben und am Ende zu
gewinnen, dann wird dieses
Spiel viele Menschen
faszinieren und in seinen Bann
schlagen – vorausgesetzt, dass
sie dabei die Grundsignaturen
des Spiels zur Geltung bringen



können: dass sie zweckfrei
miteinander spielen und dabei
etwas zeigen können. Für viele
Sport-, Brett- und Kartenspiele
trifft das zu. Sie sind oft
reizvolle Mischungen aus
Geschicklichkeitsspiel,
Glücksspiel, Schauspiel und
Wettkampfspiel. Sie bringen als
Gesellschaftsspiele Menschen
zusammen, öffnen für eine
bestimmte Zeit an einem
bestimmten Ort
außerordentliche



Freiheitsräume, in denen die
Spielenden sich zeigen oder
etwas zur Darstellung bringen
können.

Mit unserer Matrix der
Grundsignaturen und
Spielfamilien ausgestattet, sind
wir nun gut gerüstet, wirkliche
und echte von falschen und
schlechten Spielen zu
unterscheiden. Falsch und
schlecht, nicht weil sie
unmoralisch wären, sondern
weil sie dem Wesen des Spielens



zuwiderlaufen und deshalb die
Möglichkeiten, die dem echten
Spiel innewohnen, nicht nur
nicht nutzen, sondern
schlimmstenfalls ins Gegenteil
kehren. Wir wollen deshalb im
zweiten Teil dieses Kapitels
einige echte, besonders
spielerische Spiele vorstellen,
die das Zeug haben, auch Ihnen
Inseln der Lebendigkeit zu sein.
Und ferner wollen wir das eine
oder andere falsche Spiel
entlarven.



Wo wir heute spielen können

Im Stadion:  
 Der Charme des

Fußballspiels

Besonders attraktiv sind Spiele,
die alle Spielweisen und
Grundzüge des Spiels in sich
vereinen. Mit diesem Rezept
halten wir den Schlüssel zu
einem Geheimnis unserer
gegenwärtigen Kultur in
Händen: den Umstand, dass es
ein Spiel gibt, das die Menschen



in allen Erdteilen verbindet –
ein Spiel, das Junge und Alte,
Männer und Frauen, Arme und
Reiche begeistert, das alle
kulturellen und sogar religiösen
Grenzen überschreitet: das
Fußballspiel. Von seiner großen
Bedeutung für die Kultur der
Gegenwart haben wir schon
gesprochen. Sein Mysterium
können wir nun deuten.

Das Fußballspiel gewährt ein
hohes Maß an Du und
Begegnung: Zwei Mannschaften



spielen mit- und gegeneinander.
Mitspieler und Gegenspieler
sind einander verbindlich. Sie
können außerhalb der Spielzeit
gute Freunde sein, während des
Spiels kämpfen sie
gegeneinander. Sie schütteln
sich vor dem Spiel die Hände
und tauschen nach dem Spiel die
Trikots. Man sieht: Die Grenzen
dieses Spiels sind klar
gezogen – 100 mal 86 Meter
misst das Spielfeld, 90 Minuten
währt die Spielzeit,



gegebenenfalls folgen
Verlängerung und
Elfmeterschießen. Die
Spielregeln sind denkbar
einfach, die Spielkleidung ist
nicht zu übersehen. Der
Spielraum ist unendlich groß: Es
wird wohl niemals dazu
kommen, dass sich ein
Spielverlauf mit sämtlichen
Spielzügen in den nächsten zehn
Milliarden Jahren wiederholen
wird. Das heißt: Die Spieler
genießen eine außerordentliche



Freiheit bei höchster
Verbundenheit.

Die Spieler spielen um des
Spielens willen. Das mag im
Profifußball manchmal anders
sein, gilt streng genommen aber
auch da. Natürlich will jeder
Spieler gewinnen. Wollte er es
nicht, wäre er ein
Spielverderber. Die Aussicht auf
den Sieg treibt das Spiel voran
und diktiert ihm seine Logik.
Und solange das Spiel gespielt
wird, gilt ausschließlich diese



Logik. Denkt ein Spieler
während des Spiels an seinen
Gewinn – etwa an die
Siegprämie –, dann hat er
aufgehört zu spielen. Er spielt
dann nicht mehr gut. Das wissen
auch die Profis. Ein Philipp
Lahm oder ein Thomas Müller
spielen, weil sie spielen wollen.
So wird man dann zuletzt auch
Weltmeister …

Im Spielverlauf zeigt sich
Erstaunliches: Nicht nur, wer
Sieger ist und wer Verlierer; es



werden auch Tragödien und
Komödien aufgeführt, das ganze
Glück, das ganze Leid des
Menschenlebens kommt zum
Vorschein. Ja selbst Dämonen
haben sich schon auf dem
Fußballplatz gezeigt. Zumindest
könnte das erklären, warum
Zinédine Zidane im WM-Finale
2006 in Berlin kurz vor
Spielende zu einem Bock
mutierte und seinen
Gegenspieler rammte … So
oder so: Das Publikum bekommt



etwas gezeigt. Und es spielt
mit, ist unmittelbar beteiligt.
Deswegen legen die Zuschauer
auch Spielkleidung an, wenn sie
ins Stadion gehen – zumindest
diejenigen, die das Geschehen
nicht einfach nur konsumieren,
sondern mitzuspielen gewillt
sind: die Fans.

Das Fußballspiel ist ein
klassisches Wettkampfspiel.
Doch nicht nur das. Es ist
ebenso Schauspiel, Glücksspiel
und Geschicklichkeitsspiel. Man



denke nur an Messi oder
Ronaldo: die großen
Ballkünstler, die
Unvorstellbares mit dem
Spielgerät anzufangen wissen;
die Bälle jonglieren und
anschneiden können; deren
Ballbeherrschung die Fans in
Ekstase versetzt; die über
60 Meter Präzisionsflanken
schlagen. Damit könnten sie
sich auch im Zirkus sehen
lassen. Na ja, und Glück ist auch
immer im Spiel. Mal sieht der



Schiri hin, mal schaut er weg.
Mal entscheiden wenige
Millimeter, ob der Ball vom
Pfosten ins Tor springt oder
nicht. Es ist viel
Unberechenbares im Fußball.
Und oft schon sagte ein
Berichterstatter: Der Sieg war
glücklich, aber unverdient. So
etwas gibt es nur im Spiel.

Genug dieser Eloge aufs
Fußballspiel. Uns ist ja nur
darum zu tun, uns einen Reim
darauf zu machen, warum



gerade dieses Spiel so überaus
erfolgreich, so flächendeckend
attraktiv ist. Es lehrt so viel
darüber, was ein Spiel gelingen
lässt und wie es dem genügen
kann, was es seinem Wesen
nach ist. Es lehrt zudem, warum
das Fußballspiel bislang
erfolgreich seine Unschuld
wahren konnte. Wäre es
anders – es würde nicht
Millionen Menschen fesseln.

Das Fußballspiel ist deshalb
so bestechend, weil es die



großen Spielfamilien eint –
gleichviel, ob sie aus dem Kult-
oder dem Kinderspiel
hervorgegangen sind. Gewiss
lässt Ähnliches sich auch von
anderen Spielen sagen: Auch
Eishockey und Basketball, auch
Handball oder Baseball haben
einen solchen Zauber – den
Glanz der Stadionspiele. Aber
wie steht es um andere Spiele?

Wir wollen dieses Kapitel
damit beschließen, dass wir
noch einmal die



herausgearbeiteten
Spielfamilien anschauen und
daraufhin befragen, wie wir sie
in unserer das Spiel
bedrohenden Gegenwart zur
Geltung bringen können – um
auf diese Weise ein paar
konkrete Vorschläge zur
Rettung des Spiels vorzutragen.
Die Vorschläge sind subjektiv.
Sie folgen den persönlichen
Erfahrungen und Präferenzen
der Autoren. Wir bitten daher
um Nachsicht, wenn Ihr



Lieblingsspiel nicht auftauchen
sollte. Die Welt der Spiele ist
einfach zu groß, als dass man
sie alle auf gebührliche Weise
würdigen könnte.

 
 

In der Manege und im
Klettergarten:  

 Der Charme des
Jonglierens

Geschicklichkeitsspiele
scheinen ein Kindermonopol zu



sein. Welcher Erwachsene
würde es wagen, sich
stundenlang mit selbst
gestellten Aufgaben zu
befassen, um seine motorischen
Fähigkeiten zu erproben? Wenn
überhaupt, so möchte man
meinen, wagen sich Erwachsene
auf das Feld kognitiver
Geschicklichkeit und zeigen ihr
Können bei Rätseln oder
Quizspielen. Aber weit gefehlt.
Geschicklichkeitsspiele sind
durchaus etwas für



Erwachsene. Dafür muss man
nicht erst an die einst beliebte
TV-Show Wetten, dass …?
erinnern, bei der ein
Millionenpublikum gebannt den
durchaus kreativen Spielen
kühner Jongleure und
Akrobaten jeder Art beiwohnte.
Nein, es reicht, an einem
Sommertag offenen Auges
durch den Stadtpark einer
Metropole zu schlendern und
das bunte Treiben dort in
Augenschein zu nehmen: Hier



spielt ein Vater mit seiner
Tochter Federball und müht sich
unermüdlich darum, mit ihr das
Spielgerät in der Luft zu halten,
solange es geht. Dort übt sich
eine junge Frau in der Kunst des
Jonglierens und freut sich
darüber, dass ein paar Jungen
ihr bewundernd dabei
zuschauen. Zwischen zwei
Bäumen haben ein paar
Jugendliche ein Band gespannt,
eine Slackline, auf der sie unter
Lachen und Fluchen zögerliche



Gehversuche machen:
Geschicklichkeitsspiele
unterschiedlicher Art; Spiele,
die gesellig sind; Spiele, deren
Ausgang ungewiss ist und die
einer gewissen Spannung nicht
entbehren; Spiele, die den
Spielenden Freiräume
schenken, in denen sie sich
erproben und ausprobieren
können; Spielräume, in denen
Menschen etwas von sich
zeigen, was ihnen vielleicht
selbst noch nicht bekannt war;



Spiele, die Freude machen –
Inseln der Lebendigkeit.

Es gibt noch immer vieles zu
erproben. Der Körper ist ein
Reservat an Möglichkeiten.
Man kann sich noch im hohen
Alter dazu aufraffen, die Kunst
eines Jongleurs zu erlernen.
Man kann auch noch mit über
60 Jahren in einen Klettergarten
gehen und sich darin üben, sich
selbst von einem Stein zum
anderen zu jonglieren. Das ist
ein außerordentliches



Vergnügen. Und all die
unbekannten Muskeln, die sich
am nächsten Morgen deutlich
spüren lassen, verraten einem
viel davon, wie wenig man die
Potenziale seines Körpers zu
entdecken bislang Gelegenheit
hatte. Nicht zufällig sprießen
Hochseilgärten und dergleichen
wie Pilze aus dem Boden. Dort
kann man sich auf leichten oder
schwierigen Kletterstrecken
kennenlernen – und solcherart
die Freiheit eines echten Spiels



genießen.
In manchem Pub in England

hängt noch immer eine
Dartscheibe. Auch das ist ein
schönes Geschicklichkeitsspiel.
Im Pub spielt man es gerne mit
anderen als Wettkampfspiel,
man kann es aber auch
vorzüglich daheim spielen.
Sogar in manchen
Arbeitszimmern sollen
Dartboards hängen.
Zwischendrin ein paar Pfeile
werfen – das kostet nicht viel



Zeit und holt den Spieler
umstandslos in die Präsenz. Das
Gedankenkarussell kommt zur
Ruhe, der Kopf wird frei, das
Spiel zieht den Spieler in seinen
Bann. Die Schwierigkeit besteht
nur darin, das Spiel beizeiten zu
beenden. Auch Golf gehört in
diese Spielfamilie. Genauso
Boule, was seinen eigenen
Zauber darin hat, dass sich
Geschicklichkeit und Wettkampf
darin wunderbar ergänzen –
und dass man immer in



Gesellschaft spielt, mit
Mitspielern und oft mit
Zuschauern.

Motorische
Geschicklichkeitsspiele sind
wichtig: Jonglieren oder
Klettern, Balancieren oder
Treffen – die Zeit vergeht dabei
wie im Fluge. Wir erleben dabei
die totale Präsenz, sind
hingegeben an den Augenblick,
spüren keine Sorge, schmieden
keine Pläne, müssen nicht
funktionieren, folgen keiner



Strategie – sind einfach nur im
Spiel. Wir sollten uns diese
kleinen Spielzeiten nicht
nehmen lassen.

Natürlich gibt es auch die
anderen
Geschicklichkeitsspiele: die
kognitiven für die grauen
Zellen. Ihr Reich erstreckt sich
vom Sudoku bis zum legendären
Zauberwürfel, der in den
1980er-Jahren dazu führte, dass
Menschen stundenlang auf der
Toilette versackten, weil sie von



dem vermaledeiten Spielgerät
in Bann gezogen wurden, das
irgendjemand dort platziert
hatte: Sie konnten nicht mehr
anders, als so lange an dem
Ding zu drehen, bis endlich alle
sechs Würfelseiten monochrom
erstrahlten …

Das Beispiel gibt uns eines zu
erkennen:
Geschicklichkeitsspiele dieser
Art haben einen Haken. Sie
können einsam machen, wenn
man sie nicht mit einem



Mitspieler teilt und ganz ihrem
Sog erliegt. Es soll ja Ehepaare
geben, die stundenlang
gemeinsam über einem
Kreuzworträtsel brüten oder
ihre grauen Zellen am Sudoku
schärfen. Nun gut, wenn’s
Freude macht und das Gehirn
trainiert. (Mehr aber wohl auch
nicht, denn die Behauptung,
dass Sudoku & Co. eine
Prophylaxe gegen Alzheimer
darstellten, hat sich nach
aktuellem Forschungsstand



nicht bewahrheitet.97)
Wohl aber werden Spiele

dieser Art in manchen Fällen zu
einem Dauerzeitvertreib. Dann
werden sie gefährlich. Dann
fehlt ihnen die Grundfunktion
des Miteinanderspielens.
Vielleicht sind sie für eine Weile
wie ein Du, das einem immer
neue Aufgaben stellt, doch
wenden sie sich immer nur an
den Intellekt. Eine umfassende
Du-Beziehung, wie jene, die
unser Mädchen zu seiner Puppe



aufbauen konnte, ist gegenüber
einem Rätsel, Puzzle oder
Quizspiel schwerlich
aufzubauen. So kommt es, dass
die Spiele dieser Art nach einer
Weile oft zu einem bloßen
Instrument verflachen, mit dem
man gegen seine Langeweile
ankämpft. Wo das geschieht,
zeigen die für sich genommen
kostbaren
Geschicklichkeitsspiele die
Tendenz, Abhängigkeiten zu
erzeugen. Dann kann man nicht



mehr aufhören, und eben das ist
fatal. Weil Spiele nur dann in die
Freiheit führen, wenn sie klare
Grenzen haben: zeitlich und
räumlich.

Wir sprachen schon davon,
dass diese Gefahr vor allem bei
jenen Geschicklichkeitsspielen
droht, die sich derzeit der
größten Beliebtheit erfreuen:
den Computerspielen. Der
Cyberspielplatz ist voll von
digitalen Spielen, die nur
bedingt dazu animieren,



motorische Fähigkeiten zu
erproben, so etwa im Fall der
Spielekonsole Wii. Zumeist
verlangen sie nicht mehr von
den Spielern, als immer gleiche
Handbewegungen. Es ist eben
etwas anderes, ob man mit
seinem Leib auf einem Hochseil
balanciert oder ein virtuelles
Männchen mit einer Bewegung
des Smartphones über
Hindernisse hüpfen lässt.
Computerspiele neigen ganz wie
kognitive



Geschicklichkeitsspiele dazu,
Menschen zu isolieren, statt sie
in Verbindung zu bringen.
Selbst wo man virtuell mit
anderen spielt, ist dieses
virtuelle Interagieren doch
keine Begegnung, bei der einem
der Mitspieler – den man oft gar
nicht kennt – als echtes Du
begegnen würde. Denn das
konkrete Gegenüber, mit dem
sich das Spiel vollzieht, ist
immer nur eine Maschine – auch
dann, wenn die Maschine



suggeriert, durch sie hindurch
spiele ein anderer Mensch mit
einem. Die Grundsignatur des
Miteinander und der Begegnung
wird bei diesen Spielen folglich
nicht entfaltet – und deshalb
sind sie nicht im vollen Sinn des
Wortes Spiele.

Jedoch betrügen sie die
Spieler um das Beste, was ein
echtes Spiel zu bieten hat: das
lebendige Miteinander der
Spielgemeinschaft, die
Begegnung von Ich und Du



zwischen Spieler und
Gegenspieler oder die
Verbundenheit von Spielenden
und Zuschauern. Vielen Spielen
dieser Art haftet daher eine
Melancholie oder Traurigkeit
an. Sie sind nicht das, was sie
sein könnten. Und sie führen
dazu, dass Menschen nicht zu
denen werden, die sie sein
könnten. Und eben das ist
schade.

 
 



Im Workshop:  
 Der Charme des
Improvisierens

Eigentlich versteht es sich von
selbst: Die Schauspielkunst
macht immer Spaß. Und sie
steht – Gott sei Dank – bei uns
noch hoch im Kurs. Noch immer
gibt es viele Menschen, die ins
Theater oder in die Oper gehen,
die ein Konzert besuchen oder
einer Modern-Dance-
Performance beiwohnen, die



gerne in Museen gehen, um dort
den in Stein oder Farbe
kondensierten Spielen unserer
Künstler zu begegnen. Und, was
noch besser ist: Es gibt noch
immer viele Menschen, die
selber musizieren oder singen,
die schauspielern und tanzen,
die malen oder bildhauern –
kurz: die sich im künstlerischen
Spiel ergehen. Und das ist gut
so.

Auch Rollenspiele haben
Konjunktur. Man hört von



großen Herr-der-Ringe-
Meetings, wo sich
Hundertschaften Kostümierter
daran erfreuen, in die Rollen
ihrer Kinohelden zu schlüpfen.
Das ist zwar nicht unbedingt
jedermanns Geschmack –
ebenso wenig wie die weithin
bekannten Rollenspiele im
erotischen Sektor –, aber es
zeigt doch, dass die Spielkultur
im Feld der Schau- und
Rollenspiele durchaus lebendig
ist. Von daher ist man versucht



zu glauben, in diesem Bereich
müsse nicht viel gerettet
werden. Was aber leider nicht
der Fall ist.

Die Schau- und Rollenspiele
sind von zwei Seiten bedroht.
Zum einen durch die ihnen von
Natur aus innewohnende
Tendenz, das Regelwerk zu eng
zu schnüren, sodass den
Spielenden die Luft zum Atmen
wegbleibt. Wir sprachen schon
von der Gefahr, dass die
Vorgaben einer Rolle oder des



Dirigenten oder des Regisseurs
so genau werden, dass die
Spielenden nur noch
ausführende Organe sind – dass
sie also kein Spiel mehr
aufführen, sondern eine Arbeit
verrichten. Dann werden
Schauspiele mechanisch. Dann
verlieren sie ihren Esprit. Dann
machen sie keinen Spaß mehr.
Der freie Raum zum Spielen
wird dann knapp. Das
Schauspiel – jedes Schauspiel –
lebt davon, dass nicht nur ein



bestimmtes Stück zur
Aufführung gebracht wird,
sondern dass die Spieler sich
darin erkunden und zeigen
dürfen. Sie sind ja Interpreten
und keine Marionetten. Schon
mancher Chorsänger oder
Orchesterspieler hat sich leider
selbst als Letzteres erfahren
müssen und ist an seinem
Metier verzweifelt.

Die andere Gefahr des
Schauspiels droht im Publikum,
und ihr erliegen



Hunderttausende. Auch davon
war bereits die Rede: Es ist die
Gefahr des Konsumierens. Wer
nur noch konsumiert, ist aus
dem Spiel. Ein Publikum von
Konsumenten sitzt mit
verschränkten Armen im
Zuschauerraum, denkt sich:
»Aha, interessant«, und
applaudiert am Ende höflich.
Aber es spielt nicht mit, es geht
nicht mit, es ist ein
Spielverderberpublikum, das
cool und ungerührt im Sessel



sitzt. Es verweigert die
Begegnung und das Hin und Her
des Spiels. Das lässt
Kulturevents oft so steril
erscheinen. Und das ist schade.
Ein Spielverderberpublikum
betrügt sich um das Beste – die
Möglichkeit, im Spielgeschehen
etwas zu gewahren, was sich
noch nie zuvor auf diese Weise
zeigte: das einzigartige Vibrato
einer Violine, die aus dem
Augenblick geborene Geste des
Schauspielers, die Resonanz von



Tänzerin und Tänzer, das
Lächeln der Diva beim
Schlussapplaus – alles einmalig
in seinen Nuancen,
unwiederbringlich einzigartig.
Wer sich als Zuschauer aufs
Spielgeschehen einlässt, mag es
sehen – wer es nur konsumiert,
eher nicht. Er schaut nicht hin.
Stattdessen schaut er auf die
Uhr.

Die ganze Kraft und Schönheit
eines Schauspiels – egal ob
Tanz, Musik, Theater oder was



auch immer –, die ganze Kraft
und Schönheit lassen sich am
besten dort erfahren, wo man
selber spielt. Und das am
besten da, wo improvisiert wird:
wo weder die Gefahr droht, in
Partitur, Dramaturgie oder
Choreografie zu ersticken, noch
sich als unbeteiligter
Konsument aus dem Spiel zu
verabschieden. Am besten ist es
da, wo man genötigt ist, sich
selbst aufs Spiel zu setzen und
sich ihm bedingungslos



anzuvertrauen.
Improvisationsspiele gibt es in
allen Bereichen: Impro-Theater,
Impro-Tanz – wir wählen ein
Beispiel aus der Musik.

Das Spiel ist einfach. Ein
Kreis von 20 Menschen tritt
zusammen. Das Spielfeld ist
damit bestimmt. Die Spielzeit
wird auf 20 Minuten festgelegt.
Das Spielzeug haben alle
Spieler bei sich – den eigenen
Leib, genauer: die eigene
Stimme. Die Spielregel besagt:



Alle Spieler artikulieren Laute,
die nach ihrem Dafürhalten
stimmig sind. Alles ist erlaubt.
Nur soll man darauf hören, was
die Mitspieler an Tönen von sich
geben. Und dann beginnt das
Spiel mit einem Augenblick der
Stille, bevor der erste Ton
erklingt. Was glauben Sie, was
nun geschieht? Es ist
erstaunlich. Eine Komposition
entsteht – eine Musik, die
niemand komponiert, die sich
vielmehr von selbst ergibt; ein



Hin und Her, ein Auf und Ab –
ein freies, wunderschönes Spiel.
Erneut: Die Zeit verfliegt, die
Spieler sind mit Leib und Seele
hingegeben an die Klänge, die
sie gemeinsam mit den
Mitspielern erzeugen. Sie sind
in ihrem Tönen (so heißt das
Spiel) völlig frei und doch aufs
Innigste verbunden. Sie stellen
etwas dar, das nie zuvor gehört
war und auch nie wieder
erklingen wird. Die
Improvisation ist das totale



Spiel – Spielen in
Vollkommenheit.

Wo finden solche Spiele statt?
Nicht im Konzertsaal, nicht auf
einer Bühne. Man muss sich
Spielorte für diese Spiele
suchen. Aus dieser Verlegenheit
ergibt sich der Titel dieses
Abschnitts – Sie hatten sich
vielleicht schon gewundert: »Im
Workshop«. Jetzt wissen sie, um
welche Workshops es sich
handelt – um
Improvisationsworkshops aller



Art.
 
 

Am Spieltisch:  
 Der Charme der

Kartenspiele

Glücksspiele sind ein heikles
Feld. Sie sind die bedrohteste
Gattung der Spielwelt. Denn sie
bieten sich nachgerade an, vom
kommerziellen und
ökonomischen Denken
vereinnahmt oder kolonialisiert



zu werden. Es liegt so nahe,
Glücksspiele um Geld zu
spielen. Und hat man sich
einmal dafür entschieden,
geschieht es schnell, dass nur
noch der Gewinn zählt, den man
vom Spieltisch oder aus dem
Kasino mit nach Hause nimmt,
während Spielverlauf und
Spielgeschehen nebensächlich
werden. Wo das geschieht, geht
die Freiheit der Spielwelt
verloren – die Freiheit, die ja
wesentlich darin besteht, dass



das Spielgeschehen keinem
Nutzen oder Zweck
unterworfen ist, der außerhalb
des Spiels von Belang wäre. Die
Glücksspieler im Kasino stehen
unter Stress. Sie sind besorgt,
sie machen Pläne, sie arbeiten,
machen Geschäfte – oder auch
nicht; aber in jedem Fall wollen
sie Gewinn machen. Dabei sind
sie nicht bei der Sache, sind
nicht im Spiel. Sie tun nur so,
als spielten sie. Und das ist die
Gefahr, die sie am Ende in die



Spielsucht treibt.
Dass es auch anders geht,

erkannten wir, als wir an den
Roulettetisch traten und dabei
eine Glücksspielinszenierung in
Augenschein nahmen, die den
Kriterien echter und
authentischer Spiele genügt.
Aber nicht jedermann geht
gerne in die Spielbank. Nicht
jeder hat das Geld dazu – denn
über das muss man beim
Roulette verfügen: Man kann
dieses Spiel nur dann spielen,



wenn es am Tag danach nicht
wichtig ist, ob man gewonnen
oder verloren hat.

Lenken wir unseren Blick
deshalb auf eine andere
Spielart – eine, die allen
offensteht und die sich immer
noch einer gewissen Popularität
erfreut: die Kartenspiele. Die
meisten Kartenspiele sind keine
reinen Glücksspiele, weil sie
den Spielenden ein hohes Maß
an strategischem Geschick und
Können abverlangen. Und doch



ist ihnen die
Glücksspielkomponente
durchweg eingezeichnet; allein
deshalb, weil am Anfang die
Karten gemischt werden und es
deshalb Zufall, ja Schicksal ist,
welche Karten die Spieler
schließlich in der Hand halten.
Mit diesem »Wink des
Schicksals« beginnt das Spiel.
Die spannende Frage ist nur,
was man damit anfängt. Und
dafür gibt es Tausende von
Möglichkeiten – und Tausende



von Spielregeln, die diese
Möglichkeiten hervorbringen,
seien es die von Rommé, Skat,
Canasta, Mau-Mau,
Doppelkopf, Bridge oder was
auch immer.

Kartenspiele sind für
gewöhnlich echte Spiele,
obschon auch sie dadurch
gefährdet sind, dass man um
Geld spielt. Auf diese Weise
kolonialisiert der Geist der
Wirtschaft selbst noch die
schönsten Kartenspiele. Man



kann sie alle – außer vielleicht
Poker – aber auch ohne den
Einsatz von Geld spielen. Man
kann ihre spielerische Unschuld
bewahren. Und dann entfalten
sie als Mischformen von Glücks-
, Wettkampf- und
Geschicklichkeitsspielen ihren
Zauber, bei dem übrigens auch
der Darstellungsaspekt nicht zu
kurz kommt, zeigt sich bei ihnen
doch nicht nur, wer am
Spieltisch gerade das
Glückskind ist: Man hat es dort



auch schon erlebt, dass
Menschen eine Seite von sich
offenbarten, die man an ihnen
bislang gar nicht kannte – im
Guten wie im Bösen …

Ein reines Glücksspiel ist die
Patience. Sie kennen das
vielleicht: Man mischt die
Karten, legt sie nach einer
bestimmten Regel – teils
verdeckt, teils offen – auf dem
Spieltisch aus und hat dann die
Aufgabe, sie – erneut nach einer
bestimmten Regel –



aufzudecken und anzulegen, bis
die Patience »aufgegangen«
ist – oder eben nicht. Die
meisten dieser Spiele werden
allein gespielt: als Solitaire. Es
gibt aber auch Formen, bei
denen zwei Spieler zusammen
ihr Glück auf die Probe stellen.
Zu diesen Spielformen gehört
die Sympathie-Patience. Bei ihr
geht es darum, dass die Spieler
abwechselnd ihre Karten
aufdecken und ablegen. Gelingt
das Spiel, geht die Patience auf,



dann – so die charmante
Grundidee – haben die Spieler
nicht nur Glück gehabt, sondern
es zeigt sich außerdem, dass sie
sich sympathisch sind: ein
Orakel der besonderen Art, das
überraschenderweise nie
langweilig wird. Denn zum
einen möchte man wieder und
wieder wissen, ob man sich
wirklich sympathisch ist, zum
anderen ist der Spielraum so
groß und der Ausgang in einem
solchen Maße offen, dass die



Spieler sich während des Spiels
frei fühlen, obwohl sie in
Wahrheit vollkommen vom
Glück oder Unglück des
Mischens und Auslegens der
Karten abhängig sind. Ein
reines Glücksspiel, das allen
Spielkriterien genügt: Es lässt
die Spielenden einander
begegnen, es öffnet ihnen
Freiräume, es genügt sich
selbst, es bringt etwas ans
Licht – so oder so.

 



 
Am Spielbrett:  

 Der Charme der
Gesellschaftsspiele

Wettkampfspiele haben keinen
guten Ruf. Vor allem nicht bei
Pädagogen und Freunden der
»gewaltfreien Kommunikation«.
Die Spiellogik als solche steht
unter Verdacht, weil sie
Gewinner und Verlierer
generiert. Und das gilt
mancherorts als unmoralisch



oder zumindest dem
Wohlergehen von Kindern
hinderlich. In sonderbarem
Kontrast dazu steht freilich der
Umstand, dass Kinder
Wettkampf- und Gewinnspiele
lieben, Jungen vielleicht noch
mehr als Mädchen. Wer wäre
nicht schon einmal bei einem
Kindergeburtstag Zeuge der
Begeisterung gewesen, die
Kinder an den Tag legen, wenn
sie beim Sackhüpfen um Ruhm
und Ehre ringen. Natürlich



fließen beim Verlierer häufig
Tränen, gelegentlich kommt es
zu wüsten Zornesausbrüchen.
Wer aber sagt uns, dass das
schlecht ist? Sind Tränen oder
Zorn nicht manchmal besser als
eine coole, fühllose
Teilnahmslosigkeit, als eine
gewaltfreie, aber
leidenschaftslose und
lebendigkeitslose
Distanziertheit? Sie sehen
schon, wohin die Reise geht:
Wir finden Wettkampfspiele gut.



Wir meinen, dass auch sie es
wert sind, gerettet zu werden –
ja, dass man sie womöglich vor
den Verdächtigungen derer
retten muss, die es zwar gut
meinen, dabei aber nicht
zwangsläufig auch das Gute tun.

Das Feld der Wettkampfspiele
ist riesig: Es reicht vom
Schachbrett bis zum Bolzplatz,
vom Boxring bis zur
Autorennbahn, von Mensch
ärgere Dich nicht bis zu
Räuber und Gendarm, vom



Centre-Court bis zum
Fechtparkett. Fast alle dieser
Spiele verbinden
unterschiedliche Spielweisen,
sind Mischformen aus
Glücksspielen und
Geschicklichkeitsspielen, aus
Wettspielen und Schauspielen.
Das liegt auch darin, dass man
jedes Spiel in ein
Wettkampfspiel konvertieren
kann, wenn man nur den
richtigen Kontext schafft: Bei
Wetten, dass …? kämpften



Geschicklichkeitsspieler
gegeneinander, beim Eurovision
Song Contest kämpfen
Musikspieler gegeneinander, bei
internationalen Pokerturnieren
spielen Glücksspieler
gegeneinander. Wir sahen
schon, dass es in unserer vom
ökonomischen Denken
beherrschten Welt eine
naheliegende Versuchung ist,
die Logik des Wettkampfspiels
in andere Spielwelten zu
importieren.



Reine und echte
Wettkampfspiele finden am
ehesten im Sport statt: Boxen
oder Fechten, Ringen oder Judo
gehören hierhin, obgleich auch
dort immer eine gehörige
Portion Geschicklichkeit mit im
Spiel ist. Beim Tauziehen oder
Armdrücken als höchst
archaischen Formen des
Kampfspiels ist das anders.
Dagegen ist nichts
einzuwenden. Ein reines
Kampfspiel ist auch Schach.



Unübersehbar ist die Herkunft
aus dem Kriegsspiel, das die
Kommandeure militärischer
Verbände führten. Das
Spielbrett ist ein Schlachtfeld,
und es geht darum, dass sich im
Spielverlauf erweist, wer die
Schlacht gewinnt. Kein Glück –
wie bei Mensch ärgere Dich
nicht, Risiko, Monopoly oder
überall da, wo gewürfelt wird –
mengt sich ins Spiel. Es gibt ein
klares Regelwerk, das eine
schier unendliche Fülle von



Spielzügen zulässt, was dazu
führt, dass sich der Reiz des
Spiels niemals erschöpft. Der
Mitspieler ist Gegenspieler,
zweifelsohne, und doch sind
beide intensiv verbunden. Das
Schachspiel ist ein echtes Spiel.
Vor allem dann, wenn es
zwischen zwei leibhaftigen
Spielern, die einander als Du
begegnen können, und nicht mit
einem Computer gespielt wird.
Und besonders schön ist es,
wenn dies im öffentlichen Raum



geschieht – etwa in Argentinien,
wo sich große
Menschentrauben um
öffentliche Schachbretter
scharen und Dutzende von
zuschauenden Mitspielern dem
Spiel beiwohnen.

Doch auch das einfache
Gesellschaftsspiel daheim am
Küchentisch ist aller Ehren
wert. Ihm sei zuletzt gehuldigt,
denn auch wenn nicht alle diese
Spiele wirklich toll sind, so
führen sie doch Menschen



zusammen, öffnen ihnen einen
freien Spielraum, entreißen sie
der alltäglichen Welt der Sorge
und des instrumentellen
Denkens, erlauben ihnen,
Gefühle und Emotionen zu
zeigen, die im Alltag oft
verschüttet sind – und machen
einfach Freude, egal ob man
verliert oder gewinnt. Diese
Inseln der Lebendigkeit sollten
wir uns nicht nehmen lassen. Im
Gegenteil: Wir sollten sie als
Keimzellen für eine spielerische



Kultur nutzen – als Reservate
des Homo ludens, in denen er
die Kraft gewinnt, der totalen
Kolonisation des Lebens durch
den Homo oeconomicus zu
widerstehen.



LEINEN LOS UND 
AUF IN DIE FREIHEIT!

VON DER SPIELERISCHEN 
LEBENSKUNST

Warum wir eine Kultur
spielerischer Lebenskunst

brauchen

Noch ist es nicht zu spät. Noch
immer gibt es sie, die Inseln der
Lebendigkeit, auf denen auch in



unserer gegenwärtigen,
hektischen und funktional
durchorganisierten Welt
Menschen einander mit
leuchtenden Augen begegnen,
wenn sie vom Zauber des
zweckfreien Spielens erfasst
werden. Und wir haben ja
gesehen, dass sich auch schon
vor unserer Zeit Menschen
überall auf der Welt, selbst
unter katastrophalen
Bedingungen, immer wieder
solche Inseln geschaffen haben.



Möglicherweise ist das Spiel
also ein ähnliches Phänomen
wie die Liebe: Ständig in Gefahr,
missbraucht zu werden, und
doch unausrottbar, in jeder
Generation wieder neu
aufkeimend, bisweilen auch
traurig verkümmernd, aber
irgendwann doch wieder zu
voller Blüte erwachend und
ihren Zauber entfaltend, sobald
sich die Menschen wieder auf
die Suche nach ihr machten und
ihren Zauber zu entdecken



bereit waren. Damit die Liebe
gedeihen kann, sagen uns die
Poeten und die Weisen, sollten
wir sie wie eine zarte Pflanze
mit allem versorgen, was sie
zum Wachsen braucht, und sie
davor schützen, von
schnellwüchsigem Unkraut
überwuchert zu werden. Es
braucht eine Kultur der Liebe.
Mehr ist nicht nötig, damit die
Liebe gedeihen kann. Und so ist
es auch mit dem Spiel.

Die Fähigkeit zu lieben und



die Freude am spielerischen
Entdecken bringen wir alle
schon bei unserer Geburt mit
auf die Welt. Jedes Kind möchte
sich mit seinen Eltern
verbunden fühlen und so, wie es
ist, von ihnen angenommen,
geliebt werden. Nur wenn
dieses tiefe Grundbedürfnis
gestillt ist, macht es sich auf den
Weg. Dann erwachen seine
Entdeckerfreude und seine
Gestaltungslust, und es beginnt
zu spielen. Aus sich heraus,



ganz von allein, fängt es an, die
Welt spielerisch zu erkunden.
Und mit jeder neuen
Entdeckung, die es dabei macht,
wächst es ein Stück weit über
sich hinaus, lernt Neues hinzu,
erwirbt eigene Fähigkeiten und
Fertigkeiten, erschließt sich
seine kleine geschützte
Lebenswelt und erlebt sich als
jemand, der sich immer besser
in dieser Welt zurechtfindet und
sich immer weiter in die große
Welt hinauswagen kann. Das ist



der Weg, auf dem jeder Mensch
zunehmend selbständiger wird
und damit auch immer freier.
Deshalb entwickeln auch alle
Kinder in dieser frühen Phase
das Gefühl, jemand zu sein, der
etwas bewirken, etwas
erkennen, etwas gestalten
kann. Kein Objekt zu sein, mit
dem etwas gemacht wird,
sondern ein Subjekt, das
zumindest etwas und später
zunehmend mehr zu machen
und zu erlernen imstande ist. All



das geschieht von ganz allein,
aber eben nur, solange sich ein
Kind mit seinen jeweiligen
Bezugspersonen verbunden und
bei ihnen sicher und geborgen,
von ihnen angenommen und
geliebt fühlt.

Solche Kinder mögen sich
dann auch selbst, für sie ist die
ganze Welt ein aufregender
Spielplatz, und sie würden wohl
auch nie aufhören, frei und
unbekümmert zu spielen,
wenn … ja, wenn sie nicht



irgendwann erleben müssten,
dass sie durch Mama, Papa oder
eine andere Bezugsperson, mit
der sie sich emotional
verbunden fühlen, zum Objekt
von deren Erwartungen,
Bewertungen, Maßregelungen
oder anderen Maßnahmen ihrer
»Erziehung« gemacht werden.
Dann nämlich erlebt sich ein
Kind nicht mehr als geliebt und
in seiner Einzigartigkeit als
Subjekt angenommen. Das
bringt sein Gehirn und die dort



bisher so harmonisch
aufgebauten neuronalen
Netzwerke und die aufeinander
abgestimmten Erregungsmuster
in einen Zustand massiver
Inkohärenz. Dann kommt dort
so ziemlich alles durcheinander,
was bisher gut zueinander
gepasst hat. Dann hat das Kind
ein Problem, das es selber nicht
lösen kann, das aber gelöst
werden muss, damit der damit
einhergehende Schmerz
aufhört. Spielerisch die Welt



und seine eigenen
Möglichkeiten weiter erkunden
kann unter diesen Bedingungen
kein Kind mehr.

Alle Kinder brauchen die
lebendige Begegnung mit diesen
anderen, ihnen wichtigen
Personen von Subjekt zu
Subjekt. Die Beziehungsform,
die eine solche Begegnung am
besten ermöglicht, nennen wir
»Liebe«. Und diese ist eng mit
unserer Spielfreude verbunden:
Inseln der Lebendigkeit, wie wir



sie auch noch als Erwachsene
im Spiel entdecken, entpuppen
sich nicht selten als Inseln der
Liebe.

Nachdem wir die
Grundsignaturen echter Spiele
ermittelt haben, wissen wir
auch, woran wir Maß nehmen
sollten, um Spielfelder so
anzulegen, dass das Unkraut
unsere Inseln der Lebendigkeit
nicht überwuchert. Wir
brauchen eine Kultur des
Spielens: eine Kultur der



spielerischen Lebenskunst.
Eine solche Kultur

spielerischer Lebenskunst ist
mehr als eine lose Ansammlung
versprengter Inseln der
Lebendigkeit. Sie ist auch mehr,
als nur gelegentlich eines der
schönen Spiele mitzuspielen,
von denen im vorigen Kapitel
die Rede war. Es geht dabei
vielmehr um eine spielerische
Grundhaltung zum Leben, die
jene Qualitäten kultiviert, die
allen echten Spielen



innewohnen: ein freies
Miteinander, bei dem die
Menschen einander nicht
instrumentalisieren, bei dem sie
nicht geleitet sind von
Strategien und Kalkülen, nicht
dominiert von der
instrumentellen Vernunft, die
alles nur nach ihren Parametern
misst: nach Effizienz,
Produktivität, Profitabilität,
Funktionalität. Es geht um eine
Grundhaltung zum Leben, die
sich aufs Spiel zu setzen wagt,



sich offenhält für neue
Horizonte und ungeahnte
Perspektiven, die den Mut
aufbringt für Kokreativität und
ungewöhnliche Lösungen. Und
das nicht nur dort, wo im
engeren Sinne gespielt wird,
sondern auch in den vorderhand
spielfernen Regionen unserer
Lebenswelt. Es geht also – mit
anderen Worten – um eine
Ausweitung der Spielzone: aus
den Spielzimmern hinaus in die
Welt und aus der Kindheit in das



reife Leben von Erwachsenen.
So wie es Friedrich Nietzsche
auf die Formel brachte, als er
schrieb: »Reife des Mannes: das
heißt, den Ernst
wiederzufinden, den man als
Kind hatte; beim Spiel.«98

Bei Nietzsche haben wir die
Idee einer spielerischen
Lebenskunst bereits
vorgefunden. In etwas anderer
Form fanden wir sie auch bei
Platon, der seinen Lesern
empfahl, das eigene und



gesellschaftliche Leben als eine
unablässige Folge schöner
Spiele zu begehen. Auch
Friedrich Schiller hatte
Ähnliches im Sinn, wo er in
seinen Briefen Über die
ästhetische Erziehung des
Menschen ein Programm der
Menschwerdung auf dem Weg
des Spielens beschrieb. Denn
der Mensch, so lässt sich frei
nach Schiller sagen, wird nur
dann zum Menschen, wenn er
spielt.



Bleiben wir für einen Moment
bei Schiller und erinnern uns
daran, dass er sein Programm
der ästhetischen Erziehung als
eine Art Sozialtherapie
präsentierte. Sie war adressiert
an eine Öffentlichkeit, hinter
deren Kulissen sein hellsichtiger
Geist bereits die fragwürdigen
Signaturen eben jener Moderne
auszumachen wusste, deren
Pathologien heute überall
sichtbar sind, wo nacktes
Gewinnstreben das Denken und



Handeln der Menschen
bestimmt. Klar sah Schiller die
drohende Tyrannei der
instrumentellen Vernunft, deren
fortgeschrittenes Stadium uns
heute zu schaffen macht: »Der
Nutzen ist das große Ideal der
Zeit, dem alle Kräfte frohnen
und alle Talente huldigen
sollen«99, notierte er. Und
ebenso klar erkannte er den für
den heutigen, vom
Ökonomismus geprägten
Menschen so charakteristischen



»Egoism«, der die Erosion von
Verbundenheit und
Verbindlichkeit bei
gleichzeitigem Verlust von
Empathie und emotionaler
Intelligenz bewirkt:

 
Stolze Selbstgenügsamkeit
zieht das Herz des Weltmanns
zusammen […] und wie aus
einer brennenden Stadt sucht
jeder nur sein elendes
Eigentum aus der Verwüstung
zu flüchten. Nur in einer



völligen Abschwörung der
Empfindsamkeit glaubt man
gegen ihre Verirrungen
Schutz zu finden, und der
Spott, der den Schwärmer oft
heilsam züchtigt, lästert mit
gleich wenig Schonung das
edelste Gefühl.100

 
Damit nicht genug: Schiller
erkannte auch die
Unmöglichkeit freier,
kokreativer Potenzialentfaltung
infolge von Spezialisierung und



Partikularisierung einer nach
Funktionalitätsgesichtspunkten
durchorganisierten Arbeitswelt:

 
Ewig nur an ein einzelnes
kleines Bruchstück des
Ganzen gefesselt, bildet sich
der Mensch selbst nur als
Bruchstück aus; ewig nur das
eintönige Geräusch des
Rades, das er umtreibt, im
Ohre, entwickelt er nie die
Harmonie seines Wesens, und
anstatt die Menschheit in



seiner Natur auszuprägen,
wird er bloß zu einem
Abdruck seines Geschäfts,
seiner Wissenschaft.101

 
Schiller diagnostizierte sogar
schon den Welt- und
Realitätsverlust des Homo
oeconomicus bei gleichzeitiger
Tendenz, die ganze Welt nach
seiner Maßgabe zu
konvertieren.

 
Der Geschäftsgeist, in einen



einförmigen Kreis von
Objekten eingeschlossen und
in diesem noch mehr durch
Formeln eingeengt, mußte das
freie Ganze sich aus den
Augen gerückt sehen und
zugleich mit seiner Sphäre
verarmen […]. [So verfiel er
darauf], alle Erfahrung
überhaupt nach einem
besonderen Fragment von
Erfahrung zu schätzen und die
Regeln seines Geschäfts
jedem Geschäft ohne



Unterschied anpassen zu
wollen.102

 
Das alles kommt einem zu
Beginn des 21. Jahrhunderts auf
erschütternde Weise bekannt
vor. Also sind wir gut beraten,
die Ohren offen zu halten, wo
Schiller ebenfalls mit großer
Klarheit die Kur entwirft, mit
der er jenen pathologischen
Entwicklungen der vom
instrumentellen Denken
beherrschten Moderne zu Leibe



rücken möchte: Schönheit und
Spiel sind ihm die Säulen, die
nicht nur »das ganze Gebäude
der ästhetischen Kunst«,
sondern auch der »noch
schwierigeren Lebenskunst
tragen«,103 wie er sagt, »weil
es die Schönheit ist, durch
welche man zu der Freiheit
wandelt«104. Spielerische
Lebenskunst also auch hier: als
Therapeutikum gegen
Unfreiheit, Bindungslosigkeit,
Verflachung und Verlust



authentischer Lebendigkeit –
alles Symptome, die in der
Gegenwart um sich greifen.
Fragt sich nur, wie unter den
Bedingungen unserer heutigen
Lebens- und Arbeitswelt eine
Lebenskunst geübt werden
kann, die dem Ernst des Lebens
mit spielerischer Leichtigkeit
und heiterem Ernst begegnet.

Weshalb die spielerische
Lebenskunst keine Technik

ist



Bevor wir einige Vorschläge
dafür unterbreiten, wie eine
Kultur der spielerischen
Lebenskunst aussehen könnte
und wo sie zur Anwendung
gebracht werden kann, müssen
wir kurz innehalten, um
mögliche Missverständnisse
abzuwehren. Wir haben das
Thema bereits angesprochen,
als wir im zweiten Kapitel das
Spielverständnis Friedrich
Nietzsches erörterten. Dort fiel



uns auf, dass Nietzsche zwar
das Spiel ins Zentrum der von
ihm gelehrten Lebenskunst
rückt, es dabei jedoch
auf signifikante Weise
verfremdet. Denn da, wo
Nietzsches Lebenskünstler
spielt, geht es ihm einzig um
sich selbst; es geht ihm darum,
sich in dieser Welt zu zeigen
und zu behaupten. Die Spiele,
die Nietzsches Lebenskunst
empfiehlt, sind letztlich
Machtspiele – bewegt von dem



Impuls, sich selbst zur
Darstellung zu bringen. Es gibt
in diesen Machtspielen kein
spielerisches Miteinander; die
für die echten, freien Spiele
unverzichtbaren Mitspieler
tauchen allenfalls am Rand auf.
Die Lebenskunst von Nietzsche
gleicht bei näherer Betrachtung
eher einer Technik oder einer
Methode als einer Kunst oder
einem Spiel. Sie hat eine
Tendenz zu einer
Selbstbehauptungs- oder



Selbstoptimierungstechnik. Sie
ist keineswegs frei von
instrumenteller Vernunft.
Vielmehr lädt sie dazu ein, sich
andere Menschen dienstbar zu
machen und dem eigenen Willen
zur Macht zu unterwerfen.

Der technisch-instrumentelle
Charakter der von Nietzsche
entworfenen Konstruktion
verbietet deshalb, sie als
mögliches Paradigma der von
uns vorgeschlagenen Kultur
spielerischer Lebenskunst



anzusehen. Gleiches gilt für
manche Ansätze
zeitgenössischer
Lebenskunstphilosophie wie
etwa dem des Philosophen
Wilhelm Schmid. Wenn Schmid
den »existenziellen Imperativ«
ins Zentrum seiner
philosophischen Lebenskunst
rückt, der da lautet: »Gestalte
dein Leben so, dass
es bejahenswert ist«,105 dann
spricht daraus gerade nicht der
Geist des Homo ludens, sondern



der Geist des Homo faber. Denn
der spielende Mensch ist kein
Macher und Gestalter seines
Lebens. Er ist nicht einer, dem
es darum geht, in
»Selbstmächtigkeit«, wie
Schmid es nennt, »sich ein
schönes Leben zu machen«.106

Stattdessen ist er einer, der
darauf vertraut, sich gerade
darin als bejahenswert zu
erleben, dass er sich aufs Spiel
setzt und mit anderen im Spiel
bleibt; einer, der weiß, dass er



im Spielgeschehen zu dem wird,
der er sein kann – und dass die
Schönheit seines Lebens nicht
das Produkt
seiner selbstmächtigen
Kunstfertigkeit ist, sondern die
Frucht authentischer Spiele mit
anderen Mitspielern.

Eine zeitgemäße und
zukunftsfähige spielerische
Lebenskunst ist keine
Selbstverwirklichungstechnik
oder
Selbstbehauptungsmethode, bei



der man mit anderen »seine
Spielchen spielt«. Ganz im
Gegenteil: Sie ist das Wagnis,
sich auf das ernste Spiel des
Lebens einzulassen, um im
Zusammenspiel mit der Welt
und im spielerischen
Miteinander mit anderen
Menschen die Bejahbarkeit und
Schönheit des Lebens zu feiern.

Was unterscheidet eine Kunst
von einer Technik? Eine Kunst
stellt nicht her, sondern sie
stellt dar. Wobei jeder Kunst



schaffende Mensch weiß, dass
dasjenige, was in ihr zur
Darstellung kommt, seiner
Verfügbarkeit und Macht
entzogen ist. Er kennt die
Erfahrung, dass der kreative
Prozess immer eine Reise mit
ungewissem Ausgang ist. Das
»Werk«, das schließlich im
Prozess zutage tritt, ist weniger
gemacht als vielmehr getroffen.
Es kommt zum Vorschein, spielt
sich ein oder auch zu. Es steht
nicht in der Macht des Künstlers



oder der Künstlerin. So wenig,
wie das Spielergebnis in der
Verfügbarkeit des Spielers
steht: »In der Darstellung des
Spieles«, so Hans-Georg
Gadamer, der viel über den
Zusammenhang von Spiel und
Kunst geforscht hat, »kommt
heraus, was ist. In ihm wird
hervorgeholt und ans Licht
gebracht, was sich sonst ständig
verhüllt.«107

Aus diesem Grunde bleiben
Kunstschaffende



zurückgebunden an das, was
sich in ihrer Arbeit zeigen soll.
Sie stellen sich unter dessen
Zuspruch oder Anspruch. Und
was sie schaffen, ist die
Antwort, die sie diesem
Zuspruch oder Anspruch geben.
Ein Beispiel: Ein Dichter ist von
einer Frühlingsnacht berührt.
Die Stimmung dieser Nacht
spricht ihn an, sie spricht ihm
zu. Er greift darauf zu Stift und
Notizbuch und schreibt einige
Zeilen, mit denen er auf seine



Weise Antwort gibt auf das, was
ihn da anspricht. In diesem
Sinne ist seine Kunst
anspruchsvoll – wie jede
wirkliche Kunst. Und sie ist
verantwortungsvoll, sofern
unser Dichter sich als Dichter in
der Verantwortung sieht, mit
seiner Dichtung dem Antwort zu
geben, was sich ihm zuspricht.
Sein Dichten ist, mit einem
Wort, ein dialogisches
Geschehen – ein Spiel, das sich
zwischen dem Dichter und dem



von ihm zu Wort gebrachten
Aspekt der Wirklichkeit
abspielt. Nicht anders ist es
beim Maler, der mit seinen
Farben und Formen dem
Antwort gibt, was ihn anspricht;
oder beim Musiker, der mit
seinen Kompositionen dem
antwortet, was ihn berührt. So
können wir verallgemeinernd
sagen: Die Kunst ist ein
Miteinanderspielen, in dessen
Spielverlauf sich etwas zeigt.
Und dieses Etwas, das sich



zeigt, ist kein Produkt, nicht der
gewollte Output einer
Produktion, nicht das erreichte
Ziel instrumentellen Handels.
Es ist von anderer Art. Aber
was?

Gadamer nennt das Erzeugnis
künstlerischen Spielens ein
»Gebilde«: etwas
Eigenständiges, worin sich ein
Spiel »in der Einheit seines
Ablaufs voll aussagt«.108 Aber
dieses Aussagen geschieht beim
Kunstwerk nun gerade nicht im



Sinne eines Monologs, bei dem
der Künstler oder
Lebenskünstler sein Produkt
erzeugt und dieses bejaht.
Vielmehr ist das Aussagen ein
dialogisches Geschehen, eine
Konversation, bei der sich
Künstler und Werk so
aufeinander einspielen, dass
sich Zug um Zug, Satz auf Satz,
Strich um Strich etwas
Sinnvolles und Bejahbares
zeigt. Nicht dass er etwas
herstellt oder produziert, über



das er auch sonst verfügen
könnte, macht den Künstler zum
Künstler, sondern dass er sich
auf das kreative Spiel zwischen
ihm und seinem Werk einlässt
und es so lange mitspielt, bis
etwas Stimmiges zum Vorschein
kommt. Im Falle unseres
Dichters lässt sich das so
beschreiben: Er gewahrt diese
einmalige Abendstimmung. Er
lässt sie auf sich wirken und
ringt um die passenden Worte.
Er versucht dies und das, er



streicht durch und korrigiert,
schaut wieder hin, fühlt sich ein.
So geht es hin und her, bis der
magische Moment gekommen
ist, an dem er weiß: So stimmt
es! In diesem Augenblick hat er
sich eingespielt und das, was
sich in seinen Worten zeigen
wollte – oder zeigen sollte –,
kommt zur Sprache. In diesem
Augenblick ist das Spiel der
Dichtung geglückt. Etwas ist
hier zu Wort gekommen, das
außerhalb des Spiels der



Dichtung nie zu Wort gekommen
wäre. Der Künstler hat es nicht
gemacht und auch nicht
produziert, er hat es allenfalls
getroffen, indem er sich auf jene
Abendstimmung eingespielt hat.
Herausgekommen ist dabei das
Gebilde eines schönen
Gedichts – gebildet im
Wechselspiel von Dichter, Wort
und jener Abendstimmung, die
zu ihm sprach wie ein Du.

Was ist es, das sich in der
Lebenskunst im kreativen



Miteinanderspielen einspielt?
Nun, wir selber sind es. Als
Lebensspielkünstler begeben
wir uns in Spielräume und
Spielzeiten, die wir mit anderen
teilen. Wir zeigen uns, doch
nicht im Sinne einer
Selbstdarstellung (das eben
wäre die technisch-
instrumentelle Lebenskunst im
Anschluss an Nietzsche). Wir
zeigen uns, indem wir uns im
spielerischen Miteinander als
das »Gebilde« mitteilen, das wir



selbst sind, oder genauer:
indem wir im spielerischen
Miteinander überhaupt erst
zum Gebilde werden – zur
lebenden Gestalt, wie Schiller
die schönen Erzeugnisse der
Kunst nannte.

In der wechselseitigen
Mitteilung, im dialogischen
Miteinander des
Lebenskunstspiels, teilt sich
zuallererst mit, wer wir sind.
Nicht so, als ob es bereits die
Blaupause unseres Lebens



gäbe – auch nicht in unserem
Willen oder unserer
Phantasie –, dergemäß wir uns
entwerfen und herstellen
könnten. Wir werden erst zu
denen, die wir sein könnten: im
kokreativen Zusammenspiel
echter dialogischer Mitteilung,
bei dem wir unsere Mitspieler
nicht für unsere Belange
instrumentalisieren oder als
unsere Konkurrenten
bekämpfen, sondern uns ihnen
rückhaltlos zeigen und als



Partner kokreativer
Spielverläufe anerkennen.

So macht die von uns
vorgeschlagene Kultur
spielerischer Lebenskunst Ernst
mit dem Wort Martin Bubers,
wonach der Mensch allein am
»Du zum Ich«109 wird. Und
damit, dass sich dies im
dialogischen Raum des
»Zwischenmenschlichen«
ereignet, »dessen Sinn sich
weder in einem der beiden
Partner noch in beiden



zusammen findet, sondern nur
in diesem ihrem leibhaften
Zusammenspiel, diesem ihrem
Zwischen«.110 Ein solches
»Zwischen« öffnet sich im Spiel
der Kunst, von dem Gadamer
mit gutem Grund sagt, es sei
»ein durch die Jahrtausende
hindurch immer aufs Neue vor
uns auftauchender Spiegel, in
dem wir uns selber erblicken –
oft unerwartet genug, oft
fremdartig genug, wie wir sind,
wie wir sein könnten, was es mit



uns ist«.111 Gleiches geschieht
im Spiel der Lebenskunst.

Das Wunderbare dabei ist,
dass im Verlauf des Lebens
nicht nur die einzelnen Spieler
als Lebenskünstler ihre
Potenziale frei entfalten und ihr
eigenes Wesen darstellen
können, sondern dies darüber
hinaus in einem Bewusstsein
inniger Verbundenheit tun.
Lebenskunstspieler sind
einander verbindlich. Indem sie
sich miteinander aufs Spiel



setzen, formiert sich zwischen
ihnen ein Geist der
Zugehörigkeit. Mithin ist die
spielerische Lebenskunst, um
die es uns geht, keine
Privatangelegenheit, sondern
ein gesellschaftliches Projekt.
Sie stiftet einen Sinn für
Zugehörigkeit. Sie knüpft ein
Band zwischen den Menschen.
Wo wir die Kunst erlernen, frei
von Kalkül und Berechnung, frei
von Nützlichkeitserwägungen
und Zwecksetzungen, frei von



»Was hab ich davon?« und »Was
bringt mir das?« mit anderen
Menschen ins Gespräch zu
kommen, da bildet sich der
Mutterboden, auf dem eine
echte Kultur des Miteinanders
gedeihen kann.

So lässt sich im Anschluss an
Gadamer eine spielerische
Lebenskunst formulieren, deren
Weisheit darin besteht, sich
immer wieder auf das Spiel des
Lebens einzulassen, indem man
sich in der Begegnung mit



anderen aufs Spiel setzt. Sich
Mitspieler und Gegenspieler zu
suchen, die einem liebsame und
unliebsame Wahrheiten über
sich selbst zuspielen und die den
Ernst aufbringen, gemeinsam zu
verbindlichen Einsichten
darüber gelangen zu wollen,
was das gute Leben ist, darum
geht es in der spielerischen
Lebenskunst. Wo diese
Lebenskunst gelingt, ist das
Leben ein wahres Kunstwerk:
ein einmaliges und schönes



Gebilde, das etwas zeigt, was es
auf diese Weise noch nie gab.

Die spielerische Lebenskunst
wird niemals fertig. Das Spiel
geht immer weiter: Es kommen
neue Mitspieler hinzu, die neue
Spielräume erschließen, in
denen neue Perspektiven
geöffnet und neue Potenziale
entfaltet werden können. Die
Weisheit des Homo ludens
besteht deshalb darin, sich
immer wieder neu aufs Spiel zu
setzen: niemals zu glauben,



fertig zu sein, und niemals zu
glauben, abschließend über eine
Fertigkeit und Technik zu
verfügen, sondern zu wissen,
dass das Spiel des Lebens
immer weitergeht und immer
neue Spielzüge erfordert – mit
immer neuen Mit- und
Gegenspielern.

Welche Voraussetzung für
eine spielerische 

Lebenskunst erfüllt sein
muss



Die große Frage ist nun aber:
Wie gelingt es, dem Diktat der
instrumentellen Vernunft und
Zweckrationalität zu
entkommen? Wie wird der
Paradigmenwechsel aus der
Welt der Zwecke und des
Nutzens hin zum zweckfreien,
selbstgenügsamen Spiel
möglich? Wie kann ich es
anstellen, mein Gegenüber als
Mitspieler und nicht als
Konkurrenten zu erfahren? Wie



wird aus meinem Willen zu
Macht und Selbstbehauptung
der Wille zum Spiel – wie aus
der Lebenstechnik eine
Lebenskunst?

Die Antwort ist ganz einfach:
indem ich spiele – bewusst
spiele. Die völlige
Selbstvergessenheit
wiederzufinden, die wir als
Kinder noch besaßen, dürfte im
Erwachsenenalter nur dann
möglich sein, wenn es uns
gelingt, die magische



Demarkationslinie zu ziehen,
die Spielräume und Spielzeiten
definiert, in denen wir uns dem
Spiel überlassen können: uns
ganz im Spiel zu verlieren und
dabei doch zu wissen, dass es
»nur« ein Spiel ist; uns dem
Spiel vollkommen hinzugeben
und dabei doch in der Lage zu
sein, dann wieder die
Demarkationslinie zu
überschreiten und dem eigenen
Spiel aus der Rolle des
Zuschauers beizuwohnen, mal



auf der Bühne und mal auf der
Tribüne. Diese Kunst des
Wechsels der Perspektive auf
das eigene Leben ist es, die ein
spielerischer Lebenskünstler
erworben hat und die
beherrschen muss, wer es in
der spielerischen Lebenskunst
zur Meisterschaft bringen
möchte. Sie zeigt sich als ein
Verhalten, dem eine innere
Einstellung, eine Haltung
zugrunde liegt, die es
ermöglicht, den entscheidenden



Rollenwechsel zu vollziehen: Ich
bin nicht (nur) Politiker oder
Putzhilfe, nicht nur
Krankenpfleger oder
Controllerin, ja nicht nur
Künstler. Es ist nicht gleich um
mich geschehen, wenn ich eine
Wahl verliere oder nicht den
besten Preis für ein Produkt
erziele.

Es gibt auch noch ein Leben
jenseits dieser Rollen, mit denen
ich mich nicht vollständig
identifizieren darf, um



spielerisch dem Leben zu
begegnen. Es gibt da etwas in
mir, nennen wir es »Selbst«, das
meinem Ich bei seinen vielen
Spielen zusieht, sich daran freut
und doch am Ende weiß, dass
ihm das Spielergebnis keinen
Grund zur Sorge geben muss.
Nur wenn ich davon überzeugt
bin, dass dieses Selbst mein
Leben trägt, kann ich in
unterschiedliche Rollen
schlüpfen – im Wissen und
Vertrauen darauf, dass alles,



was mir widerfährt, dem
Wachstum und der Reife dieses
Selbst dient, das sich um das
Spielergebnis deshalb auch
nicht sorgen muss, das deshalb
angstfrei spielen kann und
angstfrei seinen Mitspielern
jeweils als Du begegnen darf.
Genau das aber kann mir nur
gelingen, wenn ich bei all den
vielen Rollen, die ich
angenommen habe, nicht völlig
mit meinem Tun identifiziert bin
und mein Lebensglück oder



Seelenheil nicht vom Erreichen
der jeweils in ihnen gesetzten
Ziele abhängig mache. Kenne
ich kein Jenseits meiner Rollen,
vertraue ich nicht auf mein
Selbst jenseits des
Spielfeldrandes, dann bleibt mir
wohl kein anderer Weg, als
mithilfe der instrumentellen
Vernunft fokussiert, effizient
und strategisch klug auf meine
jeweiligen Ziele
loszumarschieren – mit hohem
Energieaufwand, ohne



spielerische Leichtigkeit, nicht
selten ängstlich.

Bin ich mir jedoch bewusst,
dass mein eigentliches Selbst
wächst und gedeiht, indem es
sich immer aufs Neue auf das
Spiel des Lebens einlässt,
immer neue Rollen zulässt und
spielerisch erprobt, dann kann
ich die spielerische Leichtigkeit
des Seins erleben. Ich habe
dann eine innere Haltung
entwickelt, die es mir erlaubt,
den anderen als Mitspielern zu



begegnen. So wird es möglich,
dass sich spielerisch der freie
Raum des
Zwischenmenschlichen öffnet, in
dem mich Kreativität,
Lebendigkeit und Lebensfreude
erwarten.

Eine Kultur der spielerischen
Lebenskunst umfasst all die
vertrauten Spiele – die Inseln
der Lebendigkeit, von denen wir
schon sprachen. Sie alle sind
dazu geeignet, den Homo
ludens in uns stark zu machen.



In ihnen lernen wir, uns für die
Dauer eines Spiels und im
konkreten Spielraum von uns
selbst zu distanzieren, und
zugleich, uns selbst ins Spiel zu
bringen, unsere Potenziale zu
entfalten. In ihnen lernen wir
auch zu verlieren und zu
gewinnen. In ihnen schulen wir
unseren Sinn fürs Spiel und
lernen, mit eben jenem Lächeln
auf unser Spiel zu blicken, das
den ernstheiteren Menschen
der alten Griechen auszeichnet,



den sie als Ideal des Meisters
spielerischer Lebenskunst
verehrten.

Wie eine spielerische
Lebenskunst 

unseren Alltag schöner
werden lässt

Nun können wir uns der Frage
zuwenden, wie sich eine Kultur
spielerischer Lebenskunst in
unterschiedlichen Bereichen
des Lebens anlegen lässt. Im



Folgenden wollen wir dies
exemplarisch für sechs
verschiedene Lebensbereiche
durchspielen, in die wir alle
mehr oder weniger stark
eingebunden sind. Denn das
Schöne einer spielerischen
Lebenskunst ist: Sie kann sich in
unterschiedlichen Spielräumen
zu unterschiedlichen Zeiten auf
unterschiedliche Weise
entfalten und bewähren.
 
 



Partnerschaft

Eros ist ein Kind. Zumindest
stellten sich die Griechen ihn so
vor. Und da sie viel vom Leben
verstanden, lohnt es, diesem
Wink zu folgen und zu fragen:
Warum eigentlich? Warum ist
Eros, der als mächtigster aller
Götter galt und von dem
Sokrates sagte, dass er seine
Macht und Herrlichkeit am
höchsten lobe, so ein
vorpubertäres Bürschchen? Die



Antwort kann nur lauten: Weil
Eros das am liebsten tut, was
solche Knaben nun einmal am
liebsten machen – er spielt.
Eros, die Personifikation der
Liebe, ist ein Spieler. So haben
ihn die alten Dichter gerne
gezeichnet, zum Beispiel
Anakreon im sechsten
Jahrhundert vor Christus:

 
Mit dem Purpurball wirft
mich wieder einmal
Der goldhaarige Eros



Und heißt mich, mit dem
Mädchen
Mit dem bunten Schuh zu
spielen.112

 
Die Liebe ist ein Spiel? Wie
kann das sein? Nun ja, wir
sprachen schon davon: Die
Liebe, wenn sie wirklich Liebe
ist, genügt sich selbst. Sie hat
keine hidden agenda; sie liebt
ganz einfach, weil sie liebt. Und
das mit vollem Ernst und
keineswegs verspielt. Wie jedes



echte Spiel ist auch die Liebe
ein ernstes Spiel. In ihr werden
die Liebenden nie zu Objekten.
Auch verfolgt sie keine Pläne.
Zumindest dann nicht, wenn sie
wirklich Liebe ist. Wer wirklich
liebt, fragt nicht nach dem
Ertrag des Liebens. Ja, auch die
Partnerwahl ist für ihn keine
Frage der Strategie, wie man
am effizientesten den Partner
findet, der einem am meisten
bringt.

Wer liebt, verwendet auch



keine Technik und Methode, um
ein bestimmtes Ziel zu
erreichen. Wer auf dem Feld
der Liebe plant und rechnet,
mag ein Verführer sein, wird
aber über kurz oder lang zu
einem Enttäuschten. In seiner
düsteren Analyse vom Ende der
Liebe hat Sven Hillenkamp
diese Dynamik klar
beschrieben: »Die Menschen,
die die Liebe als Ergebnis ihres
Handelns erfahren wollen, ihres
Suchens und Wählens, ihrer



Selbstentwicklung und
Selbstrealisierung – sie sind
bitter, weil sie jeden möglichen
Partner nur als willkürlichen
Endpunkt eines passiven
Wartens erfahren.«113 Für den,
der ein Ziel erreichen will, ist
Warten unerträglich. Für den,
der das Spiel des Eros kennt, ist
das geduldige Warten gar kein
Problem. Liebende lassen es
geschehen, indem sie sich aufs
Spiel setzen. Und darin wahrt
die Liebe ihre Unschuld. Sie ist



nicht berechnend. Und sie ist
unberechenbar.

Womit dann auch ein zweites
Kennzeichen des Eros-Knirpses
angesprochen ist. Denn dieser
junge Mann ist unschuldig in
seinem Tun. Frei von jedem
Nutzenkalkül verschießt er
seine Pfeile. Die Liebe fällt dem
von ihnen im Herzen
getroffenen Partner zu, er
macht sie nicht und kann sie
nicht erzeugen. Sie ist – wie
jedes gute Spiel – dem



technischen Verstand entzogen.
Sie spielt sich ab, wo man ihr
Raum gewährt.

Am sichtbarsten wird die
spielerische Unschuld des Eros
im Liebesspiel der Partner, von
dem der niederländische
Anthropologe Frederik
Buytendijk meinte, es sei das
vollendete Spiel;114 das
allerdings nur dann, wenn man
es als ein selbstgenügsames
Geschehen feiert, bei dem es
einzig darum geht, dass sich im



Hin und Her der Spielzüge die
Liebe der Spielpartner
bekunden kann. Zum
Liebesspiel kann Sexualität nur
erblühen, wo sie sich frei von
Zielen oder Zwecken entfaltet
und ihren Sinn allein im
Ausdruck dessen findet, was sie
bewegt und treibt: der Liebe
zweier Menschen. Und wo die
Sexualität zum Liebesspiel
gerät, wird sie zur Keim- und
Kraftzelle von Partnerschaften.

Die spielerische Schönheit der



Erotik kann freilich nur zutage
treten, wenn sie von der
Haltung und dem Geist
spielerischer Lebenskunst
getragen wird: sich auf das
Spiel des Lebens einzulassen
und einen anderen Menschen
nicht als Objekt eigener
Interessen und Zwecke zu
benutzen, sondern ihm als
Mitspieler zu begegnen. Es
setzt voraus, sich vom anderen
als Partner in Anspruch nehmen
zu lassen und sich mit ihm in



einen Zwischenraum zu wagen,
in dem sich Unverhofftes zeigen
kann.

Wenn eine solche spielerische
Lebenskunst in der Liebe
waltet, kann sich das echte,
heitere, lustvolle Spiel des Eros
uneingeschränkt entfalten.
Nicht nur beim Liebesspiel,
sondern überall im Miteinander,
das den Alltag einer
Partnerschaft durchdringt.

Vor Falschspielern und
Spielverderbern ist man



natürlich niemals sicher – auch
in der Liebe nicht. Im Gegenteil,
dort findet man sie häufig. Wie
oft schon dominierten dort
Interessen und Kalküle die
Menschen! Wie oft schon fehlte
es an Verbindlichkeit und
Freiheit! Wie oft schon fanden
Paare nicht dieses diffizile
Gleichgewicht zwischen
Zuwenig und Zuviel, dessen es
bedarf, wenn ein Spiel gelingen
soll. Mit vollem Ernst sich auf
die Liebe einzulassen und dabei



doch den spielerischen Geist
des Eros zu bewahren – das
wäre es, worin sich eine
spielerische Lebenskunst
nachhaltig bewährt.

Unmöglich ist das nicht. Denn
wer kennt nicht auch jene
Paare, die als eine altbewährte
Spielgemeinschaft noch im
hohen Alter offen für das
Ungeahnte sind, nachdem sie
schon ein Leben lang mal als
Mit- und mal als Gegenspieler
miteinander spielten? Sie



können uns dazu ermutigen, die
Partnerschaft nicht als eine
Institution wechselseitiger
Bedürfnisbefriedigung zu
formatieren oder zum
»lebenswierigen
wechselseitigen Besitz […]
[der]
Geschlechtseigenschaften«115

zu deklarieren, wie Immanuel
Kant meinte, sondern als
zweckfreien Spielraum der
Potenzialentfaltung ernst zu
nehmen. Das Leben wäre



wirklicher und echter, wenn wir
darauf verzichteten, einander
zu benutzen oder Zwecken
untertan zu machen, und uns
wenigstens von Zeit zu Zeit als
Spielpartner im großen
Lebensspiel zu lieben – auf
diese Weise gäben wir dem
kleinen Engel Eros immer
wieder neu die Chance, uns mit
Lebendigkeit und Freude zu
erfüllen.

 
 



Familie

Die spielerische Lebenskunst
beginnt im Kinderzimmer. Dort
haben Sie die Chance, die
wahren Meister und wirklichen
Experten des Spielens
anzutreffen. Denn niemand hat
so viel Erfahrung in der Kunst
des Spielens wie die Kinder:
Rund 15.000 Stunden, das heißt
etwa sieben Stunden pro Tag,
spielen Kinder bis zu ihrem
sechsten Lebensjahr.116 Und



dabei bringen sie es zu der
größten Meisterschaft: »Sie
suchen sich eine für sie
maßgeschneiderte kleine
Auswahl aus den unzähligen
Spielmöglichkeiten aus. Mit
schlafwandlerischer Sicherheit
finden sie die Spiele, in denen
sie Kontakt mit ihren eigenen
Bedürfnissen aufnehmen
können«, schreibt der
Diplompsychologe und
Pädagogikprofessor André
Frank Zimpel, einer der



führenden Forscher auf dem
Feld der Lernpsychologie.117

Und allen Eltern, Großeltern
und Erziehern gibt er deshalb
einen guten Rat: »Räumen Sie
Ihrem Kind möglichst viel
Gelegenheit ein, mit anderen
Kindern ausgiebig und
ungestört zu spielen!«118

Doch heißt das nicht, dass
Eltern nicht auch selbst mit
ihren Kindern spielen sollten.
Im Gegenteil. Als Impulsgeber
und Spielpartner sind Eltern



und Großeltern durchaus
gefragt. Aufgrund ihrer
Vorbildfunktion haben sie sogar
eine große Verantwortung,
wenn es darum geht, Kinder ins
Spiel zu bringen. Nur sollten sie
es eben genau darauf anlegen:
aufs Spielen. Denn das ist es,
was die Kinder brauchen. Und
was sie deshalb auch so
meisterhaft beherrschen, dass
Eltern, die ihre Kinder spielen
lassen, von ihnen die Kunst des
Lebensspiels erlernen können.



Der Grund dafür ist einfach:
Als wichtige Erkenntnis der
Lernpsychologie stellt Zimpel
heraus: »Selbstgewählte
Kinderspiele sind immer
ambitioniert. Kinder suchen sich
aktiv Anforderungen, die am
besten zu ihnen passen.«119 In
jeder Lebens- und
Entwicklungsphase verfügten
Kinder über ein sicheres Gespür
dafür, welche Art von Spiel sie
jeweils weiterbringen kann: Am
Anfang sind es eher Spiele mit



Gegenständen, später dann Als-
ob-Spiele, Rollenspiele und
Regelspiele, zuletzt
Wettkampfspiele und
Ernstspiele. Und jede
Spielphase bereitet die
nachfolgende vor. Kein
Förderprogramm könnte etwas
Vergleichbares leisten. Kinder
sind Meister der Spielkunst.
Solange man sie ihnen nicht
austreibt. Was leider häufig
geschieht, vor allem durch den
Einsatz einer sich



ausbreitenden Mode, die Zimpel
als »Förderitis«120 bezeichnet.
Was er darunter versteht,
beschreibt er so: »Aus Angst,
ihre Kinder könnten den
Anschluss an eine globalisierte
Bildungsgesellschaft verlieren,
versuchen Eltern, ihre Kinder
auf jegliche erdenkliche Art zu
fördern: Frühenglisch,
Kinderyoga, Malkurse und
Musikunterricht wechseln sich
in einem straffen Zeitplan
ab«121 – ein grobes



Missverständnis, wie wir
nunmehr wissen. Denn wie
sollen Kinder die in ihnen
angelegten Potenziale entfalten,
wenn sie für das, was sie
eigentlich dafür brauchen – das
ziellose, selbstvergessene und
freie Spiel –, keine Zeit mehr
haben?

Wer seinen Kindern Gutes tun
will, ist daher gut beraten, sie
einfach spielen zu lassen … und
sich von ihnen zum Mitspielen
hinreißen zu lassen. Denn das



freie und gemeinsame Spiel von
Eltern und Kindern tut nicht nur
den Kleinen gut. Das Gleiche
trifft auch für die Großen zu –
sofern sie bereit sind, sich von
den Kindern im kleinen
Einmaleins der Spielkunst
unterweisen zu lassen. Denn
eben das kann jedermann von
seinen Kindern lernen: dass wir
erst da im vollen Sinne des
Wortes Mensch sind und die in
uns angelegten Potenziale zur
Entfaltung bringen können, wo



wir unsere üblichen Ziele,
Zwecke, Pläne und Strategien
hintanstellen und uns auf das
Spielgeschehen einlassen.
Sobald jedoch ein Kind spürt,
dass es zum Objekt elterlicher
Zielvorstellungen, Erwartungen
oder Förder- und
Erziehungsmaßnahmen
gemacht wird, hört es auf, frei
und unbekümmert zu spielen.
Deshalb sollten die Großen der
Versuchung widerstehen,
ungewollt zu Spielverderbern



zu mutieren, indem sie die
Spiele ihrer Kinder durch
Kommentare und Bewertungen
den Kriterien der
instrumentellen Vernunft
unterwerfen – gleichviel ob im
Guten oder im Bösen. Lob und
Tadel eignen sich beide dazu,
Spielwelten zu zerstören.

Eltern, die das Spiel mit ihren
Kindern für sich selbst als
Chance erkennen, eine
spielerische Grundhaltung zum
Leben auszuprägen, erkennt



man Zimpel zufolge an drei
Kriterien:

 
Erstens lassen sie sich
sichtlich von der Freude ihrer
Kinder am Spiel anstecken
und spiegeln die Freude mit
authentischer Mimik ohne viel
Worte. Zweitens ermutigen
sie ihre Kinder, etwas selbst
zu versuchen, wenn sie sich
nicht richtig trauen, und
helfen vor allem mit
emotionaler Sprache, die mit



so wenigen Handreichungen
wie möglich auskommt. Und
drittens fangen sie ihre
Kinder emotional auf, wenn
mal etwas schiefgeht.122

 
Im Spiel mit Kindern selbst die
spielerische Lebenskunst zu
erlernen, ist eine Chance, die
sich allen Eltern bietet. Und
nicht nur Eltern, sondern ganz
besonders auch den Großeltern,
die durch das Spiel mit ihren
Enkeln die einmalige



Gelegenheit geschenkt
bekommen, es in der
Lebenskunst zur Meisterschaft
zu bringen. Denn Großeltern
fällt es oft leichter, sich von
zweckrationalen
Nützlichkeitserwägungen oder
ausgetüftelten
Erziehungsplänen und
Förderprogrammen frei zu
machen, wenn sie es mit ihren
Enkeln zu tun haben. Sie
müssen nicht für deren
Lebensunterhalt aufkommen



und neigen weniger dazu, das
Management des Nachwuchses
zu perfektionieren. Mütter und
Väter haben es in dieser
Beziehung deutlich schwerer.
Sie können nicht so
selbstvergessen wie Oma oder
Opa einfach spielen. Und wenn
Sie, liebe Leserin und lieber
Leser, zur Gruppe der
Großeltern gehören, dann
lassen Sie sich von uns
animieren, so oft es geht mit
ihren Enkelkindern in deren



Spiel- und Lebenswelten
einzutauchen. Weil Sie auf diese
Weise im Spiel bleiben – und
gleichzeitig den Kindern die
Chance eröffnen, es in späteren
Jahren selbst zur Meisterschaft
der spielerischen Lebenskunst
zu bringen. Als Merksatz dazu
sei Ihnen ein Wort ans Herz
gelegt, das dem Arzt und
Schriftsteller Oliver Wendell
Holmes zugeschrieben wird:
Menschen hören nicht auf zu
spielen, weil sie alt werden, sie



werden alt, weil sie aufhören zu
spielen.123

 
 

Schule

Eigentlich wissen wir alles:
Spielen befreit, Spielen
verbindet, Spielen ist Dünger
für das Gehirn und Kraftfutter
für Kinderseelen. Aber in
spielerischer Lebenskunst
werden unsere Kinder in den zu
ihrer Bildung geschaffenen



Einrichtungen, angefangen beim
Kindergarten bis hin zur
Universität, nicht unterrichtet.
Und wie gut sie diese Kunst
beherrschen – oder eher: wie
sehr sie sie bereits verloren
haben –, wird weder in globalen
PISA-Vergleichsstudien noch in
Klassenarbeiten und Examina
geprüft.

Weshalb ist das so? Und
weshalb erntet, wer diese
Frage zu stellen wagt, nur ein
müdes oder gar arrogantes



Lächeln oder – von etwas
Wohlmeinenderen – einen
belehrenden Vortrag über den
Bildungsauftrag der Schule,
über kultusministerielle
Vorgaben, über Lehrpläne und
Bildungsziele? Dann wird über
die Notwendigkeit des Erwerbs
von Fachwissen und
Lernkompetenzen zur
Vorbereitung auf das spätere
Berufsleben geredet, über
pädagogische Professionalität
und die Bedeutung von Didaktik



und Methodik des Unterrichts.
Wer dann noch immer nicht
aufgibt und darauf hinweist,
dass Wissen immer dann am
nachhaltigsten im Gehirn
verankert wird, wenn Kindern
und Jugendlichen die
Gelegenheit geboten wird,
Sachverhalte und
Zusammenhänge durch eigenes
Suchen und Ausprobieren,
durch spielerisches Entdecken
und Gestalten zu erkennen,
wird mit dem Hinweis



abgespeist, es gebe schließlich
eine Schulpflicht, und eine
Bildungseinrichtung sei nun
einmal kein Ponyhof.

Zum Glück, so muss man es
wohl angesichts solcher
Antworten sagen, zum Glück
haben inzwischen alle, die an
dieser Art von Schule beteiligt
oder davon betroffen sind, ein
von Jahr zu Jahr größer
werdendes Problem: Es klappt
nicht. Bis auf die wenigen, die
sich tapfer mit dieser Art des



Lernens und Lehrens
abgefunden und diese Zeit als
erfolgreiche Absolventen oder
zufriedene Pensionäre hinter
sich gebracht haben, leiden alle
anderen unter den in den
meisten Schulen herrschenden
Bedingungen: die Schüler oft so
sehr, dass sie die Pausen kaum
erwarten können und die Tage
bis zu den Ferien zählen. Den
Lehrern geht es nicht anders,
und die Eltern verzweifeln, weil
sich inzwischen auch zu Hause



alles nur noch um die Schule
und die dort erwarteten und
erbrachten Leistungen dreht.
Ein erheblicher Teil ihres
Einkommens muss womöglich
gar noch in Nachhilfestunden
investiert werden. Von
spielerischer Leichtigkeit und
einer spielerischen Lebenskunst
ist das, was in vielen Schulen
geschieht, himmelweit entfernt.

Deshalb ist es ein umso
größeres Glück, dass nun auch
die Abnehmer der Absolventen



dieser Schulen (das Wort kommt
übrigens vom griechischen
scholé, und das heißt auf
Deutsch »Muße«) mit den
Resultaten der dort
praktizierten Art von Bildung
zunehmend unzufriedener sind.
Berufsschulen und
Universitäten beklagen einen
um sich greifenden Mangel an
Lernlust, intrinsischer
Motivation,
Frustrationstoleranz,
Durchhaltevermögen und



echtem Interesse für ein
Fachgebiet. Die Fokussierung
auf einen möglichst guten
Notendurchschnitt hat zur
Folge, dass die Schüler kaum
noch Gelegenheit haben, ein in
ihnen erwachendes Interesse
mit Leidenschaft zu verfolgen
und dabei ihre wirklichen
Talente und Begabungen zu
entdecken. Die ersten
Unternehmen wollen deshalb
von den Bewerbern für ihre
Ausbildungsplätze keine



Schulzeugnisse mehr sehen, und
einige kühne Universitäten
haben Stipendien für
Schulabbrecher
ausgeschrieben.

So kommt nun allmählich
Bewegung in unsere Schulen.
Diejenigen, die die Zeichen des
Wandels rechtzeitig erkannt
haben, sind längst dabei, neue
Formen des Lehrens und
Lernens auszuprobieren.
Initiativen wie Schule im
Aufbruch oder Schulen der



Zukunft sind Vorreiter einer
neuen Schulkultur, innovative
Schulen werden mit Preisen
ausgezeichnet und zeigen
anderen, was in Schulen
möglich ist und wozu Schulen
imstande sind.

Ihr Erfolgsrezept sind nicht
neue Methoden und Techniken
des Unterrichtens, sondern die
Herausbildung einer für das
Lehren und Lernen günstigeren
Haltung und eines Geistes, der
den Zusammenhalt und das



Engagement aller Beteiligten
stärkt. Dahinter freilich
verbirgt sich ein Geheimnis, das
die Grundlage für einen solchen
Aufbruch in diesen Schulen
bildet: Alle Beteiligten, die
Schulleiter, die Lehrer, die
Eltern und auch die Schüler,
sind intensiv darum bemüht,
ihre Schule in einen Ort zu
verwandeln, an dem niemand
den anderen als Objekt
behandelt, ihn also zum Objekt
seiner Bewertungen, seiner



Erwartungen, seiner
Belehrungen oder seiner
Maßnahmen macht. Auf diese
Weise wird es möglich, dass sich
jeder Einzelne als Subjekt
gesehen fühlt und alle
Beteiligten einander von
Subjekt zu Subjekt begegnen.
Und überall dort, wo das
gelingt, wird auch das
Spielerische nicht nur auf dem
Pausenhof oder bei
Theateraufführungen, sondern
sogar in den Unterrichtsstunden



wieder lebendig, und mit ihm
auch die Schüler und sogar ihre
Lehrer.

So verwirklichen
zukunftsweisende Schulen eine
Lern- und Beziehungskultur, die
genau das hervorbringt, was
wir als wesentliche Kennzeichen
eines gelingenden Spiels
kennengelernt haben. Sie sind
auf dem Weg zu einer
spielerischen Lebenskultur und
nehmen ihre Kinder und
Jugendlichen dabei ganz



selbstverständlich mit. Und
siehe da, in solchen Schulen
entwickeln sich die Schüler zu
Persönlichkeiten, die wissen,
was sie können und was sie
wollen, die ihre angeborene
Lust am eigenen Entdecken und
Gestalten nicht mehr verlieren,
ebenso wenig wie ihre
Leidenschaft und Lernlust. Und
ganz nebenbei absolvieren sie
auch noch ihre Abschlüsse und
machen sich danach mit Mut,
Zuversicht und viel



spielerischer Leichtigkeit auf
den Weg ins Leben als
Erwachsene. Diesen Schulen
und diesen Schülern gehört die
Zukunft.

 
 

Unternehmen

Nirgends scheint es
schwieriger, einen Geist des
Spiels zu kultivieren, als in der
Welt des Business. Hier, wo der
Homo oeconomicus sein



globales Dominium errichtet
hat, scheint der Homo ludens
keinen Zutritt zu haben – auch
wenn sich manche Manager
gerne als Spieler, womöglich
gar als »Global Player« deuten.
Wir sahen, dass es sich dabei
meist um Etikettenschwindel
handelt: dass nicht ein Geist des
zweckfreien, selbstgenügsamen
Spiels die Protagonisten lenkt,
sondern der unbedingte Wille
zum Profit. Dass sie sich dabei
Elemente und Strukturen aus



der Welt der Spiele dienstbar
machen, ändert nichts daran,
dass sie der Logik eines
instrumentellen Denkens
unterworfen sind, dem jedes
freie und nutzlose Spiel zuwider
ist.

Gewiss hat sich das
zweckrationale Denken und
Handeln in der Vergangenheit
bewährt. Ihm verdankt die
Wirtschaft ihren globalen
Siegeszug – nicht nur auf
Marktplätzen, sondern auch in



den Spielzimmern unserer
Kinder. Ursprünglich hatten
unsere Vorfahren Handel und
Warenproduktion aufgebaut, um
dem Menschenwohl zu dienen.
Aristoteles etwa verpflichtete
die Gewerbetreibenden darauf,
alle Aktivitäten in den Dienst
des Wohlergehens des Hauses –
griechisch oikos – zu stellen,
und wurde so zum Vordenker
jener Wissenschaft der
Haushaltsführung, die er
oikonomía nannte –



»Ökonomie«. Inzwischen hat
sich daraus ein
Wirtschaftssystem entwickelt,
das alle Bereiche des Lebens
kolonialisiert und die Menschen
nach seinen Erfordernissen
formatiert, indem sie
kurzerhand als Objekte der
Durchsetzung eigener
Interessen oder, wie es
unverfänglicher genannt wird,
von Produktions- und
Markterfordernissen
vereinnahmt werden.



Nicht anders im Finanzsektor.
Die ursprüngliche Aufgabe von
Banken war es, mit ihren
Krediten den Aufbau von
Produktionsstätten oder die
Erschließung von Märkten zu
ermöglichen. Inzwischen gibt es
internationale Großbanken und
Finanzinstitute, die so mächtig
geworden sind, dass sie nicht
nur einzelne Wirtschaftszweige,
sondern sogar ganze Länder
und deren Regierungen zu
lenken und zu beherrschen



imstande sind.
So müssen wir feststellen,

dass in der Wirtschafts- und
Finanzwelt der ursprünglich
eingeschlagene und zunächst
auch durchaus zielführende
Kurs längst verlassen wurde. Im
Zuge der Globalisierung ist
einiges aus dem Ruder gelaufen
und hat uns in ein bedrohliches
Fahrwasser geführt. Der
Spielraum für Umlenkmanöver
ist eng geworden. In den letzten
Jahren jedoch beginnt der



Motor dieses mächtigen
Schiffes, immer häufiger und
auch immer heftiger zu
stottern.

Die im Zuge der
Globalisierung so begeistert
erschlossenen neuen
Absatzmärkte beginnen zu
verlanden. Aus manchen sind
sogenannte Tigerstaaten
geworden, die die Vorteile
billiger Arbeitskräfte
konsequent nutzen und mit
ihren Massenprodukten die



Märkte der alten
Industriestaaten
überschwemmen. Wer mit
seinen Produkten heute global
am Ball bleiben und überleben
will, muss kreative und
innovative Lösungen finden.
Einfach nur bestimmte Produkte
noch schneller, effektiver,
kostensparender herzustellen,
können diese Newcomer meist
besser.

Vor diesem Hintergrund
werden Kreativität und



Innovationskraft unserer
hiesigen Unternehmen
zunehmend zur entscheidenden
Voraussetzung für einen
erfolgreichen Fortbestand auf
dem Weltmarkt und für den
Erhalt des
Wirtschaftsstandortes
Deutschland. Und inzwischen
wissen wir ja nun auch, auf
welche Weise sich das kreative
und innovative Potenzial eines
Unternehmens ebenso wie die
kokreativen Fähigkeiten seiner



Mitarbeiter am besten zur
Entfaltung bringen lassen. Das
geht am besten dadurch, dass
man Bedingungen in
Unternehmen schafft, die den
Menschen guttun; dadurch, dass
man Räume öffnet und pflegt, in
denen Mitarbeiter sich lebendig
fühlen – indem sie
wahrgenommen und ernst
genommen werden und sich
deshalb ihrem Unternehmen
zugehörig fühlen.

Allein monetäre Anreize sind



dafür allerdings ungeeignet.
Wer künftig seine Belegschaft
dazu bringen möchte, sich für
das Unternehmen einzusetzen,
kreative neue Ideen zu
entwickeln, gemeinsam mit
anderen nach innovativen
Lösungen zu suchen,
mitzudenken und andere dazu
anzuspornen, muss mehr tun,
als ihnen gute Karrieren, hohe
Gehälter oder Bonuszahlungen
in Aussicht zu stellen.
Fortschrittliche Unternehmen



haben das erkannt und
versuchen deshalb, eine
Führungs- und Beziehungskultur
aufzubauen, die es den
Mitarbeitern erlaubt, ihre
Arbeit als sinnvoll und sich nicht
länger als Objekte zu erleben:
von Belohnungen, Bewertungen,
Erwartungen, Zielvorgaben und
Effizienz steigernden
Maßnahmen.124

So paradox es zunächst
klingen mag: Wer wirklich und
dauerhaft in der Geschäftswelt



Erfolg haben möchte, muss eine
innovative Unternehmenskultur
aufbauen und pflegen. Dazu
gehört es auch, Räume zu
schaffen, in denen es nicht um
Erfolg geht – in denen es um gar
nichts geht –, Spielräume eben,
zweckfreie Räume, schöne
Räume, Räume des
Miteinanders und der
Begegnung. Vor allem: Räume
der Kokreation. Am Ende
werden es solche Unternehmen
sein, in denen – gleichsam als



Nebenwirkung –
Höchstleistungen erbracht und
Innovationen möglich werden.

Denn wo Menschen
miteinander spielen, öffnet sich
der Raum des
Zwischenmenschlichen, in dem
sich Neues, Unverhofftes zeigen
kann. Die spielerische
Lebenskunst hat gerade darin
ihren Charme, dass sie ein
solches spielerisches
Miteinander pflegt und
kultiviert, in dessen Hin und



Her die Kreativität gedeiht.
Und was wird mehr gebraucht
in Unternehmen, die ständig auf
Erneuerung und Entwicklung
angewiesen sind, um auf dem
Markt bestehen zu können? Sie
brauchen Innovationen und
Visionen – und diese können am
allerbesten da gedeihen, wo
Menschen miteinander spielen.

Tragfähige Visionen und
kreative Ideen lassen sich eben
nicht technisch produzieren
oder herstellen. Eine Vision ist



keine Blaupause, nach deren
Bild die Zukunft organisiert und
gestaltet werden kann. Sie lässt
sich nicht durch instrumentelles
Denken erzeugen. Weil Neues
nur zum Vorschein kommt, wo
Strategie und Technik ruhen.
Weil das Gehirn nur dann
zu Topform aufläuft, wo nichts
und niemand es zur Topform
und zum Output zwingt. Weil
echte Neuerungen vielmehr
Kunstwerken als Produkten
gleichen – Kunstwerken, die sich



im kokreativen Spiel der
Menschen einspielen, sich ihnen
zuspielen. Mehr Spiel in
Unternehmen? Wie aber soll
das praktisch gehen? Ein
Tischfußball in der Kantine?
Das wäre immerhin ein Anfang,
es reicht jedoch mitnichten. Die
Art von Spielen, die den
Unternehmen fehlen, sind
anderer Art. Es sind Spiele,
deren Spielarrangement dafür
geschaffen ist, die Logik des
Sich-Zeigens zu bedienen:



Spiele, die einen Spielraum
zwischen Menschen, einen
Raum für wirkliche Begegnung
eröffnen und dadurch die
Voraussetzung erfüllen, dass
Unerwartetes zutage treten
kann. Improvisationsspiele sind
dafür besonders gut geeignet.
Viel besser als die gängigen
Spaß-Incentives, die im
Zweifelsfall eher infantile
Regressionsprozesse in Gang
setzen als kreative
Reifungsschübe beflügeln.



Spielräume und Spielzeiten in
Unternehmen sind kein Luxus.
Als Luxus gelten sie allein dem
konventionellen Homo
oeconomicus, dessen
instrumentelle Vernunft so
dominant geworden ist, dass er
nicht mehr erkennen kann, dass
alle Strategie und Effizienz zu
nichts nütze sind, wenn sie nicht
im Dienst von Sinnvollem und
Schönem stehen. Schon Goethe
wusste übrigens ein Lied darauf
zu singen, dass die



instrumentelle Vernunft dem zu
erliegen droht, was er das
»Veloziferische« nannte: der
von Effizienz- und
Funktionalitätsparametern
verführten Tendenz zu
Übereilung, Beschleunigung und
Ungeduld. »Fluch vor allen der
Geduld!« lässt er seinen Faust
am Anfang jener großen
Tragödie rufen, die auf
archetypische Weise die fatalen
Pathologien des Homo
oeconomicus vorwegnimmt – in



der Gestalt des Faust, dessen
Unrast und technische
Rationalität ihn wieder und
wieder zum Unheil verleiten:
Übereiltes Denken führt zum
Irrtum, übereiltes Handeln zur
Gewalt.125

Wie lässt sich dieser
unheilvollen Tendenz wehren?
Indem avancierte Unternehmer
und Führungskräfte Inseln der
Lebendigkeit im Business
schaffen: Orte, die wirklich frei
vom wirtschaftlichen Denken



sind. Indem
Unternehmenskulturen gepflegt
und gehegt werden, in denen
auch das spielerische Element
zur Geltung kommt. Indem
Räume und Zeiten definiert
werden – so wie einst der
Schamane das Spielfeld
markierte –, in denen die
Beschäftigten Kollegen und
nicht Konkurrenten sind; in
denen sie frei sein dürfen,
spielen können und wo ihr Tun
nicht evaluiert wird. Räume, zu



denen ein Controller keinen
Zugang hat – es sei denn, er
lässt die Controller-Rolle hinter
sich.

Ein Beispiel kann
veranschaulichen, wie so etwas
konkret geschehen kann.
Normalerweise sind Kunden und
Verkäufer Rivalen, die einander
so gut es geht für ihre Zwecke
nutzbar machen wollen. Beide
ziehen ins Verkaufsgespräch
wie in eine Schlacht – aus der
sie entweder als Sieger oder als



Verlierer hervorgehen werden.
Mit der Grundhaltung
spielerischer Lebenskunst
würden sie freilich ganz anders
an die Sache herangehen. Beide
sähen das Verkaufsgespräch als
Spiel. Die Spielzeit endete in
dem Augenblick, in dem der
Kaufvertrag geschlossen ist. Ein
paar Spielregeln wären
einzuhalten, ansonsten
begegnete man einander als
Mitspieler eines Spiels, bei dem
sich letztlich etwas zeigen wird,



das vorher nicht bekannt war:
der Preis der Ware, die verkauft
wird. Doch der ist gar nicht das
Entscheidende – entscheidend
ist das Verkaufsspiel selbst, das
in sich seinen Wert hat.

Eine Utopie ist solch ein
spielerisches Verkaufsgespräch
übrigens mitnichten, das weiß
jeder, der einmal einen
orientalischen Basar besucht
hat. Da wird ein köstliches Spiel
inszeniert. Beim Teppichkauf ist
es keineswegs damit getan, dass



man den Preis bezahlt, der auf
dem Teppich steht, und
anschließend das gute Stück
nach Hause trägt. Weit gefehlt.
Da wird palavert, vom Onkel in
Castrop-Rauxel, dann kommt
ein Kaffee, dann geht es um den
Schwager einer Schwägerin,
und irgendwann wird beiläufig
erwähnt, da gäbe es ja noch den
schönen Teppich, den der werte
Gast vielleicht doch gerne
erwerben möchte … – Am Ende
zahlt man mehr für dieses



Schauspiel, ist es doch gar zu
schön. Den Teppich nimmt man
dann als eine Art
Kollateralschaden … in Kauf.

Das Beispiel zeigt: Es ging
und geht auch anders. Ein
bisschen Spielkultur ist auch in
Unternehmen und beim
Geschäftemachen möglich. Aber
nur dann, wenn es gelingt, sich
selbst als Spieler ernst, als
Händler oder als Kunde
hingegen nicht allzu ernst zu
nehmen. Sich solches immer



wieder neu bewusst zu machen,
entspannt total und macht es
möglich, den Geist des Homo
ludens in der Welt des Business
zur Geltung zu bringen.

Noch eines kommt hinzu: Die
Räume, in denen Menschen
heute arbeiten, sind meistens
weit davon entfernt, zum Spiel
zu animieren. Sie folgen
ausschließlich der
zweckrationalen Intelligenz. Sie
sind auf Funktionalität und
Effizienz hin ausgerichtet und



nicht auf Kreativität und Poesie.
In solchen Räumen kann kein
Spiel gedeihen. In solchen
Räumen stirbt die Kreativität.
Die meisten Büros sind
Administrationsfabriken und
keine Inseln der Lebendigkeit.
Auf dieser Baustelle gibt es
reichlich zu tun; und es ist nur
zu begrüßen, wenn einige
avancierte Unternehmen
inzwischen besondere
Workspaces einrichten, die den
Kriterien einer von



spielerischer Lebenskunst
durchdrungenen
Unternehmenskultur Genüge
leisten.

Die Welt des Business braucht
Spiel und Schönheit: nicht um
das Spiel für ökonomische
Zwecke zu instrumentalisieren,
sondern um
instrumentalisierungsfreie
Zonen zu schaffen, die im
Dienste der Lebendigkeit und
des Menschen stehen. Denn
ohne wirkliches, authentisches



Menschsein, ohne echte
Kreativität und Innovationskraft
kann auch das technisch und
instrumentell perfekt getunte
Unternehmen auf Dauer nicht
bestehen.

 
 

Politik

Dass eine Kultur spielerischer
Lebenskunst auch auf dem Feld
der Politik gedeihen kann,
scheint auf den ersten Blick



absurd. Ausgerechnet dort, wo
es fortwährend darum geht,
Interessen zu verfolgen,
Strategien auszuhecken und
Pläne zu schmieden;
ausgerechnet dort, wo ernsthaft
diskutiert und gerungen wird;
ausgerechnet dort, wo Parteien
sich bekämpfen und der
Wahlkampf aller gegen alle das
Geschehen leitet: Ausgerechnet
da sollte ein Geist des Spielens
heilsam sein? Der Politiker als
Homo ludens – kann das gut



gehen?
Warum eigentlich nicht? Denn

bei näherem Hinsehen liegt es
auf der Hand, dass es der Politik
gut zu Gesicht stünde, ein
bisschen mehr vom Geist des
Spiels in ihren engen Grenzen
zuzulassen. Es dürfte jedenfalls
dem Wohlergehen eines Landes
weit eher dienlich sein als das,
was gegenwärtig in der Politik
geschieht. Denn längst haben
sich in ihr Technokraten
breitgemacht. Längst tummeln



sich in vielen Gremien Experten
oder Lobbyisten, denen der
Geist des Spielens völlig
fernliegt. Hier geht es um
Interessen und Geschäfte, hier
geht es um Profit und Macht.
Hier geht es um Einfluss und
Kalkül, um Triumph oder
Vernichtung. Hier herrschen
Konkurrenz und Gegnerschaft.
So etwas wie Kokreativität hat
man im Parlament schon lange
nicht mehr gesehen. Und ob
dafür in der Regierung Platz ist,



darf mit Fug und Recht
bezweifelt werden. Denn die
heutige Politik folgt fast
durchgängig dem Diktat der
instrumentellen Vernunft. Die
»kommunikative Vernunft«, die
Jürgen Habermas in den
1980er-Jahren noch als
Garanten der Demokratie
gegen ein instrumentelles
Politikverständnis zur Geltung
bringen wollte, scheint langsam
zu verkümmern.

Die Kolonialisierung des



Politischen durch die
instrumentelle Vernunft tut dem
Gemeinwesen nicht gut. Sie
schränkt die Freiheit des
Diskurses ein und behindert
Innovation, Veränderung und
Wandel. In einem politischen
System, das von Lobbyisten,
Technokraten und Sachwaltern
partikularer Interessen
beherrscht wird, fehlt der Raum
des Miteinanders. Die Art und
Weise etwa, wie zwischen der
Europäischen Union und den



Vereinigten Staaten das
Transatlantische
Freihandelsabkommen (TTIP)
verhandelt wird, gibt davon ein
beredtes Zeugnis: vorbei an
allen Parlamenten, unter
Ausschluss der Öffentlichkeit,
fern jeder demokratischen
Legitimation. Wo auf diese
Weise gedealt wird, läuft die
Demokratie Gefahr, zur bloßen
Administration oder Bürokratie
zu verflachen.

Die alten Griechen, jene



Meister der Spielkultur,
wussten um diese Gefahr. In
ihren Reflexionen über das
Wesen des Politischen hat die
Philosophin Hannah Arendt
dargelegt, warum die attische
Demokratie in ihrer Blütezeit so
großen Wert darauf legte, dass
die stimm- und
wahlberechtigten Bürger
ökonomisch unabhängig
sind126: Es ging darum, die
Sphäre des Politischen davor zu
schützen, von ökonomischen



Zwängen und Notwendigkeiten
dominiert zu werden. Man
glaubte in Athen, dass es der
Polis schaden würde, wenn
Politik zu einer Profession
verkomme – zum Gelderwerb.
Seither hat sich zwar das
Wissen um die Wichtigkeit der
finanziellen Unabhängigkeit der
Parlamentarier verdunkelt,
aber das heißt nicht, dass die
Pioniere der antiken
Demokratie nicht etwas
Richtiges erkannt hätten: Als



Ort für richtungsweisende
Entscheidungen, an dem die
Geschicke eines Gemeinwesens
verhandelt werden, kann Politik
nur dann nachhaltig
funktionieren, wenn sie den
Spielraum für Entscheidungen
offenhält, wo sie ein freies
Handeln zulässt, das von keinen
externen oder privaten
Interessen und Zwängen
infiziert ist – wo sie eine nicht
von ökonomischen Interessen
geleitete Kommunikation der



Entscheidungsträger
organisiert.

Der angestammte Ort dafür
ist zweifellos das Parlament. Als
Keimzelle der Demokratie ist es
seiner Idee nach durchaus ein
Spielraum – ein Raum für ernste
Spiele, in dem unterschiedliche
Spielparteien miteinander
ringen, damit sich im Hin und
Her der Spielbewegung zeigen
kann, welche Entscheidung
getroffen und welche
Maßnahme ergriffen werden



soll. Zu einem solchen ernsten
Spiel kann eine
Parlamentsdebatte aber nur
geraten, wenn sich die
Rednerinnen und die Redner
nicht total mit ihrer Rolle
identifizieren. Im britischen
Oberhaus, dem House of Lords,
trug man daher eine Perücke –
um klarzumachen, dass man
hier nicht als Privatperson mit
privaten Interessen redet,
sondern in die Rolle des
Repräsentanten schlüpft, der



nun im Redespiel mit anderen
antritt, um im Wechselspiel der
Reden die Meinung des
Souveräns – des Volkes – zu
ermitteln, ja zur Darstellung zu
bringen. Und das mit dem vollen
Ernst eines echten Spielers, der
zugleich weiß, dass es »nur« ein
Spiel ist, das er spielt, und dass
seine Aufgabe in dem Spiel nicht
darin besteht zu gewinnen,
sondern dabei zu helfen, das zu
zeigen, was sich sonst nicht
zeigen kann: das, was hier und



jetzt zu tun ist (und nicht das,
was bestimmte
Interessengruppen
durchzusetzen vermögen). Das
Parlamentsspiel – recht
verstanden – gleicht dem
antiken Kultspiel. Nur dass kein
himmlischer Geist beschworen
wird, sondern im kokreativen
Zusammenspiel eine Einsicht
gezeitigt wird: die Einsicht, was
ungeachtet der partikularen
Interessen von Parteien und
Lobbyisten für das



Gemeinwesen in einer
konkreten Situation gut ist.

Bei heutigen politischen
Debatten hingegen treten
Parteien gegen Parteien und
Personen gegen Personen an.
Man wird dabei den Eindruck
nicht los, dass sie nur als
Funktionsträger ihrer
Parteiprogramme oder
Weltanschauungen miteinander
ringen, nicht aber als
Volksvertreter gemeinsam ein
Spielarrangement vollziehen,



bei dem es darum geht, im
Wechselspiel der Mit- und
Gegenspieler auszuspielen,
welche Entscheidung zu treffen
ist. Statt der Gestaltungskraft
des kokreativen Spiels zu
vertrauen, konsultieren sie
Experten, entwerfen sie
Strategien und Pläne, spinnen
sie Intrigen. Das alles ist
anstrengend, macht keinen
Spaß und lässt die
Protagonisten rasant schnell
altern.



Wenn Politik wieder Freude
macht und aufhört, durch und
durch berechenbar zu sein,
dann sollte es auch möglich
sein, dass fähige und engagierte
Menschen sich für sie
begeistern. Womöglich fänden
sie wieder Gefallen daran, sich
mit den Belangen des
Gemeinwesens zu befassen. Ja,
es könnte sogar sein, dass ein
spielerisches Politikverständnis
einen lebendigen Diskurs und
ein gesellschaftliches



Miteinander generieren. Die
viel berufene
Politikverdrossenheit könnte
ausgespielt haben.

Dort, wo wirklich gespielt
wird, wächst auch der Geist des
Miteinanders und der
Verbundenheit, den jedes
Gemeinwesen braucht, um als
freie Bürgerschaft bestehen zu
können. Spielen ist deshalb
eminent politisch. Und deshalb
muss allen, die am Bestand
eines freien, humanen,



bürgerlichen Gemeinwesens
Interesse haben, daran gelegen
sein, dem Spiel in unserer Welt
mehr Raum zu geben. Jedes
echte Spiel ist eine Schule des
Gemeinsinns.

Vielleicht ist das der Grund
dafür, dass der bürgerschaftlich-
demokratische Gedanke zuerst
in Griechenland gedacht wurde:
Denn eine Kultur, die sich ihrer
selbst in den großen Festspielen
immer neu gewahr wurde und
vergewisserte, war wie keine



andere dazu angetan, ein
Bewusstsein dafür zu
entwickeln, dass der Mensch
ein Gemeinschaftswesen ist –
ein zoon politikon, dessen
Leben nur da gedeiht und seine
Blüte findet, wo es sich in einer
polis, ja, abspielt: einem
Gemeinwesen, in dem die
Menschen sich als freie Bürger
begegnen, gemeinsam
Möglichkeiten durchspielen und
so schließlich zu
Problemlösungen finden. Als



zoon politikon braucht der
Mensch Spiele. Wer keine
freien, bürgerschaftlich-
demokratischen Gemeinwesen
dulden will, ist hingegen gut
beraten, Spiele entweder zu
unterdrücken oder zu
Konsumartikeln und Geschäften
umzuformatieren. Ein Blick in
die Diktaturen dieser Welt lehrt,
wovon die Rede ist. Die Feinde
einer offenen Gesellschaft sind
nicht zufällig entweder
Spielverderber oder



Falschspieler.
 
 
Religion und Spiritualität

Dass Spiel und Religion
ursprünglich eng verschwistert
waren, haben wir gesehen. Wir
sprachen von den Kultspielen, in
denen frühere Kulturen sich der
Gegenwart ihrer Götter
vergewisserten. Wir sprachen
von den alten Hellenen, bei
deren großen Festspielen zu



Delphi und Olympia sich die
Menschen vor ihren Göttern
zeigten. Wir sprachen auch
davon, dass noch im
Christentum – im Ritus oder im
Passionsspiel, im Oratorium
oder beim Kirchentanz – etwas
vom spielerischen Geist der
alten Religion erhalten blieb.
Was wir bislang noch nicht
bedachten, ist die Frage, wo
eigentlich heute die spielerische
Komponente auf dem Feld der
Spiritualität geblieben ist und



ob auch hier so etwas wie eine
Kultur spielerischer
Lebenskunst wünschenswerte
Effekte zeitigen könnte.

Tatsächlich scheint im Feld
der Spiritualität ein bärbeißiger
Ernst zu dominieren. Nicht
überraschend geschieht das vor
allem da, wo Religion und
Spiritualität als Mittel zum
Zweck gelehrt oder gepredigt
werden – etwa zum Zweck der
Erlangung des Seelenheils im
Paradies oder auch zum Zweck



der Erleuchtung oder einer
besseren Reinkarnation. Die
instrumentelle Vernunft mit
ihrer Logik des Um-zu ist also
auch im Reich der Religion zu
Hause.

Nun ist es nicht das geringste
Verdienst Friedrich Nietzsches
gezeigt zu haben, dass es
Religionen und Spiritualitäten
gibt, die gerne »von
überirdischen Hoffnungen«
reden und dafür umstandslos
das irdische Leben opfern –



zuweilen auch das der
»Ungläubigen«. Wo im Namen
der Religion das Leben der
Menschen Zielen, Zwecken
oder Göttern unterworfen wird,
anstatt es vor dem Horizont des
Heiligen zu würdigen, werden
die Menschen klein gehalten
oder unterdrückt. Gläubige
oder Übende, die sich ganz der
Lehre oder dem Weg
anheimgeben, werden dabei
immer uniformer – und ihr
Leben wird eng und eintönig.



Wie anders wäre es, wenn
sich der Geist der spielerischen
Lebenskunst auch im Feld der
Religion bekunden dürfte. Dass
allem spielfernen Dogmatismus
und Fundamentalismus zum
Trotz so etwas gerade dem
Christentum durchaus nicht
fremd ist, hat der Theologe
Hugo Rahner in seinem
Büchlein Der spielende Mensch
glaubhaft dargestellt. Er zeigt,
dass es dem frommen Menschen
durchaus möglich ist, sich vor



dem Horizont des Göttlichen als
Wesen zu verstehen, das sich in
Spielräumen erproben darf, das
keinem Zweck genügen muss,
sondern von Gottes Gnaden her
zum freien Spiel geladen ist.127

Er geht sogar so weit, mit dem
Mönch Notker von St. Gallen
die Kernessenz der römischen
Kirche darin auszumachen, eine
»spielende Kirche« zu sein:

 
Sieh, unter dem
lieben



Weinstock, o
Christus,
spielt voller
Frieden,
behütet im Garten
die heilige
Kirche.128

 
Und 500 Jahre nach der
Reformation dürfen wir uns
auch daran erinnern, dass es die
Ur-Intuition von Martin Luther
war, die Freiheit eines
Christenmenschen gerade darin



zu erkennen, nicht durch
eigenes Leisten das Seelenheil
erwerben zu müssen, sondern
auf Gottes Gnade vertrauen zu
dürfen. Auch manche Mystiker
haben um die
Selbstgenügsamkeit des seligen
Lebens gewusst, etwa
Mechthild von Magdeburg, die
es wagte, das Geschehen der
mystischen Begegnung von Gott
und Mensch im Bild des
Liebesspiels zu beschreiben,
indem sie Gott über die Seele



sagen lässt:
 

Ich kann ihr nicht alle
Vertraulichkeit geben,
außer sie wolle ganz ledig
und bloß
in meine göttlichen Arme
sich legen,
so daß ich dann mit ihr
spielen kann.129

 
Ist uns modernen, säkularen
Menschen die Seligkeit
womöglich schnuppe, so sollten



wir doch nicht verkennen, dass
jene Ausprägungen von Religion
und Spiritualität dazu ermutigen
können, dem Leben mit
spielerischem Geist zu
begegnen. Sie rufen ins
Bewusstsein, was uns als
Essenz der spielerischen
Lebenskunst vor Augen ist: Das
Leben hat – wie jedes gute
Spiel – seinen Sinn und Zweck
allein in sich. Es will und darf
gelebt werden. Und es hat ein
Ende – Gott sei Dank. Hätte es



das nicht, wäre das Projekt
einer spielerischen Lebenskunst
von vornherein zum Scheitern
verurteilt. Nur weil es
irgendwann vorbei ist, können
wir dem Leben mit
spielerischem Ernst begegnen.
Mit Ernst, weil jeder Augenblick
der Spielzeit uns Gelegenheit
gibt, zur Schönheit reifen
Menschseins zu erblühen; mit
spielerischem Ernst, weil mit
dem Tod die Dummheiten und
Fehler, die wir dabei machten,



dem Vergessen anheimfallen
werden. Und wenn Sie an den
Fortbestand der Seele nach
dem Tode glauben, dann können
Sie auch sagen: mit Ernst, weil
jeder Augenblick die Seele
wachsen lässt; mit
spielerischem Ernst, weil die
Seele mit dem Tod das Spielfeld
verlassen und erkennen wird,
dass ihre Inkarnation eben
»nur« ein Spiel war. Aber so
weit müssen wir gar nicht
gehen, um die Sterblichkeit als



einen wichtigen Faktor zu
verstehen, der es uns erlaubt,
eine spielerische Grundhaltung
zum Leben auszubilden.

Sich dessen in der
Rückbindung ans Heilige zu
vergewissern, die Sinnhaftigkeit
des sterblichen Daseins im
Gegenüber zum unsterblichen
Göttlichen zu erfahren, sich
selbst als kostbar zu bejahen:
Das sind am Ende wohl die
wichtigsten Voraussetzungen,
um seinem Leben etwas mehr



spielerische Leichtigkeit zu
verleihen. Denn wer in dem
Bewusstsein lebt, dass sein
Selbst oder seine Seele für sich
genommen unbedingt bejaht
werden kann und sinnvoll ist,
wird sich leichter damit tun, das
Ich im großen Lebensspiel nicht
gar zu wichtig zu nehmen. Und
er wird immer wissen, dass es
in seinem Tun und Schaffen
noch jene Tiefendimension des
Selbst oder der Seele gibt, des
Heiligen oder der Götter, die



sich im Spiel des Lebens immer
wieder offenbart.

Das Leben will und darf sich
spielerisch erproben, um sich zu
entfalten und zu erblühen. Wenn
es dafür an Gott oder den
Göttern Maß nimmt und sich
das Heilige vor Augen hält, um
an ihm Mensch zu werden, dann
ist eben dies die spirituelle
Variante der Kultur
spielerischer Lebenskunst, um
die es uns in diesem
Schlusskapitel zu tun war. Es



könnte sein, dass wir in ihrem
Zeichen zuletzt dahin gelangen,
die seelische Eleganz eines
ernstheiteren Menschen
auszuprägen, der dem Leben in
all seinen Bereichen und
Facetten mit einem Lächeln
begegnen kann – auch da, wo
dieses bunte, schöne Spiel
zuletzt sein Ende findet.



NACHSPIEL AUF ERDEN

WAS WIRD AUS UNS, WENN
WIR BEGINNEN, 

DEN ZAUBER DES SPIELS
WIEDERZUENTDECKEN?

Dank unseres zeitlebens
lernfähigen Gehirns sind wir
Menschen in der Lage, unser
Leben nach eigenen
Vorstellungen zu gestalten.
Mithilfe globaler



Kommunikationsnetzwerke
können wir diese Vorstellungen
inzwischen überall auf der Welt
verbreiten. Und nicht nur unser
Wissen und Können: Wie unsere
Vorfahren geben auch wir
unsere Vorstellungen vom guten
und wahren Leben von
Generation zu Generation an
unsere Nachkommen weiter.
Wir müssen das tun, denn wir
verfügen nur noch über
rudimentäre, genetisch in unser
Gehirn einprogrammierte



Verschaltungsmuster, die unsere
Reaktionen und
Verhaltensweisen bestimmen.
Deshalb sind wir darauf
angewiesen, von anderen zu
lernen, wie das Leben geht –
oder es selbst herauszufinden.

Natürlich können wir bei dem
Versuch, unser Leben und unser
Zusammenleben auf der
Grundlage bestimmter
Vorstellungen zu gestalten, auch
scheitern. Anstelle langfristiger
und tragfähiger Lösungen



erzeugen wir dann immer
zahlreicher werdende
Probleme, die sich auf der
Grundlage unserer bisher
entwickelten Vorstellungen und
der daraus abgeleiteten
Strategien irgendwann nicht
mehr lösen lassen. Dann müssen
wir uns eingestehen, dass wir
uns geirrt haben. Das ist
unseren Vorfahren so ergangen,
und das wird auch unseren
Nachfahren nicht erspart
bleiben. Aber aus Fehlern und



Fehlentwicklungen können wir
immerhin lernen, wie es besser
geht.

Das ist ein schmerzhafter und
langwieriger Prozess. Doch
lehrt ein Blick auf die
bisherigen Epochen der
Menschheitsgeschichte, dass er
immer wieder stattgefunden
hat. Sogar als tausendjährig
proklamierte Reiche und für alle
Ewigkeit gültig erachtete
Dogmen und Ideologien sind
nach einer kurzen Zeit der



Euphorie wieder
untergegangen. Zerstörung und
Verwüstung, Angst und Leid,
Unterdrückung und Verfolgung,
Not und Elend waren ihre
beklemmenden
Hinterlassenschaften. Sie zu
überwinden, wurde zum
zentralen Motiv für den
Neuanfang.

Dank unserer Einsichten in
die Funktionsweise des
menschlichen Gehirns wissen
wir aber, dass Angst,



Traumatisierung, Not, Elend
und der daraus erwachsende
Druck, Erstere zu überwinden,
die denkbar schlechtesten
Voraussetzungen für die Suche
nach umsichtigen und langfristig
tragfähigen Lösungen sind.
Allzu leicht greifen Menschen
unter derartigem
Handlungsdruck auf
Vorstellungen zurück, die sich
bereits bewährt haben, die eine
schnelle Befreiung aus ihrer
Not versprechen. Diese



Vorstellungen sind aufgrund
ihrer klaren Zielgerichtetheit
meist nicht sehr komplex und
auch nicht allzu weitsichtig,
dafür aber pragmatisch und
leicht umsetzbar. Deshalb geht
es mit ihnen meist genauso
weiter wie zuvor, zwar unter
veränderten Macht- und
Herrschaftsverhältnissen, dafür
aber noch effektiver, noch
schneller, noch zielführender als
bisher. Nur wenn kriegerische
Auseinandersetzungen oder



soziale Notlagen dann für eine
Weile ausbleiben, kann sich die
gesellschaftliche Entwicklung
tatsächlich schrittweise dem
annähern, was das
ursprüngliche Ziel all der
Anstrengungen war: mehr
Sicherheit, mehr Wohlstand,
mehr Freiheit, vielleicht aber
auch nur mehr Bequemlichkeit.

Erst wenn bedrückende Not
überwunden ist und die ständige
Angst ihre Kraft verloren hat,
das Denken und Handeln der



Menschen zu bestimmen,
herrschen in ihren Gehirnen
Bedingungen, die es erlauben,
neue, komplexe, ganzheitliche
und damit auch langfristig
tragfähige Lösungen zu finden.
Dann erst können wir
Vorstellungen entwickeln, an die
vorher nicht zu denken war.
Jetzt werden auch Phänomene
und Entwicklungen sichtbar, die
mit dem vorherigen Fokus der
Aufmerksamkeit einfach
übersehen wurden, nun erst



entwickeln Menschen eine
gewisse Vorstellung davon, was
sie aus welchem Grund antreibt,
was sie wirklich brauchen und
was – nachdem sie so ziemlich
alles erlangt haben, was sie
bisher zu brauchen glaubten –
für sie und ihr Leben wirklich
wichtig ist. Das sind die
interessantesten Phasen der
Menschheitsgeschichte, und
genau in einer solchen Phase
sind wir – zumindest in der
westlichen Welt – inzwischen



angekommen.
Was uns jetzt noch daran

hindert, uns auf den Weg zu
machen und neue Erkenntnisse
auch umzusetzen, sind jene
Strukturen, die bei dem bisher
so intensiv betriebenen Ringen
nach Sicherheit und Wohlstand
in unseren Hirnen
entstanden sind: die in den
Köpfen der Menschen
herausgeformten neuronalen
Verschaltungsmuster und die
zur Durchsetzung unserer



bisherigen Ziele geschaffenen
Organisations- und
Verwaltungsstrukturen. Obwohl
der äußere Druck durch Not
und Elend deutlich nachgelassen
hat, setzen sich nun viele
Menschen selbst unter Druck.
Unzufrieden mit dem, was sie
haben, hetzen sie weiter umher,
wollen noch mehr erreichen und
machen sich selbst zu Objekten
ihrer eigenen Vorstellungen.
Oder sie scheitern bei der
Umsetzung kreativer Ideen an



der Starrheit der alten,
verkrusteten äußeren
Strukturen.

Aber man kann bereits
erkennen, wie sich diese
Überreste ehemals erfolgreich
aufgebauter und eingesetzter
Denk- und
Verwaltungsstrukturen
aufzulösen beginnen. Nicht
deshalb, weil sie bekämpft und
ausgerottet werden, sondern
weil ihre Protagonisten immer
älter werden und allmählich



aussterben. Und weil immer
wieder neue Generationen
heranwachsen, die sich ihre
Freude am eigenen Entdecken
und Gestalten nicht mehr so
leicht rauben lassen und
spielerisch ausprobieren, was
geht.

Auch wenn es nicht immer
klappt, wenn sie Fehler machen
und neu beginnen müssen –, die
spielerische Leichtigkeit, mit
der sie unterwegs sind, ist heute
für eine wachsende Zahl nicht



nur junger Menschen weitaus
attraktiver als der bittere Ernst
derer, die sich verbissen an die
Positionen und Funktionen
klammern, die sie schon
erreicht haben oder anstreben.

Große Veränderungen
beginnen im Kopf, umgesetzt
werden sie aber von denen, die
sich auf den Weg machen. Das
mögen gegenwärtig noch nicht
sehr viele sein, aber
interessanterweise sind es
gerade diejenigen, die den



Zauber des Spiels
wiederentdecken. Und auch die
anderen, die so weiterzuleben
versuchen wie bisher, sind
dabei, den wirklichen Wert und
die Bedeutung all dessen, was
zu ihnen gehört, was unser
Menschsein ausmacht und was
auch sie für ein erfülltes Leben
brauchen, allmählich zu
erkennen; weil es ihnen
verloren zu gehen droht: das
Lachen der Kinder, das draußen
auf unseren Straßen und



Plätzen immer seltener zu
hören ist, der Zusammenhalt
ihrer Familien, der zunehmend
zerbröckelt, und vor allem die
Zeit, die ihnen immer schneller
durch die Finger gleitet. Immer
erkennbarer wird der Verlust
auch draußen in den Feldern
und Fluren, die in eintönige
landwirtschaftliche
Betriebsflächen verwandelt
worden sind und wo die Vielfalt
von Pflanzen und Tieren, die es
dort noch vor wenigen



Jahrzehnten gab, längst
verschwunden ist. Und wie
wichtig und beglückend es ist,
gemeinsam Feste zu feiern, zu
singen, zu tanzen und zu
musizieren, merken viele erst
dann, wenn all das aus ihrem
Alltagsleben fast verschwunden
ist.

Genauso geht es vielen auch
mit dem freien, unbekümmerten
und zweckfreien Spielen. Bei
der angestrengten Verfolgung
ihrer Ziele und der von



wirtschaftlichen Überlegungen
und Gewinnstreben bestimmten
Lebensgestaltung ist das
Spielen weitgehend unbemerkt
unter die Räder gekommen.
Jetzt erst wird einer ständig
wachsenden Zahl von Menschen
allmählich bewusst, dass damit
etwas für unser Menschsein, für
unsere Kreativität und für die
Entfaltung der in uns
angelegten Potenziale ganz
Entscheidendes verloren
gegangen ist. Warum das so ist,



haben wir in diesem Buch
darzustellen versucht.

So sonderbar funktioniert
unser Gehirn: Solange etwas
wie selbstverständlich da ist,
bemerken wir es nicht und sind
auch nicht bereit, uns darum zu
kümmern. Um seinen Wert und
seine Bedeutung erkennen zu
können, muss es uns wohl erst
abhandenkommen. Und wir
erwachen erst, wenn uns
bewusst wird, was wir zu
verlieren drohen. Erst dann



wächst die Bereitschaft,
Verantwortung zu übernehmen
und alles in unseren Kräften
Stehende zu tun, damit das aus
Unachtsamkeit und
Unwissenheit Verlorene,
Missbrauchte oder gar
Zerstörte wieder wachsen und
gedeihen kann. Deshalb haben
wir dieses Buch geschrieben.
Wir können nicht wissen, was
geschieht, wenn immer mehr
Menschen den Zauber der
spielerischen Entdeckung ihrer



eigenen Möglichkeiten
wiederentdecken. Aber dass wir
dann einander mit etwas mehr
Freude und Leichtigkeit
begegnen und Liebe und
Lebendigkeit in unser Leben
wiederkehren, ist gewiss.



NACHSPIEL IM HIMMEL

»Wollen wir wieder
Menschen spielen«,
fragte Zeus die
Götterrunde.
»Lieber nicht«, erging die
Antwort
seines Bruders Hades.
Denn als Herr über die
Toten
mochte er das Spielen



nicht.
Liebe, Lust und Leichtigkeit
waren nicht so seine Sache,
er stand auf den Ernst des
Lebens;
und er war damit
zufrieden,
dass die Menschen ernst
und eifrig
sich durch ihre Tage
plagten.
 
Zeus jedoch ließ das nicht
gelten:



»Schaut doch nur«, erging
sein Wort,
»wie die Sterblichen
verkümmern.
Immerzu sind sie in Sorge,
schmieden dauernd neue
Pläne,
setzen dauernd neue
Zwecke,
rechnen, prüfen,
kalkulieren,
diskutieren, lamentieren,
rechnen wieder, rechnen
schneller,



rennen rast- und ruhelos,
sehen nichts mehr als sich
selbst,
hören nur das dumpfe
Surren
ihrer eigenen Gedanken,
sehen nichts mehr als das
Flimmern
ihrer Smartphone-
Monitore,
sind gelangweilt und
erfinden
dauernd neue
Ablenkungen,



um die Leere ihres Innern
nicht zu spüren, nicht zu
fühlen.
Ach, die Menschen tun mir
leid,
immerzu sind sie zerstreut,
niemals sind sie ganz
lebendig.«
 
Da der Göttervater
schwieg,
wischte sich die
bezaubernde Venus
eine schöne Träne fort.



»Du hast recht«, sprach sie
zum Vater,
»lass uns wieder Menschen
spielen.
Lass uns Liebe, Lust und
Lachen
wieder auf die Erde tragen.
Lass uns Schönheit, Spiel
und Freude
wieder auf der Erde
pflanzen.« –
»Recht so«, sprach da auch
Apollon,
»kommt, wir wollen uns



verkleiden
und uns auf der Erde
tummeln,
kommt, wir heilen sie vom
Irrsinn,
immer nützlich sein zu
müssen,
immer klug und profitabel,
zielgerichtet, fokussiert.
Dieser Irrsinn
braucht ein Ende. Nehmen
wir sie
an der Hand, führen sie
einander zu,



dass sie sich begegnen
können,
statt einander zu
gebrauchen.
Sich einander zuhören und
sehen,
singen sollen sie und
tanzen,
nutzlos sich am Leben
freuen.«
 
Hermes, der die Menschen
mochte
und Gefallen daran fand,



dass sie rastlos darum
ringen,
Wohlstand und Profit zu
schaffen,
hielt dagegen und
bemerkte,
auch Gewinnstreben und
Schlauheit
seien schöne Qualitäten,
die das
Leben lustig machen. Aber
letztlich
gab auch er zu, dass die
Sterblichen bei aller



Schnelligkeit und Effizienz
stets vergessen, was am
Ende
doch das Beste ist und
bleibt:
Leichtigkeit und
Lebensfreude,
Liebe und Lebendigkeit.
 
Und so traf’s sich, dass die
Götter
wieder auf die Erde kamen,
um das Menschenspiel zu
spielen.



Niemand konnte sie
erkennen,
gut getarnt und still und
heimlich
schlichen sie in
Menschenhirne,
lockerten darin Synapsen
und erstarrte
Denkstrukturen,
und nach gar nicht langer
Zeit
war ein Wandel zu
erkennen.
Erst spielte ein zartes



Lächeln
auf dem Antlitz junger
Menschen,
später hörte man sie
lachen,
sah sie tanzen, sah sie
spielen.
Und das Leben kam
zurück.
 
Die Menschen aber
staunten
und bemerkten:
 



Das Spiel beginnt.



LITERATUR

Arendt, Hannah: Vita activa
oder Vom tätigen Leben, 2.
Aufl., München: Piper 1981.

Aristoteles: Die Nikomachische
Ethik, übers. v. Olof Gigon, 2.,
überarb. Aufl., München:
Artemis 1967.

Blumenberg, Hans: Schiffbruch
mit Zuschauer,
Frankfurt/Main: Suhrkamp



1979.
Bohnenkamp, Anne: Es geht um

Poesie. Schönste Texte der
deutschen Romantik,
Frankfurt/Main: Fischer
2013.

Buber, Martin: Das dialogische
Prinzip, 5., durchges. Aufl.,
Heidelberg: Schneider 1984.

Buytendijk, Frederik J. J.: Wesen
und Sinn des Spiels. Das
Spielen der Menschen und
der Tiere als
Erscheinungsform der



Lebenstriebe, Berlin: Wolff
1934.

Buytendijk, Frederik J. J.: »Das
menschliche Spielen«, in:
Neue Anthropologie, Bd. 4:
Kulturanthropologie, hrsg. v.
Hans-Georg Gadamer u. Paul
Vogler, München: dtv 1973,
S. 88–122.

Croÿ, Emmanuel de: Nie war es
herrlicher zu leben. Das
geheime Tagebuch des
Herzogs von Croÿ, 1718–
1784, übers. u. hrsg. v. Hans



Pleschinski, München: dtv
2014.

Fink, Eugen: Oase des Glücks.
Gedanken zu einer Ontologie
des Spiels,
Freiburg/Breisgau, München:
Alber 1957.

Fink, Eugen: Spiel als
Weltsymbol, Stuttgart:
Kohlhammer 1960.

Fronto, Marcus Cornelius:
»Principia historiae«, in: M.
Cornelii Frontonis epistulae,
hrsg. v. Michael P. J. van der



Hout, Berlin, Boston: Teubner
1988, S. 202–214.

Frühwald, Wolfgang (Hrsg.):
Gedichte der Romantik,
Stuttgart: Reclam 1984.

Gadamer, Hans-Georg:
Gesammelte Werke in zehn
Bänden, Tübingen: Mohr
1985–1995.

Heidegger, Martin: Der Satz
vom Grunde, 9. Aufl.,
Stuttgart: Klett-Cotta 2006.

Heraklit: Fragmente.
Griechisch und deutsch, hrsg.



u. übers. v. Bruno Snell,
2., verb. Aufl., München:
Heimeran 1940.

Hersche, Peter: Gelassenheit
und Lebensfreude. Was wir
vom Barock lernen können,
Freiburg/Breisgau: Herder
2001.

Hesse, Hermann: »Glück«, in:
Ders.: Glück. Betrachtungen
und Gedichte,
Frankfurt/Main: Suhrkamp
2000, S. 9–25.

Hillenkamp, Sven: Das Ende



der Liebe. Gefühle im
Zeitalter unendlicher
Freiheit, durchges. Ausg.,
München: dtv 2012.

Hölderlin, Friedrich: Sämtliche
Werke und Briefe, 2 Bde.,
hrsg. v. Günter Mieth,
München: Hanser 1970.

Horkheimer, Max: Zur Kritik
der instrumentellen Vernunft,
Frankfurt/Main: Fischer
1986.

Huizinga, Johan: Homo Ludens.
Vom Ursprung der Kultur im



Spiel, 22. Aufl.,
Reinbek/Hamburg: Rowohlt
2011.

Hüther, Gerald: Männer. Das
schwache Geschlecht und
sein Gehirn, Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht
2009.

Jung, Carl Gustav/Kerényi, Karl:
Das göttliche Kind. In
mythologischer und
psychologischer
Beleuchtung, Albae Vigiliae,
H. VI/VII, Amsterdam:



Pantheon 1940.
Jünger, Friedrich Georg: Die

Spiele. Ein Schlüssel zu ihrer
Bedeutung, Frankfurt/Main:
Klostermann 1953.

Juvenal: Satiren. Lateinisch –
deutsch, hrsg. u. übers. v.
Joachim Adamietz, Zürich,
München: Artemis & Winkler
1993.

Kant, Immanuel: »Die
Metaphysik der Sitten«
(1785), in: Ders.:
Werkausgabe, Bd. 8, hrsg.



von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt/Main: Suhrkamp
1977, S. 303–634.

Kern, Otto (Hrsg.): Orphicorum
fragmenta, Berlin: Weidmann
1922.

Mechthild von Magdeburg: Das
fließende Licht der Gottheit,
übers. v. Margot Schmidt,
Stuttgart: Frommann-
Holzboog 1995.

Niebelschütz, Wolf von: »Der
Barock. Deutung einer
großen Epoche« (1955), in:



Ders.: Über Barock und
Rokoko, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1981, S. 9–39.

Nietzsche, Friedrich: Sämtliche
Werke, Kritische
Studienausgabe in 15
Einzelbänden, hrsg. v. Giorgio
Colli u. Mazzino Montinari,
2., durchges. Aufl., München:
dtv 1988.

Novalis: Werke in einem Band,
ausgew. v. Hans-Dietrich
Dahnke, 4. Aufl., Berlin,
Weimar: Aufbau 1989.



Osten, Manfred: »Alles
veloziferisch« oder Goethes
Entdeckung der
Langsamkeit, Göttingen:
Wallstein 2003.

Otto, Walter F.: Die Götter
Griechenlands. Das Bild des
Göttlichen im Spiegel des
griechischen Geistes, 8. Aufl.,
Frankfurt/Main: Klostermann
1987.

Platon: Werke in acht Bänden,
hrsg. von Gunther Eigler, 2.
Aufl., Darmstadt:



Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1990.

Rahner, Hugo: Der spielende
Mensch, 11. Aufl., Einsiedeln:
Johannes 2008.

Rilke, Rainer Maria: Das
dichterische Werk,
Frankfurt/Main: Haffmans bei
Zweitausendeins 2005.

Safranski, Rüdiger: Romantik.
Eine deutsche Affäre,
München: Hanser 2007.

Schiller, Friedrich: »Über die
ästhetische Erziehung des



Menschen in einer Reihe von
Briefen« (1793), in: Ders.:
Sämtliche Werke, Bd. 5, hrsg.
v. Gerhard Fricke, 9.,
durchges. Aufl., München:
Hanser 1993, S. 570–669.

Schlegel, Friedrich: Werke in
zwei Bänden, ausgew. v.
Wolfgang Hecht, 2. Aufl.,
Berlin, Weimar: Aufbau 1988.

Schmid, Wilhelm: Schönes
Leben? Einführung in die
Lebenskunst, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2000.



Schröder, Michael (Hrsg.): Die
schönsten Liebesgedichte der
Antike, Frankfurt/Main: Insel
2005.

Xenophon: Erinnerungen an
Sokrates, hrsg. v. Peter
Jaerisch, Berlin: De Gruyter,
1987.

Xenophon: Das Gastmal, hrsg. v.
Ekkehard Stärk, Stuttgart:
Reclam, 1998.

Zimpel, André F.: Spielen macht
schlau! Warum Fördern gut
ist, Vertrauen in die Stärken



Ihres Kindes aber besser,
München: Gräfe und Unzer
2014.



ANMERKUNGEN

Vorspiel

1 Hermann Hesse: »Glück«, in: Ders.:
Glück. Betrachtungen und Gedichte,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 9–
25, hier S. 17.
 
2 Johan Huizinga: Homo Ludens. Vom
Ursprung der Kultur im Spiel, 22. Aufl.,
Reinbek/Hamburg: Rowohlt 2011.

Feuerwerk für graue Zellen 
Die Neurobiologie des



Spielens

3 Friedrich Schiller: »Über die
ästhetische Erziehung des Menschen in
einer Reihe von Briefen« (1793), in:
Ders.: Sämtliche Werke, Bd. 5, hrsg. v.
Gerhard Fricke, 9., durchges. Aufl.,
München: Hanser 1993, S. 570–669,
S. 618 (Brief 15).

Das Lächeln des Weisen 
Zur Philosophie des Spielens

4 Heraklit: Fragmente. Griechisch und
deutsch, hrsg. u. übers. v. Bruno Snell, 2.,
verb. Aufl., München: Heimeran 1940,
Fragment 52.
 
5 Friedrich Nietzsche: »Die Philosophie



im tragischen Zeitalter der Griechen«,
in: Ders.: Sämtliche Werke, Kritische
Studienausgabe [i.e. KSA], Bd. 1, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, 2.,
durchges. Aufl., München: dtv 1988,
S. 799–872, S. 830f.
 
6 Eugen Fink: Spiel als Weltsymbol,
Stuttgart: Kohlhammer 1960, S. 150.
 
7 Walter F. Otto: Die Götter
Griechenlands. Das Bild des Göttlichen
im Spiegel des griechischen Geistes, 8.
Aufl., Frankfurt/Main: Klostermann
1987, S. 10.
 
8 Carl Gustav Jung/Karl Kerényi: Das
göttliche Kind. In mythologischer und
psychologischer Beleuchtung, Albae
Vigiliae, H. VI/VII, Amsterdam: Pantheon
1940.
 
9 Otto Kern (Hrsg.): Orphicorum



fragmenta, Berlin: Weidmann 1922,
S. 110f. (Nr. 34).
 
10 Hugo Rahner: Der spielende Mensch,
11. Aufl., Einsiedeln: Johannes 2008,
S. 20f.
 
11 Ebd., S. 25–27.
 
12 Friedrich Schlegel: »Gespräch über
die Poesie« (1800), in: Ders.: Werke in
zwei Bänden, Bd. 2, ausgew. v. Wolfgang
Hecht, 2. Aufl., Berlin, Weimar: Aufbau
1988, S. 131–195, hier S. 168.
 
13 Martin Heidegger: Der Satz vom
Grunde, 9. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta
2006, S. 186.
 
14 Friedrich Hölderlin: »Da ich ein
Knabe war«, in: Ders.: Sämtliche Werke
und Briefe, Bd. 1, hrsg. v. Günter Mieth,
München: Hanser 1970, S. 230.



 
15 Platon: Lg. 803c–804b. Die
Übersetzungen folgen: Platon: Werke in
acht Bänden, hrsg. v. Gunther Eigler, 2.
Aufl., Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1990.
 
16 Platon: Phl. 50b.
 
17 Xenophon: Memorab. I,3,8.
 
18 Xenophon: Symp. I.1.
 
19 Platon: Lg. 647d.
 
20 Platon: Phdr. 276e.
 
21 Rahner: Der spielende Mensch, S. 29.
 
22 Aristoteles: Die Nikomachische Ethik,
übers. v. Olof Gigon, 2., überarb. Aufl.,
München: Artemis 1967, 1177a2f.



 
23 Schiller: »Über die ästhetische
Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen«, S. 618.
 
24 Emmanuel de Croÿ: Nie war es
herrlicher zu leben. Das geheime
Tagebuch des Herzogs von Croÿ 1718–
1784, übers. u. hrsg. v. Hans Pleschinski,
München: dtv 2014.
 
25 Huizinga: Homo Ludens, S. 202.
 
26 Ebd., S. 199.
 
27 Wolf von Niebelschütz: »Der Barock.
Deutung einer großen Epoche« (1955),
in: Ders.: Über Barock und Rokoko,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981, S. 9–
39, hier S. 35.
 
28 So Peter Hersche: Gelassenheit und



Lebensfreude. Was wir vom Barock
lernen können, Freiburg/Breisgau:
Herder 2001, S. 67.
 
29 Huizinga: Homo Ludens, S. 196.
 
30 Schiller: »Über die ästhetische
Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen«, S. 572.
 
31 Ebd., S. 581.
 
32 Ebd., S. 573.
 
33 Ebd., S. 617f.
 
34 Ebd., S. 616.
 
35 Ebd., S. 616f.
 
36 Rüdiger Safranski: Romantik. Eine
deutsche Affäre, München: Hanser 2007,



S. 47.
 
37 Max Horkheimer: Zur Kritik der
instrumentellen Vernunft,
Frankfurt/Main: Fischer 1986.
 
38 Friedrich Schlegel: »Ideen« (1800), in:
Ders.: Werke in zwei Bänden, Bd. 1,
ausgew. v. Wolfgang Hecht, 2. Aufl.,
Berlin, Weimar: Aufbau 1988, S. 261–
284, hier S. 277 (§109).
 
39 Friedrich Schlegel: »Fragmente«
(1798), in: Ders.: Werke in zwei Bänden,
Bd. 1, ausgew. v. Wolfgang Hecht, 2.
Aufl., Berlin, Weimar: Aufbau 1988,
S. 187–259, hier S. 204f. (Nr. 116).
 
40 Safranski: Romantik, S. 61.
 
41 Schlegel: »Gespräch über die Poesie«,
S. 168.
 



42 Novalis: »Die Lehrlinge zu Sais«
(1798), in: Ders.: Werke in einem Band,
ausgew. v. Hans-Dietrich Dahnke, 4. Aufl.,
Berlin, Weimar: Aufbau 1989, S. 71–106,
hier S. 92.
 
43 Novalis: »Vorarbeiten« (1798), in:
Anne Bohnenkamp (Hrsg.): Es geht um
Poesie. Schönste Texte der Romantik,
Frankfurt/Main: Fischer 2013, S. 45f.
(Abs. 105).
 
44 Joseph von Eichendorff:
»Wünschelrute«, in: Wolfgang Frühwald
(Hrsg.): Gedichte der Romantik,
Stuttgart: Reclam 1984, S. 332.
 
45 Schlegel: »Gespräch über die Poesie«,
S. 184.
 
46 Friedrich Schlegel: »Über die
Unverständlichkeit« (1800), in: Werke in
zwei Bänden, Bd. 2, ausgew. v. Wolfgang



Hecht, 2. Aufl., Berlin, Weimar: Aufbau
1988, S. 197–211, hier S. 209.
 
47 Joseph von Eichendorff: »Zwielicht«,
in: Wolfgang Frühwald (Hrsg.): Gedichte
der Romantik, Stuttgart: Reclam 1984,
S. 311.
 
48 Eichendorff, zit. n. Safranski:
Romantik, S. 215.
 
49 Novalis: »Die Christenheit oder
Europa« (1799), in: Ders.: Werke in
einem Band, ausgew. v. Hans-Dietrich
Dahnke, 4. Aufl., Berlin, Weimar: Aufbau
1989, S. 325–346, hier S. 342.
 
50 Friedrich Nietzsche: »Ecce Homo«,
in: KSA 6, S. 255–374, hier S. 297.
 
51 Friedrich Nietzsche: »Nachgelassene
Fragmente, Sommer 1888«, 20 [40], in:
KSA 13, S. 549–577, hier S. 556.



 
52 Friedrich Nietzsche: »Jenseits von Gut
und Böse«, in: KSA 5, S. 9–243, hier
S. 90.
 
53 Friedrich Nietzsche: »Die Geburt der
Tragödie«, in: KSA 1, S. 9–156, hier
S. 13f.
 
54 Ebd., S. 26.
 
55 Ebd., S. 27.
 
56 Friedrich Nietzsche: »Jenseits von Gut
und Böse«, S. 75.
 
57 Friedrich Nietzsche: »Also sprach
Zarathustra«, in: KSA 4, S. 29.
 
58 Ebd., S. 31.



Angriff der Spielverderber 
Wenn das Spielfeld zum

Marktplatz wird

59 Ileana Grabitz: »Der Staat verliert den
Kampf gegen die Spielhalle«, in: DIE
WELT, 2. März 2013.
 
60 Jahresreport 2014 der
Glücksspielaufsichtsbehörden der
Länder, auf: Hessisches Ministerium des
Innern und für Sport (22. Dezember
2015), URL:
https://innen.hessen.de/sites/default/files/media/hmdis/jahresreport_
2014.pdf, Datum des Zugriffs: 25. März
2016, S. 4.
 
61 Antje Schmid: »Goldgräberstimmung
bei illegalen Glücksspielanbietern«, auf:
Universität Hohenheim –
Forschungsstelle Glücksspiel (28.

https://innen.hessen.de/sites/default/files/media/hmdis/jahresreport_ 2014.pdf


Februar 2014), URL:
https://gluecksspiel.uni-
hohenheim.de/fileadmin/einrich
tungen/gluecksspiel/Oeffentlichkeitsarbeit/pm_Symposium_2014.pdf
Datum des Zugriffs: 25. März 2016.
 
62 Siehe dazu Gerald Hüther: Männer.
Das schwache Geschlecht und sein
Gehirn, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2009.
 
63 Bundeszentrale für gesundheitliche
Aufklärung: Glücksspielverhalten und
Glücksspielsucht in Deutschland.
Ergebnisse des Surveys 2013 und
Trends, Köln: BZgA 2014. Weitere
Zahlen zur Spielsucht in Deutschland
sind erhältlich bei der Forschungsstelle
Glücksspiel der Universität Stuttgart-
Hohenheim. Unter
https://gluecksspiel.uni-hohenheim.de/
findet man Links zu zahlreichen Studien
zum Thema.

https://gluecksspiel.uni-hohenheim.de/fileadmin/einrich tungen/gluecksspiel/Oeffentlichkeitsarbeit/pm_Symposium_2014.pdf
https://gluecksspiel.uni-hohenheim.de/


 
64 Jan Willmroth: »Alles auf null«, in:
Süddeutsche Zeitung, 8. Juli 2015.
 
65 Birgit Stratmann/Julian Böhm: »Wir
haben Menschen süchtig gemacht«, auf:
Netzwerk Ethik heute (o.D.), URL:
http://ethik-heute.org/wir-haben-
menschen-suechtig-gemacht, Datum des
Zugriffs: 25. März 2016.
 
66 Juvenal: Satiren. Lateinisch – deutsch,
hrsg. u. übers. v. Joachim Adamietz,
Zürich, München: Artemis & Winkler
1993, 10, 81.
 
67 Marcus Cornelius Fronto: »Principia
historiae«, in: M. Cornelii Frontonis
epistulae, hrsg. v. Michael P. J. van der
Hout, Berlin, Boston: Teubner 1988,
S. 202–214, 18.
 
68 David Shamah: »Israel opens first-

http://ethik-heute.org/wir-haben-menschen-suechtig-gemacht


ever high-tech kindergarten«, in: Times
of Israel (30. Oktober 2015), URL:
http://www.timesofisrael.com/israel-
opens-first-ever-high-tech-kindergarten/,
Datum des Zugriffs: 26. März 2016.
 
69 Hans Blumenberg: Schiffbruch mit
Zuschauer, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1979.
 
70 Frank Patalong: »Steigender
Medienkonsum: 585 Minuten
Lebensausfall?«, in: Spiegel online (16.
Januar 2013), URL:
http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/medienkonsum-
steigt-auf-neue-rekordhoehe-a-
877354.html, Datum des Zugriffs: 26.
März 2016.
 
71 »ARD/ZDF-Onlinestudie 2015« (o.V.,
o.D.), URL: http://www.ard-zdf-
onlinestudie.de, Datum des Zugriffs: 26.
März 2016.

http://www.timesofisrael.com/israel-opens-first-ever-high-tech-kindergarten/
http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/medienkonsum-steigt-auf-neue-rekordhoehe-a- 877354.html
http://www.ard-zdf-onlinestudie.de


Inseln der Lebendigkeit 
Zur Phänomenologie des

Spielens

72 Hans-Georg Gadamer hat das sehr
genau erkannt: »Die Seinsweise des
Spiels lässt nicht zu, dass sich der
Spielende zu dem Spiel wie zu einem
Gegenstand verhält.« Hans-Georg
Gadamer: Wahrheit und Methode.
Grundzüge einer philosophischen
Hermeneutik (1960), Gesammelte Werke,
Bd. 1, Tübingen: Mohr 1986, S. 108.
 
73 Eugen Fink: Oase des Glücks.
Gedanken zu einer Ontologie des Spiels,
Freiburg/Breisgau, München: Alber
1957, S. 34.
 
74 Rainer Maria Rilke: »Duineser
Elegien«, in: Ders.: Das dichterische



Werk, Frankfurt/Main: Haffmans bei
Zweitausendeins 2005, S. 801–831, hier
S. 813.
 
75 Hölderlin: »Da ich ein Knabe war«,
S. 230.
 
76 Gadamer: Wahrheit und Methode,
S. 110.
 
77 Martin Buber: »Ich und Du« (1923),
in: Ders.: Das dialogische Prinzip,
Heidelberg: Schneider 1984, S. 7–136,
hier S. 15.
 
78 Gadamer: Wahrheit und Methode,
S. 111.
 
79 Eugen Fink geht so weit zu sagen:
»Jedes Spiel, auch das verstockte Spiel
des einsamsten Kindes, hat einen
mitmenschlichen Horizont.« Und weiter:
»Das Spiel ist uranfänglich die stärkste



bindende Macht, ist
gemeinschaftsstiftend.« Fink: Oase des
Glücks, S. 41.
 
80 Friedrich Georg Jünger: Die Spiele.
Ein Schlüssel zu ihrer Bedeutung,
Frankfurt/Main: Klostermann 1953,
S. 45.
 
81 Fink: Oase des Glücks, S. 23.
 
82 Jünger: Die Spiele, S. 50.
 
83 Fink: Spiel als Weltsymbol, S. 75.
 
84 Buber: »Ich und Du«, S. 32.
 
85 Gadamer: Wahrheit und Methode,
S. 113.
 
86 Ebd., S. 114.
 



87 Fink: Oase des Glücks, S. 38.
 
88 Huizinga: Homo Ludens, S. 18. Siehe
dazu auch Jünger: Die Spiele, S. 95–98;
Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 113.
 
89 Huizinga: Homo Ludens, S. 60.
 
90 Jünger: Die Spiele, S. 92.
 
91 Fink: Spiel als Weltsymbol, S. 131.
 
92 Siehe dazu den Abschnitt »Die
spielende Kirche« in: Rahner: Der
spielende Mensch, S. 44–58.
 
93 Huizinga: Homo Ludens, S. 104.
 
94 Ebd.
 
95 Ebd., S. 51.
 



96 Ebd., S. 103.
 
97 Die Zeitung DIE WELT berichtete von
einem Memorandum von 30
Neurowissenschaftlern und anderen
Forschern: »Das Gehirn sei zwar wie ein
Muskel, dessen Funktionen man mit
Rätseln, Programmen,
Gedächtnisspielen trainieren könne.
Derzeit gebe es ›keinen
wissenschaftlichen Beleg dafür, dass
markterhältliche Software-Programme
oder andere kognitive oder soziale
Interventionen einer Demenzerkrankung
tatsächlich vorbeugen oder [sie]
verzögern‹ könnten.« »Sudoku gegen
Alzheimer« (o.V.), in: DIE WELT, 16. Mai
2009.

Leinen los und auf in die
Freiheit! 



Von der spielerischen
Lebenskunst

98 Nietzsche: »Jenseits von Gut und
Böse«, S. 90.
 
99 Schiller: »Über die ästhetische
Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen«, S. 572.
 
100 Ebd., S. 581.
 
101 Ebd., S. 584.
 
102 Ebd., S. 585.
 
103 Ebd., S. 618.
 
104 Ebd., S. 573.
 
105 Wilhelm Schmid: Schönes Leben?



Einführung in die Lebenskunst,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 178.
 
106 Ebd., S. 180.
 
107 Gadamer: Wahrheit und Methode,
S. 118.
 
108 Ebd.
 
109 Buber: »Ich und Du«, S. 23.
 
110 Martin Buber: »Elemente des
Zwischenmenschlichen« (1954), in:
Ders.: Das dialogische Prinzip, 5.,
durchges. Aufl., Heidelberg: Schneider
1984, S. 271–298, hier S. 276.
 
111 Hans-Georg Gadamer: »Das Spiel
der Kunst« (1977), in: Ders.: Gesammelte
Werke, Bd. 8: Kunst als Aussage,
Tübingen: Mohr 1993, S. 86–93, hier



S. 93.
 
112 Anakreon: »Mit dem Purpurball«, in:
Michael Schröder (Hrsg.): Die schönsten
Liebesgedichte der Antike,
Frankfurt/Main: Insel 2005, S. 22.
 
113 Sven Hillenkamp: Das Ende der
Liebe. Gefühle im Zeitalter unendlicher
Freiheit, durchges. Ausg., München: dtv
2012, S. 133.
 
114 Frederik J. J. Buytendijk: Wesen und
Sinn des Spiels. Das Spielen der
Menschen und der Tiere als
Erscheinungsform der Lebenstriebe,
Berlin: Wolff 1934, S. 95.
 
115 Immanuel Kant: »Die Metaphysik der
Sitten« (1785), in: Ders.: Werkausgabe,
Bd. 8, hrsg. von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977, S. 303–
634, hier S. 390.



 
116 André F. Zimpel: Spielen macht
schlau! Warum Fördern gut ist, Vertrauen
in die Stärken Ihres Kindes aber besser,
München: Gräfe und Unzer 2014, S. 10.
 
117 Ebd., S. 12.
 
118 Ebd., S. 60.
 
119 Ebd., S. 26.
 
120 Ebd., S. 8.
 
121 Ebd., S. 12.
 
122 Ebd., S. 61.
 
123 Oliver Wendell Holmes, zit. n.
Zimpel: Spielen macht schlau!, S. 171.
 
124 Anregungen, wie das konkret



aussehen kann, finden Sie auf der
Internetseite www.kulturwandel.org.
 
125 Sehr Erhellendes dazu findet sich in
Manfred Osten: »Alles veloziferisch«
oder Goethes Entdeckung der
Langsamkeit, Göttingen: Wallstein 2003.
 
126 Hannah Arendt: Vita activa oder Vom
tätigen Leben, 2. Aufl., München: Piper
1981, S. 31–38.
 
127 Rahner: Der spielende Mensch,
S. 44–48.
 
128 Notker I., zit. n. Rahner: Der
spielende Mensch, S. 48.
 
129 Mechthild von Magdeburg: Das
fließende Licht der Gottheit, übers. v.
Margot Schmidt, Stuttgart: Frommann-
Holzboog 1995, S. 194.

http://www.kulturwandel.org


Über die Autoren
 

RALD HÜTHER, geboren
1951, ist Neurobiologe und
Autor so populärer Bücher wie
Was wir sind und was wir sein
könnten. Ein neurobiologischer
Mutmacher. Wissenschaftlich
befasst er sich mit dem Einfluss
früher Erfahrungen auf die
Hirnentwicklung, mit den
Auswirkungen von Angst und



Stress sowie der Bedeutung
emotionaler Reaktionen und
plädiert für eine
Neuausrichtung der Biologie im
21. Jahrhundert. 2015 gründete
er die »Akademie für
Potentialentfaltung«. Gerald
Hüther lebt in der Nähe von
Göttingen.

 
www.gerald-huether.de,
www.akademiefuerpotentialentfaltung.org
und auf Facebook

 

http://www.gerald-huether.de
http://www.akademiefuerpotentialentfaltung.org


 
CHRISTOPH QUARCH,
geboren 1964, ist Philosoph,
Autor, Berater und Keynote-
Speaker. Er begleitet
Unternehmen, unterrichtet an
verschiedenen Hochschulen und
veranstaltet, unter anderem in
Kooperation mit ZEIT-Reisen,
philosophische Reisen und
Seminare. Inspiriert von der
griechischen Antike entwirft er
in seinen Büchern und
Vorträgen eine alltagstaugliche



philosophische Lebenskunst und
Ethik für die Welt von heute. Er
lebt mit seiner Familie in Fulda.

 
www.christophquarch.de

http://www.christophquarch.de

	Cover
	Titel
	Impressum
	INHALT
	VORSPIEL
	WAS WIRD AUS UNS, WENN WIR AUFHÖREN ZU SPIELEN?

	FEUERWERK FÜR GRAUE ZELLEN
	DIE NEUROBIOLOGIE DES SPIELENS
	Die befreiende und verbindende Kraft des Spielens
	Die Spielfreude der Gene
	Das universelle Prinzip des Lebens
	Die spielerische Entfaltung von Kreativität
	Das Gehirn als Organ für spielerische Kokreativität


	DAS LÄCHELN DES WEISEN
	ZUR PHILOSOPHIE DES SPIELENS
	Die Spielweisen der alten Mythen
	Die Spielweisen der antiken Philosophie
	Die Spielweisen der Neuzeit
	Friedrich Schiller und das Spiel der Kunst
	Schlegel, Novalis und die Spiele der Romantik
	Friedrich Nietzsche und die Spiele der Macht


	ANGRIFF DER SPIELVERDERBER
	WENN DAS SPIELFELD ZUM MARKTPLATZ WIRD
	Die Herkunft des Homo oeconomicus
	Die Verwechselung von Gewinn machen und gewinnen
	Das schleichende Gift der Spielsucht
	Wie Spiele missbraucht werden
	Die Entzauberung des Zuschauers
	Der Fluch der Monokulturen


	INSELN DER LEBENDIGKEIT
	ZUR PHÄNOMENOLOGIE DES SPIELENS
	Wo das Spiel ursprünglich ist
	Im Spielzimmer: Die drei Wesensmerkmale des Spielens
	Auf dem Spielplatz: Der Ursprung des Geschicklichkeitsspiels
	Auf dem Spielfeld: Der Ursprung des Wettkampfspiels
	Im Tempel: Der Ursprung der Kultspiele
	Auf der Bühne: Der Ursprung des Schauspiels
	Beim Orakel: Der Ursprung des Glücksspiels

	Wo wir heute spielen können
	Im Stadion: Der Charme des Fußballspiels
	In der Manege und im Klettergarten: Der Charme des Jonglierens
	Im Workshop: Der Charme des Improvisierens
	Am Spieltisch: Der Charme der Kartenspiele
	Am Spielbrett: Der Charme der Gesellschaftsspiele



	LEINEN LOS UND AUF IN DIE FREIHEIT!
	VON DER SPIELERISCHEN LEBENSKUNST
	Warum wir eine Kultur spielerischer Lebenskunst brauchen
	Weshalb die spielerische Lebenskunst keine Technik ist
	Welche Voraussetzung für eine spielerische Lebenskunst erfüllt sein muss
	Wie eine spielerische Lebenskunst unseren Alltag schöner werden lässt
	Partnerschaft
	Familie
	Schule
	Unternehmen
	Politik
	Religion und Spiritualität



	NACHSPIEL AUF ERDEN
	WAS WIRD AUS UNS, WENN WIR BEGINNEN, DEN ZAUBER DES SPIELS WIEDERZUENTDECKEN?

	NACHSPIEL IM HIMMEL
	LITERATUR
	ANMERKUNGEN
	Vorspiel
	Feuerwerk für graue Zellen Die Neurobiologie des Spielens
	Das Lächeln des Weisen Zur Philosophie des Spielens
	Angriff der Spielverderber Wenn das Spielfeld zum Marktplatz wird
	Inseln der Lebendigkeit Zur Phänomenologie des Spielens
	Leinen los und auf in die Freiheit! Von der spielerischen Lebenskunst

	Über die Autoren

