


Carolin Emcke
Gegen den Hass



Inhalt

Widmung
Motti
Vorwort
1. Sichtbar – Unsichtbar

Liebe
Hoffnung
Sorge
Hass und Missachtung
Teil 1: Gruppenbezogene
Menschenfeindlichkeit



(Clausnitz)
Hass und Missachtung
Teil 2: Institutioneller
Rassismus (Staten Island)

2. Homogen – Natürlich –
Rein

Homogen
Ursprünglich/Natürlich
Rein

3. Lob des Unreinen



Für Martin Saar



»Wenn auch jede Gerechtigkeit
mit dem Sprechen beginnt,
so ist doch nicht jedes
Sprechen gerecht.«
Jacques Derrida
 
»Genaues Beobachten
bedeutet Zerteilen.«
Herta Müller



Vorwort

»Ich bin versunken in tiefem
Schlamm,
wo kein Grund ist;
ich bin in Wassertiefen geraten,
und die Flut schwillt über mich her.
Ich bin müde von meinem Rufen,
vertrocknet ist meine Kehle.
Meine Augen verzehren sich
im Harren auf meinen Gott.
Derer, die mich ohne Ursache
hassen,



sind mehr als der Haare auf meinem
Haupte.«
Psalm 69, 3–5

Manchmal frage ich mich, ob ich
sie beneiden sollte. Manchmal
frage ich mich, wie sie das
können: so zu hassen. Wie sie
sich so sicher sein können. Denn
das müssen die Hassenden sein:
sicher. Sonst würden sie nicht
so sprechen, so verletzen, so
morden. Sonst könnten sie
andere nicht so herabwürdigen,
demütigen, angreifen. Sie



müssen sich sicher sein. Ohne
jeden Zweifel. Am Hass
zweifelnd lässt sich nicht
hassen. Zweifelnd könnten sie
nicht so außer sich sein. Um zu
hassen braucht es absolute
Gewissheit. Jedes Vielleicht
wäre da störend. Jedes
Womöglich unterwanderte den
Hass, zöge Energie ab, die doch
gerade kanalisiert werden soll.

 
Gehasst wird ungenau. Präzise
lässt sich nicht gut hassen. Mit



der Präzision käme die Zartheit,
das genaue Hinsehen oder
Hinhören, mit der Präzision
käme jene Differenzierung, die
die einzelne Person mit all ihren
vielfältigen, widersprüchlichen
Eigenschaften und Neigungen
als menschliches Wesen
erkennt. Sind die Konturen aber
erst einmal abgeschliffen, sind
Individuen als Individuen erst
einmal unkenntlich gemacht,
bleiben nur noch unscharfe
Kollektive als Adressaten des



Hasses übrig, wird nach
Belieben diffamiert und
entwertet, gebrüllt und getobt:
die Juden, die Frauen, die
Ungläubigen, die Schwarzen,
die Lesben, die Geflüchteten,
die Muslime oder auch die USA,
die Politiker, der Westen, die
Polizisten, die Medien, die
Intellektuellen.[1] Der Hass
richtet sich das Objekt des
Hasses zurecht. Es wird
passgenau gemacht.

 



Gehasst wird aufwärts oder
abwärts, in jedem Fall in einer
vertikalen Blickachse, gegen
»die da oben« oder »die da
unten«, immer ist es das
kategorial »Andere«, das das
»Eigene« unterdrückt oder
bedroht, das »Andere« wird als
vermeintlich gefährliche Macht
oder als vermeintlich
minderwertiges Ding
phantasiert – und so wird die
spätere Misshandlung oder
Vernichtung nicht bloß als



entschuldbare, sondern als
notwendige Maßnahme
aufgewertet. Der Andere ist
der, den man straflos
denunzieren oder missachten,
verletzen oder töten kann.[2]

 
Diejenigen, die diesen Hass am
eigenen Leib erleben, die ihm
ausgesetzt sind, auf der Straße
oder im Netz, abends oder am
helllichten Tag, die Begriffe
aushalten müssen, die eine
ganze Geschichte der



Missachtung und Misshandlung
in sich tragen, diejenigen, die
diese Mitteilungen erhalten, in
denen ihnen der Tod, in denen
ihnen sexuelle Gewalt
gewünscht oder gar angedroht
wird, diejenigen, denen Rechte
nur teilweise zugedacht
werden, deren Körper oder
Kopfbedeckung verachtet
werden, die sich maskieren
müssen aus Angst, angegriffen
zu werden, diejenigen, die nicht
aus dem Haus können, weil



davor eine brutalisierte,
gewaltbereite Menge steht,
deren Schulen oder Synagogen
Polizeischutz brauchen, alle
diejenigen, die der Hass zum
Objekt hat, können und wollen
sich nicht daran gewöhnen.

 
Gewiss, es gab immer diese
unterschwellige Abwehr von
Menschen, die als anders oder
fremd wahrgenommen wurden.
Das war nicht unbedingt
spürbar als Hass. Es äußerte



sich in der Bundesrepublik
meist mehr als eine in soziale
Konventionen eingeschnürte
Ablehnung. Es gab in den
letzten Jahren auch ein
zunehmend artikuliertes
Unbehagen, ob es nicht doch
langsam etwas zu viel sei mit
der Toleranz, ob diejenigen, die
anders glauben oder anders
aussehen oder anders lieben,
nicht langsam auch mal
zufrieden sein könnten. Es gab
diesen diskreten, aber



eindeutigen Vorwurf, nun sei
doch seitens der Juden oder der
Homosexuellen oder der Frauen
auch mal etwas stille
Zufriedenheit angebracht,
schließlich würde ihnen so viel
gestattet. Als gäbe es eine
Obergrenze für
Gleichberechtigung. Als dürften
Frauen oder Schwule bis
hierher gleich sein, aber dann
sei auch Schluss. Ganz gleich?
Das ginge dann doch etwas zu
weit. Das wäre dann ja …



gleich.
 

Dieser eigentümliche Vorwurf
der mangelnden Demut paarte
sich klammheimlich mit
Eigenlob für die bereits
erbrachte Toleranz. Als sei es
eine besondere Leistung, dass
Frauen überhaupt arbeiten
dürfen – aber warum dann auch
noch für denselben Lohn? Als
sei es doch lobenswert, dass
Homosexuelle nicht mehr
kriminalisiert und eingesperrt



werden. Dafür sei doch jetzt
mal etwas Dankbarkeit
angebracht. Dass sich
Homosexuelle privat lieben, das
sei ja in Ordnung, aber warum
auch noch öffentlich heiraten?[3]

 
Gegenüber Muslimen drückte
sich die janusköpfige Toleranz
oft in der Vorstellung aus, dass
Muslime schon hier leben
dürften, aber religiös
muslimisch sollten sie nur
ungern sein. Religionsfreiheit



wurde besonders dann
akzeptiert, wenn die christliche
Religion gemeint war. Und dann
war über die Jahre immer
häufiger zu hören, es müsse
doch langsam einmal Schluss
sein mit der ewigen
Auseinandersetzung mit der
Shoah. Als gäbe es für das
Gedenken an Auschwitz eine
begrenzte Haltbarkeit wie bei
einem Joghurt. Und als sei die
Reflexion auf die Verbrechen
des Nationalsozialismus eine



touristische Aufgabe, die sich,
einmal betrachtet, abhaken
ließe.

 
Aber etwas hat sich verändert
in der Bundesrepublik. Es wird
offen und hemmungslos gehasst.
Mal mit einem Lächeln im
Gesicht, mal ohne, aber allzu oft
schamlos. Die Drohbriefe, die
es anonym schon immer gab,
sind heute mit Namen und
Adresse gezeichnet. Im Internet
artikulierte Gewaltphantasien



und Hasskommentare
verbergen sich oft nicht mehr
hinter Decknamen. Hätte mich
vor einigen Jahren jemand
gefragt, ob ich mir vorstellen
könnte, dass jemals wieder so
gesprochen würde in dieser
Gesellschaft? Ich hätte es für
ausgeschlossen gehalten. Dass
der öffentliche Diskurs jemals
wieder so verrohen könnte,
dass so entgrenzt gegen
Menschen gehetzt werden
könnte, das war für mich



unvorstellbar. Es scheint fast,
als hätten sich herkömmliche
Erwartungen an das, was ein
Gespräch sein sollte,
umgekehrt. Als hätten sich die
Standards des Miteinanders
schlicht verkehrt: als müsse sich
schämen, wer Respekt anderen
gegenüber für eine so einfache
wie selbstverständliche Form
der Höflichkeit hält, und als
dürfe stolz sein, wer anderen
den Respekt verweigert, ja, wer
möglichst laut Grobheiten und



Vorurteile herausschleudert.
 

Nun, ich halte es für keinen
zivilisatorischen Zugewinn,
wenn ungebremst gebrüllt,
beleidigt und verletzt werden
darf. Ich halte es für keinen
Fortschritt, wenn jede innere
Schäbigkeit nach außen gekehrt
werden darf, weil angeblich
neuerdings dieser
Exhibitionismus des
Ressentiments von öffentlicher
oder gar politischer Relevanz



sein soll. Wie viele andere will
ich mich nicht daran gewöhnen.
Ich will die neue Lust am
ungehemmten Hassen nicht
normalisiert sehen. Weder hier
noch in Europa noch anderswo.

 
Denn der Hass, von dem hier
die Rede sein wird, ist so wenig
individuell wie zufällig. Er ist
nicht einfach nur ein vages
Gefühl, das sich mal eben, aus
Versehen oder aus vorgeblicher
Not, entlädt. Dieser Hass ist



kollektiv und er ist ideologisch
geformt. Der Hass braucht
vorgeprägte Muster, in die er
sich ausschüttet. Die Begriffe,
in denen gedemütigt, die
Assoziationsketten und Bilder,
in denen gedacht und sortiert,
die Raster der Wahrnehmung,
in denen kategorisiert und
abgeurteilt wird, müssen
vorgeformt sein. Der Hass
bricht nicht plötzlich auf,
sondern er wird gezüchtet. Alle,
die ihn als spontan oder



individuell deuten, tragen
unfreiwillig dazu bei, dass er
weiter genährt werden kann.[4]

 
Dabei ist der Aufstieg
aggressiv-populistischer
Parteien oder Bewegungen in
der Bundesrepublik (und in
Europa) noch nicht einmal das
Beunruhigendste. Da gibt es
noch Grund zu der Hoffnung,
dass sie sich mit der Zeit selbst
zerlegen werden durch
individuelle Hybris,



wechselseitige Animositäten
oder schlicht den Mangel an
Personal, das professionell
politisch zu arbeiten in der Lage
wäre. Von einem anti-
modernistischen Programm, das
die soziale, ökonomische,
kulturelle Wirklichkeit einer
globalisierten Welt leugnet,
einmal ganz abgesehen.
Vermutlich verlieren sie ihre
Attraktivität auch, wenn sie in
öffentliche
Auseinandersetzungen



gezwungen werden, in denen sie
argumentieren und auch auf ihr
Gegenüber eingehen müssen,
wenn von ihnen sachliche
Erörterungen komplexer
Fragen verlangt werden.
Vermutlich verlieren sie auch
ihre vermeintlich dissidente
Besonderheit, wenn ihnen in
einzelnen Punkten, wo es
angebracht ist, auch einmal
zugestimmt wird. Das macht die
Kritik an anderen Stellen nur
wirksamer. Vermutlich braucht



es nicht zuletzt tiefgreifende
ökonomische Programme, die
den sozialen Unmut über
wachsende Ungleichheit und die
Angst vor Altersarmut in
strukturschwachen Regionen
und Städten angehen.

 
Was viel bedrohlicher ist: das
Klima des Fanatismus. Hier und
anderswo. Diese Dynamik aus
immer fundamentalerer
Ablehnung von Menschen, die
anders oder nicht glauben, die



anders aussehen oder anders
lieben als eine behauptete
Norm. Diese wachsende
Verachtung von allem
Abweichenden, die sich
verbreitet und nach und nach
alle beschädigt. Weil wir, die
wir gemeint sind von diesem
Hass oder ihn bezeugen, allzu
oft entsetzt verstummen, weil
wir uns einschüchtern lassen,
weil wir nicht wissen, wie wir
diesem Gebrüll und dem Terror
begegnen sollen, weil wir uns



wehrlos fühlen und gelähmt,
weil es uns die Sprache
verschlagen hat vor Grauen.
Denn das ist ja leider eine der
Wirkungen des Hasses: dass er
die, die ihm ausgeliefert sind,
erst einmal verstört, dass er
ihnen die Orientierung nimmt
und das Vertrauen.

 
Dem Hass begegnen lässt sich
nur, indem man seine Einladung,
sich ihm anzuverwandeln,
ausschlägt. Wer dem Hass mit



Hass begegnet, hat sich schon
verformen lassen, hat sich
schon jenem angenähert, von
dem die Hassenden wollen, dass
man es sei. Dem Hass begegnen
lässt sich nur durch das, was
dem Hassenden abgeht:
genaues Beobachten, nicht
nachlassendes Differenzieren
und Selbstzweifel. Das verlangt,
den Hass langsam in seine
Bestandteile aufzulösen, ihn als
akutes Gefühl von seinen
ideologischen Voraussetzungen



zu trennen und zu betrachten,
wie er in einem spezifischen
historischen, regionalen,
kulturellen Kontext entsteht und
operiert. Das mag nach wenig
aussehen. Das mag bescheiden
daherkommen. Die wirklich
Fanatischen seien so nicht zu
erreichen, ließe sich einwenden.
Das mag sein. Aber es würde
schon helfen, wenn die Quellen,
aus denen der Hass sich speist,
die Strukturen, die ihn
ermöglichen, die Mechanismen,



denen er gehorcht, besser
erkennbar wären. Es würde
schon helfen, wenn denjenigen,
die dem Hass zustimmen und
applaudieren, die
Selbstgewissheit genommen
würde. Wenn denjenigen, die
den Hass vorbereiten, indem sie
seine Denk- und Blickmuster
prägen, ihre fahrlässige
Naivität oder ihr Zynismus
genommen würden. Wenn nicht
mehr die, die sich leise und
friedlich engagieren, sich



rechtfertigen müssten, sondern
die, die jene verachten. Wenn
nicht mehr die, die sich
selbstverständlich notleidenden
Menschen zuwenden, Gründe
liefern müssten, sondern
diejenigen, die das
Selbstverständliche verweigern.
Wenn nicht mehr die, die ein
offenes, humanes Miteinander
wollen, sich verteidigen
müssten, sondern die, die es
unterwandern.

 



Hass und Gewalt in den sie
ermöglichenden Strukturen zu
betrachten heißt auch: die
Kontexte der vorgängigen
Rechtfertigung und der
nachträglichen Zustimmung
sichtbar zu machen, ohne die
sie nicht gedeihen könnten. Die
verschiedenen Quellen zu
betrachten, aus denen sich in
einem konkreten Fall Hass oder
Gewalt speisen, wendet sich
gegen den populären Mythos,
Hass sei etwas Natürliches,



etwas Gegebenes. Als sei Hass
authentischer als Achtung. Aber
Hass ist nicht einfach da. Er
wird gemacht. Auch Gewalt ist
nicht einfach da. Sie wird
vorbereitet. In welche Richtung
sich Hass und Gewalt entladen,
gegen wen sie sich richten,
welche Schwellen und
Hemmnisse vorher abgebaut
werden müssen, all das ist nicht
zufällig, nicht einfach
vorgegeben, sondern das wird
kanalisiert. Hass und Gewalt



nicht allein zu verurteilen,
sondern in ihrer Funktionsweise
zu betrachten heißt dagegen,
immer auch zu zeigen, wo etwas
anderes möglich gewesen wäre,
wo jemand sich hätte anders
entscheiden können, wo jemand
hätte einschreiten können, wo
jemand hätte aussteigen
können. Hass und Gewalt in
ihren präzisen Abläufen zu
beschreiben heißt, immer auch
die Möglichkeit aufzuzeigen, wo
sie unterbrochen oder



unterwandert werden können.
 

Den Hass nicht erst ab dem
Moment zu betrachten, wo er
sich blindwütig entlädt, eröffnet
andere Handlungsoptionen: Für
bestimmte Formen des Hasses
sind Staatsanwaltschaft und
Polizei zuständig. Aber für die
Formen der Ausgrenzung und
Eingrenzung, für die kleinen und
gemeinen Techniken der
Exklusion in Gesten und
Gewohnheiten, Praktiken und



Überzeugungen, dafür sind alle
in der Gesellschaft zuständig.
Den Hassenden den Raum zu
nehmen, sich ihr Objekt
passgenau zuzurichten, dafür
sind wir alle als Zivilgesellschaft
zuständig. Das lässt sich nicht
delegieren. Denen beizustehen,
die bedroht sind, weil sie anders
aussehen, anders denken,
anders glauben oder anders
lieben, verlangt nicht viel. Es
sind Kleinigkeiten, die den
Unterschied ausmachen können



und die den sozialen oder
diskursiven Raum für diejenigen
öffnen, die aus ihm vertrieben
werden sollen. Vielleicht ist der
wichtigste Gestus gegen den
Hass: sich nicht vereinzeln zu
lassen. Sich nicht in die Stille,
ins Private, ins Geschützte des
eigenen Refugiums oder Milieus
drängen zu lassen. Vielleicht ist
die wichtigste Bewegung die
aus sich heraus. Auf die anderen
zu. Um mit ihnen gemeinsam
wieder die sozialen und



öffentlichen Räume zu öffnen.
 

Jene, die dem Hass ausgeliefert
sind und darin alleingelassen
werden, fühlen sich, wie es die
klagende Stimme in dem oben
zitierten Psalm artikuliert:
»versunken in tiefem Schlamm,
wo kein Grund ist«. Sie haben
keinen Halt mehr. Sie fühlen
sich in Wassertiefen geraten,
und die Flut schwillt über sie
her. Es gilt: sie nicht
alleinzulassen, ihnen zuzuhören,



wenn sie rufen. Nicht
zuzulassen, dass die Flut des
Hasses weiter anschwillt. Einen
festen Grund zu schaffen, auf
dem alle stehen können – darauf
kommt es an.



1. Sichtbar –
Unsichtbar

»Ich bin ein Unsichtbarer. (…) Die
Unsichtbarkeit, die ich meine, ist
die Folge einer eigenartigen Anlage
der Augen derer, mit denen ich in
Berührung komme.«
Ralph Ellison, Unsichtbar

Er ist ein Mensch aus Fleisch
und Blut. Kein Gespenst, keine
filmische Figur. Sondern ein



Wesen mit einem Körper, der
einen eigenen Raum einnimmt,
Schatten wirft, potentiell im
Weg stehen oder die Sicht
versperren könnte, so erzählt
es die schwarze Hauptfigur in
Ralph Ellisons berühmtem
Roman Unsichtbar aus dem
Jahr 1952. Jemand, der spricht
und anderen in die Augen
schaut. Und doch ist es, als sei
er umgeben von verzerrenden
Spiegeln, in denen die, die ihm
begegnen, lediglich sich selbst



oder seine Umgebung sehen.
Alles andere, nur nicht ihn. Wie
lässt sich das erklären?
Weshalb können ihn weiße
Menschen nicht sehen?

 
Ihre Sehkraft ist nicht
geschwächt, es ist nichts, was
sich physiologisch begründen
ließe, sondern eine innere
Haltung der Betrachter, die ihn
ausblendet und verschwinden
lässt. Er existiert für andere
nicht. Als sei er Luft oder ein



lebloses Ding, ein
Laternenmast, etwas, dem man
allenfalls ausweichen muss,
aber das keine Ansprache,
keine Reaktion, keine
Aufmerksamkeit verdient. Nicht
gesehen, nicht erkannt zu
werden, unsichtbar zu sein für
andere, ist wirklich die
existentiellste Form der
Missachtung.[5] Die unsichtbar
sind, die sozial nicht
wahrgenommen werden,
gehören zu keinem Wir. Ihre



Äußerungen werden überhört,
ihre Gesten werden übersehen.
Die unsichtbar sind, haben
keine Gefühle, keine
Bedürfnisse, keine Rechte.

 
Auch die afro-amerikanische
Dichterin Claudia Rankine
erzählt in ihrem jüngsten Buch
Citizen von der Erfahrung der
Unsichtbarkeit: Ein schwarzer
Junge wird in der U-Bahn von
einem Fremden »übersehen«
und zu Boden gerempelt. Der



Mann hält nicht inne, hilft dem
Jungen nicht auf, entschuldigt
sich nicht. Als habe es gar keine
Berührung gegeben, als sei da
kein Mensch gewesen. Rankine
schreibt »… und Du willst, dass
es aufhört, Du willst, dass das
zu Boden gestoßene Kind
gesehen, dass ihm aufgeholfen,
dass es von der Person
abgeklopft wird, die es nicht
gesehen hat, die es noch nie
gesehen hat, die vielleicht noch
nie jemanden gesehen hat, der



nicht ein Ebenbild ihrer selbst
ist.«[6]

 
Du willst, dass es aufhört. Du
willst nicht, dass nur manche
sichtbar sind, nur diejenigen,
die irgendeinem Ebenbild
entsprechen, das jemand einmal
erfunden und als Norm
ausgegeben hat, Du willst, dass
es reicht, ein Mensch zu sein,
dass es keine weiteren
Eigenschaften oder Merkmale
braucht, um gesehen zu



werden. Du willst nicht, dass
diejenigen, die etwas anders
aussehen als die Norm,
übersehen werden, Du willst
nicht, dass es überhaupt eine
Norm gibt für das, was gesehen,
und das, was nicht gesehen
wird. Du willst nicht, dass die,
die abweichen, weil sie eine
andere Hautfarbe haben oder
einen anderen Körper, weil sie
anders lieben oder anders
glauben oder anders hoffen als
die das Ebenbild prägende



Mehrheit, zu Boden gestoßen
werden. Du willst, dass es
aufhört, weil es eine Kränkung
für alle ist, nicht nur für
diejenigen, die übersehen und
zu Boden gestoßen werden.

 
Wie aber entsteht diese
»eigenartige Anlage der
Augen«, von der Ralph Ellison
spricht? Wie werden bestimmte
Menschen für andere
unsichtbar? Welche Affekte
befördern diese Weise des



Sehens, die manche sichtbar
und andere unsichtbar werden
lässt? Welche Vorstellungen
nähren diese innere Haltung,
die andere aus- oder
überblenden lässt? Durch wen
und was wird diese Haltung
geformt? Wie vervielfältigt sie
sich? Welche historischen
Erzählungen prägen die Blick-
Regime, die verzerren oder
ausblenden? Wie entsteht der
Rahmen, der die
Deutungsmuster vorgibt, in



denen bestimmte Menschen als
unsichtbar und unwichtig oder
als bedrohlich und gefährlich
gesehen werden?

 
Und vor allem: Was bedeutet
das für diejenigen, die nicht
mehr gesehen, die nicht mehr
als Menschen wahrgenommen
werden? Wenn sie übersehen
oder als etwas anderes gesehen
werden, als sie sind? Als
Fremde, als Kriminelle, als
Barbaren, als Kranke, in jedem



Fall aber als Angehörige einer
Gruppe, nicht als Individuum mit
verschiedenen Fähigkeiten und
Neigungen, nicht als
verletzbares Wesen mit einem
Namen und Gesicht? Wie sehr
nimmt diese soziale
Unsichtbarkeit ihnen auch ihre
Orientierung, wie sehr lähmt es
sie in ihrer Fähigkeit, sich zu
wehren?

*



Liebe

»Gefühle glauben nicht an das
Realitätsprinzip.«
Alexander Kluge, Die Kunst,
Unterschiede zu machen

»Hol mir die Blum!«, mit dieser
Anweisung schickt Oberon, der
König der Elfen, seinen
Hofnarr, den Droll, auf die
Suche nach jenem magischen



Saft, der liebestoll macht. Die
Wirkung des Krauts ist fatal:
Wer immer Tropfen dieser
Blume im Schlaf verabreicht
bekommt, verliebt sich in die
erstbeste Kreatur, die er beim
Aufwachen erblickt. Weil der
Droll nicht gerade der Klügste
aller Elfen ist und aus Versehen
den Saft nicht den von Oberon
vorgesehenen Figuren
verabreicht, entwickeln sich im
Sommernachtstraum die
wunderbarsten Verwicklungen



und Verwirrungen. Besonders
arg trifft es Titania, die Königin
der Elfen, und den Weber
Zettel. Droll verzaubert den
Ahnungslosen in ein Wesen mit
riesigem Eselskopf. Der
gutmütige Zettel, der seine
Verunstaltung nicht bemerkt, ist
völlig überrascht, dass auf
einmal alle vor ihm davonlaufen.
»Gott behüte Dich, Zettel! Gott,
behüte Dich!«, sagt sein
Freund, als er die hässliche
Gestalt sieht und versucht, ihm



die Wahrheit möglichst
schonend beizubringen. »Du
bist transferiert.« Zettel hält
alles für eine grobe Albernheit
der Freunde: »Sie wollen einen
Esel aus mir machen, mich
fürchten machen, wenn sie
können«, erklärt er und spaziert
trotzig singend davon.

 
Derart animalisch verwandelt
begegnet Zettel im Wald
Titania, der zuvor im Schlaf der
Zaubertrank verabreicht



wurde. Und die Magie wirkt:
Kaum hat sie Zettel erblickt,
verliebt sie sich schon in ihn.
»Auch ist mein Auge / betört
von deiner lieblichen
Gestalt; / Gewaltig treibt mich
deine schöne Tugend, / Beim
ersten Blick dir zu gestehn, zu
schwören: / Dass ich dich
liebe.«

 
Nichts gegen Esel, aber: Da
steht ein halbes Viech vor
Titania, und sie spricht von



einer »lieblichen Gestalt«? Wie
kann das sein? Was sieht sie
nicht oder anders? Kann es sein,
dass Titania Zettels riesige
Ohren gar nicht wahrnimmt?
Nicht sein zotteliges Fell? Nicht
sein großes Maul? Vielleicht
schaut sie auf Zettel und sieht
doch nicht die genauen
Konturen, die Details ihres
Gegenübers. Ihr erscheint das
Tier als eine rundum »liebliche
Gestalt«. Vielleicht blendet sie
all jene Eigenschaften und



Merkmale, die nicht gerade
dem Prädikat »lieblich«
entsprechen, einfach aus. Sie ist
berührt, gerührt, »vergafft«,
und diese Euphorie setzt
anscheinend einige kognitive
Funktionen außer Kraft.
Vielleicht, das wäre eine andere
Möglichkeit, sieht sie sogar die
riesigen Ohren, das zottelige
Fell und das Maul, aber unter
dem Eindruck des Zauberkrauts
bewertet sie diese Aspekte des
Gegenübers anders als im



normalen Zustand. Sie sieht die
riesigen Ohren zwar, aber sie
erscheinen ihr auf einmal
bezaubernd und lieblich.

 
Was bei Shakespeare der
dramaturgische Kunstgriff des
Blümchensafts bewirkt, ist auch
uns vertraut: Wie die Liebe
(oder die Lust) einem plötzlich
widerfährt. Wie sie einen völlig
unvorbereitet trifft und als
Ganzes erfasst. Wie sie einem
die Sinne raubt. Das ist



berückend. Nun verfällt Titania
aber nicht Zettel, weil Zettel so
ist, wie er ist, sondern schlicht,
weil er der Erste ist, den sie
nach dem Aufwachen erblickt.
Zettel ist es zwar, den sie im
Zustand ihrer Verzauberung
liebt, und was sie in oder an ihm
sieht, erscheint ihr tatsächlich
liebenswert. Sie könnte sogar
Gründe nennen, warum sie
Zettel liebt, und doch sind sie
nicht der wahre Grund für ihre
Liebe. In der Geschichte der



Liebe zwischen Titania und
Zettel erzählt Shakespeare von
jenen emotionalen Zuständen,
bei denen Ursache und Objekt
der Emotionen nicht
zusammenfallen. Wer schlecht
geschlafen hat und gereizt ist,
dem erscheint der nichtigste
Anlass als Gelegenheit, seinen
Ärger zu entladen. Das trifft
dann womöglich den
Erstbesten, der einem begegnet
und der nicht weiß, wie ihm
geschieht – und der den Ärger



auch gar nicht verursacht hat.
Eine Emotion kann durchaus
durch etwas anderes ausgelöst
werden als das Ding oder
Wesen oder Ereignis, auf das
sie sich richtet. Zettel ist zwar
das Objekt von Titanias Liebe,
aber nicht deren Ursache.

 
Und noch etwas anderes
verbirgt sich in dieser
Geschichte: In der Liebe geht
es, wie bei anderen Emotionen
auch, um aktive Weisen des



Sehens. Titania betrachtet
Zettel, das Objekt ihrer Liebe,
nicht neutral, sondern sie
beurteilt und bewertet es:
»lieblich«, »tugendhaft«,
»betörend«, »begehrenswert«.
Dabei verhindert die
Verliebtheit mit der ihr eigenen
Wucht gelegentlich unpassende,
weil unerwünschte
Wahrnehmungen: Hinweise auf
unangenehme Eigenschaften
oder Gewohnheiten des
begehrten Menschen werden



unter dem liebenden Blick
unsichtbar. Was womöglich
gegen diese Liebe spräche, was
immer dem eigenen Gefühl und
der Lust sich entgegenstellen
könnte, wird – zumindest im
ersten Rausch –
zurückgedrängt. Das Objekt der
Liebe wird so der Liebe zupass
gemacht.

 
Vor vielen Jahren erklärte mir
einmal ein junger Übersetzer in
Afghanistan, warum es sinnvoll



sei, dass die Eltern für ihren
Sohn die Braut auswählten.
Schließlich, so argumentierte er
sanft, aber bestimmt, sei man
im Zustand der Verliebtheit
völlig verblendet und könne
nicht wirklich beurteilen, ob die
verehrte Frau tatsächlich zu
einem passe. Die Liebe als
Form geistiger Umnachtung
halte jedoch erfahrungsgemäß
nicht ewig, die magische
Wirkung des Shakespeare’schen
Krauts lasse nach – und dann?



Dann sei es eben besser, wenn
die eigene Mutter vorher mit
nüchternem Blick eine Frau
ausgewählt habe, die auch
jenseits der Liebesverwirrung
zu einem passe. Er selbst hatte
seine Frau am Tag der Hochzeit
das erste Mal unverschleiert
gesehen und in der
Hochzeitsnacht das erste Mal
mit ihr allein gesprochen. War
er glücklich? Ja, sehr.[7]

 
Es gibt verschiedene Formen



des Überblendens. Die Liebe ist
nur eines der Gefühle, die uns
die Wirklichkeit ausblenden
lassen. Bei der Liebe kommt
diese Selbstbefangenheit, die
sich durch nichts irritieren lässt,
sympathisch daher. Weil sie das
Gegenüber aufwertet und ihm
einen wohlmeinenden Vorschuss
gewährt. Weil der oder die
Geliebte von der Projektion
profitiert. Liebe besticht in
gewisser Weise ja gerade durch
ihre Kraft, alle Widerstände



oder Hindernisse in der
Wirklichkeit zu überschreiten.
Wer liebt, will sich mit
Einwänden oder Zweifeln nicht
herumschlagen. Wer liebt, will
sich nicht erklären müssen.
Jedes einzelne Argument, jeder
einzelne Verweis auf diese oder
jene Eigenschaft wirkt für die
Liebenden, als ob es die Liebe
schmälerte. Kurioserweise ist
Liebe eine Form der
Anerkennung des oder der
Anderen, die nicht unbedingt



Erkennen voraussetzt. Sie setzt
lediglich voraus, dass ich dem
Wesen bestimmte
Eigenschaften zuschreibe, die
ich als »lieblich«, »tugendhaft«,
»betörend«, »begehrenswert«
begreife.[8] Und seien es
Eselsohren und ein zotteliges
Fell.

*



Hoffnung

»Nichtige und trügerische Hoffnung
ist Sache des Toren«
Das Buch Jesus Sirach, Kap. 34

In der Sage der Pandora, wie
sie Hesiod erzählt, schickt Zeus
die Pandora mit einer Büchse
voller Laster und Übel auf die
Erde herunter. Das Behältnis
mit den bis dahin den Menschen



unbekannten Schrecken soll
unbedingt verschlossen bleiben.
Doch als Pandora, von
Neugierde getrieben, den
Deckel lupft und hineinschaut,
entschlüpfen der Büchse
Krankheit, Hunger und Sorge
und verbreiten sich auf der
Erde. Was Pandora jedoch
übersieht, ist die Hoffnung, die
am Boden der Büchse
zurückbleibt, als sie sie wieder
schließt. Die Hoffnung gehörte
für Zeus also offensichtlich zu



den Übeln. Warum? Ist sie nicht
etwas Gutes? Etwas, das uns
inspiriert, uns positiv stimmt
und zu guten Taten antreibt? Ist
nicht die Hoffnung, wie auch die
Liebe, unverzichtbar?

 
Gewiss, doch hier ist nicht jene
Hoffnung gemeint, die als
begründete Voraussicht oder
als existentielle Zuversicht
verstanden werden kann. Die ist
wünschenswert und wird
gebraucht. Die Hoffnung aber,



von der Hesiod schreibt, ist jene
Form leerer Hoffnung, die sich
auf illusionäre Annahmen stützt.
Wer so hofft, krankt an der
Neigung, sich selbst zu
überzeugen, dass geschehen
wird, wonach er oder sie sich
sehnt. Es ist eine Art
unbegründete Vorfreude, die
schlicht ignoriert, was sich doch
erkennen ließe. Immanuel Kant
spricht in diesem
Zusammenhang von der
»Parteilichkeit der



Verstandeswaage«, also einer
Voreingenommenheit durch die
Hoffnung.

 
Wer sich unbedingt wünscht,
dass etwas einen guten Ausgang
nehme, wendet den Blick von
jenen Indizien, die diese
Hoffnung schmälern könnten.
Was auch immer einem
ersehnten Szenario
entgegensteht, wird, bewusst
oder unbewusst, überblendet
und unsichtbar gemacht. Ob es



militärische, ökonomische oder
medizinische Aussichten sind,
leicht verschleiert die Hoffnung
die Sicht auf jene Details oder
Hinweise, die den eigenen
Annahmen zuwiderlaufen. Sie
stören, weil sie Anlass gäben,
die allzu günstige Prognose zu
revidieren. Sie nerven auch
irgendwie, weil sie den eigenen
optimistischen Schwung, das
eigene Wunschdenken bremsen.
Es macht Mühe, sich der
unangenehmen, komplizierten,



ambivalenten Wirklichkeit zu
stellen.

 
Wenn ein Freund uns
versichert, nicht süchtig zu sein,
dann wünschen wir uns, dass es
stimmen möge. Wir sehen zu,
wie er trinkt, wie sich nach und
nach der Rhythmus der
Begegnungen und der
Freundschaft dem Rhythmus
der Sucht anpasst, wie ihn die
Sucht mit der Zeit immer mehr
entfremdet von sich selbst – und



wir wollen es dennoch nicht
wahrhaben. Wir hoffen, dass
wir uns irren, hoffen, dass wir
nicht erleben, was wir erleben:
Ein Freund ist krank und geht
uns verloren. Wir hoffen auf
Besserung und verhindern sie
zugleich, weil sie nur mit einem
unverstellten Blick auf die Sucht
beginnen könnte.

 
Manchmal werden im Hoffen
die düsteren Anzeichen eines
unguten Ausgangs nicht



ausgeblendet, sondern
umgedeutet. Sie werden
eingefügt in eine günstigere
Lesart, eine, die froher stimmt,
weil sie eben ein besseres Ende
verspricht. Eine Erzählung, die
womöglich aber auch deswegen
froher stimmt, weil sie einem
weniger abverlangt.
Irgendwann gibt es bei dem
Freund vielleicht doch eine
Einsicht in seine Abhängigkeit,
es folgen Gespräche, in denen
er versichert, alle Mechanismen



der eigenen Sucht durchschaut
zu haben. Er analysiert sich
selbst besser, als wir es jemals
könnten. Und wieder hoffen wir,
dass alles einen guten Ausgang
nehmen werde. Alle Hinweise,
die der Hoffnung widersprechen
könnten, alles, was die eigene
Erwartung womöglich als
unrealistisch oder naiv
entlarven könnte, wird
unsichtbar. Vielleicht kommt
auch dazu, dass wir den Konflikt
scheuen. Wer will schon gern



einem Freund etwas sagen, das
der nicht hören will? Wer will
schon intervenieren und nerven
und die Freundschaft in Frage
stellen? Und so blendet die
trügerische Hoffnung weiterhin
alles aus, was doch
offensichtlich sein könnte:
Jemand ist krank und zerstört
sich selbst.

*



Sorge

»Wen ich einmal mir besitze,
Dem ist alle Welt nichts nütze;
Ewiges Düstre steigt herunter,
Sonne geht nicht auf noch unter,
Bei vollkommen äußern Sinnen
Wohnen Finsternisse drinnen,
Und er weiß von allen Schätzen
Sich nicht in Besitz zu setzen.«
Die Sorge, in: Johann Wolfgang von
Goethe, Faust. Der Tragödie zweiter
Teil



»Wen ich einmal mir besitze,
dem ist alle Welt nichts nütze.«
Mit diesen Worten erklärt sich
die Figur der Sorge in Goethes
Faust. Es ist Mitternacht, den
alternden Faust im Palast
wollen »vier graue Weiber« –
der Mangel, die Not, die Schuld
und die Sorge – heimsuchen,
doch die Tür ist verschlossen.
Nur die Sorge schleicht sich
durchs Schlüsselloch hinein. Als
Faust sie bemerkt, versucht er
die Sorge von sich fernzuhalten,



er wehrt ab, was sie sagt (»Hör
auf! so kommst Du mir nicht
bei! / Ich mag nicht solchen
Unsinn hören. / Fahr hin! die
schlechte Litanei, / Sie könnte
selbst den klügsten Mann
betören.«). Faust weiß wohl um
die gefährliche Macht der
Sorge, wie sie selbst belanglose
Tage verwandelt in »garstigen
Wirrwarr«, wie sie allen Besitz,
alles Glück als nichtig
erscheinen lässt und alle
günstigen Aussichten mit einem



düsteren Schleier überzieht.
Doch so sehr Faust sich auch
bemüht, die Sorge lässt sich
nicht vertreiben. Bevor sie
schließlich geht, haucht sie
Faust an – und dieser erblindet.

 
Die Sorge, wie Goethe sie uns
beschreibt, nimmt Besitz vom
Inneren einer Person. Dem
erblindeten Faust schwindet
(mit dem Sehen) die äußere
Welt. Er »sieht« nur noch die
Dämonen, die ihm das Leben



vergällen, weil sie alles
bedenklich, bedrohlich,
hinderlich erscheinen lassen.
Während die Hoffnung das
ausblendet, was ihrer
optimistischen Erwartung
widerspricht, so leugnet die
Sorge das, was ihre ängstlichen
Vorahnungen entkräften
könnte.

 
Natürlich gibt es auch
berechtigte Formen der Sorge,
solche, die etwas mit Umsicht,



mit Achtsamkeit, ja mit Für-
Sorge für andere zu tun haben.
Aber an dieser Stelle
interessiert jene Sorge, die sich
aus sich selbst speist und die
negiert, was doch zu sehen und
zu wissen wäre. Jene Sorge, die
sich nicht befragen lässt, die
ausblendet, was ihr
widerspricht. Auch die Sorge
(wie die Liebe und die
Hoffnung) richtet den Blick auf
etwas in der Welt, in diesem
Fall etwas, das als



(vermeintlicher) Grund zur
Sorge ausgemacht wird. Aber
so wie Titania zwar Gründe
liefern kann, warum sie Zettel
liebt und trotzdem Zettel selbst
nicht der Grund ihrer
Verliebtheit ist – so kann auch
die Sorge sich auf etwas
richten, das keinen Anlass zur
Sorge gibt. Das Objekt der
Sorge ist nicht unbedingt
dasselbe wie ihre Ursache.
Auch das Objekt der Sorge wird
manchmal der Sorge zupass



gemacht.
 

Wer denkt, die Erde sei eine
Scheibe, macht sich womöglich
ungeheure Sorgen
herunterzufallen. Diese Sorge
vor dem Abgrund lässt sich
durchaus rational begründen:
Wenn die Erde eine Scheibe ist,
dann gibt es auch eine Kante, an
der man abstürzen kann. Es ist
völlig berechtigt, mit der Kante
einen Abgrund zu assoziieren –
und sich davor zu fürchten.



Diejenigen, die sich sorgen, weil
sie denken, die Erde sei eine
Scheibe, können nicht
begreifen, wie andere nur so
ruhig bleiben können, wie sie in
ihrer illusionären Entspanntheit
vor sich hin leben können, als
gäbe es die Gefahr des
Abgrunds nicht. Diejenigen, die
sich sorgen, jeder könnte an der
Kante herunterfallen, verstehen
nicht, warum nicht mehr gegen
diese Gefahr unternommen
wird. Sie verzagen an



realitätsblinden, ahnungslosen
Politikern, die nicht aktiv
werden, die ihre Bürger nicht
besser schützen, die keine
Sicherheitszonen einrichten
wollen vor dem Abgrund, ja, die
womöglich sogar behaupten,
Abgründe seien weit und breit
nicht zu sehen. Das ist in sich
absolut schlüssig. Nur: die Erde
ist eben keine Scheibe.

 
Vielleicht ist die Ursache, also
das, was tatsächlich Anlass zu



Sorge gibt, zu groß oder zu
vage, um es zu erfassen.
Vielleicht lässt sich das, was
einem Sorgen bereitet, nicht
dingfest machen, eben weil es
einem solche Angst einflößt und
diese Angst einen lähmt. Dann
sucht sich die Sorge ein
anderes, handlicheres Objekt,
etwas, auf das sich fokussieren
lässt, das nicht ohnmächtig,
sondern handlungsfähig macht.
Für einen Moment zumindest.
Für einen kleinen Moment



gelingt es dann, die
bedrohlichen, beängstigenden
Phänomene auszuschalten oder
durch andere, die sich leichter
bekämpfen lassen, zu ersetzen.

 
Die Sorge erlebt zur Zeit eine
erstaunliche Aufwertung. In der
Sorge, so die rhetorische
Suggestion, artikuliere sich ein
berechtigtes Unbehagen, ein
Affekt, der politisch ernst
genommen und keinesfalls
kritisiert werden sollte. Als



seien ungefilterte Gefühle per
se berechtigt. Als käme
unreflektierten Gefühlen eine
ganz eigene Legitimität zu. Als
müssten Gefühle nicht nur
empfunden, sondern unbedingt
auch ungehemmt in der
Öffentlichkeit ausgestellt und
geäußert werden. Als würde
jedes Abwägen und
Nachdenken, jede Form der
Skepsis den eigenen Gefühlen
oder Überzeugungen
gegenüber die Befriedigung der



eigenen Bedürfnisse auf
inakzeptable Weise
einschränken. Die Sorge wird
so erhoben zu einer politischen
Kategorie von eigentümlicher
Autorität.

 
Natürlich gibt es soziale,
politische oder ökonomische
Sorgen, über die sich öffentlich
debattieren lässt. Natürlich gibt
es nachvollziehbare Gründe,
warum Menschen, die
ungeschützter, verwundbarer,



marginalisierter sind als
andere, sich Sorgen machen
über die wachsende soziale
Ungleichheit, über die
unsicheren Aufstiegschancen
ihrer Kinder, über die fehlenden
Gelder in den Kommunen oder
die zunehmende Verwahrlosung
öffentlicher Einrichtungen. Und
natürlich gibt es auch
berechtigte Fragen, wo und wie
sich die eigenen politischen
oder sozialen Zweifel und Nöte
artikulieren lassen. Ich teile



durchaus einige Sorgen, die mit
der politischen Reaktion auf die
Zuwanderung zu tun haben: Wie
sich jene kurzsichtige
Wohnungspolitik verhindern
lässt, heute eilig und billig
Massenunterkünfte in
abgelegenen Gegenden zu
bauen, die morgen als kulturelle
und soziale »Slums« beklagt
werden. Wie sich eine
Bildungspolitik gestalten lässt,
die nicht nur die jungen Männer
adressiert, die auf dem



Arbeitsmarkt gebraucht
werden, sondern auch deren
Mütter, die über jene Sprache
verfügen sollten, in der ihre
Kinder und Enkel aufwachsen
werden, die Sprache der
Behörden, der Welt um sie
herum. Wie sich die
Geflüchteten schützen lassen
vor dem sich ausbreitenden
Rassismus und der Gewalt. Und
wie eine Hierarchisierung des
Leids oder der Armut zwischen
verschiedenen marginalisierten



Gruppen vermieden werden
kann. Wie sich eine
Erinnerungskultur gestalten
lässt, ohne sie zu einer
ethnischen Geschichte zu
machen, die andere ausschließt.
Wie die Erzählung der
Vergangenheit sich öffnen und
weiten kann, ohne den Bezug
zur Shoah zu verlieren. All das
sind Sorgen, bei denen auch ich
nicht sagen kann, wie nötig sie
sind. Aber sie lassen sich
öffentlich diskutieren und



konfrontieren mit vernünftiger
Kritik.

 
Der Begriff vom »besorgten
Bürger« dagegen fungiert
mittlerweile als ein diskursiver
Schild, der Fragen nach
rationalen Gründen für Sorgen
abwehren soll. Als seien Sorgen
an sich schon ein triftiges
Argument in einem öffentlichen
Diskurs – und nicht bloß ein
Affekt, der berechtigt oder
unberechtigt, angemessen oder



unangemessen, vernünftig oder
übertrieben sein kann. Als ließe
sich bei der Sorge nicht auch,
wie bei der Liebe oder der
Hoffnung, fragen, worauf sie
sich bezieht, was sie ausgelöst
hat und ob Ursache und Objekt
übereinstimmen. Als käme der
Sorge nicht jene Macht zu, von
der Goethe im Faust erzählt:
Wen sie einnimmt, dem
verdunkelt die Sorge den Blick
und den lässt sie alles, was
stabil und sicher ist, alles Glück



und allen Wohlstand nicht mehr
erkennen.

 
Dabei müssen keineswegs die
Menschen, die sich sorgen,
abgewertet werden. Aber sie
müssen zulassen, dass das, was
sich als Sorge ausgibt, genau
betrachtet und zerteilt wird in
seine Bestandteile. Diejenigen,
die sich sorgen, müssen
aushalten, dass differenziert
wird zwischen einer Sorge und
dem, was die Philosophin



Martha Nussbaum »projektive
Abscheu« nennt – also die bloße
Abwehr von anderen Menschen
unter dem Vorwand, sich
schützen zu müssen.[9] Es gibt
eine Vielzahl von affektiven
Kräften, die die
gesellschaftliche Bereitschaft zu
Mitgefühl unterwandern und die
sich von der Sorge durchaus
unterscheiden. Für Nussbaum
gehören neben der Angst und
der projektiven Abscheu auch
noch der Narzissmus dazu.



 
Wer gegenwärtig von
»besorgten Bürgern« spricht,
will sie vor allem abgeschirmt
wissen von allem, was sich
politisch oder moralisch
kritisieren ließe. »Besorgte
Bürger«, das soll unbedingt
etwas anderes sein als
Rassisten oder Rechtsextreme.
Ein Rassist möchte niemand
sein. Nicht einmal der Rassist
möchte ein Rassist sein, weil
zumindest das Etikett (wenn



auch vielleicht nicht mehr das,
was es bezeichnet)
gesellschaftlich tabuisiert ist.
Deswegen taugt die Sorge als
überdeckendes Gefühl. Die
Sorge ummantelt die ihr
mitunter innewohnende
Fremdenfeindlichkeit und
schützt so vor jedweder Kritik.
So wird das Tabu erfüllt und
zugleich unterwandert. Die
gesellschaftliche Absage an
Fremdenfeindlichkeit wird
bestätigt und zugleich in Frage



gestellt. Weil als Sorge
ausgegeben wird, was
gleichwohl Abscheu,
Ressentiments und Missachtung
birgt, verrückt es die Schwellen
des Akzeptablen.

 
Die »besorgten Bürger« mögen
Einwanderer hassen, sie mögen
Muslime dämonisieren, sie
mögen Menschen, die anders
aussehen, anders lieben, anders
glauben oder anders denken als
sie, zutiefst ablehnen und für



minderwertig halten, aber all
diese Überzeugungen und
Affekte maskiert die
vermeintlich unberührbare
Sorge. Der »besorgte Bürger«,
so wird suggeriert, ist
unantastbar. Was sollte denn
auch an der Sorge moralisch
verwerflich sein? Als müsste in
einer Gesellschaft alles erlaubt
sein, als dürfte es keine Normen
des Akzeptablen oder
Inakzeptablen geben, weil jede
Norm die freie Egozentrik des



Einzelnen einschränken könnte.
 

Von »besorgten Bürgern«
sprechen nicht mehr allein die,
die sich hinter dem Begriff
verstecken: die Anhängerinnen
und Anhänger von PEGIDA und
der AFD, sondern mittlerweile
assistieren auch manche
Journalistinnen und Journalisten
bei der kuriosen Verklärung von
Affekten. Stattdessen sollten sie
die Ursachen wie die Objekte
der Sorgen ruhig und



differenziert analysieren. Die
Sorgen begründen, wo sie sich
begründen lassen, und sie
kritisieren, wo sie jeder
faktischen, realen Grundlage
entbehren. Die journalistische
Pflicht besteht nicht darin,
Leserinnen und Lesern in allem
zuzustimmen, kleinere oder
größere soziale Bewegungen
per se affirmativ zu begleiten,
sondern ihre Beweggründe, ihre
Argumente, ihre Strategien und
Methoden zu analysieren und,



bei Bedarf, kritisch zu
beleuchten.

 
Es ist durchaus notwendig, sich
zu fragen, ob dieser von der
»Sorge« ummantelte Hass
womöglich ein Platzhalter (oder
Ventil) ist für kollektive
Erfahrungen der Entrechtung,
der Marginalisierung oder der
fehlenden politischen
Repräsentation. Insofern ist
auch nüchterne
Ursachenforschung geboten,



woher diese Energie stammt,
die sich zur Zeit an so vielen
Schauplätzen in Hass und
Gewalt entlädt. Dazu dürfen
sich die jeweiligen
Gesellschaften auch
selbstkritisch befragen, warum
es nicht gelingt, jene
Verletzungen, auf die der Hass
und der identitäre Fanatismus
nur die falsche Antwort sind,
früher zu erkennen. Welche
ideologischen Sichtblenden
verhindern, den Unmut über



soziale Ungleichheiten
wahrzunehmen?

 
Am vielversprechendsten
erscheinen mir dazu Didier
Eribons – an Jean-Paul Sartre
anschließende – Überlegungen,
wonach besonders solche
Gruppen und Milieus zu
Fanatismus und Rassismus
neigen, die sich eher durch
negative Erfahrungen
formieren. Bei Sartre bildeten
sich bestimmte Gruppen, die er



»Serien« nennt, durch passive,
unreflektierte
Anpassungsprozesse an eine
einschränkende, widerständige
Umwelt. Es ist also das Gefühl
der Ohnmacht gegenüber der
sozialen Wirklichkeit, das
solche Serien bindet – und nicht
etwa das Gefühl
selbstbewusster, aktiver
Identifikation mit einer Aufgabe
oder einer Idee.[10] Eribon
betrachtet spezifisch die
Neigung der französischen



Arbeitsklasse, sich dem Front
National anzunähern. Aber die
strukturelle Analyse der
Entstehung von Gruppen und
Bewegungen, die sich weniger
um eine selbstbewusste,
politische Absicht formieren,
sondern stärker durch
materiell-negative Erfahrungen
(oder Objekte) geprägt
werden – die dürfte auch für
andere Kontexte und Milieus
interessant sein. Der Rassismus
oder Fanatismus schiebt sich



gleichsam als
Vergemeinschaftungsgrund vor
das, was die Individuen
eigentlich einen könnte: »Die
fehlende Mobilisierung als
Gruppe bzw. die fehlende
Selbstwahrnehmung als
solidarisch-mobilisierbare
Gruppe führt dazu, dass
rassistische Kategorien die
sozialen ersetzen.«[11]

 
In einer solchen Lesart wäre es
nötig, die rassistischen und



nationalistischen Muster zu
unterwandern (und so
diejenigen zu schützen, die
ihnen unterworfen werden) und
sodann jene sozialen Fragen
freizulegen, die zu stellen
versäumt oder überblendet
wurde. Vielleicht besteht darin
die besondere Tragik der
fanatischen und illiberalen
Dogmatiker: dass ausgerechnet
jene Themen, die Anlass zu
berechtigtem politischen Unmut
geben, gar nicht adressiert



werden. »Das Gefährliche an
der Sorge ist, dass sie sich einer
Lösung des Problems in den
Weg stellt, indem sie vorgibt,
eine zu suchen.«[12]

*



Hass und
Missachtung
Teil 1:
Gruppenbezogene
Menschenfeindlichkeit
(Clausnitz)

»Monstrosität und Unsichtbarkeit
sind zwei Unterarten des Anderen.«
Elaine Scarry, Das schwierige Bild



des Anderen

Was sehen sie nur? Was sehen
sie anders als ich? Das Video ist
kurz. Zu kurz vielleicht. Es lässt
sich wieder und wieder
anschauen und ist doch nicht zu
verstehen. Dunkelheit umrahmt
die Szene wie ein Mantel, in der
Mitte als zentrale Lichtquelle
der grün-gelbe Schriftzug
»Reisegenuss«, links davon
etwas eckiges Gelbes,
vermutlich der Seitenspiegel
des Busses, im Bildvordergrund



sind nur Hinterköpfe von
Menschen zu sehen, die
draußen stehen, ihre Hände
gegen die Insassen des Busses
strecken, den Daumen nach
oben, Zeigefinger nach vorne,
und laut skandieren: »Wir sind
das Volk«. Sie werden das
ganze Video hindurch nicht von
vorn zu sehen sein. Es gibt sie
nur als Bewegung ihrer Hände,
als eine kollektive Parole, als ob
diese sich selbst oder den Hass
auf andere erklärte. »Wir sind



das Volk«, das historische Zitat,
will in diesem Moment, hier in
Sachsen, sagen: »Ihr seid es
nicht«, »Wir sind es, die
bestimmen, wer dazugehören
darf und wer nicht«.[13]

 
Was oder wen sehen sie nur vor
sich?

 
Die Kamera zoomt ein wenig an
die Windschutzscheibe des
Busses heran, es lassen sich im
Inneren sieben Figuren



ausmachen, die im vorderen
Bereich des Busses stehen und
sitzen: rechts ein regungsloser
Busfahrer mit tief ins Gesicht
gezogener Baseball-Mütze,
links in der vordersten Reihe
zwei jüngere Frauen, im Gang
zwei Männer, die der johlenden
Menge draußen den Rücken
zuwenden und anscheinend auf
die erstarrten Geflüchteten im
Bus einwirken, einen der
Männer hält ein Kind
umschlungen. Man sieht nur



zwei schmale Hände, die den
Rücken umklammern.

 
Wie lange sie dort schon sitzen?
Wie lange der Wagen schon
blockiert wurde? Ob es
Gespräche gab mit denen, die
dort schreien und die
Weiterfahrt verhindern? All das
geht aus dem Bildmaterial nicht
hervor. Eine ältere Frau mit
einem beigen Kopftuch, die im
Gang steht, schaut die brüllende
Meute vor dem Bus an,



offensichtlich aufgebracht, sie
gestikuliert in Richtung derer,
die sie da anschreien, und
spuckt aus – oder zumindest
deutet sie die Geste des
Spuckens an. So wie die da
draußen mit ihrem »Wir sind
das Volk« signalisieren: »Ihr
seid fremd«, »Ihr gehört nicht
dazu«, »Ihr sollt wieder
verschwinden«, so signalisiert
das Spucken eine Art »Nein«,
»Nein, wir verdienen diese
Demütigung nicht«. »Nein, so



ein Benehmen gehört sich
nicht.« »Nein, was für ein Volk
will das schon sein, das sich so
aufführt.«[14]

 
Dann wird das Kind aus der
schützenden Umarmung
entlassen, man sieht erstmals
einen Jungen in einer blauen
Kapuzenjacke mit verzerrtem
Gesicht, anscheinend weinend,
er schaut zu denen, deren
Parole er nicht versteht, deren
Gesten aber unmissverständlich



sind. Dort hinaus soll er nun.
Der Junge wird durch den
Vorderausgang ins Dunkle
geleitet, wo jetzt »Weg … Weg«
gebrüllt wird. Drinnen wird der
Blick freigegeben auf die beiden
Frauen in der ersten Reihe, die
sich aneinander festhalten, die
eine verbirgt ihren Kopf an der
Schulter der anderen, die sich
Tränen aus den Augen wischt.

 
Was sehen sie? Die, die da
draußen stehen und brüllen?



Das Video von Clausnitz ist viel
debattiert und kommentiert
worden. Fast alle waren
entsetzt und empört. Es wurde
von »Schande« gesprochen, von
»Mob«, und die meisten
versuchten sich, sprechend oder
schreibend, von der Szene zu
distanzieren. Mich hat sie
zunächst einmal erstaunt. Vor
dem Entsetzen lag
Unverständnis. Wie geht das?
Wie ist es möglich, das
weinende Kind, die beiden



verschreckten jungen Frauen in
der ersten Reihe des Busses zu
sehen – und »weg« zu brüllen?
Sie schauen auf verängstigte
Menschen und bemerken weder
Angst noch Menschen. Welche
Techniken des Aus- oder
Überblendens braucht es dafür?
Welche ideologischen,
emotionalen, psychischen
Voraussetzungen formen diesen
Blick, der Menschen als
Menschen nicht sieht?

 



In Clausnitz werden Menschen
nicht bloß unsichtbar gemacht,
die Geflüchteten im Bus werden
nicht übersehen wie der Junge
in der U-Bahn in dem Text von
Claudia Rankine, sie werden
nicht ignoriert, sondern sie
werden als etwas
Hassenswertes
wahrgenommen. »Der Hass
setzt ein Vollnehmen des
Gegenstandes voraus«, schrieb
Aurel Kolnai in seiner Analyse
feindlicher Gefühle, »dieser



muss irgendwie objektiv
wichtig, bedeutsam, gefährlich,
mächtig sein.«[15] Insofern
reicht die Parole »Wir sind das
Volk« eigentlich nicht. Es geht
nicht nur darum, dass die einen
vermeintlich hierher gehören
und die anderen nicht. Das wäre
zu belanglos. Dann könnten die
neu Hinzukommenden auch
einfach als irrelevant abgetan
werden. Dann hätte »das Volk«
auch zu Hause bleiben können
an diesem Abend. Es hätte sich



Wichtigerem zuwenden können.
Hier geschieht etwas anderes.

 
Die Geflüchteten im Bus werden
einerseits als individuelle
Personen unsichtbar gemacht.
Sie werden nicht gesehen als
Teil eines universalen Wir. Sie
werden negiert als menschliche
Wesen mit einer besonderen
Geschichte, besonderen
Erfahrungen oder
Eigenschaften. Und zugleich
werden sie sichtbar gemacht



oder konstruiert als Andere, als
»Nicht-Wir«. Auf sie werden
Eigenschaften projiziert, die sie
als unheimliches, abstoßendes,
gefährliches Kollektiv formen
und markieren. »Monstrosität
und Unsichtbarkeit sind zwei
Unterarten des Anderen«,
schreibt Elaine Scarry, »die
eine übermäßig sichtbar und die
Aufmerksamkeit abstoßend, die
andere unzugänglich für die
Aufmerksamkeit und daher von
Anfang an abwesend.«[16]



 
In dieser Szene von Clausnitz
wird gehasst, und im Hass muss
das Objekt des Hasses als
existentiell wichtig und
monströs gedacht werden. Das
setzt eine eigenwillige
Umkehrung der tatsächlichen
Macht-Konstellation voraus.
Auch wenn die, die da neu
ankommen, ganz offensichtlich
machtlos sind, auch wenn sie
über kein Eigentum verfügen
als das, was in einer Plastiktüte



oder einem Rucksack die Flucht
überstanden hat, auch wenn sie
keine Sprache sprechen, in der
sie sich hier artikulieren oder
verteidigen können, auch wenn
sie kein Zuhause mehr haben,
muss ihnen eine mächtige
Gefahr zugeschrieben werden,
gegen die sich die vermeintlich
Ohnmächtigen zur Wehr setzen.

 
In diesem Video sind drei
Personengruppen zu sehen, die
um den Bus herum stehen: zum



einen diejenigen, die skandieren
und brüllen, zum anderen
diejenigen, die ihnen zuschauen,
und zum Dritten: die
Polizeibeamten.

Erstens: Bis heute ist wenig
bekannt über die skandierenden
Männer vor dem Bus. Es bleibt
eine diffuse Gruppe, die mal als
»Mob«, mal als »Pöbel«, mal als
»Pack« bezeichnet wird. Mir
liegen all diese Begriffe nicht.
Mir liegt es nicht, die Menschen
als Menschen zu verurteilen.[17]



Es ist nicht bekannt, wie alt sie
sind, was für einen
Schulabschluss sie haben, wir
wissen nichts über ihren
sozialen oder religiösen
Hintergrund, ob sie arbeiten
oder arbeitslos sind, ob sie
Geflüchteten in ihrer Region
überhaupt schon einmal
begegnet sind. Mich
interessieren hier weniger die
Biographien der Hassenden.
Mich interessiert weniger, ob
sie sich individuell als »rechts«



verstehen würden, ob sie mit
einer politischen Organisation
oder Partei verbunden sind, ob
sie der AFD nahestehen oder
der Linken, ob sie die Musik von
»Sachsenblut« hören, von
»Killuminati« oder die von
»Helene Fischer«. Die Polizei
Sachsen wird anschließend
erklären, es habe sich um eine
Gruppe von ca. hundert
Personen gehandelt,
größtenteils aus der Gegend
selbst, die vor der



Asylunterkunft in Clausnitz
protestiert hätten.

 
Mich interessiert das, was diese
Menschen sagen und was sie
tun, mich interessieren ihre
Handlungen – insofern werden
sie im Folgenden als diejenigen,
die hassen, die brüllen, die
protestieren, die diffamieren,
benannt werden. Handlungen –
anstatt Personen – zu
betrachten und zu kritisieren
eröffnet die Möglichkeit, dass



sich die Personen von ihren
Handlungen auch distanzieren,
dass sie sich ändern können.
Diese Betrachtungsweise
beurteilt nicht eine Person oder
eine ganze Gruppe, sondern
das, was sie in einer konkreten
Situation sagen und tun (und
damit anrichten). Eine solche
Betrachtung lässt zu, dass diese
Personen in einer anderen
Situation auch anders handeln
könnten. Mich interessiert also:
Was befähigt sie zu dieser



Handlung? Woher stammt diese
Sprache? Welche Vorgeschichte
hat diese Aktion? Welche
Deutungsmuster setzt dieser
Blick auf Geflüchtete voraus?

 
Auf der Facebook-Seite, auf der
das Video von Clausnitz wohl
zuerst gepostet wurde, »Döbeln
wehrt sich – meine Stimme
gegen Überfremdung«[18],
erscheint der kurze Film wie
der vorläufige Höhepunkt einer
ganzen Sequenz aus elf Bildern



und zahlreichen Kommentaren,
die sich auf den Transport von
Geflüchteten beziehen.[19] Wann
die Fotos von wem
aufgenommen wurden, lässt sich
daraus nicht entnehmen. Sie
zeigen anscheinend
verschiedene Busse, deren
Fahrten von oder zu
Flüchtlingsunterkünften
dokumentiert werden. Die
Bildfolge beginnt mit einem
Foto, das eine dunkle Szene
zeigt: In der Bildmitte eine



leere Straße, die offenbar in
einem Industriegebiet liegt, am
linken Rand zwei Gebäude im
Anschnitt und die Hälfte eines
weißen Busses, der gerade nach
links um eines der Gebäude
biegt. Die Bildüberschrift lautet
»Still und heimlich in Döbeln«,
und dazu wird angemerkt:
»Kurz nach 6h bei Autoliv. Die
neuen Fachkräfte für Raub und
Diebstahl werden gebracht.«

 
Bei »Autoliv« handelt es sich um



die Immobilie eines
schwedischen Herstellers von
Sicherheitstechnik, der die
Produktion in Döbeln zwei Jahre
zuvor einstellen musste. Seit
1991 hatte Autoliv in Döbeln
Sicherheitsgurte,
Höhenversteller und
Gurtschlösser gefertigt. Von
ursprünglich 500 Angestellten
hatte das Unternehmen nach
und nach die Belegschaft auf
246 Beschäftigte reduziert,
bevor im Jahr 2014 der



Standort in Döbeln ganz
geschlossen und die Produktion
nach Osteuropa verlegt wurde.
[20] Nach Verhandlungen mit
dem Eigentümer der
Liegenschaft wurde das
leerstehende Werk Ende 2015
zu einer
Erstaufnahmeeinrichtung für
Geflüchtete mit bis zu
400 Plätzen umfunktioniert.
Was für eine eigenwillige
Verschiebung: Weil die Wut auf
das Unternehmen, das sein



Werk in Döbeln geschlossen
hat, keinen Adressaten mehr
finden kann, richtet sie sich auf
diejenigen, die die Leerstelle
des ursprünglichen Adressaten
füllen? Nicht diejenigen, die das
Werk geräumt haben, werden
zum Ziel des Zorns, sondern
diejenigen, die das ungenutzte
Werksgebäude brauchen? Nicht
die Manager von Autoliv
werden als »Fachkräfte für
Raub und Diebstahl«
verleumdet, sondern die



Geflüchteten, die in die
überflüssig gewordene
Immobilie einziehen müssen?

 
Auf einem anderen Foto ist nur
das Heck eines Busses mit dem
Schriftzug »ReiseGenuss pur«
zu sehen. Das ist der Name
eines regionalen
Reiseveranstalters, der auf
seiner Homepage ausführt, was
unter einem solchen
»Reisegenuss« zu verstehen
sein soll: »Verbringen Sie ihren



Urlaub in fröhlicher
Gesellschaft, treffen Sie alte
Bekannte oder lernen Sie nette
Leute kennen.« Welche netten
Leute die geflüchteten
Reisenden mit »ReiseGenuss«
am 18. Februar 2016
kennenlernen sollten, lässt sich
auf den anderen Aufnahmen der
Bildstrecke erkennen: auf
einem weiteren Foto steht ein
Auto schräg vor einem Bus und
blockiert offensichtlich dessen
Weiterfahrt.[21] Auf einem



anderen Bild ist ein Traktor zu
sehen, der ein vor die Schaufel
gespanntes Banner präsentiert:
»Unser Land – unsere Regeln –
Heimat – Freiheit – Tradition«,
was einigermaßen lustig ist,
denn weder der Begriff
»Heimat« noch der der
»Freiheit« noch der der
»Tradition« benennt eine
einzige Regel, die sich daraus
ableiten ließe. Dass sich
zumindest »Freiheit« und
»Tradition« auch in



Widerspruch zueinander
befinden können, wird nicht
aufgelöst.

 
Die Bildsequenz rahmt das
zentrale Video ein in die
Erzählung einer Art Jagd, als ob
ein Bus mit den Geflüchteten,
wie ein Tier, verfolgt und
schließlich gestellt worden
wäre. Es ist ganz offensichtlich
eine Erzählung, die den
Betreibern und Beiträgern der
Seite nicht unangenehm ist



(sonst würde sie nicht auf diese
Weise dokumentiert und
veröffentlicht), es ist die
Erzählung einer Art Jagd, zu der
sich die, die daran teilnehmen,
berechtigt fühlen. Sie hegen
keinerlei Zweifel an der Aktion,
bei der über zwei Stunden ein
Bus blockiert und Kinder und
Frauen eingeschüchtert und
bedroht werden. Vielmehr
bildet die Jagdgesellschaft den
Schluss dieser Erzählung und
präsentiert sich vor ihrer



hilflosen Beute als so wütend
wie stolz.

 
Was das Genre der
Verfolgungsjagd und der
Blockade so interessant macht,
ist die gewünschte Nähe zu
dem, was angeblich gefährlich
ist. Es sind verschiedene Busse:
der auf dem ersten Bild aus
Döbeln und der, der in Clausnitz
blockiert wird – aber die
Szenen eint, dass der Transport
von Geflüchteten mittels Fotos



skandalisiert wird (»Still und
heimlich … in Döbeln«). Ab
wann die Blockierer von
Clausnitz warteten und wer sie
informiert hat, lässt sich nicht
sicher sagen. Gewiss ist: Alle,
die den Bus blockierten,
suchten offensichtlich die
Konfrontation. Die Geflüchteten
wurden von denen, die sie
angeblich fürchten, also nicht
gemieden, die Geflüchteten
lösten nicht Abscheu aus oder
Ekel, sondern im Gegenteil: Sie



wurden gesucht und gestellt.
Wären Angst oder Sorge die
entscheidenden Motive für die
Protestierenden (wie gern
behauptet wird), sie suchten
nicht deren Nähe. Wer
angsterfüllt ist, möchte
zwischen sich und die Gefahr
eine möglichst große
Entfernung bringen. Der Hass
dagegen kann sein Objekt nicht
einfach umgehen oder auf
Distanz halten, er braucht
seinen Gegenstand in greifbarer



Nähe, um ihn »vernichten« zu
können.[22]

 
Zweitens: Die zweite
Personengruppe am Bus in
Clausnitz bilden die Zuschauer.
Sie sind nicht von einem solchen
Hass erfüllt. Vermutlich gab es
auch Menschen, die allein die
Lust am Skandal anlockte oder
die bloße Unterhaltung, die jede
Provokation bedeutet und die
einen aus der Langeweile des
Alltags herauskatapultiert.



Vermutlich gab es auch
Mitläufer, die nicht gebrüllt,
sondern nur gestaunt haben,
wie andere brüllen können. Die
mehr pornographische Freude
an der Entgrenzung der
anderen empfunden haben, als
dass sie selbst so entgrenzt
hätten auftreten können. Auf
den Aufnahmen sind diese
beteiligten Unbeteiligten auch
zu sehen. Sie stehen herum und
bilden das Forum, das den
Brüllenden die Aufmerksamkeit



schenkt, die sie brauchen, um
sich als »Volk« behaupten zu
können.

 
Im Spektakelhaften liegt die
doppelte Wirkungsmacht
solcher Auftritte. Das Spektakel
wendet sich an das Publikum,
das sich vergrößert, je
außerordentlicher die
Provokation daherkommt. Und
das Spektakel wendet sich an
die Opfer, die sich nicht
dagegen wehren können, Teil



einer theatralen Aufführung zu
werden, die sie demütigt. Das
Spektakelhafte jagt den Opfern
nicht nur Angst ein, sondern es
führt sie einem Publikum vor,
das sie zum Objekt mit
Unterhaltungswert degradiert.
Das Spektakel einer Meute hat
Tradition: die demonstrative,
öffentliche Demütigung von
Marginalisierten, das Vorführen
der eigenen Macht in einer
Arena, in der wehrlose
Menschen gehetzt oder



gelyncht werden, in der ihre
Häuser und ihre Geschäfte
beschädigt oder zerstört
werden, das gehört zu alten,
überlieferten Techniken. Das
Spektakel von Clausnitz
schreibt sich ein in die
Geschichte all jener Spektakel,
die Menschen einer bestimmten
Religion, einer bestimmten
Hautfarbe, einer bestimmten
Sexualität terrorisieren, indem
sie ihnen vorführen, dass sie
sich nicht sicher fühlen können.



Dass ihre Körper verletzbar
sind. Jederzeit.

 
Beim wiederholten Betrachten
des Videos wundert mich dies
noch mehr als das Gebrüll der
Menge direkt vor dem Bus: Was
tut dieses Publikum nur?
Warum schreitet niemand der
Umstehenden ein? Warum
wendet sich nicht jemand an die
Männer, die Parolen
skandieren, und versucht, sie zu
beruhigen? Warum delegieren



die Umstehenden ihre
Handlungsmöglichkeiten an die
Polizei? Es sind Nachbarn,
Bekannte, Menschen aus
Clausnitz, sie kennen sich aus
der Schule, von der Arbeit, von
der Straße. Vielleicht sind auch
Zugereiste dabei. Aber viele
kennen sich doch. Warum geht
niemand hin und sagt: »Komm,
ich glaub, das reicht jetzt«? In
jeder Fußballmannschaft gelingt
das. Warum versucht niemand
zu sagen: »Lasst uns gehen«?



Vielleicht traut sich das
niemand. Vielleicht ist die
Stimmung zu aufgeheizt.
Vielleicht ist die Menge zu
wütend, vielleicht ist es zu
gefährlich, sie zu kritisieren
oder überhaupt anzusprechen.

 
Aber warum bleiben die
Zuschauerinnen und Zuschauer
dann stehen? Warum gehen sie
nicht nach Hause? Alle, die im
Publikum verharren,
vergrößern die Menge derer,



denen sich die im Bus
gegenübersehen. Alle, die
stehenbleiben und gaffen,
dienen den Hassenden als
Resonanzverstärker. Vielleicht
haben sie das nicht bedacht.
Vielleicht wollten sie nur
schauen, als sei das nicht auch
eine Handlung, die auf andere
wirkt. Vielleicht ist ihnen erst
anschließend, als alles vorbei
war, unbehaglich zumute
geworden. Dann sollte ihnen
nachträglich dies zu denken



geben: Jede und jeder Einzelne
derer, die zuschauen, könnte
weggehen und damit ein Signal
geben: »Nicht in meinem
Namen«. Jede und jeder
Einzelne von ihnen könnte
zeigen: Das ist nicht mein Volk
oder das ist nicht meine
Sprache, nicht meine Geste,
nicht meine Haltung. Dazu
braucht es nicht viel Mut. Dazu
braucht es nur ein bisschen
Anstand.

 



Drittens: »Die Wut entlädt sich
auf den, der auffällt ohne
Schutz«, schreiben Max
Horkheimer und Theodor W.
Adorno in der Dialektik der
Aufklärung.[23] Die Polizisten
sind der dritte Akteur auf dem
Video. Dass sie überhaupt da
sind, ist zunächst einmal
beruhigend. Niemand weiß, was
ohne die Polizei geschehen
wäre. Ob sich der Hass
womöglich noch zu Gewalt
gegen die Geflüchteten



gesteigert hätte. Insofern ist es
gut und wichtig, dass eine
Ordnungsmacht anwesend ist,
die gewalttätige Übergriffe
verhindern kann. Allerdings
haben die eingesetzten
Beamten augenscheinlich
Schwierigkeiten, die Situation in
Clausnitz zu befrieden. Warum?
Darüber lässt sich nur
mutmaßen. Es gibt keine
Aufnahmen aus dem Bus, so
dass nicht zu hören ist, wie die
Beamten sich vielleicht um die



Geflüchteten bemüht haben.
Aber auch nachträglich ist nicht
viel zu hören über solche
Versuche. Die Bilder zeigen
lediglich, wie lange die
Polizisten dem Treiben der
brüllenden Menge zuschauten
oder zumindest es nicht effektiv
zu unterbinden vermochten. Es
gibt keine Ansagen per
Megaphon, wie sie sonst bei
Blockaden auf Demonstrationen
üblich sind. Keine Ankündigung,
bei Zuwiderhandlung würden



die Personalien aufgenommen
und der Platz geräumt werden.
Nichts davon ist hier zu sehen.
Sie scheinen sich vornehmlich
den Businsassen zugewandt zu
haben, als gelte es, die
Geflüchteten zur Ordnung zu
rufen – und nicht die
Provokateure und ihr Publikum
vor dem Bus. Auf einigen
Bildern ist gut zu sehen, wie die
Schaulustigen den Bus
einrahmen, ohne von einem der
Beamten auf Abstand gehalten



zu werden. Ein solcher
polizeilicher Einsatz, der
seltsamerweise irgendwo
zwischen lustlos und hilflos
angesiedelt ist, signalisiert in
seiner demonstrativen
Ambivalenz den Blockierern,
dass sie weitermachen können.

 
Gewiss, das muss zugunsten der
Polizei erwähnt werden, es gibt
in der Situation auch ein
objektives Problem: Solange die
Menge vor dem Bus noch brüllt,



so lange möchten die
Geflüchteten den Bus vor lauter
Angst nicht verlassen. Aber
anstatt erst die Blockierer
zurückzudrängen und dann die
Geflüchteten mit ruhigem
Zuspruch zum gemeinsamen
Aussteigen zu bewegen,
reagieren die Beamten erst
entschieden und rabiat, als die
Geflüchteten im Bus sich gegen
die Situation zu wehren
beginnen. Zur Ordnung werden
also nicht diejenigen gerufen,



die die Ankunft des Busses vor
der Flüchtlingsunterkunft
verhindern, sondern diejenigen,
die eingeschüchtert und
angebrüllt werden. Als einer
der Jungen im Bus dem »Volk«
vor dem Bus den Mittelfinger
zeigt, wird er mit ganzem
Körpereinsatz eines
Polizeibeamten aus dem Bus
gezerrt, als sei er ein
Verbrecher und kein Kind, das
bereits über zwei Stunden von
einer Menge von rund hundert



Personen beschimpft und
bedroht wurde. Vielleicht gab
es andere Beamte, die diese
Situation gern anders gelöst
hätten: schneller und den
verängstigten Geflüchteten
gegenüber zugewandter. Aber
sie haben sich anscheinend
nicht durchsetzen können.

*

Nichts an dieser Bildstrecke
von der Blockade des Busses



und dem Gebrüll behauptet ein
konkretes Fehlverhalten der
Geflüchteten. Nichts an dieser
Bildstrecke oder auch den
Berichten danach verweist auf
irgendeine Vorgeschichte,
warum die Businsassen
unerwünscht sein sollten, nichts
an dieser Bildstrecke bezieht
sich überhaupt auf die
Individuen in diesem Bus. Der
Hass in dieser Situation erzeugt
seine eigene Kraft gerade
dadurch, dass er die konkrete



Wirklichkeit ignoriert oder
übersteigt. Es braucht keine
reale Vorlage, keinen realen
Anlass. Es reicht die Projektion.
Der Hass bezieht sich zwar auf
diese Geflüchteten, hat sie zum
Objekt, aber sie selbst
verursachen ihn nicht. So wie
Titania nicht Zettel liebt, weil er
so ist wie er ist, sondern weil
die Wirkung des Zaubertranks
sie verführt, so hassen die
Blockierer von Clausnitz nicht
die Geflüchteten, weil sie so



sind wie sie sind. So wie
Achtung und Anerkennung das
Erkennen des Anderen
voraussetzen, so setzen
Missachtung und Hass oft das
Verkennen des Anderen voraus.
Auch beim Hass fallen Ursache
und Objekt der Emotion nicht
unbedingt zusammen. So wie
Titania Gründe anführen
könnte, warum sie Zettel liebt,
so könnten auch die Hassenden
von Clausnitz Gründe anführen,
warum sie Geflüchtete hassen –



und doch sind diese Gründe
nicht der Grund für den Hass.
Sie schreiben nur diesen wie
allen anderen Geflüchteten
gewisse Eigenschaften zu, die
sie als »hassenswert«,
»gefährlich«,
»verabscheuungswürdig«
bewerten.

 
Wie aber ist dieser Hass
entstanden? Woher stammen
dieser Blick, diese Raster der
Wahrnehmung, in der



Geflüchtete als »hassenswert«
wahrgenommen werden?

 
Der Hass kommt nicht aus dem
Nichts. Nicht in Clausnitz,
Freital oder Waldaschaff. Nicht
in Toulouse, Paris oder Orlando.
Nicht in Ferguson, Staten Island
oder Waller County. Der Hass
hat immer einen spezifischen
Kontext, in dem er sich erklärt
und aus dem er entsteht. Die
Gründe, auf die sich der Hass
beruft und die erläutern sollen,



warum eine Gruppe den Hass
angeblich »verdient«, muss
jemand in einem spezifischen
historischen und kulturellen
Rahmen produzieren. Die
Gründe müssen aufgeführt,
erzählt, bebildert werden,
wieder und wieder, bis sie sich
in Dispositionen ablagern. Um
in dem Bild von Shakespeare zu
bleiben: Den Trank, der den
Affekt erzeugt, muss jemand
brauen. Der akute, heiße Hass
ist die Folge kühler, länger



vorbereiteter oder über
Generationen weitergereichter
Praktiken und Überzeugungen.
»Kollektive Hass- als auch
Verachtungsdispositionen (…)
kommen ohne die
entsprechenden Ideologien,
wonach von dem
gesellschaftlich Verachteten
oder Gehassten ein
gesellschaftlicher Schaden, eine
Gefahr oder Bedrohung
ausgehen, nicht aus.«[24]

 



Die Ideologie, die zum Hass in
Clausnitz führt, wird nicht allein
in Clausnitz gefertigt. Sie wird
auch nicht allein in Sachsen
gefertigt. Sondern in all jenen
Kontexten im Internet, in
Diskussionsforen, in
Publikationen, in Talkshows, in
Musiktexten, in denen
Geflüchtete prinzipiell nie als
gleichwertige Menschen mit
eigener Würde sichtbar
werden. Um Hass und Gewalt
zu analysieren, muss man diese



Diskurse betrachten, in denen
die Muster und Vorlagen
gestanzt werden, die sie
vorbereiten und rechtfertigen.
[25] Dazu lohnt sich schon jene
Facebook-Seite »Döbeln wehrt
sich«, auf der das Video von
Clausnitz erstmals auftauchte.
Es ist kein Forum mit besonders
großer Verbreitung. Aber all
die Raster des Ressentiments
und der Diffamierung, die dazu
führen, dass die Menschen im
Bus als Menschen unsichtbar



und als etwas Monströses
sichtbar werden, lassen sich
bereits hier finden. Es ist nur
ein Beispiel für die Ideologie,
die sich in zahllosen anderen
Seiten von rechtsradikalen
Organisationen, PEGIDA-nahen
Gruppen oder Personen ebenso
findet und auch an anderen
Beispielen analysiert werden
könnte.

 
Das Erste, was auffällt, ist die
bewusste Engführung der



Wirklichkeit. Hier gibt es keine
Bezüge, keine Informationen,
keine Erzählungen von
Migranten und Migrantinnen,
die sich durch ihren Humor,
ihre Musikalität, ihre
technischen Fertigkeiten, ihre
intellektuellen oder
künstlerischen oder
emotionalen Qualitäten
auszeichnen. Es gibt übrigens
auch keine Meldungen über
Missgeschicke, Schwächen oder
Spießigkeiten von einzelnen



Migranten oder Migrantinnen.
In Wahrheit gibt es überhaupt
keine Individuen. Es gibt nur
Stellvertreter. Jeder einzelne
Muslim, jede einzelne Muslima
(wobei es vornehmlich um
männliche Muslime geht) steht
hier stellvertretend für alle.
Welcher Muslim oder Migrant
zu diesem Zweck
instrumentalisiert wird, ist
willkürlich. Solange sie sich nur
als Fallbeispiele benutzen
lassen, mit denen sich



vorgeblich die Schlechtigkeit
des ganzen Kollektivs beweisen
lässt.

 
Die Welt der Hassenden ist wie
»Aktenzeichen XY ungelöst« –
nur ohne das »ungelöst«. Immer
ist es der Islam, der schuldig ist,
immer ist es die Zuwanderung
von Muslimen, ist es die
kriminelle Energie, die jedem
und jeder geflüchteten Person
angeblich innewohnen soll. Es
ist eine Gesellschaft im



permanenten Ausnahmezustand,
so wird uns suggeriert, in der es
für privates Glück, für all die
kuriosen, absurden,
berührenden, vielleicht auch
nervigen, anstrengenden
Erlebnisse des Miteinanders
keinen Raum gibt. In dieser
Welt gibt es schlicht keine
Normalität. Es gibt nur
skandalisierte Ausnahmen, die
als Norm behauptet werden.
Diese Welt ist bereinigt von
jeder realen kulturellen,



sozialen oder auch nur
politischen Vielfalt. Es gibt
keine harmlosen Begegnungen,
keine geglückten Erfahrungen,
keine heiteren Begebenheiten.
Jede Leichtigkeit, jede Lust
wäre hier fehl am Platz.

 
Was geschieht durch eine
solche gefilterte Sicht auf die
Welt? Wie wirkt es sich aus,
immer und immer wieder
Menschen nur in einer
bestimmten Rolle, in einer



bestimmten Position, mit einer
bestimmten Eigenschaft zu
erleben? Es produziert
zunächst noch nicht einmal
Hass. Diese Engführung
verstümmelt vor allem die
Phantasie. Das Fatale an Foren
und Publikationen, in denen
Geflüchtete immer und
ausschließlich als Kollektiv und
niemals als Individuum
auftauchen, in denen Muslime
immer und ausschließlich als
Terroristen oder rückständige



»Barbaren« beschrieben
werden, ist, dass sie es nahezu
unmöglich machen, sich
Migrantinnen und Migranten als
etwas anderes vorzustellen. Sie
schmälern den Raum der
Phantasie und damit der
Einfühlung. Sie reduzieren die
endlosen Möglichkeiten,
muslimisch oder zugewandert
zu sein, auf eine Form. Und
dadurch verkoppeln sie
individuelle Personen zu
Kollektiven, und Kollektive



verbinden sich mit immer
denselben Zuschreibungen. Wer
sich nur über diese Medien
informiert, wer nur diese
gefilterte Sicht auf die Welt und
die Menschen darin zu sehen
bekommt, dem oder der prägen
sich stets dieselben fixen
Assoziationsketten ein. Es wird
mit der Zeit nahezu unmöglich,
sich Muslime oder Migranten
anders zu denken. Die
Vorstellungskraft ist
verstümmelt. Geblieben sind



nur jene Abkürzungen des
Denkens, das nur noch mit
fertigen Zuschreibungen und
Urteilen operiert.

 
Man muss sich dieses Verfahren
der Engführung der
Wirklichkeit einmal in einer
anderen Variante vorstellen: Als
eine Facebook-Seite oder eine
Zeitung oder ein
Fernsehprogramm, wo Christen
dann und nur dann erwähnt
würden, wenn sie straffällig



geworden sind und jedes
einzelne Verbrechen, das eine
christliche Person begeht,
kausal mit ihrer
Religionszugehörigkeit in
Verbindung gebracht würde. Es
gäbe keinen einzigen Bericht
über verliebte Paare, die
christlich sind, über christliche
Rechtsanwältinnen, die
Expertinnen in Steuerrecht
sind, über katholische
Landwirte oder protestantische
Automechaniker, keine



Meldungen über sakrale
Chormusik oder
Theaterfestivals, in denen
christliche Schauspielerinnen
und Schauspieler zu sehen sind,
sondern nur und ausschließlich
über den Ku-Klux-Klan, über die
Anschläge radikaler
Abtreibungsgegner und
individuelle Verbrechen von
häuslicher Gewalt über
Missbrauch von Kindern bis zu
Banküberfällen, Entführungen
oder Raubmorden – alles immer



unter der Überschrift
»Christentum«. Wie würde ein
solches Raster die
Wahrnehmung verändern?

 
»Die Fähigkeit des Menschen,
anderen Verletzungen
zuzufügen, ist gerade deshalb
so groß«, heißt es bei Elaine
Scarry, »weil unsere Fähigkeit,
uns ein angemessenes Bild von
ihnen zu machen, sehr klein
ist.«[26] Mit einer derart
verengten Vorstellungskraft



schwindet auch die Möglichkeit
zur Einfühlung in ein konkretes
Gegenüber. Wer sich nicht
mehr vorstellen kann, wie
einzigartig jede einzelne
Muslima, jeder Migrant, wie
singulär jede einzelne
Transperson oder jeder
einzelne schwarze Mensch ist,
wer sich nicht vorstellen kann,
wie ähnlich sie in ihrer
grundsätzlichen Suche nach
Glück und Würde sind, erkennt
auch nicht ihre Verletzbarkeit



als menschliche Wesen, sondern
sieht nur das, was schon als Bild
vorgefertigt ist. Und dieses Bild,
diese Erzählung liefert
»Gründe«, warum eine
Verletzung von Muslimen (oder
Juden oder Feministinnen oder
Intellektuellen oder Roma) zu
rechtfertigen sei.

 
Was das Betrachten solcher
Foren so trostlos macht: Das
gab es alles schon einmal. Das
ist nicht neu. Die Muster der



Wahrnehmung sind nicht
originell, sondern sie haben
historische Vorlagen. Es sind
die ewig selben Topoi, die ewig
selben Bilder, die ewig selben
Stereotype, die hier zitiert und
wiederholt werden, als hätten
sie keine Vorgeschichte. Als
erinnerte sich niemand mehr, in
welchem Kontext sie entstanden
und bereits einmal missbraucht
wurden. Als habe es das nicht
alles schon gegeben: den Hass
auf Fremde, das Aussondern



alles Abweichenden, das
Gebrüll auf den Straßen, die
diffamierenden und
terrorisierenden Graffiti, die
Erfindung des Eigenen als
Nation, als Volk – und die
Konstruktion der Anderen, die
angeblich nicht dazu passen,
der »Entarteten«, der
»Asozialen«.

 
Auch das Raster, in dem
»fremde Männer« die »eigenen
Frauen« oder »eigenen



Mädchen« angeblich
belästigten, all das gab es schon
als Motiv in der
nationalsozialistischen
Propaganda. Wieder und wieder
wurde in antisemitischen Texten
und Karikaturen vor Juden
gewarnt, die angeblich über
»deutsche Frauen« herfielen.[27]

Unter dem Begriff der
»Schwarzen Schmach« wurden
Schwarze als sexuelle Gefahr
für »weiße Frauen«
stigmatisiert mit Bildern, die



gegenwärtig immer noch oder
schon wieder in fast identischer
Ästhetik kursieren. Es sind
heute wieder »Fremde«,
Schwarze oder Geflüchtete, die
als sexuelle Gefahr markiert
werden.[28]

 
Das ist kein Grund, nicht über
Straftaten zu berichten, die von
Migranten begangen werden.
Selbstverständlich muss über
jede Form sexueller Gewalt
berichtet werden. Es ist schon



absurd, das eigens erwähnen zu
müssen. Allerdings ist gerade
langsame (und genau
informierte) Berichterstattung
der schnellen (und mitunter
schludrigen) vorzuziehen. Und
selbstverständlich gehört zu
dem Nachdenken über solche
Taten auch die Frage nach den
sie bedingenden oder
erleichternden sozialen,
ökonomischen, ideologischen
Strukturen. So wie es zu der
Aufklärung der Missbrauchs-



Skandale in verschiedenen
Institutionen der katholischen
Kirche dazugehörte, danach zu
fragen, welche Faktoren die
sexuelle Gewalt gegen Kinder
durch katholische Geistliche
womöglich erleichtert oder
befördert haben. Auch dort war
es nötig und möglich, eine
differenzierende Analyse des
religiösen Dogmas des Zölibats,
der Stigmatisierung von
Homosexualität, der
besonderen Macht- und



Vertrauenskonstellation
zwischen Priestern und Kindern,
dem Kartell des Schweigens –
aber auch der individuellen
Biographien der Täter zu
leisten. Diese Debatte ließ sich
führen, ohne dass sie eine
Hermeneutik des Verdachts
gegen katholische Gläubige als
Individuen oder als
Gemeinschaft per se produziert
hätte. Niemand hat von
beliebigen Katholiken verlangt,
sie mögen sich öffentlich



distanzieren.
 

Problematisch wird es lediglich
dann: Wenn vornehmlich über
sexuelle Gewalt berichtet wird,
wenn die Tat mit einem
bestimmten Täter-Profil
verkoppelt werden kann und
über andere Fälle mit anderen
Tätern kaum berichtet wird.
Denn auf diese Weise verbindet
sich die Vorstellung von
Migranten oder Schwarzen
unweigerlich mit der von



»sexueller Gewalt«. Man stelle
es sich nur einmal umgekehrt
vor: Wenn bei jedem
Verbrechen, über das berichtet
wird, die Information beigefügt
würde, es handele sich um einen
weißen Täter. Jeden Tag. Bei
jedem Raubüberfall, jedem
Missbrauch von einem Kind,
jedem Gewaltverbrechen, der
»weiße Mann« aus Höxter oder
sonst woher. Auf einmal würden
die Fälle, in denen über einen
Straftäter schwarzer Hautfarbe



berichtet wird, schlicht
seltener. Es geht
selbstverständlich nicht darum
zu suggerieren, die eine oder
die andere Tat sei weniger
berichtenswert oder
verwerflich, sondern schlicht
um eine nüchterne Betrachtung,
die Delikte nach Täterprofilen
in ein quantifizierbares und
angemessenes Verhältnis setzen
kann.

 
Noch einmal: Natürlich gibt es



auch Migranten, die solche
Taten begehen. Nicht nur
einzeln, sondern auch als
Gruppe – die schrecklichen
Übergriffe aus der
Silvesternacht in Köln belegen
das. Und natürlich ist es nötig
und richtig, darüber genauso
schonungslos zu berichten. Und
dazu gehört auch, in aller
Tiefenschärfe und in aller
Differenzierung die Täterprofile
aus Köln und den Ablauf des
Tages zu analysieren und alle



relevanten Faktoren, die solche
Taten befördern können, zu
benennen. Übermäßiger
Alkohol-Konsum mag dabei
genauso eine Rolle spielen wie
Machismo und patriarchale
Denkmuster. Und natürlich
muss sich betrachten lassen, in
welchen Kontexten und
Diskursen die Missachtung von
Frauen und ihrer
Selbstbestimmung genährt und
gezüchtet wird. Genau diese
Diskurse und diese ideologisch



vorgefertigten,
frauenfeindlichen Raster
gehören kritisiert. Aber in
solchen realen Fällen kreuzen
sich leider rassistische und
sexistische Phantasmen – und
eben diese Überlagerung des
Realen durch das
Phantasmagorische gilt es, in
den eigenen Texten und Bildern
mit zu reflektieren und zu
bedenken. Das ist weniger
schwer als es klingt.

 



Der Diskurs im direkten Umfeld
des Videos von Clausnitz kommt
ohne den Begriff »Rasse« aus.
Stattdessen wird von »Kultur«
gesprochen, von
»Migrationshintergrund«, von
»Religion«. Es sind Deck-
Begriffe, mit denen das
gesellschaftliche Tabu des
Rassismus oder Antisemitismus
umhüllt wird. Ohne an der
impliziten Ideologie etwas zu
ändern. Noch immer gibt es
gruppenbezogene



Menschenfeindlichkeit, noch
immer werden Kollektiven
ahistorische, unveränderliche
Eigenschaften zugeschrieben.
Nur der Begriff der »Rasse«
fehlt. Es wird dieselbe Struktur
der Ausgrenzung mit denselben
Bildern und Motiven bedient –
nur mit anderen Worten. Es
fehlen die »Alarm-Begriffe«, die
leichter erkennbar machten,
was politisch beabsichtigt ist.
Deswegen ist es nun das
»Abendland«, das beschützt



werden soll, das »Volk«, die
»Nation« – ohne dass allzu
genau beschrieben würde, was
das eine oder das andere sein
sollte.[29]

 
Der Welt, wie sie hier
entworfen wird, fehlt alles
Spielerische, übrigens auch
alles Zufällige. Jedem noch so
kontingenten Ereignis wird eine
Bedeutung und eine dahinter
vermutete Absicht
zugeschrieben. Schlichte



menschliche Fehler oder
Unfälle gibt es nicht. Jedem
Irrtum wird eine Intention
unterstellt, jedem Zufall eine
Verschwörung, die immer auf
die Unterdrückung oder
Schädigung der eigenen Gruppe
zielt. Das zentrale Thema auf
Facebook-Seiten wie »Döbeln
wehrt sich« oder in zahllosen
anderen Publikationen dieser
Sorte ist der angebliche
»Austausch« der Bevölkerung,
die von oben gesteuerte



Vertreibung des »eigenen
Volks« durch alles, was als
fremd bezeichnet wird:
Geflüchtete, Einwanderer,
nicht-christliche, nicht-weiße
Menschen. Der Bürgerkrieg ist
das zugleich gefürchtete wie
herbeigesehnte Szenario, das
sich als Motiv wie ein basso
continuo durch diese
Gedankenwelt zieht.

 
Es ist eine apokalyptische
Erzählung, die in diesem



Kontext stetig wiederholt wird:
die (alte) Geschichte des
eigenen Niedergangs, der
eigenen Unterdrückung, die
erst dramatisch aufgebaut wird,
um dann den eigenen Auftrag
als besonders existentiell,
besonders schicksalhaft zu
stilisieren. Die Welt teilt sich
auf in die Bürger einer
schrumpfenden oder
aussterbenden deutschen
Nation auf der einen Seite und
diejenigen, die deren Untergang



angeblich aktiv betreiben, auf
der anderen. Zu den Gegnern
gehören dann auch alle
zivilgesellschaftlichen Akteure,
die sich selbstverständlich
hilfsbereit und mit den
Geflüchteten solidarisch zeigen:
Sie werden als »Gutmenschen«
oder als »Bahnhofsklatscher«
tituliert (als müsste einem das
eine oder das andere peinlich
sein).[30]

 
Kritik von außen an den eigenen



Praktiken und Überzeugungen
wird nicht einmal erörtert. Die
Frontstellung einer
polarisierten Welt aus
»Eigenem« und »Fremden«, aus
»Wir« gegen »Sie« lässt Kritik
von vornherein abprallen: Sie
wird diskreditiert als Zensur,
als Repression, als Manipulation
derer, die den einzig wahren
und gerechten Kampf um das
eigene Land, das eigene Volk,
die eigene Nation führen. So hat
sich ein geschlossenes Denken



etabliert, das sich als immun
gegen Einwände oder Zweifel
versteht. Es werden nicht
diejenigen in Frage gestellt, die
Frauen und Kinder
einschüchtern oder
Asylbewerberheime anzünden,
sondern diejenigen, die das
kritisieren. Die kritische
Berichterstattung taugt
lediglich als Beleg für eine
böswillige »Lügenpresse«, die
den heldenhaft-patriotischen
Aufstand nicht würdigen kann.



Im Zustand der Paranoia
bestätigt alles nur die eigene
Projektion – und es lässt sich die
eigene Aggression zur Notwehr
verklären.[31]

 
Es ist nicht leicht, sich länger
mit derartigen Seiten zu
beschäftigen. Als Homosexuelle
und als Publizistin gehöre ich
gleich zu zweien der in diesem
Kontext besonders verhassten
gesellschaftlichen
Gruppierungen. Ich verstehe



mich zwar gar nicht als Gruppe,
aber das ist für die Hassenden
irrelevant. Als Individuen
werden Menschen wie ich, mit
all ihren verschiedenen
Bezügen und Neigungen, in
diesem Raster ohnehin nicht
sichtbar. Auch wenn ich noch
nie an einem Bahnhof gestanden
und geklatscht habe, gehöre ich
zu denen, die verachtet werden.
Für die Art, wie ich liebe, und
für die Art, wie ich denke und
schreibe. Aber immerhin für



etwas, das ich tue. Das ist fast
schon ein Privileg. Andere
werden für ihre Hautfarbe oder
ihre Körper gehasst und
verachtet. Ich bin weiß, und ich
besitze einen deutschen Pass –
beides ist kontingent. Und
beides setzt mich ab von
anderen, die diesem Hass und
dieser Missachtung noch
schutzloser ausgeliefert sind als
ich, weil sie schwarz sind oder
muslimisch oder beides oder
keine Papiere besitzen.



 
Aber dieser Hass berührt nicht
nur diejenigen, die er sich als
Objekt sucht. Mich verstören
solche Seiten nicht nur, weil
dort anti-intellektuell oder
homophob argumentiert wird.
Mich verstört, wenn
unmenschlich argumentiert
wird. Mich verstört, wenn
exklusiv gegen ein universales
Wir argumentiert wird. Es ist
gar nicht entscheidend, wer als
das unsichtbare oder monströse



Andere konstruiert wird. Es
könnte sich der Hass auch auf
Linkshänder oder Bayreuth-
Fans richten. Es verstört mich
grundsätzlich der Mechanismus
der Ausgrenzung und die
ungeheuerliche Aggression, mit
der da gegen Menschen gehetzt
wird.

*

Nun ist diese Facebook-Seite
nur ein enger Kreis, der sich



diskursiv um das Video von
Clausnitz bildet. Dazu gehören
auch all die anderen Kreise und
Orte, in denen sich Gruppen
sammeln, die gegen Geflüchtete
protestieren und jene, die sie
willkommen heißen,
einschüchtern. Das ließe sich
noch als extremer,
randständiger Kontext isolieren.
Aber um diesen Kreis herum
lagern sich die Kreise all jener,
die das ideologische Material
liefern, die die narrativen



Vorlagen fertigen, die dann als
Muster und Zitate durch die
Diskurse im Netz oder in den
Wohnzimmern geistern.[32] Zu
den Zulieferern des Hasses
gehören diejenigen, die sich
niemals so enthemmt entblößen
würden wie die brüllenden oder
zündelnden Akteure auf der
Straße, die aber ihren
»Anliegen« eine bürgerliche
Fassade geben. Das sind
diejenigen, die sich öffentlich
von Hass und Gewalt



distanzieren und sie doch
permanent rhetorisch
vorbereiten. Diese Strategie
absichtsvoller Ambivalenz
praktizieren Politikerinnen und
Politiker der AFD, aber auch
alle anderen, die Geflüchtete
nonchalant mit Terror oder
Kriminalität gleichsetzen, die
den Islam nicht als
Glaubensgemeinschaft
akzeptieren, die über
Schießbefehle an der Grenze
raunen.



 
Den Hass und die Angst schüren
nicht zuletzt die, die sich von
ihm Gewinn versprechen. Ob
die Profiteure der Angst in der
Währung der Einschaltquoten
denken oder in Wählerstimmen,
ob sie mit einschlägigen Titeln
Bestseller produzieren oder
sich mit griffigen Schlagzeilen
Aufmerksamkeit verschaffen –
sie alle mögen sich distanzieren
von dem sogenannten »Mob«
auf der Straße, aber sie wissen



ihn ökonomisch für sich zu
nutzen.

 
Zu den Zulieferern des Hasses
und den Profiteuren der Angst
gehört in besonderer Weise
auch das internationale Terror-
Netzwerk des sogenannten IS,
mit seinen Mordserien von
Beirut bis Brüssel, von Tunis bis
Paris. Kommunikativ verfolgt
der IS dasselbe strategische
Ziel wie die Propagandisten der
»neuen Rechten«: eine Spaltung



der europäischen
Gesellschaften nach der Logik
der Differenz. Mit jedem
Anschlag befördert der IS nicht
zufällig, sondern absichtsvoll die
Angst vor Muslimen. Mit jedem
gefilmten Massaker, jeder
popkulturell inszenierten
Hinrichtung einer wehrlosen
Geisel, jedem Massenmord
treibt der IS bewusst und
kalkuliert den Keil in hiesige
Gesellschaften – in der
keineswegs irrationalen



Hoffnung, die Angst vor dem
Terror könnte zu generellem
Misstrauen gegenüber
europäischen Muslimen und
letztlich zu ihrer Isolation
führen.[33]

 
Die Absonderung der Muslime
aus einem pluralen, offenen,
säkularen Europa ist das
ausdrückliche Ziel des IS-
Terrors. Das Instrument, das
dahin führen soll, ist die
systematische Polarisierung.[34]



Jede Mischung, jedes kulturelle
Miteinander, jede
Religionsfreiheit der
aufgeklärten Moderne ist den
IS-Ideologen zuwider. So bilden
die islamistischen
Fundamentalisten und die anti-
islamischen Radikalen eine
kuriose Spiegel-Figur: Sie
bestätigen einander in ihrem
Hass und ihrer Ideologie der
kulturellen oder religiösen
Homogenität. In rechten Foren
tauchen deswegen auch immer



wieder Berichte über die
schrecklichen Attentate des IS
in europäischen Städten auf.
Die objektive Gewalt, der reale
Terror des IS unterfüttert die
subjektive Projektion auf all
jene Muslime, die vor eben
dieser Gewalt und diesem
Terror fliehen. Jeder Anschlag
lässt die geschürte Furcht vor
Muslimen als berechtigt
behaupten, jedes Massaker
lässt die liberale, offene
Gesellschaft als Illusion



diffamieren. So erklärt sich
auch die Reaktion mancher
Politikerin und manches
Publizisten, die in den Terror-
Anschlägen von Paris und
Brüssel vor allem objektive
Bestätigungen ihres Weltbilds
sahen – und denen diese
Rechthaberei wichtiger zu sein
schien als die Trauer mit den
Angehörigen der Opfer.

 
Den Hass ermöglichen und
erweitern aber auch all jene,



die nicht eingreifen, die zwar
nicht selbst so handeln, das
Handeln anderer aber
verständnisvoll tolerieren. Der
Hass könnte niemals solche
Wirkung entfalten, nicht so
nachhaltig, nicht so dauerhaft,
nicht überall in der ganzen
Republik aufbrechen und sich
entladen, gäbe es nicht die
klammheimliche Duldung derer,
die vielleicht nicht die Mittel
von Gewalt und
Einschüchterung gutheißen,



aber doch das Objekt, an dem
sich der Hass entlädt,
missachten. Sie hassen nicht
selbst. Sie lassen hassen. Sie
sind vielleicht nur gleichgültig,
nur bequem. Sie mögen sich
nicht einmischen oder
engagieren. Sie wollen nicht
behelligt werden von diesen
unappetitlichen
Auseinandersetzungen. Sie
wollen ihren ruhigen Alltag
beibehalten, der nicht gestört
werden soll durch die



Ausdifferenzierung und
Komplexität einer modernen
Welt.

 
Dazu gehören jene
Staatsanwaltschaften, die nur
zögerlich ermitteln, wenn es um
Übergriffe gegen Geflüchtete
oder ihre Unterkünfte oder
gegen Schwule geht, dazu
gehören jene Beamte, die
vornehmlich deutsche Zeugen
für glaubwürdige Zeugen halten
und andere gar nicht dazu



befragen, was sie gesehen oder
gehört haben. Dazu gehören all
jene Menschen, die Juden oder
Muslime oder Roma zwar
verabscheuen, sich aber darin
zügeln, ihre Missachtung zu
äußern. Sie formulieren ihre
Ablehnung vorsichtig. Nicht als
blinden Hass, sondern als leise
Sorge. Sie reden davon, dass
diejenigen, die Flüchtlingsheime
attackieren oder Presseteams,
diejenigen, die gegen die
»Eliten« wettern oder gegen



»Washington«, nur
gesellschaftlich abgehängt
seien, dass sie ernst genommen
werden müssten, dass ihre
Gefühle nicht herablassend
ignoriert werden dürften.

 
Der Hass von Clausnitz ist nicht
bloß randständig. Vorbereitet
und geduldet, mit Gründen und
Zustimmung versehen wird
dieser Hass längst aus der
Mitte der Gesellschaft heraus.
Dazu braucht es nicht viel. Dazu



braucht es nur das stete, kleine
Abwerten oder Infragestellen
der Rechte von Menschen, die
ohnehin über weniger Rechte
verfügen. Dazu braucht es nur
das stete, wiederholte
Misstrauen gegenüber
Migrantinnen und Migranten
auf den Behörden, die
besonders eilfertigen oder auch
etwas härteren Kontrollen von
Roma durch einzelne
Polizeibeamte, den lauten Spott
auf der Straße oder die leise



Demütigung im Gesetz von
Transpersonen, das Geraune
von einer »schwulen Lobby«
oder jene Sorte Israel-Kritik,
die mit einem »man wird ja wohl
mal sagen dürfen« anhebt. Es
ist dieses mächtige Amalgam
aus Praktiken und
Gewohnheiten, aus Sprüchen
und Witzen, aus kleinen
Gehässigkeiten oder groben
Unhöflichkeiten, die so beiläufig
daherkommen, dass sie harmlos
wirken – die aber alle, die sie



erleben müssen, zermürben.
 

Das ist kein Hass. Das ist auch
keine physische Gewalt. Und
kaum jemand, der so agiert,
glaubt sich in einer
Gemeinschaft mit denen, die da
auf der Straße stehen und ihre
Verachtung herausbrüllen. Aber
durch leise Duldung oder
klandestine Zustimmung
vergrößert sich der machtvolle
Raum, in dem sich Menschen,
die von der Norm abweichen,



nicht sicher, nicht zugehörig,
nicht angenommen fühlen. So
entstehen Zonen, die
unbewohnbar, unbegehbar
werden für viele. Überall dort,
wo die, die anders glauben oder
anders lieben oder anders
aussehen, unsichtbar gemacht,
wo sie übersehen werden, als
seien sie keine Menschen aus
Fleisch und Blut, als würden sie
keine Schatten werfen. Überall
dort, wo die, die nicht der Norm
entsprechen, zu Boden



gerempelt werden, überall dort,
wo niemand ihnen wieder
aufhilft, wo sich niemand
entschuldigt, überall dort, wo
die, die etwas abweichen, zu
etwas Monströsem gemacht
werden, da entsteht
Komplizenschaft zum Hass.

*

Es gibt übrigens noch ein
zweites Video. Es wurde später
aufgenommen. Von einer der



Geflüchteten. Es gibt nur einen
Bildausschnitt in der Mitte zu
sehen, der rechte und linke
Rand ist unscharf überblendet.
Es zeigt, was der Hass
anrichtet, es zeigt, was er
auslöst bei denen, auf die er
sich richtet. Auf dem Boden
sitzt eine der Geflüchteten aus
dem Bus, eine verschleierte
Frau, die schreit und weint.
Wieder und wieder schlägt sie
mit beiden Händen auf ihre
Knie. Neben ihr hockt eine



junge Frau und versucht, sie zu
beruhigen. Doch sie lässt sich
nicht beruhigen. Die ganze
Angst, die ganze Verzagtheit,
die mitgebrachte wie die neu
aufgebrochene, sie lassen sich
nicht mehr unterdrücken. Es ist
ein verzweifeltes,
unkontrolliertes Weinen ohne
Halt.

 
Die Kamera schwenkt herum,
und es ist ein schlichter Raum
zu sehen, anscheinend in der



Unterkunft, in die die
Geflüchteten aus dem Bus
schließlich gebracht wurden.[35]

Da sitzen sie nun, auf dem
Boden oder auf Stühlen an
einem kleinen Tisch, stumm,
erschöpft, sie lehnen an den
Wänden oder aneinander,
offensichtlich im Schock, dass
die lange Flucht sie noch immer
nicht aus dem Radius der
Gewalt gebracht hat, dass sie
noch immer nicht an einem Ort
angekommen sind, wo sie sich



ausruhen können, wo sie nicht
mehr wachsam sein müssen, wo
sie endlich angstfrei leben
dürfen. Sie sagen das nicht in
diesen Aufnahmen – nur diese
eine Frau weint ihre
Verzweiflung heraus.

 
Was ihr und den anderen
Insassen aus dem Bus in ihren
Heimatländern widerfahren ist,
das wissen wir im Einzelnen
nicht. Was sie an Krieg und
Vertreibung im Libanon, in Iran,



Afghanistan oder in Syrien
erlebt haben, das können wir
nur erahnen. Wovor sie
geflohen sind, wen sie
zurücklassen mussten, welche
Schreckensszenen sich nachts
in ihrem Kopf abspielen, davon
erfahren wir in diesem Video
nichts. Aber wie beschämend es
ist, was sie hier erlebt haben,
das wissen alle, die dieses Video
gesehen haben und die etwas
anderes wahrnehmen können
als ihre eigene monströse



Projektion.
 

Doch es gibt noch eine andere
Geschichte zu Clausnitz zu
erzählen. Von anderen
Menschen als denen, die sich als
Volk behaupten. Sie gehören
nicht zu jenem »Wir«, das sich
im Hass und im Gebrüll
vereint – und so ist ihnen auch
weniger Aufmerksamkeit zuteil
geworden. Um sie hat sich kein
großes Forum gebildet, sie
wurden nicht umringt von



Claqueuren. Aber sie gehören
auch zu Clausnitz. Will man ihre
Geschichte hören, muss man sie
suchen. Weil sie leiser sind als
die Hassenden. Zu diesen
leiseren Menschen von
Clausnitz gehört Daniela (die
nur ihren Vornamen nennen
möchte). Fast wundert sie sich,
dass sich jemand für ihre
Perspektive interessiert. Nach
einer E-Mail-Korrespondenz
stimmt sie einem längeren
Telefonat zu, in dem sie



beschreibt, wie sie den Abend
von Clausnitz erlebt hat.

 
Einen Tag zuvor hatten sich ein
paar Mitglieder aus dem lokalen
»Netzwerk Asyl« überlegt, wie
sie die Neuankömmlinge am
besten begrüßen könnten. Sie
hatten sich gefragt, so erzählt
es Daniela, was sie sagen
könnten, wie sie die Flüchtlinge
willkommen heißen könnten. Sie
hatten als kleine Geste Obst
mitgebracht zu der Unterkunft



in Clausnitz und ihre
vorbereiteten Sätze. Zusammen
mit den anderen Engagierten
beobachtete Daniela das
Geschehen aus der Unterkunft
heraus, in die die Geflüchteten
einziehen sollten. Dort waren
sie sicher. Auch Daniela und
ihre Kolleginnen waren schon
verbal angegriffen worden. Sie
erzählt, einer Frau aus dem
Netzwerk sei an diesem Tag
angekündigt worden, dass ihr
Haus angezündet würde.



 
Daniela sieht, wie auf der
Straße immer mehr Menschen
zusammenkommen, um zu
protestieren. Sie gesellt sich
nicht zu ihnen, obwohl sie sie
kennt. Sie bleibt auf Distanz. Es
sind Nachbarn aus Clausnitz.
Auch Familienväter. Manche
haben ihre Kinder mitgebracht,
als sei Geflüchtete-
Einschüchtern etwas, das
Kinder möglichst früh
miterleben sollten. Daniela



bleibt auch im Haus, als ein
Traktor auftaucht und die
Straße etwa 50 Meter vor der
Unterkunft blockiert. »Wir
hatten ein ungutes Gefühl. Wir
waren ratlos. Aber es war klar:
Da braut sich was zusammen.«
Als der Bus schließlich eintrifft,
als die Situation eskaliert, als
sich immer mehr Menschen vor
den Geflüchteten aufbauen und
ihnen ihren Hass
entgegenbrüllen, sieht Daniela
keine »Fachkräfte für Raub und



Diebstahl«, sie sieht keine
»Invasoren«, keine »Fremden«,
die »unsere Frauen« belästigen.
Sie sieht Menschen, die bedroht
werden. »Ich konnte die Angst
in den Gesichtern sehen. Mir
taten die Geflüchteten so leid.«

 
Auf einer Versammlung in der
Turnhalle von Clausnitz war
schon im Januar über die
geplante Unterbringung von
Geflüchteten diskutiert worden.
Dabei hatten einige Clausnitzer



die Angst geäußert, die
ausländischen Männer könnten
Frauen und Mädchen in der
Stadt belästigen. Aber was, so
wurde eingewandt, wenn es
Frauen und Kinder wären, die in
Clausnitz Zuflucht finden
sollten? Ja, das wäre wohl
etwas anderes. Daran erinnert
sich Daniela, als der Bus mit
Frauen und Kindern eintrifft –
und nichts von dieser
Differenzierung mehr eine Rolle
spielt. Der Hass blendet alle



Hemmungen aus. Es gibt keine
Unterschiede, keine Präzision,
keine Individuen mehr. Warum
die Polizei in dieser Situation
nicht die Blockierer
zurückgedrängt, warum sie
nicht einen Platzverweis
ausgesprochen hat, war für
Außenstehende nicht zu
verstehen.

 
Alles, was sich Daniela und die
anderen vorher ausgedacht
hatten, was sie sagen wollten,



war angesichts der Situation
banal geworden. »Die erste
Frau, um die ich mich
schließlich kümmern konnte, die
konnte nicht mehr, die konnte
nicht mehr gehen. Sie hat
geweint und geschrien. Sie ist
ohnmächtig geworden. Wir
mussten sie in ihr Zimmer
tragen.« Daniela ist bei ihr
geblieben. Stundenlang. Sie hat
mit ihr gesprochen, auch ohne
eine gemeinsame Sprache. Erst
kurz vor Mitternacht ist sie



dann nach Hause gegangen.
Das Obst hat sie dagelassen.
Was aus den Hassenden vor
dem Bus geworden ist? Sobald
die Geflüchteten im Haus
waren, so erzählt es Daniela,
sei es auf einmal still geworden.
Ganz still.

*

Clausnitz ist nur ein Beispiel für
den Hass und die Raster der
Wahrnehmung, die ihn



vorbereiten und formen, die
Menschen unsichtbar und
monströs zugleich machen. In
Clausnitz traf es einen Bus mit
Geflüchteten. In anderen
Städten, in anderen Regionen
trifft es Menschen mit einer
anderen Hautfarbe, einer
anderen Sexualität, einem
anderen Glauben, einem
uneindeutigen Körper, es trifft
junge oder alte Frauen,
Menschen mit einer Kippa oder
einem Kopftuch, Menschen ohne



Obdach oder ohne Pass, was
immer gerade als Objekt des
Hasses zugerichtet wird. Sie
werden eingeschüchtert, wie in
diesem Fall, oder kriminalisiert,
sie werden pathologisiert oder
ausgewiesen, angegriffen oder
verletzt.

 
Versehrt werden sie so oder so.
Aber wie sehr sie versehrt
werden, hängt davon ab, ob
andere Menschen ihnen
beistehen. »Die Wut entlädt



sich auf den, der auffällt ohne
Schutz«, heißt es bei
Horkheimer und Adorno. Das ist
eine Aufforderung für die
staatlichen Institutionen, für die
Polizei und die
Ermittlungsbehörden, gegen
jene vorzugehen, die mit ihrem
Hass und ihrer Gewalt den
öffentlichen Raum besetzen und
in Zonen der Angst verwandeln.
Das ist aber auch eine
Aufforderung für alle, jederzeit
achtsam zu sein, wo jemand im



Schlamm der Demütigung und
Missachtung zu versinken
droht, wo die Fluten der
Kränkung und des Hasses
anschwellen und wo es einfach
nur einer Geste bedarf, eines
Einspruchs oder Zuspruchs,
damit sich der Grund, auf dem
alle stehen können, wieder
festigt.

*



Hass und
Missachtung
Teil 2: Institutioneller
Rassismus (Staten
Island)

»Dabei wollte ich ganz einfach ein
Mensch unter
anderen Menschen sein. Ich wäre
gern glatt und



jung in eine Welt gekommen, die
unser war,
um gemeinsam mit anderen etwas
aufzubauen.«
Frantz Fanon, Schwarze Haut, weiße
Masken

Was sehen sie nur? Was sehen
sie anders als ich? Das Video in
der unbearbeiteten Version, wie
sie auf Youtube zu finden ist,
dauert elf Minuten und neun
Sekunden.[36] Da steht der
Afroamerikaner Eric Garner am
helllichten Tag auf dem
Bürgersteig vor einem Geschäft



für Schönheitsprodukte. Er
trägt ein graues T-Shirt, eine
beigefarbene, knielange Hose
und Turnschuhe. Er spricht mit
zwei weißen Polizisten in Zivil,
Justin D. und Daniel P., die sich
seitwärts von ihm aufgestellt
haben, beide mit tief ins Gesicht
gezogenen Basecaps.[37] D.
zeigt Garner seinen Ausweis
und fordert etwas, das nicht zu
verstehen ist. »Get away? For
what?« Garner breitet beide
Arme aus. Keine Waffe,



nirgends. Er attackiert die
Polizisten nicht. Er bewegt sich
beim Sprechen tatsächlich kaum
von der Stelle. Er macht auch
keine Anstalten wegzurennen.
Die Geste der geöffneten Arme
ist unmissverständlich. Eric
Garner kann nicht verstehen,
warum er von den Beamten
behelligt wird: »Ich habe nichts
getan«. Es ist nicht genau zu
hören, was D., der Beamte in
der rechten Bildhälfte,
antwortet, aber anscheinend



geht es um den Vorwurf, Garner
habe »loosies«, einzelne
(unversteuerte) Zigaretten,
verkauft. Eric Garner schlägt
die Hände vors Gesicht. »Jedes
Mal, wenn Ihr mich seht, macht
Ihr mir Ärger. Ich bin es leid.«
Er will nicht durchsucht
werden, weil er nicht versteht,
wieso er überhaupt von den
Beamten kontrolliert und
beschuldigt wird. »Das muss
heute aufhören (…) Jeder, der
hier herumsteht, kann Euch



sagen: Ich habe nichts
getan.«[38]

 
»Jeder, der hier herumsteht«,
das meint das Publikum. Und
tatsächlich mischen sich
unbeteiligte Passanten ein. Sie
schauen nicht nur zu, wie in
Clausnitz, sondern sie agieren.
Vielleicht weil sie nicht
unbeteiligt sind. Vielleicht weil
sie wissen, dass jedem von
ihnen dasselbe geschehen
könnte. Jeden Tag. Allein, weil



ihre Hautfarbe nicht weiß ist.
Da ist zunächst einmal der
puerto-ricanische Passant, der
mit seinem Handy filmt: Ramsey
Orta. Seine Stimme ist immer
wieder aus dem Off zu hören.
Er kommentiert das, was er
filmt, er spricht halb zur
Kamera, halb zu anderen
Passanten. Gleich zu Anfang ist
zu hören, wie er Eric Garner
bestätigt. »Er hat nichts getan.«
Einer der Polizisten versucht
daraufhin, den lästigen Zeugen



zu verscheuchen. Doch der
weist sich als Anwohner aus und
hält seine Stellung. Er filmt
weiter, auch wenn es dem
Beamten nicht gefällt. Zwar
wollen die Polizisten nicht, dass
sie bei dem, was hier geschieht,
gefilmt werden. Andererseits
stört es sie auch nicht so sehr,
dass sie von Eric Garner
ablassen würden. Vielleicht
fühlen sie sich im Recht.
Vielleicht wissen sie auch nur,
dass ihnen nachträglich



meistens recht gegeben wird.
Es gibt noch eine weitere
Zeugin, die interveniert. Auf
dem Video ist eine schwarze
Frau zu sehen, die mit einem
Notizblock hinzutritt und die
Beamten um ihre Namen bittet.
Doch auch das wird die
Polizisten nicht an dem hindern,
was folgt.

 
Minutenlang diskutiert Eric
Garner mit dem Beamten D.
Garner erklärt, er habe nur



einen Streit geschlichtet. Nichts
weiter. Wieder und wieder sagt
Garner, er habe nichts getan.
Wieder und wieder ist die
Stimme aus dem Off zu hören,
die Garners Version bestätigt.
Nach einer Weile sieht man den
im Bildhintergrund stehenden
Polizisten, Daniel P., wie er
über sein Funkgerät
anscheinend Verstärkung ruft.
Wozu? Eric Garner ist zwar
ausgesprochen groß und
schwer, aber er bedroht



niemanden. Es geht in dieser
Situation keinerlei Gefahr von
ihm aus. Vor allem: Was er
verbrochen haben soll, ist noch
immer unklar. Warum er
überhaupt festgenommen
werden soll, ist nicht
verständlich. Vielleicht weil er
sich nicht ausweisen kann? Weil
er keine Körperkontrolle
zulassen will? Was sehen die
Beamten nur? Warum können
sie diesen großen, etwas
unbeholfen wirkenden Mann



nicht in Ruhe lassen? Auch wenn
er in der Vergangenheit wegen
des Verkaufs von »loosies«
aufgefallen war, an diesem
Nachmittag im Juli 2014, vor
dem »Bay Salon« in
Tompkinsville, Staten Island,
gibt es keinerlei Hinweise
darauf, dass er unversteuerte
Zigaretten verkaufen wollte.
Keine Tasche, keinen Rucksack,
in dem er die Ware verstaut
haben könnte. Was sehen sie
nur?



 
Es gibt auf diesen Aufnahmen
kein Zeichen des Zorns, keine
Aggression. Nichts deutet auf
eine Eskalation zur Gewalt hin.
Aus Garner spricht eher
Verzweiflung als Wut. Die
beiden muskulösen Beamten
wirken auch nicht besonders
beunruhigt. Sie müssen auf
genau solche Situationen
trainiert sein. Sie sind zu zweit,
sie können jederzeit
Verstärkung holen. Der Mann in



den kurzen Hosen bedroht sie
nicht. Nach über vier Minuten
des Gesprächs zückt Justin D.
die Handschellen an seinem
Hosenbund. Er und P. nähern
sich gleichzeitig, von vorn und
von hinten, Eric Garner ruft:
»Bitte, fasst mich nicht an«, und
windet sich, als P. ihn von hinten
packen will. Er will nicht
verhaftet werden.[39] Vielleicht
wird das als Widerstand gegen
die Staatsgewalt gedeutet. Aber
Garner schlägt keinen der



Polizisten. Er greift sie nicht an.
Er hebt beide Hände in die
Höhe – als der Beamte in
seinem Rücken ihn mit einem
Würgegriff in den
Schwitzkasten nimmt. Zwei
weitere Polizisten kommen
hinzu, und zu viert reißen und
drücken sie Eric Garner zu
Boden, wo er zunächst auf allen
vieren landet. Immer noch
umklammert ihn P. von hinten.
Er liegt auf Garner und hält
seinen Hals im Würgegriff. Was



sehen sie nur?
 

In dem Klassiker der
postkolonialen Theorie
Schwarze Haut, weiße Masken
beschreibt der französische
Psychiater, Politiker und
Schriftsteller Frantz Fanon im
Jahr 1952 den weißen Blick auf
einen schwarzen Körper: »Der
N. ist ein Tier: der N. ist
schlecht, der N. ist bösartig,
der N. ist hässlich; sieh mal, ein
N., es ist kalt, der N. zittert,



der N. zittert, weil er friert, der
kleine Junge zittert, weil er
Angst vor dem N. hat, der N.
zittert vor Kälte, jener Kälte,
die dir die Knochen verrenkt,
der niedliche Junge zittert, weil
er glaubt, dass der N. vor Wut
zittert, der kleine weiße Knabe
wirft sich in die Arme seiner
Mutter: Mama, der N. will mich
fressen.«[40] Wenn ein
schwarzer Körper zittert, so
Fanon, kann es von einem
weißen Jungen, dem



beigebracht worden ist, Angst
vor dem schwarzen Körper zu
empfinden, nicht als Zeichen der
Kälte gesehen werden, sondern
nur als Symptom der Wut. Ein
weißer Junge, so Fanon, wächst
auf mit den Assoziationsketten,
die einen schwarzen Körper mit
einem Tier in Verbindung
bringen, mit etwas
Unberechenbarem, etwas
Wildem, Gefährlichem, er sieht
einen schwarzen Körper und
denkt umgehend an die



Attribute »schlecht«,
»bösartig«, »hässlich«, er denkt
sofort: »Der will mich fressen.«

 
Die Wahrnehmung, das
sichtbare Feld, ist nicht neutral,
sondern es ist vorgeformt durch
historische Raster, in denen
auch nur bemerkt und
registriert wird, was diesem
Raster entspricht. In einer
Gesellschaft, in der das Zittern
eines schwarzen Körpers immer
noch gedeutet wird als



Ausdruck von Wut, in der weiße
Kinder (und Erwachsene)
immer noch geschult werden in
ihrem Blick auf Schwarze als
etwas, das es zu meiden oder
fürchten gelte, werden Eric
Garner (oder Michael Brown
oder Sandra Bland oder Tamir
Rice oder all die anderen Opfer
weißer Polizeigewalt) als
bedrohlich gesehen, auch wenn
von ihnen keinerlei Gefahr
ausgeht. Dabei bedarf es nach
Generationen der Schulung in



diesem Blick gar nicht mehr
realer Angst, um den schwarzen
Körper zu misshandeln. Die
Angst hat sich längst verwandelt
und eingeschrieben in das
institutionelle Selbstverständnis
der Polizei. Das rassistische
Raster, das in jedem schwarzen
Körper etwas
Furchteinflößendes wahrnimmt,
hat sich übersetzt in die
Haltung von weißen Polizisten,
die es als ihren Auftrag
betrachten, die Gesellschaft vor



eben dieser eingebildeten
Gefahr zu beschützen. Sie
brauchen individuell keinen
akuten Hass und keine akute
Angst, um die Rechte von
Schwarzen einzuschränken.
Und so wird auch der schwarze
Körper als Bedrohung gesehen,
wenn er schon wehrlos und
halbtot ist.[41]

 
Unter einem Knäuel von
Beamten liegt Garner seitwärts
auf dem Boden, den linken Arm



hinter den Rücken gebogen, den
rechten Arm ausgestreckt auf
dem Bürgersteig. Immer noch
hängt ihm der Beamte im
Genick. Alle zusammen drehen
sie den wehrlosen Garner auf
den Bauch. Was sehen sie nur?
»I can’t breathe«, »Ich kann
nicht atmen«, es sind
4:51 Minuten vergangen auf
dem Video, als diese Worte von
Eric Garner das erste Mal zu
hören sind, »I can’t breathe«,
ein zweites Mal, es ist Minute



4:54, im Bildausschnitt sind fünf
Beamte zu sehen, die alle
diesen schwarzen Körper
malträtieren. Sie lassen nicht
ab. Auch wenn sie alle Garners
verzweifelten Ausruf hören
müssen. Der Beamte, der ihn
mit seinem Würgegriff zu Fall
gebracht hat, kniet nun und
stemmt mit beiden Händen
Garners Kopf auf den
Bürgersteig. »I can’t breathe«,
4:56, alle zwei Sekunden bricht
es aus Garner hervor, 4:58 »I



can’t breathe«, »I can’t
breathe«, »I can’t breathe«, »I
can’t breathe«, elfmal keucht
der asthmakranke Eric Garner,
dass er nicht atmen kann. Dann
hört man nichts mehr.

 
Ein Beamter stellt sich vor die
Kamera und schirmt die Szene
ab. Die Stimme aus dem Off
sagt: »Wieder einmal verprügelt
die Polizei den Falschen.« Als
der Blick wieder freigegeben
wird, liegt Eric Garner am



Boden, immer noch hocken
mehrere Polizisten auf dem (und
um den) regungslosen Körper
herum. Aus dem Off ist zu
hören: »Alles, was er getan hat,
war, einen Streit zu schlichten,
und das ist, was passiert.« Nach
einer Minute liegt Eric Garner
immer noch da. Um es deutlich
zu sagen: Da liegt ein Mensch
auf dem Boden. Bewusstlos.
Aber niemand kommt auf die
Idee, dem Wehrlosen die
Handschellen abzunehmen.



Niemand versucht,
Wiederbelebungsversuche
einzuleiten. Die Beamten, die
ihn umringen, heben bloß den
leblosen Körper hoch und legen
ihn wieder ab. Wie ein Ding. Sie
sorgen sich nicht um diesen
Menschen, denn sie sehen ihn
offensichtlich nicht als
Menschen. Sie wirken auch
nicht aufgeregt oder verzweifelt
über das, was sie angerichtet
haben. Als sei dieser Zustand, in
den sie Eric Garner durch ihre



Gewalt gebracht haben, der
beste Zustand, in dem sich ein
schwarzer Körper befinden
kann.

 
»Es ist so leicht, den Schmerz
des Anderen zu übersehen«,
schreibt Elaine Scarry in »Das
schwierige Bild des Anderen«,
»dass wir sogar fähig sind, ihm
diesen Schmerz zuzufügen oder
ihn zu verstärken, ohne dass
uns dies berührte.«[42]

 



Das Einzige, was einem hilft,
dieses Video zu ertragen, ist die
Stimme des Zeugen. Er kann
nichts ändern an dem
furchtbaren Geschehen, aber er
schaut nicht weg, er schaut hin.
Es ist eine Gegen-Öffentlichkeit,
eine andere Weise des Sehens,
die das Geschehen anders
situiert und deutet. Seine
Kommentare ergänzen das
Geschehen um eine kritische
Perspektive. Er beschreibt, was
er sieht: einen wehrlosen



Menschen, der von der Polizei
ohne Anlass angegriffen wurde.
»They didn’t run and get the
n… that was fightin’, they get
the n… that broke it up.« Der
Zeuge, der filmt, Ramsey Orta,
wird immer wieder gedrängt,
die Szene zu verlassen,
schließlich ändert er seinen
Standort und filmt frontal den
»Beauty-Salon«, vor dessen
Eingang Eric Garner liegt. Es
gibt eine kurze Unterbrechung
des Videos. Wie viel Zeit



vergangen ist, lässt sich nicht
sagen. Der Film zeigt Minute
acht an, als schließlich eine
Beamtin zu dem bewusstlosen
Eric Garner tritt und
anscheinend seinen Puls fühlt.
Nach weiteren zwei Minuten, in
denen nichts Hilfreiches
geschieht, in denen niemand
eine Herzmassage oder
irgendwelche lebensrettenden
Maßnahmen unternimmt,
spaziert auf einmal der Polizist
ins Bild, der Eric Garner mit



seinem Würgegriff umgerissen
hat: Daniel P. Er läuft scheinbar
ziellos auf und ab. Der filmende
Zeuge spricht ihn an: »Don’t lie,
man … I was here watching the
whole shit.« Der Polizist geht
auf ihn zu, winkt ab, als ob es
egal sei, was dieser gesehen
hat, als ob nur der Blick eines
weißen Polizisten zählte, er
sagt: »Yeah, you know
everything.« Und in diesem
»you« klingt die Herablassung
der Macht an, die sich sicher



ist, dass dieses »you« niemals
gleichwertig sein wird, in
diesem »you« klingt die
Gewissheit an, dass es keine
Rolle spielen wird, was dieser
Zeuge gesehen hat, weil einem
weißen Polizisten immer eher
geglaubt wird als einem zivilen
puerto-ricanischen Zeugen.

 
Es gibt noch ein zweites Video.
Aus einer anderen Perspektive.
Es wurde offensichtlich aus dem
Schönheitssalon hinaus durch



die offene Eingangstür gedreht.
Es setzt sehr viel später ein.
Eric Garner liegt schon
regungslos auf dem Boden. Um
ihn herum Beamte der
hinzugerufenen Streife, die mal
auf den schweren Körper
klopfen, ihn mal drehen, ihm
kurz den Puls am Hals fühlen.
Einer der Polizisten sucht Eric
Garners hintere Hosentasche
ab – aber niemand bemüht sich,
den Bewusstlosen
wiederzubeleben. Aus dem Off



ist jetzt die Stimme einer Frau
zu hören: »NYPD, die
Menschen belästigen … er hat
rein gar nichts gemacht … sie
wollen ihm keinen
Krankenwagen holen …«. Es
vergehen weitere Minuten,
ohne dass jemand Hilfe leistet.
Es sieht so aus, als hätte noch
immer niemand Eric Garner die
Handschellen abgenommen.
Einer der Polizisten zieht ein
Handy aus Garners
Hosentasche und reicht es



einem Kollegen. Nach knapp
vier Minuten sieht man eine
Kollegin, die sich über Garner
beugt und ihn betrachtet. Sie
fühlt ihm den Puls, im Stehen,
spricht ihn an, mehr nicht. Es
dauert noch Minuten, bis ein
Notarztwagen eintrifft. Eric
Garner wird auf die Trage
gelegt – die Kamera schwenkt
etwas seitlich und fängt den
Polizisten Daniel P. ein. Er
bemerkt, dass er gefilmt wird,
und winkt in die Kamera.



 
Eric Garner starb auf dem Weg
ins Krankenhaus an
Herzversagen. Er wurde
43 Jahre alt. Er hinterließ eine
Frau, sechs Kinder und drei
Enkelkinder. Die
Gerichtsmedizin wird später als
Todesursache »Würgegriff«,
»Zusammenpressen der Brust«,
»Zusammenpressen des
Nackens« diagnostizieren – und
ein Tötungsdelikt (»homicide«)
feststellen.[43]



 
»Angst! Angst! Man fing also an,
sich vor mir zu fürchten«, heißt
es bei Frantz Fanon, »Ich wollte
mich amüsieren, bis zum
Ersticken, doch das war mir
unmöglich geworden.«[44]

 
Der Würgegriff, der Eric
Garner tötete, war nicht
spontan. Auch wenn er in dieser
Szene so daherkommt. Der
Würgegriff hat eine lange
Tradition. Allein in Los Angeles



fielen zwischen 1975 und 1983
sechzehn Menschen dem
Würgegriff zum Opfer. In New
York starb zwanzig Jahre vor
Eric Garner ein 29-jähriger
Mann aus der Bronx, Anthony
Baez, ebenfalls mit chronischem
Asthma, durch den Würgegriff
eines Polizeibeamten.[45] Der
Anlass war in diesem Fall kein
vermeintlicher
Zigarettenverkauf, sondern das
Spielen mit einem Football,
der – aus Versehen (wie auch



die Polizei bestätigte) – gegen
ein parkendes Polizeiauto
geflogen war. Der Würgegriff,
der Eric Garner tötete, ist
schon lange nicht mehr legal:
Das New York Police
Department hat diese Kampf-
Technik bereits 1993 verboten.
Gleichwohl entschied eine
Grand Jury, die die Umstände
des Todes von Eric Garner zu
untersuchen und über das
Verhalten des Officers Daniel P.
zu befinden hatte, nach zwei



Monaten der Verhandlung,
keine Anklageerhebung
zuzulassen.

 
»Die Zerstörer sind nicht
beispiellos böse, sondern
schlicht Menschen, die die
Launen unseres Landes
umsetzen, die sein Erbe und
sein Vermächtnis richtig deuten,
bis heute«, schreibt Ta-Nehisi
Coates in Zwischen mir und der
Welt.[46] Es braucht gar nicht
einmal Bösartigkeit. Es braucht



nicht einmal akuten, heftigen
Hass. Es braucht, so Coates,
nur die Gewissheit eines Erbes,
in dem Schwarze immer
erniedrigt, missachtet oder
misshandelt werden konnten,
ohne Strafe. Es braucht nur die
tradierte Vorstellung der Angst,
die schwarze Körper mit Gefahr
assoziiert und deswegen jede
Gewalt gegen sie als immer
schon berechtigt gelten lässt. In
diesem historisch eingeübten
Blick gehen alle konkreten



Hinweise darauf, wie objektiv
wehrlos oder unschuldig Eric
Garner oder Sandra Bland oder
die Gläubigen der Emanuel
AME Church in Charleston sind,
verloren. In diesem Erbe
erscheint die weiße Paranoia
als immer schon legitimiert.

 
Der Würgegriff, der Eric
Garner tötete, war zwar
individuell, weil es nur Daniel P.
war, der ihn in dieser Situation
einsetzte, aber er fügt sich ein



in die Geschichte weißer
Polizeigewalt gegen
Afroamerikaner, auf die zuletzt
die #blacklivesmatter-
Bewegung aufmerksam
gemacht hat. Zur kollektiven
Erfahrung von
Afroamerikanerinnen und
Afroamerikanern, zum Erbe der
Sklaverei gehört die Angst vor
weißer Gewalt. Das ist das
trostlose Paradox: Dass die
rassistische Angst vor dem
schwarzen Körper



gesellschaftlich anerkannt und
reproduziert wird, die
begründete Angst der so
stigmatisierten Schwarzen vor
weißer Polizeigewalt dagegen
im toten Winkel eben dieses
Rassismus bleibt. »Man muss
nicht zwangsläufig glauben,
dass der Polizist, der Eric
Garner erwürgt hat, an dem
Tag auszog, um einen Körper zu
zerstören. Man muss nur
begreifen, dass der Polizist die
Ermächtigung des



amerikanischen Staates hat und
das Vermächtnis Amerikas
trägt«, schreibt Ta-Nehisi
Coates, »beides zusammen
führt zwangsläufig dazu, dass
von den jährlich zerstörten
Körpern eine wahnwitzig und
unverhältnismäßig hohe Zahl
schwarz ist.«[47]

 
Institutionelle Diskriminierung
oder institutionellen Rassismus
zu konstatieren heißt nicht,
jedem einzelnen Polizisten oder



jeder einzelnen Polizistin ein
Fehlverhalten oder eine
rassistische Einstellung zu
unterstellen. Selbstverständlich
gibt es zahllose Polizeibeamte,
denen jede Form von
Benachteiligung oder Gewalt
gegenüber Schwarzen zuwider
ist und fern liegt. Natürlich gibt
es ungeheuer engagierte
Beamte, die gegen die
historische Last des Rassismus
aufbegehren. Und es gibt auch
regionale Behörden, die sich



besonders um die lokale
schwarze Bevölkerung
bemühen und versuchen,
Vertrauen aufzubauen und die
Gewalt einzuhegen.[48] Aber
leider ist beides zutreffend: Es
gibt eine Vielzahl individuell
integrer Polizistinnen und
Polizisten und einen in die
Institution der Polizei und ihr
Selbstverständnis eingelassenen
Rassismus, der in schwarzen
Körpern eher eine Gefahr sieht
als in weißen. Die Polizei



spiegelt auf ihre Weise die
Spaltung der Gesellschaft, die
zur Alltagserfahrung schwarzer
Menschen in den Vereinigten
Staaten gehört.

 
Noch immer wachsen
Afroamerikanerinnen und
Afroamerikaner in dem
konstruierten »Widerspruch«
auf, schwarz und Amerikaner zu
sein. Schwarze gehören
angeblich zur amerikanischen
Gesellschaft und bleiben doch



permanent außen vor.[49] Nach
wie vor dokumentieren die
Zahlen eine soziale Spaltung
der Vereinigten Staaten und die
Benachteiligung von
Schwarzen. Von den
2,3 Millionen Häftlingen in
amerikanischen Gefängnissen
sind laut einer Statistik der
Bürgerrechtsorganisation
NAACP allein eine Million
Afroamerikaner.
Afroamerikaner werden
sechsmal so häufig zu



Haftstrafen verurteilt wie
Weiße. Nach einer Studie der
Organisation Sentencing
Project erhalten
Afroamerikaner für ein
Drogendelikt im Schnitt eine
annähernd so lange Haftstrafe
(58,7 Monate) wie weiße
Straftäter für ein
Gewaltverbrechen
(61,7 Monate). Zwischen 1980
und 2013 wurden in den USA
mehr als 260000
afroamerikanische Männer



ermordet. Zum Vergleich: Im
gesamten Vietnamkrieg starben
58220 amerikanische Soldaten.

 
Wer selber weiß ist, kann sich
eine solche Erfahrung
struktureller Missachtung oft
nicht vorstellen: Warum, so
lässt sich für Weiße leicht
denken, sollten Schwarze
kontrolliert werden, wenn sie
nichts angestellt haben?
Warum, so können sich Weiße
leicht fragen, sollten Schwarze



verhaftet werden ohne Grund,
warum sollten sie geschlagen
werden, wenn sie nicht mit
Gewalt gedroht hätten, warum
sollten sie zu längeren
Gefängnisstrafen verurteilt
werden, wenn sie sich genau
derselben Straftaten schuldig
gemacht haben wie Weiße?
Warum, so kann sich fragen,
wer Ungerechtigkeit nicht
alltäglich erlebt, warum sollte
es ungerecht zugehen in der
Welt?



 
Wer der Norm entspricht, kann
dem Irrtum erliegen, dass es sie
nicht gibt. Wer der Mehrheit
ähnelt, kann dem Irrtum
erliegen, dass die
Ebenbildlichkeit mit der die
Norm setzenden Mehrheit
keine Rolle spielt. Wer der
Norm entspricht, dem oder der
fällt oft nicht auf, wie sie andere
ausgrenzt oder degradiert. Wer
der Norm entspricht, kann sich
oft ihre Wirkung nicht



vorstellen, weil die eigene
Akzeptanz als
selbstverständlich angenommen
wird. Aber Menschenrechte
gelten für alle. Nicht nur für
diejenigen, die einem ähnlich
sind. Und so gilt es achtsam zu
sein, welche Sorten der
Abweichung, welche Formen
der Andersartigkeit als relevant
für Teilhabe oder als relevant
für Respekt und Anerkennung
ausgegeben werden. Und so gilt
es zuzuhören, wenn diejenigen,



die abweichen von der Norm,
erzählen, wie es sich im Alltag
anfühlt, ausgegrenzt und
missachtet zu werden – und sich
in diese Erfahrung erst einmal
hineinzuversetzen, auch wenn
sie einem selbst nie widerfahren
sein mag.

 
Wer zum ersten Mal von der
Polizei ohne erkennbaren Grund
kontrolliert wird, dem mag das
unbequem sein, aber der oder
die nimmt das hin ohne Unmut.



Wer aber wieder und wieder
grundlos behelligt wird, wer
sich wieder und wieder
ausweisen muss, wer wieder
und wieder Körperkontrollen
über sich ergehen lassen muss,
für den oder die wird aus einer
zufälligen Unannehmlichkeit
systematische Kränkung. Dazu
gehören nicht nur Erfahrungen
mit institutionellem Rassismus
oder Polizeigewalt, dazu
gehören auch niederschwellige,
kleinere Zumutungen. Barack



Obama hat in einer
Pressekonferenz im
Zusammenhang mit der Tötung
des schwarzen Jugendlichen
Trayvon Martin von diesen
alltäglichen Verletzungen
berichtet. Obama sprach von
sich selbst und zugleich von der
Erfahrung aller
Afroamerikanerinnen und
Afroamerikaner, die im
Supermarkt regelmäßig und
grundsätzlich wie ein Dieb
beobachtet werden, denen



Geschäftskredite ohne
erkennbaren Grund nicht
gewährt werden, die auf der
Straße das Geräusch von sich
schlagartig verriegelnden
Autotüren vernehmen müssen –
immer und ausschließlich, weil
sie als Gefahr, als Bedrohung,
als monströse Andere
wahrgenommen werden.

 
Zu diesen Zumutungen, die
leicht unbeachtet bleiben für
jene, die sie nicht täglich



erleben müssen, gehört auch:
verwechselt zu werden. Nicht
mit irgendjemand anderem, der
einem tatsächlich ähnlich sieht.
Sondern einfach nur mit
jemandem, der dieselbe
Hautfarbe hat – als ob alle
Schwarzen gleich aussähen. Ich
kenne das von mir selbst,
allerdings nicht gegenüber
schwarzen Menschen. In einem
Seminar in den USA stand ich
als Dozentin einmal drei
asiatisch-amerikanischen



Studentinnen gegenüber. Sie
sahen sich in kaum etwas
ähnlich. Sie waren, wenn sie
direkt vor mir saßen,
selbstverständlich und leicht
auseinanderzuhalten. Als aber
in der ersten Woche eine
einzelne Studentin zu mir in die
Sprechstunde kam, wusste ich
nicht, um welche der drei es
sich handelte. Ich glaube, ich
habe das ihr gegenüber
verbergen können, aber es war
beschämend. Ich hoffe, dass es



schlicht mit Unerfahrenheit zu
tun hatte. Eine deutsch-
japanische Freundin von mir in
Berlin hat mich später beruhigt,
indem sie erläuterte, dass das
umgekehrt manchen Asiatinnen
und Asiaten auch mit Gesichtern
wie meinem so ginge. Vielleicht
ist es nicht verwerflich, mit
Namen oder Gesichtern, die
einem seltener begegnen,
anfangs Mühe zu haben. Aber
verwerflich ist es, darauf nicht
zu reflektieren und sich zu



bemühen, die Namen und
Gesichter – und damit eben die
Menschen als Individuen –
besser kennenzulernen. Denn
für die, die da »verwechselt«
werden, nicht nur einmal,
sondern immer wieder, prägt
sich die Erfahrung nicht bloß als
Ahnungslosigkeit, sondern als
Missachtung ein. Als ob sie als
Individuen nichts zählten.[50]

 
Regelmäßig Demütigungen
dieser Art zu erfahren, führt mit



der Zeit zu einer Melancholie,
die alle kennen, die sich
irgendwo in dem Raster
zwischen unsichtbar und
monströs bewegen. Jeden Tag
oder jede Woche, in alltäglichen
Begegnungen auf der Straße, in
Bars, in Gesprächen mit
Bekannten oder Unbekannten
immer wieder sich erklären zu
müssen, sich wehren zu müssen
gegen falsche Unterstellungen,
gegen Ressentiments und
Stigmatisierungen, das raubt



nicht nur Kraft, das verstört
auch. Permanent verletzt zu
werden in ideologisch
aufgeladenen Begriffen und
Gesetzen, in Gesten und
Überzeugungen, das ist nicht
nur eine Irritation, das lähmt
auch. Dem Hass ausgesetzt zu
sein, wieder und wieder, lässt
Betroffene oft verstummen.
Wer als pervers oder
gefährlich, als minderwertig
oder krank bezeichnet wird,
wer sich rechtfertigen soll für



die eigene Hautfarbe oder die
eigene Sexualität, für den
eigenen Glauben oder auch nur
für eine Kopfbedeckung, dem
oder der geht oft auch die
Position verloren, von der aus
sich frei und unbeschwert
sprechen lässt.[51]

 
Hinzu kommt noch ein gern
übersehenes Moment der
Scham: Es ist unangenehm,
selbst darauf hinweisen zu
müssen, wann und wie Worte



oder Gesten, Praktiken und
Überzeugungen einen verletzen
und ausschließen. Zumindest
mir geht das so. Insgeheim
wünsche ich mir, es würden alle
eine Ungerechtigkeit bemerken,
auch wenn sie selbst nicht von
ihr betroffen sind. Es gehört zu
meiner moralischen Erwartung
an andere oder – vielleicht
klingt das sanfter – zu meinem
Vertrauen in die eigene
Gesellschaft: unterstellen zu
können, dass nicht nur die Opfer



von Demütigung oder
Missachtung sich zur Wehr
setzen, ja, dass nicht nur sie
eine solche Kränkung als
verletzend empfinden, sondern
alle. Insofern hat es auch etwas
merkwürdig Enttäuschendes,
darauf zu warten, jemand
anderes würde sich
einmischen – und nichts
passiert.

 
Es kostet deswegen immer
etwas Überwindung (nicht nur



der Angst, sondern auch der
Scham), für sich selbst zu
sprechen. Jedes Aufbegehren,
jeder Widerspruch setzt ja
voraus, die vorausgehende
Herabsetzung, die eigene
Verletzung erwähnen zu
müssen. Hannah Arendt hat
einmal gesagt: »Man kann sich
nur als das wehren, als was man
auch angegriffen ist.« In ihrem
Fall bezog es sich darauf, als
Jüdin zu reagieren, wenn sie als
Jüdin attackiert wird. Das



bedeutet jedoch auch, sich
immer zu fragen, als wer man
angegriffen wurde, und sich
dazu ins Verhältnis zu setzen,
als wer man dann spricht. Als
die, die für andere unsichtbar
und monströs ist? Als die, deren
Leben im Alltag, durch Gesten
und Sprache, durch Gesetze und
Gewohnheiten, eingeschränkt
und belastet ist? Als die, die
diese Raster der Wahrnehmung,
diese Zuschreibungen, diesen
Hass nicht mehr erdulden will?



 
Was es besonders schmerzlich
macht: Die tiefe Melancholie
des Missachtetwerdens ist
etwas, das kaum gezeigt
werden darf. Wer seine
Verletzung artikuliert, wer
seine Trauer über diese ewig
selben Formen der
Ausgrenzung nicht mehr
unterdrückt, dem oder der wird
gern unterstellt, »zornig« zu
sein (die Beschreibung »angry
black man«, »angry black



woman« gehört zur Stilisierung,
in der die Verzweiflung der
Ohnmächtigen umgedeutet wird
in einen vermeintlich
grundlosen Zorn), »humorlos«
zu sein (gegenüber
Feministinnen oder auch
lesbischen Frauen gehört das
zum Standardrepertoire), von
der eigenen qualvollen
Geschichte »profitieren« zu
wollen (gegenüber Jüdinnen und
Juden). Alle diese abwertenden
Etiketten dienen vor allem dazu,



den Opfern von struktureller
Missachtung die Möglichkeit zu
nehmen, sich zu wehren. Sie
werden auf diese Weise von
vornherein belegt mit einer
Zuschreibung, die ihnen das
Sprechen erschwert.

 
Wer nie gedemütigt wurde, wer
sich nie hat wehren müssen
gegen soziale Missachtung, wer
sich nicht im Raster zwischen
unsichtbar und monströs
wiederfindet, kann sich kaum



vorstellen, wie schwer es ist, im
Moment der Kränkung oder
Verletzung auch noch heiter
und dankbar wirken zu sollen,
um ja nicht die Attribute
»zornig«, »humorlos« oder
»gierig« auf sich zu ziehen. Die
implizite Erwartung, doch bitte
schön »gelassen« zu reagieren
auf systematische Kränkung
oder Missachtung, ist zusätzlich
belastend, weil sie unterstellt,
es gäbe keinen Anlass dazu,
gekränkt oder echauffiert zu



sein.
 

Vermutlich ist das der Grund,
warum für mich der
berührendste und bitterste
Moment in dem Eric-Garner-
Video nicht der ist, in dem das
vielzitierte »I can’t breathe«
ausgesprochen wird. Der
beeindruckendste Moment ist
für mich der, in dem Eric
Garner, noch bevor die
Beamten ihn angreifen, sagt: »It
stops today«. Die Verzweiflung



in seiner Stimme, mit der er das
sagt. »Das muss heute
aufhören«, da spricht einer, der
es einfach nicht mehr aushält,
wieder und wieder kontrolliert
und verhaftet zu werden, der
seine Rolle in einem
ungerechten Stück nicht mehr
akzeptieren will, die Rolle eines
Schwarzen, der es gelassen
hinnehmen soll, permanent
gedemütigt und erniedrigt zu
werden, »Das muss heute
aufhören«, das meint auch



diesen Blick, der unsichtbar
macht oder monströs, der
Menschen wie den Jungen in der
U-Bahn »übersehen« und zu
Boden stoßen lässt oder der
Menschen wie Eric Garner noch
als Gefahr behaupten lässt, als
er schon bewusstlos und in
Handschellen am Boden liegt.

 
Vielleicht berührt mich das auch
so, weil es mir selbst
verdeutlicht, als wen ich Eric
Garner erinnert wissen möchte:



Nicht allein als den
regungslosen Körper, der am
Boden unter dem Knäuel von
Beamten liegt, nicht als den, der
»I can’t breathe« hervorpresst,
bevor er stirbt, sondern als
denjenigen, der »I’m tired of it.
This stops today« sagt, der
Einspruch erhebt, der die
Geschichte der ewigen
Überprüfungen und
Körperkontrollen, die lange
Geschichte der schwarzen
Angst vor weißer Polizeigewalt



unterbrechen will. In dem
Ausruf »I can’t breathe« klingen
der Schmerz und die Todesqual
an, und dadurch hat er sich für
die Kampagnen in den
Vereinigten Staaten vermutlich
auch durchgesetzt. Es taugt als
Anklage gegen die endemische
Polizeigewalt. Das »I can’t
breathe«, das für jeden der
Beamten hörbar gewesen sein
muss, belegt ihre
Gleichgültigkeit: Ob ein
Schwarzer keine Luft bekommt,



ob er möglicherweise stirbt –
das ist ihnen anscheinend egal.
Eine solche Gleichgültigkeit
kann sich nur leisten, wer keine
ernsten Strafen erwarten muss.

 
»This stops today« dagegen
meint nicht nur diesen
Augenblick der Misshandlung
selbst, sondern den
jahrhundertealten Hass, der
sich längst abgekühlt und
eingelagert hat in institutionelle
Praktiken der rassistischen



Benachteiligung und
Ausgrenzung, »This stops
today« meint auch die
gesellschaftliche Duldung, das
bequeme Hinnehmen von dem,
was sich angeblich nicht ändern
lässt, nur weil es alt ist. Mit
diesem »Das muss heute
aufhören« behauptet Eric
Garner auch seine subjektive
Würde als Einzelner, der sich
diese Würde nicht mehr
absprechen lassen will.

 



Und es ist diese Würde, die alle
verteidigen sollten: »Das muss
heute aufhören«, dieser Hass,
diese Gewalt, in Staten Island
oder in Clausnitz. »Das muss
heute aufhören«, die
populistische Aufwertung von
Affekten zu politischen
Argumenten, die rhetorischen
Tarnkappen, »Angst« und
»Sorge«, die den bloßen
Rassismus verdecken. »Das
muss heute aufhören«, dieser
öffentliche Diskurs, in dem jede



gefühlte Verwirrung, jede
innere Schäbigkeit, jeder
verschwörungstheoretische
Irrglaube als unantastbar, als
authentisch und wertvoll gilt
und sich damit dem Zugriff von
kritischer Reflexion und auch
der Empathie entziehen will.
»Das muss heute aufhören«,
diese Raster, in denen der Hass
kanalisiert wird, diese Muster,
in denen Normen erst definiert
werden, von denen
abzuweichen dann zum Stigma



und zur Ausgrenzung führt.
»Das muss heute aufhören«,
diese innere Disposition, die
dazu führt, dass manche
»übersehen« und zu Boden
gestoßen werden, ohne dass
ihnen jemand aufhilft und sich
entschuldigt.

*



2. Homogen –
Natürlich – Rein

»Heimat ist das, wovon man
ausgeht/
Wenn wir älter werden,/
wird die Welt immer fremder,
verworrener das Gefüge.«
T.S. Eliot, Vier Quartette

Das Buch der Richter erzählt
die alte und immer noch
aktuelle Geschichte vom



Ausgrenzen eines Anderen:
»Und die Gileaditer besetzten
die Furten des Jordans vor
Ephraim. Wenn nun einer von
den Flüchtlingen Ephraims
sprach: Lass mich
hinübergehen!, so sprachen die
Männer von Gilead zu ihm: Bist
du ein Ephraimiter? Wenn er
dann antwortete: Nein!, ließen
sie ihn sprechen: Schibbolet.
Sprach er aber: Sibbolet, weil
er’s nicht richtig aussprechen
konnte, dann ergriffen sie ihn



und erschlugen ihn an den
Furten des Jordans, sodass zu
der Zeit von Ephraim fielen
zweiundvierzigtausend.« (Buch
der Richter 12, 5–6)

 
Das eine Wort »Schibboleth«
(hebräisch für »Getreideähre«)
soll also entscheiden, wer die
Schwelle überschreiten darf –
wer zugehörig ist und wer nicht.
Es reicht nicht der Wunsch
dazuzugehören, es reicht nicht,
die eigene Herkunft aufzugeben



und sich zu einer neuen Heimat
zu bekennen. Sondern eine
solche Aussage wird überprüft.
Das Wort »Schibboleth«, das
die einen zutreffend
aussprechen können und die
anderen nicht, diese zufällige
Fähigkeit oder Unfähigkeit
entscheidet darüber, wer zum
Freund erklärt wird und wer
nicht. Das eine Wort ist die
Parole, die das »Wir« vom
»Sie«, die »Einheimischen« von
»Fremden« trennt.



 
Für die Ephraimiter, so erzählt
es uns das Buch der Richter,
war die Aufgabe so existentiell
wie unlösbar. Ihr Passierschein
über den Fluss Jordan hing an
einem winzigen Detail: am Schi
in Schibboleth. Sprachen sie das
Losungswort, klang es bei ihnen
falsch. »Sie machten sich
dadurch bemerkbar, dass sie
ein solcherart codiertes
Merkmal nicht (wieder)
bemerken konnten.«[52] Das



Kriterium der Zugehörigkeit ist
also etwas, das den einen
gegeben ist und den anderen
nicht. Es ist für die Menschen
aus Ephraim offensichtlich
nichts, zu dem es sich bekennen
ließe. Nichts, das sich aneignen
oder einüben ließe. Es gibt nur
eine einmalige Gelegenheit und
eine unlösbare Aufgabe. Nichts
an der alten Geschichte gibt
Aufschluss darüber, was einen
Gileaditer sonst ausmachen
könnte. Keine religiösen oder



kulturellen Überzeugungen,
keine rituellen Gewohnheiten
oder Praktiken, nichts wird
erwähnt, was ihre Lebenswelt
und Gemeinschaft bestimmen
könnte. Es werden auch keine
Gründe angeführt, warum die
Ephraimiter unpassend, nicht
integrierbar oder gar gefährlich
sein sollten. Es ist ein so
willkürliches wie
unüberwindbares Merkmal der
Differenz, das mit dem Wort
Schibboleth gewählt wurde –



und durch das Menschen nicht
nur als Andere, sondern als
Feinde herabgesetzt oder
verletzt werden dürfen.

 
Die alte Geschichte vom
Schibboleth ist auch heute noch
aktuell, denn sie erzählt von all
den willkürlichen Weisen, durch
die Gesellschaften einzelne
Menschen oder Gruppen
abwehren und abwerten
können. Sie lässt sich
übertragen auf die



Mechanismen anti-liberalen
oder fanatischen Denkens, das
exklusive Normen und Codes
erfindet, die vorgeblich die
einzig richtige Form des
Glaubens, die einzig berechtigte
Zugehörigkeit zu einer Kultur,
zu einer Nation, zu einer
sozialen Ordnung definieren und
diese mit einer Legitimation zur
Gewalt gegen alles davon
Abweichende ausstatten. Die
Codes mögen sich
unterscheiden wie auch die



Folgen der Ausgrenzung, aber
die Techniken des Ein- und
Ausschließens ähneln sich.
Welche Normen, welche
Trennlinien in einer Erzählung
verdichtet werden, um »uns«
von den »Anderen« abzusetzen,
ob damit soziale Anerkennung
beschränkt oder gar
Bürgerrechte beschnitten
werden, das variiert. Manchmal
stigmatisieren diese
Schibboleths »nur«. Manchmal
rechtfertigen oder initiieren sie



gar Gewalt.
 

Nun ist per se nichts
Problematisches daran,
Praktiken und Überzeugungen
zu finden, die eine soziale oder
kulturelle Gemeinschaft
ausmachen. Natürlich stellen
private Gruppen oder
Organisationen ihre eigenen
Zugangsregeln auf. Und so
definieren auch religiöse
Gemeinschaften bestimmte
Rituale und Glaubenssätze, die



die Besonderheit der eigenen
Religion auszeichnen sollen.
Dazu gehört für manche das
Einhalten festgelegter
Ruhetage, für andere
Kleidungsvorschriften, für
manche ist das ritualisierte
Beten so elementar wie das
barmherzige Almosenspenden,
manche glauben an die
Dreifaltigkeit, andere an die
Reinkarnation. Natürlich
definieren diese Praktiken oder
Überzeugungen auch



Trennlinien zwischen denen, die
dazugehören (wollen), und
denen, die nicht dazugehören
(wollen). So möchten und
können sich Protestanten von
Katholiken unterscheiden oder
die Anhänger des Mahayana von
denen des Theravada. Das ist
völlig legitim. Allerdings sind all
diese Bestimmungen intern
umstrittener und über die
historische Zeit (und
verschiedene Generationen)
fragiler, als gern zugegeben



wird. Aber vor allem sind diese
Gemeinschaften potentiell offen
für diejenigen, die sich ihnen
zuwenden wollen. Sie erfinden
und tradieren Narrative, die
Schwellen des Eintritts und des
Übergangs erlauben. Und aus
den Unterschieden zu anderen
Gemeinschaften folgt nicht
automatisch eine Ermächtigung
zur Gewalt.[53]

 
Was mich hier hingegen
interessiert, sind jene



Erzählungen, in denen soziale,
kulturelle, körperliche Codes
erfunden werden, die vorgeblich
einen demokratischen Staat,
eine Nation, eine soziale
Ordnung charakterisieren und
zugleich einzelne Menschen
oder ganze Gruppen für
»fremd« oder feindlich erklären
und sie aus einer
Rechtsgemeinschaft
ausschließen. Mich
interessieren die gegenwärtig
zu beobachtenden Dynamiken



der Radikalisierung von
Weltbildern oder Ideologien, die
wiederkehrenden Motive und
Begriffe, mit denen soziale
Bewegungen oder politische
Akteure ihre zunehmend
fanatischen Positionen (und
mitunter auch ihre Gewalt) zu
begründen versuchen. Mich
beschäftigen die Strategien der
Konstruktion der »echten«
Nation, Kultur, Gemeinschaft –
und der »unechten« Anderen,
die abgewertet oder



angegriffen werden dürfen.
 

»Die Verschiedenheit verkommt
zur Ungleichheit, die Gleichheit
zur Identität«, schreibt Tzvetan
Todorow in Die Eroberung
Amerikas, »dies sind die beiden
großen Figuren, die den Raum
der Beziehung zum Anderen
unentrinnbar eingrenzen.«[54]

 
Todorow erfasst das anti-
liberale Moment sehr genau –
wie optische oder religiöse oder



sexuelle oder kulturelle
Verschiedenheiten zwischen
Menschen nicht einfach das
bleiben: Verschiedenheiten
zwischen Menschen oder
Gruppen. Sondern wie aus der
Verschiedenheit soziale oder
rechtliche Ungleichheit
abgeleitet wird. Wie diejenigen,
die auch nur im geringsten
Maße abweichen von einem
selbst oder einer als Norm
verstandenen Mehrheit, nicht
nur einfach als »anders«,



sondern wie sie auf einmal als
»falsch« wahrgenommen und
damit zu Schutzlosen deklariert
werden. Wie nur die eine
absolute Gleichheit einer
Identität zählen soll – und alles
andere angeblich
ausgeschlossen und abgelehnt
gehört.

 
Was sind das für
Konstellationen in der
Gegenwart, in denen zufällige
oder angeborene Unterschiede



ausgesucht werden, um daran
soziale Anerkennung oder gar
Menschen- und Bürgerrechte zu
koppeln? Was geschieht, wenn
soziale Bewegungen oder
politische Gemeinschaften
Kriterien für Gleichbehandlung
in einem demokratischen Staat
festlegen wollen, die nur ein
bestimmter Ausschnitt der
Bürger einer Gesellschaft, nur
Menschen mit einem
bestimmten Körper, einer
bestimmten Art zu glauben oder



zu lieben oder zu sprechen,
erfüllen. Und wenn durch diese
Merkmale ausgemacht sein soll,
wem volle Menschen- oder
Bürgerrechte zugestanden
werden und wer missachtet und
misshandelt, vertrieben oder
getötet werden darf?

 
Um es an surrealen Beispielen
zu illustrieren: Wenn in der
Bundesrepublik nur
Linkshändern das Recht auf
Meinungsäußerung zugestanden



würde, wenn nur Personen mit
absolutem Gehör eine
Schreiner-Lehre absolvieren
dürften, wenn nur Frauen vor
Gericht als Zeuginnen
zugelassen wären, wenn an
öffentlichen Schulen nur
jüdische Feiertage gelten
würden, wenn nur homosexuelle
Paare Kinder adoptieren
dürften, wenn Menschen, die
stottern, der Zugang zu
öffentlichen Schwimmbädern
verweigert würde, wenn



Schalke-Fans das Recht auf
Versammlungsfreiheit entzogen
würde, wenn nur Menschen mit
einer Schuhgröße von über 45
in den Polizeidienst
aufgenommen würden – so
lägen in jedem einzelnen Fall
willkürliche Codes vor, die über
soziale Anerkennung,
Freiheitsrechte und Zugang zu
Chancen und Positionen
entscheiden. Es wäre leicht zu
erkennen, dass die jeweiligen
Kriterien für Zugehörigkeit



oder Zugang irrelevant sind für
die Fähigkeiten, derer es
bedarf, um ein bestimmtes Amt
auszuüben, eine Aufgabe zu
übernehmen – oder
grundsätzlich irrelevant sind für
das Recht, ein freies,
selbstbestimmtes Leben zu
leben.

 
Viele der gängigen
Diskriminierungen und
Ausgrenzungen sind nicht
weniger willkürlich und absurd



als die in diesen Beispielen
angeführten. Die Erzählungen,
in denen sie vermittelt werden
(oder die Gesetze, in die sie
eingeschrieben sind), verfügen
nur schon über eine so lange
Tradition, die darin enthaltenen
Schibboleths wurden schon so
oft wiederholt, dass sie in ihrer
Fragwürdigkeit nicht mehr
auffallen. Die Normen, die
einschließen und ausschließen,
brauchen nur sehr alt zu sein,
damit sie im toten Winkel der



sozialen Wahrnehmung
verschwinden. Andere
Trennlinien, die »Einheimische«
von »Fremden«, »richtige« von
»falschen« Familien, »echte«
Frauen von »unechten«,
»authentische Europäerinnen
und Europäer« von
»inauthentischen
Europäerinnen und Europäern«,
»richtige Briten« von »falschen
Briten«, eben ein »Wir« von
einem »Anderen« scheiden, sind
neu oder werden erst in letzter



Zeit mit solcher Lautstärke in
der Öffentlichkeit gefordert.[55]

 
Es lohnt sich, diese
Mechanismen der Inklusion
oder Exklusion in der
Gegenwart anzuschauen: mit
welchen Geschichten, welchen
Losungsworten Menschen
sortiert und bewertet werden.
Wer dazugehören darf und wer
nicht, wer eingeschlossen und
wer ausgeschlossen, wem
Macht zugedacht und wem



Ohnmacht zugeordnet wird,
wem Menschenrechte
zuerkannt oder abgesprochen
werden, das gehört vorbereitet
und begründet in Dispositiven
aus Gesagtem und Ungesagtem,
in Gesten und Gesetzen,
administrativen Vorgaben oder
ästhetischen Setzungen, in
Filmen und Bildern. Durch sie
werden bestimmte Personen als
akzeptabel, zugehörig, wertvoll
und andere als minderwertig,
fremd und feindlich beurteilt.



*

Besonders gern behaupten
heutzutage bestimmte politische
Bewegungen die eigene
Identität als homogen, als
ursprünglich (oder natürlich)
oder als rein. Ob es eine Nation
ist oder eine Region, die mit
besonderer Autorität
ausgestattet, ob es eine
religiöse Gemeinschaft ist, die
mit höherer Legitimität
versehen werden soll, oder ein



Volk, das exklusive Rechte für
sich beanspruchen will –
mindestens eines der Elemente
homogen, ursprünglich oder
rein taucht gewiss in der
Selbstbeschreibung des
beschworenen »Wir« auf (ob es
die »ursprünglichen« Briten
sind, die sich gegen die
osteuropäischen Migrantinnen
und Migranten abgrenzen
wollen, die PEGIDA-Anhänger,
die das »reine« Abendland
gegen Muslime verteidigen



wollen). Oft auch alle drei. Sie
lassen sich in den
unterschiedlichsten
Bewegungen oder
Gemeinschaften wiederfinden,
und sie verweisen auf das
illiberale Potential solcher
Identitätspolitik.
Sezessionistische Bewegungen,
nationalistische Parteien oder
pseudo-religiöse
Fundamentalisten mögen sich
gravierend in ihrer politischen
Selbstverortung oder ihren



Ambitionen unterscheiden, sie
mögen auch verschiedene
Handlungsstrategien (oder
Gewalt) befürworten, aber sie
alle treibt doch eine ähnliche
Vorstellung von einer
homogenen, ursprünglichen
oder reinen Gemeinschaft um.



Homogen

»Lange bevor die Sprache die Welt
zerschneidet und ordnet, schmiedet
sich der menschliche Geist ein
Ordnungssystem aus Kategorien
zurecht.«
Aleida Assmann, Ähnlichkeit als
Performanz

Fast alle nationalkonservativen
oder rechtspopulistischen
Parteien, die in Europa in



lokalen oder nationalen Wahlen
erfolgreich waren, die
»Freiheitspartei« in den
Niederlanden (2012: 10,1 %),
der »Front National« in
Frankreich (2012: 13,6 %), die
»FPÖ« in Österreich (2013:
20,5 %), »Fidesz« in Ungarn
(2014: 44,9 % –
Regierungsführung), »Ukip« in
Großbritannien (2015: 12,6 %),
die »Schwedendemokraten« in
Schweden (2015: 12,9 %), die
Partei »Wahre Finnen« in



Finnland (2015: 17,7 % –
Regierungsbeteiligung), die
»Dänische Volkspartei« in
Dänemark (2015: 21,2 % –
Regierungsbeteiligung), die
»Schweizerische Volkspartei« in
der Schweiz (2015: 29,4 % –
Regierungsbeteiligung) und die
»PiS – Recht und Gerechtigkeit«
in Polen (2015: 37,6 % –
Regierungsführung),
argumentieren mit der
(Wunsch-)Vorstellung einer
kulturell oder religiös



homogenen Nation oder
wahlweise eines homogenen
Volks.

 
Der Rekurs auf den Begriff des
»Volks« ist erst einmal
vieldeutig. Was ist damit
gemeint? Wer soll das sein:
»das Volk«? Manche politischen
Bewegungen, die sich auf »das
Volk« berufen, verbinden damit
keineswegs antidemokratische
oder exklusive, sondern
emanzipatorische und inklusive



Absichten. Sie artikulieren eher
den Satz »Wir sind auch das
Volk«. Sie fühlen sich ganz oder
teilweise durch politische
Praktiken oder Gesetze
ausgeschlossen, die sie zwar
betreffen, sie aber nicht
ausreichend in die
Entscheidungsfindungsprozesse
mit einbeziehen. Sie fühlen sich
nicht nur politisch, sondern auch
medial nicht ausreichend
repräsentiert. Viele soziale und
politische Bewegungen (ganz



gleich, ob sie sich eher links
oder eher rechts verorten)
kritisieren in der
parlamentarischen Demokratie
ihrer Staaten oder in der
Europäischen Union fehlende
Bürgerbeteiligung, sie
bemängeln nicht ausreichende
Rückbindung politischer
Entscheidungen an öffentliche
(also transparente)
Willensbildungsprozesse und
beklagen Legitimationsdefizite
auf der Ebene der politischen



Konstruktion (der EU). In
dieser Kritik appellieren sie an
das republikanische
Versprechen der
Volkssouveränität.

 
In der Tradition Jean Bodins und
Jean-Jacques Rousseaus ist »das
Volk« als eine Gemeinschaft aus
Freien und Gleichen gedacht
und mit einer Souveränität
ausgestattet, die es nicht
abtreten kann. In dieser
Konzeption von



Volkssouveränität geht die
gesetzgebende Gewalt direkt
von den selbstbestimmten
Bürgern und nicht von deren
Repräsentanten aus. Hier wird
noch ein tatsächlich
anwesendes Volk vorgestellt,
das über sein eigenes Geschick
verhandeln und entscheiden
kann. Dazu bedarf es politischer
Willensbildungsprozesse, die –
als dauernd sich erneuernder
Gründungsakt – das politische
Gemeinwesen eigentlich erst



schaffen. In dieser
republikanischen Tradition ist
das Volk also nicht unbedingt
etwas Gegebenes, sondern
etwas, das sich durch die
Auseinandersetzung
miteinander entwickelt und in
einem Gesellschaftsvertrag erst
konstituiert.[56]

*

Allerdings war auch dieses
Modell eines Volks aus Freien



und Gleichen historisch eine
Fiktion. Nie galten wirklich alle
Menschen als Freie und
Gleiche. Oder um es deutlicher
zu sagen: Nie galten alle
Menschen als Menschen. Zwar
ersetzten die französischen
Revolutionäre mit dem
souveränen Volk die Leerstelle
des Monarchen, aber der
Entwurf der demokratischen
Gesellschaft war eben leider nie
so inklusiv wie behauptet.
Frauen und sogenannte



»Fremde« blieben von den
bürgerlichen Rechten so
selbstverständlich
ausgeschlossen, dass es kaum
einer expliziten Begründung
bedurfte. Auch das
demokratische Volk und die
Nation, die gerade mit den
Privilegien der alten Stände
abrechnen wollte, konnte sich
letztlich nur durch Distinktion
von einem Anderen formieren.

 
Das zeigt sich nicht zuletzt in



der Sprache, in der diese Idee
des souveränen Volks und die
Geschichte des
Gesellschaftsvertrags der
Freien und Gleichen erzählt
wird: Früh wird die politische
Ordnung in Begriffen der
Körperlichkeit beschrieben.
Was als demokratischer Wille
von allen (also allen autonomen
Individuen) gedacht war,
verwandelt sich unversehens in
den Willen des Ganzen (also
eines unbestimmten Kollektivs).



[57] Aus einer Vielfalt singulärer
Stimmen und Perspektiven, die
in der Auseinandersetzung
miteinander gemeinsame
Positionen und Überzeugungen
erst ermitteln und aushandeln
müssen, wird die homogene
Einheit des Ganzen. Das
sprachliche Bild der
Gesellschaft als Körperschaft
legt dabei Assoziationen nahe,
die politisch folgenreich sind:
Ein Körper ist fest und
abgeschlossen. Einen Körper



umgibt eine Haut, die ihn
begrenzt. Ein Körper ist anfällig
für Krankheiten, die durch
Keime und Bakterien ausgelöst
werden. Ein Körper muss
gesund und geschützt sein vor
Epidemien. Vor allem aber ist
ein Körper ein einheitliches
Ganzes.

 
Diese Biologisierung der
politischen Sprache (und damit
auch der politischen Phantasie)
befördert und verbindet sich mit



Vorstellungen von Hygiene, die
aus dem Kontext der
medizinischen Versorgung des
menschlichen Körpers
übertragen werden auf eine
Gesellschaft: So wird kulturelle
oder religiöse Vielfalt
betrachtet, als gefährde sie die
nationale Gesundheit eines
homogenen Volkskörpers.
Einmal in diesem Raster der
biopolitischen Wahrnehmung
gefangen, grassieren prompt
auch Ängste vor Ansteckung



durch das abweichende
»Fremde«. Jede Andersartigkeit
bleibt nicht nur anders, sondern
affiziert und kontaminiert den
gesunden, homogenen Körper
der Nation. Es ist eine
eigenwillig hypochondrische
Identität, die mit dieser
Denkfigur entsteht, denn sie
fürchtet immer die Infizierung
durch andere Praktiken und
Überzeugungen. Als ob jede
Andersartigkeit, jede
Abweichung von der wie auch



immer definierten nationalen
Norm sich quasi durch
kulturelle oder religiöse
Tröpfcheninfektion epidemisch
ausbreitete. Es spricht nicht
gerade für ein besonders
intaktes »kulturelles
Immunsystem« (um in diesem
Metaphernfeld zu bleiben),
wenn jede Begegnung mit
anderen Körpern gleich als
Bedrohung gefürchtet und
gemieden werden muss. Die
biopolitische Phantasie des



Volkskörpers, der gesund
bleiben muss, befördert Ängste
noch vor der geringsten
Verschiedenheit.

 
Das erklärt, warum in der
Gegenwart manche bereits eine
religiöse Kopfbedeckung, ob
Kippa oder Schleier, in ihrem
Selbstverständnis verunsichert.
Als würde allein der Anblick des
Kopftuchs (eines Hijab) einer
Muslima oder der Kippa eines
Juden dazu führen, dass



christliche Gläubige sich als
Christen auflösten. Als ob so ein
Kopftuch wanderte: vom Kopf
derjenigen, die es trägt, hinüber
zu denen, die es anschauen. Das
wäre witzig, wenn es nicht so
absurd wäre. Während die eine
Argumentationslinie gegen das
Kopftuch noch behauptet, der
Schleier unterdrücke per se die
Frau (und damit unterstellt, es
könne keine Frau je freiwillig
ein Kopftuch tragen wollen) und
gehöre deswegen verboten,



sehen andere sich selbst und die
säkulare Gesellschaft durch das
Kopftuch bedroht.[58] Als würde
das Stück Stoff nicht nur die
belasten, die es tragen, sondern
auch die, die es aus der Ferne
anschauen. Dabei verkennen
beide Einwände, dass die
vermutete Unterdrückung nicht
von einem Kopftuch an sich
ausgehen kann, sondern nur von
jenen Personen oder
Strukturen, die eine Frau
nötigen und ihr gegen ihren



Wunsch eine bestimmte Praxis
aufdrängen. Insofern können
beide Anordnungen
gleichermaßen zwanghaft
daherkommen: der aus einem
patriarchal-religiösen Milieu
formulierte Befehl, ein Kopftuch
zu tragen, ebenso wie der aus
einem paternalistisch-
antireligiösen Milieu
formulierte Befehl, keins zu
tragen.

 
Eine säkulare Gesellschaft, die



das Recht auf freie
Religionsausübung garantiert
und gleichzeitig die Rechte von
Mädchen und Frauen schützen
und fördern will, sollte sich
vielmehr immer daran
orientieren, die
Selbstbestimmung der Frauen
ernst zu nehmen. Und das heißt
eben auch: anzuerkennen, dass
es Frauen geben kann, die sich
eine (wie auch immer
ausgestaltete) fromme
Lebensweise oder eine



bestimmte Praxis wünschen. Es
steht anderen nicht zu, im Falle
des Kopftuchs, diesen Wunsch
per se für irrational,
undemokratisch, widersinnig
oder unmöglich zu erklären.
Dieser Wunsch verdient
ebensolchen Respekt,
ebensolchen Schutz, wie der
Wunsch, sich gegen eine so
verstandene Frömmigkeit (oder
Praxis) und damit womöglich
gegen die eigene traditionell-
religiöse Familie zu stellen. Die



subjektiven Rechte von beiden
Entscheidungen und Lebens-
Entwürfen sollten in den
liberalen Gesellschaften
Europas die gleiche Achtung
verdienen. Etwas komplizierter
ist es dagegen beim Tragen des
Kopftuchs im Öffentlichen
Dienst, weil hier die
Grundrechte der Einzelnen aus
Art. 4 Abs. 1 und 2 des
Grundgesetzes, wonach die
Freiheit, Glauben, Gewissen,
Religion und Weltanschauung



auszuüben, geschützt wird, und
die Verpflichtung des Staates zu
religiös-weltanschaulicher
Neutralität in möglichen
Widerspruch geraten. Diese
Frage unterscheidet sich
allerdings nicht von der, die das
Tragen von christlichen
Kreuzen um den Hals in
Klassenzimmern aufwirft.[59]

 
Warum aber sollten
Kopfbedeckungen jenseits
davon so nervös machen?



Schließlich zeigen diese
kulturellen oder religiösen
Symbole lediglich an: dass auch
Menschen existieren, die anders
glauben. Ist das der Grund,
warum sie so irritieren? Weil
sich die Vielfalt weniger leugnen
lässt, wenn sie auch in der
Öffentlichkeit sichtbar wird?
Solange diejenigen, die von der
vorgegebenen Norm der Nation
abweichen, nicht mehr nur im
Verborgenen und im Stillen
existieren, sondern wenn sie im



Alltag sicht- und hörbar werden:
Wenn sie in Filmen auftauchen
(nicht als problematisiertes
Sonderthema, sondern ganz
selbstverständlich als Haupt-
oder Nebenfiguren), wenn sie in
Schulbüchern beschrieben
werden als ein Beispiel für eine
Form zu glauben oder zu lieben
oder auszusehen, wenn andere
Toiletten eingerichtet werden
und damit deutlich wird, dass
die bisherigen Konstruktionen
nicht verallgemeinerbar waren



(weil es eben nicht für alle
gleich angenehm war, sie zu
benutzen) – dann wird der
imaginäre Volkskörper nicht
bedroht. Es tritt lediglich die
normale Vielfalt einer modernen
Gesellschaft heraus aus der
Unsichtbarkeit im Schatten der
Norm.

 
Etwas anderes ist es, wenn
Menschenrechtsverletzungen
als vermeintlich religiös
gebotene Praktiken verklärt



werden sollen. Bei solcher Art
Konflikten muss der Rechtsstaat
die Rechte der Einzelnen gegen
die Ansprüche eines religiösen
Kollektivs oder auch gegenüber
der Familie der Betroffenen
durchsetzen: bei der
furchtbaren Praxis der
Klitorisbeschneidungen oder
auch bei Kinderehen ist ein
solches Eingreifen des Staates –
im Namen des Grundgesetzes –
nicht nur gestattet, sondern
auch erforderlich. Ein



kulturelles Gewohnheitsrecht
kann und darf nicht die
Menschenrechte aushebeln.

*

Die politischen und sozialen
Akteure, die in Europa
gegenwärtig wieder an das
»Volk« und die »Nation«
appellieren, führen den Begriff
ausdrücklich eng: das »Volk«
wird nicht als demos aufgefasst,
sondern meistens als ethnos, als



Angehörige eines Clans mit
(mindestens behaupteter)
gemeinsamer Herkunft,
Sprache und Kultur. Jene
Parteien und Bewegungen, die
von einem homogenen Volk
oder einer homogenen Nation
träumen, wollen die Idee einer
(supra-nationalen oder
nationalen) Rechtsgemeinschaft
aus Freien und Gleichen
geradewegs »rückabwickeln«.
[60] Sie wollen die Gesellschaft
nicht durch horizontale, sondern



vertikale Achsen verbunden
sehen: Die ethnische und
religiöse Herkunft sollen die
Zugehörigkeit zum Wir
bestimmen – und nicht das
gemeinsame Handeln, nicht der
gemeinsame Bezug auf eine
Verfassung, nicht die offenen
Prozesse einer deliberativen
Demokratie. Das Recht auf
Teilnahme wird vererbt. Und
wer es nicht erben konnte, weil
die eigenen Eltern oder
Großeltern erst eingewandert



sind, dem werden besondere
Leistungen, besondere
Bekenntnisse, besondere
Anpassungen an Normen
abverlangt, die für andere nicht
oder nicht so gelten.

 
Warum eine homogene Kultur
oder Nation für einen modernen
Staat grundsätzlich besser sein
sollte als eine heterogene, wird
selten begründet. Dabei könnte
durchaus interessant sein, ob
eine religiös einheitliche



Gesellschaft erfolgreicher
wirtschaftet, ob eine kulturell
einheitliche Gesellschaft
ökologische Krisen leichter
bewältigt, ob sie weniger
soziale Ungerechtigkeit
zwischen ihren Angehörigen
produziert, ob sie sich als
politisch stabilere Ordnung
erweist oder ob sich die
Mitglieder auch nur
wechselseitig mehr
respektieren – die Argumente
dafür wären ja wichtig. Oft ist



dagegen die »Begründung« für
das homogene Wir schlicht
tautologisch: Eine homogene
Nation sei besser, weil sie
homogen sei.[61] Manchmal wird
auch argumentiert, die eigene
Mehrheit würde bald eine
Minderheit sein, die
Ausgrenzung der Anderen sei
gleichsam nur kulturelle oder
religiöse Präventionsarbeit. Die
Slogans der NPD und
inzwischen auch der AFD, aber
auch die von »Ukip« in England



oder dem »Front National« in
Frankreich, arbeiten mit diesem
Szenario: Die Nation würde
nicht einfach nur dynamisch und
heterogen, sondern sie würde
»verkleinert«, »unterdrückt«
oder »ersetzt« durch die, die
nach biologistischen,
rassistischen Begriffen als
»Andere« klassifiziert werden.
Aber darin verbirgt sich immer
noch kein Argument, warum
Homogenität so bedeutsam sein
sollte. Es unterstellt lediglich



den vermeintlich »Anderen« die
eigene Missachtung für Vielfalt
und Hybridität.

 
Viel kurioser an dieser
Vorstellung einer kulturell oder
religiös homogenen Nation in
einem modernen Staat, wie sie
zur Zeit wieder herbeigesehnt
wird, ist, wie ahistorisch und
kontra-faktisch sie ist. Die
angeblich homogene Ur-Zelle
einer Nation, in der alle
»Einheimische« sind, in der es



keine Zugezogenen gibt, keine
Vielsprachigkeit, keine
unterschiedlichen Bräuche oder
Traditionen und keine
verschiedenen Konfessionen –
wann soll es das zuletzt in
einem Nationalstaat gegeben
haben? Wo? Diese organische
Einheitlichkeit, die der
»Nation« da unterstellt wird, ist
eine überaus wirkungsmächtige,
aber phantasievolle
Konstruktion.[62] Was immer als
Nation erwünscht und gefeiert



wird, entspricht kaum je einer
gegebenen Gemeinschaft,
sondern ist immer die
Herstellung des Bildes einer
Nation – und der
anschließenden Annäherung
(und Transformation) einer
Gesellschaft an dieses Bild. Es
gibt in diesem Sinne kein
Original, sondern alles ist
immer nur der Beschluss, ein
vermeintliches Original zu
erfinden, auf das man sich
verständigt und dem es zu



ähneln gilt.
 

Wie Benedict Anderson in
seinem berühmten Buch
Imagined Communities
erläutert hat, sind alle
Gemeinschaften jenseits
archaischer Dörfer letztlich
»vorgestellte Gemeinschaften«.
Auch die Mitglieder einer jeden
modernen Nation teilen faktisch
weitaus weniger gemeinsame
ethnische oder kulturelle
Bezüge (wie Sprache, Herkunft,



Religion) als vielmehr die
Phantasie der gemeinsamen
Zugehörigkeit. »Sie ist
vorgestellt, weil sogar die
Bürger der kleinsten Nation
niemals die Mehrheit ihrer
Mitbürger kennen, treffen oder
von ihnen hören werden und
dennoch in ihrem Bewusstsein
das Bild einer Gemeinschaft
lebendig ist.«[63]

 
Die national-konservativen und
nationalistischen Parteien in



Europa behaupten dagegen eine
Eindeutigkeit der eigenen
Tradition, die alles begradigen
muss, was eher von den
Brüchen, den Ambivalenzen, der
Vielstimmigkeit der eigenen
Geschichte erzählt. Das ist
einer der Gründe, warum die
politischen Akteure mit einer
nationalistischen Agenda in
Europa sich besonders für die
Geschichtsinstitute, die Museen,
die Kulturinstitutionen, die
Bildungseinrichtungen und



Schulbücher ihrer Staaten
interessieren: Weil ihnen all
jene Stimmen und Perspektiven
unbehaglich sind, die ihrer
Konstruktion einer homogenen
Nation oder eines homogenen
Volkes widersprechen. Insofern
wundert es nicht, dass die
Regierungspartei in Polen, PiS,
solchen Wert auf
Feierlichkeiten wie das
»Jubiläum der Christianisierung
Polens« legt oder in Ungarn
nicht nur versucht wird, die



unabhängigen Medien mit
Gesetzen in ihrer Arbeit
einzuschränken, sondern bei
der Posten-Vergabe in
Kultureinrichtungen wie
Theatern vor allem jene
Kandidaten durchzusetzen, die
mit ihren künstlerischen
Produktionen das neo-
nationalistische Narrativ nicht
in Frage stellen. Auch die AFD
adressiert in ihrem
Parteiprogramm ausdrücklich
die Kulturinstitutionen als



Instrumente eines substantiell
aufgeladenen Begriffs
nationaler Identität.

 
Aber die Homogenität des
deutschen Volks oder der
deutschen Nation, der sich AFD
oder PEGIDA verpflichtet
fühlen, gibt es nicht. Sie lässt
sich nur herstellen durch
Ausgrenzung aller als
vermeintlich »un-deutsch« oder
»nicht-abendländisch«
Deklarierten. So wird mit



diversen Schibboleths
gearbeitet, um die Trennlinien
einzuziehen, die »echte«
Deutsche von »unechten«
Deutschen unterscheiden sollen.
Zu diesem Zweck ist nichts zu
kleinteilig oder zu absurd. Bei
einer Demonstration von
PEGIDA in Dresden spazierte
ein Teilnehmer mit einem Stab
durch die Straßen, auf dem ein
kleines, rosafarbenes
Spielzeugferkel thronte. Ein
anderer trug eine wollene



Schweinskopfmütze. Ein
Schweinchen als Gallionsfigur
des Abendlandes? Darauf
schrumpft die kulturell-
ideologische Ambition
zusammen? Nichts gegen
Schweine, aber wenn
tatsächlich der Verzehr von
Schweinefleisch ein
entscheidendes Merkmal
abendländischer Identität sein
soll, dann ist doch Sorge um das
Abendland angebracht. Das
Herumtragen von



Spielzeugferkelchen auf
Demonstrationen ist im Übrigen
noch ein harmloses Beispiel: An
vielen Orten in der
Bundesrepublik, an denen
Moscheen stehen oder errichtet
werden sollen, wurden in den
vergangenen Monaten
abgeschnittene Schweineköpfe
deponiert. Dabei ist dieser neue
Fetisch Schweinefleisch nicht
nur ein Schibboleth, mit dem
Muslime gegängelt und
beleidigt werden sollen,



sondern natürlich auch ein
traditioneller Topos des
Antisemitismus.

 
Die Episode um die Gesichter
auf den Kinderschokoladen-
Verpackungen im Mai 2016
illustriert vielleicht noch
deutlicher, was für eine Sorte
völkischer Nation hier
imaginiert wird: eine, die sich
nur rassistisch als eine
Gemeinschaft aus Weißen und
Christen gespiegelt sehen will.



[64] Als vor der Fußball-
Europameisterschaft in
Frankreich die Firma Ferrero
anstelle des bekannten blonden
Jungen die Kinderbilder der
Fußball-Nationalspieler auf der
Kinderschokolade
präsentierte – darunter Ilkay
Gündoğan, Sami Khedira und
Jérôme Boateng –, protestierte
ein PEGIDA-Ableger aus
Baden-Württemberg gegen
diese Aktion. Als Werbeträger
sollten schwarze Deutsche



ebenso wenig sichtbar werden
wie muslimische Deutsche, weil
sie das konstruierte Bild der
homogenen Nation, des
»reinen« Volks irritieren.

 
Die Abneigung gegen eine
heterogene Gesellschaft, ein
Volk aus freien und gleichen
Staatsbürgerinnen und
Staatsbürgern, die sich ein
Grundgesetz und eine
demokratische Praxis teilen,
artikulieren nicht nur die



politischen Akteure von
PEGIDA oder der AFD. Auch
der ausgesprochene und wieder
vergessene oder auch nur ihm
zugeschriebene Satz des
Stellvertretenden Vorsitzenden
der AFD, Alexander Gauland,
»die Leute« schätzten den
Fußballer Boateng, aber sie
wollten ihn »nicht als
Nachbarn« haben (der übrigens
nicht Boateng »beleidigte«, wie
suggeriert wurde, denn über
diesen wird in dem Satz ja gar



nichts gesagt, sondern die
sogenannten »Leute«, denen
zugeschrieben wurde, sie
lehnten einen schwarzen
Nachbarn ab), beschrieb ja
keineswegs unzutreffend einen
Alltags-Rassismus in der
Bundesrepublik, der sich in
Studien auch empirisch belegen
und quantifizieren lässt.[65] Der
Aussage »Menschen mit dunkler
Hautfarbe passen nicht nach
Deutschland« stimmten in einer
(allerdings etwas älteren)



repräsentativen Umfrage 26 %
der Befragten zu. Insofern hätte
der Satz von Alexander Gauland
durchaus eine kritische Analyse
der rassistischen Einstellungen
beabsichtigen können. An dem
praktisch kontextlosen Zitat ist
das nicht abzulesen. Es lässt
sich allerdings vermuten, dass
es Alexander Gauland weniger
um ein Hinterfragen von
Ressentiments und Vorurteilen
ging, als darum, sie zu schützen
und als vermeintlich



ernstzunehmende Sorgen zu
legitimieren.

 
Wenige Tage später
kommentierte Alexander
Gauland dann im SPIEGEL die
Reise des gläubigen
Nationalspielers Mesut Özil
nach Mekka. »Da mich Fußball
nicht interessiert, ist mir relativ
egal, wo Herr Özil hinwandert.
Aber bei Beamten, Lehrern,
Politikern und
Entscheidungsträgern würde



ich sehr wohl die Frage stellen:
ist jemand, der nach Mekka
geht, in einer deutschen
Demokratie richtig
aufgehoben?« Auf Nachfrage
erläutert der stellvertretende
AFD-Vorsitzende seine Position:
»Ich muss fragen dürfen, wo die
Loyalität dieses Menschen liegt.
Liegt sie beim deutschen
Grundgesetz? Oder liegt sie
beim Islam, der ein politischer
Islam ist? Und will er, wenn er
um die Kaaba wandert, zeigen,



dass er diesem politischen Islam
nahesteht? Aber Fußballer wie
Herr Özil sind für mich keine
Entscheidungsträger.«[66]

 
Zunächst einmal erstaunt, wie
oft Alexander Gauland betont,
dass ihn Fußball nicht
interessiere. Das ist legitim.
Aber es spielt für seine
Argumentationslinie/n keine
Rolle. Wenn, wie Gauland
insinuiert, der Islam und die
Demokratie miteinander



unvereinbar seien, dann müsste
ein gläubiger Muslim, ganz
gleich ob Fußballspieler oder
Richter am
Oberverwaltungsgericht,
gleichermaßen problematisch
sein. Mit Blick auf die
Prominenz eines
Nationalspielers sollte sich
Herr Gauland im Übrigen mehr
um den Einfluss des Fußballers
sorgen als um den eines
Beamten. Aber gut. Das
Problem an Gaulands Position



besteht darin, dass sie nicht
Mesut Özils Loyalität in Frage
stellt, sondern Gaulands. Denn
er ist es, dessen Aussagen nicht
mit dem Grundgesetz in
Einklang stehen. Alle
Staatsbürger dürfen ihre
Religion frei ausleben, und dazu
gehören Pilgerreisen auf dem
Jakobsweg wie solche nach
Mekka. Das weiß auch
Alexander Gauland. Deswegen
muss er gleichzeitig bezweifeln,
dass Muslime einer



Glaubensgemeinschaft
angehören, ja, er muss dem
Islam absprechen, eine Religion
zu sein. Zum »Beleg« für seine
These zitiert Gauland
ausgerechnet Ayatollah
Khomenei mit der Aussage: der
Islam sei politisch. Das ist
ungefähr so, als würde der
RAF-Mitbegründer Andreas
Baader zitiert werden als
Quelle für die richtige Definition
von Demokratie. Nicht die
Verfassungstreue von Mesut



Özil steht in Frage, sondern die
von Alexander Gauland. Mesut
Özil bezweifelt nicht, dass
jemand, der christlich glaubt
oder gar nicht glaubt, in einer
säkularen Demokratie gut
aufgehoben ist und die gleichen
Rechte und den gleichen Schutz
des Staates verdient. Mesut
Özil praktiziert seinen
Glauben – ohne die anderen
Praktiken und Überzeugungen
von anderen Menschen als
illoyal oder undemokratisch



abzuqualifizieren.
 

Besondere Kapriolen schlug die
Debatte schließlich, als Frauke
Petry einerseits Mesut Özil
vorwarf, seine Pilgerreise auch
durch sein Foto auf Twitter
öffentlich gemacht zu haben (als
sei Glaube etwas, das nur
heimlich gelebt werden darf),
um ihm dann wiederum
vorzuwerfen, er lebe nicht
»nach den Regeln der Sharia«,
denn die Frauen an seiner Seite



seien unverschleiert. Es ist ein
wenig unklar, was Mesut Özil
eigentlich vorgehalten wird:
dass er ein gläubiger Muslim ist
oder dass er kein gläubiger
Muslim ist. In jedem Fall wird
deutlich, dass es die AFD ist,
die nicht nur definieren will,
was eine Demokratie ausmacht
(entgegen den
grundgesetzlichen
Bestimmungen), sondern auch,
was einen Muslim ausmacht.
Dabei entspricht offenbar nur



ein fundamentalistischer
Islamist der AFD-Vorstellung
von einem Muslim. Ein offener,
toleranter gläubiger Mensch,
der sich – wie die meisten
Gläubigen anderer Religionen
auch – an bestimmte Regeln
hält, andere wiederum mal
befolgt und mal nicht und
wieder andere schlicht für
altmodisch oder unpraktisch
hält – der kann für Frauke Petry
kein Muslim sein.



*



Ursprünglich/Natürlich

»Niemand sagt dir, dass es daran
liegt, dass Du bist, was Du bist.«
Cato, in: Sasha Marianna Salzmann,
Meteoriten

Der vermeintlich höhere Status
eines Wir wird auch gern
eingebettet in eine Erzählung,
die einen Gründungsmythos
behauptet: Die eigene



Überzeugung oder Identität sei
deswegen besser, wichtiger,
wertvoller als andere, weil sie
sich auf eine Art ursprüngliche
Ideologie oder natürliche
Ordnung berufen könne. Es ist
häufig eine rückwärtsgewandte
Geschichte, die über die
Tradition der Familie oder die
eigene Lebensform erzählt
wird. In der Vergangenheit, als
die Gesellschaft angeblich noch
»rein« war, als alle vermeintlich
dieselben Werte teilten, als



dieselben Konventionen
herrschten, in diesem
imaginierten Früher sei alles
»wahrer«, »echter«, »richtiger«
gewesen. Die Gegenwart wird
vor diesem Hintergrund gern
als »verkommen« oder
»korrumpiert« oder »krank«
bezeichnet. Einzelne Personen,
einzelne Handlungen oder
Positionen werden daran
gemessen, inwiefern sie als
ursprünglich behaupteten
Idealen möglichst »authentisch«



entsprechen.
 

Das Schibboleth, das hier
eingezogen wird, um Menschen
abzuwerten, markiert einzelne
Eigenschaften, bestimmte
Körper oder ganze
Lebensformen als »unnatürlich«
oder »unecht«. Das soll heißen:
Etwas (ein Mensch, ein
Konzept, eine Ordnung) ist nicht
so, wie es früher einmal war.
Etwas wurde verändert. Etwas
hat sich nicht an das gehalten,



was es »ursprünglich« war.
Etwas ist nicht mehr so wie die
Natur es vorgesehen oder
beabsichtigt hat. Etwas stellt
die natürliche, soziale Ordnung
in Frage. Je nach politischem
oder ideologischem Kontext
verbindet sich die Kritik an dem
»Unnatürlichen« oder »nicht
Ursprünglichen« mit dem
Vorwurf der »Verwestlichung«,
dem »Abfall vom richtigen
Glauben«, der »Krankheit der
Modernisierung«, der



»Sündhaftigkeit« oder
»Perversion«.[67]

 
Es sind meist dieselben Bezüge,
in denen die Rhetorik des
»Natürlichen« und
»Ursprünglichen« besonders
häufig auftaucht: bei der Frage,
was als »echt« männlich oder
»echt« weiblich zählt und wie
Transpersonen oder
intergeschlechtliche Menschen
zu achten seien; was als
»natürliche« Sexualität



gewertet wird und wie schwule
oder lesbische oder bisexuelle
oder queere Menschen zu
respektieren seien; und, nicht
zuletzt, bei der Frage, was als
»echte« Familie gilt und wie all
jene Familien anzuerkennen
seien, die jenseits der
traditionell heterosexuellen
Vater-Mutter-Kind-
Konstellation existieren.[68]

 
Der Rekurs auf die
»Natürlichkeit« des Geschlechts



ist aus verschiedenen Gründen
so historisch wirkungsmächtig
wie folgenreich. Die Vorstellung
der »natürlichen«
Beschaffenheit der
Geschlechter wird durch
christliche Imagination tradiert
und verknüpft sich mit der
Vorstellung einer göttlichen
Absicht. Dem so natürlich-
göttlich Geschaffenen soll eine
besondere Wertigkeit
zukommen, die es zu etwas
Unantastbarem macht. Das



»natürliche«, das
»ursprüngliche« Geschlecht
kann und darf nicht als etwas
anderes gedacht werden als die
die »Normalität« definierende
Norm. Alles andere, alles
Veränderliche wird in dieser
Logik als »unnatürlich« oder
»ungesund«, als von Gott »nicht
beabsichtigt« und damit als
»unerwünscht« deklassierbar.

 
Eine der Strategien gegen die
so sakralisierte »Normalität«



der Geschlechter besteht
deswegen darin, die
Behauptung der Natürlichkeit
des Geschlechts als ideologische
Position zu entlarven.[69]

Stattdessen wird die Bedeutung
der sozialen und symbolischen
Dimensionen bei der
Formierung des Geschlechts
betont. Aus der Argumentation
der sozialen Konstruiertheit des
Geschlechts ergeben sich
wünschenswerte politische und
normative Freiräume: Ist



nämlich das Geschlecht, ist
»Männlichkeit« oder
»Weiblichkeit«, nicht einfach
ein angeborenes, physisches
Faktum, sondern vielmehr Folge
sozialer und politischer
Übereinkünfte, die
unterschiedliche
Existenzweisen bestimmen,
dann leitet sich daraus keine
grundsätzliche »Normalität«
oder Wertigkeit ab.

 
Gleichwohl soll an dieser Stelle



die Frage, ob das Geschlecht
einer Person als »natürlich«
gegeben oder als sozial
konstruiert zu denken sei,
zurückgestellt werden. Ich
vernachlässige hier auch die
Frage, ob sich die
heterosexuelle Klein-Familie
tatsächlich historisch
»ursprünglicher« als andere
Beziehungs- oder Lebensformen
darstellt oder ob das nicht
vielmehr eine bloße Fiktion ist.
Das sind so wichtige wie



anspruchsvolle Debatten, die
ich hier nur unvollständig
rekonstruieren könnte. Mich
beschäftigt an dieser Stelle eine
andere Argumentationslinie.
Mich interessiert, was die
Natürlichkeit (oder
Ursprünglichkeit) eines
Körpers, eines Begehrens, einer
Lebensform mit der sozialen
oder rechtlichen Anerkennung
zu tun haben sollte. Das heißt:
Woran genau glauben eigentlich
diejenigen, die an die



Kategorien der »Natürlichkeit«
und »Ursprünglichkeit«
glauben? Warum sollte sich in
der nachmetaphysischen
aufgeklärten Moderne aus der
Tatsache, dass etwas in einer
bestimmten Form erstmals in
die Welt getreten ist, irgendein
Rechtsanspruch oder irgendein
höherer Status ableiten? Wie
verkoppelt sich die Legitimation
von Macht mit einer
bestimmten Idee von
ursprünglicher, natürlicher



Ordnung?[70] Warum sollte in
einem säkularen Staat etwas
mehr oder weniger wert sein,
mehr oder weniger
Anerkennung erfahren, nur weil
es vor 2000 (oder auch nur 20)
Jahren so oder anders gewesen
sein soll? Sieht das Grundgesetz
tatsächlich vor, dass der Natur
per se eine normative
Bedeutung zukommt? In einer
Ära der Cyborgs, der 3-D-
Drucker, der biogenetischen
und synthetischen Innovationen,



der Reproduktions-Medizin, im
Zeitalter des Anthropozän – was
für ein Begriff der Natürlichkeit
sollte da noch bestehen, an den
Rechtsansprüche gekoppelt
werden? Warum sollte einem
veränderten oder uneindeutigen
Körper weniger Würde,
weniger Schönheit oder
weniger Anerkennung
zukommen?

*



Eine Transperson ist jemand,
dessen oder deren Spektrum
aus angeborenen, äußeren
Geschlechtsmerkmalen,
Chromosomen und Hormonen
nicht dem entspricht, als was
dieser Mensch sich empfindet.
Das wäre eine Beschreibung.
Eine andere wäre: Eine
Transperson ist jemand, dessen
oder deren zugewiesene
Geschlechtszugehörigkeit nicht
dem entspricht, als was dieser
Mensch sich empfindet. In der



einen Beschreibung spielen die
angeborenen körperlichen
Merkmale (oder die
Chromosomen und Hormone)
eine Rolle. In der anderen wird
schon der Zusammenhang
zwischen den körperlichen
Merkmalen und der
zugewiesenen
Geschlechtszugehörigkeit als
fragwürdig oder historisch
kontingent gedacht.[71]

 
Für diejenigen, die sich in ihrem



angeborenen Körper und in
ihrer zugewiesenen
Geschlechtsrolle richtig und
aufgehoben fühlen, mag das
schwer vorstellbar sein. Sie
wenden sich gern ab oder lesen
nicht weiter, wenn sie nur das
Wort »Trans« hören oder ein
Sternchen »*« oder einen
Unterstrich »_« sehen – als
verdienten Phänomene oder
Menschen, die es seltener gibt,
keine Aufmerksamkeit oder
Wertschätzung. Als reichte die



eigene Empathie nicht oder als
sollte sie nicht reichen. Dabei
ist es vielen bei den eher
unwahrscheinlichen Figuren aus
dem Kosmos von Shakespeare
oder den Opern von Händel
oder aus Manga-Comics ganz
selbstverständlich, sich
einzufühlen und ihre
Geschichten verstehen zu
wollen. Selten heißt schließlich
nicht seltsam oder monströs.
Selten heißt nur selten. Es sind
womöglich nur Menschen, über



die seltener Geschichten erzählt
werden. Und es sind manchmal
die Menschen mit besonderen,
seltenen Eigenschaften oder
Erfahrungen, in deren
Sehnsüchten und Kämpfen um
Anerkennung sich die
Verletzbarkeit als condition
humaine selbst spiegelt. Und so
ist es gerade die
Verwundbarkeit von
Transpersonen, ihre Suche nach
Sichtbarkeit und Anerkennung,
in der sich jene wechselseitige



Abhängigkeit zeigt, die uns als
Menschen allgemein
kennzeichnet. Insofern berührt
und betrifft die Situation von
Transpersonen alle. Nicht nur
diejenigen, die so leben und
empfinden wie sie. Die Rechte
von Transpersonen sind so
wichtig wie alle
Menschenrechte, und sie zu
begründen und zu verteidigen
gehört zur
Selbstverständlichkeit
universalistischen Denkens.



*

Auf eine abgemilderte Weise
kennen das vermutlich viele
Menschen aus ganz
unterschiedlichen Gründen:
dass man sich nicht in allen
Eigenschaften oder Merkmalen
mit sich selbst identifizieren
kann. Dass man sich innerlich
als etwas anderes empfindet,
als einem von außen angesehen,
zugetraut oder erlaubt wird.
Dass die Erwartungen und



Zuschreibungen von außen die
eigenen Möglichkeiten
beschränken. Nun bezieht sich
bei Transpersonen diese
Diskrepanz zwischen der
inneren Gewissheit und der
äußeren Anmutung oder
gelebten Rolle auf die
Geschlechtsidentität. Ein
Mensch lebt in einem
Frauenkörper und versteht sich
doch als Mann, oder ein Mensch
lebt in einem Männerkörper
und versteht sich doch als Frau.



[72] Ein Mensch spürt eine
Sehnsucht, eine Not, eine
Gewissheit, als jemand anderes
leben zu wollen (oder zu
müssen) als die ihm oder ihr
zugewiesene
Geschlechtszugehörigkeit. Ein
Mensch trägt einen Vornamen
von Geburt und weiß doch, dass
dieser Name nicht dem
entspricht, wer diese Person
tatsächlich ist und als wer diese
Person leben möchte.

 



Ich stelle mir das vor wie eine
extreme Variante jener
Irritation, die man empfindet,
wenn man falsch an- oder der
Name falsch ausgesprochen
wird: Man zuckt zusammen.
Eine falsche Anrede oder
Anrufung kann geradezu eine
körperliche Irritation sein –
ganz gleich ob es sich um einen
Flüchtigkeitsfehler oder um
Absicht handelt.[73] Etwas in
einem jault auf und will das, was
falsch war, unbedingt



korrigieren. Das beginnt schon
bei Kosenamen oder
Spitznamen, die einem nicht
gefallen oder entsprechen. Man
möchte sie schmunzelnd
abwehren – selbst wenn sie in
wohlmeinender, liebevoller
Absicht geäußert wurden.
Schmerzlicher sind
Beleidigungen, sprachliche
Angriffe und Schimpfwörter, die
einem nachgerufen werden, auf
der Straße oder in den sozialen
Medien. An Wörtern, die



verletzen, lässt sich das
besondere Verhältnis zwischen
Namen und Wirklichkeit,
Wissen und Macht ablesen.[74]

Ein Name bestätigt immer auch
eine soziale Existenz. Die Art
und Weise, wie ich
angesprochen werde, bestimmt
auch meine Verortung in der
Welt. Wenn mir permanent
Worte zugeschrieben werden,
die belastet sind oder die
kränken, dann verschiebt sich
damit auch meine soziale



Position.[75]

 
So ist für Transpersonen der
Geburts-Name, der sie auf eine
Geschlechtsrolle verweist, die
ihnen nicht entspricht, eine
permanente soziale Entstellung.
Sie sollen auf einen Namen
hören, der das verleugnet und
bestreitet, was sie leben. Sie
werden im Alltag immer wieder
durch den eingetragenen
(männlichen oder weiblichen)
Vornamen in offiziellen



Dokumenten auf eine
unerwünschte
Geschlechtszugehörigkeit
festgelegt. Schlimmer und
demütigender noch sind die
Erfahrungen an
Grenzkontrollen, wenn
Transpersonen von Beamten
herausgezogen und verhört
(oder auch körperlich
untersucht) werden. Und so ist
es für viele Transpersonen
existentiell, eine
personenstandsrechtliche



Änderung (entweder des
Vornamens oder des
Geschlechtseintrags im
Geburtsregister) zu erwirken.

*

In der breiteren Öffentlichkeit
hat zuletzt vor allem Caitlyn
Jenner das Bild einer
gewordenen Frau oder
Transfrau geprägt, die ihre
Geschlechtsangleichung mit
einer medizinischen



Intervention vollzogen hat – und
die vor allem durch die
Präsentation auf der Titelseite
der Zeitschrift Vanity Fair (mit
Fotos von Annie Leibovitz) den
Eindruck möglichst »perfekter«
Weiblichkeit inszenierte. Mit
Caitlyn Jenner bzw. mit den
Bildern von Caitlyn Jenner
verbindet sich die Vorstellung,
bei Transpersonen ginge es
immer um eine ästhetisch
möglichst vollkommen
durchgestaltete Wandlung der



Geschlechtszugehörigkeit von
Mann zu Frau (oder Frau zu
Mann). In dieser Lesart
unterwandert eine Transperson
nicht die sozial dominanten
Rollenbilder, sondern die
bestehenden Codes von
Männlichkeit und Weiblichkeit
werden vielmehr bestätigt.
Ganz abgesehen von den
finanziellen Möglichkeiten, der
besonderen Prominenz der
Person und der damit
verbundenen medialen



Aufmerksamkeit, ist der Fall
Caitlyn Jenner keineswegs
repräsentativ. Das soll nicht den
Respekt schmälern, der ihr
zukommt für ihren Mut. Aber
für viele Transpersonen ist die
öffentliche Sichtbarkeit und
Akzeptanz aufgrund ihrer
Klasse, ihrer Hautfarbe oder
ihrer sozialen Marginalisierung
ungleich schwerer zu erlangen.
Auch wenn mit Caitlyn Jenner
ein besonders spektakuläres
Beispiel einer gewordenen Frau



oder Transfrau sichtbar wurde,
so erweist sich die
Lebenswirklichkeit der meisten
Transpersonen als keineswegs
so glamourös. In den
Vereinigten Staaten lag die
Arbeitslosenquote von
Transpersonen im Jahr 2013 bei
14 Prozent (doppelt so hoch wie
im amerikanischen
Gesamtdurchschnitt);
15 Prozent verfügten über ein
Jahreseinkommen von weniger
als 10000 Dollar (im Vergleich



zu 4 Prozent bei der
Gesamtbevölkerung).[76]

 
Vor allem aber gibt es nicht nur
eine Form, als Transperson zu
leben. Es existiert eine
ungeheure Vielfalt an
Transpersonen, an Erfahrungen
und performativen Praktiken,
sich selbst zu zeigen und zu
artikulieren. Manche
Transpersonen zitieren die
jeweiligen Schibboleths, die als
modellhaft männlich oder



weiblich gelten, manche spielen
und unterwandern sie. Die
Codes für männlich oder
weiblich werden recycelt oder
persifliert, sie werden bestätigt
oder ignoriert, im Sprechen
oder Singen, durch Drag oder
Vogueing, im Tanzen oder
Kleiden, mit Packern oder
Bindern[77], mit Kosmetik oder
Bärten oder Perücken oder
Rasuren – oder ohne alles.
Manche arbeiten mit allen
Mitteln daran, dass »Schi« des



Schibboleth auszusprechen
oder zu imitieren, andere
verwandeln durch Prozesse der
Re-iteration das ganze
Losungswort und damit auch die
Mechanik von Ausgrenzung und
Eingrenzung.

 
Der individuelle Wunsch, die
offizielle
Geschlechtszugehörigkeit der
inneren Überzeugung und der
gelebten Geschlechtsrolle
anzupassen, kann sehr



unterschiedlich ausgeprägt sein.
Manche Menschen lehnen die
Geschlechtskategorien ab, weil
sie für sie nicht passen oder
weil sie sie für grundsätzlich
fragwürdig halten. Manche
möchten juristisch und
gesellschaftlich in der
Geschlechtsrolle anerkannt
werden, in der sie leben – ohne
sich dafür medizinischen
Operationen zu unterziehen.
Manche möchten in allen
primären und sekundären



Geschlechtsmerkmalen dem
Geschlecht entsprechen, als das
sie sich empfinden. Es gibt für
die, die ihre
Geschlechtsidentität
verwandeln oder angleichen
wollen, unterschiedliche Wege
der Transition: ob das eine
Hormon-Einnahme bedeutet
oder chirurgische Eingriffe –
auch das ist vielfältig. Trans
kann bedeuten »von M zu F«
(oder »von F zu M«), es kann
aber auch heißen »zwischen M



und F« oder »weder M noch F«.
Und es kann heißen, dass die
binären Kategorien »M« und
»F« unpassend oder schlicht zu
wenig sind. Manche möchten
sich nicht zu einer
»eindeutigen«
Geschlechterrolle oder zu
einem »eindeutigen« Körper in
diesen Kategorien drängen
lassen und leben in einem
Anderswo.[78]

 
Auch unter Transpersonen



selbst ist durchaus umstritten,
was die verschiedenen Formen
der Transition normativ oder
politisch bedeuten. Welche
Begriffe von Körperlichkeit
oder »Natürlichkeit« sie durch
ihre Praktiken und
Entscheidungen bestätigen oder
hinterfragen: Ist eine
geschlechtsangleichende
Operation eine Art der
»Verstümmelung« eines
»natürlichen« Körpers? Oder
korrigiert sie nur etwas und



bringt es in seine angemessene
Form? Oder sind Körper
ohnehin längst und immer schon
Produkte bio-chemischer,
medizinischer und
technologischer Eingriffe, und
ist somit jede Vorstellung eines
ursprünglichen, unberührten
Körpers absurd? Ist es eine
Form der subjektiven Freiheit,
sich selbst modellieren, pflegen,
verändern zu können? Ist es
eine emanzipatorische Version
der Sorge um sich? Oder ist



eine Hormon-Therapie eine
politisch fragwürdige Allianz mit
einer Pharmaindustrie, die ihren
Profit daraus zieht, dass
Staaten die Lust und die Körper
von Menschen reglementieren
und disziplinieren wollen?

 
Inwiefern bestätigen gerade
diejenigen, die unter den
Zuschreibungen der
Geschlechternormen leiden
oder sie in Frage stellen, am
Ende eben diese Normen? Der



Transmann Paul B. Preciado
schreibt über diese offenen,
politischen Fragen innerhalb
des eigenen Freundeskreises:
»Ich weiß, dass sie mich wegen
des Testosterons verurteilen
werden. (…) weil ich ein Mann
wie andere Männer auch
werden könnte, weil sie mich
gut fanden, als ich ein Mädchen
war.« Manche Transpersonen
möchten eben das: ein Mann
»wie andere Männer auch«
werden oder eine Frau »wie



andere Frauen auch«. Und für
manche wiederum geht es
darum, sich diesen Modellen,
diesen Vorgaben, was als
männlich oder weiblich gelten
darf, zu entziehen. Nicht zuletzt
stellt sich auch die Frage, was
eine Hormonbehandlung
eigentlich bewirkt? Assimiliert
sich, wer Hormone
einzunehmen beginnt,
automatisch an die dominanten
Rollenbilder? Was macht die
Hormoneinnahme mit einer



Person? Verändert tatsächlich
allein die Hormonbehandlung
die Person, oder beeinflusst sie,
wie andere über diese Person
denken? Es lässt sich eine
medizinische Antwort darauf
geben: Eine Erhöhung des
Testosteronwerts im Blut eines
Körpers, der an einen auf der
Produktion von Östrogen
basierenden Stoffwechsel
gewöhnt ist, stellt eine Art
»Reprogrammierung« dar: »Die
geringste hormonale



Veränderung affiziert bereits
die Gesamtheit der
Körperfunktionen: die Lust aufs
Essen und aufs Ficken, die
Regulierung der Blutzirkulation
und der Mineralienaufnahme,
den biologischen
Schlafrhythmus, die physische
Kraft, die Muskelspannung, den
Stoffwechsel, den Geruchs- und
Geschmackssinn und damit die
gesamte chemische Physiologie
des Organismus.«[79] Aber ist
das Ergebnis automatisch



»männlich«? Oder ist
»männlich« die Übereinkunft,
ein bestimmtes Ensemble an
chromosomalen, genitalen
Merkmalen, aber auch an
Gesten, Praktiken und
Gewohnheiten als »männlich«
zu begreifen?

*

Für diejenigen, die sich für eine
Transition entscheiden, birgt
dieser Weg unüberschaubare



innere und äußere Schwellen.[80]

Zu den inneren Schwellen
gehört die Ungewissheit, wie
sich die eigene Haut anfühlen,
die eigene Stimme klingen, wie
der eigene Schweiß riechen,
wie die äußere Erscheinung und
wie die Lust sich womöglich
verändern werden. »Ich warte
auf die Wirkung, ohne genau zu
wissen, worin sie bestehen wird
und wie und wann sie sich
zeigen wird«, schreibt Paul B.
Preciado über die Entscheidung,



das erste Mal Testosteron
einzunehmen.[81] Sich für eine
Transition zu entscheiden heißt
immer auch, sich auf etwas
Dynamisches, Unsicheres
einzulassen – nicht zuletzt auf
sich selbst. Auch wenn mit der
Transition nichts Illegales
verbunden ist, auch wenn sie
unter ärztlicher Beobachtung
und staatlich-administrativer
Kontrolle abläuft, ist dieser
Weg so tabuisiert wie fragil.
»Als ich mich für meine erste



Dosis Testosteron entscheide,
spreche ich mit niemandem
darüber – als handele es sich
um harte Drogen«, schreibt
Paul B. Preciado, »ich warte bis
ich zu Hause bin, alleine, und
erst dann probiere ich sie aus.
Ich warte bis es Nacht ist. Ich
gebe ein Tütchen in ein Glas
Wasser, verschließe die
Packung aber gleich wieder, um
sicherzugehen, dass ich heute,
beim ersten Mal, nur eine
Portion verwende. Ich habe



kaum angefangen und benehme
mich schon, als wenn ich von
einer verbotenen Substanz
abhängig wäre. Ich verstecke
mich, beobachte und zensiere
mich, ich übe mich in
Zurückhaltung.«[82]

 
Zu den inneren Schwellen zählt
auch die Angst vor der
fehlenden Akzeptanz in der
Gesellschaft. Die Sorge vor den
ständig sich wiederholenden
Nachfragen der anderen, den



ständig sich wiederholenden
Erklärungen, die es womöglich
braucht, um Bekannten und
Kolleginnen die Veränderung
verständlich zu machen.
Einerseits ist es naheliegend,
dass das soziale Umfeld diesen
Prozess nachvollziehen möchte
und auch Fragen hat, die
durchaus wohlmeinend sind.
Natürlich ist es eine
Umstellung, eine Person, die
einem immer unter einem
Namen vertraut war, nun



anders ansprechen zu sollen. Es
braucht vermutlich eine Weile
bis sich der neue Name so
selbstverständlich und vertraut
anfühlt wie der vorherige.
Vielleicht wird es manchmal,
aus Versehen und aus
Gewohnheit, schiefgehen. Das
ist verständlich. Und gewiss
hilft es deswegen auch,
nachfragen und den Prozess
besser begreifen zu können.
Andererseits kann es für
Transpersonen mühsam sein,



immer nur die eigene Transition
diskutieren zu sollen. Manchmal
möchten sie auch gern darüber
hinaus als Individuen
wahrgenommen werden, die
vielleicht Schlagzeug spielen
oder ein Kind großziehen oder
als Anwältin arbeiten. Zu den
inneren Schwellen gehört
sicherlich auch die Angst vor
den Schmerzen operativer
Eingriffe. Eine Transition
besteht nicht aus einem
einzelnen Akt, einer einzelnen



chirurgischen »Korrektur«,
sondern oft aus einer langen
Kette von mitunter
schmerzlichen und
komplizierten Operationen.

*

Zu den äußeren Schwellen vor
einer Transition gehören vor
allem die bürokratischen,
finanziellen, psychiatrischen und
juristischen Hürden, die einer
Geschlechtsangleichung



vorgeschaltet sind. Seit dem
Jahr 1981 regelt in Deutschland
das »Transsexuellengesetz«
(TSG) die rechtlichen
Möglichkeiten für
Transpersonen, auch offiziell in
der Geschlechtszugehörigkeit
anerkannt zu werden, der sie
sich selbst zuordnen.[83] Das
»Gesetz über die Änderung der
Vornamen und die Feststellung
der Geschlechtszugehörigkeit in
besonderen Fällen« definiert
die Voraussetzungen, die



gegeben sein müssen, damit
dem Wunsch auf Anpassung des
Vornamens an die empfundene
Geschlechtszugehörigkeit
(»kleine Lösung«) oder dem
Wunsch auf Änderung des
Geschlechtseintrags im
Geburtsregister, also die
Änderung der
personenstandsrechtlichen
Zuordnung (»große Lösung«),
entsprochen werden kann. Das
Gesetz sieht – nach zahlreichen
Änderungen – nicht mehr eine



geschlechtsangleichende
Operation als Bedingung dafür,
eine Änderung des
Geschlechtseintrags im
Geburtsregister erwirken zu
können. Vielmehr geht es
darum, dass die Person, die den
Antrag auf
Personenstandsänderung stellt,
»sich aufgrund ihrer
transsexuellen Prägung nicht
mehr dem in ihrem
Geburtstageintrag
angegebenen Geschlecht als



zugehörig empfindet«
(Hervorhebung von mir).[84]

Entscheidend ist also nicht eine
wie auch immer definierte
Natürlichkeit oder
Eindeutigkeit des Körpers,
entscheidend ist nicht, dass der
Körper in allen seinen
Merkmalen der gelebten
Geschlechtsrolle entspricht.
Sondern entscheidend ist die
Frage, ob sich die Person mit
der festgestellten
Geschlechtszugehörigkeit



identifiziert oder nicht. In einer
Reihe von Entscheidungen des
Bundesverfassungsgerichts hat
sich mittlerweile die
Überzeugung durchgesetzt,
dass allein die psychische oder
emotionale Identifikation – und
keineswegs die physischen
Verfasstheiten – zu
veranschlagen seien. So
argumentierte der Erste Senat
in einem Beschluss vom
11. Januar 2011: »Seit
Inkrafttreten des



Transsexuellengesetzes wurden
neue Erkenntnisse über die
Transsexualität gewonnen (…).
Transsexuelle leben in dem
irreversiblen und dauerhaften
Bewusstsein, dem Geschlecht
anzugehören, dem sie aufgrund
ihrer äußeren körperlichen
Geschlechtsmerkmale zum
Zeitpunkt der Geburt nicht
zugeordnet wurden. Ihre
sexuelle Orientierung im
empfundenen Geschlecht kann,
wie bei Nicht-Transsexuellen,



hetero- wie homosexuell
ausgerichtet sein.«[85]

 
Dennoch ist die freie Entfaltung
der Persönlichkeit, die das
Grundgesetz garantiert, für
Transpersonen bislang nicht
ganz so frei. Das
Selbstbestimmungsrecht bleibt
eigentümlich beschränkt. In
unendlich vielen Hinsichten
dürfen Menschen über den
eigenen Körper allein
bestimmen. Es ist gestattet,



synthetische Drogen
einzusetzen, sich mit Hilfe der
plastischen Chirurgie der
ästhetischen Phantasie von sich
selbst anzunähern, es ist
gestattet, mit Hilfe
medizintechnischer
Innovationen und Prothesen den
eigenen Körper zu ergänzen
oder einzelne Teile zu ersetzen.
Menschen dürfen die In-vitro-
Medizin nutzen, um schwanger
zu werden, sie können
schwerste Verwundungen und



Versehrungen dank
rekonstruktiver Chirurgie
behandeln – all das ist längst
medizinisch-ästhetischer Alltag
geworden. Aber die Frage der
freien Entfaltung der
Persönlichkeit von
Transpersonen ist immer noch
administrativ überlagert und
überfrachtet mit biopolitischer
Reglementierung und
Disziplinierung. Vom
»Geschlechtswechsel als
professionellem



Accomplishment« spricht
angesichts all der vielen
involvierten Disziplinen aus
Therapeutinnen, Gutachtern
und Ärztinnen der Soziologe
Stefan Hirschauer.

 
So wird von Amts wegen eine
Ermittlung des Sachverhalts der
»Transsexualität« verlangt. Das
Amtsgericht ist angewiesen,
zwei unabhängige Gutachten
einzuholen, in denen
ausgewiesene Psychiaterinnen



und Psychiater konstatieren,
dass sich das
Zugehörigkeitsempfinden der
Transperson nicht mehr ändern
wird. Ohne diese Begutachtung
lässt sich beim Amtsgericht
keine Personenstandsänderung
realisieren. Die psychologischen
Gutachten beurteilen bei der
Diagnose der »Transsexualität«
nicht unbedingt nur (wie es der
Gesetzgeber vorsieht), ob eine
Person sich als dem anderen
Geschlecht zugehörig



empfindet, sondern sie werten
Transsexualität als Krankheit
und »Störung«.[86] Entscheidend
ist dafür die Klassifizierung von
»Transsexualität« nach dem
ICD-10-Handbuch
(International Statistical
Classification of Diseases and
Related Health) der World
Health Organisation (WHO). In
Kapitel V, Abschnitte F00-F99
der ICD werden psychische und
Verhaltensstörungen
aufgelistet, darunter von F60



bis F69 »Persönlichkeits- und
Verhaltensstörungen«. Warum?
Warum sollte eine Transperson
als verhaltensgestört
klassifiziert werden? Das
Bundesverfassungsgericht sieht
eine solche Pathologisierung
nicht vor. Es wird nur verlangt,
dass sich eine Person als dem
anderen Geschlecht zugehörig
empfindet – und dass diese
Empfindung von Dauer sein soll.
Dazu braucht die Person nicht
als »krank« und ihre



Empfindung auch nicht als
»unnatürlich« definiert zu
werden. Wer eine Änderung im
Personenstandsregister
erreichen will, so beklagen es
viele Transpersonen, muss nicht
nur dem Amtsgericht zwei
psychiatrische Gutachten
vorlegen, sondern im Verlauf
der so verordneten Gespräche
eine möglichst glaubwürdige
Erzählung des eigenen Leidens
darbieten. Das ist für manche
Transpersonen kein Hindernis,



denn sie haben ihr Leben zuvor
als ein entsetzliches Leiden
erlebt. Manche beschreiben
dieses Leiden als ein Leben im
»falschen Körper«. Andere
beschreiben das Leiden
dagegen als ein Leiden an der
Wahrnehmung und Deutung
dieses Körpers als
gesellschaftlich inakzeptabel.
Manche Transpersonen lehnen
auch nicht grundsätzlich die
Klassifikation von Krankheit ab,
weil sie tatsächlich ihr Leben



vor der (Neu-)Geburt in einem
anderen Körper und mit einem
anderen Namen als ungeheuer
schmerzvoll empfunden haben.
Für viele andere Transpersonen
allerdings stellt diese
Begutachtung eine inakzeptable
Pathologisierung dar. Sie
wehren sich
verständlicherweise gegen eine
Stigmatisierung als »gestörte«
Kranke – der sie im Prozess der
psychiatrischen Begutachtung
de facto auch noch zuarbeiten



müssen, wollen sie das
erforderte Gutachten erhalten.

 
In seinem Essay The Elusive
Embrace erzählt der Autor und
Kritiker Daniel Mendelsohn von
seiner besonderen Prägung
durch das Studium der
Sprachen des klassischen
Altertums. Im Altgriechischen
gibt es eine typische
Satzverbindung, die durch die
Worte men und de strukturiert
wird und die sich mit



»einerseits« und »andererseits«
übertragen lässt. Die Griechen
men drangen vorwärts; die
Trojaner de widerstanden. So
lassen sich Sätze verbinden, die
einen Gegensatz ausdrücken
sollen. Mendelsohn beschreibt,
wie diese Struktur des
einerseits-andererseits nach
und nach sein Denken
beeinflusste: »Wenn man sich
lang genug mit der griechischen
Literatur befasst, beginnt
dieser Rhythmus das eigene



Denken auch in anderen Fragen
zu strukturieren. Die Welt men,
in die du geboren wurdest, die
Welt de, die zu bewohnen du
wählst.«[87]

 
Das Denken über Männlichkeit
oder Weiblichkeit bewegt sich
meist in dieser Struktur der
Gegensätze, eines Entweder-
Oder. Ganz gleich, was unter
männlich oder weiblich in einem
bestimmten historischen
Kontext oder einer bestimmten



Kultur verstanden wird,
entscheidend ist, dass sich die
vermeintlich »natürlichen« und
»ursprünglichen« Konturen und
Grenzen der Kategorien nicht
verwischen. Dass die
essentiellen Unterschiede
erkennbar bleiben und sie die
soziale Ordnung bestätigen. Mit
der Behauptung der
Natürlichkeit der Geschlechter
verbindet sich immer der
Anspruch an ihre
unveränderliche Eindeutigkeit.



[88]

 
Ist diese Eindeutigkeit nicht
gegeben, widerspricht eine
Person (durch ihren Körper
oder ihre gelebte
Geschlechtsrolle) ihrer bei der
Geburt zugewiesenen
Geschlechtszugehörigkeit, oder
widerspricht eine Person der
zweigeschlechtlichen
Kategorisierung schlechthin,
dann wird noch immer eine
medizinisch-psychiatrische



Störung unterstellt. Das, was
»ursprünglich« oder »natürlich«
gewesen sein soll, ist dabei gar
nicht mehr unbedingt der
Körper einer Person, sondern
vielmehr die Struktur des
Denkens in men und de.
Personen, die dieser Ordnung
nicht entsprechen, werden
gutachterlich für »krank«
erklärt.[89]

 
Bei der Frage der
Pathologisierung von



Transpersonen geht es nicht
allein darum, welche
rechtlichen und normativen
Konsequenzen im
Zusammenhang mit der
erwünschten Anerkennung und
Personenstandsänderung daran
geknüpft werden. Sondern diese
Stigmatisierung entzieht
Transpersonen auch jenen
politischen und
gesellschaftlichen Schutz, den
sie brauchen – und den sie so
verdienen wie alle anderen



Menschen auch. Mit dieser
Festschreibung als nicht nur
von einer Norm abweichende,
sondern als vermeintlich
»gestörte« Personen, werden
Transpersonen ausgesondert
und alleingelassen. Leider
entzündet sich an dieser
sozialen Abwertung oft genug
die Verachtung und Gewalt, der
Transpersonen in besonderer
Weise im Alltag ausgeliefert
sind.[90] Die vermeintliche
»Krankheit« dient



transfeindlichen Personen oder
Gruppen als willkommene
»Rechtfertigung« von Spott und
Hass, von brutalen Übergriffen
oder sexueller Gewalt.

 
Wie der furchtbare Anschlag
von Orlando im Juni 2016 noch
einmal schmerzlich vorgeführt
hat, ist die Erfahrung der
Schutzlosigkeit das, was
Lesben, Schwule, Bisexuelle,
Transgender,
intergeschlechtliche und queere



Menschen eint.[91] Wie immer
wir uns sonst unterscheiden
mögen, wie immer singulär wir
als Individuen auch sein mögen,
das Gefühl der Verwundbarkeit
haben wir gemeinsam. Immer
noch in der Öffentlichkeit mit
Beleidigungen und Angriffen
rechnen zu müssen, nie sicher
zu sein, was wir, die wir etwas
anders lieben oder begehren
oder aussehen als die
normvorgebende Mehrheit,
riskieren, wenn wir auf der



Straße Hand in Hand gehen
oder uns küssen, immer einen
Übergriff antizipieren zu
müssen, immer uns bewusst zu
bleiben, dass wir das noch sind:
Objekt der Ausgrenzung und
der Gewalt für die Hassenden.
»Schwule Orte werden immer
wieder von der Geschichte
dieser Gewalt heimgesucht«,
schreibt Didier Eribon in
seinem grandiosen
Erinnerungsbuch Rückkehr
nach Reims, »jede Allee, jede



Parkbank, jeder blickgeschützte
Winkel trägt die Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft solcher
Attacken in sich.«[92]

 
Das Trans Murder Monitoring
Project veröffentlichte zum
»Internationalen Tag gegen
Homophobie, Transphobie und
Biphobie« am 17. Mai 2016
folgende Zahlen: Allein im Jahr
2016 waren weltweit bereits
100 trans- und genderdiverse
Menschen ermordet worden.



Seit Beginn des Monitorings im
Januar des Jahres 2008 bis zum
30. April 2016 starben 2115
Menschen in 65 Ländern durch
homo-, trans- oder biphobe
Gewalt. Davon wurden 1654
Morde allein in Zentral- und
Südamerika registriert. Die
OSZE führt in ihrer »Hate
Crime Statistik« für das Jahr
2014 unter dem Eintrag Hate
Crimes gegen LGBT Personen,
die von der Polizei registriert
wurden, 129 Fälle auf – deutlich



weniger als die von der Polizei
verzeichneten Fälle von Hate
Crimes aufgrund von
antisemitischer (413) oder
rassistischer (2039) Motivation.
Allerdings weist die Statistik
auch auf jene Fälle hin, die nicht
bei der Polizei angezeigt
wurden, sondern die durch
zivilgesellschaftliche Akteure
gesammelt und registriert
wurden: Während hier für
dasselbe Jahr 47 gewalttätige
Angriffe mit rassistischem



Hintergrund gezählt wurden,
waren es 118 gewalttätige
Angriffe auf LGBT Menschen.
[93]

 
Für Transpersonen und
intergeschlechtliche Menschen
ist die Erfahrung von Hass und
Misshandlung besonders
virulent. Sie sind noch einmal
sehr viel stärker
Diskriminierung und brutaler
Gewalt ausgeliefert als schwule
und lesbische Menschen. Nicht



zuletzt auch deshalb, weil es
sehr viel weniger öffentliche
Räume gibt, die ihnen
offenstehen und ihnen Schutz
gewähren.[94] In
Schwimmbädern, in
Umkleidekabinen beim Sport
und auf öffentlichen Toiletten
riskieren sie beständig,
ausgeschlossen oder verletzt zu
werden. Die besondere
Aggression, der sich
Transpersonen und
intergeschlechtliche Menschen



gegenübersehen, entzündet sich
oft daran: dass transfeindliche
Personen oder Gruppen schlicht
Uneindeutigkeit oder
Ambivalenz nicht aushalten
können.[95] Ob etwas aber
überhaupt als »uneindeutig«
oder »ambivalent«
wahrgenommen wird, hängt
schon daran, was für ein
begrenztes Angebot an
Kategorien es gibt. Die
Verachtung von Transpersonen
maskiert sich oft mit der



Behauptung, die eigene
Männlichkeit, die eigene
Weiblichkeit könne durch die
Vieldeutigkeit der gelebten
Geschlechterrollen von
Transpersonen gefährdet oder
entwertet werden. Das ist
insofern kurios, als
Transpersonen ja nicht eine
Änderung der
Geschlechtsidentität anderer
verlangen – sondern nur die
Bedingungen in Frage stellen,
unter denen ihr Recht auf freie



Entfaltung der Persönlichkeit
eingeschränkt wird.

*

Das Thema des Zugangs zu
Toiletten für Transpersonen ist
jüngst vor allem in den USA
kontrovers debattiert worden.
Elf Bundesstaaten haben die
Regierung Barack Obamas
verklagt, weil diese die Schulen
des Landes angewiesen hatte,
Transpersonen die freie Wahl



zu lassen, welche Toiletten
ihrem selbstempfundenen
Geschlecht entsprechen –
unabhängig von der in ihrer
Geburtsurkunde festgestellten
Geschlechtszugehörigkeit.
Dagegen protestieren nun
einige Bundesstaaten mit einer
Klageschrift, in der es heißt, die
Regierung wolle »Arbeitsplätze
und Bildungseinrichtungen zu
Laboren eines massiven
sozialen Experiments machen«.
[96] Versteht man den



rechtlichen und räumlichen
Schutz von Minderheiten vor
Diskriminierung und Gewalt als
»massives soziales
Experiment«, stimmt die
Anschuldigung.

 
Es wundert tatsächlich, mit
welcher Verbitterung und
welcher Aufgeregtheit dagegen
agitiert wird, dass Menschen,
deren »ursprüngliches«
Geschlecht nicht mehr dem
entspricht, als was sie leben,



einen stillen Ort bekommen
dürfen. Dabei wird den
Befürwortern einer
veränderten Toiletten-
Kennzeichnung oder der
Öffnung der Toiletten für
Transpersonen gern
vorgeworfen, es sei doch eine
geradezu lächerliche Fixierung,
dass die eigene Emanzipation
an so etwas Banalem wie
Toiletten hängen sollte.
Abgesehen von der
erstaunlichen Unterschätzung



der Bedeutung von Toiletten,
die darin artikuliert wird – wenn
das Thema so lächerlich
unbedeutend wäre wie
behauptet, dann könnte darüber
doch auch mit Gelassenheit und
Großzügigkeit befunden
werden.

 
Was sollte daran so kompliziert
sein? Eine offene, gerechte
Gesellschaft zeichnet sich auch
dadurch aus, dass sie zu lernen
in der Lage ist: das heißt nicht



nur, dass sie für ökologische
oder ökonomische Probleme
Kapazitäten freistellt und
Lösungen entwickelt, sondern
das heißt auch, dass sie sich
selbstkritisch befragt, nach
welchen Kriterien sie soziale
Teilhabe oder politische
Mitsprache zugesteht. Eine
lernende Gesellschaft zeichnet
sich dadurch aus, dass sie
überprüft, ob tatsächlich alle
die gleichen Chancen und den
gleichen Schutz erhalten oder



ob es unsichtbare oder
sichtbare Barrieren gibt aus
Tabus oder ideologischen
Schibboleths. Dazu müssen
nicht nur Gesetze und ihre
Anwendungen betrachtet
werden, sondern auch
architektonische oder mediale
Setzungen. Das sollte mit einer
gewissen selbstkritischen,
ironischen Neugierde möglich
sein.

 
Es gibt selbstverständlich



Nachrichten in
Gebärdensprache und
Fernsehprogramme mit
Untertiteln für Gehörlose, es
gibt Zugänge zu Bahnhöfen und
öffentlichen Gebäuden für
Gehbehinderte und Rollstuhl-
Fahrer und -fahrerinnen, es gibt
in den meisten Restaurants eine
ungeheure Hilfsbereitschaft,
mit der noch auf die seltensten
Unverträglichkeiten Rücksicht
genommen wird – und da soll es
nicht möglich sein, dass



Transpersonen auf Toiletten
gehen können, die für sie
passen? Es gehört zu den
gesellschaftlichen
Selbstverständlichkeiten, dass
wir auf unterschiedliche
kulturelle, gesundheitliche oder
religiöse Bedürfnisse eingehen.
Es braucht nicht besonders viel
Reflexion oder Energie – nur
braucht es finanzielle
Investitionen, wenn es
materielle, architektonische
Veränderungen verlangt. Und



ebenso selbstverständlich sollte
es sein, sichere Räume für
Transpersonen zu
gewährleisten. In
Schwimmbädern oder Schulen,
aber auch in Gefängnissen,
Flüchtlingsunterkünften und in
Abschiebeanstalten. Im März
2016 veröffentlichte Human
Rights Watch unter dem Titel
Do you see how much I’m
suffering here einen Bericht
über die Misshandlungen von
geflüchteten Transfrauen, die in



amerikanischen Gefängnissen
und Abschiebeanstalten für
Männer inhaftiert sind.[97] In
dem Report wird dokumentiert,
wie geflüchtete Transfrauen
nicht in Frauengefängnissen,
sondern aufgrund ihres bei der
Geburt zugewiesenen
»ursprünglichen« Geschlechts in
Männer-Einrichtungen
untergebracht werden. Sie
müssen dort nicht nur
Leibesvisitationen durch
männliches Personal über sich



ergehen lassen, sondern werden
regelmäßig auch Opfer von
gewalttätigen Übergriffen. Weil
selbst dem Anstaltspersonal
aufgefallen ist, wie brutal
geflüchtete Transfrauen in
dieser Umgebung misshandelt
und gequält werden, stecken sie
diese oft »zu ihrem eigenen
Schutz« in isolierte Zellen. Eine
grausame Methode, die
üblicherweise zur Bestrafung
von Häftlingen eingesetzt wird,
verklärt sich in dieser Logik zu



einer angeblich umsichtigen
Form, Transpersonen zu
schützen.

*

All die staatliche und
gesellschaftliche
Reglementierung und
Disziplinierung nur, weil Körper
oder Geschlecht unbedingt mit
den Kategorien der
»Natürlichkeit« und der
»Ursprünglichkeit«



festgeschrieben werden sollen?
All das individuelle und
kollektive Leid, all die
Ausgrenzung, all die
Pathologisierung sollen
gesellschaftlich akzeptabel sein,
bloß weil eine angeblich
ursprüngliche Ordnung nicht
angetastet werden darf?
Welche Autorität wird da einer
vermeintlich statischen Natur
zugeschrieben, die dann und nur
dann unantastbar sein soll,
wenn es darum geht,



Transpersonen als Andere zu
markieren?

 
Artikel 2 des Grundgesetzes
garantiert das Recht auf freie
Entfaltung der Persönlichkeit,
auf Leben, auf körperliche
Unversehrtheit und schützt die
Freiheit der Person. Da steht
nicht: garantiert »die halb-freie
Entfaltung der Persönlichkeit«,
da steht auch nicht: »die freie
Entfaltung nur jener
Persönlichkeiten, die sich an



ihre bei der Geburt festgestellte
Geschlechtszugehörigkeit
halten«, da steht nicht: »die
Freiheit nur jener Personen, die
den traditionellen Vorstellungen
von ›natürlicher‹ Männlichkeit
und Weiblichkeit entsprechen«.
Da steht: »das Recht auf freie
Entfaltung der Persönlichkeit«.
Es steht nirgends geschrieben,
dass ein Mensch sich nicht
ändern oder entwickeln darf. Im
Gegenteil: Das Grundgesetz
schützt eben genau die



Handlungsfreiheit des
Individuums – solange darin
nicht die Freiheiten anderer
verletzt werden. Das
Grundgesetz gehört allen, nicht
nur der Mehrheit. Und es ist
allen verpflichtet – auch denen,
die ganz gleich in welcher
Hinsicht von einer Mehrheit
abweichen.

 
Nicht Transpersonen müssen
begründen, warum sie
anerkannt werden wollen wie



andere Menschen auch. Nicht
Transpersonen müssen
erklären, dass ihnen dieselben
subjektiven Rechte, derselbe
Schutz des Gesetzgebers,
derselbe öffentliche Zugang
zusteht wie anderen Personen
auch. Nicht Transpersonen
müssen rechtfertigen, wie sie
leben wollen. Nicht
Transpersonen müssen
begründen, warum ihnen das
Recht auf freie Entfaltung der
Persönlichkeit zusteht, sondern



alle, die ihnen dieses Recht
absprechen wollen. Es wird
Zeit, dass das
»Transsexuellengesetz« so
reformiert wird, dass das
Selbstbestimmungsrecht von
Transpersonen auch dann gilt,
wenn sie nicht vorher
begutachtet werden. Sinnvoll
wäre eine bloße Antragslösung,
wie es sie in Argentinien und
Portugal schon gibt: Es sollte
möglich sein, beim Standesamt
den Wunsch auf Änderung der



Geschlechtszugehörigkeit zu
erklären. Die
Personenstandsänderung
könnte dann schlicht durch eine
Urkunde bestätigt werden.[98]

 
»An dieser Besonderheit des
Griechischen ist jedoch
interessant, dass die ›men…de‹-
Sequenz nicht unbedingt
gegensätzlich sein muss«,
schreibt Daniel Mendelsohn.
»Manchmal – ja oft – verbindet
sie auch zwei Begriffe,



Eigenschaften oder Namen,
verknüpft statt zu
unterscheiden, vervielfältigt
statt zu trennen.«[99]

 
Es wäre schön, wenn sich diese
Einsicht mit heiterer
Gelassenheit einstellen könnte:
dass aus einer Struktur, die eine
Gegensätzlichkeit zu
organisieren schien, eine Form
wird, in der sich vielfältige
Verbindungen und
Verknüpfungen ergeben.



Niemand verliert etwas,
niemandem wird etwas
genommen, niemand muss sich
verändern, wenn eine
Gesellschaft auch
Transpersonen das Recht
zugesteht, sich selbst frei zu
entfalten. Kein Mensch, keine
Familie wird daran gehindert,
den eigenen Vorstellungen von
Männlichkeit oder Weiblichkeit
zu entsprechen. Es geht nur
darum, auch Transpersonen als
gesunde, lebendige, freie



Menschen mit denselben
subjektiven Rechten und
demselben staatlichen Schutz
auszustatten wie alle anderen
Menschen auch. Das schmälert
niemandes Rechte, das
missachtet niemanden. Sondern
es erweitert den Raum, in dem
alle miteinander als Freie und
Gleiche leben können. Das ist
das Mindeste, was zu tun ist. Es
darf nicht den Transpersonen
überlassen werden, ihr Recht
auf freie Entfaltung der



Persönlichkeit einzuklagen. Es
kann nicht sein, dass nur die, die
ausgegrenzt oder missachtet
werden, um ihre Freiheit und
ihre Rechte ringen müssen.
Sondern es muss im Interesse
aller liegen, dass die gleiche
Freiheit und die gleichen Rechte
auch allen zugestanden werden.

*



Rein

»Sie haben den Kopf voll: von
Vernichtungslust und der
Gewissheit, straffrei zu agieren.«
Klaus Theweleit, Das Lachen der
Täter

Eine andere Strategie, die
eigene Gruppe oder Ideologie
als höherwertig zu beschreiben,
das »Wir« von den »Anderen«



zu unterscheiden, liegt in
Erzählungen, die die eigene
»Reinheit« behaupten. Das
Schibboleth, das die einen als
zugehörig und die anderen als
feindlich erklärt, trennt die
vermeintlich »Unbefleckten«
von den vermeintlich
»Schmutzigen«. Wer als
unsauber oder unrein deklariert
wird, gehört ausgesondert und
bestraft. Es ist eine solche
Propaganda der Reinheit, die
der salafistische Dschihadismus,



das ideologische Programm des
Terror-Netzwerks des
sogenannten IS, verbreitet und
mit der er seine Gewalt zu
überhöhen sucht.

 
Nun ließe sich einwenden:
Wozu überhaupt die Doktrin
einer Terrorgruppe betrachten?
Reicht es nicht zu wissen, wie
sie in Beirut oder Tunis, in Paris
oder Brüssel, in Istanbul oder
Raqqa gezielt und willkürlich
Menschen umbringt? Reicht es



nicht, sich an die abscheulichen
Morde von Kindern in Toulouse
zu erinnern, die getötet wurden,
nur weil sie jüdisch waren?
Oder die Morde an den
Menschen in einem koscheren
Supermarkt in Paris? Oder an
die Morde im Jüdischen
Museum in Brüssel? Alles nur,
weil die Opfer jüdisch waren?
Reicht es nicht, sich an den
Anschlag auf die Redaktion der
Satire-Zeitschrift Charlie
Hebdo zu erinnern, bei dem



Menschen sterben mussten, nur
weil sie zeichneten und an die
Freiheit der Kritik und des
Humors glaubten, selbst da, wo
sie vielleicht manche kränkte?
Oder an das Massaker im
Pariser Konzertsaal Bataclan,
bei dem junge Menschen
sterben mussten, Muslime,
Christen, Juden, Atheisten, weil
sie ausgehen und Musik hören
wollten – in einem Club, der
zuvor jüdische Besitzer hatte?
[100] Oder an das Gemetzel am



Strand von Tunis, bei dem
wahllos und unterschiedslos
Menschen getötet wurden, die
sich erholen wollten? Oder an
den Mord an einem
Polizeibeamten und seiner Frau
in Magnanville? Reicht es nicht
zu wissen, wie irakische und
syrische Jezidinnen sexuell
versklavt und gequält werden?
Wie irakische und syrische
Homosexuelle von hohen
Mauern in den Tod gestoßen
werden, nur weil sie anders



lieben oder anders begehren?
[101]

 
Spielt da die Ideologie
überhaupt eine Rolle? Das ist
furchtbarer Terror einer
Verbrecher-Bande, die den
mafiosen Kartellen der Narco-
Trafficos in Mexiko ähnelt (in
der Brutalität, der Praxis der
Entführung und Erpressung, der
medialen Kommunikation, die
Angst und Schrecken verbreiten
soll, der Internationalität).



Wozu bedarf es da überhaupt
einer Betrachtung ihrer
programmatischen Rhetorik?
Nach den Anschlägen von Paris
bezeichnete Präsident Barack
Obama die Attentäter als »einen
Haufen Mörder mit guten
sozialen Medien«. Grenzt es
nicht an Verharmlosung, sich
überhaupt mit irgendeiner
Dogmatik einer solchen
Organisation zu befassen, die
weltweit mordet?

 



Einer der kenntnisreichsten
Analytiker des IS, der Direktor
des Projekts »US-Beziehungen
zur islamischen Welt« am
Brookings Institute in den
Vereinigten Staaten, Will
McCants, schreibt: »Obwohl ich
mich seit zehn Jahren mit der
dschihadistischen Kultur
befasse, finde ich es immer noch
so erstaunlich wie abstoßend,
dass es ihr gelingt, Menschen so
dafür zu begeistern,
Unschuldigen das Leben zu



nehmen.«[102] Es braucht eine
Erklärung dafür, wie Menschen
dazu gebracht werden können,
andere zu töten. Wie sie darauf
vorbereitet werden, andere
Menschen nicht mehr als
Menschen zu sehen. Welche
Raster des Hasses gefertigt
werden müssen, damit sie –
ohne zu zögern – Kinder,
Frauen, Männer foltern und
ermorden können. Wie sie
darauf trainiert werden, das
Leben anderer zu nehmen und



das eigene aufzugeben für ein
angeblich höheres Ziel – oder
für das gleichgesinnte Publikum,
das sich am obszönen Spektakel
der Gewalt labt.

 
Gelegentlich wird im
Zusammenhang mit dem IS so
getan, als sei das alles nicht
mehr verwunderlich. Die
Attentate werden einhellig
verurteilt – aber das Staunen
darüber, dass Menschen
überhaupt dazu gebracht



werden können, so skrupellos
zu morden, ebbt ab. Als ob mit
der schieren Quantität der
Anschläge des IS eine gewisse
Gewöhnung eingesetzt hätte.
Als ob es reichte zu sagen: Es
waren Anhängerinnen und
Anhänger des IS – und damit
wäre bereits geklärt, wie
Menschen in diesem Hass
geschult werden, wie sie dahin
gebracht werden können,
andere als wertlos zu
verachten. Diese eigentümliche



Haltung birgt die Gefahr der
Trivialisierung der Gewalt: als
ob der Terror des IS eine Art
Naturgesetz wäre. Als ob der
islamistische Terror einem
Automatismus folgte und keinen
Anfang hätte.

 
Doch Hass und Gewalt, auch
islamistischer Hass und Gewalt,
sind nicht einfach da. Sie
ergeben sich nicht aus »dem
Islam«. Sie sind nicht
authentisch muslimisch. Sie



werden gemacht. Von einer
terroristischen Organisation mit
einer totalitären Ideologie.
Gewiss, die terroristischen
Strategen beziehen sich auch
auf islamische Schriften – aber
ihrer pseudo-rigoristischen,
gewaltverherrlichenden
Auslegung der Texte
widersprechen nahezu alle
muslimischen Gelehrten. In
einem offenen Brief an die
Anhänger und Anhängerinnen
des IS kritisierten 120



einflussreiche muslimische
Gelehrte im Jahr 2015 die
Ideologie des IS als eindeutig
unislamisch. Dabei waren es
keineswegs besonders liberale
Reformer allein, die sich gegen
den IS wendeten. Sondern zu
den Autoren zählten der
Großmufti von Ägypten, Scheich
Shawqi Allam, ebenso wie
Scheich Ahmad Al-Kubaisi, der
Gründer der Ulama-Vereinigung
des Irak. Es finden sich unter
ihnen Gelehrte aus dem Tschad



und Nigeria bis Sudan und
Pakistan.[103] In ihren Texten
legen sich die IS-Strategen
vielmehr ihre Quellen und ihre
Autoritäten zurecht, wie es
ihnen gerade passt. Sie zitieren
einzelne Sätze – ohne Bezug zu
dem weiteren Kontext, in dem
diese Sätze stehen. Sie lesen
und verwenden isolierte
Passagen – ohne das ganze
textliche Umfeld
mitzubedenken. Sie entstellen
und pervertieren in ihrer



Exegese den Islam – darin sind
sich die muslimischen Gelehrten
einig.

 
Die Gewalt des IS entlädt sich
nicht plötzlich. Die
ausführenden Marionetten, all
die Menschen, die zu
Selbstmordanschlägen oder
zum Krieg in Syrien und im Irak
manipuliert werden, sie müssen
geschult werden in den Blick-
Regimen, die andere nur noch
als Feinde sehen können, die



getötet werden dürfen ohne
Strafe. Die Muster, in die sich
der Hass ausgießt, gegen
Frauen, gegen Juden, gegen
Homosexuelle, gegen Shiiten
und alle Muslime, die als
Abtrünnige ausgesondert
werden, diese Muster werden in
zahllosen Schriften und Videos,
in Predigten und Gedichten
gefertigt und in Gesprächen, im
Netz und auf der Straße
verbreitet.

 



Wie schon zu Anfang dieses
Buches gesagt: Hass und
Gewalt nicht allein zu
verurteilen, sondern in ihrer
Funktionsweise zu betrachten,
heißt immer auch zu zeigen, wo
etwas anderes möglich gewesen
wäre, wo jemand sich hätte
anders entscheiden können, wo
jemand hätte einschreiten, wo
jemand hätte aussteigen
können. Den Hass und die
Gewalt nicht einfach nur
abzulehnen, sondern zu



beobachten, mit welchen
rhetorischen Strategien, mit
welchen Metaphern oder
Bildern der Hass generiert und
kanalisiert wird, birgt immer
auch die Überzeugung, jene
Stellen in den Mustern der
Erzählung zu markieren, an
denen sie unterbrochen oder
unterwandert werden können.
[104]

 
Selbst diejenigen, die
argumentieren, beim IS handele



es sich weniger um eine
Radikalisierung von Islamisten
als um eine Islamisierung von
Radikalen, müssen analysieren,
wie es dem Terror-Netzwerk
gelingt, Anhängerinnen und
Anhänger aus gänzlich
heterogenen Umfeldern zu
rekrutieren und sie für eine
nihilistische Theologie zu
mobilisieren. Sich mit den
diskursiven und bildpolitischen
Strategien des IS, mit ihrer
Ideologie und ihrem



Selbstverständnis zu befassen,
ist nicht zuletzt auch die
Voraussetzung aller
militärischen und polizeilichen
Terrorismus-Bekämpfung. In
vertraulichen Einschätzungen
äußerte sich 2015 der
Kommandeur der
amerikanischen Spezialkräfte
im Nahen Osten, Generalmajor
Michael K. Nagata, zu den
bisherigen Problemen des Anti-
Terror-Kampfes: »Wir
verstehen die Bewegung nicht,



und bevor wir das nicht tun,
werden wir sie nicht besiegen.
Wir haben die Idee nicht
besiegt. Wir haben die Idee
nicht einmal verstanden.«[105]

 
Wenn es um den Nährboden des
Hasses (und nicht nur um
Terrorismus und die
organisierte Gewalt) geht, wenn
es um die Mechaniken der
Exklusion geht, die Prozesse
eines zunehmend radikalen
Denkens, die frühzeitig erkannt



werden sollten – dann sind auch
überall das soziale Umfeld, die
Nachbarschaft, der
Freundeskreis, die Familie, die
Netz-Community mit gefordert
in dem Bemühen um Prävention
von Fanatismus. Eine solche
Perspektive auf die Strukturen,
die den Hass bedingen und
kanalisieren, auf die Diskurse,
die die Gewalt vorab
legitimieren und nachträglich
honorieren, verbreitert die
zivilgesellschaftlichen Aufgaben



und Handlungsmöglichkeiten.
Sie delegiert den Widerstand
gegen Fanatismus nicht allein
an die Sicherheitsdienste, die
einschreiten müssen, wenn sich
Hinweise auf mögliche
Straftaten verdichten. Sondern
die Aufgabe, eine offene, plurale
Gesellschaft zu verteidigen, in
der religiöse und politische und
sexuelle Vielfalt gedeihen kann,
kommt allen zu.



*

Auch wenn der Aufstieg des IS
im historischen Kontext der
politischen und sozialen
Entwicklungen im Irak und in
Syrien der vergangenen Jahre
situiert werden muss, so soll
hier der IS als revolutionäre-
ideologische Erneuerung des
salafistischen Dschihad
betrachtet werden. Folgt man
Fawaz A. Gerges von der
London School of Economics,



sind es im wesentlichen drei
Dokumente oder Schriften, die
das salafistisch-dschihadistische
Weltbild des IS begründen und
konturieren: Zum einen das
286 Seiten umfassende
Manifest The Management of
Savagery von Abu Bakr Najji
aus den frühen 2000er Jahren;
zum anderen die Introduction
to the Jurisprudence of Jihad
von Abu Adbullah Muhajjer und
drittens The Essentials of
Making Ready von Sayyid Imam



Sharif, alias Dr. Fadl.[106] Die
wenigsten, die sich dem IS
anschließen oder sich durch
ihre Mordtaten zum IS
bekennen, werden diese
Dokumente studiert haben.
Trotzdem sind sie enorm
aufschlussreich, um das
Selbstverständnis des IS zu
verstehen. Bekannter dürften
schon die wenigen Reden ihres
Anführers Abu Bakr al-Bagdadi
sein und die Audio-Botschaften,
die Abu Mohammed al-Adnani,



der offizielle Sprecher des IS,
über die verschiedenen Medien-
Kanäle verbreitet.[107] Folgt
man dem ZEIT-Autor und
Terrorismusexperten Yassin
Musharbash, gehören auch
noch die Reden des Gründers
von al-Qaida im Irak, Abu
Musab al-Zarqawi, dazu.[108]

Besonders populär sind
schließlich die aufwendig
inszenierten Propaganda-Filme
wie zum Beispiel der 36-
minütige Upon the Prophetic



Methodology vom August 2014.
[109]

 
Was ist das nun für eine
Geschichte, die der IS über sich
selbst erzählt? Was für ein Wir
wird da behauptet und
erfunden – und wie formt sich
jenes Raster des Hasses, das
Menschen motiviert und
befähigt, andere zu foltern und
zu töten? Das Erste, was
auffällt, wenn man die
grundlegenden Schriften und



Reden des IS liest, ist das
Versprechen der Inklusion. In
seiner Rede aus dem Jahr 2012
mit dem Titel A Message to the
Mujahidin and the Muslim
Ummah in the Month of
Ramadan klingt das bei Abu
Bakr al-Bagdadi so: »Ihr habt
einen Staat und ein Kalifat, wo
Araber und Nicht-Araber,
weiße Männer und schwarze
Männer, Männer aus dem Osten
und Männer aus dem Westen
alle Brüder sind.«[110] Das



widersprüchliche
Selbstverständnis des IS
behauptet sich als Staat, aber
als potentiell offenes
territoriales Gebilde, das die
Grenzen von bestehenden
Nationalstaaten nicht
respektiert.[111] Der IS schafft
über bestehende
Nationalstaaten hinweg ein
Kalifat, dessen Gebiet flexibel
und dessen Anziehungskraft
offen sein soll. »Der Islamische
Staat anerkennt weder



künstliche Grenzen noch
irgendeine Staatsbürgerschaft
außer der des Islam.« Und so
spricht al-Bagdadi mit seiner
Botschaft an die Mujahidin ein
eindeutig transnationales Wir
an. Araber und Nicht-Araber,
weiße und schwarze Gläubige,
aus dem Osten oder aus dem
Westen sollen sich
zusammenschließen – im Kampf
gegen den Säkularismus, gegen
Idolatrie, gegen »die
Ungläubigen«, gegen »die



Juden« und »die, die sie
beschützen«.

 
Der Hass des IS ist zunächst
einmal ein Gleichmacher. Es
werden (fast) alle aufgerufen,
sich der Avantgarde des
Dschihad des IS anzuschließen:
Junge und Alte, Männer und
Frauen, aus den arabischen
Nachbarstaaten, aus
Tschetschenien, aus Belgien,
Frankreich und Deutschland,
ihre Hautfarbe spielt so wenig



eine Rolle wie ihre soziale
Herkunft, sie dürfen
Schulabbrecher oder
Abiturienten sein, Offiziere aus
der früheren irakischen Armee
unter Saddam Hussein oder
militärische Laien.[112] Wer sich
eingliedern will, wer sich
bekennen will zu der von al-
Bagdadi propagierten Doktrin,
der ist willkommen und dem
wird der Lohn der Herrschaft
über andere versprochen:
»Muslime werden überall die



Herrscher sein.«[113]

 
Während die Ideologie des IS
also eine vermeintliche
Offenheit gegenüber allen
behauptet, die sich ihm
anschließen wollen, wird
zugleich ein höherer Status
versprochen. Wer sich zum IS
bekennt, soll mächtig oder
zumindest frei werden. Alle
anderen werden herabgestuft.
So erklärt sich der IS einerseits
als Gleichmacher, will sich aber



andererseits als Instrument der
Distinktion präsentieren. Mit
dem IS soll eine
dschihadistische Avantgarde mit
imperialen Ambitionen
ausgezeichnet werden, die eine
»ursprüngliche« Form des Islam
wieder-beleben (und mit Gewalt
durchsetzen) will, die den
frommen Altvorderen (»as-Salaf
aṣ-Ṣāliḥ«) zugeschrieben wird.
Ob diese genealogische
Berufung auf eine
mittelalterliche Version des



Islam tatsächlich historisch
akkurat oder nicht vielmehr
eine gänzlich zeitgenössische
Erfindung ist, bleibt fraglich.
Entscheidend ist die Rhetorik
der Rückkehr und des
Aufbruchs zu einem
vermeintlich »wahren« Islam.
[114]

 
Gleichzeitig aber handelt es
sich hier ausdrücklich um das
Projekt eines sunnitischen
Islam. Der schiitische Islam



wird als kategorial Anderer
denunziert und verachtet. Es ist
eine paradoxe Vision eines
sunnitischen Pan-Islamismus,
der einerseits eine hyper-
sunnitische Identitätspolitik
betreibt und zugleich einen
universalen Dschihadismus
predigt.[115] Der IS präsentiert
sich als gleichzeitig entgrenzt
und begrenzt, als einschließend
und ausschließend, als inklusive
Exklusivität. »Mit der
Behauptung von Reinheit oder



Verschmutzung verbinden sich
Auseinandersetzungen über den
eigenen Status«, schreibt die
Anthropologin Mary Douglas in
ihrer Studie über Reinheit und
Gefahr.[116] Der IS will mit
seinem Kult des Reinen den
höchstmöglichen Status
beanspruchen.

 
In eben diesem doppelten
Versprechen, nämlich der
voraussetzungslosen Einladung,
zu einem zeitlosen Wir gehören



zu dürfen und sich darin
zugleich als »besserer«, als
»wahrer«, als »echter« Muslim
fühlen zu können, liegt
vermutlich die große Attraktion.
Für all jene muslimischen
Europäer, die sich nirgendwo
zugehörig und nirgendwo als
Teil einer historischen Aufgabe
begreifen, besteht darin der
inklusive Sog. Für diejenigen,
die ausgeschlossen werden, weil
sie immer als Bürger zweiter
Klasse behandelt werden, für



diejenigen, die in dem
Versprechen von Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit
nur hohle Begriffe erkennen
können, für diejenigen, die
arbeitslos oder in kriminellem
Milieu dahinleben ohne Aussicht
auf einen Job, für diejenigen, die
schlicht nichts mit sich und
ihrem Leben anzufangen
wissen, für diejenigen, die nach
Sinn suchen oder auch nur nach
irgendeinem Kick, für all diese
Menschen mag eine solche



Einladung vielversprechend
klingen. Sie lassen sich
anlocken von der Simulation
einer Gemeinschaft, in der
angeblich alle willkommen sind,
die aber so anti-individualistisch
und autoritär geordnet ist, dass
jeder und jede Einzelne letztlich
seiner und ihrer Singularität
beraubt wird. Zwar verspricht
der IS individuellen Ruhm, und
vor allem Medien wie die
Online-Zeitschrift Dabiq
widmen sich der Nacherzählung



persönlicher Geschichten
einzelner Kämpfer und ihrer
militärischen Operationen, aber
das System des IS bestraft
unerwünschte Abweichungen
oder »Illoyalitäten« skrupellos.
[117]

 
Zu realen oder eingebildeten
Gegnern dieses ultra-
konservativen Projekts der
radikalen (Selbst-)Reinigung
werden nicht nur Christen oder
Juden erklärt, sondern alle, die



mit dem Vorwurf der Apostasie
ausgegrenzt werden. Das
Manifest des Management of
Savagery definiert die eigene
Mission als eine Befreiung der
Gemeinschaft der Muslime von
der »Degradierung«, die sie
befallen hat. Für den
Niedergang des Islam werden
keineswegs nur »der Westen«
oder die früheren
Kolonialmächte verantwortlich
gemacht, sondern auch all die
Ablenkungen, denen die



muslimischen Gläubigen erlegen
sind. »Die Macht der Massen
wurde eingeschränkt und ihr
Selbstbewusstsein durch
zahllose Ablenkungen
geschwächt.«[118] Das Manifest
ist voller Verachtung für all jene
Muslime, die sich abbringen
lassen von ihrer Verpflichtung
Gott gegenüber. Zu den
Faktoren, die Gläubige
angeblich ungebührlich
schwächen, zählen die »Lüste
der sexuellen Organe und des



Magens«, das Streben nach
Reichtum und die »trügerischen
Medien«. Was immer Muslime
abhalten mag von der reinen
Verehrung des Einen Gottes
wird als verkommen oder
»schmutzig« tituliert. Die
Ordnung, die der IS mit Gewalt
herstellen will, ist eine rigoros
fromme, von allen schädlichen
Leidenschaften hygienisch
befreite.[119]

 
Es ist ein apokalyptisches



Narrativ, das die Schriften, auf
die sich der IS beruft,
verbreiten: In mehreren Stufen
soll die Gewalt des offensiven
Djihad qualitativ und strategisch
eskalieren. Jedes Chaos, jede
Instabilität ist auf dem Weg zur
angestrebten Ordnung der
Herrschaft Gottes ausdrücklich
erwünscht. Der Feind soll
»massakriert und heimatlos«
gemacht werden. Jede
Nachsicht, jeder Zweifel am
Mittel der Gewalt, wird als



falsche Weichheit abgewertet:
»Wenn wir in unserem heiligen
Krieg Gewalt vermeiden und
wir weich werden, wird das
wesentlich dazu beitragen, dass
wir an Stärke verlieren.«[120]

 
Es ist ein dualistisches Weltbild,
das nur das absolut Böse und
das absolut Gute kennt. Jedes
Dazwischen, jede
Differenzierung, jede
Ambivalenz fehlen. Das
kennzeichnet alle



Fundamentalisten und
Fanatiker: dass sie keinerlei
Zweifel an den eigenen
Positionen zulassen. Jede
Überlegung, jedes Argument,
jedes Zitat muss in absoluter
Eindeutigkeit gelten. Und das
zeichnet autoritäre Regime aus:
dass sie keinen sozialen oder
politischen Raum für Dissens
lassen. So erklärt sich auch,
warum selbst die noch so
grausamsten Massaker, warum
noch jedes Kopfabschneiden



oder Verbrennen von
Gefangenen erklärt und
»gerechtfertigt« wird. Das ist
vielleicht das Erstaunlichste,
wenn man sich einige der
Hinrichtungs-Videos des IS
anschaut: dass sie tatsächlich
ausgesprochen »didaktisch«
daherkommen. Dass sie jede
noch so brutale Handlung, jedes
noch so unerträgliche
Zurschaustellen der eigenen
Menschenverachtung
»pädagogisch« aufbereiten und



mit »Begründungen« versehen.
Immer werden Hinrichtungen
oder auch das mutwillige
Zerstören schiitischer
Moscheen oder Gebäude in eine
Erzählung gebettet, die sie als
»notwendig« behauptet. Noch
bei der willkürlichsten Gewalt
soll unbedingt der Eindruck der
willkürlichen Gewalt vermieden
werden. Jede Lust an der
Inszenierung, jede sadistische
Freude am Quälen von
Menschen muss um den



individuellen und subjektiven
Faktor bereinigt werden. Jede
Tat im Namen des IS soll, so die
Erzählung, eine theologisch
erklärbare Form, einen
salafistisch-dschihadistischen
»Grund« haben. Ein lustvolles
Verhältnis zur Gewalt, das ganz
offensichtlich bei einigen
vorliegt, reicht nicht aus. Die
Gewalt muss mit Sinn
aufgeladen werden. Nicht, dass
diese »Gründe«, die angeführt
werden, stimmten.



Entscheidender ist vielmehr,
dass Hass und Gewalt nie
zufällig, sondern immer
absichtsvoll und kontrolliert
erscheinen sollen. Der Terror
soll als logischer Terror einer
Ordnung auftreten, die sich als
legitime Autorität in jedem
einzelnen Akt spiegeln will.
Diese permanenten
Selbsterklärungen haben einen
doppelten Adressaten und eine
doppelte Botschaft: Einerseits
signalisieren sie nach außen,



dass hier nicht bloß eine
planlose Guerillagruppe,
sondern ein machtvoller,
rechtmäßiger Staat agiert, der
technisch versiert mit aller
popkulturellen Ästhetik zu
kommunizieren in der Lage ist.
Andererseits signalisieren sie
nach innen, dass hier kein Raum
für selbständige
Entscheidungen oder gar
demokratische Ambitionen
gelassen wird. Mit der
ununterbrochenen



Kommunikation wird auch ein
hegemonialer Diskurs etabliert,
der jederzeit die totalitäre
Herrschaft des IS verkündet.

*

Nun verfolgt der IS seinen Kult
des Reinen nicht nur auf einer
vertikalen ideologischen Achse,
sondern auch auf einer
horizontalen. Einerseits
betreibt der IS, wie
beschrieben, sein rigoroses



Programm in theologisch-
genealogischer Richtung. Es
wird an die Praktiken und
Überzeugungen der
Altvorderen erinnert (oder sie
werden als vorbildlich für das
Heute erfunden). Andererseits
aber richtet sich die Ambition
der Reinigung auch auf die
kulturell hybriden
Gesellschaften der Gegenwart,
ob in arabischen Ländern oder
in Europa. Der kategorial
Andere, das Schmutzige und



Unreine, sind nicht nur die
vermeintlich abtrünnigen,
korrumpierten Verformungen
des Islam, sondern das ist vor
allem die aufgeklärte Moderne
mit ihrem säkularen
Staatsverständnis, das eine
Vielfalt der Religionen und
Kulturen möglich macht. Das ist
für das Dogma des IS das
wirklich absolut Andere:
Pluralität, religiöses
Miteinander in Vielfalt, eine
Staatsbegründung entkoppelt



von einer partikularen Religion,
sondern dezidiert säkular.

 
In einer Botschaft des früheren
IS-Anführers Abu Omar al-
Bagdadi, Say I am on clear
proof from my Lord aus dem
Jahr 2007, heißt es: »Wir
glauben, dass der Säkularismus
trotz seiner unterschiedlichen
Flaggen und Parteien klarer
Unglaube ist und dem Islam
entgegensteht, und wer ihn
praktiziert, ist kein Muslim.«[121]



Das ist eine interessante
Textstelle. Für den IS muss
Säkularismus zum Unglauben
erklärt werden, als etwas, das
angeblich dem Islam
entgegenstehe. Nun ist aber
Säkularismus keine Religion.
Und es ist bemerkenswert, dass
der IS trotzdem meint, das
ausdrücklich negieren zu
müssen. Ja, der damalige
Führer des IS betont, dass die
»Praxis des Säkularismus«
unislamisch sei und sich für



einen Muslim nicht gehöre. Das
klingt, als sei Säkularismus eine
individuelle Praxis. Als
verlangte der Säkularismus das
rituelle Beten oder Pilgern. Das
ist kurios: Denn der
Säkularismus bezieht sich auf
die Verfasstheit eines Staates,
der seine Autorität als
ausdrücklich nach-metaphysisch
und entkoppelt von einer jeden
kirchlichen Macht versteht.

 
Die Ideologie der Reinheit lässt



das nicht zu: dass es
verschiedene religiöse
Überzeugungen und Praktiken
nebeneinander geben könnte.
Dass ein Staat sich als
aufgeklärt und eben jenseits
einer einzelnen religiösen
Konfession für alle
gleichermaßen zuständig
verstehen könnte. Dass eine
Gesellschaft sich eine
demokratische, säkulare
Ordnung geben könnte, in der
alle die gleichen subjektiven



Rechte besitzen, alle ihre
partikularen, religiösen
Praktiken und Überzeugungen
leben dürfen, allen dieselbe
Würde zukommt. Nichts scheint
dem IS mehr zuwider zu sein
als kulturelle oder religiöse
Mischung. Alles Hybride, alles
Plurale steht diesem
Fetischismus des Reinen
entgegen. Darin ähneln die
fanatischen Ideologen des IS
denen der neuen Rechten in
Europa: das kulturell



»Unreine«, das friedliche
Miteinander verschiedener
Glaubensrichtungen machen sie
als feindlich aus. Dass der Islam
zu Europa gehören könnte, dass
Muslime in den offenen
Demokratien Europas genauso
anerkannt sein könnten wie
andere Gläubige oder Atheisten
auch, die die jeweilige
Verfassung respektieren – das
ist für sie so undenkbar wie
unerwünscht.

 



So erklärt sich auch, weshalb
der IS im Verlauf der
humanitären Krise der
Geflüchteten und ihrer
Aufnahme in Europa aktive
Propaganda gegen die Politik
Angela Merkels betrieb. In
mindestens fünf Video-
Botschaften wurden Warnungen
an die Geflüchteten
ausgesprochen, sie sollten nicht
nach Europa ziehen.[122]

Muslime, die neben Juden,
Christen und »Ungläubigen«



leben, werden in diesen
Botschaften scharf kritisiert.
Anders als die rechten
Agitatoren suggerieren,
bedeutet die humanitäre Geste
gegenüber den Geflüchteten
keine Unterstützung des IS,
sondern im Gegenteil jede
Geste, jedes Gesetz, jede
Handlung, die muslimischen
Geflüchteten ein faires
Verfahren, ein offenes
Willkommen, eine reale Chance
auf Inklusion in Europa



anbietet, stellt eine direkte
Bedrohung der islamistischen
Ideologie dar. Dass der IS die
Flüchtlingsrouten auch nutzt,
um potentielle Attentäter nach
Europa zu schleusen, ist aus
polizeitaktischen und
sicherheitspolitischen Gründen
eine nicht zu unterschätzende
Gefahr. Aber das ändert nichts
an der programmatischen und
militärischen Strategie des IS,
der mit seinen Anschlägen wie
seiner Propaganda



ausschließlich eine
Polarisierung in Europa erzielen
will. Eine Spaltung in ein
muslimisches und ein nicht-
muslimisches Europa ist das
ausdrückliche Etappenziel des
Dschihad. Die perverse, aber
stringente Rationalität des IS
erhofft sich von jedem Anschlag
in Europa oder in den USA,
dass die Öffentlichkeit die
muslimische Bevölkerung des
jeweiligen Landes anschließend
möglichst kollektiv bestraft.



Muslime sollen in den modernen
säkularen Staaten unbedingt
unter Generalverdacht gestellt
werden, sie sollen isoliert und
ausgegrenzt werden – denn nur
so lassen sie sich aus den
modernen Demokratien
abspalten und herauslösen und
schließlich dem IS zuführen.
Jede Stimme, die nach einem
islamistischen Anschlag alle
Muslime verdammt, jede
Stimme, die Muslimen ihre
Grundrechte oder ihre Würde



absprechen, jede Stimme, die
Muslime nur mit Gewalt und
Terror assoziieren will, erfüllt
exakt den islamistischen Traum
von einem gespaltenen Europa
und huldigt unfreiwillig dem Kult
des Reinen.

 
Für ein aufgeklärtes Europa
wird es daher entscheidend
sein, sich weiterhin der
säkularen, offenen Moderne
verpflichtet zu fühlen. Es wird
darauf ankommen, weiterhin



kulturelle und religiöse und
sexuelle Vielfalt nicht nur zu
dulden, sondern auch zu feiern.
Nur in der Vielfalt blüht die
Freiheit des individuell auch
Abweichenden, Dissidenten.
Nur in einer liberalen
Öffentlichkeit bleibt der Raum
für Widerspruch, für
Selbstzweifel und auch Ironie
als Genre des Uneindeutigen
erhalten.



*



3. Lob des Unreinen

»›Wir‹ ist weder Addition noch
Nebeneinander der ›Ich‹.«
Jean-Luc Nancy, Singulär plural sein

In den 28 Bänden der
Enzyklopädie, dem
Kompendium des Wissens der
Aufklärung, das Denis Diderot
und Jean-Baptiste Le Rond
d’Alembert zwischen 1752 und



1772 herausgaben, findet sich
eine Definition von Fanatismus,
die bis heute gültig ist.
»Fanatismus ist ein blinder und
leidenschaftlicher Eifer«, heißt
es in dem von Alexandre
Deleyre verfassten Eintrag,
»der abergläubischen
Anschauungen entspringt und
dazu führt, dass man nicht nur
ohne Scham und Reue, sondern
gar mit einer Art Freude und
Genugtuung lächerliche,
ungerechte und grausame



Handlungen begeht.«[123] Das
eint auch die Fanatiker der
Gegenwart, seien sie pseudo-
religiöse oder politische
Eiferer: dass sie sich Dogmen
und Aberglauben zurechtlegen,
die Hass entzünden und
»begründen«. Und dass sie ohne
Scham und Reue mal nur
lächerliche Positionen
vertreten, mal ungerechte und
mal grausame Handlungen
begehen. Manchmal wirkt ihr
blindes Propagieren noch der



unsinnigsten
Verschwörungstheorien eher
belustigend. Aber die Heiterkeit
schwindet bald, wenn dieser
Aberglaube tatsächlich eine
Doktrin festigt, die andere zu
mobilisieren vermag. Wenn
Hass geschürt wird, um
Menschen einzuschüchtern, um
sie zu denunzieren und zu
stigmatisieren, ihnen
öffentlichen Raum und Sprache
zu nehmen, sie zu verletzen und
anzugreifen – dann ist das alles



andere als amüsant und
lächerlich. Ob der Fanatismus
sich mit der Vorstellung einer
homogenen Nation verbindet,
einer rassistischen Konzeption
von Zugehörigkeit zu einem als
ethnos verstandenen »Volk«
oder ob er sich mit einer
pseudo-religiösen Idee von
»Reinheit« verkoppelt, all diese
Doktrinen eint die illiberale
Mechanik von willkürlich-
absichtsvoller Inklusion und
Exklusion.



 
Wenn Fanatiker in ihrem
Dogmatismus von etwas
abhängig sind, dann von
Eindeutigkeit. Sie brauchen
eine reine Lehre von einem
»homogenen« Volk, einer
»wahren« Religion, einer
»ursprünglichen« Tradition,
einer »natürlichen« Familie und
einer »authentischen« Kultur.
Sie brauchen Passworte und
Codes, die keinen Einspruch,
keine Uneindeutigkeit, keine



Ambivalenz zulassen – und eben
darin liegt ihre größte
Schwäche. Das Dogma des
Reinen und Schlichten lässt sich
nicht durch mimetische
Anpassung bekämpfen. Es ist
aussichtslos, dem Rigorismus
mit Rigorismus, den Fanatikern
mit Fanatismus, den Hassenden
mit Hass zu begegnen.
Demokratiefeindlichkeit lässt
sich nur mit demokratischen,
rechtsstaatlichen Mitteln
bekämpfen. Wenn die liberale,



offene Gesellschaft sich
verteidigen will, dann kann sie
das nur, indem sie liberal und
offen bleibt. Wenn das
moderne, säkulare, plurale
Europa angegriffen wird, dann
darf es nicht aufhören, modern,
säkular und plural zu sein.
Wenn religiöse und/oder
rassistische Fanatiker eine
Spaltung der Gesellschaft in
Kategorien aus Identität und
Differenz beabsichtigen, dann
braucht es solidarische



Allianzen, die in Ähnlichkeiten
unter Menschen denken. Wenn
fanatische Ideologen ihr
Weltbild nur in groben
Vereinfachungen präsentieren,
dann kann es nicht darum
gehen, sie in Schlicht- und
Grobheit zu überbieten,
sondern dann braucht es
Differenzierung.

 
Dazu gehört auch, den
Essentialismus der Fanatiker
nicht ebenfalls mit



essentialistischen
Unterstellungen zu
beantworten. Die Kritik an und
der Widerstand gegen Hass und
Missachtung sollte sich
deswegen immer auf die
Strukturen und Bedingungen
von Hass und Missachtung
richten. Es geht nicht darum,
Personen als Menschen zu
dämonisieren, sondern ihre
sprachlichen und nicht-
sprachlichen Handlungen zu
kritisieren oder zu verhindern.



Und wenn es sich um justitiable
Verbrechen handelt, gehören
natürlich die Täter und
Täterinnen rechtsstaatlich
verfolgt und, wenn möglich,
verurteilt. Um dem Hass und
dem Fanatismus der Reinheit zu
begegnen, braucht es aber auch
zivilgesellschaftlichen (und
zivilen) Widerstand gegen die
Techniken des Ausgrenzens und
Eingrenzens, gegen die Raster
der Wahrnehmung, die manche
sichtbar und andere unsichtbar



machen, gegen die Blick-
Regime, die Individuen nur noch
als Stellvertreter von
Kollektiven gelten lassen. Es
braucht mutigen Einspruch
gegen all die kleinen und
gemeinen Formen der
Demütigung und der
Erniedrigung ebenso wie
Gesetze und Praktiken des
Beistands und der Solidarität
mit denen, die ausgeschlossen
werden. Dazu braucht es
andere Erzählungen, in denen



andere Perspektiven und
andere Menschen
wahrnehmbar gemacht werden.
Nur wenn die Raster des
Hasses ersetzt werden, nur
wenn »Ähnlichkeiten entdeckt
(werden), wo vorher nur
Differenzen gesehen (wurden)«,
kann Empathie entstehen.[124]

 
Dem Fanatismus und Rassismus
muss nicht nur in der Sache,
sondern auch in der Form
widerstanden werden. Das



bedeutet eben nicht, sich selbst
zu radikalisieren. Das bedeutet
eben nicht, mit Hass und
Gewalt das herbeiphantasierte
Bürgerkriegsszenario (oder das
einer Apokalypse) zu befördern.
Es braucht vielmehr
ökonomische und soziale
Interventionen an den Orten
und in den Strukturen, wo jene
Unzufriedenheit entsteht, die in
Hass und Gewalt umgeleitet
wird. Wer Fanatismus präventiv
bekämpfen will, wird nicht



darauf verzichten können, sich
zu fragen, welche sozialen und
ökonomischen Unsicherheiten
mit der falschen Sicherheit
pseudo-religiöser oder
nationalistischer Dogmen
überdeckt werden. Wer den
Fanatismus präventiv
bekämpfen will, wird sich
fragen müssen, warum so vielen
Menschen ihr Leben so wenig
wert ist, dass sie bereit sind, es
für eine Ideologie hinzugeben.

 



Vor allem aber braucht es ein
Plädoyer für das Unreine und
Differenzierte, denn das ist es,
was die Hassenden und die
Fanatiker in ihrem Fetischismus
des Reinen und Schlichten am
meisten irritiert. Es braucht
eine Kultur des aufgeklärten
Zweifels und der Ironie. Denn
das sind Genres des Denkens,
die den rigoristischen
Fanatikern und rassistischen
Dogmatikern zuwider sind. Ein
solches Plädoyer für das



Unreine muss mehr sein als nur
ein leeres Versprechen. Es
braucht nicht nur eine
Behauptung von Pluralität in
den europäischen
Gesellschaften, sondern
ernsthafte politische,
ökonomische, kulturelle
Investitionen in ein solches
inklusives Miteinander. Warum?
Warum Pluralität wertvoll sein
soll? Ersetzt so nicht eine
Doktrin eine andere? Was
bedeutet Pluralität für



diejenigen, die fürchten,
kulturelle oder religiöse Vielfalt
würde sie in ihren eigenen
Praktiken und Überzeugungen
beschränken?

 
»Sofern wir im Plural
existieren«, schrieb Hannah
Arendt in Vita Activa, »und das
heißt sofern wir in dieser Welt
leben, uns bewegen und
handeln, hat nur das Sinn,
worüber wir miteinander und
wohl auch mit uns selbst



sprechen können, was im
Sprechen einen Sinn ergibt.«[125]

Für Hannah Arendt ist die
Pluralität zunächst einmal ein
nicht hintergehbares
empirisches Faktum. Es
existiert schlicht kein Mensch
einzeln und isoliert, sondern wir
leben in der Welt in einer
größeren Zahl, eben im Plural.
Nun bedeutet Pluralität in der
Moderne aber nicht
Vervielfältigung eines
Urmodells, einer vorgegebenen



Norm, der alle anderen sich
anzugleichen haben. Sondern
die condition humaine und das
menschliche Handeln zeichnen
sich für Arendt durch jene
Pluralität aus, »in der zwar alle
dasselbe sind, nämlich
Menschen, aber dies auf die
merkwürdige Art und Weise,
dass keiner dieser Menschen je
einem anderen gleicht, der
einmal gelebt hat, lebt oder
leben wird«.[126] Diese
Beschreibung widerspricht



elegant der sonst so gängigen
Vorstellung von Identität und
Differenz. Hier geht es vielmehr
sowohl um gemeinsame
Zugehörigkeit zum universalen
Wir als Menschen als auch
gleichzeitig um Einzigartigkeit
als unverwechselbare
Individuen. Der Plural, von dem
hier die Rede ist, ist kein
statisches Wir, eine Masse, die
sich zwangsweise selbst
homogenisiert. Sondern der
Plural in der Tradition Hannah



Arendts ist einer, der sich aus
der Vielfalt individueller
Besonderheiten bildet. Alle
ähneln einander, aber niemand
gleicht einem oder einer
anderen – das ist die
»merkwürdige« und
bezaubernde Bedingung und
Möglichkeit von Pluralität. Jede
Normierung, die zu einer
Bereinigung der Singularität
der einzelnen Menschen führt,
widerspricht einem solchen
Begriff von Pluralität.



 
Bei Jean-Luc Nancy heißt es:
»Das Singuläre ist von
vornherein jeder Einzelne,
folglich jeder mit und unter
allen anderen.«[127] Das
Singuläre ist demnach nicht das
egoistisch Einzelne. Und das
Plurale ist nicht bloß »Addition
oder Nebeneinander der ›Ich‹«.
Individualität ist nur im Mit- und
Füreinander erkennbar und
realisierbar. Allein ist niemand
einzigartig, sondern nur allein.



Es braucht das soziale
Miteinander, in dem sich die
eigenen Wünsche und
Bedürfnisse spiegeln oder
brechen. Ein Wir, das sich nur
als monochrome Einheit
versteht, enthält weder Vielfalt
noch Individualität. Das heißt:
Kulturelle oder religiöse
Vielfalt, eine heterogene
Gesellschaft, ein säkularer
Staat, der die Bedingungen und
Strukturen schafft, damit
verschiedene Lebensentwürfe



darin gleichwertig existieren
können, schränkt die
individuellen Überzeugungen
nicht ein, sondern ermöglicht
und schützt sie erst. Pluralität
in einer Gesellschaft bedeutet
nicht den Verlust der
individuellen (oder kollektiven)
Freiheit, sondern garantiert sie
erst.

 
Pseudoreligiöse Fanatiker und
völkische Nationalisten
zeichnen gern ein anderes Bild:



Sie fordern ein homogenes,
ursprüngliches, reines Kollektiv
und suggerieren, es böte mehr
Schutz oder größere Stabilität.
Sie behaupten, eine plurale
Gesellschaft gefährde den
Zusammenhalt und
unterwandere eine von ihnen
geschätzte Tradition. Dem sei
zum einen entgegnet: Auch die
Idee des säkularen Staates
gehört zur Tradition. Nämlich
zur Tradition der Aufklärung.
Und auch eine Tradition ist



gemacht. Zum anderen: Die
Doktrin einer reinen,
homogenen Nation garantiert
keineswegs Stabilität, weil sie
zunächst einmal aussortiert,
was als angeblich »fremd« oder
»feindlich« oder »unecht«
deklariert wird. Gerade der
essentialistisch aufgeladene
Begriff von Gemeinschaft bietet
keinen Schutz. Nur eine liberale
Gesellschaft, die sich als offene
und plurale versteht, die keine
Vorgaben hinsichtlich religiöser



oder atheistischer
Lebensentwürfe macht, schützt
auch die individuell
abweichenden Überzeugungen
oder Körper, die devianten
Vorstellungen und Praktiken
vom guten Leben, von Liebe
oder vom Glück. Das ist nicht
einfach ein rationales oder
normatives Argument, wie gern
unterstellt wird. Sondern das
Plädoyer für das Unreine
adressiert die affektiven
Bedürfnisse von Menschen als



verletzbare und auch
verunsicherbare Wesen. Die
kulturelle Vielfalt einer
modernen Gesellschaft
anzuerkennen bedeutet ja nicht,
dass die einzelnen
Lebensentwürfe, die einzelnen
Traditionen oder religiösen
Überzeugungen darin keinen
Platz hätten. Eine globalisierte
Wirklichkeit anzuerkennen
bedeutet ja nicht, respektlos
gegenüber den jeweiligen
Vorstellungen vom guten Leben



zu sein.
 

Mich persönlich beruhigt
kulturelle oder religiöse oder
sexuelle Verschiedenheit in
einem säkularen Rechtsstaat.
Solange ich diese
Verschiedenheit im öffentlichen
Raum sehe, so lange weiß ich
auch die Freiheitsräume
gewahrt, in denen ich als
Individuum mit all meinen
Eigenheiten, meinen
Sehnsüchten, meinen



möglicherweise abweichenden
Überzeugungen oder Praktiken
geschützt werde. Ich fühle mich
weniger verletzbar, wenn ich
spüre, dass die Gesellschaft, in
der ich lebe, verschiedene
Lebensentwürfe, verschiedene
religiöse oder politische
Überzeugungen zulässt und
aushält. In diesem Sinne
beruhigen mich auch jene
Lebens- oder Ausdrucksformen,
die mir persönlich eher
fernstehen. Sie irritieren mich



nicht. Sie machen mir auch
keine Angst. Im Gegenteil: Mich
beglücken die verschiedensten
Rituale oder Feste, Praktiken
und Gewohnheiten. Ob
Menschen sich in
Spielmannszügen oder bei den
»Wagner-Festspielen« in
Bayreuth, ob sie sich im Stadion
von FC Union Berlin oder bei
»Pansy Presents …« im
»Südblock« in Kreuzberg
vergnügen, ob sie an die
unbefleckte Empfängnis



glauben oder an die Teilung des
Roten Meers, ob sie Kippa
tragen oder eine Lederhose
oder Drag – die gelebte und
respektierte Vielfalt der
Anderen schützt nicht nur deren
Individualität, sondern auch
meine eigene. Insofern ist das
Plädoyer für das Unreine nicht
einfach eine »vernünftige«,
rationalistische Doktrin für die
plurale Verfasstheit einer
säkularen Gesellschaft – auch
wenn oft so argumentiert wird.



Mir scheint es vielmehr zentral
zu sein, auch die affektiven
Vorzüge zu betonen: Die
kulturelle oder religiöse oder
sexuelle Vielfalt bedeutet nicht
per se einen Verlust an
Zugehörigkeitsgefühl oder
emotionaler Stabilität, sondern
im Gegenteil einen Gewinn. Die
soziale Bindungskraft einer
offenen, liberalen Gesellschaft
ist nicht geringer als die in einer
geschlossenen, monokulturellen
Provinz. Die affektive Bindung



bezieht sich exakt darauf: in
einer Gesellschaft zu leben, die
meine individuellen Eigenheiten
verteidigt und beschützt, selbst
wenn sie nicht mehrheitsfähig,
selbst wenn sie altmodisch,
neumodisch, merkwürdig oder
geschmacklos sind. Eine
Gesellschaft, die sich als
ausdrücklich offene und
inklusive definiert und sich
beständig selbstkritisch befragt,
ob sie das wirklich in
ausreichendem Maße ist, eine



solche Gesellschaft erzeugt das
Vertrauen, nicht willkürlich
ausgegrenzt oder angegriffen
zu werden.

 
Wirklich im Plural zu existieren
bedeutet wechselseitigen
Respekt vor der Individualität
und Einzigartigkeit aller. Ich
muss nicht genauso leben oder
glauben wollen wie alle
anderen. Ich muss die Praktiken
und Überzeugungen anderer
nicht teilen. Sie müssen mir



weder sympathisch noch
verständlich sein. Auch darin
besteht die enorme Freiheit
einer wirklich offenen, liberalen
Gesellschaft: sich nicht
wechselseitig mögen zu müssen,
aber lassen zu können. Dazu
gehören ausdrücklich auch jene
religiösen Vorstellungen, die
manchem vielleicht irrational
oder unverständlich erscheinen.
Zu den subjektiven Freiheiten
gehören ausdrücklich auch
fromme Lebensentwürfe, die



von der Mehrheit in einer
offenen Gesellschaft vielleicht
ebenso abweichen wie weniger
traditionelle oder atheistische.
Ein säkulares Staatsverständnis
bedeutet keineswegs
verordneten Atheismus für alle
Bürgerinnen und Bürger.
Entscheidend ist nur: Je
weniger essentialistisch, je
weniger homogen, je weniger
»rein« die Gesellschaft sich
versteht, desto geringer der
Zwang, sich identitär



verklumpen zu sollen.
 

Es ist in Vergessenheit geraten:
Das Vokabular einer inklusiven,
offenen Gesellschaft ist
zunehmend ausgehöhlt oder
verdrängt worden. Wir müssen
wieder ausbuchstabieren, was
das heißen kann und soll: im
Plural zu existieren. Wenn wir
wollen, dass das Miteinander
einen Sinn ergibt – und zwar
nicht nur für jene, die
Schweinefleisch essen, sondern



für alle –, dann müssen wir eine
Sprache und Praktiken und
Bilder finden für diese
Pluralität. Nicht nur für die, die
immer schon sichtbar und
erwünscht waren, sondern auch
für die anderen, über deren
Erfahrungen oder Perspektiven
gern geschwiegen wird.

 
Kommt es in einer solchen
pluralen Gesellschaft zu
Konflikten? Ja,
selbstverständlich. Wird es



unterschiedliche kulturelle oder
religiöse Sensibilitäten geben?
Ja, natürlich. Aber für diese
Konflikte zwischen religiösen
Anforderungen und den
Kompromissen, die eine
säkulare, plurale Gesellschaft
wiederum von den Gläubigen
verlangt, lassen sich keine
allgemeingültigen Formeln
finden. Vielmehr muss jeder
einzelne Konflikt um jede
einzelne Praxis konkret
betrachtet werden, um



abzuwägen: Warum ist dieses
Ritual, diese Praxis bedeutsam
für eine Religion? Wessen
Rechte werden damit
möglicherweise verletzt oder
geleugnet? Wird Gewalt gegen
eine Person ausgeübt? Mit
welchem Recht kann eine solche
Praxis verboten werden? Es ist
eine philosophisch wie rechtlich
hoch anspruchsvolle Debatte,
mit welchen Gründen religiöse
Praktiken sich in einer
säkularen Gesellschaft



öffentlich behaupten können
und mit welchen Gründen sie
eingeschränkt oder untersagt
werden können. Die Frage der
Grenzen der Religionsfreiheit,
das Verhältnis von Säkularismus
zu Demokratie verlangt noch
eindringliche öffentliche
Debatten. Ja, das ist mühsam,
und es wird zu rechtlichen
Verboten von bestimmten
Praktiken oder Ritualen
kommen, die mit dem
Grundgesetz unvereinbar sind



(wie etwa Zwangsverheiratung
von Minderjährigen). Aber
diese Prozesse des Aushandelns
gehören zum Kern einer
demokratischen Kultur. Sie
gefährden die Demokratie nicht,
sie bestätigen sie als
erfahrungsoffener, deliberativer
Lernprozess. Das setzt voraus,
dass jede und jeder einzelne
Gläubige sich sowohl seinem
Glauben gegenüber verpflichtet
fühlt, aber eben auch der
säkularen, pluralen Gesellschaft



gegenüber. Das setzt voraus,
dass jede und jeder einzelne
Gläubige auch zu unterscheiden
lernt zwischen partikularen
Werten, die nicht
verallgemeinerbar sind, und
jenen grundgesetzlichen
Normen, die für alle gelten,
ganz gleich welchen Glaubens
oder welcher Überzeugungen.
Dazu gehört auch, dass die
säkulare Gesellschaft prüft, wie
säkular sie tatsächlich ist. Und
ob manche Institutionen wie



Gesetze nicht bestimmte
Gläubige oder Kirchen
eigentümlich bevorzugen. Um
diese praktischen wie
rechtsphilosophischen Konflikte
auszuhalten und ihre
Anwendungen zu verhandeln,
braucht es nur ein gewisses
Maß an Vertrauen in die
Prozesse einer Demokratie.

 
Eine demokratische
Gesellschaft ist eine
dynamische, lernfähige



Ordnung, und das setzt auch die
individuelle wie kollektive
Bereitschaft voraus, individuelle
oder kollektive Irrtümer
einzugestehen, historische
Ungerechtigkeiten zu
korrigieren und sich gegenseitig
zu verzeihen. Eine Demokratie
ist nicht einfach eine Diktatur
der Mehrheit, sondern sie stellt
ein Verfahren bereit, in dem
nicht nur beschlossen und
gewählt, sondern auch
gemeinsam erörtert und



abgewogen wird. Sie ist eine
Ordnung, in der immer wieder
nachjustiert werden muss und
kann, was nicht gerecht genug
oder nicht inklusiv genug war.
Dazu braucht es auch eine
Fehlerkultur, eine öffentliche
Diskussionskultur, die nicht
allein durch wechselseitige
Verachtung, sondern auch durch
wechselseitige Neugierde
geprägt ist. Irrtümer im eigenen
Denken und Handeln zu
erkennen ist für die politischen



Akteure so elementar wie für
die medialen oder
zivilgesellschaftlichen. Sie sich
gegenseitig auch einmal zu
verzeihen – auch das gehört zur
moralischen Textur einer
lebendigen Demokratie. Gerade
die strukturellen Bedingungen
wie sozialen Gewohnheiten der
Kommunikation in den sozialen
Netzwerken verhindern leider
zunehmend eine solche
Diskussions-Kultur, in der es
auch möglich ist, Fehler



einzugestehen oder sich zu
verzeihen.

 
In ihrer Frankfurter Poetik-
Vorlesung schrieb die Dichterin
Ingeborg Bachmann einmal vom
Denken, »das zuerst noch nicht
um Richtung besorgt ist, einem
Denken, das Erkenntnis will und
mit der Sprache und durch die
Sprache etwas erreichen will.
Nennen wir es vorläufig:
Realität.«[128] Das gilt auch für
eine demokratische



Öffentlichkeit und Kultur, in der
nicht immer schon die Richtung
vorgegeben oder bekannt ist,
sondern in der auch offen und
selbstkritisch gedacht und
debattiert werden kann und
muss. Je polarisierter und
entgrenzter die öffentliche
Debatte ist, umso schwerer fällt
es, dieses Denken, das noch
nicht um Richtung bemüht ist,
zu wagen. Aber genau diese
Suche nach Erkenntnis braucht
es. Genau die Suche nach den



Tatsachen, nach jenen
Beschreibungen der
Wirklichkeit, die nicht
vorgefiltert sind durch
ideologische Ressentiments.
Dabei kann und darf jede und
jeder mitmachen. Es gibt keine
spezifische Expertise für die
Demokratie. Der Philosoph
Martin Saar schreibt: »Denn die
politische Freiheit und das
demokratische Begehren der
Freiheit kennt jeder, selbst der,
dem sie vorenthalten wird.«[129]



*

Es wird sicherlich auch schwer
werden, unterschiedliche
historische und politische
Erfahrungen und Erinnerungen
der Menschen aus
verschiedenen
Herkunftsländern zu vereinen.
Das lässt sich als potentielle
Quelle von Konflikten nicht
ignorieren. Es wird
entscheidend sein, bestimmte
moralische und politische



Konstanten, wie das mahnende
Gedenken an die Verbrechen
des Nationalsozialismus, wieder
neu zu erläutern und zu
begründen. Sie müssen und
können auch für diejenigen
gelten, die mit der Shoah keine
eigene familiäre Geschichte
verbinden. Auch Migrantinnen
und Migranten müssen sich mit
dieser historischen Referenz,
dem Schrecken der Geschichte
dieses Landes befassen. Das
heißt: Das Gedenken kann nicht



einfach nur verordnet, sondern
es muss auch erläutert werden,
warum es für alle relevant sein
kann und muss. Sie müssen die
Möglichkeit bekommen, sich
politisch und moralisch zu
dieser Geschichte zu verhalten,
sie auch als ihre zu begreifen –
ohne die individuelle oder
familiäre Verwobenheit mit
Schuld und Scham. Auch zu
ihnen gehört diese Geschichte,
weil sie hier leben und
Staatsbürgerinnen und



Staatsbürger sind. Sich
auszunehmen von dem
Nachdenken über die Shoah
hieße implizit, sich selbst
auszuschließen aus der
politischen Erzählung und dem
Selbstverständnis dieser
Demokratie.

 
»Es gibt kein Erinnern und
keine Beziehung zur
Geschichte, die nicht durch
einen Wunsch, also durch etwas
in die Zukunft Weisendes



angeregt würde«, sagte der
französische Kunsthistoriker
und Philosoph Georges Didi-
Huberman in einem Gespräch
mit der Zeitschrift Lettre.[130]

Dieser doppelten Richtung der
Erinnerung, in die
Vergangenheit und in die
Zukunft zugleich, gilt es, sich
gewahr zu sein. Nur jene
Erinnerung, die dem
furchtbaren Erbe der
Geschichte auch eine
vorwärtsgewandte Aufgabe



entnimmt, kann wirken und
lebendig bleiben. Nur eine
Erinnerungskultur, die immer
wieder neu die Hoffnung
artikuliert, eine inklusive
Gesellschaft zu schaffen, eine,
die nicht zulässt, dass Einzelne
oder ganze Gruppen als
»fremd« oder »unrein«
ausgesondert werden, kann
lebendig bleiben. Nur das
Erinnern, das auch in der
Gegenwart aufmerksam bleibt
für die Mechanismen von



Ausgrenzung und Gewalt, kann
vermeiden, dass es irgendwann
bedeutungslos wird.

 
Was aber, wenn die historische
Erfahrung, an die erinnert wird,
und die Gegenwart, in der ihr
eine gesellschaftliche und
politische Aufgabe zukommen
soll, immer weiter
auseinanderrücken? Was, wenn
die Zeuginnen und Zeugen, die
sich persönlich erinnern, und
die Nachgeborenen oder



Verschonten, denen sie etwas
erzählen können, sich immer
weiter voneinander entfernen?
Nicht nur im Alter, sondern
auch in dem, was ihnen vertraut
ist, was sie als Eigenes erleben
und verstehen? Wie lässt sich
das Gedenken an die
Verbrechen des
Nationalsozialismus auch in
Zukunft wachhalten, ohne es auf
etwas Statisches zu reduzieren?
Diese Fragen bedrängen vor
allem Jüdinnen und Juden – aber



sie gehen alle in dieser
Gesellschaft etwas an. Diese
Fragen drängen sich nicht erst
auf, seit mit den syrischen
Geflüchteten eine bewusstere
Reflexion auf die moralische
Grammatik einer
Einwanderungsgesellschaft
stattfindet. Sie stellen sich auch
durch die revanchistischen
Parolen rechtspopulistischer
Bewegungen und durch die
tätlichen Angriffe auf Jüdinnen
und Juden in der Öffentlichkeit.



Es braucht keineswegs einen
Generalverdacht des
Antisemitismus gegenüber
Syrern oder Sachsen, um sich
zu fragen, wie eine
Erinnerungskultur jenen
vermittelt werden kann, die
nicht mit ihr aufgewachsen sind
oder die sie nur als verordnet
empfinden.

 
Natürlich kommen mit den
syrischen Geflüchteten auch
andere Erfahrungen und andere



Perspektiven auf den Staat
Israel zu uns. Was die
Geschichte des Holocaust
bedeutet, welchen Schmerz und
welches Trauma, das ist
weniger bekannt, als
hierzulande vorausgesetzt wird.
Das wird zu Irritationen führen.
Und es wird nötig sein zu
erläutern, welche Verbrechen
hier geschehen sind und wie sie
auch den Nachgeborenen als
Erbe und Aufgabe bleiben. Für
das Erinnern an Auschwitz gibt



es keine Halbwertszeit. Es wird
deswegen nötig sein, mit
moderneren didaktischen
Methoden diese Geschichte als
etwas zu erzählen, das sich mit
neugieriger Einfühlung selbst
aneignen lässt. Die vielen
wunderbaren Beispiele aus den
Programmen von Museen und
Kultureinrichtungen zeigen
längst, dass es möglich ist, auch
Jüngere anzustiften, sich so
kreativ wie ernsthaft mit der
Geschichte des



Nationalsozialismus
auseinanderzusetzen. Diese
Arbeit wird noch stärker
gefördert werden müssen als
bislang, um Formate speziell für
jene zu entwickeln, die mit
anderen kulturellen und
historischen Referenzen auf die
Geschichte blicken.

 
Das setzt voraus, sich nicht
allein der besonderen Tiefe der
Schuld der Vergangenheit
bewusst zu bleiben, sondern



auch wachsam in der
Gegenwart zuzuhören, von
welchen Verletzungen die
Geflüchteten berichten und
welche Erinnerungen ihre
Erzählungen bergen. Es wird
nicht gelingen, wenn niemand
dem anderen zuhört. Es wird
nicht gelingen, wenn nicht auch
Geflüchtete von ihren
Erinnerungen, ihren Ängsten
sprechen dürfen. Zuzuhören
heißt ja nicht: allem
zuzustimmen, was da zu hören



ist. Es bedeutet lediglich,
verstehen zu wollen, woher der
oder die andere kommt und
welcher Blickwinkel eine
andere Perspektive erzeugt.
Wer wir als Gesellschaft sein
wollen, wird sich auch darin
zeigen, ob und wie eine solche
zeitoffene, vielstimmige
Erzählung gelingt. Und wer wir
als Gesellschaft sein wollen,
wird sich auch darin zeigen, ob
es gelingt, jede noch so offene,
vielstimmige Erzählung auf



menschenrechtliche und
säkulare Konstanten
festzulegen.[131]

 
Diese Aufgabe ist allerdings
nicht neu. Sondern die Reflexion
auf die Erfahrungen
historischer Schuld und das
Nachdenken über das Leid und
die Perspektive derer, die
extreme Entrechtung und
Misshandlungen, die Krieg und
Gewalt anderswo erfahren
haben, stellt sich in einer



Einwanderungsgesellschaft
immer wieder. Zur deutschen
Erinnerung gehören längst die
Erfahrungen und Perspektiven
der verschiedenen Menschen
und Gruppen aus dem
ehemaligen Jugoslawien, zur
deutschen Erinnerung gehören
längst die Erfahrungen und
Perspektiven der verschiedenen
Menschen und Gruppen aus der
Türkei, aus den
Kurdengebieten, aus Armenien
und vielen anderen Regionen



mehr. Zur deutschen
Erinnerung gehören längst auch
die post-kolonialen Erfahrungen
und Perspektiven schwarzer
Deutscher. Im Plural zu
existieren heißt auch, diese
unterschiedlichen Erinnerungen
und Erfahrungen erst einmal
anzuerkennen und auszuhalten,
dass sie artikuliert und
öffentlich verhandelt werden.
Im Plural zu existieren, das
bedeutet nicht nur, sich nach
Jahrzehnten der Migration



zögerlich als
»Einwanderungsgesellschaft«
zu deklarieren. Sondern dazu
gehört auch nachzuvollziehen,
was es tatsächlich heißt, eine
Einwanderungsgesellschaft zu
sein. Die Zeiten, in denen
Migrantinnen und Migranten
und ihre Kinder und Enkel nur
Objekte des öffentlichen
Diskurses sein dürfen, sind
endgültig vorbei. Es wird Zeit
zu verstehen, dass
Migrantinnen und Migranten,



Geflüchtete, die
hierhergekommen sind, auch
Subjekte der öffentlichen
Diskurse sind. Das verlangt eine
Pluralisierung der
Perspektiven, eine kritische
Befragung der Raster der
Wahrnehmung und des Kanons
des Wissens, der kulturelle
Praktiken und Überzeugungen
tradiert. Im Plural zu existieren
wird auch heißen, jenes Wissen
ernst zu nehmen, das als
weniger wertvoll gilt, nur weil



es hinzugekommen ist. In der
schulischen Bildung ist dieses
Wissen, sind diese Perspektiven
bislang unterrepräsentiert. Die
Literatur, Kunst- und
Kulturgeschichte nicht nur der
europäischen, sondern auch der
außereuropäischen
Gesellschaften wird in den
Bildungseinrichtungen
erstaunlich vernachlässigt.[132]

Dieser enge schulische Kanon
ist den Anforderungen einer
globalisierten Welt und der



Lebenswirklichkeit einer
Einwanderungsgesellschaft
nicht ausreichend
nachgekommen. Es gibt
vereinzelte Brechungen dieser
eingeschränkten Sicht. Es gibt
immer wieder Schulen und
Lehrerinnen und Lehrer, die
sich auch Stoffe und andere
Autorinnen oder Autoren
vornehmen – aber noch nicht
genug. Es geht nicht darum,
Büchner und Wieland
abzuschaffen, aber eben doch



auch mal Orhan Pamuk oder
Dany Laferrière oder Terézia
Mora oder Slavenka Drakulić zu
lesen. Diese Texte sind nicht
allein für die Kinder aus
migrantischen Familien
elementar, die vielleicht die
Erfahrungsräume ihrer Eltern
und Großeltern darin erkennen
können und sie aufgewertet
sehen. Das ist auch wichtig.
Aber sie sind vor allem für die
anderen Kinder relevant: weil
sie lernen, über das



Naheliegende, das Bekannte
hinaus eine neue Welt zu
imaginieren und zu entdecken.
Es ist auch eine Übung in
Perspektivenwechsel und
Einfühlung.

 
Die Pluralisierung der
Perspektiven sollte sich auch
noch weiter in den Behörden
und staatlichen Institutionen
(bei der Polizei, auf den
Bürgerämtern, in den
Justizapparaten) vollziehen. Da



gibt es teilweise bereits ein
spürbares Bemühen um mehr
Diversität. Das ist gut. Die
sichtbare Vielfalt in den
Institutionen und Unternehmen
ist ja nicht einfach politische
Kosmetik, sondern sie eröffnet
auch jüngeren Menschen ganz
andere reale Phantasien, was
sie einmal werden könnten. Die
sichtbare Vielfalt pluralisiert
auch die Vorbilder und
Rollenmuster, an denen sich
andere orientieren können. In



den Behörden und staatlichen
Institutionen zeigt sich das
Selbstverständnis einer
Gesellschaft: Hier signalisiert
sie, wer den Staat
repräsentieren darf und kann –
und wer uneingeschränkt
dazugehört. Je vielfältiger die
Mitarbeiter und
Mitarbeiterinnen der Behörden,
desto glaubwürdiger ist auch
das demokratische Versprechen
auf Anerkennung und
Gleichheit.



*

In seinen Vorlesungen aus dem
Jahr 1983, die in Die Regierung
des Selbst und der anderen
erschienen sind, entwickelt der
französische Philosoph Michel
Foucault anhand des
griechischen Begriffs parrhesia
die Idee vom Wahrsprechen.[133]

Dabei bedeutet Parrhesia
zunächst einmal nur
Redefreiheit. Aber für Foucault
bezeichnet Parrhesia jenes



Wahrsprechen, das mächtige
Meinungen oder Positionen
kritisiert. Dabei geht es
Foucault nicht allein um den
Inhalt des Gesagten, also die
Tatsache, dass jemand die
Wahrheit sagt, sondern
charakteristisch für die
Parrhesia ist die Art und Weise,
wie die Dinge gesagt werden.
Das Foucault’sche
Wahrsprechen ist
voraussetzungsvoll. Es reicht
nicht aus, einfach nur die



Wahrheit zu benennen, sondern
die Parrhesia verlangt auch, sie
tatsächlich zu meinen. Ich sage
nicht nur etwas Wahres,
sondern ich glaube auch, dass
es wahr ist. Die Parrhesia kann
nicht in manipulativer,
täuschender Absicht
gesprochen werden. Sie ist als
Aussage nicht nur wahr,
sondern immer auch
wahrhaftig. Damit
unterscheidet sie sich von jener
Form unwahrhaftiger



Bekenntnisse, die gegenwärtig
oft von nationalistischen
Bewegungen und
rechtspopulistischen Parteien
zu hören sind: Die sagen, sie
hätten nichts gegen Muslime,
aber … Die sagen, sie wollten
das Asylrecht nicht antasten,
aber … Die sagen, sie lehnten
Hass und Gewalt ab, aber man
müsse doch mal sagen dürfen …
Das hat nichts mit
Wahrsprechen zu tun.

 



Außerdem bedarf es für das
Wahrsprechen einer
bestimmten Konstellation der
Macht. Der oder die
Wahrsprechende ist jemand,
der oder die das »Wort ergreift
und dem Tyrannen die Wahrheit
sagt«, heißt es bei Foucault. Mit
dem Wahrsprechen ist also
immer ein Sprechen verbunden,
zu dem einem das Recht oder
der Status fehlt, es ist ein
Sprechen, bei dem der oder die
Sprechende etwas riskiert. Nun



gibt es bei uns keine klassischen
Tyrannen, aber das
Wahrsprechen braucht es
dennoch. Eric Garners Satz It
stops today, »Das muss heute
aufhören«, illustriert, wie ein
solches Wahrsprechen in der
Gegenwart klingen könnte. Es
braucht den Mut, das Wort zu
ergreifen, für sich selbst oder
für andere, denen das Recht
oder der Status dazuzugehören,
abgesprochen wird. Die
Parrhesia, die in der



gegenwärtigen Öffentlichkeit
verlangt ist, wendet sich gegen
die machtvollen Dispositive aus
Gesagtem und Ungesagtem,
gegen die Raster des Hasses,
die Migrantinnen und
Migranten abwerten und
denunzieren, gegen die Blick-
Regime, die schwarze
Menschen übersehen, als seien
sie nicht Menschen aus Fleisch
und Blut, gegen die
permanenten Verdächtigungen
gegen Muslime, gegen die



Mechanismen und
Gewohnheiten, die Frauen
benachteiligen, und gegen die
Gesetze, die Schwulen und
Lesben, Bisexuellen und
Transpersonen die Möglichkeit
nehmen, zu heiraten und
Familien zu gründen wie andere
Menschen auch. Es richtet sich
gegen all jene Techniken der
Ausgrenzung und Missachtung,
mit denen Jüdinnen und Juden
wieder isoliert und stigmatisiert
werden. Das Wahrsprechen der



Gegenwart richtet sich auch
gegen die Raster der
Wahrnehmung und die Blick-
Regime, die jene unsichtbar
machen, die in sozial prekären
Verhältnissen leben müssen:
jene, die nicht wegen ihrer
religiösen oder kulturellen
Überzeugungen ausgeschlossen
werden, sondern schlicht, weil
sie arm oder arbeitslos sind. Sie
werden missachtet in einer
Gesellschaft, die sich immer
noch über Arbeit definiert,



obgleich jeder weiß, dass
Massenarbeitslosigkeit eine
strukturelle Konstante darstellt.
Auch in ihrem Namen und für
ihre Sichtbarkeit braucht es das
Wahrsprechen gegenüber dem
Tabu der sozialen Klasse. Es
werden ja nicht nur bestimmte
Menschen als politisch oder
sozial »überflüssig«
stigmatisiert. Es wird die
Kategorie der sozialen Klasse
schlicht ignoriert, als ob es sie
nicht mehr gäbe. Während viele



als kategorial Andere markiert
und ausgegrenzt werden, wird
bei armen oder arbeitslosen
Menschen gelegentlich so
getan, als gäbe es sie gar nicht
als Gruppe. Für diejenigen, die
in prekären und armen
Verhältnissen leben, führt
dieses Verleugnen der sozialen
Ungleichheiten dazu, dass sie
ihre Situation als vermeintlich
individuell und
selbstverschuldet empfinden.

 



Die israelische Soziologin Eva
Illouz hat darauf hingewiesen,
dass das Wahrsprechen nicht
unbedingt nur eine Richtung
oder einen Adressaten kennt.
Es gibt mitunter historische
Situationen, in denen einem die
Aufgabe zukommt,
verschiedenen
Machtkonstellationen zugleich
widersprechen zu müssen.[134]

Das bedeutet, dass das
Wahrsprechen sich womöglich
nicht nur gegen den Staat und



seine ausgrenzenden Diskurse
richtet, nicht nur gegen
machtvolle Bewegungen und
Parteien, sondern womöglich
auch gegen das eigene soziale
Umfeld, gegen die Familie, den
Freundeskreis, die religiöse
Gemeinschaft, den politischen
Kontext, in dem man sich
bewegt – und in dem es
möglicherweise auch mutigen
Einspruch gegen ausgrenzende
Codes und selbstgefällige
Ressentiments braucht. Das



verlangt, sich nicht einfach in
einer realen oder eingebildeten
Opfer-Position, in der Rolle
einer marginalisierten
Gemeinschaft einzurichten,
sondern darauf zu achten, ob
sich innerhalb der eigenen
Gruppe, individuell oder
kollektiv, auch ausgrenzende
und stigmatisierende Dogmen
oder Praktiken verdichten. Ob
auch hier Raster der
Wahrnehmung geformt werden,
in die sich Hass und



Missachtung ausschütten
können. Auch hier, so Illouz,
bedarf es des universalistischen
Einspruchs.

 
Die Foucault’sche Beschreibung
der Parrhesia gibt einen
Hinweis darauf, wie der
Widerstand gegen Hass und
Fanatismus sich artikulieren
sollte: Diejenigen, denen die
Subjektivität genommen werden
sollte, deren Haut, deren
Körper, deren Scham nicht



respektiert wird, die nicht als
Menschen, als Gleiche, sondern
als »Asoziale«, als
»unproduktives« oder
»unwertes« Leben, diejenigen,
die als »Perverse«, als
»Kriminelle«, als »Kranke«, als
ethnisch oder religiös
»Unreine« oder »Unnatürliche«
kategorisiert und damit
entmenschlicht wurden, sie alle
gilt es wieder als Individuen
einzubauen in ein universales
Wir.



 
Das setzt voraus: all die
Verknüpfungen, all die Ketten
an Assoziationen, die über Jahre
und Jahrzehnte eingeübten
begrifflichen oder bildlichen
Verkrümmungen und
Stigmatisierungen zu
unterbrechen. All die Muster
der Wahrnehmung, die Raster,
in denen Individuen zu
Kollektiven und die Kollektive
mit Eigenschaften und
pejorativen Zuschreibungen



verkoppelt werden, zu
unterwandern. »Soziale
Konflikte werden entlang
narrativer Feldlinien
choreographiert«, schreibt
Albrecht Koschorke in Wahrheit
und Erfindung, und in diesem
Sinne gilt es, mit dem eigenen
Sprechen und Handeln die
Choreographien zu
durchkreuzen.[135] Die Raster
des Hasses, wie im ersten Teil
dieses Essays beschrieben,
werden geformt in Erzählungen,



die die Wirklichkeit besonders
engführen. So werden einzelne
Individuen oder ganze Gruppen
nur noch mit Eigenschaften
verbunden, die sie abwerten:
Sie gelten als »fremd«,
»anders«, »faul«, »animalisch«,
»moralisch korrupt«,
»undurchschaubar«, »illoyal«,
»promisk«, »unehrlich«,
»aggressiv«, »krank«,
»pervers«, »hyper-sexualisiert«,
»frigid«, »ungläubig«, »gottlos«,
»ehrlos«, »sündig«,



»ansteckend«, »degeneriert«,
»asozial«, »unpatriotisch«,
»unmännlich«, »unweiblich«,
»staatszersetzend«, »terror-
verdächtig«, »kriminell«,
»zickig«, »dreckig«,
»schlampig«, »schwach«,
»willenlos«, »willig«,
»verführerisch«, »manipulativ«,
»geldgierig« u.s.w

 
Auf diese Weise verdichten sich
die permanent wiederholten
Assoziationsketten zu



vermeintlichen Gewissheiten.
Sie lagern sich ein in mediale
Repräsentationen, sie
verfestigen sich in fiktionalen
Formaten, in Erzählungen oder
Filmen, sie werden im Netz,
aber auch in Institutionen wie
der Schule reproduziert, wenn
Lehrerinnen oder Lehrer
Empfehlungen abgeben sollen,
wer aufs Gymnasium darf und
wer nicht. Sie verfestigen sich
in intuitiven oder nicht ganz so
intuitiven Praktiken der



Personen-Kontrollen und sie
materialisieren sich in den
Auswahlprozessen für
ausgeschriebene Stellen, bei
denen bestimmte
Bewerberinnen und Bewerber
seltener eingeladen werden.

 
Mangelnde Vorstellungskraft
ist ein mächtiger Widersacher
von Gerechtigkeit und
Emanzipation – und das
Wahrsprechen, das es braucht,
ist eines, das die



Vorstellungsräume wieder
erweitert. Soziale und politische
Räume der Partizipation,
demokratische Spielräume
beginnen auch mit dem Diskurs
und den Bildern, in denen
Menschen angesprochen und
anerkannt werden. Die
Differenzierung, die dem
fanatischen Dogma des
Schlichten und Reinen
entgegengesetzt werden muss,
beginnt genau dort: den
verschwörungstheoretischen



Phantasien, den kollektiven
Zuschreibungen, den groben
Verallgemeinerungen der
ideologischen Ressentiments
wieder ein präzises Beobachten
gegenüberzustellen. »Genaues
Beobachten bedeutet
zerteilen«, schreibt Herta
Müller – und so müssen die
Raster der Wahrnehmung, die
die Wirklichkeit verengen,
zerteilt und aufgelöst werden.
Die falschen
Verallgemeinerungen, in denen



Individuen nur noch als
Stellvertreter für eine ganze
Gruppe verhaftet werden,
müssen zerteilt werden, damit
wieder einzelne Personen und
ihre Handlungen erkennbar
werden. Und die Losungsworte
und Bezeichnungen, die
ausgrenzen und eingrenzen,
müssen unterwandert und
verwandelt werden.

 
Die Praxis des Resignifizierens,
also der Aneignung und



Umdeutung von
stigmatisierenden Begriffen und
Praktiken, hat eine lange
Tradition, in die sich zu reihen
sicherlich auch als eine
poetische Technik des
Widerstands gegen Hass und
Missachtung bezeichnet werden
kann. Die afro-amerikanische
Bürgerrechtsbewegung, aber
auch die
Emanzipationsbewegung von
Schwulen, Lesben, Bisexuellen,
Transpersonen und queeren



Menschen ist voller Beispiele
für solche ironischen,
performativen
Resignifizierungs-Praktiken. In
der Gegenwart ist der »Hate
Poetry Slam« eines der
beispielhaften Formate, das
eine kreative und heitere
Variante des Wahrsprechens
gegen Hass und Missachtung
vollführt.[136] Es gibt andere
Mittel, die machtvollen
Zuschreibungen und
Stigmatisierungen zu



durchkreuzen. Es gibt konkrete
Maßnahmen-Kataloge, wie
gerade in den sozialen Medien
stärker gegengesteuert werden
kann, um den Echokammern des
Hasses zu begegnen. Es
braucht alle diese Instrumente:
soziale und künstlerische
Interventionen, öffentliche
Debatten und
Auseinandersetzungen,
politische Bildungs- und
Schulungsmaßnahmen, aber
auch Gesetze und



Verordnungen.

*

Foucault verweist auf einen
weiteren Aspekt der Parrhesia,
des Wahrsprechens: Es richtet
sich nicht allein an ein
mächtiges, tyrannisches
Gegenüber (und »wirft ihm die
Wahrheit an den Kopf«),
sondern es adressiert auch den
oder die Wahrsprechende
selbst. Das gefällt mir



besonders gut. Als ob man
wahrsprechend in sich
hineinmurmelt, zu sich selbst
spricht, mit sich selbst einen
Pakt eingeht. Wahrsprechen
gegen mächtiges Unrecht
bedeutet immer auch eine Art
Bund des Wahrsprechenden mit
sich selbst: Im Aussprechen der
sozialen und politischen
Wahrheit fühle ich mich auch
durch sie und an sie gebunden.
Nun liegt in diesem mutigen Akt
des Wahrsprechens, das hebt



Foucault hervor, nicht allein
eine Pflicht, sondern das
Wahrsprechen bindet einen
auch an die Freiheit, die sich im
Wahrsprechen zeigt und
vollzieht. Das Wahrsprechen
gegen Unrecht als ein Akt der
Freiheit ist ein Geschenk, denn
es eröffnet den
Wahrsprechenden ein
Verhältnis zu sich selbst, das
der entfremdenden
Wirkungsweise der Macht,
ihrer Mechanik der Exklusion



und der Stigmatisierung,
widerspricht. Wahrsprechen
kann deswegen auch nie nur ein
einmaliger Akt, eine einzelne
Handlung sein, sondern ihr Pakt
wirkt dauerhaft auf das
sprechende Subjekt und
verpflichtet es.

 
Vermutlich wissen das am
ehesten all die zahllosen
Helferinnen und Helfer, die sich
in der humanitären Krise für
Geflüchtete engagiert haben. Es



mag auf den ersten Blick eine
überraschende Lesart sein,
dieses zivilgesellschaftliche
Engagement als eine Form des
Wahrsprechens gegen die
Macht zu deuten. Aber die
Hilfsbereitschaft unzähliger
Bürgerinnen und Bürger, junger
und älterer Menschen, all jener
Familien, die Geflüchtete bei
sich aufgenommen haben, jener
Polizistinnen und
Feuerwehrleute, die in
Sonderschichten gearbeitet,



jener Lehrerinnen und Erzieher,
die sich für Willkommensklassen
eingeteilt, jeder und jede, die
mit Zeit oder Lebensmitteln
oder Wohnraum geholfen
haben, sie alle setzten sich auch
über soziale Erwartungen und
bürokratische Regeln hinweg.
Sie haben die Aufgabe der
Versorgung von Geflüchteten
nicht einfach an staatliche oder
kommunale Stellen delegiert.
Sondern sie haben vielmehr das
vielfach existierende politische



Vakuum durch das dissidente
und großzügige Engagement
einer enorm heterogenen,
sozialen Bewegung gefüllt. Das
war und ist keineswegs immer
einfach. Es kostete und kostet
Zeit, aber auch Kraft und Mut.
Denn so wie jede Begegnung
mit Geflüchteten immer das
Potential birgt, etwas zu
entdecken, das einen beglückt
und bereichert, so birgt jede
Begegnung immer auch das
Potential, etwas zu entdecken,



das man nicht versteht, das
einem widerstrebt, das einen
verstört.

 
Für mich zählt dieses
Engagement als eine Version
des Wahrsprechens, weil es
unter zunehmendem Druck der
Straße, mitunter großen
Anfeindungen und Drohungen
stattfindet. Noch immer braucht
es Wachschutz vor
Flüchtlingsunterkünften, noch
immer werden freiwillige



Helferinnen und Helfer
beschimpft und bedroht. Es
verlangt Mut, sich diesem Hass
entgegenzustellen und sich nicht
beirren zu lassen in dem, was
einem humanitär geboten oder
menschlich selbstverständlich
erscheint. Jeder Anschlag, jeder
Amoklauf eines psychisch
kranken oder fanatisch-
mobilisierten Geflüchteten setzt
dieses Engagement
zusätzlichem Druck und
zusätzlichen Einwänden von



außen aus. Es braucht
ungeheure Geduld und auch
Selbstvertrauen, sich weiterhin
um diejenigen zu kümmern, die
Hilfe und Zuspruch brauchen
und die für die Taten anderer
nicht bestraft werden dürfen.

 
Zum zivilen Widerstand gegen
den Hass gehört für mich auch,
sich die Räume der Phantasie
zurückzuerobern. Zu den
dissidenten Strategien gegen
Ressentiment und Missachtung



gehören auch, und das mag,
nach allem, was zuvor zu hören
war, überraschen, die
Geschichten vom Glück.
Angesichts all der
unterschiedlichen Instrumente
und Strukturen der Macht, die
Menschen marginalisieren und
entrechten, geht es beim
Widerstand gegen Hass und
Missachtung auch darum, sich
die verschiedenen
Möglichkeiten des
Glücklichwerdens und des



wirklich freien Lebens
zurückzuerobern. Dem
Tyrannen zu widersprechen
bedeutet immer, den repressiv-
produktiven Zurichtungen der
Macht zu widerstehen. Und das
heißt auch: die Rolle des
Unterdrückten, Unfreien,
Verzweifelten nicht zu
akzeptieren. Stigmatisiert und
ausgegrenzt zu werden heißt ja
nicht allein, in seinen
Handlungsmöglichkeiten
beschränkt zu werden, sondern



es raubt allzu oft schon die
Kraft und den Mut, für sich
etwas fordern zu können, was
allen anderen gegeben und
normal erscheint: nicht nur
Rechte auf Teilhabe, sondern
auch die Phantasie des Glücks.

 
Zu den dissidenten Strategien
gegen Exklusion und Hass
gehört deswegen auch,
Geschichten vom gelungenen,
dissidenten Leben und Lieben
zu erzählen, damit sich, jenseits



all der Erzählungen vom
Unglück und von der
Missachtung, auch die
Möglichkeit des Glücks als
etwas festsetzt, das es für jeden
und jede geben könnte, als eine
Aussicht, auf die zu hoffen, jede
und jeder ein Anrecht hat: nicht
nur diejenigen, die der
herrschenden Norm
entsprechen, nicht nur
diejenigen, die weiß sind, die
hören können, nicht nur
diejenigen, die sich in dem



Körper, in dem sie geboren
sind, zurechtfinden, nicht nur
diejenigen, die so begehren wie
es die Werbeplakate oder die
Gesetze vorschreiben, nicht nur
diejenigen, die sich frei
bewegen können, nicht nur
diejenigen, die den »richtigen«
Glauben haben, die »richtigen«
Papiere, den »richtigen«
Lebenslauf, das »richtige«
Geschlecht. Sondern alle.

 
Wahrsprechen heißt auch, mit



der Wahrheit, die
ausgesprochen wurde, einen
Pakt einzugehen. Nicht nur zu
glauben, dass alle Menschen
vielleicht nicht gleichartig, aber
gleichwertig sind, sondern diese
Gleichwertigkeit auch
auszubuchstabieren: sie
wirklich einzuklagen,
permanent, gegen den Druck,
gegen den Hass, damit sie nach
und nach nicht nur poetisch
imaginiert, sondern real
verwirklicht wird.



 
»Macht ist immer ein
Machtpotential und nicht etwas
Unveränderliches, Messbares,
Verlässliches wie Kraft oder
Stärke«, schreibt Hannah
Arendt in Vita Activa, »Macht
(…) besitzt eigentlich niemand,
sie entsteht zwischen
Menschen, wenn sie zusammen
handeln, und sie verschwindet,
wenn sie sich zerstreuen.«[137]

Das wäre auch die zutreffendste
und schönste Beschreibung von



einem Wir in einer offenen,
demokratischen Gesellschaft:
Dieses Wir ist immer ein
Potential und nicht etwas
Unveränderliches, Messbares,
Verlässliches. Das Wir definiert
niemand allein. Es entsteht,
wenn Menschen zusammen
handeln, und es verschwindet,
wenn sie sich aufspalten. Gegen
den Hass aufzubegehren, sich in
einem Wir zusammenzufinden,
um miteinander zu sprechen
und zu handeln, das wäre eine



mutige, konstruktive und zarte
Form der Macht.



1

Endnoten

Zu den machtvollen Techniken
des Ausgrenzens oder
Stigmatisierens gehören auch
die Begriffe, mit denen
Menschen bezeichnet werden.
Für viele, die sich im
wissenschaftlichen oder polit-
aktivistischen Kontext mit den
Fragen der Ausgrenzung
befassen, ist gerade die



sprachpolitische Debatte um
angemessene Bezeichnungen
ein gravierendes ethisches
Problem. Schon die
vermeintlich
»selbstverständlichen«
Kategorien wie »schwarz/weiß«
wiederholen doch lediglich die
rassistische Zuschreibung und
Spaltung, die kritisiert werden
sollen. Deswegen gibt es eine
Vielzahl sprachlicher
Strategien, um sensibler mit
diesem Problem umzugehen:
vom Weglassen und Ersetzen
der belasteten Begriffe, einer
Verwendung ausschließlich



englischer Bezeichnungen bis
hin zu verschiedenen kreativen
Formen der Markierung
(Kleinschreibung »weiß«,
Großschreibung »Schwarz«, um
die soziale Hierarchisierung
umzukehren). Oft entfernen
sich diese sprachpolitischen
Optionen allerdings recht weit
von den verbreiteten
Gewohnheiten des Sprechens
und Schreibens. Das ist
einerseits auch genau die
politische Absicht: Es sollen
schließlich Gewohnheiten
verändert werden. Aber
dadurch verlieren sie mitunter



ihre Wirkung gerade bei den
Menschen, die sie erreichen
wollen. Wichtig bleibt
festzuhalten, dass »schwarz«
und »weiß«, wie sie hier im
Text verwendet werden,
keineswegs als objektive
Tatsachen behauptet werden.
Sondern als Zuschreibungen in
einem spezifischen historisch-
kulturellen Kontext. Wer mit
welchem Recht in welchem
Kontext und mit welchen
Folgen als »schwarz« gelesen
und gesehen wird, eben darüber
gibt es beeindruckende
Kontroversen. Zu den



2

3

historisch belasteten
Zuschreibungen und zum
Rassismus mehr und
ausführlicher im Abschnitt über
Eric Garner.

Giorgio Agamben beschreibt so
auch die Figur des »homo
sacer«. Ders., Homo Sacer. Die
souveräne Macht und das
nackte Leben, Frankfurt am
Main 2002.

Nur als Gedankenexperiment
möge man sich das einmal
andersherum vorstellen:
Heterosexualität sei ja
akzeptabel, aber warum



4

müssten Heterosexuelle immer
so erkennbar heterosexuell
sein. Sie könnten sich ja privat
lieben, das störte niemanden,
aber warum auch noch
heiraten?

Im Folgenden wird nicht von
individuellen Pathologien oder
Psychosen die Rede sein, die
sich auch in Hass und Gewalt
(wie in Amokanschlägen)
artikulieren können. Inwiefern
sich im Einzelfall solche
psychischen Dispositionen
besonders verstärken oder
entladen in Zeiten der
politisch-ideologischen



5

6

Mobilmachungen des Hasses ist
ein eigenständiger
Untersuchungsgegenstand.

Siehe auch Axel Honneths
schönen Aufsatz
»Unsichtbarkeit. Über die
moralische Epistemologie von
›Anerkennung‹«, in: Ders.,
Unsichtbarkeit. Stationen einer
Theorie der Intersubjektivität,
Frankfurt am Main 2003, S. 10–
28.

Claudia Rankine, Citizen,
Minneapolis 2014, S. 17. Eigene
Übersetzung. Das Zitat lautet
im Original: »… and you want it



7

to stop, you want the child
pushed to the ground to be
seen, to be helped to his feet, to
be brushed off by the person
that did not see him, has never
seen him, has perhaps never
seen anyone who is not a
reflection of himself.«

Die Erzählung dient nicht als
Empfehlung zur Nachahmung –
nur um das sicherheitshalber
noch mal deutlich zu machen.
Es war nur als Illustration der
Shakespeare’schen Vorstellung
von Liebe als zeitlich
begrenzter Projektion gemeint.



8

9

10

So lässt sich zwischen dem
Objekt und dem »formalen
Objekt« einer Emotion
unterscheiden. Siehe: William
Lyons, »Emotion«, in: Sabine
Döring (Hrsg.), Philosophie der
Gefühle, Frankfurt am Main
2009, S. 83–110.

Martha Nussbaum, Politische
Emotionen, Berlin 2014, S. 471.

Über dieses passive Identitäts-
Modell nach Jean-Paul Sartre
und auch Iris Marion Young
habe ich sehr ausführlich
geschrieben in: Carolin Emcke,
Kollektive Identitäten,



11

12

13

Frankfurt am Main 2000,
S. 100–138. Inwiefern es
tatsächlich anwendbar ist auf
unterschiedliche Formen und
Gruppierungen des Fanatismus,
müsste eingehender und auch
spezifischer untersucht werden
als das hier möglich ist.

Didier Eribon, Rückkehr nach
Reims, Berlin 2016, S. 139.

Jürgen Werner, Tagesrationen,
Frankfurt am Main 2014,
S. 220.

Vgl. auch Jan-Werner Müller:
der »Kernspruch aller
Populisten (…) lautet etwa so:



14

›Wir – und nur wir –
repräsentieren das wahre
Volk.‹« In: Ders., Was ist
Populismus, Berlin 2016, S. 26.
Müller fragt auch, welchen
Unterschied es bedeuten
würde, wenn der Slogan nur um
ein Wort ergänzt würde: »Wir
sind auch das Volk«.

Sie erinnert an einen Satz von
Frantz Fanon: »Nach allem, was
gesagt wurde, versteht man,
dass die erste Reaktion des
Schwarzen darin besteht, nein
zu sagen zu denen, die ihn
definieren wollen.« Frantz
Fanon, Schwarze Haut, weiße



15

16

17

Masken, Wien 2013/2015, S. 33.

Aurel Kolnai, Ekel Hochmut
Hass. Zur Phänomenologie
feindlicher Gefühle, Frankfurt
am Main 2007, S. 102.

Elaine Scarry, »Das schwierige
Bild der Anderen«, in: Friedrich
Balke, Rebekka Habermas,
Patrizia Nanz, Peter Sillem
(Hrsg.), Schwierige Fremdheit,
Frankfurt am Main 1993,
S. 242.

Der einzige Begriff, der mir
ansonsten zutreffend erschiene,
wäre der der »Meute«, im Sinne
von Elias Canetti: »Die Meute



18

19

besteht aus einer Gruppe
erregter Menschen, die sich
nichts mehr wünschen, als
mehr zu sein.« Elias Canetti,
Masse und Macht, Frankfurt am
Main 1980/2014, S. 109.

https://www.facebook.com/Döbeln-
wehrt-sich-Meine-Stimme-
gegen-Überfremdung-
687521988023812/photos_stream?
ref=page_internal

Zum Zeitpunkt des Schreibens
an diesem Buch gab es noch
diese
Bilder/Videos/Kommentare auf
der Seite.



20

21

22

23

http://www.sz-
online.de/sachsen/autoliv-
schliesst-werk-in-doebeln-
2646101.html

Der Bus der Firma
»ReiseGenuss«, der in Clausnitz
schließlich blockiert wurde,
war ursprünglich an diesem
Tag in Schneeberg gestartet
und fuhr über die
Ausländerbehörde in Freiberg
nach Clausnitz. In Döbeln hat er
nie Station gemacht.

Kolnai, Ekel Hochmut Hass,
S. 132f.

Max Horkheimer/Theodor W.



24

25

26

Adorno, Dialektik der
Aufklärung, Frankfurt am Main
1989, S. 179.

Christoph Demmerling/Hilge
Landweer, Philosophie der
Gefühle, Stuttgart 2007, S. 296.

So warnte auch der BKA-Chef
Münch im Juni 2016 mit
bemerkenswerter Klarheit:
»Die Sprache kommt vor der
Tat.«:
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/bka-
chef-muench-im-interview-die-
sprache-kommt-vor-der-tat-
14268890.html

Elaine Scarry, Das schwierige



27

Bild der Anderen, in:
Balke/Habermas/Nanz/Sillem
(Hrsg.), Schwierige Fremdheit,
Frankfurt 1993, S. 238.

In der Ausstellung
»Angezettelt«, die vom
Zentrum für
Antisemitismusforschung und
dem Deutschen Historischen
Museum organisiert wurde,
werden diese historischen
Linien aus alten Vorurteilen
und Motiven bis in die heutige
Bild-Politik antisemitischer
oder rassistischer Aufkleber
aufgezeigt. Die Hetzkampagne
»Schwarze Schmach«, mit der



28

in den 20er Jahren vor der
angeblichen »Bestialität« von
Schwarzen »gewarnt« wurde,
die dazugehörigen Briefmarken,
auf denen riesige, düstere
Figuren sich über wehrlose,
weiße Frauenkörper
hermachen, eben diese
rassistische Insinuierung von
der sexuellen Gefahr, die
angeblich von »Fremden« (nun
»Ausländern« oder
»Nordafrikanern«) ausgehe, sie
wiederholt sich.

Was dieses historische Zitat in
neuem Umfeld so perfid macht,
ist, dass es die erreichte



Wachsamkeit gegenüber
sexueller Gewalt
instrumentalisiert und in die
gewünschte Richtung
kanalisiert. In der Gegenwart,
in der endlich sexuelle Gewalt
gegenüber Kindern und Frauen
kriminalisiert wird, in der sie
nicht mehr verharmlost oder
verniedlicht wird, verkoppeln
sich die illegitimen Muster der
rassistischen Zuschreibung (die
geschürte Furcht vor dem
»übergriffigen Fremden« oder
dem »arabischen Mann«) mit
der legitimen und notwendigen
Sensibilisierung gegenüber



sexueller Gewalt gegen Kinder
und Frauen. Deswegen ist das
Schüren von Angst vor
»Kinderschändern« so ein
populäres rhetorisches
Instrument in der
rechtsradikalen Szene, weil
sich damit in einem breiten
gesellschaftlichen Spektrum
Zustimmung generieren lässt.
Natürlich will sich jeder und
jede gegen sexuelle Gewalt
stellen. Nur dient in diesem
Milieu die Warnung vor
sexuellen Übergriffen vor allem
der Vertiefung des
Ressentiments gegenüber »dem



29

arabischen« oder »dem
schwarzen« Mann.

Das ist nicht zufällig, sondern
Ergebnis bewusster,
rhetorischer Taktik. In einem
Beitrag des Magazins SPIEGEL
TV, der am 14. Mai 1989
ausgestrahlt wurde, lässt sich
die Oberflächen-Politur
rassistischer Ideologie
nachvollziehen: Ein Workshop
von NPD-Kadern wird filmisch
begleitet. In einer Seminar-
Einheit soll eine Rede zum
Thema »Ausländer-
Problematik« geübt werden.
Die Sitzung ist als ein Rollen-



Spiel konzipiert: Ein Seminar-
Teilnehmer probt einen
Vortrag, die anderen sollen ihn
mit Einwänden oder Einwürfen
konfrontieren. Auf die
Nachfrage, ob nicht Ausländern
aus Kriegsgebieten doch
geholfen werden müsste,
antwortet der NPD-Schüler:
»… das sind arme Teufel.
Natürlich muss man denen
helfen. Aber denen ist nicht
geholfen, wenn man versucht,
die hier einzugliedern … das
geht eben nicht. Das ist ’ne
andere Rasse, die sich
auszeichnet durch andere



Merkmale, durch eine andere
Lebensart …« In der
anschließenden Feedback-
Runde durch die Dozenten folgt
die taktische Korrektur: »Dann
sagst Du ›Rassen‹ … das ist
auch ein Wort, das ich nie in
dem Zusammenhang bringen
würde … gemeint hast Du
›andere Mentalität‹. Aber so
hast Du natürlich gleich wieder
bei den Linken oder bei der
(unverständlich) Presse … ›Das
ist ein Rassist‹.« Die Kritik
bezieht sich also nicht auf die
Unterstellung, es gäbe so etwas
wie unterschiedliche »Rassen«



30

und ihnen ließen sich kollektiv
bestimmte Eigenschaften
zuschreiben. Sondern die Kritik
bezieht sich lediglich auf das
Wort »Rasse«, weil es den
Vorwurf anlockt, der Sprecher
sei ein Rassist. So erklärt sich,
warum der heutige Diskurs so
geglättet daherkommt – ohne
an den ideologischen Inhalten
etwas verändert zu haben.
Dank an Maria Gresz und
Hartmut Lerner aus der
Dokumentation von SPIEGEL
TV, die mir diesen Beitrag
zugänglich gemacht haben.

Selbst die Polizei wird in



diesem Kontext wenn nicht als
feindlich, so doch als
manipuliert oder verwirrt
wahrgenommen. Es gibt
Aufrufe, die sich ausdrücklich
an Beamte richten und in denen
erklärt wird, wen sie stützen
und wen sie schützen sollten.
Das »Volk«, so heißt es da, das
Volk, das sind »Eure Familie,
Eure Verwandten, Eure
Freunde, Eure Nachbarn«. Dass
Polizisten zuvörderst den
Rechtsstaat schützen und alle
Menschen, die hier leben,
unabhängig davon, ob sie mit
ihnen verwandt oder



31

befreundet sind – das ist
offensichtlich ungültig.

Jede vermeintliche
Differenzierung dient in diesem
einheitlichen Diskurs allein der
Bestätigung des
Generalverdachts. Um ein
Beispiel aus demselben Kontext
zu geben: Ein Bild von einer
gläsernen Schale mit bunten
M&Ms. Darüber großgedruckt
die Zeile: »Nicht alle
Flüchtlinge sind kriminell oder
böse«, darunter die kleiner
gesetzte Zeile: »Nur stell dir
jetzt einmal eine Schale M&Ms
vor, wovon 10 % vergiftet sind.



32

Würdest du eine Handvoll
davon essen?«

Dazu gehören Publikationen
wie »Sezession«, die sich
nüchtern und intellektuell
geben oder es auch sind, und
die doch all die Themen und
Deutungen bereitstellen, die es
für den Hass auf die Menschen
im Bus braucht. Vgl. auch Liane
Bednarz/Christoph Giesa,
Gefährliche Bürger. Die Neue
Rechte greift nach der Mitte,
München 2015. Oder auch
Volker Weiß, Deutschlands
neue Rechte, Paderborn 2011.
Sowie:



33

34

Küpper/Molthagen/Melzer/Zick /
(Hrsg.), Wut, Verachtung,
Abwertung. Rechtspopulismus
in Deutschland, Bonn 2015.

Eine exzellente Analyse der
Geschichte und Strategie des IS
liefert Will McCants, The ISIS
Apocalypse, New York 2015.
Der Autor ist auch auf twitter
sehr aktiv: @will_mccants

In einem der zentralen
Dokumente, auf das sich der IS
ideologisch-programmatisch
beruft, The Management of
Savagery, widmet sich der
Autor, Abu Bakr Naji, in einem



35

ganzen eigenen Kapitel der
Strategie der Polarisierung. Der
Text wurde übersetzt von Will
McCants im Jahr 2006 und ist
allen, die die dogmatischen
Grundlagen des Terrors des IS
verstehen wollen, sehr zu
empfehlen. Über Polarisierung
und Fragmentierung des
Westens als Ziel des IS siehe
auch:
http://understandingwar.org/sites/default/files/

http://www.focus.de/politik/videos/brauner-
mob-in-clausnitz-dramatische-
szenen-aus-clausnitz-
fluechtlingsheim-frauen-und-
kinder-voellig-



36

37

38

verstoert_id_5303116.html

https://www.youtube.com/watch?
v=JpGxagKOkv8

Die Namen sind erst
nachträglich über die
Ermittlungen bekannt
geworden. Ich verwende sie
hier zur präziseren
Beschreibung der Abläufe, die
zum Tod von Eric Garner
führten.

Im englischen Original lauten
die letzten Worte von Eric
Garner: Get away [garbled] for
what? Every time you see me,
you want to mess with me. I’m



39

tired of it. It stops today. Why
would you …? Everyone
standing here will tell you I
didn’t do nothing. I did not sell
nothing. Because everytime you
see me, you want to harass me.
You want to stop me [garbled]
selling cigarettes. I’m minding
my business, officer, I’m
minding my business (…) Es
gibt auch eine Tonspur davon:
http://www.hiaw.org/garner/

Eric Garner war zuvor schon
wegen des Verkaufs nicht
versteuerter Zigaretten und
wegen des Besitzes von
Marihuana mehrfach verhaftet



40

worden.

Im Original (wie in der
deutschen Übersetzung) ist das
N-Wort ausgeschrieben. Ich
verzichte hier bewusst darauf,
den Begriff auszuschreiben,
weil ich – als weiße Autorin
einen schwarzen Schriftsteller
zitierend – diesen Begriff in
einen anderen Kontext setze
und mir der Verschiebungen
und Verletzungen, die sich
daraus ergeben können,
bewusst bin. Frantz Fanon,
Schwarze Haut, weiße Masken,
Wien/Berlin 2013–2015, S. 97.



41

42

43

Besonders instruktiv dazu die
Texte von Judith Butler,
»Endangered/Endangering:
Schematic Racism and White
Paranoia« sowie Robert
Gooding-Williams, »Look, a n…«
in: Robert Gooding-Williams
(Hrsg.), Reading Rodney King,
Reading Urban Uprising, New
York/London 1993, S. 15–23
und S. 157–178.

Scarry, Das schwierige Bild des
Anderen, S. 230.

Den Tod begünstigt, auch das
stellt die Gerichtsmedizin fest,
hatten zudem Eric Garners



44

45

46

47

48

Asthma-Erkrankung, eine
Herzschwäche und sein
Übergewicht.

Fanon, Schwarze Haut, weiße
Masken, S. 95.

http://www.nytimes.com/1994/12/30/nyregion/clash-
over-a-football-ends-with-a-
death-in-police-custody.html

Ta-Nehisi Coates, Zwischen mir
und der Welt, München 2016,
S. 17.

Coates, Zwischen mir und der
Welt, S. 105.

Ausgerechnet in Dallas, wo fünf
Polizisten durch den schwarzen



49

Afghanistan-Veteranen Micah
Johnson erschossen wurden,
war die lokale Polizei seit
Jahren besonders um De-
Eskalation bemüht. Siehe:
www.faz.net/aktuell/feuilleton/nach-
den-polizistenmorden-
ausgerechnet-dallas-
14333684.html

George Yancey beschreibt diese
Erfahrung der Angst in einem
Interview in der New York
Times unter dem Titel »The
Perils of Being a Black
Philosopher« mit den Worten:
»Black people were not the
American ›we‹ but the



50

51

terrorized other.«
http://opinionator.blogs.nytimes.com/2016/04/18/the-
perils-of-being-a-black-
philosopher/?smid=tw-
nytopinion&smtyp=cur&_r=1

Ich will hier gar nicht
aufzählen, mit wie vielen
lesbischen Frauen ich schon
verwechselt wurde, die mir
wirklich nicht ähnlich sehen.

Vgl. auch Mari J.
Matsuda/Charles R.
Lawrence III./Richard
Delgado/Kimberlè Williams
Crenshaw (Hrsg.), Words that
Wound. Criticial Race Theory,



52

53

Assaultive Speech, and the First
Amendment, Boulder/Colorado
1993, S. 13.

Jacques Derrida, Schibboleth,
Wien 2012, S. 49.

Unterschiede in Praktiken und
Überzeugungen des Glaubens
finden sich zudem nicht nur
zwischen religiösen
Gemeinschaften, sondern auch
innerhalb einer jeden. Glaube in
der Moderne ist immer auch –
jenseits aller theologischen
Lehre – gelebter Glaube und
darin, über verschiedene
Generationen oder Regionen



hinweg, facettenreicher und
beweglicher, als es die
jeweiligen kanonischen Texte
oder das jeweilige Lehramt
vorgeben mögen. Grundsätzlich
gilt auch für religiöse
Gemeinschaften, dass kein
Zwang ausgeübt werden darf.
Das verlangt, dass für
diejenigen, die hineingeboren
wurden in eine Gemeinschaft,
mit deren Regeln sie nicht
übereinstimmen können oder
wollen, eine Exit-Option
bereitsteht: dass Mitglieder
oder Angehörige also
aussteigen können, wenn sie



54

nicht glauben können oder
wollen, wenn die Vorgaben sie
vielleicht überfordern oder sie
gar in ihren Rechten als
eigenständige Subjekte
missachten. Glauben zu dürfen
(oder zu können) wie nicht
glauben zu dürfen (oder zu
können) sind gleichermaßen
schützenswerte individuelle
Rechte (oder Gaben). Der
Zugang zum Glauben und einer
religiösen Gemeinschaft darf
nicht erzwungen werden.

Tzvetan Todorow, Die
Eroberung Amerikas. Das
Problem des Anderen, Frankfurt



55

am Main 1985, S. 177.

Bevor darüber ein
Missverständnis aufkommt:
Natürlich können solche
Ausgrenzungen manchmal auch
mehrheitlich, durch
Volksentscheide oder
parlamentarische Wahlen
autorisiert sein. Aber das
ändert nichts an ihrem
potentiell illiberalen, normativ
fragwürdigen Charakter. Auch
demokratische Entscheidungen
werden in einem Rechtsstaat
eingefasst und eingegrenzt
durch menschenrechtliche
Garantien. Aber dazu später



56

mehr.

Im Liberalismus dagegen zeigt
sich ein gewisser
Pragmatismus: Das Volk
delegiert seine Souveränität an
gewählte Vertreterinnen und
Vertreter. In der
Bundesrepublik wird die
Staatsgewalt des Volkes, so
formuliert es das Grundgesetz,
nur »in Wahlen und
Abstimmungen und durch
besondere Organe der
vollziehenden Gewalt und der
Rechtsprechung ausgeübt«
(GG. Art. 20, Abs. 2). Siehe
auch zu einer Reformulierung



57

58

des Begriffs der
Volkssouveränität durch ein
diskurstheoretisch erweitertes
Konzept der demokratischen
Willensbildung: Jürgen
Habermas, Faktizität und
Geltung, Frankfurt am Main
1992, S. 349–399.

Vgl. »Das Imaginäre der
Republik II: Der Körper der
Nation«, in:
Koschorke/Lüdemann/Frank/Matala
de Mazza, Der fiktive Staat,
Frankfurt am Main 2007,
S. 219–233.

Ausführlicher zu der Frage des



59

60

61

Kopftuchs siehe: Carolin
Emcke, Kollektive Identitäten,
Frankfurt am Main 2000,
S. 280–285.

Ebenda

So die schöne Formulierung von
Gustav Seibt in:
http://www.sueddeutsche.de/kultur/alternative-
fuer-deutschland-sprengstoff-
1.2978532

Warum hingegen kulturelle
Diversität nicht nur politisch
oder demokratisch erwünscht,
sondern auch von
ökonomischem Vorteil sein
kann, darüber gibt es einige



62

Studien. Vgl.
http://www.nber.org/papers/w17640
oder
https://www.americanprogress.org/issues/labor/news/2012/07/12/11900/the-
top-10-economic-facts-of-
diversity-in-the-workplace/

Für Marine LePen vom »Front
National« beispielsweise liegt
das »ursprüngliche«, »echte«
Frankreich mindestens vor dem
historischen Beitritt zur
Europäischen Union, womöglich
auch zu der Zeit de Gaulles.
Frankreich ist nicht
Frankreich, wenn es
eingebunden ist in die EU (oder
die NATO). Vor allem aber



verortet Marine LePen das
»richtige« Frankreich in jener
historischen Zeit, in der es
keine muslimischen Franzosen
gab. Wenn LePen die kulturelle
und religiöse Vielfalt im
Frankreich der Gegenwart
kritisiert, dann unterstellt sie
gern, es habe das irgendwann
einmal gegeben: eine wirklich
homogene französische Nation
mit einer einheitlichen – wie
auch immer definierten –
Identität. Deswegen gilt LePen
die Abstammung als
entscheidendes Merkmal für
das Recht auf französische



63

Staatsangehörigkeit – und
nicht, wie es in der Fünften
Republik Gesetz ist, der
Geburtsort.

Benedict Anderson, Imagined
Communities, London/New York
1983/1991, S. 6. Eigene
Übersetzung. Das Zitat lautet
im Orginal: »It is imagined
because even the members of
the smallest nations will never
know most of their fellow
members, meet them or even
hear of them, yet in the minds of
each lives the image of their
communion.«



64

65

66

67

http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/pegida-
anhaenger-hetzen-gegen-
nationalspieler-auf-
kinderschokolade-a-
1093985.html

http://www.antidiskriminierungsstelle.de/SharedDocs/Downloads/
__blob=publicationFile

»Boateng will jeder haben«,
Interview mit Alexander
Gauland, im: SPIEGEL 23/2016,
S. 37.

Zu den Techniken des
Ausgrenzens oder Diffamierens
gehören – das sei auch in
diesem Abschnitt noch einmal
ausdrücklich hervorgehoben –



nicht zuletzt die Begriffe, mit
denen Menschen bezeichnet
werden. Für viele, die sich im
wissenschaftlichen und polit-
aktivistischen Feld mit der
Frage der Exklusion befassen,
ist die sprachpolitische Debatte
um angemessene und
inklusivere Bezeichnungen
existentiell wichtig. Auch die
vermeintlich
»selbstverständlichen«
Kategorien wie
»männlich/weiblich« stellen ein
ethisches und
sprachpolitisches Problem dar,
weil sie jene Zuschreibungen



und binären Spaltungen, die
doch reflektiert und kritisiert
werden sollten, nur
wiederholen. So gibt es
inzwischen eine ungeheure
Vielfalt an sprachlichen
Varianten und Vorschlägen, die
nach angemesseneren Begriffen
oder Schreibweisen suchen (so
gibt es die Strategie des
Sichtbarmachens aller
gemeinten Geschlechter: und
dies lässt sich wiederum durch
verschiedene Schreibweisen
anzeigen: durch eine
Doppelform, durch
Schrägstriche oder durch das



Binnen-I; es gibt aber auch die
Strategie der Neutralisierung,
bei der jede Erkennbarkeit des
Geschlechts und der Norm der
Zweigeschlechtlichkeit
vermieden wird). Wichtig bleibt
für mich auch an dieser Stelle
festzuhalten, dass
»männlich/weiblich«, wie sie
hier im Text verwendet werden,
nicht als einfach gegebene,
objektive Tatsachen behauptet
werden – sondern immer auch
als historisch und kulturell
geprägte Formen. Wer mit
welchem Recht in einem
bestimmtem Umfeld als



68

»männlich« oder »weiblich«
gesehen wird und gelten darf,
eben das ist kontrovers und
Thema dieses Abschnitts. Ich
hoffe, dass die Formulierungen
und Begriffe, die ich verwende,
als respektvoll und doch auch
noch verständlich empfunden
werden.

Ganz herzlichen Dank an Tucké
Royale und Maria Sabine
Augstein für die Geduld, mit
der sie mir Fragen beantwortet
haben, für die Offenheit, mit
der sie mir auch Persönliches
anvertraut haben, und für die
fundierte und konstruktive



69

Kritik. Für Schwächen oder
Fehler im nachfolgenden
Abschnitt bleibe ich
selbstverständlich allein
verantwortlich.

Zur Entstehung des
geschlechtlichen Körpers
waren u.a. die historischen
Studien von Claudia Honegger,
Die Ordnung der Geschlechter,
Frankfurt am Main 1991;
Thomas Laqueur, Auf den Leib
geschrieben, Frankfurt am Main
1992; und Barbara Duden,
Geschichte unter der Haut,
Stuttgart 1991 einschlägig. Zur
Idee von Geschlecht als



70

71

gesellschaftlich-kultureller
Existenzweise siehe: Andrea
Maihofer, Geschlecht als
Existenzweise, Frankfurt am
Main 1995.

Siehe zu der Frage wie
»Differenz im Verhältnis zu
Macht- und
Herrschaftsverhältnissen
gedacht werden kann«:
Quaestio/Nico J. Beger/Sabine
Hark/Antke Engel/Corinna
Genschel/Eva Schäfer (Hrsg.),
Queering Demokratie, Berlin
2000.

Für die zweite Version: siehe



72

Stefan Hirschauer, Die soziale
Konstruktion der
Transsexualität. Über die
Medizin und den
Geschlechtswechsel, Frankfurt
am Main 1993/2015.

Um es noch etwas präziser und
vielleicht auch überraschender
zu beschreiben: Es gibt
durchaus auch Transpersonen,
die gar nicht grundsätzlich ihre
angeborenen
Geschlechtsmerkmale als
»falsch« oder »störend«
empfinden. Sie finden sie
womöglich sogar schön und
passend. Was für sie nicht



73

74

passt, ist die Deutung dieser
Merkmale als »eindeutig
weiblich« oder »eindeutig
männlich«.

Vgl. auch Andrea Allerkamp,
Anruf, Adresse, Appell.
Figuration der Kommunikation
in Philosophie und Literatur,
Bielefeld 2005, S. 31–41.

Mari J. Matsuda/Charles R.
Lawrence III./Richard
Delgado/Kimberlè Williams
Crenshaw (eds.), Words that
Wound. Critical Race Theory,
Assaultive Speech, and the First
Amendment, Boulder/Colorado



75

76

1993, S. 5.

»Durch das Sprechen verletzt
zu werden bedeutet, dass man
Kontext verliert, also
buchstäblich nicht mehr weiß,
wo man ist«, schreibt Judith
Butler in Hass spricht. Judith
Butler, Hass spricht. Zur Politik
des Performativen, Berlin 1998,
S. 12.

Die Zahlen zitiert nach
Jacqueline Rose, »Who do you
think you are«?, in: London
Review of Books, Vol. 38, No. 9,
2. Mai 2016
http://www.lrb.co.uk/v38/n09/jacqueline-



77

78

rose/who-do-you-think-you-are

Bei »Packern« handelt es sich
um unterschiedliche Sorten von
Penis-Prothesen. Mit »Bindern«
lassen sich Brüste abbinden
und auf diese Weise von außen
weniger sichtbar machen. Dank
an Laura Méritt, die ihr Wissen
so großzügig wie humorvoll
teilt.

Dieser Wunsch, die offizielle
Geschlechtszugehörigkeit oder
auch den Körper der inneren
Überzeugung anzupassen, hat
im Übrigen nichts mit der
Frage der sexuellen



79

Orientierung zu tun.
Transsexualität betrifft, wie die
Schriftstellerin und Aktivistin
Jennifer Finney Boylan es
einmal beschrieben hat, »nicht
die Frage, mit wem Du schlafen
willst, sondern als wer Du mit
jemandem schlafen willst«.
Zitiert in Jacqueline Rose,
»Who do you think you are?«,
http://www.lrb.co.uk/v38/n09/jacqueline-
rose/who-do-you-think-you-are

Paul B. Preciado, Testo Junkie.
Sex Drogen Biopolitik in der Ära
der Pharmapornographie, Berlin
2016, S. 149.



80

81

82

83

84

Vgl. den Eintrag von Julian
Carter, »Transition«, in:
Posttranssexual. Key Concepts
for a Twenty-First-Century
Transgender Studies, TSQ,
Vol. 1, No. 1–2, Mai 2014,
S. 235ff.

Paul B. Preciado, Testo Junkie,
S. 68f.

Paul B. Preciado, Testo Junkie,
S. 57.

Hier der Gesetzestext:
http://www.gesetze-im-
internet.de/tsg/BJNR016540980.html

Ebenda. Es gibt noch den



85

86

87

Zusatz, dass »mit hoher
Wahrscheinlichkeit
anzunehmen ist, dass sich ihr
Zugehörigkeitsempfinden zum
anderen Geschlecht nicht mehr
ändern wird«.

https://www.bundesverfassungsgericht.de/entscheidungen/rs20110111_1bvr329507.html

Zu einer kritischen Diskussion
der Pathologisierung von
Transpersonen siehe: Diana
Demiel, »Was bedeuten DSM-IV
und ICD-10?«, in: Anne Alex
(Hrsg.), Stop
Trans*Pathologisierung, Neu-
Ulm 2014, S. 43–51.

Daniel Mendelsohn, The Elusive



88

Embrace, New York 2000,
S. 25f. Eigene Übersetzung.
Das Zitat lautet im Original: »If
you spend a long enough time
reading Greek literature that
rhythm begins to structure your
thinking about other things, too.
The world men you were born
into; the world de you choose to
inhabit.«

Besonders der neu-rechte
Diskurs verlangt diese
Eindeutigkeit. »Geschlecht
fungiert in diesem
Zusammenhang als sozialer
Platzanweiser innerhalb der
streng anti-individualistischen



und autoritär-hierarchischen
Konstruktion der
›Volksgemeinschaft‹. Entwürfe
von Männlichkeit(en) und
Weiblichkeit(en) sind
funktional für den inneren
Zusammenhalt der
Gemeinschaft.« So: Juliane
Lang, »Familie und Vaterland in
der Krise. Der extrem rechte
Diskurs um Gender«, in: Sabine
Hark/Paula-Irene Villa (Hrsg.),
Anti-Genderismus. Sexualität
und Geschlecht als Schauplätze
aktueller politischer
Auseinandersetzungen,
Bielefeld 2015, S. 169.



89 Kurioserweise müssen
Transpersonen die vom
Amtsgericht geforderten
psychiatrischen Gutachten
selbst bezahlen. Die
Hormontherapie wiederum
wird, so das Gutachten einmal
die Diagnose »Transsexualität«
attestiert hat, von der
Krankenkasse übernommen.
Das erscheint widersprüchlich:
Entweder wertet der
Gesetzgeber »Transsexualität«
als Krankheit. Dann müsste
aber auch das Gutachten, das
das Amtsgericht fordert, durch
die Krankenkasse bezahlt



90

91

92

93

werden.

Zu der fehlenden Sensibilität
gegenüber Gewalt gegen
gender-nonforme Menschen
siehe: Ines Pohlkamp,
Genderbashing. Diskriminierung
und Gewalt an den Grenzen der
Zweigeschlechtlichkeit,
Münster 2014.

Siehe dazu auch
http://www.sueddeutsche.de/politik/kolumne-
orlando-1.3038967

Didier Eribon, Rückkehr nach
Reims, Berlin 2016, S. 210f.

http://hatecrime.osce.org/germany?



94

year=2014

Wichtig bei der Beschreibung
der Gewalt gegen
Transpersonen ist es zudem, die
besondere Gefährdung von
People of Color oder nicht-
weißen Transpersonen zu
reflektieren. Transfeindlichkeit
und Rassismus formen eine
grausame Allianz, und die
doppelte Schutzlosigkeit darf
nicht übersehen werden. Die
sieben Transfrauen, die in den
ersten sieben Wochen des
Jahres 2015 in den USA
ermordet wurden, waren alle
People of Color. Die besondere



95

Schutzlosigkeit hat häufig auch
damit zu tun, dass viele als
People of Color besonders
marginalisiert sind, keinen Job
finden und in der Folge zur Sex-
Arbeit genötigt sind. In der
Rechtelosigkeit dieser
Situation werden sie besonders
leicht Opfer von brutalster
Gewalt.

Sehr häufig wird transphobe
Gewalt auch damit
»begründet«, der Täter sei von
der Transperson über ihr
Geschlecht »getäuscht«
worden. Dem Opfer von Gewalt
wird so auch noch die Schuld an



96

97

der Gewalt zugeschoben. Über
dieses Muster der
Rechtfertigung transphober
Gewalt siehe: Talia Mae
Bettcher, Evil Deceivers and
Make-Believers, in: Susan
Stryker/Aren Z. Aizura (eds.),
The Transgender Studies
Reader Vol. 2, New York 2013,
S. 278–290.

http://www.dw.com/de/transgender-
toilettenstreit-in-usa-auf-neuem-
höhepunkt/a-19283386

https://www.hrw.org/report/2016/03/23/do-
you-see-how-much-im-suffering-
here/abuse-against-



98

99

transgender-women-us#290612

Für den Fall der erwünschten
medizinischen
Geschlechtsangleichung wäre
wiederum eine Begutachtung –
schon aus
krankenkassenrechtlichen
Gründen – sinnvoll. Aber das ist
eine kontroverse Frage: Für
manche ist die Vorstellung der
Pathologisierung inakzeptabel,
für andere ist die Frage der
ökonomischen Kosten
relevanter.

Daniel Mendelsohn, The Elusive
Embrace, S. 26f. Eigene



100

Übersetzung. Das Zitat lautet
im Original: »What is
interesting about the peculiarity
of Greek, though, is that the
men…de sequence is not always
necessarily oppositional.
Sometimes – often – it can
merely link two notions or
quantities or names, connecting
rather than separating,
multiplying rather than
dividing.«

Es gibt die Spekulation, dass
dies der Grund für die Auswahl
des Bataclan als Anschlagsort
gewesen sei:
http://www.lepoint.fr/societe/le-



101

102

bataclan-une-cible-
regulierement-visee-14–11–
2015–1981544_23.php

Wobei ja noch nicht einmal
gewiss ist, ob sie wirklich
homosexuell lieben oder ob
ihnen das lediglich
zugeschrieben wird.

http://time.com/4144457/how-
terrorists-kill/. Eigene
Übersetzung. Das Zitat lautet
im Original: »Although I have
studied jihadist culture for a
decade, I am still astounded and
dismayed by its ability to inspire
individuals to take innocent



103

104

105

life.«

Vgl. Katajun Amirpur in:
https://www.blaetter.de/archiv/jahrgaenge/2015/januar/»islam-
gleich-gewalt«

Zu den bildpolitischen
Strategien wird hier weniger zu
lesen sein. Dazu mehr in
meinem Text über das James-
Foley-Video, siehe:
http://www.deutscheakademie.de/de/auszeichnungen/johann-
heinrich-merck-preis/carolin-
emcke/dankrede

http://www.nytimes.com/2014/12/29/us/politics/in-
battle-to-defang-isis-us-targets-
its-psychology-.html?_r=0.
Eigene Übersetzung. Das Zitat



106

107

108

lautet im Original: »We do not
understand the movement, and
until we do, we are not going to
defeat it. We have not defeated
the idea. We do not even
understand the idea.«

http://thedailyworld.com/opinion/columnist/terrorism-
book

Die Erklärungen von al-Adnani
finden sich in englischer
Übersetzung hier:
https://pietervanostaeyen.com/category/al-
adnani-2/

Zur Rolle al-Sarqawis: Yassin
Musharbash, Die neue al-Qaida.
Innenansichten eines lernenden



109

110

Terror-Netzwerks, Köln 2007,
S. 54–61.

Der Link ist nur als Nachweis,
nicht als Empfehlung
angegeben. Er ist mit
ausdrücklicher Vorwarnung
gesetzt, weil es sich hier eben
um Propaganda-Material des IS
handelt. Für Jugendliche ist
dieser Film nicht geeignet. Er
enthält Sequenzen voller
Gewalt und preist das Terror-
Regime des IS.
http://www.liveleak.com/view?
i=181_1406666485

http://www.gatestoneinstitute.org/documents/baghdadi-



111

caliph.pdf. Eigene Übersetzung.
Im Original lautet das Zitat:
»You have a state and a khilāfah
where the Arab and the non-
Arab, the white man and the
black man, the eastener and the
westener are all brothers.« Das
im übernächsten Satz folgende
Zitat lautet im Original: »The
Islamic State does not recognize
synthetic borders nor any
citizenship besides Islam.«

Einer der Propaganda-Filme des
IS ist explizit der Frage der
Grenzen gewidmet: der 12-
minütige Breaking the Borders.
Die Kontroverse, inwiefern es



112

dem IS tatsächlich gelungen
sein könnte, ein proto-
staatliches Gebilde aufzubauen,
ist interessant. Siehe dazu auch
in dem exzellenten Blog des
ZEIT-Autors Yassin Musharbash
den Gastbeitrag:
http://blog.zeit.de/radikale-
ansichten/2015/11/24/warum-
der-is-die-weltordnung-nicht-
gefahrdet/#more-1142

Fawaz Gerges schreibt in
seinem Buch Isis – A History,
dass 30 Prozent der oberen
Führungsebene des
militärischen Arms des IS aus
ehemaligen Offizieren der



113

irakischen Armee oder Polizei
bestehen, die im Zuge des De-
Baathifizierungs-Programms
der Amerikaner ihre Posten
verloren hatten. Siehe:
http://www.nybooks.com/articles/2016/06/23/how-
to-understand-isis/

In al-Bagdadis A Message to the
Mujahidin and the Muslim
Ummah in the Month of
Ramadan.
http://www.gatestoneinstitute.org/documents/baghdadi-
caliph.pdf. Eigene Übersetzung.
Das Zitat lautet im Original:
»Muslims will walk everywhere
as a master.«



114

115

Über das besondere
Verständnis von Zeitlichkeit
des IS vgl. Yassin Musharbash
in seinem »Grundkurs
djihadistische Ideologie«,
http://blog.zeit.de/radikale-
ansichten/2015/03/30/wie-tickt-
der1/

So wie sich weltweit
muslimische Gelehrte gegen
die Entstellung des Islam durch
den IS wehren, so verweigern
auch viele sunnitische Stämme
im Irak und in Syrien dem IS
ihre Loyalität. Die komplexe
politische und soziale
Wirklichkeit im Ausland wie im



116

eigenen Territorium, so betont
Fawaz A. Gerges, scheint al-
Bagdadi unterschätzt zu haben.
http://www.latimes.com/opinion/op-
ed/la-oe-0417-gerges-
islamicstate-theorists-
20160417-story.html

Mary Douglas, Purity and
Danger. An Analysis of Concepts
of Pollution and Taboo,
London/New York 1966, S. 3.
Eigene Übersetzung. Das Zitat
lautet im Original: »Pollution
claims can be used in dialogue
of claims and counter-claims to
status.«



117

118

119

http://www.independent.co.uk/news/world/middle-
east/isis-executes-at-least-120-
fighters-for-trying-to-flee-and-
go-home-9947805.html

Die PDF-Version des Textes
findet sich hier:
http://www.liveleak.com/view?
i=805_1404412169, Zitat,
S. 14. Eigene Übersetzung. Das
Zitat lautet im Original: »The
Power of the masses was tamed
and its self-awareness
dissipated through thousands of
diversions.«

Eine psychoanalytische Lesart
würde diesem Reinheits-Kult



120

(mit extremer Ordnungsliebe
und der Angst vor
Kontrollverlust) womöglich
einen »Analcharakter«
attestieren. Zu dem
Zusammenhang von Populismus
und Vorstellung von Reinheit –
jenseits des IS – siehe: Robert
Pfaller, Das schmutzige Heilige
und die reine Vernunft.
Symptome der
Gegenwartskultur, Frankfurt
am Main 2008, S. 180–195.

The Management of Savagery,
http://www.liveleak.com/view?
i=805_1404412169, S. 72.
Eigene Übersetzung. Das Zitat



121

lautet im Original: »If we are
not violent in our jihad and if
softness seizes us, that will be a
major factor in the loss of the
element of strength.«

Das Zitat entstammt Punkt 7 in
dieser Rede.
https://pietervanostaeyen.files.wordpress.com/2014/12/say_i_am_on_clear_proof_from_my_lord-
englishwww-islamicline-
com.pdf. Eigene Übersetzung.
Das Zitat lautet im Original:
»We believe that secularism
despite its differences in its
flags and parties (…) is a clear
disbelief, opposing to Islam, and
he who practices it, is not a
Muslim.«



122

123

124

http://www.jerusalemonline.com/news/world-
news/around-the-globe/isis-
warns-refugees-dont-flee-to-
europe-15954

Diderots Enzyklopädie, hrsg.
von Annette Selig und Rainer
Wieland, Berlin 2013, S. 157.

Aleida Assmann, »Ähnlichkeit
als Performanz. Ein neuer
Zugang zu
Identitätskonstruktionen und
Empathie-Regimen«, in: Anil
Bhati/Dorothee Kimmich
(Hrsg.), Ähnlichkeit. Ein
kulturtheoretisches Paradigma,
Konstanz 2015, S. 171.



125

126

127

128

129

Hannah Arendt, Vita Activa oder
Vom tätigen Leben, München
1967/1981, S. 11.

Hannah Arendt, Vita Activa,
S. 15.

Jean-Luc Nancy, Singulär Plural
Sein, Zürich 2004/2012, S. 61.

Ingeborg Bachmann,
»Frankfurter Vorlesungen«, in:
Ingeborg Bachmann Werke,
Bd. 4, München 1978/1993,
S. 192f.

Martin Saar, Immanenz der
Macht. Politische Theorie nach
Spinoza, Berlin 2013, S. 395.



130

131

132

»Blickveränderungen«, in:
Lettre Nr. 109, Sommer 2015.

Über die besondere Aufgabe der
Erinnerung an die Shoah in der
Gegenwart habe ich auch hier
geschrieben:
http://www.sueddeutsche.de/politik/kolumne-
erinnern-1.2840316 sowie
ausführlich in Carolin Emcke,
Weil es sagbar ist. Zeugenschaft
und Gerechtigkeit, Frankfurt
am Main 2013.

Vermutlich liegt das daran,
dass internationale Literatur
zumeist im Original zu lesen
sein soll – und dadurch im



133

134

135

Fremdsprachenunterricht
verankert wird. Hier wäre zu
erwägen, ob nicht ein eigenes
Fach für internationale
Kulturgeschichte oder Welt-
Literatur sinnvoller wäre.

Michel Foucault, »Vorlesung 2
(Sitzung vom 12. Januar 1983)«,
in: Ders., Die Regierung des
Selbst und der anderen,
Frankfurt am Main 2009, S. 63–
104.

Eva Illouz, Israel, Berlin 2015,
S. 7f.

Albrecht Koschorke, Wahrheit
und Erfindung. Grundzüge einer



136

allgemeinen Erzähltheorie,
Frankfurt am Main 2012, S. 20.

Das Format des »Hate Poetry
Slam« ist in der Gegenwart eine
solche kreative Intervention,
die das Wahrsprechen gegen
Hass und Fanatismus mit
Humor und Ironie auffüllt.
Gegründet und entwickelt
haben den »Hate Poetry Slam«
Ebru Taşdemir, Doris Akrap,
Deniz Yüçel, Mely Kiyak und
Yassin Musharbash – später
kamen noch Özlem Gezer,
Özlem Topçu, Hasnain Kazim
und Mohamed Amjahid dazu.
Bei dem Programm, das in



Clubs oder Theatern vor
Publikum stattfindet, lesen die
Journalistinnen und
Journalisten eine Auswahl der
übelsten Hass-Briefe vor, die
sie von Leserinnen und Lesern
ihrer Texte erhalten haben. Die
Briefe sind an die
Journalistinnen und
Journalisten persönlich
adressiert und überschütten sie
mit Kaskaden rassistischer und
sexistischer Beschimpfungen.
Sie beleidigen und
verunglimpfen (übrigens oft in
erschütternd schlechtem
Deutsch), sie zetern und keilen



voller Klassendünkel und
islamfeindlichem Hass. In dem
»Hate Poetry«-Format nun
tragen die Empfängerinnen und
Empfänger diese an sie
gerichteten Briefe selbst vor,
sie holen sie aus der Stille der
Redaktionen hervor auf die
Bühne und befreien damit auch
sich selbst aus jener Ohnmacht
und Melancholie, die
normalerweise alle befällt, die
solche Post erhalten. Sie
unterbrechen mit dem
Öffentlichmachen dieser Hass-
Post jene Zweisamkeit, in die
ein Brief, auch der



ekelhafteste, Absender und
Adressaten zwingt. Sie wollen
diesen Hass nicht allein
aushalten. Sie wollen ihn auch
nicht klaglos dulden. Sondern
sie wollen die Öffentlichkeit
hinzuziehen, als Zeugen, als
Publikum – sie wollen aus dem
Zustand der wehrlosen
Adressaten des Hasses
heraustreten und eine ironische
Lesung inszenieren, die den
Rassismus bloßstellt und
unterläuft. Den »Hate-Poetry«-
Mitwirkenden gelingt eine
wirkungsmächtige Verdrehung
von Subjekt und Objekt, die so



klug wie witzig ist: Nicht mehr
die vermeintliche Herkunft der
Journalistinnen und
Journalisten, nicht mehr ihre
vermeintliche Identität, ihre
Religion, ihr Aussehen sind das
Objekt des Hasses, sondern die
Texte des Hasses sind das
Objekt des Lachens. Dabei
kommen sie ohne Denunziation
der Urheber der Briefe aus. Es
wird nicht gegen einen
nationalistischen, rassistischen
»Mob« gewütet, sondern über
das, was sie sagen und tun,
wird gelacht. Es wird
weiterverarbeitet und



gewandelt durch ironische
Dissidenz.Und so wird beim
»Hate Poetry« nicht nur
vorgelesen, sondern es wird
eine Party veranstaltet, es wird
gefeiert: Die betroffenen
Journalistinnen und
Journalisten treten ein in einen
Wettbewerb um den
widerlichsten Leserbrief in den
Kategorien »Sehr geehrte Frau
F…, lieber Herr Arschloch«,
»Abo-Kündigungen«, »Große
Oper« und »Kurz und
schmutzig«. Das Publikum darf
abstimmen. Das ist ein heikles
Unterfangen, denn durch den



Humor auf dem Podium werden
die Zuschauer zum Lachen über
Texte und Begriffe verleitet,
die nicht witzig, sondern nur
widerlich sind. Der rohe
Rassismus, die
Islamfeindlichkeit, der
Sexismus und die
Menschenverachtung, die da zu
hören sind, beschämen und
entsetzen. Beim Zuhören legt
sich die Wucht der
sprachlichen Verletzung
zunächst auch über alle im
Publikum – und lässt jeden und
jede fragen: Wie fühlt sich das
an? Könnte auch ich gemeint



sein? Warum nicht? Welche
Position nehme ich hier ein: als
Zuhörerin, als jemand, die nicht
gemeint ist mit diesen Briefen?
Jede und jeder muss sich
fragen: Wie verhalte ich mich
zu dieser Sprache? Zu diesem
Hass? Was bedeutet es, darüber
zu lachen? Wie sieht eine
angemessene Reaktion aus?
Dem Format gelingt es mit
seinem kreativen Widerstand,
dass nicht nur das Lachen auf
dem Podium ansteckend wirkt,
sondern dass eine wirklich
ernste Reflexion auf den
Alltagsrassismus, die eigene



137

soziale Position und die Frage
der notwendig-solidarischen
Allianzen stattfindet.

Hannah Arendt, Vita Activa,
S. 194.



Über Carolin Emcke

Carolin Emcke, geboren 1967,
studierte Philosophie in London,
Frankfurt/Main und Harvard.
Sie promovierte über den
Begriff »kollektiver
Identitäten«.
Von 1998 bis 2013 bereiste
Carolin Emcke weltweit



Krisenregionen und berichtete
darüber. 2003/2004 war sie als
Visiting Lecturer für Politische
Theorie an der Yale University.
Sie ist freie Publizistin und
engagiert sich immer wieder
mit künstlerischen Projekten
und Interventionen, u.a. die
Thementage »Krieg erzählen«
am Haus der Kulturen der Welt.
Seit über zehn Jahren
organisiert und moderiert
Carolin Emcke die monatliche
Diskussionsreihe »Streitraum«



an der Schaubühne Berlin. Für
ihr Schaffen wurde sie mehrfach
ausgezeichnet, u.a. mit dem
Theodor-Wolff-Preis, dem Otto-
Brenner-Preis für kritischen
Journalismus, dem Lessing-Preis
des Freistaates Sachsen und
dem Merck-Preis der Deutschen
Akademie für Sprache und
Dichtung. 2016 erhält sie den
Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels.
Bei S. Fischer erschienen ›Von
den Kriegen. Briefe an



Freunde‹, ›Stumme Gewalt.
Nachdenken über die RAF‹,
›Wie wir begehren‹ und ›Weil
es sagbar ist: Über
Zeugenschaft und
Gerechtigkeit‹.
 
Weitere Informationen finden
Sie auf www.fischerverlage.de

http://www.fischerverlage.de


Über dieses Buch

Rassismus, Fanatismus,
Demokratiefeindlichkeit – in der
zunehmend polarisierten,
fragmentierten Öffentlichkeit
dominiert vor allem jenes
Denken, das Zweifel nur an den
Positionen der anderen, aber
nicht an den eigenen zulässt.



Diesem dogmatischen Denken,
das keine Schattierungen
berücksichtigt, setzt Carolin
Emcke in ihrem engagierten
Essay ein Lob des
Vielstimmigen, des „Unreinen“
entgegen – weil so die Freiheit
des Individuellen und auch
Abweichenden zu schützen ist.
Allein mit dem Mut, dem Hass
zu widersprechen und der Lust,
die Pluralität auszuhalten und
zu verhandeln, lässt sich
Demokratie verwirklichen. Nur



so können wir den religiösen
und nationalistischen
Fanatikern erfolgreich
begegnen, weil Differenzierung
und Genauigkeit das sind, was
sie am meisten ablehnen.



Impressum

Erschienen bei FISCHER E-Books
 
© 2016 S. Fischer Verlag GmbH,
Hedderichstr. 114, D-60596
Frankfurt am Main
Covergestaltung: buxdesign,
München
 
Abhängig vom eingesetzten
Lesegerät kann es zu
unterschiedlichen Darstellungen des
vom Verlag freigegebenen Textes
kommen.



Dieses E-Book ist urheberrechtlich
geschützt.
ISBN 978-3-10-490225-8





Wie hat Ihnen das Buch
›Gegen den Hass‹

gefallen?

Schreiben Sie hier
Ihre Meinung zum

Buch

Stöbern Sie in
Beiträgen von
anderen Lesern

http://www.lovelybooks.de/m/epub/9783103972313/ihre-meinung/
http://www.lovelybooks.de/m/epub/9783103972313/


©

aboutbooks GmbH
Die im Social Reading Stream
dargestellten Inhalte stammen von
Nutzern der Social Reading Funktion
(User Generated Content).
Für die Nutzung des Social Reading
Streams ist ein onlinefähiges
Lesegerät mit Webbrowser und eine
bestehende Internetverbindung
notwendig.


	[Haupttitel]
	[Inhaltsübersicht]
	Widmung
	Motti
	Vorwort
	1. Sichtbar – Unsichtbar
	Liebe
	Hoffnung
	Sorge
	Hass und Missachtung Teil 1: Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (Clausnitz)
	Hass und Missachtung Teil 2: Institutioneller Rassismus (Staten Island)

	2. Homogen – Natürlich – Rein
	Homogen
	Ursprünglich/Natürlich
	Rein

	3. Lob des Unreinen
	Endnoten
	Über Carolin Emcke
	[Über dieses Buch]
	[Impressum]
	[www.fischerverlage.de]
	[LovelyBooks Stream]

