


 
Die Autoren

 
Prof. Dr. Andreas Michalsen ist Professor für Klinische Naturheilkunde an der
Berliner Charité und Chefarzt der Abteilung Naturheilkunde am Immanuel
Krankenhaus Berlin. Klinisch und wissenschaftlich liegen die Schwerpunkte des
Internisten im Bereich der Mind-Body-Medizin (Meditation, Yoga, Stressreduktion),
der Ernährungsmedizin und des Heilfastens sowie der ausleitenden Verfahren. Mit
seinem Team erforscht er auch die Wirksamkeit von Ayurveda. Andreas Michalsen
publiziert in zahlreichen Fachzeitschriften und referiert international im gesamten
Bereich der Naturheilkunde und Komplementärmedizin. Er ist unter anderem
Vorstandsvorsitzender der Karl und Veronica Carstens-Stiftung.

 
Dr. Petra Thorbrietz ist eine ebenso renommierte Wissenschaftsjournalistin wie
erfolgreiche Buchautorin. Sie war unter anderem Ressortleiterin für »Wissenschaft
und Gesellschaft« bei Die Woche in Hamburg und stellvertretende Chefredakteurin
bei Focus-Schule in München und wurde für ihre journalistischen Arbeiten und
ihre Buchpublikationen im Bereich Gesundheit mehrfach ausgezeichnet. Sie
arbeitet seit vielen Jahren mit dem Herausgeber Friedrich-Karl Sandmann
zusammen.

 
Der Herausgeber

 
Friedrich-Karl Sandmann hat früh seine Leidenschaft für die Naturheilkunde
entdeckt. Im Bereich Gesundheit und Ganzheitsmedizin seines Verlages Zabert
Sandmann konnte er mit Autoren wie Dr. Hans-Wilhelm Müller-Wohlfahrt,
Prof. Dr. Dietrich Grönemeyer, Prof. Dr. Gustav Dobos und vielen anderen große
Erfolge feiern. Seit 2017 ist er als Herausgeber für den Insel Verlag tätig.



 

Prof. Dr. Andreas Michalsen
Heilen
Mit der Kraft der Natur
unter Mitarbeit von Dr. Petra Thorbrietz

herausgegeben von Friedrich-Karl Sandmann

Insel Verlag



 
eBook Insel Verlag Berlin 2017
Der vorliegende Text folgt der Ausgabe:
Erste Auflage 2017
© Insel Verlag Berlin 2017
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, des öffentlichen
Vortrags sowie der Übertragung durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner
Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder
andere Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder
unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder
verbreitet werden.
Für Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in diesem Werk verwiesen wird, ist stets
der jeweilige Anbieter oder Betreiber verantwortlich, wir übernehmen dafür keine
Gewähr. Rechtswidrige Inhalte waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht
erkennbar.
Der Verlag weist darauf hin, dass dieses Buch farbige Abbildungen enthält, deren
Lesbarkeit auf Geräten, die keine Farbwiedergabe erlauben, eingeschränkt ist.
Redaktionelle Mitarbeit: Sarah Majorczyk
Umschlagfoto: Prof. Dr. Andreas Michalsen, Berlin 2015
© Dawin Meckel, OSTKREUZ, Berlin
Gestaltung: Sofarobotnik, Augsburg & München
Illustrationen: Tom Menzel, tigercolor
eISBN 978-3-458-75236-3
www.suhrkamp.de

http://www.suhrkamp.de/


Inhalt

Plädoyer für eine moderne Naturheilkunde
Vorwort
Entscheidung für die »Zuwendungsmedizin«
Mein Weg zur Naturheilkunde
Die Grundprinzipien der Naturheilkunde
Selbstheilungskräfte stärken durch Reiz und Reaktion
Antike Therapien neu entdeckt
Blutegel, Schröpfen und Aderlass
Wasser als Heilmedium
Die Hydrotherapie
Wertvoller Verzicht
Fasten als Impuls der Selbstheilung
Der Schlüssel zur Gesundheit
Essen ist Medizin
Stillstand macht krank
Die Bedeutung der Bewegung
Yoga, Meditation und Achtsamkeit
Mind-Body-Medizin
Globale Medizin
Ayurveda, Akupunktur und die Heilkraft der Pflanzen
Meine Behandlungspläne
Acht häufige chronische Erkrankungen erfolgreich behandeln
Strategien für ein gesundes Leben
Wie Sie Ihren eigenen Weg finden
Die Zukunft der Medizin
Was sich ändern muss
Anhang
Index und Literatur



Plädoyer für eine moderne
Naturheilkunde

Vorwort

Fasten, Yoga, Ayurveda, Heilpflanzen, Achtsamkeit, vegetarische Ernährung –
die Themen der Naturheilkunde sind so aktuell wie nie zuvor. Doch die
Orientierung ist schwierig. Manches wird beworben, was eher kritisch zu
hinterfragen ist. Auf der anderen Seite werden wirksame Verfahren der
Naturheilkunde von Ärzten zuweilen abschätzig beurteilt, obwohl sie keinerlei
Wissen oder Erfahrung darüber haben. Die Mehrzahl der Menschen möchte aber
inzwischen im Krankheitsfalle auch mit Verfahren der Naturheilkunde behandelt
werden. Höchste Zeit also für eine Bestandsaufnahme, die Erfahrung, Praxis und
Forschung gleichermaßen berücksichtigt.

Denn die Medizin braucht die Naturheilkunde – noch nie so dringend wie
jetzt. Immer mehr chronische Erkrankungen werden zu Volkskrankheiten und
der Versuch der Schulmedizin, diese genauso hochtechnisiert wie die
Notfallerkrankungen mit Operationen, Interventionen und neuen Medikamenten
zu behandeln, führt zu immer mehr Nebenwirkungen und unbezahlbaren Kosten.

Die traditionellen Behandlungsmethoden der Naturheilkunde haben über
Jahrtausende Menschen am Leben erhalten und erstaunlich effektiv behandelt –
obwohl sie nur auf Erfahrung beruhten. Dann kam die moderne Medizin mit
ihrem wissenschaftlichen Blick und ihren fantastischen Möglichkeiten der
Diagnostik und Therapie, und viel altes Wissen ist in Vergessenheit geraten, weil
man es für überholt oder sogar falsch hielt.

Heute nun zeigen die allerneuesten Forschungsmethoden der modernen
Biologie und Medizin, dass die Naturheilkunde nicht der Vergangenheit
angehört, sondern hochaktuell ist. In der Krise der Medizin – mit ihren
steigenden Kosten für Therapien und einem hohen Anteil an chronischen Leiden
in der Bevölkerung – bietet sie Lösungen, zeigt sie Wege auf, wie man
bestehende Krankheiten zurückdrängen kann und neue verhindern. Im Zentrum



stehen dabei nicht die jeweiligen Diagnosen, sondern der einzelne Mensch, der
nicht zwangsläufig chronisch krank werden muss.

Die Naturheilkunde hat ihr verstaubtes Image abgeschüttelt und ist zu einer
wissenschaftlich fundierten Disziplin geworden. Sie steht nicht mehr neben der
sogenannten Schulmedizin, sondern ist zu ihrem Partner geworden.
Renommierte Universitätskliniken wie die Berliner Charité fördern und
integrieren sie.

Als Professor für Klinische Naturheilkunde an der Charité Berlin und Chefarzt
des Zentrums für Naturheilkunde am Immanuel Krankenhaus Berlin, der
traditionsreichen naturheilkundlichen Einrichtung in Deutschland, ist es mir ein
großes Anliegen, das Wissen über das große Potenzial der Naturheilkunde in die
Öffentlichkeit zu bringen – die Gräben zu schließen, die sich immer wieder
zwischen der »Hightech«-Medizin und dem Erfahrungswissen zu öffnen
schienen. Es geht nicht um Spaltung, sondern um Integration und
Kombination – auf wissenschaftlicher Basis. Mit diesem Konzept behandeln wir
Tausende Patienten jährlich mit großem Erfolg.

Schon als Junge habe ich täglich in meinem Elternhaus erfahren, wie mein
Vater, der selbst naturheilkundlich orientierter Arzt war, Patienten helfen
konnte. Heute bin ich froh, im Verbund mit engagierten Kollegen die
Wirkmechanismen vieler auch seiner Methoden zu erforschen und klinisch
anzuwenden – und dabei täglich dazuzulernen.

Ich freue mich, mit diesem Buch Patientinnen und Patienten, allen
interessierten Lesern und vielleicht auch einigen neugierigen Kollegen wichtiges
Wissen und hoffentlich hilfreiche Informationen an die Hand geben zu können!

Prof. Dr. med. Andreas Michalsen



Entscheidung für die
»Zuwendungsmedizin«

Mein Weg zur Naturheilkunde

Ich stamme aus einer Arztfamilie. Schlimmer noch: aus einer Naturheilkunde-
Arztfamilie. Patienten finden meine Therapierichtung meistens gut, aber unter
Medizinern ist es immer noch riskant, sich auf diese Weise zu outen. Häufig
bekommt man zu hören, man wende »Hausmittelchen« an, ohne
wissenschaftliche Basis. Die meisten meiner Kollegen wissen gar nicht, wie viel
Forschung es schon zur Wirkung von Naturheilverfahren gibt und dass sie in
den USA, Trendsetter in der Medizin, mit erheblichen Mitteln staatlich gefördert
und unterstützt werden. Oft wird auch »übersehen«, dass es in Deutschland
bereits mehrere Professuren für Naturheilkunde gibt und ihre Grundlagen
verpflichtender Bestandteil der Ausbildung zum Mediziner sind.

Verdrängt wird aber auch, dass die sogenannte Schulmedizin an vielen
Punkten an einer Sackgasse angelangt ist. In der Akutmedizin leistet sie
Phänomenales, dort, wo es um Leben oder Tod geht, auf der Intensivstation oder
im Operationssaal. Doch der größte Teil der Patienten sucht heutzutage den
Arzt auf, weil eine oder mehrere chronische Krankheiten die Lebensqualität
stark einschränken. Und da hat die Schulmedizin nicht viel zu bieten, weil sie
ganzheitliche Zusammenhänge vernachlässigt und sich stattdessen auf immer
kleinteiligere Fachdisziplinen hoch spezialisiert hat. Ihre Vertreter behandeln
dann jeweils aus ihrer Sicht viele einzelne Aspekte mit Medikamenten, was meist
nur kurzfristig Symptome lindert, langfristig aber neue Probleme schafft –
Nebenwirkungen, Überdiagnose, Übertherapie oder Behandlungsfehler. Das
große Ganze, der mögliche gemeinsame Nenner, die oft in den Prospekten von
Krankenhäusern und Praxen beschworene »Ganzheitlichkeit« haben in diesem
System letztlich keine Chance.

Dennoch hat das die Medizin bisher nicht genügend veranlasst, sich kritisch
mit ihrer eigenen Begrenztheit auseinanderzusetzen. Oder vielleicht einmal zu



überlegen, wie Heilverfahren Jahrtausende überdauern konnten, während die
arzneimittelfokussierte Medizin – denn nichts anderes ist der Schwerpunkt der
»modernen« Medizin – schon nach rund hundert Jahren manchmal ziemlich
ratlos ist. Naturheilkundliche Therapien haben das Ziel, die Selbstheilungskräfte
der Patienten zu stärken. Wenn das gelingt und es den Kranken besser geht,
bezeichnen das viele meiner Kollegen herablassend als Placeboeffekt – und sie
meinen damit, es handele sich um »Einbildung«. Nur weil den Patienten etwas
gelungen ist, was die technische Medizin selbst nicht geschafft hat. Das ist
typisch für eine Medizin, die allein auf Krankheiten schaut, aber nicht genügend
auf die Menschen, die sie erleiden.

In der Tradition des »Wasserpfarrers« Kneipp

Bei uns in der Familie standen nie die Krankheiten im Mittelpunkt, sondern
immer die Ressourcen der Patienten. Das fing bei meinem Großvater an, der als
praktischer Arzt eine Praxis in Bad Wörishofen hatte, dem Ort im bayerischen
Schwaben, an dem Sebastian Kneipp (1821-1897) die Hydrotherapie berühmt
gemacht hatte. Schon damals, in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, hatten
sich Menschen durch die Folgen der Industrialisierung und der größer und enger
werdenden Städte körperlich überfordert und krank gefühlt. Der
»Wasserpfarrer« zeigte ihnen, was sie selbst tun konnten, um wieder ein inneres
Gleichgewicht und mehr Gesundheit zu finden. Sein Vertrauen in die
Selbstheilungskräfte – heute würde man sagen, in die körperlichen und
seelischen Ressourcen – der Patienten hatte meinen Großvater so sehr fasziniert,
dass er beschloss, Arzt zu werden.

Sein Sohn, Peter Michalsen, setzte die Tradition fort. Nach seiner Ausbildung
in Würzburg, Wörishofen und seiner Klinikzeit am damals für seine Förderung
der Naturheilkunde und Homöopathie bekannten Robert-Bosch-Krankenhaus in
Stuttgart wurde mein Vater zu einem der ersten Ärzte in Württemberg, der die
offizielle, von der Ärztekammer vergebene Zusatzbezeichnung
»Naturheilverfahren« erwarb. Außerdem erhielt er die Befugnis, andere Ärzte in
diesem Bereich weiterzubilden. Er war, kann ich nur stolz sagen, ein Pionier. Als



»überzeugter Anhänger von Naturheilverfahren«, wie es heute auf der Webseite
des Kneippvereins Bad Waldsee heißt, wurde er 1955 der »Badearzt« in dem
nicht weit vom Bodensee gelegenen kleinen Kurort. Sechs Jahre später wurde ich
dort geboren.

Als kleines Kind fand ich es toll, dass es bei uns zu Hause Fußbadewannen
fürs Kneippen gab und einen Schlauch, mit dem man unter der Dusche kalte
Güsse machen konnte. Nicht so toll fand ich, dass ich mit sieben Jahren trotz
aller »Abhärtung« an einer hartnäckigen Bronchitis erkrankte. Die
Naturheilmittel zu Hause reichten nicht aus, und mein Vater verfrachtete mich
an die Nordsee, auf die Insel Sylt, wo ich in einer Heilanstalt jeden Tag
Salzwasserinhalationen bekam, mit Salzwasser gurgeln und sogar ein kleines
Glas Salzwasser trinken musste. Am schlimmsten waren für mich als Kind die
Meerwasser-Nasenspülungen – furchtbar. Aber die Bronchitis verschwand. Das
war die erste naturheilkundliche »Umstimmung«, die ich am eigenen Leib
erfuhr.

Immer freitags machte mein Vater einen Haferschleim- oder Weizenkeimtag
und aß nichts anderes. Mittags saß er mit uns am Tisch und erzählte viel von
seinen Patienten, wer woran litt und was er tat, um zu helfen. Das hat mich sehr
beeindruckt und geprägt, vor allem die Tatsache, dass hinter den Diagnosen
ganz unterschiedliche Lebensgeschichten steckten, denen mein Vater in seinen
Gesprächen mit den Patienten nachforschte und die seine Therapien
beeinflussten.

Was ist die »richtige« Medizin

Trotz vieler Erfolge – und in Bad Waldsee wird vom dortigen Kneippverein
noch heute liebevoll an seine Arbeit gedacht – musste mein Vater sehr kämpfen.
Die anderen Ärzte rümpften die Nase und gaben zu verstehen, dass sie das, »was
er da mache«, für puren Unsinn hielten. Bad Waldsee war eine Kleinstadt mit 10 ​
000 Einwohnern, und damals luden sich die Ärzte gegenseitig von Zeit zu Zeit
ein. Alle paar Monate also kamen sie zu uns, alles »beinharte Schulmediziner«,
und ich erinnere mich, dass mein Vater manchmal Mühe hatte, die Fassung zu



bewahren, weil sie ihn nicht wirklich ernst nahmen. Er fühlte sich immer
aufgefordert, zu beweisen, dass auch er ein »richtiger« Mediziner war. Vielleicht
waren die lieben Kollegen aber nur ein wenig neidisch, denn von den Patienten
bekam mein Vater große Anerkennung. Viele Patienten reisten sogar von weit
her an, um sich mit seinen Naturheilmethoden behandeln zu lassen. Meine
Mutter hatte die Hände voll zu tun, ihn bei der Organisation zu unterstützen.

An diesem Missverhältnis hat sich bis heute nicht viel verändert: Die
Nachfrage und der Wunsch der Patienten nach Naturheilkunde standen lange
im umgekehrten Verhältnis zur Anerkennung der medizinischen Kollegen. Als
ich 2006 an der Universität Duisburg-Essen habilitierte, also meine universitäre
Lehrbefähigung als Privatdozent erwarb, schrieb der frühere Dekan der
medizinischen Fakultät noch einen Brief an alle Fakultätsmitglieder, die über
meinen Lehrauftrag zu befinden hatten: »Ich entnehme dem Protokoll mit
Erstaunen, dass der Fachbereichsrat der Eröffnung des Habilitationsverfahrens
von Herrn Dr. Andreas Michalsen zugestimmt hat. Der Kollege stammt aus der
›Klinik für Naturheilkunde und integrative Medizin‹ – hat sich die Fakultät
kundig gemacht, was dort eigentlich betrieben wird? Ich wünschte, dass meine
alte Fakultät sich der Problematik dieser Außenseitermedizin bewusst ist und sie
nicht durch Einbindung akademisch aufwertet.« Es fielen auch Ausdrücke wie
»tönende Phraseologie« oder »Scharlatanerie«. Der Wind hat sich gedreht:
Heute findet die Naturheilkunde auch an renommierten Universitätskliniken wie
der Charité Anerkennung.

Zuerst hatte ich ja Volkswirtschaft und Philosophie studiert – die Frage nach
dem Warum, den größeren Zusammenhang der Dinge zu begreifen, das hat
mich schon immer beschäftigt und nie losgelassen. Aber im Gegensatz zu
anderen Fächern schien die Medizin etwas, wo man die Theorie unmittelbar in
ein Tun umsetzen konnte, ganz praktisch. Und wie viele junge Menschen, die
Arzt werden wollen oder in einen sozialen Beruf streben, wollte ich gerne
anderen »helfen«. Aber vielleicht hatte mich doch einfach auch die
Familientradition voll im Griff, jedenfalls endete ich immer wieder in den
Biologie-Vorlesungen und stellte fest, dass ich mich dort viel wohler fühlte. Also
doch Medizin.

Die Ignoranz der Schulmedizin habe ich schon als Student womöglich mit



einer gewissen Arroganz quittiert – ich hatte durch mein Zuhause ja real einiges
erfahren, mir war klar, wovon meine Professoren und Lehrer letztlich keine
Ahnung hatten. Durch diese Einstellung habe ich mir bis heute meine innere
Unabhängigkeit bewahrt. Außerdem hatte ich Jean-Jacques Rousseau gelesen
und Hermann Hesse, Adalbert Stifter und Henry David Thoreau, Bücher über
die Reformbewegungen, die in der Natur die Richtschnur für ein gutes und
gesundes Leben sahen. Diese sicher romantischen Vorstellungen haben mich
jedenfalls viel mehr beeinflusst als René Descartes, dessen Mensch-Maschine-
Modell mir – wie vielen anderen Naturheilkundlern – kein geeignetes Abbild des
unglaublich komplexen und um sich selbst kümmernden Körpers schien.
Zumindest habe ich es bis jetzt nicht erlebt, dass sich ein Auto oder ein Fahrrad
selbst reparieren kann – im Gegensatz zum menschlichen Körper, der in jeder
Sekunde unzählige Selbstreparaturmechanismen in einer unglaublichen
Komplexität gezielt steuert.

Zu Hause hatte ich also gesehen, welche Kämpfe mein Vater mitunter zu
kämpfen hatte, aber ich erinnere mich auch noch gut an die Blumensträuße und
Pralinenschachteln, die dankbare Patienten bei uns abgaben. Mir wurde vor
Augen geführt, dass die Naturheilkunde eine wirksame Medizin ist – sie aber
nicht die Anerkennung bekam, die ihr eigentlich zustand. Das hat vielleicht auch
den Kampfgeist in mir geweckt, den Trotz und den Widerspruchsgeist.

Inzwischen hat sich die Medizin weiterentwickelt und verändert, gerade die
Molekularbiologie hat überraschenderweise den Blick geweitet. Aber damals, in
den Achtzigerjahren, als ich studierte, war das Weltbild der Wissenschaftler
noch extrem mechanistisch. Heute wirkt das geradezu absurd. Ich erinnere mich
beispielsweise, wie ich in der wöchentlichen Fortbildungsrunde während meiner
Ausbildung zum Internisten eine Studie vorstellte, wonach psychischer Stress
einen Herzinfarkt auslösen kann. Als Ergebnis wurde ich ausgelacht: »Wie
stellen Sie sich das denn vor, Michalsen?«, wurde demonstrativ spöttisch
gefragt. »Der Ärger macht dann ein Blutgerinnsel, oder wie soll das gehen?«
Seitdem ist durch unzählige Studien belegt, dass Ärger und Angst tatsächlich die
Arterien eng machen, die Blutgerinnung und damit die gefährlichen Gerinnsel,
die einem Herzinfarkt zugrunde liegen, mit auslösen können.

Als ich Mediziner wurde, wandelte sich grade die eminenzbasierte in die



evidenzbasierte Medizin – eine Forderung, die von dem Kanadier David Sackett
aufgestellt worden war und die sich dann international durchsetzte. Eben noch
hatte der »Halbgott« Arzt, die Eminenz, das tun können, was er selbst für
richtig hielt (und hatte es in eigenen Lehrbüchern verbreitet). Plötzlich aber
wurde von ihm verlangt, durch Studien und gut und systematisch
dokumentierte klinische Praxis zu beweisen, dass seine Therapien auch wirklich
halfen. Einerseits hat das mehr Rationalität in ärztliches Handeln gebracht,
andererseits aber dazu geführt, dass die Medizin ganz einfache Erkenntnisse und
Weisheiten zu ignorieren begann, wenn denn keine Studie dazu vorlag. Zum
Beispiel die Tatsache, dass man mit warmen Füßen besser einschläft als mit
kalten. Eigentlich wusste auch jeder Arzt aus der Praxis, dass Trauer oder Ärger
ein »gebrochenes Herz« machen können, aber weil man den Mechanismus nicht
erklären konnte, hat man diese Erfahrungen einfach ignoriert. Später wurde
zudem klar, dass vor allem das erforscht wird, wo es einen »Return on
Investment« gibt, also patentierbare Medikamente. Mit heißen Fußbädern lässt
sich wenig Geld verdienen, also ist es entsprechend schwer, eine
Studienfinanzierung zu bekommen.

Mein damaliger Chef Walter Thimme war allerdings immer offen für neue
Erkenntnisse. Er war ein sehr erfahrener und auch sehr wissenschaftsorientierter
Professor, der bei der Visite die Behandlung jedes Patienten zur Prüfung machte.
Außerdem war er einer der Herausgeber der pharmakritischen Zeitung Der
Arzneimittelbrief und brachte mir bei, dass vor allem chronisch kranke
Menschen viel zu viele Medikamente nehmen und immer zu prüfen ist, welchen
Nutzen der Patient von jeder einzelnen Pille wirklich hat. Wir hatten sehr
konstruktive Auseinandersetzungen, und immer öfter ist er auf meine
Argumente eingegangen, hat sie kritisch kommentiert und dann vorgeschlagen:
»Schreiben Sie doch mal einen Artikel über …« So konnte ich die Wirkung von
Heilpflanzen oder die Rolle der Ernährung schildern. Zu seiner Verabschiedung
2001 bat er mich, einen Vortrag über Komplementärmedizin in der Kardiologie
zu halten. Das waren sehr positive Erfahrungen im Diskurs mit der
Schulmedizin. Sie haben mich überzeugt, dass wir auf einem guten Weg sind
und es sich lohnt, mit der Naturheilkunde weiterzumachen.



Den Menschen in seinem gesamten Lebensentwurf erfassen

In meinem Studium gab es niemanden, der wie ich aus einem traditionellen
naturheilkundlichen Haus kam, aber wir hatten eine Arbeitsgruppe, in der wir
uns mit der Arbeit von Viktor von Weizsäcker befassten, einem Onkel von
Richard von Weizsäcker und Mitbegründer der psychosomatischen Medizin. Er
vertrat einen anthropologisch-biografischen Ansatz der Anamnese – es ging ihm
darum, den Menschen in seinem gesamten Lebensentwurf zu erfassen, wenn es
um seine Behandlung geht. Diese Arbeitsgruppe war eine bunte Mischung aus
angehenden Internisten, Neurologen und Psychiatern – mit einigen halte ich
heute noch engen Kontakt; alles Menschen, die bemüht waren, das Ganze und
nicht nur die Teile zu sehen.

Außerdem hatte ich auch immer schon die Vorstellung, dass traditionelles
Wissen und die moderne Medizin kein Gegensatz sein müssen, sondern sich
idealerweise ergänzen. Die internistisch-kardiologische Abteilung, in der ich im
Humboldt-Klinikum Berlin gelernt habe, war riesig – 120 Betten, Notarztwagen,
Intensivstation – und faszinierend, mit all den Möglichkeiten, die die Medizin
bot. Gleichzeitig hatte unser Professor einen hohen wissenschaftlichen Anspruch,
jeden Montag mussten wir die neuesten relevanten Aufsätze aus dem New
England Journal of Medicine gelesen haben und in der Konferenz diskutieren.
Diesen wissenschaftlichen Anspruch fand ich wunderbar. In unserer Abteilung
wurde eine sehr anspruchsvolle Schulmedizin, aber gleichzeitig auch reduzierte
Medizin praktiziert – nicht alle, die ASS als Blutverdünner nahmen, bekamen
gleich noch ein Magenmittel aufs Auge gedrückt. Und nicht jeder mit
Brustschmerzen wurde sofort ins Herzkatheterlabor einbestellt. Stattdessen
wurde wissenschaftlich objektiv argumentiert, aber individuell, subjektiv
überprüft.

Leider hat sich die Kardiologie von diesen sachlichen Standards weit entfernt.
Weil die Kliniken Geld damit machen, werden in Deutschland heute schnell
Herzkatheter geschoben – pro 100 ​000 Einwohner 624-mal im Jahr. In anderen
OECD-Ländern geschieht das im Durchschnitt nur 177-mal. Werden wir
Deutsche vielleicht besser versorgt als in vergleichbaren Ländern? Nicht in
diesem Punkt – denn die Statistik zeigt auch, dass die Lebenserwartung durch



einen Kathetereingriff im statistischen Mittel nicht unbedingt steigt. Bei einem
akuten Herzanfall kann die Weitung eines Herzkranzgefäßes Leben retten – aber
nicht, wenn sie, wie so häufig, »prophylaktisch« durchgeführt wird. Warum
also wird dieser Eingriff gemacht, der den Patienten zudem suggeriert, ihre
Blutgefäße ließen sich reparieren wie andere Leitungen auch und sie müssten
nichts an ihren Belastungsfaktoren ändern? Das Geld, das die Kassen dafür
ausgeben, wäre an anderer Stelle viel sinnvoller eingesetzt.

Auf der kardiologischen Intensivstation und im Katheterlabor lernte ich
schon als junger Arzt, Fragen wie diese zu stellen: Welche therapeutische
Konsequenz hat eine Behandlung für einen Patienten? Das ist keine
selbstverständliche Frage, denn die spezialisierte Hochleistungsmedizin kümmert
sich in erster Linie um die Beseitigung aktueller Symptome. Ob der Mensch von
einer Behandlung mittel- oder längerfristig profitiert, steht nicht im Fokus.

Viel lernte ich auch in der »Schleuse«, in der die Patienten nach dem
Katheterisieren noch etwa zehn bis fünfzehn Minuten lagen. Es war üblich, dass
der den Herzkatheter legende Arzt nach dem Entfernen des Gefäßschlauchs
noch jene zehn bis fünfzehn Minuten persönlich die Arterie in der Leiste
abdrückte, damit es später nicht zu Blutungen kam. Die Patienten waren
glücklich, dass sie den Eingriff unbeschadet überstanden hatten, und froh, mit
jemandem reden zu können. Meistens habe ich sie gefragt, was sie denn selbst
dachten, warum sie Herzprobleme hätten – man nennt das »subjektive
Krankheitseinschätzung«. Jeder Mensch sucht für sich nach einem Grund,
warum es ihm schlechtgeht: »Ich hatte viel Stress«, »Ich bin schon länger
arbeitslos«, »Das liegt bei uns in der Familie« oder Ähnliches. Auch wenn solche
Einschätzungen aus medizinischer Sicht oft nur zum Teil richtig sind, dennoch
kommen dabei bedeutsame Details heraus, über die in einem normalen
Arztgespräch, in dem der Patient vor allem zuhören muss, nie gesprochen
worden wäre.

Traditionelle Heilkunden in die »moderne« Medizin einbringen

Vor meiner Lehrzeit in der Kardiologie hatte ich an der Freien Universität Berlin



als Assistent am Lehrstuhl für Naturheilkunde gearbeitet. Der Lehrstuhlinhaber
war Malte Bühring, der sich als Mediziner damals schon für die Integration der
traditionellen Heilkunden in die Schulmedizin einsetzte und den
vorherrschenden Streit, der selbst die Naturheilkundler separierte, aus tiefstem
Herzen ablehnte. An eine seiner Vorlesungen erinnere ich mich noch besonders
deutlich. Er erzählte von einer Studie, veröffentlicht in einem hochrangigen
Journal, in der beschrieben wurde, dass Menschen, die eine sehr tiefe
Ohrläppchenfalte haben, eher zu Herzkrankheiten neigen. Das war
Anästhesiepflegern aufgefallen, die während einer OP zum Teil über Stunden auf
den Kopf von Patienten fokussiert sind. Menschen, die herzkrank sind, haben
aber nicht nur abweichende Ohrmerkmale, sondern oft auch Rückenschmerzen,
Verspannungen im Brustwirbelbereich oder Schmerzen an den Rippen, die das
Herz schützen. Alle diese Areale werden von denselben aus der Brustwirbelsäule
austretenden Nerven versorgt. Ebenso ist die Zunge bei Patienten mit
Herzbeschwerden oder Bluthochdruck häufig farblich verändert: Sie ist an der
Spitze rot oder trägt kleine rote Punkte auf der Oberfläche. Das ist in der
Traditionellen Chinesischen wie in der indischen Ayurveda-Medizin nur zu gut
bekannt.

In der Kardiologie habe ich später immer wieder versucht, mein Wissen aus
der Naturheilkunde einzubringen und die Patienten von der häufig
übertriebenen Pharmakomedizin wegzubringen. Von Walter Thimme, meinem
arzneimittelkritischen Chef am Humboldt-Klinikum, wurde ich darin bestärkt.
Gerade ältere Menschen schlucken durchschnittlich täglich acht bis zehn
unterschiedliche Präparate für chronische Krankheiten. Schon ab drei
Medikamenten haben wir im Prinzip keine Ahnung mehr, zu welchen
Wechselwirkungen es dadurch kommt.

Aus Umfragen wissen wir heute, dass es vor allem die Angst vor
Nebenwirkungen von Medikamenten ist, die viele Patienten veranlasst, sich für
Naturheilkunde zu interessieren. Die meisten Menschen sehen diese Welten nicht
getrennt, sondern möchten am liebsten eine Kombination aus der
molekularbiologischen Medizin und den ganzheitlichen Heiltraditionen (High
Tech/High Touch), die die persönlichen Ressourcen einer Person im Blick haben.



Denn sie wollen selbst etwas tun, damit es ihnen besser geht – aber sie wissen
nicht, was sie selbst beitragen können.

Es stimmt: Medikamente haben die großen Infektionskrankheiten als Killer
weitgehend besiegt. Viel Leid konnte zum Beispiel in der Kardiologie,
Rheumatologie und anderen Fächern gelindert werden. Auch haben die
diagnostischen Möglichkeiten der modernen Wissenschaft und Technik mit
dazu beigetragen, dass wir eine Menge über unseren Körper gelernt haben. Doch
dass sich die Lebenserwartung in den vergangenen 150 Jahren bei uns in Europa
fast verdoppelt hat, geht zum größten Teil auf verbesserte Hygiene, frische
Lebensmittel, eine lange Phase ohne Kriege und einen steigenden Wohlstand
zurück. Und natürlich auf die gute Akut- und Unfallmedizin, die zum Beispiel
die Risiken, an einem Herzinfarkt oder Schlaganfall zu sterben, deutlich
verringert hat.

Der Preis, den wir für diesen Fortschritt zahlen, sind allerdings die
chronischen Krankheiten. Sie sind eine Folge der längeren Lebenserwartung,
unseres hektischen und ungesunden Lebensstils, aber sicher ebenso der
Überdiagnostik und Falschmedikamentierung, die in allen wohlhabenderen
Medizinsystemen einen Teil des Fortschritts wieder zunichtemacht. Arthrose,
Demenz, Diabetes und Krebs sind in dieser Fülle eine völlig neue
Herausforderung für die Medizin.

In den konkreten therapeutischen Strategien spiegelt sich diese dramatische
Dimension aber noch nicht wider. Die Schulmedizin behandelt weiter die
Symptome statt den chronisch Kranken: Deshalb stehen auf den
Frühstückstischen vieler Menschen immer noch die Tablettenspender mit den
acht oder zehn bunten Pillen.

Malte Bühring zeigte in seinen Vorlesungen sehr anschaulich, was es bringen
kann, wenn ein Mediziner den ganzen Mensch im Blick hat. Gleichzeitig war er
das, was man heute einen »integrativen« Mediziner nennen würde:
Naturheilkunde war für ihn keine Alternative zur modernen Medizin, sondern
eine sinnvolle Ergänzung. Damals, 1989, war sein Lehrstuhl, den ich heute
innehabe, die erste wissenschaftliche Institution dieser Art nach dem Krieg. Doch
die wissenschaftliche Basis des Fachs Naturheilkunde ließ Anfang der
Neunzigerjahre noch sehr zu wünschen übrig. Dass die Naturheilkunde, die bis



dahin vor allem eine Erfahrungsheilkunde war, plötzlich Wissenschaft auf
Englisch publizieren sollte, hielten manche ihrer Vertreter für ein lästiges
Übergangsphänomen. Die meisten wissenschaftlichen Artikel zur
Naturheilkunde waren in Deutsch geschrieben, die Schulmediziner publizierten
überwiegend schon damals in Englisch. Die einzelnen Schulen der
Naturheilkunde waren zudem untereinander zerstritten, da wurden eher
Ideologien gepflegt als der freie Meinungsaustausch. Bühring selbst hatte den
Ehrgeiz, der Humoralpathologie mit ihrer Säftelehre zur Erklärung körperlicher
Vorgänge, die die antiken griechischen und römischen Ärzte etablierten, wieder
zu ihrem Recht zu verhelfen – bei den Visiten wurde reichlich darüber diskutiert,
was die Patienten essen sollten und welche Lebensmittel »kühlend« oder
»erhitzend« wirkten. Mich hatte das nie überzeugt, denn im Gegensatz zur
Traditionellen Chinesischen oder ayurvedischen Medizin ist das, was wir an
Überlieferung aus der europäischen Antike hatten, relativ grob und ungenau.

Dass ich bis zum Professor durchgehalten habe und heute selbst unterrichte,
daran ist einer meiner Schullehrer schuld. Er hatte mir – noch im Gymnasium
und im Geschichtsunterricht – beigebracht, keiner Information zu glauben,
deren Quelle ich nicht selbst recherchiert hatte. Während andere Lehrer uns
zwangen, Bücher auswendig zu lernen, wollte er, dass man Wissen kritisch
hinterfragte. Ich verbrachte also schon als Schüler viel Zeit in Bibliotheken, um
nach Originalquellen zu suchen. Mein erster Buchbeitrag wurde dann eine
historische Beschreibung der Hexenverbrennungen im mittelalterlichen Bad
Waldsee. Ich war fasziniert davon, die Urteile der »Richter« über die »Ketzer«
im Original zu lesen – und davon, dass Menschen damals von etwas absolut und
mörderisch überzeugt waren, das aus heutiger Sicht völlig absurd anmutet.
Frauen, die sich in Pflanzenheilkunde auskannten, wurden nicht selten als Hexen
gebrandmarkt, unter anderem zum Beispiel die Mutter von Johannes Kepler,
dem berühmten Astronomen. Sie war in Württemberg angeklagt worden und
starb 1622 an den Folgen einer Kerkerhaft.

Die Hexenprozesse waren ein Beispiel dafür, wie stark die Psyche Menschen
beherrschen konnte, etwas, was mir später auch immer wieder in der Medizin
begegnen sollte. Gleichzeitig lernte ich, dass es unterschiedliche Perspektiven
gab, unter denen man einen Tatbestand sehen konnte. Das war wie in der



Naturheilkunde, die neben der biochemischen Erklärung für ein Symptom noch
andere Ebenen betrachtet, etwa die Konstitution, die Psyche, die Biografie oder
den Lebensstil. Solche Vielfalt der Bezüge wird in der Medizin leider völlig
vernachlässigt. Geschichte oder Philosophie kommen in der Ausbildung nicht
vor, und später führt die starke Spezialisierung dazu, dass die wenigsten Ärzte
Fakten oder Forschung außerhalb ihres eigenen Fachgebiets kennen.

Heute muss auch die Naturheilkunde »Evidenz« nachweisen – allerdings ist
das nicht in jedem Fall leicht, weil das Geld von potenten Pharmafirmen dazu
fehlt. In den USA hingegen gibt es ein Institut im Rahmen der staatlichen
Gesundheitsbehörde NIH, das sich eigens um Qualitätssicherung und Forschung
im Bereich der Komplementärmedizin bemüht. Dieser Bereich erhält jährlich
rund 250 Millionen US-Dollar für Forschung aus öffentlichen Mitteln. Die
entsprechende Forschung in Deutschland ist dagegen zum größten Teil auf
Stiftungen angewiesen, wie etwa die Karl und Veronica Carstens-Stiftung, deren
Vorstandsvorsitzender ich heute bin. Die Frau des ehemaligen
Bundespräsidenten, selbst Ärztin, setzte stets mit großer Freundlichkeit,
beeindruckender Klarheit und sehr vehement durch, was sie in der Medizin für
unterstützenswert und zu wenig beachtet hielt. Sie ist ein großes Vorbild.

Ein Team für die Anleitung zur Selbstheilung

So viel ich auch gelernt hatte und bereits erfolgreich anwenden konnte, blieb
trotzdem manchmal eine gewisse Unzufriedenheit: Die Naturheilkunde bot noch
wenig wissenschaftlichen Anreiz, und in der Kardiologie wollte ich nicht weiter
bleiben, weil das übliche Vorgehen, das ständige Hantieren mit Kathetern und
Stents, die damals gerade groß in Mode kamen, mich nicht überzeugte. Ja,
dachte ich, wenn ich einmal einen Herzinfarkt habe, dann möchte ich bitte auch
einen Stent – und bitte schnell –, aber ich möchte diese Dinger nicht den ganzen
Tag und den Rest meines Lebens in gekachelten Räumen unter Röntgenschirmen
selber setzen müssen. Doch ich habe Freunde, für die diese wirkungsvolle
Technik bis heute nichts von ihrer Faszination verloren hat.

Da passte es gut, dass man mir 1999 im sächsischen Bad Elster in einer neu



gegründeten und innovativ ausgerichteten Spezialklinik für chronische
Erkrankungen eine Stelle als leitender Oberarzt anbot. Neuer Chefarzt dort war
Gustav Dobos, einer der Pioniere der modernen Integrativen Medizin in
Deutschland, ein Nephrologe und Intensivmediziner, der einige Zeit in China
verbracht hatte und dort einen tiefen Einblick in die Traditionelle Chinesische
Medizin gewinnen konnte. Er war sehr offen und interessiert an der
Naturheilkunde, und war habilitiert – ihm fehlte jedoch ein sachkundiges Team,
um seine Vorstellungen umzusetzen. Dieter Melchart, der später
Lehrstuhlinhaber für Naturheilkunde an der Technischen Universität München
wurde, war der wissenschaftliche Leiter. Plötzlich kristallisierte sich in Bad
Elster, am äußersten Rand der Republik, ein interdisziplinäres Team heraus, das
alles, was ich bis dahin gesehen und gelernt hatte, in eine moderne
Therapiestruktur goss. In ihrem Mittelpunkt standen der Patient und seine
Fähigkeit, selbst aktiv zu seiner Gesundung beizutragen – ein Konzept, wie es in
dieser Geschlossenheit in Deutschland zuvor noch keines gegeben hatte.

Schon nach etwas mehr als einem Jahr präsentierte uns Gustav Dobos ein sehr
vielversprechendes neues Projekt – eine Klinik für Naturheilkunde und
Integrative Medizin an den Kliniken Essen-Mitte, eine Modelleinrichtung des
Landes Nordrhein-Westfalen mit dem Schwerpunkt der Behandlung schwer
chronisch Kranker. Die Herausforderung war so interessant, dass ihm fast das
gesamte Kernteam aus Bad Elster ins Ruhrgebiet folgte.

Die Zeit in Essen war eine echte Pionierphase – sie war aufregend und
unglaublich kreativ. Wir waren ein Dream-Team, was unsere Fähigkeiten und
Mentalitäten betraf. Prägend war vor allem eine gemeinsame Ausbildung an der
Harvard Medical School bei Herbert Benson, einem US-amerikanischen
Kardiologen, der schon seit vielen Jahren systematisch Methoden zur
Stressminderung entwickelt und wissenschaftlich untersucht hatte. Wenig später
hatten wir Jon Kabat-Zinn zu Gast, einen Molekularbiologen aus den USA und
Erfinder eines meditationsbasierten Anti-Stress-Programms, der Mindfulness-
Based Stress Reduction (MBSR). Heute ist Kabat-Zinn ein Star, sein
Meditationsprogramm ist nicht nur weltweit in der Medizin, sondern auch in
Psychologie und Wirtschaft etabliert.



Die Suche nach den Wurzeln der Gesundheit

All das waren besondere Menschen, die einen völlig anderen Blick auf die
Heilkunde warfen. Wir suchten nach den Wurzeln der Gesundheit und der
Widerstandskräfte und nicht nach den Krankheiten. Und trotz anfänglicher
Anfeindungen von Gegnern der Naturheilkunde war die Klinik auch rasch
erfolgreich. Ich wurde Oberarzt in Essen und begann, an meiner Habilitation zu
arbeiten. Das Thema: »Lebensstilveränderungen bei Herz-Kreislauf-
Krankheiten«. Als Malte Bühring dann aus gesundheitlichen Gründen frühzeitig
in den Ruhestand ging, sah es zunächst so aus, als würde der Lehrstuhl in Berlin
nicht mehr neu besetzt werden, und den neu geschaffenen Lehrstuhl in
Duisburg-Essen hatte in der Zwischenzeit Gustav Dobos verdient erhalten. Aber
dann gelang es dem Humanmediziner Stefan Willich, nicht nur die eine
historische, sondern noch zwei neue Professuren für Naturheilkunde zu
installieren. Die Charité wurde wieder zur Keimzelle der Naturheilkunde.

2009 erhielt ich den Ruf auf die Stiftungsprofessur für klinische
Naturheilkunde der Charité und wurde Chefarzt der Abteilung für
Naturheilkunde am Berliner Immanuel Krankenhaus, einer Spezialklinik für
chronische und rheumatische Erkrankungen, die einst auch Malte Bühring
geleitet hatte. Dort traf ich auf Rainer Stange, den Komissarischen Leiter der
Abteilung, und zusammen bildeten wir ein schlagkräftiges Team. Heute haben
wir dort 60 stationäre Betten, eine Hochschulambulanz für Naturheilkunde der
Charité sowie eine teilstationäre Tagesklinik, in der spezialisierte Therapeuten
und Psychologen gemeinsam mit den Ärzten Stressreduktion, Meditation,
Bewegung, Ernährung und naturheilkundliche Selbsthilfe vermitteln.

Im Rahmen meiner Professur konnte ich mir zudem einen Traum erfüllen und
eine Forschungsabteilung für Ayurvedische Medizin eröffnen. Viele der heute
bedeutenden Naturheilmethoden haben ihren Ursprung in Indien: Ayurveda,
Yoga, Meditation. Ich meditiere schon seit vielen Jahren, und in Essen hatte ich
mit Yoga begonnen. Doch nach Indien kam ich erst 2006. Ich muss sagen: Es
war Liebe auf den ersten Blick. Ich fühlte mich sofort zu Hause, trotz der vielen
Unwägbarkeiten und Andersartigkeiten, die Indien nun mal so mit sich bringt.
Heute arbeiten in meiner Abteilung Indologen und Ärzte mit Ayurveda-



Ausbildung, Ayurveda-Therapeuten und Yoga-Lehrer Hand in Hand. Stolz bin
ich auch darauf, dass wir als erste medizinisch-wissenschaftliche Institution in
Deutschland im Rahmen einer Forschungskooperation eine finanzielle
Förderung von der indischen Regierung bekommen haben, um die bislang
größte Studie zur Wirksamkeit von Ayurveda außerhalb Indiens durchzuführen.
Dabei half wohl auch unser Berliner Standort: Die damals zuständige Ministerin
jedenfalls fing bei unserem Gespräch in Delhi plötzlich an, von der Charité zu
schwärmen: »Die gehört doch zur Humboldt-Universität? Die haben die beste
Indologie der Welt!« Und wir hatten die Forschungsfinanzierung für die große
Ayurveda-Studie.



Die Grundprinzipien der Naturheilkunde

Selbstheilungskräfte stärken durch Reiz und Reaktion

Das Grundprinzip der Naturheilkunde – wie das aller traditioneller
Heilverfahren – ist das Zusammenspiel von Reiz und Reaktion. Die
Hydrotherapie zum Beispiel setzt durch den Einsatz von kaltem oder warmem
Wasser gezielt einen Reiz, und dieser führt dann zu Veränderungen im Körper:
Der Reiz aktiviert die Selbstregulation.

Konkretisieren wir ein weiteres Beispiel: Sie haben eine fiebrige Erkältung. Ihr
Arzt befürchtet, dass sich auf den durch Viren ausgelösten Infekt eine bakterielle
Lungenentzündung aufsetzt, und gibt Ihnen ein Antibiotikum sowie
fiebersenkende Medikamente. Seine Absicht ist, die Erreger abzutöten und den
vom Fieber geplagten Organismus zu entlasten. Vielleicht erhalten Sie noch ein
schleimlösendes Präparat und Zink oder Vitamin C, um die Abwehr zu stärken.

Wie geht die Naturheilkunde vor? Sie erhalten einen feucht-kalten
Brustwickel, der eng um Ihren Leib geschnürt und dann von wärmenden Decken
umhüllt wird. Er kühlt zwar Ihre heiße Körperoberfläche im ersten Moment und
Sie fangen vielleicht zu zittern an, doch gleich danach wird Ihnen wohlig warm,
weil die Regulationssysteme Ihres Organismus intensiv beginnen, sich gegen den
Kälteimpuls zur Wehr zu setzen – und zwar nicht nur lokal, an der Haut,
sondern auch an weit entfernten Orten Ihres Körpers. Wenn das Fieber höher
steigt, wird mit Wadenwickel gegengesteuert. Um das Schwitzen anzuregen,
wird zusätzlich Lindenblüten- und Holundertee verabreicht.

Den Organismus anregen

Viele Reize wirken »unspezifisch« – sie werden von sehr unterschiedlichen
Reaktionen beantwortet, vor allem von Nervenreflexen und
Hormonausschüttungen. Dass die Reaktionen individuell sehr unterschiedlich
sein können – abhängig von der Konstitution, der Stärke des Reizes und der
Häufigkeit, in der er gesetzt wird –, lässt manche Schulmediziner glauben, eine



naturheilkundliche Behandlung »wirke« nicht. Doch sie verkennen das Prinzip:
Während die konventionelle Medizin Krankhaftes von außen eliminiert und
dabei häufig schnelle (aber kurzfristige) Erfolge erzielt, arbeitet die
Naturheilkunde mit dem Herauskitzeln der Selbstheilungskraft: Sie will den
Organismus dazu anregen, seine Gesundheit aus eigener Kraft wiederzuerlangen.

Das erfordert Umwege: Durch die Verarbeitung gezielter und wohldosierter
Reize wird der Körper quasi wachgerüttelt, seine Aufgaben zu erfüllen. Dafür
braucht der Patient Geduld – zum Beispiel muss er das Fieber aushalten (solange
es sich in Grenzen hält) und seinem Immunsystem damit die Chance geben, die
Erreger selbst zu bekämpfen. Vielleicht trinken Sie sogar einen Lindenblütentee,
der schweißtreibend ist. Und statt eines Antibiotikums, das ohnehin nicht gegen
Viren hilft, und Vitamintabletten essen Sie eine langsam gekochte Gemüsebrühe
und trinken einen Ingwer-Gelbwurz-Smoothie. Beides enthält die besten
Mikronährstoffe in ihrer natürlichen Form, deshalb sind sie weit effektiver als
Pillen.

Wie dieses einfache Beispiel vielleicht schon klarmacht, kommt es sehr darauf
an, dass die richtigen Reize in der richtigen Stärke gesetzt werden. Bei einem
gesunden Kind ist Fieber ein wichtiges Training für das Immunsystem, bei einem
älteren, herzkranken Menschen kann es gefährlich werden. Wie viel Dosis wie
viel Wirkung erzielt, ist unter dem Begriff Hormesis (griech. = Anregung,
Anstoß) ein Thema aktueller internationaler Forschung geworden. Schon im
16. Jahrhundert hatte Paracelsus, einer der ersten Pharmakologen der Neuzeit,
erkannt, dass eine geringe Dosis einer Substanz, die sonst giftig wirkt, positive
Wirkung ausüben kann – weil der Körper den negativen Reiz (Noxe)
kennenlernt und Abwehrmechanismen entwickelt. Das Prinzip ist bekannt bei
der Radioaktivität, wo Niedrigstrahlung bis zu einem bestimmten Grad sogar
positive Effekte auf den Organismus entwickeln kann.

Allerdings gibt es noch viel zu wenige Daten über die genauen Dosis-
Wirkungs-Beziehungen unspezifischer Reize, sodass auch hier deutlich wird, wie
bedeutsam die praktische Erfahrung in der Naturheilkunde ist. So bleiben die
wichtigsten Fragen bei einer naturheilkundlichen Therapie immer noch: Haben
Sie die Brühe oder den Saftcocktail gut vertragen und verdaut? Oder: Werden



die Füße denn schnell warm, wenn Sie im Wickel liegen? Ist beides nicht der Fall,
stimmt die Dosis oder Therapie nicht – Studie hin oder her.

Die Konstitution des Patienten erkennen

Welche Reize in der Naturheilkunde gesetzt werden, hängt – typisch für unsere
Sichtweise – also weniger von der Erkrankung ab, sondern vorwiegend von der
Person, die davon betroffen ist, von ihrer Konstitution. Viele unserer Patienten
haben schon in irgendeiner Zeitschrift getestet, ob sie Vata, Kapha oder Pitta
sind, doch solche Grundtypen gibt es nicht nur im Ayurveda, sondern in allen
traditionellen Medizinschulen, selbst in der klassischen europäischen
Naturheilkunde. Dahinter verbirgt sich die Erkenntnis, dass Körperbau, Psyche
und Körperregulation in einer Beziehung zueinander stehen, die bestimmte
Symptome und Krankheiten hervorbringen kann. Diese erahnt man vom Typ
her, noch bevor die Patienten ihre Probleme schildern konnten, geschweige man
denn irgendeinen Laborbefund in der Hand hat. Solche Typisierungen können
dann hilfreich sein, wenn man sie als Anhaltspunkt nimmt, sich aber bewusst ist,
dass im wirklichen Leben vor allem Mischformen bestehen. So hat nicht jeder
Übergewichtige mit einem runden Bauch (»Pykniker«) Diabetes Typ 2, und
nicht jeder überschlanke Mensch mit blasser Haut leidet unter Depressionen.

Also würde ich auch nie jemandem, dem Hitze generell unangenehm ist, eine
kraftvolle Überwärmungsbehandlung (zum Beispiel mit einer Infrarot-
Hyperthermie) verordnen, selbst wenn die betreffende Person unter
Weichteilrheuma (Fibromyalgie) leidet, wo das häufig – aber eben nicht immer –
hilft. Und umgekehrt nützt der Aufenthalt in einer Kältekammer – zwei bis drei
Minuten bei minus 110 Grad Celsius! – solchen Rheuma-Patienten wenig, die
trotz ihrer Entzündungsneigung dauernd frieren.

Die richtige Dosierung – am Beispiel der Sonne

Temperaturreize lassen sich natürlich ebenso draußen in der Natur nutzen, am
besten kombiniert mit Bewegung. In der Evolution waren zwei Dinge für das



Überleben extrem wichtig: das Licht der Sonne und die Temperatur. Wie
abhängig wir immer noch von solchen Reizen sind, merken wir sofort, wenn die
Tage dunkler und die Nächte kälter werden. Viele Menschen werden dann
schneller müde. Es gibt sogar jahreszeitliche Depressionen, die in den kühlen
dunklen Wintermonaten auftreten und sich durch die Bestrahlung mit einem
speziell hellen Licht sofort bessern. Die Sonne ist für uns Sinnbild für das
Positive, Heitere und Schöne im Leben. Kleine Kinder malen sie mit ihren
wärmenden Strahlen. Im Frühjahr strecken wir sehnsüchtig unsere Gesichter
zum Himmel.

Die Sonne ist zugleich hervorragendes Beispiel für die Hormesis, für die
Frage, welche Dosis gut ist und wann ihre Wirkung sich ins Gegenteil verkehrt.
Hautärzte erkannten vor einigen Jahrzehnten, das Risiko für bestimmte Formen
von Hautkrebs, vor allem für den weißen Hautkrebs (Basaliom), durch das
Ultraviolettlicht der Sonne steigt – ebenfalls das Risiko für ein Melanom, den
gefürchteten schwarzen Hautkrebs. Wobei hier inzwischen eindeutig belegt ist,
dass es nicht das Sonnenbaden an sich ist, sondern die Anzahl der erlittenen
Sonnenbrände, die diesen gefährlichen Krebs auslösen. Rätselhaft ist aber noch,
warum das Melanom häufig an Körperstellen auftritt, die kaum oder fast gar
nicht der Sonne ausgesetzt sind, wie etwa den Fußsohlen. Neue Theorien gehen
davon aus, dass möglicherweise die Haut immer und überall mit der Abwehr
von Melanom-Krebszellen zu tun hat, dann aber durch einen Sonnenbrand
derart beschäftigt wird, dass an einer anderen Stelle ein solcher Krebs nicht mehr
genügend abgewehrt werden kann.

Die Epoche der Sonnenstudios geht jedenfalls ihrem Ende entgegen, denn
dass Sonnenlicht die Hautalterung fördert und damit Falten und das Krebsrisiko,
ist unbestritten. Doch wissenschaftliche Studien belegen auch, dass Sonnenlicht
glücklicher macht und das Wohlbefinden steigert. Dazu reicht schon das
Bräunen auf UVA-Sonnenliegen. Besser noch sind UVB-Sonnenliegen, die es aber
in üblichen Sonnenstudios nicht gibt. Früher wurden Sonnenbäder bei
Tuberkulosekranken (nachzulesen in Thomas Manns Der Zauberberg)
medizinisch eingesetzt oder bei Menschen, die unter Tage arbeiten mussten. Seit
1980 weiß man, dass Sonnenlicht selbst bei sehr ernsthaften Erkrankungen
positiv wirkt: Cedric Garland, Epidemiologe an der University of California,



zeigte in einer Studie auf, dass viele Krebsarten weitaus seltener in Regionen
waren, in denen häufiger die Sonne schien. Später haben internationale
Bevölkerungsstudien diesen auffälligen Zusammenhang bestätigt.

Viele Autoimmunerkrankungen wie Multiple Sklerose oder rheumatoide
Arthritis, aber auch Herzinfarkte, einige Krebsarten sowie Diabetes treten viel
häufiger in Landstrichen auf, die nördlicher und weiter weg vom Äquator sind.
Berechnet man weitere Faktoren ein, eine andere Ernährung oder andere
Sozialsysteme, besteht kaum ein Zweifel, dass die Migration der Urmenschen vor
etwa 40 ​000 Jahren in den Norden mit einem Mehr an chronischen
Erkrankungen bezahlt wird.

Das Sonnenlicht ist auch deshalb so wichtig, weil es dazu beiträgt, dass in
unserer Haut ein Vitamin gebildet wird, das viele zentrale Funktionen hat: Das
Vitamin D reguliert unseren Knochenstoffwechsel, verhindert Osteoporose, kann
aber auch in gewissem Maße vor Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Krebs,
Depression und Autoimmunerkrankungen schützen. Studien des Robert Koch-
Instituts zufolge haben etwa 60 Prozent der Deutschen einen zu niedrigen
Vitamin-D-Spiegel – dieser Mangel ist so eklatant, dass man vernünftigerweise
aktuell daran zu zweifeln beginnt, ob die Normwerte nicht zu hoch angesetzt
sind. Problematisch ist ein Vitamin-D-Mangel vor allem im höheren Lebensalter,
da die Synthesefähigkeit im Körper dann abnimmt. Dies ist insbesondere deshalb
kritisch, da in dieser Lebensphase Krebs und viele andere chronische
Erkrankungen häufiger auftreten und außerdem ein wichtiger Faktor für die
Mobilität im Alter, die Muskelkraft, abnimmt. Es hat also seinen Sinn, wenn die
Naturheilkunde darauf pocht, dass es wichtig ist, »an die Luft« zu gehen. Dort
tanken wir selbst bei bedecktem Himmel Sonnenenergie. Die Nahrung deckt im
Übrigen nur rund fünf Prozent des Vitamin-D-Bedarfs ab. Die Vorstellung, sich
mit einer besonderen Speisekarte die Aktivität an der frischen Luft ersparen zu
können, ist also schlicht falsch.



Die Sonne ist somit ein klassisches Beispiel für die Frage nach der richtigen
Dosierung von Reizen, denn wir stehen hier vor einem Dilemma. Einerseits kann
zu viel Sonne zu weißem Hautkrebs und Hautalterung führen, andererseits
brauchen wir ihr Licht für unser Wohlbefinden und die Prävention chronischer
Erkrankungen und von Krebs. Wir werden also nach einem Kompromiss suchen
müssen.

Im Einklang mit der Natur leben

Naturheilkunde bedeutet, mit der Natur und nicht gegen sie zu leben. Auch hier
zeigen neue Studien, dass hinter dieser Empfehlung nicht einfach romantische
Sehnsucht steckt, sondern eine körperliche Gegebenheit. Die evolutionär
geprägte Verbundenheit unseres Körpers mit der Natur hat dazu geführt, dass
seine Biorhythmen sich den Jahreszeiten anpassen. In einer viel beachteten
Studie konnten Forscher aus Cambridge und München 2014 nachweisen, dass
die Genaktivität von den Jahreszeiten abhängt – zumindest stellte man das an
über 4000 RNA-Genen in Blutzellen und im Fettgewebe fest. (RNA-Gene sind
nicht direkt an der Herstellung von Proteinen beteiligt, sondern übernehmen
Steuerfunktionen.) Etwa ein Viertel unserer Gene reagiert auf das Klima und
geografische Merkmale, schon bei Säuglingen konnte das festgestellt werden.
Die Natur hat unseren Körper mit der Fähigkeit ausgestattet, sich flexibel an



seine Umwelt anzupassen – ein wichtiger Teil der Erfolgsgeschichte des
Menschen.

Wieder existiert hier ein sensibles Gleichgewicht zwischen Schutzreaktionen
und Belastungsfaktoren: So neigt unser Organismus im Winter häufiger zu
Entzündungen – wahrscheinlich, um gegen die erhöhte Zahl an Keimen und
Bakterien zu dieser Jahreszeit anzukämpfen. Dadurch steigt ebenso die Gefahr
für Herzinfarkt, Rheuma und Diabetes. Ein bestimmtes Steuerungsgen, ARNTL,
ist jedoch dafür da, Entzündungen im Körper zu bremsen und hält sich hierbei
im Winter zurück. Es reguliert aber auch die Körpertemperatur und das
Schlafverhalten. So erklärt sich, dass wir, werden die Tage kürzer, gerne länger
schlafen und träger sind als im Sommer, auch wenn wir nicht wie viele Tiere in
den Winterschlaf gehen können. Insgesamt ist es immer eine Balance, die unser
Immunsystem zwischen den Einflüssen der Jahreszeiten zu halten hat.

Wenn wir nun an die Hydrotherapie zurückdenken – bis wohin ist die Kälte
ein positiver Reiz und ab wann ist sie ungesund? Können wir die
Kälteempfindlichkeit und das Frieren abtrainieren? »Jein«, lautet die Antwort.
Im Verhältnis zu den Möglichkeiten, einen Muskel zu trainieren oder unser
Herz-Kreislauf-System belastbarer zu machen, sind unsere
Anpassungsmöglichkeiten an Wärme und Kälte eher bescheiden. Besonders
spüren wir das im Sommer, denn mit hohen Temperaturen kommen wir auf
Dauer schlecht zurecht. Trägt man bereits wenig Kleidung und schwitzt schon
ordentlich, bleiben nicht mehr viele natürliche Regulationsalternativen, da hilft
nur noch die Klimaanlage. Im Winter können wir selbstverständlich durch
unsere zweite Haut, die Kleidung, die Körperwärme besser isolieren und
speichern. Studien zeigen allerdings, dass, je größer die Menschen werden (durch
zu viel und vor allem zu proteinreiche Nahrung), sie über die erweiterte
Oberfläche auch mehr Wärme verlieren und sich deshalb wärmer anziehen
müssen.

Grundsätzlich haben wir mehrere Vorgehensweisen, um die Temperatur in
unserem Körper zu regulieren. Das Schwitzen ist davon der kraftvollste
Mechanismus: Dabei entwickeln wir eine Kühl-Power wie ein Eisschrank. Da der
Schweiß rasch verdunstet, können wir bei einer »Leistung« von bis zu 2500 Watt
an die 3,5 Liter Flüssigkeit pro Stunde verlieren. Befinden wir uns mehrere



Wochen lang in einer heißen Umgebung, verdoppelt sich sogar noch unsere
Schwitzfähigkeit. Schwitzen hat zudem den Vorteil, dass Salz verloren geht. Wer
sich salzreich ernährt, was fast alle Europäer tun, hat auf diese Weise einen
schönen Ausgleich und kann dann auch mal eine salzige Butterbrezel mit
Genuss essen. Menschen, die kaum schwitzen, sollten sich beim Salzstreuer
zurückhalten.

Auf große Kälte reagieren wir hingegen mit Zittern. Zuerst ziehen sich die
Muskeln der winzigen Hautgefäße zusammen: Das reduziert den Blutzufluss an
die Oberfläche, der Wärmeverlust wird minimiert. Wir spüren das besonders an
kalten Händen oder Füßen. Die inneren Organe werden hingegen stärker
durchblutet, wobei die Kerntemperatur des Körpers konstant gehalten wird.
Bleibt all dies erfolglos, spannen sich die Muskeln unter der Haut an. Diese
Bewegung erzeugt Wärme. Ab einem bestimmten Grad der Anspannung
beginnen zusätzlich die Muskeln zu zittern. Der Körper versucht durch stärkere
Kontraktion, eine Art Zusatzheizung einzuschalten. Schließlich reagiert der
Organismus auf Temperaturreize noch mit einer Veränderung der
Isolationsschicht: In einer japanischen Studie wurden Frauen gebeten, während
des Winters entweder kurze oder lange Röcke zu tragen. Mittels
Kernspintomografie konnte gezeigt werden, dass am Ende des Winters die
Frauen, die durch ihre kurze Kleidung mehr gefroren hatten, auch mehr Fett an
den Beinen angesetzt hatten.

Die Kraft der Kälte- und Wärmereize

In gewissem Maße können wir also die eigene Wärmeproduktion beeinflussen
und uns eine geringere Anfälligkeit für Kälte antrainieren. Deshalb hatte bereits
Sebastian Kneipp dazu geraten, sich nicht immer in gut und gleichmäßig
beheizten Räumen aufzuhalten, sondern uns eher kühleren Temperaturen von 18
bis 19 Grad Celsius auszusetzen. Auch Kältereize wie kalte Güsse, Wasser- oder
Schneetreten sowie kalte Bäder nach einer Sauna können Signale an den Körper
geben, seine Eigenproduktion an Wärme zu steigern. Wir alle kennen aus
unserer Kindheit das Phänomen glühender Hände nach einer Schneeballschlacht,



wenn man wieder im Warmen war. Der Körper öffnet seine Gefäße. Dieses
Wechselspiel aus sogenannter Vasokonstriktion (in der Kälte) und
Vasodilatation (im Warmen) ist eines der Grundprinzipien der Kneipp-
Therapien und lässt sich trainieren.

Allerdings gilt es dabei, achtsam für die Reaktionen des Körpers zu bleiben. In
meinem Wohnort Berlin gibt es, ähnlich wie einst Kneipp es war, besonders
abgehärtete Eisbader, die selbst im Winter kurze Bäder nehmen – in
zugefrorenen Seen bei vier Grad Wassertemperatur. Dabei ist es jedoch wichtig,
den Körper keinem Schock auszusetzen, sondern seine Anpassungsfähigkeit
langsam und systematisch zu trainieren – also erst nur ganz kurz ins Wasser zu
gehen und dann langsam die Zeiten zu verlängern.

Zu Beginn jeder Kältetherapie muss zunächst ein stabiles Wärmegefühl
vorhanden sein – zum Beispiel sollen die Füße warm sein, bevor die Beine kalte
Güsse erhalten. Darauf achten wir am Immanuel Krankenhaus Berlin ebenso bei
der Kältekammer, in der Temperaturen von minus 110 Grad vorherrschen. Die
Patienten werden auch hier durch zwei »wärmere« Kammern geschickt, um den
Körper an das Temperaturmaximum (bzw. -minimum) zu gewöhnen. Dabei
tragen sie – ansonsten unbekleidet – Mützen, Handschuhe und warme Socken.
Zum Schluss stehen sie für maximal drei Minuten in dieser unfassbaren Kälte.
Die Effekte sind beeindruckend. Schmerzen verschwinden, Entzündungen
werden für Stunden oder sogar Tage gedämpft.

Neben der schmerzlindernden Wirkung von Kälte wurde in den letzten Jahren
ein weiteres Phänomen der Körperregulation entschlüsselt: das »braune Fett«.
Das ist spezielles Fettgewebe, das neben dem Menschen alle neugeborenen
Säugetiere (Schweine ausgenommen) besitzen. Seine Zellen enthalten viele
Mitochondrien, Kraftwerke zur Energiegewinnung, die diese Zellen bräunlich
färben und durch Oxidation Wärme erzeugen. Das braune Fett schützt
Neugeborene vor dem Auskühlen und ist wichtig für Tiere, die einen
Winterschlaf halten und sich danach schnell wieder aufwärmen müssen.

Glaubte man früher, dass Erwachsene kaum braunes Fett besitzen, zeigten
Studien des Maastrichter Biologen Wouter van Marken Lichtenbelt, dass auch
sie vermehrt braunes Fett einlagern, wenn sie über längere Zeit kühlen
Temperaturen ausgesetzt sind. Das erfolgt schon bei 16 Grad Celsius. Braunes



Fett reduziert das Diabetes-Risiko, und die Zuckerregulation funktioniert besser.
Es ist also gesund, sich stundenweise in solchen – leicht ungemütlich – kühlen
Räumen aufzuhalten, zumal man sich nach mehreren Tagen an die niedrigeren
Temperaturen gewöhnt. Wer schnell friert, sollte dennoch gezielt Kälte suchen,
um mit kurzen Provokationen das eigene System zu trainieren.

Die Empfehlung von Pfarrer Kneipp, bei offenem Fenster zu schlafen, wurde
am National Institute of Diabetes and Digestive and Kidney Diseases in den USA
bestätigt: Eine Gruppe schlief nachts in einem kühlen Raum mit maximal
19 Grad Celsius, die andere bei höheren Temperaturen von 24 Grad Celsius.
Nach einem Monat hatte die Gruppe mit kühlem Schlafzimmer mehr braunes
Fettgewebe und eine Verbesserung des Zucker- und Fettstoffwechsels. Also:
Fenster auf im Schlafzimmer!

Von Verdauungsfeuer und Lebenswärme

Weitergehender als in der europäischen Naturheilkunde ist das Verständnis von
Energien im Ayurveda, der traditionellen indischen Medizin, wie auch in der
überlieferten chinesischen Medizin. In beiden Systemen spielt die
»Lebenswärme« eine überragende Rolle. In der ayurvedischen Medizin dreht
sich alles um das Agni, das Verdauungsfeuer, in der chinesischen Heilkunde ist
die Nierenwärme zentral. Nach beiden Lehren sollten wir bei kühlen
Temperaturen die innere Wärme pflegen, das Verdauungsfeuer schüren. Dies
geschieht am einfachsten durch passende Ernährung, das Trinken von heißem
Wasser oder Tee, insbesondere unter Verwendung von wärmenden Gewürzen.
Natürlich ist es kein Zufall, dass diese Gewürze in unserem Weihnachtsgebäck,
also in der kalten Jahreszeit, Verwendung finden: Nelke, Zimt, Ingwer oder
Kardamom. So ist es gut, an kalten Tagen Ingwertee zu trinken oder stark
gewürzte Suppen (mit Senfkörnern oder Chili) zu sich zu nehmen. Auch die
legendäre Hühnersuppe wirkt vor allem dank der darin enthaltenen Gewürze
wie Ingwer, Zwiebeln oder Knoblauch und weniger wegen des Huhns.

Entsprechend teilen diese zwei traditionellen Medizinsysteme die Nahrung in
»kühl« und »warm« ein, eine einfache, aber häufig richtige Entscheidungshilfe.



Kühlend sind zum Beispiel Gurke und Melone, wärmend die meisten pikanten
oder scharfen Gewürze, Wein oder Honig. Früher war es so, dass die saisonal
zur Verfügung stehenden Nahrungsmittel ohnehin den Jahreszeiten
entsprachen – heute kann man auch an einem eiskalten Januartag Erdbeeren
oder eine Wassermelone verzehren. Doch instinktiv nehmen viele Menschen
davon Abstand. Eine Wassermelone als Weihnachtsdessert? Doch eher nicht …

Alkohol ist auf keinen Fall ein Rezept gegen Kälte. Zwar wärmt ein
hochprozentiges Getränk kurzfristig und vermittelt im Bauch ein Wärmegefühl.
Da er aber auch die Wärmeabstrahlung fördert, kühlt der Organismus rascher
aus. Eine Schneeballschlacht oder das Eisbaden wird deshalb am besten durch
einen alkoholfreien Kräuter-Gewürz-Tee beendet.

Nicht immer »springt« die körpereigene Wärme als Reflex auf einen Kältereiz
an – daran können Bewegungsmangel, Übermüdung, Stress oder auch einseitige
Ernährung schuld sein. In diesem Fall hat die Naturheilkunde stärkere Methoden
parat: zum Beispiel Überwärmungsbäder (Schlenzbäder, nach der
österreichischen Naturheilerin Maria Schlenz). Diese Bäder lassen sich auch zu
Hause in der Badewanne machen: Man beginnt bei 37 Grad Wassertemperatur
(entsprechend der Körpertemperatur) und lässt das Wasser immer heißer
einlaufen, bis zur Grenze des eigenen Wohlbefindens. Das Bad dauert zwanzig
bis dreißig Minuten.

Eine andere Art der Hyperthermie (Überwärmung des Körpers) ist die Sauna.
Da Wasser aber besser Wärme leitet als heiße Luft, wirkt ein Überwärmungsbad
intensiver. Im Gegensatz zur Sauna erfolgt hier auch keine Abkühlung, sondern
man lässt die Wärme voll zur Geltung kommen. Im Übrigen kann man bei
einem Bad zugleich die wärmeanregende Wirkung von Gewürzen nutzen. So
spüren wir bei Zugabe von Ingwerpulver noch mehr die angenehme
Wärmewirkung.

Am besten kann die Körpertemperatur durch wassergefilterte
Infrarotbestrahlung des gesamten Körpers erhöht werden. Solche Hyperthermie-
Therapien werden mit Erfolg bei Schmerzen wie zum Beispiel beim
Fibromyalgie-Syndrom eingesetzt. Außerdem kann schon eine einmalige
Behandlung die Stimmung depressiver Menschen deutlich steigern – der Effekt
hält über zwei Wochen an, wie eine neuere Untersuchung dazu eindrucksvoll



belegt. Was zu diesem erstaunlichen Effekt führt, ist nicht ganz klar. Menschen
mit Depression frieren oft und schwitzen weniger. Überwärmung führt zu einer
Aktivierung der Mitochondrien, und genau diese sind bei Depressionen im
Gehirn funktionell gestört. Interessanterweise werden die Mitochondrien auch
maßgeblich für Alterungsprozesse verantwortlich gemacht, und so könnte das
geringere Auftreten von altersbedingten Erkrankungen im warmen Süden damit
zusammenhängen.

 

Patientengeschichte Fibromyalgie
Betroffen sind häufig die, die durchhalten
wollen
Die quirlige alte Dame hat ihren grauen Bob mit Naturfarbe rosa getönt. Sie
lässt sich nicht so leicht unterkriegen, obwohl sie in ihrem Leben einiges zu
tragen hatte. In der DDR kam sie aus politischen Gründen ins Gefängnis,
später, im Westen, verlor sie ihr Haus und ihr Eiscafé, und bis heute streitet
sie vor Gericht um eine Ausgleichszahlung. Doch irgendwann waren ihre
Nerven überfordert: Sie entwickelte eine Krankheit, unter der mittlerweile fast
ein Prozent aller Deutschen leidet: eine Fibromyalgie.

Woher die rätselhaften Schmerzen am ganzen Körper kommen, ist noch nicht
geklärt. Früher nannte man die Krankheit »Weichteilrheumatismus«, doch
weil sich bei Bluttests keine körperlichen Marker finden, gibt es immer noch
viele Ärzte, die psychische Probleme für die eigentliche Ursache halten. Die
Patienten fühlen sich unverstanden und entwickeln oft Depressionen.

Die Patientin mit dem Bob, die lange gekellnert hatte, war irgendwann nicht
mehr in der Lage gewesen, mehr als fünfzig Meter zu laufen, geschweige
denn eine Treppe zu erklimmen. Auch ihre Arme versagten den Dienst, sie
konnte kaum mehr etwas halten, schon gar keine schweren Tabletts. So
verlor sie ihr Café und rutschte in die Altersarmut.

Heute weiß man, dass Fibromyalgie keine Einbildung ist, sondern vermutlich
durch ein komplexes Wechselspiel aus gestörter Schmerzverarbeitung in den
Nervenzellen, Überlastung durch Stress und Traumata und sowie feinen



Störungen in der Hormonregulation resultiert. Eine schulmedizinisch
medikamentöse Therapie gibt es nicht, außer der Einnahme von gewissen
antidepressiv wirkenden Medikamenten, die die Schmerzempfindlichkeit
senken, aber eben auch mit Nebenwirkungen behaftet sind.

In der Naturheilkunde gibt es einige Erfolge, zum Beispiel mit systemischer
Kälte- und Wärmetherapie, je nachdem, was von den Patienten als
angenehmer empfunden wird. Auf diese Weise wird die Weiterleitung von
Schmerzsignalen blockiert. Hilfreich sind ebenso meditative
Bewegungsformen wie Yoga oder Tai-Chi. Eine Fibromyalgie kann man
außerdem mit einer Kombination verschiedener Elemente behandeln. Das
Fasten bildet, wie so häufig, einen guten Anfang, es greift in den
Botenstoffhaushalt des Körpers ein, der bei der Schmerzvermittlung eine
wichtige Rolle spielt.

Die Patientin lernte Tai-Chi und Qigong. Das Meditative an diesen
Übungsformen beruhigt die Nerven, die Bewegung stärkt die Muskeln. Nach
zwei Aufenthalten in unserer Klinik war sie weitgehend schmerzfrei. Ein
Raubüberfall im Urlaub, der sie auch finanziell schwer belastete, war ein
schwerer Schock – die Fibromyalgie flammte erneut auf. Doch inzwischen
weiß die Patientin, dass sie sich diesem Schicksal nicht ergeben muss. Sie
fastete wieder und machte ihre Übungen regelmäßig und konnte erneut eine
starke Schmerzreduktion erzielen.

Das Ursache-Wirkung-Prinzip der Hormesis-Forschung

»Alle Dinge sind Gift, und nichts ist ohne Gift; allein die Dosis macht's, dass ein
Ding kein Gift sei.« Diese Erkenntnis hat Paracelsus populär gemacht. Die
moderne Biologie entdeckt dieses Ursache-Wirkung-Prinzip gerade wieder – als
Hormesis-Forschung.

Was steckt dahinter? Die Wirkungsbreite einer medizinischen Substanz ist oft
schmal – eine Überdosierung führt schnell zum Gegenteil des erwünschten
Effekts und kann den Stoff in ein Gift verwandeln. Umgekehrt aber, und das ist
das Kernstück der Hormesis-Forschung, wirken sich geringe Dosen an Gift oft



heilsam auf den Organismus aus. Das ist vielleicht überhaupt das Prinzip, wie
Heilpflanzen agieren: Die »gesündesten« Bestandteile von Pflanzen haben
meistens die Funktion, vor Fressfeinden, Parasiten oder der UV-Strahlung des
Sonnenlichts zu schützen – das heißt, sie sind eigentlich giftig. Die Dosis aber
beeinflusst die Art und Weise, wie unser Organismus darauf reagiert: Kleine
Mengen eines an sich negativen Reizes wecken nämlich die Lebensgeister. »Nicht
der Brokkoli ist gesund«, schreibt der Wissenschaftsjournalist und Biologe
Richard Friebe in einem Buch über die Hormesis, »sondern die Art und Weise,
wie unser Körper darauf reagiert.«

Das Gute und das Böse in einer Gestalt zu sehen, so Friebe, ist unserer
abendländisch-christlichen Tradition fremd. Die asiatischen Kulturen, wo sich
zum Beispiel Yin und Yang ineinanderschlingen, haben es da leichter. Allicin in
Knoblauch, Curcumin in Gelbwurz, Polyphenole und Flavone in Heidelbeeren
sind berühmt für ihre gesundheitsfördernden Eigenschaften – sie sind
immunstärkend, entzündungshemmend, antibakteriell und wirken gegen Krebs.
Und doch sind sie in höheren Dosen giftig für den Organismus. Das erleben zum
Beispiel Menschen, die mit den Mengen des verwendeten Knoblauchs beim
Griechen um die Ecke ihre Schwierigkeiten haben, auch wenn sie den
Geschmack lieben.



Das Prinzip der Hormesis ist der Kern des Reiz-Reaktions-Prinzips in der
Naturheilkunde: So wirkt körperliche Bewegung gerade dann positiv, wenn sie
zu einer leichten Anstrengung wird und dabei toxische freie Radikale freisetzt.
Ähnlich ist das bei radioaktiver Strahlung: Sie schädigt Zellen, doch geringe
Dosen (Niedrigstrahlung) aktivieren die Reparaturmechanismen des Organismus
in einem Ausmaß, dass zum Beispiel Radonstrahlung in Heilstollen gegen
Rheuma und Arthritis eingesetzt wird. Und die richtige Dosis Schmutz und
Bakterien, zum Beispiel auf einem Bauernhof, macht Kinder nicht krank,
sondern bewahrt sie vor Allergien – weil das Immunsystem auf Trab gehalten
wird.

Warum mehr Gesundes nicht immer mehr Gesundheit macht

Es gibt nichts, was nur gesund ist. Linearität ist kein Lebensprinzip. Das
bedeutet: Mehr »Gesundes« macht nicht mehr Gesundheit. Das zeigt das Beispiel



der Überwärmung, einer naturheilkundlichen Therapie, die bei Krebs, aber auch
bei Fibromyalgie eingesetzt wird. Die hohen Temperaturen führen dazu, dass die
Zellen Hitzeschockproteine (HSP) produzieren. Ihre Aufgabe ist es, andere
Proteine zu schützen und auf deren richtige Faltung zu achten (Proteine
bestehen aus dreidimensionalen Gebilden von Peptidketten). Das Gleiche passiert
übrigens, wenn man Capsaicin, ein Alkaloid aus der Paprikapflanze, auf die
Haut aufbringt – zum Beispiel in wärmenden ABC-Pflastern. Der leichte Stress
führt dazu, dass im Gewebe freie Radikale entstehen, aggressive
Sauerstoffmoleküle. Gegen die aber produziert der Organismus wiederum
Antioxidantien, und die wirken heilsam.

Gesund ist man nicht, wenn einem nichts fehlt, denn Stillstand ist nicht das
Prinzip des Lebens. Statt Homöostase, dem Gleichgewicht der Kräfte, sehen wir
heute viel eher die Homöodynamik, die Fähigkeit zur Anpassung, als wichtigstes
Kriterium des Wohlbefindens. Diesen Prozess des Hin- und Herschwingens
versucht die Naturheilkunde durch ihre Reiz-Reaktions-Therapien in Gang zu
bekommen. Das kann durch Kälte oder Wärme geschehen, bei Kneippschen
Güssen oder in der Sauna, durch physikalische Reize wie eine Massage oder
Akupunktur, durch chemische Einflüsse wie Heilpflanzen oder besondere
Nahrungsmittel, aber auch durch Nahrungsentzug (Fasten) sowie seelisch-
mentale Prozesse (Meditation, Trauma-Arbeit).

Aus der Chaosforschung haben wir gelernt, wie winzige Kräfte komplexe
Systeme aus der Bahn werfen können und sie dazu bringen, sich neu zu
organisieren. Das kann positiv oder negativ sein. Die Reparaturmechanismen des
Körpers können dazu angeregt werden, nicht nur eine Antwort auf den
spezifischen Reiz zu geben, sondern in ihrer Fülle auch in anderen Bereichen
heilsam zu wirken. Dabei kommt es zu paradoxen Effekten: Die Bestrahlung mit
Radon in niedrigen Dosen scheint zum Beispiel vor Lungenkrebs zu schützen.
Dieser Effekt könnte erklären, warum es nach einer lokalen Strahlentherapie
eines Krebses in seltenen Fällen an entfernten Metastasen zu einem Rückgang
kommt – man nennt das einen abscopalen (ungezielten) Effekt.

Dieses Beispiel verweist auch noch auf etwas anderes: So kann nämlich eine
Dosis Reiz in unterschiedlichen Geweben völlig andere Reaktionen auslösen. Das
sieht man beim Sport: Anstrengung führt zu mechanischem Stress, die



Körpertemperatur erhöht sich, in einigen Geweben kommt es zu
Sauerstoffmangel, giftige Moleküle entstehen. Aber es werden ebenso Schutz-,
Reparatur- und Aufbauprozesse angestoßen. Gleichzeitig lernt der Körper.
Ausdauertraining erhöht deshalb die Anpassungsfähigkeit des Organismus und
stärkt die Gesundheit. Das ist der Grund, warum sich Bewegung als wirksame
Therapie bei fast allen Krankheiten herausstellt, was durch immer mehr Studien
eindrucksvoll bestätigt wird. Sogar bei Diabetes, der zentrale Hormesis-Prozesse
des Körpers aushebelt. Zumindest teilweise kann ausreichende Bewegung dem
entgegenwirken.

Die Fähigkeit des Körpers, sich selbst zu heilen

»Der Arzt verbindet deine Wunden. Dein innerer Arzt aber wird dich gesunden.«
Dieses berühmte Zitat von Paracelsus verweist auf das, was das geschilderte
Reiz-Reaktions-Prinzip anregt: die Fähigkeit unseres Körpers, sich selbst zu
heilen.

Jeder Arzt erlebt diese fantastische Regenerationsfähigkeit des Körpers –
wenn er sie hoch genug einschätzt und versteht, sie zuzulassen, anstatt sie durch
Medikamente zu überdecken oder sogar zu verhindern. Das ist im Übrigen eine
der wichtigsten Eigenschaften eines guten Internisten oder auch
Allgemeinmediziners – dass er nicht jedes Symptom behandelt, sondern im
Kontakt mit dem Patienten herausarbeitet, was wirklich wichtig ist und wo
ärztliche Unterstützung überhaupt benötigt wird.



Vor einiger Zeit war ich drauf und dran, wegen eines hartnäckigen Schmerzes
im linken Kniegelenk zu einem Orthopäden zu gehen. Nur hatte ich keine Zeit
und auch keine große Lust, dieser Überlegung zu folgen. Nach etwa zwölf
Wochen bemerkte ich, dass der Schmerz weniger zu werden begann. Und nach
fünf Monaten war er weg. Ähnlich war es bei einer leichten Schuppenflechte,
wozu ich familiär eine Neigung habe.

Oft ist es auch bei uns so, dass Patienten in der Ambulanz wegen einer langen
Warteliste drei bis sechs Monate auf einen stationären Platz warten müssen. Bei
einigen von ihnen sind die Beschwerden in dieser Zeit verschwunden, da sie
angefangen haben, selbst etwas zu machen. Und natürlich haben auch
Selbstheilungskräfte daran ihren Anteil.

Selbstheilungskräfte – obwohl jeder Arzt sie kennt, klingt dieser Ausdruck
doch in manchen Ohren leicht anrüchig, bei einigen meiner Kollegen fast sogar



»esoterisch«. Und doch verbirgt sich hinter diesem Phänomen etwas zutiefst
Wissenschaftliches – eine Anpassungsfähigkeit unseres Körpers an die
komplexen Herausforderungen der Evolution. Schließlich sind wir täglich einer
Vielzahl von möglichen Krankheitserregern ausgesetzt, Bakterien und Viren,
Erdstrahlung und UV-Licht, Feinstaub und Chemikalien. Unser Erbgut wird
ständig aktiviert oder stumm geschaltet, bei jeder Zellerneuerung splittet sich die
DNA, die Trägerin unserer Erbinformationen, in zwei Stränge und wird
repliziert – Tausende von Fehlreaktionen des Körpers könnten uns jede Sekunde
krank machen. Trotzdem bleiben wir in den meisten Fällen gesund. Also sollten
Mediziner sich vielleicht eher fragen: Was verhindert eigentlich, dass wir krank
werden?

Das Verständnis des Patienten für den inneren Zusammenhang

Der US-amerikanische Medizinsoziologe Aaron Antonovsky, der in den
Sechzigerjahren nach Israel emigrierte, wurde dort auf eine Studie aufmerksam:
In einer Untersuchung über Frauen in der Menopause gaben 29 Prozent der
Befragten an, sie seien seelisch stabil und gesund – obwohl sie alle die Schrecken
des Krieges erlebt hatten. Was hatte, so fragte sich Antonovsky, diesen Frauen
die Kraft gegeben? Er begann, nach den Ursprüngen von Gesundheit zu
forschen.

Nach ausführlichen Interviews mit den Betroffenen entwickelte er eine Art
Matrix als Basis für Gesundheit. Als zentrale Bedingung kristallisierte sich das
Kriterium der »Verstehbarkeit« heraus. Die Frage ist dabei: Kann ich das, was
passiert, in einem größeren Zusammenhang begreifen? Habe ich Erklärungen
für das, was sich ereignet? Das erleichtert selbst dann, wenn die Einsicht noch
nicht zu einem Ausweg führt. Als zweites Kriterium entwickelte Antonovsky die
»Handhabbarkeit« – etwa die Überzeugung, dass Krisen auch zu positiven
Entwicklungen führen können, oder die Erfahrung, schon mit Schlimmerem
fertig geworden zu sein. Vertrauen ist ein ganz wichtiger Faktor: die Hoffnung
in eine Person, die Familie, eine Gruppe oder auch das Vertrauen in eine größere
Kraft. Beten wirkt beruhigend auf den Organismus – in östlichen Traditionen



gehören deshalb Mantras, also das Wiederholen von religiös oder spirituell
»geladenen« Wörtern, zur Heilkunst. In indischen Ayurveda-Kliniken ist meist
ein Tempel integriert, und die Patienten suchen ihn am Abend, wenn die größte
Hitze vorbei ist, auf, um dort zu beten. Sie halten das nicht für Aberglauben,
selbst wenn sie Flugzeugingenieure oder Bankangestellte sind. Es geht um die
Überzeugung, dass es Zusammenhänge gibt, die sich weder planen noch
berechnen lassen, sondern die ihnen Respekt und Demut vor dem Unbekannten
abverlangen. Skeptiker unter uns mögen Derartiges auf den Placeboeffekt
reduzieren (siehe Seite 47 f.), das ist aber zu eng gefasst.

Das, was heute als »Spiritualität« wieder verstärkt in die Medizin einzieht,
war der dritte Knotenpunkt in Antonovskys Matrix, die »Sinnhaftigkeit«.
Vielleicht ist Nelson Mandela hierfür ein gutes Beispiel: Fünfundzwanzig Jahre in
politischer Haft konnten ihn nicht brechen, er schloss in dieser Zeit ein Jura-
Fernstudium ab und wurde nach seiner Entlassung sofort wieder politisch aktiv.
Er hatte ein Ziel, das Ende der Apartheid und die Unabhängigkeit Südafrikas,
und wurde – tanzend und singend – fünfundneunzig Jahre alt.

Kommen die drei Matrix-Faktoren zusammen, überlagern sie sich, spricht
Antonovsky von einem »Kohärenzgefühl« (lat. cohaerere = zusammenhängen),
dem Wissen um den inneren Zusammenhang verbunden mit einem äußeren
Halt. Je stärker der Kohärenzsinn ist, desto stabiler ist die psychische
Gesundheit, und das hat auch enorme Auswirkungen auf den Körper. Aus
diesen Überlegungen heraus entwickelte er eine Theorie zur der Frage, wie
Gesundheit eigentlich entstehe – die Salutogenese. Diese war für ihn ein
Gegenentwurf zur Pathogenese, die das Zentrum der konventionellen Medizin
ausmacht, der Lehre von den krankheitserzeugenden Kräften.

Was macht aber den »inneren Arzt« aus und wie können wir ihn wecken?
Ganz entscheidend ist die Beziehung zwischen Arzt und Patient. »Ja, wenn wir
uns so viel Zeit nehmen würden wie die Naturheilkundler«, heißt es häufig
vonseiten der Schulmediziner, »da ginge es unseren Patienten auch besser.«
Doch abgesehen davon, dass man sich fragen kann, warum wir Ärzte uns nicht
grundsätzlich anders organisieren, sondern ein System mit geschaffen haben,
eine Medizin praktizieren, die wir jetzt für nicht mehr ausreichend und
menschlich halten, liegt das wirkliche Geheimnis woanders: Ein guter Arzt sollte



die Augenhöhe bewahren. Wichtig ist, dass ich mich aufgrund meines Berufs
und meiner Institution im Rücken den Patienten gegenüber nicht überlegen
fühle. Ich behandele sie nicht von oben herab. Manche Ärzte glauben, Autorität
verströmen zu müssen, gehöre zum Heileffekt. Doch überwiegend ist das
Gegenteil der Fall. Mir sitzen bei der Visite oder in der Praxis Menschen
gegenüber, die die eigentlichen Experten sind, denn sie kennen ihren Körper viel
besser als ich. Sie wissen Details, die sich nicht aus Laborwerten oder CT-
Befunden herauslesen lassen. Die Kunst besteht darin, das aufzuspüren, was sie
so geschwächt, was sie krank gemacht hat. Und das, was der Anfang des
Knäuels sein könnte, was sie – sozusagen beim Aufrollen – wieder gesund
machen kann. Zumindest sollten sich ihre Symptome dadurch deutlich bessern.

Placebo – die unbekannte Kraft der Selbstheilung

Naturheilkundlich arbeitende Ärzte werden oft von ihren schulmedizinischen
Kollegen geschmäht, weil sie sich für ihre Patienten Zeit nehmen. Unsere
Behandlungsmethoden werden zu oft nicht ernst genommen, und wenn sie
funktionieren, dann heißt es, das sei ja »nur« ein Placeboeffekt, eine Reaktion
auf das große Maß der Zuwendung oder ein spezielles »Setting«. Das könnte
jeder.

Fakt ist: Das, was als »Einbildung« meistens gering geschätzt wird, ist Teil
des natürlichen Heilungsvorgangs und hängt mit dem Vertrauen zusammen,
dass ein Eingriff oder eine Therapie wirken wird. Denn wenn wir Ärzte
Vertrauen zum Patienten aufbauen können, wecken wir Hoffnung und
Zuversicht in ihm und wecken auch seinen »inneren Arzt«.
Neurowissenschaftler wie der Turiner Fabrizio Benedetti haben in Gehirn-Scans
gezeigt, wie durch Hoffnung bestimmte Regionen im Gehirn aktiviert werden –
unter anderem wird Oxytocin ausgeschüttet, ein Bindungshormon, das eben
Vertrauen signalisiert. Es wurde aber auch nachgewiesen, dass ein
Scheinmedikament gegen Schmerzen allein durch die Erwartung an seine
Wirksamkeit diejenigen Areale im Gehirn anspricht, die für die Dämpfung von
Schmerz zuständig sind. Mediziner des Universitätsklinikums Hamburg-



Eppendorf konnten mithilfe hochauflösender kernspintomografischer
Aufnahmen darstellen, dass der Organismus dann körpereigene Opioide
ausschüttet – auch wenn das Placebomittel nur Traubenzucker enthält.

Als immer deutlicher wurde, dass man mit der Placebowirkung kalkulieren
muss und sie nicht nur als Nullsumme abtun kann, tauchte das Argument auf, es
sei unethisch, den Patienten vorzuspiegeln, sie bekämen ein Medikament. Um
dieses Argument zu widerlegen, führte der Harvard-Professor Ted Kaptchuk
folgendes Experiment durch: Im Jahr 2010 bot er Patienten, die unter dem
Reizdarmsyndrom litten, ganz offen ein Scheinmedikament an. Er erklärte
ihnen, die Tabletten enthielten keinen Arzneistoff, wirkten aber bei vielen
Menschen trotzdem. Tatsächlich schnitt die Gruppe, die das Placebo erhielt, im
Vergleich zur Kontrollgruppe ohne Behandlung signifikant und doppelt so gut
ab. Für den Erfolg eines Placebos ist es also nicht zwingend nötig, dass man sie
für echt hält – solange man davon überzeugt ist, dass sie helfen.

Kaptchuk hatte zuvor in einem anderen Experiment mit Reizdarm-Patienten
gezeigt, wie wichtig die menschliche Zuwendung ist: Eine Gruppe von insgesamt
262 Probanden wurde auf eine Warteliste gesetzt und erhielt vorläufig keine
Behandlung, eine zweite erhielt Akupunktur ohne besonderes Drumherum, die
dritte aber konnte »in Zuwendung baden«, so Kaptchuk. Die Personen, welche
die Nadeln setzten, unterhielten sich mit den Patienten, zeigten Mitgefühl und
Verständnis für sie und hatten Körperkontakt. Das Ergebnis: Je mehr
Zuwendung die Patienten erhielten, desto mehr gingen ihre Symptome zurück.

Die Placeboforschung zeigt also mehr und mehr auf, dass diese Effekte bei
jeder therapeutischen Intervention genutzt werden können, als Teil der
Behandlung. »Der Placeboeffekt«, sagt zum Beispiel der Psychologe und
Verhaltensimmunbiologe Manfred Schedlowski, »ist die Aktivierung der
körpereigenen Apotheke.« Er fordert, deshalb mehr Zeit für die Patienten
aufzubringen.

Vor einiger Zeit hatten wir Andreas Kopf, Leiter des Schmerzzentrums am
Charité-Klinikum Benjamin Franklin, zu einer Fortbildung über Placebo
eingeladen. Neben seiner Tätigkeit als Schmerztherapeut, Anästhesist und
Placebo-Experte hat er auch durch Kooperation mit afrikanischen medizinischen
Einrichtungen viel Wissen und Erfahrungen über schamanische Rituale.



Zunächst führte er die Kernelemente ritualisierter Therapien durch Schamanen
oder Medizinmänner bei traditionellen und indigenen Völkern auf: die
Verabreichung sedierender oder halluzinogener Drogen, das Verbringen an
einen fremden Ort, die rituelle Waschung und andere Kleidung. Schließlich tritt
der Medizinmann auf, der selbstverständlich verkleidet ist und über rituelle
Instrumente verfügt.

An was erinnert Sie das? Als Nächstes stellte Andreas Kopf die Rituale einer
modernen Operation vor: die sedierenden Drogen, das Waschen und
Desinfizieren der Operationsstelle, das Überziehen des Operationshemds.
Schließlich wird man in den OP gefahren, dort wartet schon das maskierte und
mit OP-Kleidung verhüllte Operationsteam und packt die Instrumente aus …

Die Placebowirkung ist eines der komplexesten und immer noch nicht
vollständig verstandenen Phänomene der Medizin. Prinzipiell gibt es – mit
Ausnahmen schwerster akuter Notfälle – in so gut wie jedem Kapitel der
Medizin Placeboheilungen. Je mehr eine Erkrankung chronisch ist, je mehr sie
durch erlebbare Schmerzen charakterisiert ist, desto höher die Placebowirkung.

Selbstheilung bewusst herbeiführen

Was bedeutet das nun für die Naturheilkunde? Symbole, Rituale und auch
Empathie senden Signale aus, die therapeutisch genutzt werden können. Allein
der Körperkontakt – bei Akupunktur oder Wickeln und Massagen – wirkt bei
unserer Arbeit positiv, ebenso die ausführliche Anamnese, die Tatsache, dass wir
sehr intensiv und detailliert auf die Befindlichkeit des Patienten eingehen, weil
wir uns sein Verständnis und seine Mitarbeit sichern wollen. Das ist vielleicht
der wichtigste Unterschied zur rein konventionell ausgerichteten Medizin: Wir
sehen nicht nur die objektiven messbaren Daten, sondern auch die vielen
subjektiven Details, die einen Heilvorgang entscheidend beeinflussen können –
unter anderem deshalb, weil sich der Patient ernst genommen fühlt. Das ist kein
strategischer Kunstgriff – ich weiß, dass ein ganz großer Teil meiner Wirkung
als Arzt davon abhängt, dass ich das Vertrauen des Patienten in sich selbst
stärken kann. Ein guter Arzt sollte außerdem nie eine subjektive Krankheits-



und Heilungsüberzeugung eines Patienten als absurd oder unwissenschaftlich
abtun, nur weil er sie nicht mit der von ihm gelernten Wissenschaft erklären
kann oder weil sie in sein eigenes Weltbild nicht passt.

Das heißt nicht, dass wir nicht auch gezielt medizinisch eingreifen müssen –
doch der Schwerpunkt der Naturheilkunde liegt vor allem bei chronischen
Krankheiten in erster Linie darin, über sinnvolle Therapie- und
Lebensstilmaßnahmen die Selbstheilung bewusst und gesteuert herbeizuführen.
Oder wie das der Wissenschaftliche Beirat der Bundesärztekammer formuliert
hat: »Die Mitwirkung des Kranken, der Gehilfen und der Umstände sichern.«



Antike Therapien neu entdeckt

Blutegel, Schröpfen und Aderlass

Beim Anblick von Blutegeln sträuben wir uns im ersten Moment vor der
Vorstellung, dass sich die kleinen Tiere an uns heften, um uns »auszusaugen«.
Das ist eine völlig verständliche Reaktion und es ging auch mir nicht anders.
Medizinisch gesehen sind Blutegel allerdings kleine Helfer mit großer Wirkung
und eines der ältesten »Arzneimittel« der Welt.

Meine erste beeindruckende Begegnung mit Blutegeln hatte ich im März 1992.
Ich war gerade vom ersten Teil meiner internistisch-kardiologischen
Weiterbildung im Humboldt-Klinikum an die Abteilung für Naturheilkunde am
damaligen Krankenhaus Moabit in Berlin gewechselt. Dort sollte ich eine neue
Patientin aufnehmen, sie war Mitte sechzig. Unter anderem litt sie an einer so
schweren Arthrose des Kniegelenks, dass sie kaum richtig Treppen steigen und
nur schwer in ein Auto einsteigen konnte. Die Oberärztin ordnete für den
nächsten Tag eine Blutegeltherapie an.

Ich war erstaunt. Zwar hatte ich gehört, dass Blutegel noch in einzelnen
Bereichen der Naturheilkunde – meist von Heilpraktikern – eingesetzt wurden,
aber an einer etablierten Klinik? Dass ich gleich am zweiten Tag meiner
naturheilkundlichen Ausbildung mit ekligen Egeln konfrontiert werden würde,
damit hatte ich nicht gerechnet. An diesem Tag hatte ich die Samstagsvisite. Auf
der Station begegnete ich der Krankenschwester, die bereits mit einem Topf
voller Tierchen unterwegs war. Sie fragte fröhlich, ob ich die nächsten ansetzen
wolle – bei einer Kniearthrose sind es rund um das Gelenk vier bis sechs. Ich
wollte alles, nur das nicht – ich konnte mich nicht überwinden, die Egel
anzufassen. Und ich hatte ehrlich gesagt auch ein wenig Angst, dass sie mich
selbst beißen würden.

Mit Erstaunen musste ich allerdings bald feststellen, dass es der Patientin, die
viel tapferer war als ich, nach wenigen Tagen hervorragend ging. Aber wie
konnte das sein? Wie konnte so ein scheinbar unwissenschaftliches,
steinzeitliches Verfahren die Knieschmerzen verschwinden lassen?



Blutegel – uralte, effektive Helfer

Es gibt Hinweise, dass sie schon in der Steinzeit verwendet wurden. Sie finden
sich in den Keilschriften der Babylonier, und die Ägypter der Pharaonenzeit
kannten die heilende Wirkung der Egel. Auch die Sanskrit-Schriften des
Ayurveda erwähnen sie – Blutegel wurden für die Therapie sogar extra
gezüchtet. Chinesen und Japaner wiederum trockneten die Egel und
verwendeten sie, als Pulver zerrieben, zum Einnehmen oder Trinken.

In Europa wurden Blutegel zunächst nur lokal bei Bissen giftiger Tiere
eingesetzt – sie sollten die Wunde vom Gift säubern. Später bedienten sich ihrer
berühmte antike Ärzte wie Plinius der Ältere oder Galen auch bei fiebrigen
Erkrankungen, chronischem Kopfschmerz oder Arthritis. Nach Deutschland
gelangte die Blutegelbehandlung erst im 16. Jahrhundert – aus dem Italien der
Renaissance, wo die Perlen antiken Wissens wiederentdeckt wurden.

Die Behandlung mit Blutegeln gehört zu den Ausleitungstherapien wie auch
Aderlass und Schröpfen, das Abführen oder Fasten. Diese Therapien hatten in
der antiken Medizin vor allem die Funktion, das erneut »anzukurbeln«, was wir
heute als Stoffwechsel kennen. Damals war das erklärte Ziel die Regulierung der
Körpersäfte – eine Theorie, die der Humoralpathologie folgt, der Lehre von den
vier Körpersäften, der gelben und schwarzen Galle, dem Schleim und eben dem
Blut. Alle großen Heiltraditionen besitzen solche Erklärungsmodelle von
Kräften, die in einem gewissen Gleichgewicht stehen sollen – auch wenn sie
unterschiedlich benannt und beschrieben sind. Diese Modelle sind kulturell
geprägt und beeinflusst von der Natur des Landes, in dem sie entstanden sind.
Auch unsere moderne Vorstellung von wirksamer Medizin und was richtig heilt,
ist voll davon, so zum Beispiel der lange Jahre wohl doch zu starke Glaube, dass
Antibiotika – also der Gedanke, alle Bakterien eliminieren zu wollen – gut
wären.

Selbst wenn wir heute mit Ausdrücken wie »gelber« oder »schwarzer Galle«
nichts mehr anfangen können, so war die Humoralpathologie doch ein Spiegel
des Erfahrungswissens. Wahrscheinlich wurden die Begrifflichkeiten von den
vier Säften auch nicht wörtlich genommen: Es waren Metaphern für die
alltäglichen ärztlichen Beobachtungen, die dazu dienten, die unterschiedlichen



Merkmale und Reaktionen von Menschen besser einzuordnen. Solche
Grundraster haben alle traditionellen Medizinsysteme gemeinsam, manchmal
sind es drei Konstitutionstypen – auch Doshas genannt –, wie im Ayurveda
(Vata, Pitta, Kapha), manchmal fünf Elemente wie bei der Traditionellen
Chinesischen Medizin (Holz, Feuer, Wasser, Erde, Metall). Noch immer können
wir nachvollziehen, dass einem Menschen der »zu viel Hitze« hat, also unter
»Blutstau« leidet (Bluthochdruck und Kopfschmerz), etwas Kühlung guttut.
Dann sollte er – wie es die Humoralpathologie vorschlägt – statt Alkohol und
gewürztem Fleisch eher kühlendes Obst essen.

Seit Kurzem versucht man in der Ayurveda-Forschung die traditionellen
Metaphern mit Analysen von Genen und ihrer Aktivierung zu vergleichen, also
dem Muster, nach dem sie an- und ausgeschaltet werden, was viel mit Einflüssen
von außen (Epigenetik) zu tun hat. Da finden sich gemeinsame Wechsel der
Muster. Forscher aus den Niederlanden bestätigten das auch für die Traditionelle
Chinesische Medizin: Patienten, die an Rheuma erkrankt waren, wurden
entsprechend der Lehre nach ihren Hitze- und Kälte-Eigenschaften befragt,
unterstützt von einer Puls- und Zungendiagnostik. Nach statistischer
Aufarbeitung dieser Konstitutionsmerkmale ergab sich eine klare Entsprechung
bei den Gen-Aktivierungs-Daten. Also scheinen die traditionellen Metaphern ein
differenziertes Muster an Betrachtungen wiederzugeben, die wir heute in der
modernen Systembiologie nachvollziehen können.

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts kam die Medizin an einen Punkt, wo
das Prinzip der Säftelehre heillos übertrieben wurde. Blutegel wurden inflationär
eingesetzt – nach dem Motto »Viel hilft viel« manchmal bis zu hundert Stück
pro Leiden. Außerdem verordnete man sie als Heilmittel gegen alles Mögliche –
vergleichbar vielleicht mit dem Antibiotika-Missbrauch der heutigen Tage. Im
Verlauf dieser »blutigen Phase« stieg beispielsweise zwischen 1827 und 1850 in
Frankreich der jährliche Verbrauch von Egeln von 33,6 Millionen auf
100 Millionen. Aufgrund der hohen Nachfrage verringerte sich das natürliche
Vorkommen der Tiere rapide. In Deutschland gab es Gegenden, in denen die
arme Landbevölkerung allein vom Blutegelfang lebte. Ab Mitte des
19. Jahrhunderts mussten Tiere aus Ägypten, Syrien, der Türkei, Russland und
Zentralasien importiert werden. Zuchtanlagen entstanden. Blutegel wurden zur



wichtigen medizinischen Handelsware. Erst als dann Rudolf Virchow, der
berühmte Charité-Pathologe, Mitte des 19. Jahrhunderts zeigte, dass Krankheiten
ihren Ursprung in Körperzellen haben und mit Zellveränderungen einhergehen,
gerieten Aderlass und Blutegel langsam in Vergessenheit. Die moderne Welt
stürzte sich auf die neuen, naturwissenschaftlich begründeten
Erklärungsmodelle der Medizin, auf die Zellpathologie und die Mikrobiologie.

Um 1920 herum kam es dann aber plötzlich wieder zu einer kurzen
Renaissance der Egel. In Frankreich wurden Thrombosen und dadurch bedingte
Venenentzündungen erfolgreich mit Blutegeln behandelt. Zu dieser Zeit gab es
keine wirksamen Medikamente für diese Krankheiten. Auch in der Wund- und
Militärchirurgie interessierte man sich auf einmal für die Blutegel, da man
beobachtet hatte, dass sich Wundheilung und Durchblutungsstörungen nach
schweren Operationen nach Anlage von ein paar Blutegeln verbesserten.

Was passiert, wenn die Egel zubeißen

Der Egel hat einen spitzen Mund mit einem kleinen Saugnapf und Rezeptoren
für Wärme, Berührung sowie zur chemischen Analyse. Trifft er auf einen Wirt
mit einer Temperatur zwischen 35 und 40 Grad Celsius, der nach Glukose oder
Schweiß schmeckt, und spürt er vielleicht noch das Pulsieren einer Ader, dann
beißt er zu. Blutegel haben, wie wir heute wissen, ein Gebiss mit insgesamt 240
messerscharfen, winzigen Zähnen, die an drei Kieferplatten verankert sind. Unter
dem Mikroskop ergibt das ein herzförmiges Bild. Haben die Blutegel dann
zugebissen, bleibt durch die typische Anordnung der drei Kiefer eine
mercedessternförmige Wunde, die einige Wochen braucht, um völlig abzuheilen.
Denn in die oberste Hautschicht hatten sich die Zähnchen regelrecht eingefräst.
Das tut kaum weh, denn der Egel entlässt bei seinem Biss zahlreiche lokal
betäubende und auch schmerzstillende Substanzen in die Wunde – schließlich
will der Egel von seinem Wirtstier oder -menschen nicht allzu schnell entdeckt
werden. Manche schildern den Biss wie das Gefühl bei einem Mückenstich, bei
anderen geht das schon eher in Richtung eines Wespenstichs.

Übrigens gibt sich der »Ekel vor dem Egel« bei den meisten Patienten sofort,



wenn sie die Tierchen im direkten Kontakt erleben. Die Freude über die
Wohltäter überwiegt schnell. Die Egel halten sich während ihrer Mahlzeit mit
einem Saugnapf am entgegengesetzten Ende ihres Körpers fest und bilden einen
u-förmigen pulsierenden Bogen, eine Art Erweiterung des menschlichen
Körpers. Sie sind nicht feucht und glitschig, sondern warm und weich – und
manchmal etwas faul. Wenn sie aufhören zu trinken, muss man sie vorsichtig
streicheln, dann wachen sie – hoppla! – wieder auf und saugen weiter.

Egel sind sensible Tierchen, sie brauchen Ruhe und gedämpftes Licht, sonst
geraten sie in Stress und beißen und saugen nicht oder sie erbrechen – was zu
Entzündungen führen kann. Auch bei bestimmten Wetterlagen wollen sie
einfach nicht zubeißen. Zudem sind sie anspruchsvoll in der Haltung. Sie
benötigen sauberes Wasser, und viele Blutegel-Therapeuten schwören darauf,
dass es sogar besonders ausgewähltes Mineralwasser sein muss, um die beste
Leistung der Blutegel zu erzielen.

Ich selbst hatte nur einmal einen kleinen Blutegel am Arm, zum Ausprobieren
sozusagen. Würden aber bestimmte Beschwerden bei mir auftreten, würde ich
nicht mehr zögern, mich auf diese Weise behandeln zu lassen. Sieht man den
Patienten mit ihren Egeln nur zu, wird einem klar, dass es sich bei den Tieren
letztlich um Symbionten handelt – die nicht auf unsere Kosten, sondern mit uns
leben. Deshalb enthält ihr Speichel ja auch zahlreiche Inhaltsstoffe, die
verhindern, dass der Wirt Schaden erleidet. Diese Substanzen, die die
Blutgerinnung fördern, nutzen ähnliche Signalwege wie jene, die bei der
Entzündungshemmung aktiviert werden. Am bekanntesten ist das Hirudin, ein
Polypeptid (Eiweiß), das sehr effektiv die Blutgerinnung stoppt – und dabei
zugleich den Zeitraum der Nahrungsaufnahme für den Egel verlängert. Die
Hoffnung, diese starke Gerinnungshemmung zum Auflösen von Blutgerinnseln
etwa beim Herzinfarkt oder bei einem Schlaganfall zu verwenden, hat sich
jedoch zerschlagen. Hirudin war laut einigen großen Studien zwar dazu in der
Lage, allerdings blockierte die Substanz aus dem Blutegelspeichel das gesamte
Gerinnungssystem derart stark, dass es zu gefährlichen Blutungen kam. Dieser
Forschungsbereich wurde von der Pharmaindustrie deshalb wieder aufgegeben.

Unabhängig davon hatten Wissenschaftler der Universität Lausanne
nachweisen können, dass Hirudin nicht nur der stärkste weltweit bekannte



Blutgerinnungshemmer ist, sondern im Laborexperiment Gelenkentzündungen
deutlich reduziert. Doch gibt es noch weitere bioaktive Substanzen im
Blutegelspeichel, sodass manche hierbei auch von einer »Mini-Apotheke«
sprechen. So enthält er etwa ein Enzym (Hyaluronidase), welches hilft, dass
unterschiedliche pharmakologisch aktive Substanzen tiefer in das Gewebe
eindringen können, zum Beispiel bis in die Gelenkkapsel eines äußerlich mit
Blutegeln behandelten Kniegelenks. Schwellungen an den Gelenken verringern
sich nach einer Egeltherapie wahrscheinlich ebenfalls, da die Lymphe aktiviert
wird und ein kleiner lokaler Aderlass stattfindet. Weiterhin lösen Biss und
Saugvorgang Nervenreize aus, die die Schmerzwahrnehmung verändern und
sozusagen im Gehirn »überschreiben« – ein schmerztherapeutisches Prinzip, wie
es in Teilen die Akupunktur (siehe Seite 245 f.) nutzt.

Doch was ganz genau bei einer Blutegeltherapie passiert, verstehen wir noch
immer nicht bis ins letzte Detail. So zum Beispiel, warum bestimmte Patienten,
abhängig von der Dicke des Bindegewebes um das Gelenk herum, besser darauf
ansprechen als andere. Wir wissen ebenso wenig, wieso der Effekt derart lange,
in der Regel mehrere Monate nach einer Behandlung, anhält. Sicher haben auch
Blutegel einen starken Placeboeffekt, in der wissenschaftlichen Fachsprache
»unspezifisch« genannt, weil die meisten Patienten sie als exotisch,
außergewöhnlich und positiv empfinden – alles Faktoren, die eine Wirkung
verstärken. Aber die Forschung zeigt, dass der rein therapeutische Effekt
deutlich größer ist als das, was sonst bei einem Placeboeffekt zu erwarten ist.

Die immense Wirkung der Blutegelbehandlung

Die vielen Erfolge bei Kniearthrose, die ich während meiner Ausbildung am
Klinikum Moabit erlebte, ließen mir keine Ruhe. Als ich Jahre später an der
Klinik für Naturheilkunde in Essen die Möglichkeit bekam, selbst mit
medizinischen Blutegeln zu forschen, war ich kritisch: Hatte ich die
Therapieeffekte überschätzt? Denn die nicht so glücklich verlaufenden
Patientengeschichten vergisst man leicht, und Patienten, die man nicht wirksam



behandeln konnte, kehren oft nicht in die Klinik zurück – und damit auch nicht
in den eigenen Fokus. Gründe genug, es nun genau wissen zu wollen.

Eine erste Pilotstudie wurde von mir geplant, mit insgesamt sechzehn
Patienten, die unter einer Kniearthrose und erheblichen Beschwerden litten. Zehn
davon waren einverstanden, die Blutegeltherapie zu erhalten, sechs wollten
lieber die Standardtherapie mit intensiver Krankengymnastik, Physiotherapie
und manuellen Behandlungen sowie Massagen. Zu Beginn der Studie baten wir
alle Beteiligten, ihre Schmerzen auf einer Skala von eins bis zehn einzuschätzen
und diese Bewertung täglich zu wiederholen, das letzte Mal vier Wochen nach
Abschluss der Behandlung.

Die Ergebnisse waren verblüffend, verblüffend eindeutig: Bei den zehn Egel-
Patienten war die Wirkung der Therapie so ausgeprägt, dass ihre Beschwerden
sich immens reduzierten, statt Grad sieben stuften sie sich auf Grad eins ein. Die
konventionelle Physiotherapie brachte ebenfalls Erleichterung, doch sehr viel
schwächer. Ich verfasste daraufhin einen wissenschaftlichen Bericht und schickte
ihn an die renommierte britische Fachzeitschrift Annals of the Rheumatic
Diseases. Ihre Herausgeber wollten unbedingt ein Foto von der Blutegel-
Therapie. Nachdem sie es von uns bekommen hatten, veröffentlichten sie es auf
der Titelseite. Entsprechend groß war die Medienresonanz, obwohl es sich nur
um eine kleine Studie handelte.

Besonders gern erinnere ich mich an den ersten Patienten dieser Studie, einen
über achtzigjährigen Herrn, der durch sein Knieleiden sehr in seiner Mobilität
eingeschränkt war. Er war etwas zweifelnd, was diese Therapie betraf, war aber
letztlich bereit, alles auszuprobieren. Ich bat ihn, sich ein Jahr nach der Studie
nochmals zu melden, und siehe da, er war immer noch weitgehend
beschwerdefrei, ging auch weiterhin nicht mehr am Stock. Die schon ins Auge
gefasste Operation mit einer Knietotalendoprothese – deren Erfolg unsicher ist –
war kein Thema mehr.

Da die Ergebnisse der Pilotstudie so vielversprechend waren, bemühte ich
mich bald um eine größer angelegte Folgestudie. Hierzu besuchte ich auch die
Biebertaler Blutegelzucht in der Nähe von Gießen. Es gibt über 600 verschiedene
Egel-Arten, von denen weltweit rund fünfzehn für die medizinische Behandlung
eingesetzt werden. In Deutschland sind das ganz bestimmte Süßwasser-Egel



(Hirudo verbana und Hirudo medicinalis), die in Europa, Nordafrika und
Kleinasien verbreitet sind. Diese Egel müssen heute höchsten hygienischen
Ansprüchen genügen – sie dürfen nicht einfach auf Feuchtwiesen gesammelt
werden, wie das vielleicht die Landärzte vergangener Generationen noch getan
haben.

Im Biebertal liegt überhaupt der erste Betrieb in Deutschland, der
medizinische Blutegel züchtete. Sein Begründer, Manfred Roth, kümmerte sich
mit viel Wissen und Liebe zu den Tieren um die Weiterentwicklung. Ich durfte
mir die Teiche anschauen, die komplizierte Abfolge des Züchtens, Fütterns,
Rausfischens und schließlich Verpackens. Sehr beeindruckt war ich von dem
Engagement Roths, sich um einen »fairen Deal« mit den Blutegeln zu bemühen:
Er schuf ein »Rentnerbecken«. Blutegel dürfen aus hygienischen Gründen nur
einmal am Menschen eingesetzt werden – von einer Mahlzeit können sie
übrigens bis zu zwei Jahre leben. In der Natur sinken sie satt zu Boden und
bleiben dort in einem schlafähnlichen Ruhezustand, bis der Hunger sie wieder
weckt. Dr. Roth jedenfalls fand es unethisch, die kleinen Helferchen, die dem
Menschen so viel Gutes tun, einfach zu »verbrauchen«. Im abgesperrten
Rentnerteich also können die Blutegel nach der Therapie ihren Ruhestand
genießen – sie leben dort dann, bis sie der natürliche Tod ereilt.

Die zweite Studie sollte solide angelegt sein, mit einer längeren
Nachbeobachtungszeit von drei Monaten, umfangreicheren Befragungen und
einer wissenschaftlich hochwertigeren Methode. Diesmal nahmen einundfünfzig
Patienten daran teil. Per Zufall wurde bestimmt, bei welchen Patienten die
Blutegel zur Anwendung kamen und welche Patienten, die Kontrollgruppe, eine
mehrfach täglich einzureibende entzündungshemmende Salbe (Diclofenac) zur
Linderung ihrer Beschwerden erhielten. Über den Start der Studie berichteten
viele Medien, die Erwartungen waren groß, und um die Patienten nicht zu
enttäuschen, die in die Kontrollgruppe kamen, boten wir ihnen an, nach
Abschluss der Studie ebenfalls eine Blutegeltherapie zu erhalten. Man nennt das
im Studien-Jargon »Wartelisten-Design«.

Erneut waren die Ergebnisse sehr beeindruckend. Dieses Mal minimierte sich
nicht nur der Schmerz, sondern wir konnten weiterhin eine Verbesserung der
Kniegelenksfunktion und – mit beidem verbunden – der Lebensqualität



nachweisen. Die Studie wurde dieses Mal im US-amerikanischen Fachjournal
Annals of Internal Medicine abgedruckt. Sogar die »Bibel« der Wissenschaft,
das Magazin Nature berichtete über sie. Für die internationale wissenschaftliche
Anerkennung sind solche Zeitschriften, die Arbeiten vor ihrer Veröffentlichung
von sogenannten Reviewern prüfen lassen, enorm wichtig. Bei
wissenschaftlichen Nachrichten spielt natürlich auch immer eine Rolle, ob sie
sich gut visualisieren lassen. Bei uns war das der Fall, denn in unserer
Naturheilklinik in Essen gingen Fernsehteams von der BBC bis zum US-
amerikanischen Discovery Channel ein und aus, um diese exotische Therapie zu
filmen.

Wenig später führte eine andere Forschergruppe an der Universitätsklinik
Aachen eine noch größere Studie zur Blutegeltherapie bei Kniearthrose durch.
Um den Placeboeffekt genau bestimmen zu können – also den Effekt, der allein
durch die Atmosphäre, die Freundlichkeit der Ärzte und das Anlegen der Egel
bewirkt wird (unabhängig von den Substanzen, die sie abgeben) –, wurde diese
Studie »verblindet«. Das hieß: Eine Gruppe erhielt tatsächlich die
Blutegeltherapie, eine andere Gruppe nur einen winzigen Hautschnitt und einen
dicken Verband mit »spanischer Wand« dazwischen. Wer was bekam, sollten
die betroffenen Patienten nicht erkennen, weder am Schmerz noch an der
Einstichstelle. Wieder erwies sich, dass die Blutegeltherapie stark wirkte,
zugleich konnte aber gezeigt werden, dass sie nicht bloß durch eine Placebo-
Wirkung ausgelöst wird: Der Gruppe, die die Egel erhielt, ging es danach
erkennbar besser.

Durchschnittlich stellt sich drei Tage nach einer einmaligen Therapie mit vier
bis sechs Blutegeln am Knie bei 80 Prozent aller Patienten eine
Schmerzreduktion um mehr als die Hälfte ein, durchschnittlich um 60 Prozent.
Bei über zwei Drittel der Patienten hält diese Wirkung mehr als drei Monate an.
Weniger Schmerzmittel verbraucht noch nach zehn Monaten fast die Hälfte der
Patienten (45 Prozent). Damit übersteigt die Wirkung der Blutegel – und das soll
hier sehr deutlich gesagt sein – die Effektivität aller bisher bekannten
konservativen schmerzlindernden Therapien der Kniegelenksarthrose bei
Weitem. Häufig können Medikamente sogar abgesetzt und damit
Nebenwirkungen reduziert werden.



 

Patientengeschichte Arthrose
Sport überlastet den Körper oft
Ein bewegtes Leben ist gesund, doch aktiver Sport fordert auch seinen Preis.
Eine dreiundvierzigjährige Handballspielerin, früher Profisportlerin, suchte
unsere Klinik auf. Nach ihrer aktiven Zeit hatte sie viel Fitness betrieben und
Tennis gespielt. Doch irgendwann begannen ihre Knie leicht zu schmerzen,
dann immer stärker. Weder Physiotherapie noch Schmerzmittel halfen. Fast
ein halbes Jahr lief sie mit Gehstützen herum, schonte sich zu Hause auf Rat
des Orthopäden, der Ruhe und das Hochlagern der Beine verordnete. Ihren
Job als Leiterin eines Hotels strukturierte sie so um, dass sie das meiste vom
Schreibtisch aus erledigen konnte. Aber die fehlende Bewegung machte sie
nervös. Nachts schlief die Patientin nur noch unregelmäßig.

Der Orthopäde schlug vor, körpereigene Stammzellen zu entnehmen,
aufzubereiten und zurück ins Knie zu spritzen, um neue Knorpelzellen
wachsen zu lassen – einer der vielen neueren orthopädischen
Therapieansätze, allerdings mit unsicherer Erfolgsquote. Oft wird auch
Cortison gespritzt oder bei einer Kniespiegelung versucht, das Gelenk von
störenden Knorpelresten zu befreien. Doch dabei kommt es nicht selten zu
Infektionen. Umfassende Studien zeigen mittlerweile zudem, dass die
Kniespiegelung nicht wirksamer als ein Placebo-Eingriff ist. Ein Verwandter
riet der Ex-Sportlerin deshalb, alle Möglichkeiten natürlicher Methoden
auszuschöpfen, bevor sie sich für eine OP entscheiden sollte. So kam sie zu
uns und den Blutegeln.

Sechs Egel setzten wir an ihr linkes Knie an. Sie tranken noch, als das Gelenk
schon deutlich abschwoll. Die Wunde blutete vierundzwanzig Stunden lang
nach – aber die Patientin war danach schmerzfrei, komplett ohne
Beschwerden. Die Wirkung hält meistens drei bis sechs Monate an, danach
muss die Behandlung wiederholt werden. Diese Patientin war sogar nach
einmaliger Behandlung fast zwei Jahre lang beschwerdefrei. Der Egel-
Speichel kann die Arthrose selbst natürlich nicht beseitigen, doch enthält er
schmerzstillende und entzündungshemmende Substanzen. Die Wirkstoffe



erreichen, so die Annahme, den gesamten Bereich des Gelenkes und seiner
Umgebung, Bänder, Sehnen und Muskeln um die Bissstelle, sodass die
Patientin sich unmittelbar nach der Behandlung wieder besser bewegen
konnte und aus ihrer Schonhaltung herausfand. Einen Placeboeffekt haben
die Tierchen sicherlich ebenfalls. Es sieht schon spektakulär aus, wenn sie
sich festbeißen und im Rhythmus des Herzschlags trinken.

Die Sportlerin geht heute wieder dreimal pro Woche ins Fitnessstudio und ist
ein absoluter Egel-Fan geworden: Sie hat Bekannte und Freunde zu uns
geschickt – auch ihre Mutter. Bei der Neunundsechzigjährigen sind die
Beschwerden nicht ganz verschwunden, haben sich aber gebessert. Deshalb
kommt sie im nächsten Frühjahr zurück – zu uns »Blutsaugern«, wie sie uns
liebevoll nennt.

So wird nun eine Blutegeltherapie durchgeführt

Wie wird nun eine Blutegeltherapie durchgeführt? Die zu behandelnde Stelle
sollte nur mit Wasser gereinigt werden, da die Tiere Duftstoffe und
Desinfektionsmittel nicht mögen und dann nicht beißen. Bei kühler, blasser Haut
sollte der zu behandelnde Bereich zuvor durch ein heißes Bad oder heiße
Auflagen stärker durchblutet werden. Der Blutegel wird dann sanft auf das
Behandlungsareal aufgesetzt, am besten mit einem Handschuh. Eine Pinzette
sollte nur in Ausnahmen verwendet werden, um den Blutegel nicht unnötig zu
quälen und ihn eventuell zu verletzen. Das Wandern des Egels, sein Entfernen
von der erwünschten Behandlungsstelle kann durch Überstülpen eines kleinen
Schnaps- oder Schröpfglases verhindert werden. Hat der Egel gebissen, lässt
man ihn ungestört, bis er nach etwa zwanzig bis sechzig Minuten abfällt.

Die Wunde wird dann locker mit einem dicken Watteverband oder einer
saugfähigen größeren Windel verbunden, um das »Ausbluten« nicht zu
behindern. Am nächsten Tag sollte die Bissstelle ärztlich kontrolliert werden.
Kühlende Maßnahmen, ein Cool Pack oder ein Quarkwickel, lindern nach der
Therapie eventuellen Juckreiz oder eine Rötung.

Blutegeltherapien können wiederholt werden – im Abstand von vier bis sechs



Wochen oder nach Abklingen des Wirkeffekts – und stellen ein langfristiges
Konzept der Arthrose-Behandlung dar. Sprechen die Patienten auf drei
Behandlungsversuche nicht an, ist ein Erfolg unwahrscheinlich. In der Praxis hat
sich bei Arthrose-Patienten eine zumindest zweimal pro Jahr durchgeführte
Behandlung betroffener Gelenke bewährt.

Deutliche Erfolge auch bei Rhizarthrose, Sehnenentzündungen und
Rückenschmerzen

Die Blutegelgeschichte ging erfolgreich weiter: Wir führten eine Studie zur
Wirksamkeit bei Daumengelenksarthrose durch, der Rhizarthrose. Dies ist ein
Leiden, das viele Menschen betrifft, besonders Frauen über fünfzig. Die
Therapiemöglichkeiten sind sehr eingeschränkt, meist muss früher oder später
operiert werden, um den Funktionserhalt des Gelenks zu sichern. Auch hier
blieben die Blutegel ihren Erfolg nicht schuldig. Erneut zeigte sich eine deutliche
Überlegenheit gegenüber der Diclofenac-Kontrolltherapie. Die Ergebnisse
konnten wir im renommierten Journal Pain publizieren. Spätestens damit wurde
die Renaissance einer uralten Therapie eingeleitet.

Später konnten wir die Wirksamkeit der Blutegeltherapie auch beim
sogenannten Tennisellenbogen (Epicondylitis) belegen, einer sehr schmerzhaften
Sehnenentzündung, die bei chronischer Überanstrengung nach Sport, aber auch
berufsbedingt auftreten kann. 2016 schließlich führte ich, nun schon am
Immanuel Krankenhaus Berlin, eine Studie zur Wirksamkeit der
Blutegeltherapie bei Rückenschmerzen durch – und wieder zeigte sich ein
erheblicher Vorteil der Blutegeltherapie im Vergleich zu einer
Standardbewegungstherapie bei diesem häufigen Volksleiden.

Aber wie geht es nun weiter mit der Blutegeltherapie? Die Ergebnisse aller
Studien zur Kniegelenksarthrose wurden inzwischen von Gustav Dobos und
seinem Essener Team in einer Metaanalyse zusammengefasst; das sind
statistische Überprüfungen, die Unterschiede bei der Vorgehensweise
herausrechnen, um so zu einer Gesamtbewertung zu kommen. Angesichts der
für die Blutegel so überzeugenden Datenlage müssten sich die Krankenkassen



eigentlich entschließen, die Finanzierung dieser Therapie im Bereich Arthrosen
und Schmerz – das sind in Deutschland etwa 40 ​000 Fälle pro Jahr – zu
übernehmen. In der Gesamtbewertung sind Blutegel die bestmögliche
beschwerdelindernde Therapie bei schmerzhaften Arthrosen – besser als
Antirheumatika, Schmerzmittel und manche Operationen. Die Vorurteile
gegenüber dieser »archaischen« Therapie sind jedoch schwer zu überwinden,
auch wenn alle notwendigen wissenschaftlichen Beweise vorliegen. Deshalb
müssen Patienten leider das Verfahren (zwischen 50 und 120 Euro pro Sitzung)
weiterhin aus eigener Tasche bezahlen, während die Kosten für orthopädische
Injektionen und Gelenkspiegelungen und andere technische Interventionen, die
keinesfalls wirksamer sind, übernommen werden.

500 ​000 Blutegel werden bereits jährlich in Deutschland eingesetzt. Ich
persönlich kenne keinen einzigen Fall einer schweren Komplikation in der
naturheilkundlichen Anwendung. Die häufigsten Nebenwirkungen waren der
schon erwähnte Juckreiz und Rötungen an der Bissstelle – beides verschwand
wieder nach einigen Tagen – oder eine verlängerte lokale Nachblutung, auf die
man sich einstellen kann. Kontraindikationen, also Gegenanzeigen, sind zum
Beispiel Gerinnungsstörungen oder medikamentös verabreichte
Gerinnungshemmer. Auch Patienten mit abgeschwächter Immunreaktion sollten
keine Blutegelbehandlung erhalten.

In den USA gelten Blutegel als Medizinprodukt, in Deutschland hatte man
sich vor mehreren Jahren entschieden, die Blutegel als Arzneimittel einzustufen.
Damit wurde leider auch der bürokratische Aufwand, Studien zur Wirksamkeit
durchzuführen, massiv erhöht. Einmal hatte ich das zweifelhafte Vergnügen, bei
einer Anhörung am Bundesinstitut für Arzneimittel und Medizinprodukte
(BfArM) in Bonn zusammen mit der Biebertaler Blutegelzucht dabei zu sein.
Dort wurden wir dann salopp aufgefordert, doch große Studien mit vielen
hundert bis tausend Patienten durchzuführen, um die Wirksamkeit noch besser
zu belegen. Auf meine Frage, woher denn das Geld kommen solle, gab es nur
Achselzucken.

Wir können nur hoffen, dass vor lauter Regulationseifer die so
hochwirksamen Blutegel nicht irgendwann auf der Strecke bleiben. Bis dahin
werden sie bei den Patienten immer wieder eine Berg-und-Talfahrt auslösen, von



Unglauben bis zu Begeisterung, die häufig sogar in Kosenamen für die Egel
endet. Als uns die Reviewer eines Forschungsantrags, den wir am National
Institutes of Health in den Vereinigten Staaten gestellt hatten, mitteilten, sie
könnten sich nicht vorstellen, dass sich Patienten freiwillig einer solchen
Therapie unterziehen würden, führten wir eine Befragung bei fast 400
ehemaligen Patienten durch, um den »Ekelfaktor« zu ermitteln. Es stellte sich
heraus, dass weniger als zehn Prozent aller Patienten eine Abscheu vor der
Therapie empfanden, die in der Regel nach der ersten Behandlung verschwand.

Blutegelspeichel – entzündungshemmend und schmerzstillend

Schon nach der Publikation meiner ersten Blutegelstudie hatte ich das
Vergnügen gehabt, Besuch von einer anerkannten Forscherin auf dem Gebiet des
Blutegelspeichels zu bekommen: Professorin Isolda Bascova aus Moskau, eine
rüstige, hellwache achtzigjährige Dame wollte unsere Essener Klinik
kennenlernen und von unseren Erfahrungen hören. Sie hatte in früheren Jahren
mit ihrem Team mehr als dreißig pharmakologisch aktive Substanzen aus dem
Speichel der Tiere isoliert und die Ergebnisse in wissenschaftlichen Arbeiten
publiziert. Die meisten der von ihr gefundenen Substanzen erwiesen sich als
entzündungshemmend und schmerzstillend. Sie ging aber auch davon aus, dass
noch weit mehr wirksame Substanzen im Speichel enthalten sind.

Als ich damals mit Isolda Bascova über den Einsatz der Blutegel diskutierte,
übergab sie mir zum Schluss die druckfrische Ausgabe ihres neuesten Buchs. Ich
verstand kein Wort des russischen Textes, aber ich staunte, als ich die Bilder sah.
Offenbar wurden an ihrer Klinik viel mehr Erkrankungen mit Blutegeln
behandelt als bei uns – so bei Mittelohrentzündungen, Lebererkrankungen oder
Herzschwäche, bei Gicht am Zehengelenk und sogar bei Hämorrhoiden. Beim
heutigen Stand unserer Forschung würde ich noch nicht so weit gehen. Erst
kürzlich erfuhr ich aber, dass das Team von Isolda Bascova inzwischen mehr als
200 bioaktive Substanzen aus dem Blutegelspeichel identifiziert hat. Das Staunen
über die Blutegel geht also weiter.

Der Erfolg ist umso größer, je dichter man an das Gelenk kommt. Beim tiefer



liegenden Hüftgelenk ist er nicht so gut – aber auf diesem Sektor arbeitet
glücklicherweise die moderne orthopädische Chirurgie sehr erfolgreich. Bei
Knie-, Daumen- und Handgelenks-, bei Schulter- und Sprunggelenksarthrosen
setzen wir Blutegel regelmäßig ein. Leider eignet sich die Therapie nicht für die
häufige Polyarthrose der Hand: Die Finger haben zu wenig Bindegewebe oder
Fett, als dass die Blutegel hier ordentlich beißen und saugen könnten (außer
jemand hat sehr fleischige Finger). Unseren Patienten in der Klinik und in der
Ambulanz empfehle ich aber eine Blutegeltherapie auch bei anderen
Schmerzzuständen wie Rückenschmerzen oder Neuralgien – dann, wenn keine
andere Behandlung ausreichend lindert.

Es gibt übrigens noch ein anderes Anwendungsgebiet für die Blutegeltherapie:
Seit Anfang der Achtzigerjahre werden die Tiere sehr erfolgreich in der
Mikrochirurgie, vor allem nach Transplantationen, eingesetzt, wo sie venöse
Stauungen reduzieren und dadurch die Versorgung des Transplantats
erleichtern.

Schröpfen – eine antike Heilmethode wird neu entdeckt

Die Behandlung mit Blutegeln stellte sich also als nachweislich erfolgreich
heraus. Das machte mich neugierig – könnte auch an anderen »archaischen«
Heilverfahren etwas dran sein? Zum Beispiel am Schröpfen? Berichte über
dessen positive Wirkung bei Schmerzen, Schwindel oder Entzündungen der
Gelenke finden sich in sämtlichen traditionellen Heilsystemen – in Tibet, China
und Indien genauso wie in der antiken griechisch-römischen, arabischen und
mittelalterlich europäischen Medizin. Gleichzeitig sagen Skeptiker
naturheilkundlicher Verfahren, dass eine lange Tradition eines Heilverfahrens
noch nichts über ihre Wirksamkeit aussagt.

Genau das ist die Frage. Kann man das einfach mit Aberglauben abtun, wenn
ein Verfahren über einen solch langen Zeitraum Bestand hat und erfolgreich in
der Volksmedizin eingesetzt wird? Und »unplausibel«, wie Kritiker sagen, ist
Schröpfen auch nicht. Das Wirkprinzip der gläsernen Schröpfköpfe ist
Unterdruck – der beim Abkühlen entsteht oder durch das Abpumpen der



enthaltenen Luft über einen Gummiball. Der Unterdruck hebt die Oberhaut von
den tiefer liegenden Schichten ab, was die Durchblutung lokal verstärkt und den
Lymphstrom anregt. Gleichzeitig wirkt das Schröpfen aber auch über spezielle
Nervenbahnen auf entferntere Regionen.

Studien, welche die Anwendungsmöglichkeiten des Schröpfens systematisch
testen, sind jedoch noch rar. Am Krankenhaus Moabit untersuchte eine
Arbeitsgruppe unter Malte Bühring die Wirkung von blutigem Schröpfen. Beim
blutigen Schröpfen wird die Haut leicht angeritzt, bevor das Schröpfglas
aufgesetzt wird, das sich dann in den nächsten zehn bis fünfzehn Minuten mit
einem Gemisch aus Blut und Lymphflüssigkeit füllt. Die Schröpfköpfe können
auf unterschiedlichen Zonen angesetzt werden, am Rücken oder vom Nacken bis
zur Hüfte. Die Behandlung wurde an der Schulter durchgeführt, und
faszinierend war, dass sie auf das Karpaltunnelsyndrom (Beschwerden am
Handgelenk) wirkte. In der Naturheilkunde ist so etwas aber nicht
ungewöhnlich. Anatomisch sind derartige Reflexzonen, also Haut-, Muskel- und
Bindegewebszonen, die die gesamte Körperdecke überziehen, schon seit über
hundert Jahre bewiesen. Man kann also bei einer Gallenkolik Schmerzen am
Schulterblatt haben oder bei einer Blasenentzündung Beschwerden im unteren
Rücken verspüren. Und daher kann man auch mit einer Behandlung am Hals
und an der Schulter eine Wirkung an den Händen auslösen.



Der Sache mit dem Karpaltunnelsyndrom wollte ich nun näher auf den Grund
gehen. Der Karpaltunnel ist der Raum zwischen den Handwurzelknochen und
einem Bindegewebsband. Durch ihn laufen verschiedene Sehnen und der
wichtigste Nerv für die Hand, der die Empfindungsfähigkeit des Daumens, des
Zeige- und zum Teil auch Mittelfingers regelt und diverse Muskeln steuert.



Durch Verletzungen, hormonelle Störungen, Rheuma oder Diabetes kann sich
der Kanal verengen und der Nerv wird geschädigt. Das führt zu Symptomen wie
nächtlichem Kribbeln und Taubheitsgefühlen, Schmerzen beim Greifen sowie
Muskelabbau. Häufig muss bei dieser Krankheit operiert werden. Wir wollten
die Beschwerden aber konservativ behandeln, mit Schröpfen.

Eine nächste Studie wurde durchgeführt. Die erste Teilnehmergruppe wurde
blutig geschröpft, eine zweite erhielt eine angenehme Wärmepackung auf die
Schulter. Nach einer Woche waren die Ergebnisse eindeutig: Das Schröpfen
führte zu einer sehr deutlichen Linderung der Beschwerden – nicht nur die
Schmerzen, auch die Empfindungsstörungen waren zurückgegangen. Andere
Forscherteams konnten die Wirksamkeit des Schröpfens inzwischen bei Nacken-
sowie Rückenschmerzen und sogar bei Kniegelenksarthrose belegen.

Übrigens ist das trockene, einfache Schröpfen, bei dem die Haut nicht
angeritzt wird, unkompliziert, die notwendigen Glasköpfe kann man in jeder
Apotheke oder online kaufen. So können sich Partner oder Familienmitglieder
gegenseitig schröpfen. Entspannend und schmerzlindernd ist auch die aus der
chinesischen Medizin stammende Schröpfmassage, bei der ein einzelnes
Schröpfglas im Zustand des Unterdrucks über die zuvor eingeölte Haut geführt
wird. Das blutige Schröpfen sollte durch Therapeuten vorgenommen werden.

Der doppelte Nutzen der Blutspende

Nachdem sich nun auch das Schröpfen als seriöse Therapiemethode entpuppte,
lag es auf der Hand, zum »Äußersten« zu schreiten. Der Aderlass hatte nun
wahrlich einen schlechten Ruf in der modernen Medizin. Zwar gab es genügend
Quellen, die auf eine sinnvolle und zielführende Praxis im alten Griechenland
und Rom hinwiesen, doch im 18. und 19. Jahrhundert war dieses Wissen
weitgehend verloren gegangen. Kranke wurden durch mehrere Aderlässe von
jeweils einem halben Liter regelrecht entleert, man nannte das auch
Vampirismus. Ein bekanntes Opfer dieser unguten Praxis war der erste US-
amerikanische Präsident George Washington, dem wegen einer akuten
Kehlkopfentzündung 1799 mehr als eineinhalb Liter Blut abgenommen wurden,



was wohl seinen Tod im selben Jahr mitverursacht hat. Seine Ärzte hatten die
Vorstellung, sie könnten so die »schlechten Säfte« beseitigen, die die Infektion
ihrer Ansicht nach verursacht hatten.

Ergab es Sinn, so eine schlecht beleumundete Therapie noch einmal
wissenschaftlich zu untersuchen? Vor Jahren hatte ich einmal recherchiert, ob
konzentriertes oder weniger konzentriertes, also »dickes« oder »dünnes« Blut
Einfluss auf die Gesundheit hatte. Dabei war mir aufgefallen, dass vieles für eine
Blutverdünnung sprach, denn bei einem niedrigen Anteil von roten
Blutkörperchen ereigneten sich weniger Herzinfarkte und Schlaganfälle.
Forscher aus den USA vermuteten sogar aufgrund der Tatsache, dass Frauen vor
den Wechseljahren weniger oft als Männer einen Herzinfarkt oder Schlaganfall
erleiden, einen Zusammenhang mit ihrer Menstruationsblutung. Diese Annahme
wurde allerdings nie eindeutig belegt.

Dennoch mehrten sich die Hinweise, dass bei Menschen mit zu vielen roten
Blutkörperchen ein Aderlass günstig sein könnte. So publizierte der US-
amerikanische Hämatologe Jerome L. Sullivan bereits 1991 einen Artikel mit der
Überschrift »Blood donation may be good for the donor« (Blutspende kann gut
sein für den Spender). Ich ging – wie ich es gelernt hatte – zurück zu den
Quellen. In den übersetzten Schriften des antiken griechischen Arztes Galen fand
ich eindeutige Indikationen zum Aderlass: Insbesondere würden Patienten mit
»Schlagfluss«, also mit Neigung zum Schlaganfall, mit rotem Gesicht und
Übergewicht, von diesem Vorgehen profitieren. Ich entdeckte auch eine
Doktorarbeit, betreut von Walter Zidek, heute Ordinarius für Hypertensiologie
und Nephrologie an der Charité. In ihr wurde nachgewiesen, dass sich ein
Aderlass blutdrucksenkend bei Menschen mit einer Nierentransplantation
auswirkte, deren Blutdruck sich medikamentös nicht regulieren ließ. Umgehend
nahm ich mit meinem Kollegen Kontakt auf. Zidek bestätigte die damaligen
Befunde, gab aber zu bedenken, dass ihm der Aufwand doch zu groß erscheine,
um einen Bluthochdruck mittels Aderlass zu therapieren.

Aufwand hin oder her. Ich war tagtäglich mit Patienten konfrontiert, die
mich verzweifelt nach Möglichkeiten fragten, um weniger Tabletten einnehmen
zu müssen. Also begannen wir eine Studie zum Aderlass: Vierundsechzig
Patienten mit erhöhtem Blutdruck und Übergewicht wurden in zwei Gruppen



geteilt. Die eine Gruppe erhielt zwei Aderlässe im Abstand von vier Wochen mit
je 400 ml Blut (der Mensch hat insgesamt fünf bis sechs Liter Blut), die andere
musste auf diese Therapie warten. Die Resultate waren beeindruckend. Sechs
Wochen nach Beginn der Studie war der Blutdruck in der mit Aderlass
behandelten Gruppe um einiges niedriger, als hätten sie bestimmte Medikamente
eingenommen. Wie konnte das sein?

Um das herauszufinden, nahm ich Kontakt mit dem US-amerikanischen
Hämatologen Leo Zacharski auf, der vor mehreren Jahren eine große Studie
zum Aderlass bei schweren Durchblutungsstörungen der Beine, der sogenannten
Schaufensterkrankheit, durchgeführt hatte. Mehr als 1200 Risikopatienten
nahmen an ihr teil, wobei einige mehrmalig Aderlässe erhielten, andere keine
zusätzlich Therapie. Zacharski wollte belegen, dass ein Aderlass nicht nur die
Durchblutung verbessere, sondern auch das Leben dieser Risikopatienten
verlängere. Das zeigte sich jedoch nur bei den unter fünfundsechzigjährigen
Studienteilnehmern. Dieses Ergebnis war für mich trotzdem nicht enttäuschend,
da selbst die antiken Ärzte schon darauf hingewiesen hatten, dass der Aderlass
vor allem für jüngere Menschen zu erwägen sei.

Leo Zacharski hatte die Vermutung, dass die blutdrucksenkende Wirkung des
Aderlasses nicht allein durch die Reduzierung des Flüssigkeitsvolumens in den
Adern komme, sondern mit der Absenkung des Eisenspeicherproteins Ferretin
im Blut zusammenhänge. Schon länger nahm man an, dass ein hoher Ferritin-
und Eisenspiegel sich ungünstig auf die Gefäßgesundheit auswirken könnte.
Studien aus Skandinavien hatten bereits mehrfach gezeigt, dass bei einem
erhöhten Ferritinspiegel Herzinfarkte und Schlaganfälle zunehmen. Wir konnten
dann auch bestätigen, dass der blutdrucksenkende Effekt mit dem Absenken des
Ferritins in einem Zusammenhang stand.

Zu viel Eisen im Blut schadet

Viele Menschen haben durch eine extrem fleischreiche Ernährung einen zu
hohen Ferritinspiegel. Eine wichtige Rolle spielt bei Menschen mit stark
erhöhten Ferritinwerten aber auch häufig ein Gen, das Hämochromatose-Gen.



Dieses Gen ist in der europäischen Bevölkerung nicht selten und führt bei voller
Ausprägung zu ernsten Organerkrankungen durch die dadurch hervorgerufenen
Eisenablagerungen. Man fand aber auch heraus, dass Menschen, die durch dieses
Gen mehr Eisen in ihrem Körper speichern, gleichzeitig weniger Eisen in den
Abwehrzellen ihrer Mundhöhle besitzen. Es wird vermutet, dass Träger dieses
Gens zuzeiten der großen Pestepidemien einen Überlebensvorteil hatten, denn
Erreger benötigen Eisen, um sich erfolgreich im Körper ausbreiten zu können.
Jedenfalls kam es insbesondere im Mittelalter zu einer schnellen Ausbreitung
dieses Eisenspeicher-Gens. Allerdings wird das bessere Überleben bei Pest mit
späteren Nachteilen der Eisenüberladung erkauft.

Inzwischen konnte nachgewiesen werden, dass ein erhöhter Eisengehalt zu
vermehrter Spannung in den Blutgefäßen sowie deren innerer Schichten
(Endothel) und zu einer verstärkten Oxidation von Blutfetten führt. Die
Eisenüberladung kann aber auch bei der genetischen Erkrankung
Hämochromatose Organe schädigen. Forscher um den US-amerikanischen
Endokrinologen Donald A. McClain von der Wake Forest School of Medicine
konnten in Experimenten nachweisen, dass Eisenüberladung das Adiponektin
reduziert, ein Hormon, das vor Diabetes schützt. Gleichzeitig erhöht es die
Insulinresistenz der Zellen, was die Bauchspeicheldrüse weiter erschöpft. Ein
Aderlass erhöht in der Folge den Spiegel dieses Hormons, senkt den
Insulinspiegel und verbessert damit die Zuckerregulation. Zu den
Zusammenhängen zwischen Diabetes und Gefäßerkrankungen passt, dass
Frauen vor der Menopause weniger anfällig für Diabetes und
Gefäßerkrankungen wie Herzinfarkt sind. Danach gleicht sich ihr Risiko an das
der Männer an. Schließlich müssen wir bei unseren heutigen Lebensbedingungen
nur sehr selten länger blutende Verletzungen ertragen. Auch hier verlieren wir
kein Eisen mehr.

Das Entfernen von zu viel Eisen aus dem Körper kann möglicherweise auch
vor Krebs schützen. In einer Langzeit-Auswertung seiner Studie nach fünf Jahren
fand Leo Zacharski in der Gruppe, die regelmäßig zur Ader gelassen wurde,
auch eine deutlich niedrigere Anzahl von Krebsfällen. Die im Journal of the
National Cancer Institute publizierten bemerkenswerten Ergebnisse wurden dort



mit einem wertschätzenden Begleitkommentar versehen: »Die Resultate
erscheinen fast zu schön, um wahr zu sein.«

Zurück zu unserer eigenen Studie. Nach ihrer Veröffentlichung bekam ich
sehr viele Briefe, in denen mir Patienten unter anderem berichteten, dass ihr
Blutdruck immer normal gewesen sei, solange sie regelmäßig zum Blutspenden
gegangen seien. Den Hochdruck hätten sie erst, seit sie aus Altersgründen dies
nicht mehr tun dürften. Gut in Erinnerung ist mir ein eigener Patient geblieben,
der mich inständig darum gebeten hatte, einen Aderlass durchzuführen, da auch
er seit zwei Jahren nicht mehr Blut spenden könne. Seither steige sein Blutdruck.
Er hatte das, was die Ärzte der Antike als »Fülle« beschrieben: rote Wangen,
leicht schwitzend, nur mit einem T-Shirt bekleidet, obwohl es draußen frisch
war. Wir einigten uns auf einen Aderlass, nur um zu sehen, ob es half, und
tatsächlich – der Blutdruck sank sehr deutlich.

Diese Erlebnisse machten mir Mut. Wie wäre es also, fragte ich mich, eine
Blutspende als »Aderlass« zu nutzen? Schon 1998 war das von einer finnischen
Forschergruppe um J. T. Salonen postuliert worden. Warum sollte man nicht
Gutes tun und dabei Gutes erfahren? War das nicht eine klassische Win-win-
Situation?

Ich kontaktierte Abdulgabar Salama, Professor für Transfusionsmedizin an
der Charité. Salama hatte sich mit der Geschichte der arabischen Medizin
beschäftigt und kannte den Aderlass durch Ibn Sina, den legendären persischen
Arzt aus dem 11. Jahrhundert, auch Avicenna genannt. Kurz darauf machten wir
uns ans Werk mit rund 300 Patienten aus dem Charité-Transfusionsdienst. Ihnen
wurde empfohlen, den gesetzlichen Empfehlungen folgend, maximal alle drei
Monate (Frauen) oder alle zwei Monate (Männer) zur Blutspende zu kommen.
Wir erfassten ein Jahr lang sehr genau ihren Blutdruck und andere
Risikofaktoren für Herz- und Gefäßkrankheiten. Ungefähr die Hälfte der
Patienten wies einen zu hohen Blutdruck auf – hier interessierte uns natürlich
besonders der Verlauf durch die regelmäßige Blutspende. Das Ergebnis: Je höher
der Blutdruck war, desto ausgeprägter die Blutdrucksenkung.

Die Wirksamkeit des Aderlasses in der Bluthochdrucktherapie war nun
belegt. Beide Studien waren von der Carl und Veronica Carstens-Stiftung
unterstützt worden, die auch forderte, dieser Therapie mehr Aufmerksamkeit zu



schenken. Da weltweit ein Mangel an Blutkonserven herrscht, scheint es eine
gute Sache zu sein, Spender und potenzielle Kandidaten auf ihren eigenen
gesundheitlichen Nutzen hinzuweisen. Und das gilt auch für ältere Patienten.

Möglicherweise kommt aber noch ein weiterer Aspekt hinzu, der die Wirkung
von Blutspende und Aderlass bei Bluthochdruck erklärt. Geben wir etwas von
unserem roten Saft ab, stimulieren wir das Knochenmark, das umgehend mit der
Bildung neuer roter Blutkörperchen beginnt. Ein normales Blutkörperchen lebt
etwa 120 bis 160 Tage. Es überrascht nicht, dass junge Blutkörperchen
geschmeidiger und flexibler sind als alte. Werden wir nun zur Ader gelassen,
erhöht sich die Rate an jungen Blutkörperchen und der Blutfluss funktioniert
auch in den kleinsten Kapillaren. Am Ende kann auch das zu einem niedrigen
Blutdruck führen. Somit ist der Aderlass eine Art hauseigene »Frischzellenkur«.

Überhaupt gibt es noch vieles im Blutkreislauf zu entdecken: So wurde in
einer Tierstudie älteren Mäusen Blut von jüngeren Tieren übertragen. Danach
verlangsamte sich der Abbau ihrer Hirnleistung, die Atrophierung der
Nervenzellen wurde gebremst. Man vermutet, dass im älteren Blut ein
sogenannter »Aging«-Faktor, das β2-Mikroglobulin, vorhanden ist, das auf
diese Weise reduziert wurde. Vielleicht ließe sich dieser Faktor auch durch
Aderlass beeinflussen, doch das können wir bislang noch nicht beweisen.

Die Ferritinabsenkung ist mithin aber nicht für alle kardiologischen Patienten
und vor allem nicht für welche mit Herzschwäche geeignet. Aufgrund der dabei
bestehenden schlechteren Sauerstoffversorgung ist es sogar sinnvoll, wenn sie
Infusionen mit Eisen bekommen. Hingegen hilft regelmäßiger Aderlass bei der
immer häufiger auftretenden und gar nicht so ungefährlichen Fettleber. Sie
bildet sich hierbei zurück. Noch besser wäre allerdings eine vegetarische und
damit eisenarme Ernährung. Das aber gilt natürlich auch für viele
Bluthochdruck-Patienten, für die gesünderes Essen, eine Gewichtsabnahme,
mehr Bewegung und eine Stressreduktion die wichtigsten Therapiemaßnahmen
wären. Der Aderlass darf nicht zur Ausflucht vor einer Lebensstiländerung
werden.

 

Patientengeschichte Schlaganfallrisiko



Blutverlust mit Gewinn
»Kleine Wattebäusche« hätte sie im Kopf gehabt, beschrieb eine Zahnärztin
Anfang sechzig ihren Zustand, als eine große Ader in ihrem Gehirn
weitgehend verstopft war – sie hatte bereits Mühe gehabt, Worte zu finden.
Ihr oberer Blutdruckwert lag bei 230 statt der normalen 120! Die Zahnärztin
hatte Stress an vielen Fronten: Die Praxis stand unter wirtschaftlichen
Zwängen, der Ehemann überließ die Familie ihr, die jüngere Tochter betrieb
Leistungssport und musste zu den Wettbewerben begleitet werden. Es war
einfach viel zu viel.

Nach dem Schlaganfall-Alarm blieb die Patientin einige Tage im
Krankenhaus, danach versuchte ihr Kardiologe, den Blutdruck in den Griff zu
bekommen – vergeblich. Über ein halbes Jahr lang probierte er mit allen
möglichen Medikamenten, eine Besserung zu erzielen. Schließlich gab ihr ein
Labormediziner der Charité den Tipp, das Thema ganzheitlich anzugehen –
und sie meldete sich in unserer Mind-Body-Medizin-Abteilung an.

Um die Zahnärztin erst einmal von ihren hohen Werten herunterzubringen,
haben wir sie zur Ader gelassen: Das fördert die Bildung junger Blutzellen,
die noch geschmeidig sind und besser durch die Äderchen gleiten. Als
weiterer Effekt wird das Eisenspeicherprotein reduziert, das mit dazu
beiträgt, dass sich die Gefäßwände verhärten und unelastisch werden.
Zweimal im Abstand von sechs Wochen haben wir insgesamt 500 Milliliter
Blut entnommen. Das senkte den Druck deutlich ab.

Vom Mind-Body-Team lernte die Zahnärztin, ihr Verhalten zu verändern.
Keiner von uns kann Stress wirklich abstellen – aber wir können ihn uns
bewusst machen und eine neue Art finden, wie wir mit ihm umgehen. Es
klingt scheinbar einfach, aber sie hat sich angewöhnt, »nein« zu sagen. Die
Patientin hat ihre Arbeitszeit auf die Hälfte reduziert und eine zusätzliche
Kraft eingestellt. Sie hat Qigong eingeübt, eine Bewegungsart, die sie nicht
zusätzlich durch Leistung stresst.

Weiterhin hat die Zahnärztin den Mut gefunden, sich gegenüber ihrer Familie
besser abzugrenzen. Am Anfang machte ihr Mann noch Bemerkungen wie:



»Mein Mantel hängt leider noch in der Reinigung, meine Frau ist ja
donnerstags immer nicht da …« Doch inzwischen hat ihre gesamte Familie
verstanden, dass sie sich selbst manchmal in den Vordergrund stellen muss,
um gesund zu bleiben. Sie nimmt sich Zeit für sich, besucht alte Freunde,
macht regelmäßig Aderlass und eine Musiktherapie.

Wenn der Stress die Zahnärztin heute packt, greift sie auf einen »Quickie«
zurück – eine kurze Atemmeditation, bei der sie einatmet, von zehn
rückwärts zählt und erst wieder ausatmet, wenn sie bei eins angelangt ist.
Und war der Tag besonders schlimm, nimmt sie abends ein Bad mit
Lavendelöl. Sie kann messen, dass das ihren Blutdruck sofort um zehn Punkte
senkt. Im Moment ist er im Schnitt bei 140/80. Fast perfekt.

Die Alten hatten doch recht

Das Wort »blutarm« ist in unserem Sprachgebrauch negativ besetzt, und
tatsächlich kann es, vor allem bei jüngeren Frauen, durch heftige
Menstruationsblutungen oder regelmäßige Blutspenden auch zu einem
Eisenmangel kommen. Eisen im Körper ist ein typisches zweischneidiges
Schwert. Haben wir zu wenig davon und eine Blutarmut, ist es ungut, wenn wir
aber zu viel davon haben, entstehen andere, nicht weniger gewichtige Probleme.
Generell ist ein Eisenmangel in unseren westlichen Wohlstandsgesellschaften
allerdings eher sehr selten. Er ist ein großes Problem in Ländern mit
unzureichender Nahrungsversorgung.

Wenn ich Studien zu den »big three« der traditionellen Heilverfahren
betrachte, zu Blutegeln, Schröpfen und Aderlass, so wird deutlich, dass auch vor
Hunderten von Jahren Ärzte hochwirksame Verfahren – unter den damaligen
technischen Bedingungen – eingesetzt haben. Eine Überprüfung solcher
tradierten Verfahren lohnt sich allemal. In der Wissenschaftsszene fehlt aber die
Neugierde dafür – mangels Sponsoren. Vergangenes wird als altmodisch oder
überholt abgelehnt. So hatte mir auch Leo Zacharski erzählt, dass er bei seinen
Publikationen ganz bewusst die Ferritin-Reduktion in den Vordergrund gestellt
hatte: »Wenn du von Aderlass schreibst, bist du draußen«, warnte er mich, »das



will niemand hören.« Ich hielt das für übertrieben, wurde aber eines Besseren
belehrt. Bei Einreichung des Manuskripts an Fachzeitschriften bekam ich
zunächst eine Absage nach der anderen. Offen wurde mir zu verstehen gegeben,
die wissenschaftlichen Daten seien ja beeindruckend, aber man würde nicht
glauben, dass so eine »antiquierte« Therapie einen Platz in unserer modernen
Medizin hätte.

Die Öffentlichkeit jedoch reagierte völlig anders. Als wir zum Beispiel in der
Westdeutschen Allgemeinen Zeitung Probanden für unsere erste Aderlass-Studie
suchten, konnte ich mich kaum vor Anfragen retten. Dieses Verfahren hat eine
riesige Akzeptanz und hat sich als sinnvolle und vielversprechende Erweiterung
der therapeutischen Möglichkeiten etabliert. Ich empfehle jedoch immer eine
ärztliche Begleitung und Überprüfung der Werte.



Wasser als Heilmedium

Die Hydrotherapie

Von frühester Kindheit an gehörte die Kneippsche Wasserheilkunde, Teil der
modernen Hydrotherapie, zu meinem Alltag, denn schon mein Vater und
Großvater hatten ja Kneippmedizin betrieben. Für mich war ein Leben mit kalten
Güssen und Bädern ganz normal – auch wenn ich nicht so recht verstand,
warum mein Vater noch im November sein morgendliches Bad im Garten nahm,
im eiskalten Wasser unseres kleinen Schwimmbeckens. Da hätten mich so kurz
vor dem Winter keine zehn Pferde hineingebracht.

Damals war die große Zeit der Kurortmedizin in Deutschland. Bei uns zu
Hause im kleinen Kurort Bad Waldsee, aber auch in Städten wie Essen gab es
Parkanlagen mit Becken zum Wassertreten für die breite Bevölkerung. In
lokalen Kneippvereinen wurde die Hydrotherapie von Generation zu Generation
gepflegt und weitergegeben. Doch als ich meine ärztliche Ausbildung
absolvierte, hatte sich das Blatt schon gewendet. Während es bis in die
Achtziger- und Neunzigerjahre noch selbstverständlich war, dass jedes
Krankenhaus eine Abteilung für Physikalische Therapie und auch
Hydrotherapie hatte, so schwand deren Bedeutung rapide. Badewannen wurden
entfernt, und Behandlungsräume für Kneipp-Güsse verstaubten, bis sie endgültig
für Endoskopien, Lungenprüfungen und andere funktionsdiagnostische Tests
umgebaut wurden.

Wasser – das vielleicht älteste Heilmittel der Welt

Wasser ist eines der ältesten Heilmittel der Welt. Die Thermen in Rom hatten
einen klassischen Aufbau, beginnend mit einem Heißwasserraum, dem
Caldarium, der mit Holzschuhen betreten wurde, da der geheizte Boden
Temperaturen von bis zu 50 Grad Celsius erreichte. Man konnte dort in Wannen
mit heißem Wasser steigen. Nach einem Zwischenbereich folgte das Frigidarium
mit einem Kaltwasserbecken, in dem man sich abkühlte. In den römischen



Caracalla-Thermen befanden sich im Kaltbad 1600 Marmorsessel, auf denen man
sich sitzend mit kaltem Wasser begießen lassen konnte. In den großen antiken
Badeanlagen existierten auch Schwitzbäder ohne Wasser, vergleichbar mit
unserer modernen Sauna, und Behandlungsräume für Masseure und Ärzte.

Schwitz- und Wannenbäder gab es seit dem Mittelalter auch im nördlichen
Europa – Ritter und Soldaten hatten diese Bräuche von ihren Kreuzzügen
mitgebracht. Doch ansteckende Erkrankungen wie die Pest oder die Syphilis,
aber auch der Bannstrahl der katholischen Kirche, der das vergnügliche Treiben
in den Badehäusern ein Dorn im Auge war, führten dazu, dass die Bäder nach
und nach geschlossen wurden. Erst im Barock wurde die Heilkraft des Wassers
wiederentdeckt, von Vater und Sohn Hahn, zwei schlesischen Ärzten. Der Sohn,
Johann Siegmund Hahn, schrieb 1783 das Buch Unterricht von Krafft und
Würckung Des Frischen Wassers In die Leiber der Menschen, besonders der
Krancken Bey dessen Innerlichen und äusserlichen Gebrauch, das rund hundert
Jahre später den Theologiestudenten Sebastian Kneipp inspirierte.

Wasser ist das Medium, das am besten Wärme und Kälte transportiert – bei
Wärme entspannt sich die Muskulatur, die Durchblutung wird angeregt und die
Körpertemperatur kann angehoben werden. Die Folge dieser Prozesse sind jede
Menge positiver Effekte auf den Körper – Abwehrzellen werden aktiviert sowie
Hormone und andere Botenstoffe ausgeschüttet. Kältereize durch Wasser wirken
wiederum schmerzlindernd und entzündungshemmend. Dadurch, dass sich die
Gefäße zusammenziehen und der Körper entgegenarbeitet, kommt es zu einer
ausgeprägten Reiz-Reaktion, die den gesamten Stoffwechsel beeinflusst. Am
effektivsten sind deshalb Wasseranwendungen, die Wärme und Kälte im
Wechsel zuführen.

Die Kneipp-Wasserheilkunde wiederentdecken

Die Kneipp-Medizin war also in den Achtziger- und Neunzigerjahren völlig aus
der Mode gekommen; es fehlte ihr zum Beispiel die Exotik der sich immer mehr
verbreitenden Akupunktur. Viele Bemühungen wurden unternommen, um das
Image zu ändern: Porträts von Pfarrer Kneipp wurden im Andy-Warhol-Stil



poppig gestaltet, auch wurde nach neuen Marketing-Begriffen gesucht, etwa
»Kneippness«, doch alles ohne wesentlichen Erfolg. Kneipp war »out« und blieb
es, zumindest für die jüngeren Generationen. Zeige ich in meinen Vorlesungen
Bilder vom Wassertreten und frage, wer diese Therapie kennt – dann sind die
Meldungen der Studenten spärlich.

Vor allem hat Kneipp in der Medizin keine Lobby mehr. Leider. Für eine
Kneipp-Anwendung in einer ärztlichen Praxis oder in einem Krankenhaus war
die Vergütung lächerlich gering, zumal die Personal- und Wasserkosten immer
mehr stiegen. Schließlich machten Kliniken und Ärzte mit jeder durchgeführten
Kneipp-Therapie ein Minus, weshalb noch die letzten Gussanlagen und
Wannenbäder verschwanden – mit Ausnahme in der Rehabilitationsmedizin und
in den Kliniken für Naturheilkunde. In meiner Zeit als Assistenzarzt bei Malte
Bühring im Krankenhaus Moabit gab es für jeden Patienten täglich mindestens
eine, am besten zwei hydrotherapeutische Anwendungen. So auch heute noch
am Immanuel Krankenhaus Berlin. Eingesetzt werden Brust- und Leibwickel,
Arm-, Schenkel- und Kniegüsse, Fuß- und Vollbäder sowie verschiedene feuchte
Auflagen, zum Teil kombiniert mit Heilkräutern.

In der klinischen Praxis hat die Kneippsche Therapie eine hervorragende
Wirkung als ergänzende Therapie. Meine allererste klinische Studie beschäftigte
sich sogar mit der Hydrotherapie. Patienten mit einer Herzschwäche
(Herzinsuffizienz) erhielten die Anweisung, zweimal täglich eine Kneipp-
Hydrotherapie zu Hause durchzuführen, mit genauen Anleitungen für Knie- und
Schenkelgüsse sowie für Wickel. Die Behandlungen sollten insgesamt sechs
Wochen lang praktiziert werden. Die eine, nach dem Zufallsprinzip ausgewählte
Hälfte der Patienten wurde instruiert, sofort mit der Therapie zu beginnen, die
andere angehalten, sie erst von der siebten bis zwölften Woche durchzuführen.
So erhielten wir zwei Vergleichszeiträume in jeder Gruppe. Neben der
Lebensqualität untersuchten wir auch die Leistungsfähigkeit auf dem Fahrrad-
Ergometer, weiterhin den Anstieg von Blutdruck und Puls. In der Studienphase
in der jeweils die Hydrotherapie praktiziert wurde, stellten wir eine
Verbesserung der Lebensqualität fest und weniger Beschwerden, ebenso einen
geringeren Anstieg der Herzrate (Puls), was bei Herzschwäche ein wichtiger



Indikator des Behandlungserfolgs ist. So klein die Studie war, so erbrachte sie
doch eine erste Evidenz von Kneippbehandlungen.

Die positive Wirkung von Wasser, Dämpfen und Wärme wird ebenso von
dem japanischen Forscher Chuwa Tei und seinem Team beschrieben. In Japan
haben öffentliche Badehäuser (Sentōs) überhaupt lange Tradition, und spezielle
Saunabäder (Waon-Therapie) werden auch bei Herzschwäche eingesetzt, meist
mit täglichen Behandlungen über fünfzehn Minuten bei 60 Grad Celsius. In ihrer
ersten aufsehenerregenden Studie zur Überprüfung der Wirksamkeit der
Saunabäder bei Herzschwäche wurden die Patienten sogar mit liegendem
Rechtsherzkatheter in die Sauna geschickt. Die Studienresultate zeigten, dass
sich die Herzfunktion durch das tägliche Saunieren deutlich besserte. Durch die
Wärme kommt es zu einer Weitstellung der Gefäße und einer
Blutdrucksenkung. Das Herz muss sich weniger anstrengen, die Luftnot bessert
sich.

Trotz dieser vielversprechenden Resultate haben Hydro- und Hydrothermo-
Therapie bislang bei uns im Westen in der Kardiologie keinen Platz gefunden.
Dies liegt aber nicht nur an den schlechten Vergütungsmodalitäten, es hat auch
damit zu tun, dass im angloamerikanischen Raum die Wassertherapie keine
Tradition hat. 1996 präsentierte ich auf einem internationalen Kongress für
Komplementärmedizin die Ergebnisse meiner Forschungen zur Hydrotherapie.
Als ich meinen Vortrag beendet hatte, erhob sich ein britischer Arzt und meinte
etwas provokant, in England würden sich die Menschen auch jeden Morgen
waschen, aber keiner würde darauf kommen, das als Therapie zu bezeichnen. Ich
versuchte, in der Kürze der Zeit etwas von Reiz und Reaktion, Wärme und Kälte
im Wechsel zu erzählen. Aber ich glaube nicht, dass ich damit Erfolg hatte. So
bleibt die Kneipp-Wasserheilkunde bis heute eine eher deutsche oder
deutschsprachige Angelegenheit.

Warum warme Füße beim Einschlafen helfen

Haben Sie schon einmal darüber nachgedacht, ob Sie vielleicht deshalb schlecht
einschlafen, weil Ihre Füße kalt sind? 1990 wurde das in einer Studie von Kurt



Kräuchi und seinem Team vom Universitätsspital Basel nachgewiesen – die
Ergebnisse nahm sogar das Wissenschaftsjournal Nature so ernst, dass sie dort
publiziert wurden. Während die Einschlafzeit bei warmen Füßen im Schnitt zehn
Minuten betrug, dauerte sie bei kalten Füßen fünfundzwanzig Minuten.

Die enorme Zeitdifferenz liegt in der unterschiedlichen Durchblutung der
kleineren Blutgefäße, die unser Gewebe versorgen, und der peripheren Gefäße,
die Einfluss auf die Kaskaden von Botenstoffen haben, die uns in den Schlaf
wiegen. Die Wärmflasche ist also nicht verkehrt. Mehr noch hilft, wenn man vor
dem Zubettgehen ein warmes Fußbad nimmt. Dabei können auch Kräuterzusätze
wie Senfmehl (vorsichtig dosieren!) oder Ingwer verwendet werden, die den
Effekt verstärken.

Für die allgemeine gesundheitliche Vorbeugung und das Training des
Immunsystems sind jedoch wechselwarme Anwendungen – kalte und heiße
Güsse, Bäder oder Wickel – den rein warmen Anwendungen überlegen. In der
DDR, wo die Hydrotherapie einen hohen Stellenwert hatte, belegen Studien aus
den Siebzigerjahren, dass Schulkinder, die regelmäßig in die Sauna gingen,
deutlich weniger anfällig für Infekte waren und seltener dem Unterricht
fernblieben. Auch das Wassertreten, so konnte nachgewiesen werden, wirkt sich
positiv auf das Immunsystem aus. Der legendäre »Storchengang« durch kaltes
Wasser hat natürlich nicht den Zweck, die Füße abzukühlen, sondern erwärmt
sie nach dem Ende der Behandlung, weil es nach dem Wassertreten als
Gegenreaktion physiologisch zu einer Weitstellung der Gefäße an Beinen und
Füßen kommt. Diese Signale an das Immunsystem bauen einen Schutz vor
Erkältungen auf. Warum kalte Füße überhaupt zu Erkältungen führen, ist im
Detail noch nicht erklärt, aber jeder von uns kennt das Phänomen. Vor allem
Frauen führen so manche Blasenentzündung darauf zurück. Auch hierfür sind
heiße Fußbäder oder kaltes Wassertreten ein guter Behandlungsansatz.

Wichtig ist auch bei der Kneipptherapie die richtige Dosis. Menschen, die
besonders kälteempfindlich sind, ständig kalte Hände oder Füße haben, stellen
sich leichter um, wenn sie in der ersten Woche nur mit warmem Wasser Kontakt
haben und ab der zweiten zu wechselwarmen Güssen oder Tautreten übergehen.
Hilfreich ist dabei eine genaue Selbstbeobachtung. Vielleicht haben Sie das schon
selbst in der Sauna erlebt: Hat man es mit der Länge der Saunagänge oder mit



ihrer Zahl übertrieben, erreicht man nicht selten das Gegenteil. Am nächsten Tag
ist eine Erkältung im Anmarsch oder man fühlt sich schlapp. Der Charme der
Kneipp-Methoden besteht ja gerade darin, dass sich viele von ihnen für die
individualisierte Selbstanwendung eignen. Das bedeutet aber auch,
Verantwortung für das eigene Wohlergehen zu tragen und auf sich zu achten.

So geht Kneippen in der Dusche

Jeden Morgen nach einer heißen Dusche mache ich einen aufsteigenden
Ganzkörperguss mit kaltem Wasser. Ich beginne dabei außen am rechten Fuß,
dann geht es hoch bis zur Leistenbeuge, innen wieder hinunter; danach sind der
linke Fuß und das linke Bein dran. Nach dem gleichen Prinzip gehe ich bei den
Armen vor, gefolgt von kreisenden Bewegungen über den Brustkorb und das
Gesicht, zum Schluss ein Guss über den Rücken. Bin ich müde oder erschöpft,
belasse ich es bei einem kleinen Knieguss (der im Übrigen häufig auch bei
Kopfschmerzen hilft).

Die so leicht durchzuführenden Kneippschen Therapien sind ein wunderbares
Präventionsmittel – selbst für Kinder. In den Kneipp-Kitas, die der Kneipp-Bund
ins Leben gerufen hat, lernen Kinder, wie man sich mit geringem Aufwand fit
halten kann. Und mein Charité-Kollege Benno Brinkhaus, Universitätsprofessor
für Naturheilkunde, versucht Kneipp-Ansätze in die Behandlung älterer
Patienten zu integrieren, die meist multimorbid sind, also unter mehreren,
einander verstärkenden Krankheiten leiden.

Kneippen ist also, sieht man sich die Studienergebnisse und die klinischen
Erfahrungen an, kein bisschen altmodisch, sondern eine hochaktuelle Therapie.
Neben dem Reiz-Reaktions-Prinzip gilt hier auch das Prinzip der
Selbstwirksamkeit, des nachhaltigen besseren Umgangs mit der eigenen
Gesundheit. Außerdem lieben die meisten Menschen Wasser. Wichtig wäre hier,
mehr therapeutische Kenntnisse in Bäder- und Thermalanlagen einzubringen.
Denn keineswegs ist es gesund, eine Stunde lang im warmem Thermalwasser zu
schwimmen oder den vierten Saunagang mit Aufguss nach einem anstrengenden



Tag zu machen. Nicht ohne Grund gibt es eine fundierte Ausbildung zum
Kneipp-Bademeister.

Bessere Effekte durch Wasseranwendungen als durch Medikamente

Am Immanuel Krankenhaus Berlin wenden wir Kneipp-Therapien als
ergänzende Behandlung von Schmerzen, Schlafstörungen, Erschöpfungs- und
Stresszuständen, Depressionen, chronischen Herzerkrankungen und
Kreislaufleiden an. Gerade beim Bluthochdruck zeigt sich die enorme Wirkung
von Wasseranwendungen: In einer akuten Bluthochdruckkrise kann der Druck
gezielt und effektiv gesenkt werden. Die Unterarme werden dazu in
körperwarmes Wasser in das Waschbecken getaucht, dann fließt immer
wärmeres Wasser hinzu, bis zur Toleranzgrenze bei etwa 42 Grad Celsius. Das
kann man auch zu Hause durchführen.



Für eine langfristige Behandlung von Bluthochdruck sind die Warm-Kalt-
Wechselanwendungen wirkungsvoll. Hierzu konnte der
Rehabilitationsmediziner Christoph Gutenbrunner von der Medizinischen
Hochschule Hannover schon vor rund zwanzig Jahren eine spannende Studie



vorlegen. Bei über 600 Patienten, die sich einer Kneippkur unterzogen,
beobachtete er detailliert den Verlauf der Blutdruckwerte.

Bei Menschen mit stark erhöhten Werten fiel der Blutdruck deutlich ab,
während er bei denen mit zu niedrigen Werten stieg (und die dadurch an
Kreislaufbeschwerden litten): Das Reiz-Reaktions-Prinzip hatte die
Selbstregulation des Körpers angeregt und eine Normalisierung bei
unterschiedlichen Startbedingungen hergestellt. Ein solcher Effekt in beide
Richtungen kann nie durch ein Medikament erreicht werden, denn das ist immer
nur auf ein Ziel, eine Richtung fokussiert.

Die wohltuenden Wasseranwendungen sollten Sie auf jeden Fall in Ihren
Tagesablauf einbeziehen. Sie brauchen dafür nicht viel: kaltes Wasser und einen
Duschkopf, der sich auf einen gebündelten Strahl umstellen lässt. Er ist in jedem
Baumarkt für wenig Geld zu kaufen. Für Fußbäder benötigt man einen Eimer,
mehr nicht. Wunderbar ist ein kalter Guss morgens nach dem warmen oder
heißen Duschen, je nach Konstitution auch nur bis zum Knie. Täglich
durchgeführt, werden Sie den Trainingseffekt bemerken. Zuerst wird es Ihnen
schwerfallen, das kalte Wasser auf den Becken- und Genitalbereich zu lenken
oder auf den Rücken. Nach einiger Zeit aber werden Sie die belebende oder
erfrischende Wirkung sogar vermissen. Das Wasser sollte am besten unter
18 Grad Celsius haben. Besonders erfrischend sind kalte Gesichtsgüsse.

Für das Wochenende oder den Urlaub, wenn mehr Zeit zur Verfügung steht,
sind auch Brust- oder Leibwickel stärkend und zugleich entspannend. Diese
Wickel, so sagen unsere Patienten, gehören zu ihren eindrucksvollsten
Erfahrungen. Der Oberkörper wird dabei in feuchtkalte Tücher aus Leinen
eingeschlagen und dann in ein baumwollenes Zwischentuch und eine Wolldecke
eingepackt. Nach wenigen Minuten stellt sich eine wohlige Wärme ein, man
dünstet sozusagen im Wickel vor sich hin. Viele schlummern durch die
Entspannung ein. Achtung: Vor Beginn müssen die Füße warm sein, sonst stellt
sich der gewünschte Effekt nicht ein. Sind die Füße kalt, kann man ein warmes
Fußbad oder eine wärmende Sport- oder Bewegungsrunde vorschalten.

Ein heißes Fußbad sollte auch immer die erste Maßnahme bei Schlafstörungen
sein – auf jeden Fall ist es viel nebenwirkungsärmer als Medikamente, zudem oft
erfolgreich. Sollten Sie über einen Garten verfügen, so probieren Sie Tautreten



im Frühjahr und Herbst oder Schneetreten im Winter aus. Kneipp meinte, man
solle sich dabei vorstellen, dass die ganze Nacht die Sternlein auf die Wiese
geschienen hätten …

Abhärtung – so wenig attraktiv dieser Begriff aus deutschem Mund klingt,
weil er Erinnerungen an den Drill und die Ideologie der Nazizeit wachruft, so
stimmig ist er bei gesundheitlicher Prävention: Reize und Herausforderungen
stärken uns! Diese Tatsache hat der Genfer Aufklärer Jean-Jacques Rousseau
aufgegriffen, als er in seinem Erziehungsroman Émile oder über die Erziehung
die Abhärtung lobte – und damit auch Barfußlaufen, Schlafen auf hartem Bett,
Hunger, Durst, Müdigkeit und Kälte. Wir können in unserer
Wohlstandsgesellschaft froh sein, dass wir solchen Reizen nicht existenziell
ausgeliefert sind, umso wichtiger ist es, den Körper immer wieder gut dosiert
vor Herausforderungen zu stellen.

Die Wassertherapien von Sebastian Kneipp gehören jedenfalls für mich zu den
wirkungsvollsten Therapien, die jeder bei sich selbst anwenden kann.



Wertvoller Verzicht

Fasten als Impuls der Selbstheilung

»There is no love sincerer than the love to food« – nichts geht über die Liebe
zum Essen, so der Dramatiker und Vegetarier George Bernard Shaw, und doch
kann Hunger trotzdem der beste Freund sein. Damit Sie verstehen, wie ich das
meine, muss ich zunächst ein paar Bemerkungen zur Bedeutung von Ernährung
machen.

Sicher variieren die genauen Zahlen darüber, in welchem Umfang die großen
chronischen Erkrankungen, unter denen wir in der westlichen Welt, aber
zunehmend auch in Asien und Afrika leiden, durch eine gesunde Ernährung
verhindert werden können. Aber eins ist klar: Es ist ein hoher Anteil. Wir
sprechen von Arthrose, rheumatischen Entzündungen, Bluthochdruck, Diabetes
mellitus, Demenz, Herzinfarkt und Schlaganfall sowie von den vielen
Krebserkrankungen, die Jahr für Jahr an Häufigkeit zunehmen und die
Krankenhäuser und Arztpraxen füllen.

Nun sind Ernährung und Prävention ungeheuer wichtige, aber undankbare
Themen. Das Problem wird in der Fachwelt als »Belohnungsaufschub«
bezeichnet. Was interessiert es einen Jugendlichen oder jungen Menschen, ob er
einen Schlaganfall in fünfzig Jahren erleiden wird? Und wenn sich dann
achtundvierzig Jahre später die Krankheit andeutet, ist es natürlich sehr spät, um
noch etwas dagegen tun zu können. Bei keinem anderen Thema wird so
deutlich, dass wir mehr Bewusstsein wecken müssen. Glauben Sie mir: Wie Sie
sich ernähren, entscheidet darüber, ob Sie die zweite Hälfte Ihres Lebens gesund
oder krank erleben oder vielleicht sogar früh sterben.

Die richtige Ernährung schützt vor Krankheiten

Der andere Faktor, der die Diskussion so schwierig macht, sind widersprüchliche
Aussagen der »Wissenschaft«. Wenn es um Lebensmittel geht, treten viele
Lobbyisten und pseudowissenschaftliche Institute in Aktion, die Industrie lässt



Nebelraketen los, und so entsteht der Eindruck, als ob niemand genau wisse, was
denn nun eigentlich wirklich gesund sei. Das Gegenteil aber ist der Fall.

Wenn man die gesamte Forschung – experimentelle Labor- und Tierversuche,
epidemiologische Erhebungen, klinische Studien und Erfahrungen –
zusammennimmt, besteht kein Zweifel darüber, was eine gesunde Ernährung ist.
Jeder dieser fünf Erkenntnisbereiche hat allerdings seine Schwächen. Deshalb
werden die Ergebnisse gedreht und gewendet, bis zum Beispiel eine einzige
Bevölkerungsstudie für die Aussage herhalten muss, dass tierische Fette »gar
nicht soooo« ungesund seien.

Das ist unseriös, denn aus einzelnen Bevölkerungsbefragungen, wie sie dann
zitiert werden, kann keinerlei Rückschluss auf eine gesunde Ernährung gezogen
werden. Stellen Sie sich vor: An einem bestimmten Tag in einem bestimmten Jahr
wird ein Patient gebeten, einen Fragebogen zu seiner Ernährung auszufüllen.
Vielleicht hat er an diesem Tag schlechte Laune, vielleicht hat er gerade die
letzten Tage nicht besonders gesund gegessen und würde das am liebsten
vergessen – und schwindelt ein bisschen. Vielleicht achtet er ohnehin nicht
darauf, was er isst, oder er hat keine Ahnung, was in seinen Mahlzeiten steckt,
weil er sie überwiegend in Restaurants oder Kantinen zu sich nimmt oder
daheim seine Frau für ihn kocht.

Jedenfalls wird zwanzig Jahre später, wenn dieser Patient einen Herzinfarkt
erleidet, dieser Fragebogen wieder hervorgezogen und daraus geschlossen, ob
das Essen etwas damit zu tun haben könnte. Unschwer lässt sich erkennen, dass
diese Methode sehr fehleranfällig ist. Aber auch Labor- und Tierexperimente
sind nicht eindeutig. Aus der Medikamentenforschung wissen wir, dass es von
den zunächst positiv getesteten Substanzen letztlich nur 10 bis 20 Prozent zur
Zulassung schaffen. Warum sollte es bei der Ernährung anders sein?

Wir sind also angehalten, alle Daten einschließlich der ärztlichen Erfahrung
und des gesunden Menschenverstands zusammenzutragen. Am gesündesten sind
vegetarische oder vegane Gerichte mit Zutaten wie Linsen, Bohnen, Reis, Spinat
oder Möhren – aber haben Sie schon mal Werbung in einer Zeitung oder einen
TV-Spot für Broccoli gesehen? Geld verdienen lässt sich am meisten mit fettigen,
salzigen und süßen Fertigprodukten, die in knallbunten Verpackungen locken.
Und da hier genügend Forschungsgelder fließen, gibt es auch Studien, die dann



ihre Harmlosigkeit oder irgendeinen funktionellen Zusatznutzen belegen sollen.
So kann man dann durchaus argumentieren, dass Cola auch gesund ist, weil sie
viel Wasser enthält. Doch kehren wir noch mal zurück an den Anfang. Welche
Ernährung ist denn nun wirklich gesund?

Dem Körper schadet vor allem der Nahrungsüberfluss

Erste Antworten auf diese Frage erhielt ich in meiner Zeit als Assistenzarzt am
damaligen Berliner Lehrstuhl für Naturheilkunde unter Malte Bühring. Bereits
an meinem ersten Arbeitstag, das war im März 1999, staunte ich nicht schlecht.
Schließlich kam ich direkt aus der Kardiologie, wo wir mit Herzkathetern,
modernsten Medikamenten, Operationen und intensiv-medizinischen
Maßnahmen – also mit dem ganzen Repertoire der Hightech-Medizin – Leben
retteten. Hier stand ich nun in einem Krankenzimmer, in dem nichts von dem zu
sehen war. Die beiden männlichen Patienten nahmen gerade ihr Mittagessen ein:
Der eine saß vor einem kleinen Teller blasser Gemüsesuppe, während der andere
kleine Scheibchen eines altbackenen Brötchens langsam kaute und dazu etwas
Milch löffelte. Der Erste fastete nach Anweisungen des Arztes Otto Buchinger,
einem der Begründer des Heilfastens, der andere nach der Methode des
österreichischen Kurarztes Franz Xaver Mayr. Trotz des kargen Mahls waren die
beiden Herren sichtlich bester Dinge und erzählten begeistert, wie sehr sich ihre
Beschwerden bereits in den wenigen Tagen des Fastens gebessert hätten.

Fasten sei unnatürlich, argumentieren die Gegner dieser Methode. Es stimmt
auch: In der Geschichte der Evolution war die Suche nach Nahrung die
wichtigste Antriebskraft. Doch trotzdem spielt auch das Fasten eine Rolle: Viele
Tiere verzichten auf Nahrung, wenn sie krank sind, und tragen dabei intuitiv zu
ihrer Genesung bei. Dann gibt es die vielen Lebewesen, die Winterschlaf halten
oder ähnliche Ruhepausen einlegen und deren Stoffwechsel sich dabei umstellt.
Und nicht zuletzt fasten jedes Jahr Millionen Menschen auf dem Planeten und
üben sich im Nicht-Essen.

Fasten als religiöse Praxis ist fast so alt wie die überlieferte
Menschheitsgeschichte. Entsprechende Rituale gibt es im Christentum, im Islam,



im Hinduismus und im Judentum (Jom Kippur), aber auch im Bahaiismus,
Jainismus und vielen weiteren Glaubensrichtungen. Von Buddha, Moses und
Jesus heißt es, dass sie für jeweils vierzig Tage fasteten.

Manchmal ist die Medizin so sehr auf ihre wissenschaftlichen Daten und
Details fixiert, dass sie den Wald vor lauter Bäumen nicht mehr sieht. So reicht
doch schon der gesunde Verstand für die Einsicht, dass die Menschheit längst
nicht mehr existieren würde, wenn wenige Tage ohne Essen schwere
gesundheitliche Probleme auslösen würden. Der Körper muss präzise
Programme für solche Notzeiten haben, die Körpertemperatur, den pH-Wert des
Bluts oder die Zuckerzufuhr für die Nervenzellen des Gehirns auch unter
veränderten Umständen regeln.

Bis vor wenigen Jahrzehnten war es eher die Regel menschlichen Lebens, dass
Essen nicht rund um die Uhr zur Verfügung stand. Es gab gute und schlechte
Ernten, harte Winter und allzu oft auch Kampf um das Essen. Unser Körper hat
sich auf diesen regelmäßigen Mangel in seiner genetischen Entwicklung
hervorragend eingestellt.

So hervorragend der Körper aber – aufgrund dieser langen Anpassung – mit
Hunger und Fastenzeiten umgehen kann, so wenig ist er imstande, das
Überangebot an Nahrung zu verkraften, an das sich unsere Gene noch nicht
adaptiert haben. Jährlich steigt die Anzahl der Übergewichtigen (vor allem der
Männer), nehmen die schweren chronischen Erkrankungen wie Diabetes und
Bluthochdruck zu, auch Krebs und Arthrose. Und nicht nur, weil wir älter
werden. Trotz aller punktuellen Erfolge in der Kardiologie und
Bluthochdrucktherapie – die Prävention auf diesem Sektor ist eine Geschichte
des Scheiterns. 90 Prozent der Risikofaktoren für Herz-Kreislauf-Krankheiten
könnten wir ausschließen, wenn wir uns richtig ernähren, viel bewegen und
unseren hektischen Lebensstil vermeiden.

Fasten stärkt die Immunabwehr

Kinder haben den natürlichen Impuls, Nahrung zu verweigern, wenn sie krank
sind, zum Beispiel eine Grippe haben. Oft versuchen Eltern es dann – gut



gemeint – mit Überredung: »Kind, du musst essen, du musst wieder zu Kräften
kommen!« Einige grundlagenwissenschaftliche Arbeiten konnten aber zeigen,
dass Fasten während einer Krankheit nicht schwächt, sondern die Immunabwehr
fördert. Immunologen der nordamerikanischen Yale University um Ruslan
M. Medzhitov konnten 2016 nachweisen, dass Bakterien dann vom
Immunsystem effizienter bekämpft werden, wohl als Folge der durch das Fasten
verstärkt bereitgestellten Ketonkörper, Stoffwechselverbindungen, die bei
Energiemangel wie Hunger entstehen (siehe Seite 102ff.). Anders ist es bei Viren:
Hier benötigen die Immunzellen zur Abwehr Energie aus Glukose. »Feed a cold
and starve a fever« heißt es im angloamerikanischen Raum: »Füttere eine
Erkältung, aber hungere Fieber aus.« Bei fieberhaften oder eitrigen Infekten hilft
also Fasten.

Dass Nahrungsverzicht – sofern er nicht übertrieben wird – die Gesundheit
fördern kann, haben die Ärzte aller Zeiten beobachtet, ob das Hippokrates war
oder auch Kneipp. Letzterer sagte: »Wenn man merkt, dass man gegessen hat,
hat man schon zu viel gegessen.« Als ich begann, mich mit den
naturheilkundlichen Traditionen auf der Welt zu beschäftigen, stellte ich fest,
dass Fasten in allen Kulturkreisen praktiziert wird. Überhaupt ist es faszinierend,
dass so viele Therapieansätze und Methoden in auffallend ähnlicher Form
weltweit zu finden sind, häufig ohne direkten Kontakt oder Austausch. Das gilt
ähnlich für das Schröpfen (siehe Seite 67 f.) als Mittel gegen Schmerzen.

Im japanischen Okinawa liegt eine der legendären »Blue Zones«, in denen die
Menschen besonders alt werden. Dort gilt die Regel, man möge nur essen, bis
man zu 80 Prozent gesättigt sei – »Hara Hachi Bu«. Ähnlich heißt es in der
traditionell chinesischen Medizin »Chi fan qi fen bao, san fen han« – wer
gesund bleiben will, soll sich nur »zu 70 Prozent satt essen und zu einem Drittel
(zu) kühl kleiden«. Im Ayurveda gilt der Grundsatz, man solle den Magen zu
einem Drittel mit Flüssigkeit, einem anderen Drittel mit Speise füllen und den
Rest leer lassen.

Regelmäßig Fasten heißt, gesünder und länger zu leben



Auf der naturheilkundlichen Station im Krankenhaus Moabit wurde Fasten bei
nahezu allen Patienten eingesetzt, die dort wegen chronischer Leiden waren.
Dazu zählten, ich erwähnte es bereits, Diabetes, Bluthochdruck, Rheuma,
Darmerkrankungen und viele Schmerzsyndrome, vor allem Migräne, Arthrosen
und Rückenschmerzen. Schnell wurde mir aber auch klar, dass Heilfasten mehr
ist als nur das Weglassen von Essen. Die angewandte Fastentechnik war ein
ausgeklügeltes System aus speziellen Speisen, begleitenden Therapien wie
Leberwickeln und Kneipp-Güssen sowie Bädern, Bewegung und Atemtechniken.
Besonderen Wert wurde auch auf den richtigen Einstieg in das Fasten und den
Übergang in die normale Ernährung gelegt. Entlastungstage mit Obst oder Reis
bereiteten den Körper und Darm langsam und schonend auf den Übergang zum
Fasten vor. Noch wichtiger war das Fastenbrechen, das einen vorsichtigen,
stufenweisen Aufbau hin zu einer normalkalorischen Kost vorsah. Die Patienten
feierten gleichsam gemeinsam in einem kleinen Ritual den ersten Biss nach dem
Fasten, zelebriert durch das achtsame Essen und Kauen von frisch geschnittenen
Apfelstückchen.

Für alle, die erstmals fasten, ist dieser Moment eine große Überraschung – wie
unglaublich geschmackvoll und sinnlich das Kauen auf einem Apfelstück doch
sein kann! Diese Wahrnehmung ist entscheidend für die Motivation, sich auch
später gesünder und maßvoller zu ernähren. Denn nach dem Fasten ist die
Gelegenheit günstig: Die Geschmacksrezeptoren und alle Sinne sind besonders
wach und sensibel. Was vorher vielleicht gut schmeckte, eine salzige Wurst oder
eine fettige Pizza, wird nun als überwürzt und schwer verdaulich erlebt. Der
Aufbau nach dem Fasten, am besten über drei Tage, ist also sehr wichtig.

Weil ich das als Student noch nicht wusste, ging auch mein erstes Fasten –
sozusagen im Selbstversuch – schief. Damals hatte ich mit meiner damaligen
Freundin beschlossen, eine kleine Fastenkur in unserer Kreuzberger Wohnung
durchzuführen. Wir bereiteten uns die Säfte und Suppen ordentlich zu. Doch
nach dem Ende, am sechsten Tag, waren wir zu ungeduldig und feierten das
Fastenbrechen mit Pizza. Danach gab es noch Kuchen und Kaffee. Den Rest des
Tages verbrachten wir mit Bauchschmerzen und uns war übel.

Betrachtet man täglich die Zunge der Fastenden und nimmt auch das Gesicht
und die Gesichtsfarbe medizinisch wahr, erkennt man den wunderbaren Effekt



des Fastens. Die Gesichtsmuskeln lockern sich, das Bindegewebe wird entwässert
und die Haut beruhigt sich. Bei Rückenschmerzpatienten kann man an
Bindegewebe und Rückenmuskeln in vielen Fällen sehen, wie sich das Gewebe
entspannt. Monate- oder sogar jahrelange Rückenschmerzen verschwinden bei
vielen Patienten in wenigen Tagen komplett.

Durch Malte Bühring lernte ich auch die Nachfahren des bedeutendsten
deutschen Fastenarztes Otto Buchinger (1878-1966) kennen, der in den
Zwanzigerjahren eine rheumatische Arthritis im Selbstversuch durch Fasten
geheilt hatte. Die von seinen Enkeln geleiteten Kliniken in Überlingen, Marbella
und Bad Pyrmont sind noch heute Flaggschiffe der Fastentherapie. Übrigens
sollten Sie Heilfasten nicht mit einer Abnehmkur verwechseln – der
Gewichtsverlust ist nur ein angenehmer Seiteneffekt. Es geht nicht um
Kalorienreduzierung – wenn Sie einfach weniger essen, ist der Effekt nicht
derselbe. Es geht darum, durch den fast kompletten Nahrungsentzug den Körper
im Sinne der beschriebenen Reiz-Reaktion (siehe Seite 42) in leicht dosierten
Stress zu versetzen, der den Körper entgiftet und neu reguliert.

Aber auch andere Fastenkliniken wie die Kurparkklinik in Überlingen oder
die Klinik von Weckbecker in Bad Brückenau machten bereits in den
Neunzigerjahren anhand ihrer Daten und publizierten Erfahrungen deutlich,
dass es beim Fasten um mehr als einen reinen Wellnesseffekt geht. Doch bis zur
wissenschaftlichen Anerkennung des therapeutischen Fastens vergingen noch
viele Jahre. Kurz vor Weihnachten 2015 lud ich, zusammen mit Kollegen der
Charité, Valter Longo aus den USA zu einem Gastvortrag ein. Longo ist ein US-
amerikanischer Biogerontologe italienischer Abstammung, der an der University
of Southern California einen der bedeutendsten Lehrstühle für Altersforschung
hat. Der Saal im Max-Delbrück-Centrum in Berlin war voll. Gebannt blickten
viele Wissenschaftler auf die präsentierten Daten. Über Jahre hatte Longo in
unzähligen Experimenten an Bakterien, Bäckerhefe, an Würmern und
Nagetieren die Wirkungen des Weniger-Essens und des Fastens systematisch
erforscht. Am Ende dieser aufwendigen, weil kleinteiligen Forschung stand ein
erstaunlich konsistentes Erkenntnisgebäude. Sein Ergebnis: Für alle lebenden
Organismen gibt es auf dieser Erde eine Methode, um die Lebensspanne gezielt
zu verlängern und dabei möglichst gesund zu bleiben – indem man in



regelmäßigen Abständen fastet oder, als Alternative, sich täglich nicht satt isst,
sondern die Kalorien um etwa 20 bis 40 Prozent reduziert.

 

Patientengeschichte Rheuma
Fasten verändert das Leben
Kurze dunkle Haare, dunkle Schatten unter den Augen, blass: Diese Patientin
war selbst Ärztin, um die fünfzig Jahre alt. Rheumatoide Arthritis hatte sie
unverhofft befallen; ihre zierlichen Finger schwollen an und schmerzten. Sie
konnte nicht mehr operieren. Im Verlauf eines längeren Anamnese-Gesprächs
stellte sich heraus, dass die Frau viele Sorgen hatte. Seit mehreren Jahren
steckte sie mit ihrem Mann in einem Scheidungskrieg: Es ging ums Geld.
Auch die Praxis, die sie mit einer anderen Ärztin eröffnet hatte, war hoch
verschuldet. Die Patientin erzählte von Stress, Einsamkeit und Existenzangst.

Der Rheumatologe verordnete ihr das Zellgift Methotrexat (MTX) und
Cortison. Beide Medikamente können bei rheumatoider Arthritis sehr
hilfreich sein – bei dieser Patientin jedoch wurden die Beschwerden durch
deren Einnahme nicht besser. Wohl aber litt sie unter den heftigen
Nebenwirkungen der starken Arzneimittel. Deshalb kam sie in unsere
internistisch-naturheilkundliche Abteilung.

Ich fragte meine ärztliche Kollegin, ob sie bereit sei, zu fasten. Sie zögerte erst
und fragte, ob das nicht ein ziemlicher Unfug sei. Sie war auch unsicher, ob
sie das schaffen würde. Aber am Ende war sie bereit, es auszuprobieren.
Schon nach ein paar Tagen gingen die Schwellungen an den Händen
zurück – ein typischer Effekt. Sofort hellte sich ihre Stimmung auf, was
wiederum positive Effekte auf ihren Körper und ihr Wohlbefinden hatte.

Nach dem Fasten stellte sie ihre Ernährung um. Heute kommen Fleisch und
Fisch nur noch etwa alle zwei Wochen auf den Tisch. Außerdem hat sie mit
einer Ordnungstherapeutin über die Konflikte in ihrem Leben gesprochen
und über die Frage, welche Anstrengungen ihr Geld und Lebensstandard wert
sind. Natürlich können solche Gespräche Probleme nicht lösen, aber die



Patienten können lernen, ihre Prioritäten zu überprüfen und sich den eigenen
Druck zu nehmen.

Ihr Rheumatologe hatte der Patientin gesagt, sie müsse sich darauf einstellen,
ihren Job nicht mehr lange ausüben zu können. Ihre Krankheit sei chronisch
und würde schlimmer werden. Das entwickelte sich anders. Trotz des damals
durch die Nebenwirkungen notwendig gewordenen Absetzens der MTX-
Medikation und einige Monate später auch des Cortisons ist sie heute völlig
schmerzfrei – nur wenn der Stress um sie herum zu groß wird, kehren die
Schwellungen an den Fingern zurück, vorübergehend. Die Patientin hat
deshalb den Entschluss gefasst, die konfliktreiche Praxisgemeinschaft zu
verlassen und wieder eine eigene, kleinere Praxis zu führen. Natürlich
schlummert die Krankheit weiterhin in ihr, aber die Ärztin hat für sich Wege
gefunden, sie im Zaum zu halten. Röntgenaufnahmen der Gelenke zeigen
heute, drei Jahre nach der Behandlung, keine Schäden.

Ein Experiment mit erstaunlichem Ausgang

Valter Longos Mentor war Roy Walford, jener Arzt und Pathologe, der mit
sieben anderen Wissenschaftlern 1991 zwei Jahre lang in einem von der
Außenwelt abgeschotteten Kuppelbau in der Wüste Arizonas gelebt hatte. Das
Projekt »Biosphäre 2«, das internationale Berühmtheit erlangte, war von einem
Mäzen finanziert worden und sollte zeigen, ob ein künstlich geschaffenes
Ökosystem sich selbst erhalten kann. Die NASA unterstützte es, weil man sich
Aufschluss darüber erwartete, ob man unwirtliche Planeten wie den Mars auf
diese Weise besiedeln könnte.

Das Experiment jedoch scheiterte grandios. Die Betonkonstruktion des
Habitats absorbierte den Sauerstoff, deshalb wurde die Luft bald knapp und
musste von außen zugeführt werden. Bald gab es auch Probleme mit Kakerlaken
und Spinnen, vor allem aber blieben die Ernten an Gemüse, Obst und Getreide
hinter den Erwartungen zurück. So bedeuteten die zwei Jahre Biosphäre für die
Insassen zwei Jahre Hunger.

Valter Longo war dort, als die Wissenschaftler die Station verließen, und



erlebte sie als »hungry and angry men«, als hungrige und verärgerte Männer.
Aber obwohl Roy Walford und seine Kollegen spindeldürr waren, zeigte sich bei
den medizinischen Untersuchungen, dass sie nicht mangelernährt waren. Fast
alle Risikoparameter – vom Blutdruck bis zum Cholesterinspiegel – hatten einen
unglaublich niedrigen und gesunden Wert erreicht. Longo war so beeindruckt,
dass er beschloss, sich statt der Jazz-Rockgitarre (eine Leidenschaft, die wir
teilen) der Altersforschung zu widmen.

Walford propagierte nach seiner Biosphären-Erfahrung die kalorische
Restriktion, also das permanente leichte Hungern, als den probaten Weg,
120 Jahre alt zu werden (er selbst starb mit neunundsiebzig Jahren an der
Erbkrankheit ALS, erreichte aber für dieses unheilbare Leiden ein hohes Alter).
Es gründete sich eine Fangemeinde, die CRONERs (Calorie Restriction with
Optimal Nutrition), von denen einige bis heute das Prinzip der täglichen
kalorischen Restriktion praktizieren, darunter Walfords Tochter Lisa. Sie lernte
ich 2008 in Mumbai kennen, als der neunzigste Geburtstag des indischen Yoga-
Gurus B. ​K. ​S. Iyengar gefeiert wurde. Lisa ist eine bekannte Yoga-Lehrerin in
den USA und hat kaum einen Gramm Fett am Körper. Die Croners essen im
Schnitt 1800 Kilokalorien täglich (statt 2000 bis 2500 Kilokalorien).

Die Heilwirkung des intermittierenden Fastens

Doch die Probleme dieser kalorischen Restriktion waren und sind evident: Wer
sich längerfristig unterernährt, bezahlt das mit Stimmungsschwankungen, einer
deutlichen Neigung zum Frieren und übrigens auch mit geringer Fruchtbarkeit:
Croners würden wohl aussterben. Die ständige Kalorienreduzierung ist wenig
attraktiv für die meisten Menschen. Und sicherlich muss man hier auch auf die
Folgen einer möglichen Mangelernährung achten, bei manchen strengen Fans
wird sich möglicherweise eine Magersucht dahinter verstecken. Dass eine
dauerhafte Kalorienverringerung kein sinnvoller Weg ist, das war auch Valter
Longo klar. Also suchten er und sein Kollege Luigi Fontana wie auch andere
nach Auswegen. Im Tierversuch zeigten sie, dass man gar nicht ständig hungern
muss. Es reicht stattdessen aus, regelmäßige Fastenperioden einzulegen – in der



Summe erzielt man damit eine bessere Wirkung. Die Forscher testeten
verschiedene Varianten aus, zum Beispiel Wechseldiäten wie die Every-Other-
Day-Diet: Die Versuchstiere, Ratten, durften einen Tag lang so viel essen, wie sie
wollten, und am anderen Tag wurde gefastet, immer im Wechsel. Dies führte
weder zu Gewichtsverlust noch zu Mangelernährung, beugte aber ebenso den
meisten Zivilisationskrankheiten vor. Die Versuchstiere, die sich diesem
intermittierenden Fasten unterziehen mussten, hatten nicht nur keinen Diabetes,
keinen Bluthochdruck und sehr selten einen Herzinfarkt oder Schlaganfall, sie
bekamen auch sehr viel seltener neurologische Erkrankungen wie Multiple
Sklerose, Demenz oder Parkinson. Ihr Risiko, an Krebs zu erkranken, war
deutlich minimiert.

Gezieltes Fasten verbessert die Krebstherapie

Zurück ins Max-Delbrück-Centrum: Besonders beeindruckend waren die Daten,
in denen Valter Longo zeigen konnte, dass bei bereits an Krebs erkrankten
Tieren das Fortschreiten des Tumorleidens gebremst wurde und sie länger
lebten. Doch Longo war vorsichtig genug zu betonen, dass diese Ergebnisse aus
Tierversuchen keinesfalls einfach auf den Menschen übertragbar seien. Er stellte
aber die These auf, dass Chemotherapie und Bestrahlung unter
intermittierendem Fasten deutlich verträglicher und mit weniger
Nebenwirkungen behaftet sein müssten. Er nannte das »differenzielle
Stressresistenz«.

Was besagt das? Unsere Körperzellen kommen mit Nahrungsentzug –
zumindest eine Zeit lang – gut zurecht. Sie verfügen über ein jahrtausendealtes
Programm, das für das Überleben schlicht notwendig war, da nicht immer
Nahrung zur Verfügung stand. Denn, wie es ein Buchtitel von Detlev Ganten,
dem langjährigen Charité-Vorstand, bezeichnet: Die Steinzeit steckt uns in den
Knochen. Regelmäßig morgens, mittags und abends zu essen und vielleicht
zwischendurch auch noch zu snacken, ist, gemessen an der langen Phase unserer
Evolution, eine sehr neumodische Kulturerrungenschaft – und ungesund.

In der Entwicklungsgeschichte war es eher die Regel, dass man, wenn es



einmal reichlich Nahrung gab, diese schnell verzehren musste, bevor sie verdarb
oder sie jemand einem streitig machte. Über ausgedehnte Perioden war Hunger
das tägliche Brot. Insbesondere der Winter war karg und wurde mit viel Schlaf
und wenig Essen durchgestanden. Unsere Gene, unsere Proteinsynthese und
unsere Hormone sind, wie erwähnt, auf dieses Wechselprogramm gut
eingestellt. Sobald die Energiezufuhr durch Nahrung gedrosselt wird und dieser
Zustand länger als zwölf bis vierzehn Stunden anhält, gehen daher gesunde
Körperzellen in einen Protektionsmodus, das Zellwachstum und die
Stoffwechselaktivität werden so abgebremst. Sie befinden sich sozusagen in
einem leichteren Winterschlaf, einer Art Ruhemodus, der sie dann auch wie ein
Schutzschild vor äußeren Angriffen wie zum Beispiel vor Giften schützen kann.

Diese Fasten-Eigenschaft der gesunden Zelle war es, die Longo auf die Idee
brachte, ein Tabu zu brechen: Er schlug eine Fastentherapie für
Krebserkrankungen vor. Bis dahin waren sich Onkologen einig, dass ein
Tumorpatient vor einer Gewichtsabnahme bewahrt werden müsse, da eine
solche bei Krebs eine schlechte Prognose darstellt. Aber Longo und sein Team
mutmaßten, dass bei kurzzeitigem Fasten die gesunden Zellen im Gegenteil
robuster gegen die Chemotherapie würden. Das würde bedeuten: weniger
Übelkeit, weniger Durchfall, weniger Nervenschäden, mehr Lebensqualität.

Die Krebszelle hingegen ist durch ihre Onkogene auf unkontrolliertes und
ungebremstes Wachstum und Produktivität programmiert. Onkogene sind
charakteristische Gen-Mutationen, die die Krebszelle befähigen, schneller zu
wachsen, ohne dass dafür Wachstumssignale notwendig wären. Sie gehorchen
auch nicht, im Gegensatz zu gesunden Körperzellen, auf Stoppsignale. Während
beim Fasten die normale Körperzelle einen uralten Schutzmodus einschaltet,
»ignoriert« die Krebszelle diesen Mangelzustand und wächst ungebremst weiter.
Für die Chemotherapie wird sie in dieser Situation besonders anfällig, während
die gesunde Körperzelle weniger beschädigt wird. Für die Zukunft der
Krebsbehandlung könnte das bedeuten, dass durch Fasten die Chemotherapie
und möglicherweise auch die Bestrahlung selektiver und damit weniger
nebenwirkungsreich werden.

So weit die Theorie. Ob die Krebszellen durch Fasten wirklich anfälliger
werden, kann man sicher erst nach mehreren Jahren Forschung beantworten.



Dass es die gesunden Zellen robuster gegen die Tumortherapie macht, wurde
aber von unserer Forschergruppe der Charité und am Immanuel Krankenhaus
Berlin in einer Pilotstudie überprüft. Sie begann 2014. Wir schlossen
vierunddreißig Patientinnen mit diagnostiziertem Brust- oder Eierstockkrebs
und geplanter Chemotherapie ein, die meisten hatten sechs geplante
Behandlungen. Nach einem Zufallsprinzip wiesen wir sie an, die eine Hälfte der
Chemotherapie über insgesamt sechzig bis maximal zweiundsiebzig Stunden –
mindestens sechsunddreißig Stunden vor Beginn der Infusion und bis
vierundzwanzig Stunden nach Ende der Infusion – zu fasten und sich in der
andere Hälfte normal zu ernähren. Mit aufwendigen Fragebögen zu
Lebensqualität und Nebenwirkungen versuchten wir dabei, die Verträglichkeit
der Chemotherapie zu erfassen.

In den Resultaten bestätigte sich der Befund der Tierversuchsdaten von Longo
auch beim Menschen: Tatsächlich wurden die Chemotherapie-Zyklen, in denen
die Patientinnen fasteten, von ihnen besser toleriert, es kam nur zu einer
geringeren Abnahme der Lebensqualität. Bei den Zyklen mit normaler
Nahrungsaufnahme hingegen war ihre Befindlichkeit nicht so gut, hier nahm die
Lebensqualität deutlich ab. Fazit: Viele der Patientinnen empfanden die positive
Wirkung des Fastens so eindeutig, dass sie beschlossen, auch nach Beendigung
der Studie im Fall weiterer Chemotherapien erneut zu fasten.

Dennoch ist beim Thema Fasten und Krebs noch Vorsicht angebracht. Als
Nächstes wollen wir mit einer großen Studie und den Daten von
140 Patientinnen die Frage klären, ob Fasten tatsächlich bei Krebserkrankungen
die Therapie erleichtert. Vielleicht reicht es aber auch schon, sich während der
Chemotherapie oder Bestrahlung etwas kalorienärmer und ohne tierische
Eiweiße und ohne Zucker zu ernähren. Klare Antworten können hier nur durch
zukünftige Studien erhalten werden.

Zwei erste kleine Pilotstudien am Menschen scheinen jedoch die Theorie
Valter Longos zu erhärten. In ihnen zeigen seine eigene Arbeitsgruppe und
Forscher aus Leiden, dass Chemotherapie unter Fasten die Erbsubstanz gesunder
Körperzellen etwas weniger schädigt und die Blutbildung im Knochenmark
weniger beeinträchtigt. Diese »differenzielle Stressresistenz« beim Fasten
während der Chemotherapie könnte also auch für den Menschen gelten. Ob



Fasten die Krebszellen besser beim Menschen bekämpfen hilft (siehe Seite 100),
werden nur Langzeitstudien aufklären können.

Neben diesem ganz grundsätzlichen Unterschied im Verhalten von gesunden
Zellen und Krebszellen während des Fastens unter einer laufenden
Chemotherapie spielen vermutlich auch einzelne Hormone und Nahrungsmittel
für die mögliche krebspräventive Wirkung eine Rolle. So belegen viele
epidemiologische Studien eine krebsfördernde Wirkung tierischer Proteine.
Daher wurden 2015 von der Weltgesundheitsbehörde Fleisch und vor allem
Wurst als krebsfördernd eingestuft. In zahlreichen tierexperimentellen Studien
sind es besonders die schwefelhaltigen tierischen Eiweiße wie Methionin und
Cystein, die krebsfördernd sind – diese reduzieren sich durch regelmäßige
Fastenphasen und fallen bei veganer Ernährung ganz weg.

Eine wichtige Rolle scheint auch Zucker im Stoffwechsel einer Krebszelle zu
spielen. Der Verzicht auf Zucker und schnell resorbierbare Kohlenhydrate
(Weißmehl, Alkohol) senkt die Blutspiegel von Insulin und IGF-1, zwei Faktoren,
die für das Krebswachstum von Bedeutung sind. Longos Daten zeigen vor allem
für IGF-1 eine das Krebswachstum fördernde Wirkung. Sein Spiegel wird durch
wiederholtes Fasten deutlich abgesenkt. Zudem entstehen durch Fasten oder
Verzicht auf Kohlehydrate Ketonkörper, die ebenfalls entzündungs- und
wachstumshemmend in den Stoffwechsel eingreifen können.

Wie sich der Körper selbst reinigt und entgiftet

»Entschlacken – was soll das denn für eine ›Schlacke‹ sein?« Mediziner, die von
Naturheilkunde nicht viel verstehen, machen sich häufig lustig über die
Vorstellung, da gäbe es etwas loszuwerden im Bindegewebe. Doch inzwischen
kennen wir zwei Wirkmechanismen, die für die guten Effekte des Fastens
verantwortlich gemacht werden: der Keton-Stoffwechsel und die Autophagie,
ein Prozess, bei dem die Zelle falsch gefaltete Proteine und beschädigte
Zellorganellen abbaut und neu verwertet.

Wenn wir hungern oder fasten, stellt sich der Stoffwechsel innerhalb weniger
Tage um und verlangsamt sich – er verbraucht weniger Energie. Um wichtige



Körperfunktionen zu erhalten, greift der Organismus auf seine Speicher
zurück – zuerst auf das Glykogen in der Leber, dann auf das Fett der
Fettpolster – und zu einem geringeren Anteil auf das Eiweiß der Muskeln und
des Bindegewebes. Bei ihrer Umwandlung werden Glycerin und glukogene
Aminosäuren freigesetzt, die nun Energie liefern, vor allem auch für das Gehirn,
das relativ viel Energie benötigt. Besonders wichtig sind dabei jene Ketonkörper,
die bei der Oxidation von Fettsäuren entstehen. Ihr Vorhandensein macht sich
nach einigen Tagen des Fastens durch leichten Acetongeruch in der Atemluft
bemerkbar.

Ketonkörper entstehen auch bei Bewegung, wenn Fett verbraucht wird. Fasten
und sportliche Aktivität haben hier erstaunliche Gemeinsamkeiten. Die beste
Vorbeugung vor degenerativen Hirnerkrankungen wie Morbus Parkinson oder
Demenz müsste demnach sein, nach längerem Nachtfasten noch vor dem
Frühstück eine Runde im Park zu joggen oder zu walken. Beides, Fasten und
Bewegung, verbessert auch unsere Denkfähigkeit, die Kognition. Wissenschaftler
des Universitätsklinikums Schleswig-Holstein haben herausgefunden, dass
Ketonkörper nicht nur das Gehirn ernähren, sondern es auch vor
Entzündungszellen schützen (die zum Beispiel bei degenerativen
Hirnerkrankungen eine wichtige Rolle spielen).

Eine längere ketogene Diät allerdings ist freudlos. Auch wenn es in Berlin
inzwischen trendige Keto-Cafés gibt, ein Leben ganz ohne Brot, Nudeln, Reis,
Kartoffeln oder Süßes ist für die meisten Menschen nicht vorstellbar. Auf Dauer
muss der Energiebedarf dann auch durch Eiweiß und Fette gedeckt werden.
Dabei kommt man kaum ohne tierische Produkte aus. Das aber ist langfristig
kontraproduktiv, weil die tierischen Eiweiße ein schädlicher Faktor für die
meisten Zivilisationskrankheiten sind, aber auch für Krebs.

Derzeit wird spekuliert, ob man den Keton-Haushalt nicht durch den Verzehr
von Kokos- und Palmölen erhöhen kann. Diese enthalten zu zehn Prozent
mittelkettige Fettsäuren, die direkt in der Leber verstoffwechselt werden können
und zur Bildung von Ketonkörpern führen. Lange Zeit hatten Kokos- und
Palmöl einen schlechten Ruf, da sie sehr viele gesättigte Fettsäuren enthalten,
mehr noch als Butter oder Fleisch. Möglicherweise aber sind die darin
enthaltenen gesättigten Fette gesundheitlich anders zu bewerten und nicht so



ungesund wie die tierischen gesättigten Fette. Ob dies jedoch die Nachteile
ausgleicht, ist mehr als fraglich. In den meisten bisher vorliegenden Studien
führt der reichliche Verzehr von Kokos- und Palmöl jedenfalls zu einer
Erhöhung des für die Herzgesundheit ungünstigen LDL-Cholesterins. Nun wird
versucht, Extrakte mit den mittelkettigen Fettsäuren als therapeutischen Ansatz
in der Klinik einzusetzen. Hier sind die Ergebnisse weiterer Studien abzuwarten.
Zum jetzigen Zeitpunkt würde ich nicht zum reichlichen Verzehr von Kokos-
oder Palmöl raten.

Es kommt nicht nur darauf an, was man isst, sondern wann man es
tut

Die Verleihung des Medizinnobelpreises 2016 war für viele eine Überraschung,
für andere aber längst überfällig. Der japanische Autophagieforscher Yoshinori
Ohsumi hat herausgefunden, dass es in den Körperzellen eine Art
Recyclingprogramm gibt, das es ihnen ermöglicht, alte, beschädigte oder falsch
gefaltete Proteine bis hin zu kleinsten Strukturen (Organellen) ab- und dann
wieder zu neuen Komplexen aufzubauen. In jahrelangen Experimenten konnte er
nachweisen, dass eine Zelle erkennt, wenn Teile von ihr nicht mehr
funktionieren, diese dann mit einer Haut (Lysosom) umgibt und mithilfe von
Enzymen Stück für Stück zerkleinert. Dieser Vorgang wird vor allem dann
eingeleitet, wenn die Zelle gestresst ist – zum Beispiel beim Fasten. Sie baut dann
nicht benötigte Bestandteile ab, um Energie freizusetzen. Diese nutzt sie
anschließend, um dringend gebrauchte Moleküle herzustellen. Rund
fünfunddreißig Gene steuern den internen Verdauungsprozess.

Frank Madeo von der Universität Graz ist einer der Experten auf dem Gebiet
der Autophagie (griech. = Selbstverzehren). Der deutsch-italienische
Altersforscher untersucht seit vielen Jahren die Signalketten, die im Körper zur
Autophagie führen. Recycelt, so hat er herausgefunden, wird vor allem dann,
wenn der Körper kein Insulin ausschüttet. Das Bauchspeicheldrüsen-Hormon,
das nach jeder Mahlzeit zur Verdauung freigesetzt wird, dämpft die molekulare
Autophagie-Maschinerie.



Der US-amerikanische Biologe Satchidananda Panda vom Salk Institute in La
Jolla, Kalifornien, hat dazu ein Experiment durchgeführt. Er gab Mäusen rund
um die Uhr fettreiche Nahrung. Sie bekamen eine Fettleber, schütteten viel
Insulin aus, bis die Bauchspeicheldrüse erschöpft war, und erkrankten dann an
Diabetes. Dabei entwickelten sie jene Art von Entzündungen, die auch an der
Arteriosklerose in den Gefäßen beteiligt sind. Eine zweite Gruppe von Mäusen
erhielt genau die gleiche Menge an Kalorien – aber nur während acht Stunden
am Tag. Erstaunlicherweise blieben diese Tiere schlanker und viel länger gesund.

Ergebnisse wie diese zeigen, dass es nicht nur darauf ankommt, was man isst,
sondern wann man es tut. Madeo zieht aus seiner Arbeit den Schluss, dass wir
die Zahl unserer täglichen Mahlzeiten auf ein Minimum reduzieren sollten –
denn die Zellen brauchen Zeit, sich zu reinigen. Diese Zeit fehlt, wenn der Körper
als Reaktion auf Nahrung ständig Insulin ausschüttet.

Eine permanente Kalorienkürzung ist also freudlos, eine ketogene Diät über
längere Zeit kontraproduktiv, wie wir gesehen haben. Die Erforschung der
Autophagie und des Insulin- und Wachstumshormonstoffwechsels weist jedoch
darauf hin, dass das intermittierende Fasten ein Ausweg sein könnte – also
Hungern von Zeit zu Zeit, aber regelmäßig. Eine positive Wirkung hat es schon,
mehrmals wöchentlich für vierzehn bis sechzehn Stunden keine Kalorien zu sich
zu nehmen (also auch nicht in flüssiger Form).

Die Autophagie könnte sogar dazu beitragen, degenerative Erkrankungen des
Alters auszubremsen. So haben Madeo und sein Team eher durch Zufall eine
Substanz entdeckt, die für den zellulären Reinigungsprozess wichtig ist und ihn
anregt, selbst wenn Insulin im Blut kursiert. Es handelt sich dabei um Spermidin,
eine Flüssigkeit, die in allen Körperzellen vorkommt, vor allem aber – daher der
Name – in Samenzellen. Sie nimmt mit steigendem Alter ab. In aufwendigen
Versuchen fütterten die Forscher in Graz zunächst Hefezellen, später auch
Würmer, Fruchtfliegen und Mäuse mit Spermidin. Die Organismen lebten länger
als die Vergleichsgruppen.

Spermidin verlangsamt, fand Madeo heraus, die Zellalterung, indem es die
Autophagie ankurbelt. Bei Fruchtfliegen steigert es die Gehirnleistung. Da bei
der Alzheimer-Krankheit Proteine verklumpen und die Nervenzellen dadurch
lahmlegen, wird nach Mechanismen gesucht, die Reinigungsprozesse der Zelle



wieder zu aktivieren. Bis das im Gehirn vielleicht möglich sein wird, ist aber
noch viel Forschung notwendig, und erst klinische Studien werden uns Klarheit
bringen, ob diese Prozesse auch beim komplexeren menschlichen Organismus so
wirkungsvoll sind.

Der Rhythmus der Mahlzeiten ist der Schlüssel

Bis sich die Erkenntnis, dass der Rhythmus der Mahlzeiten entscheidend ist,
durchsetzt, gibt es allerdings noch einige Hürden zu überwinden. Zum Beispiel
die Empfehlungen der Deutschen Gesellschaft für Ernährung, die sich nur an
den Anteilen der lebensnotwendigen Nährstoffe orientieren und keine Aussagen
zum Rhythmus des Essens machen. In unserer To-go-Gesellschaft achten wir
nicht mehr auf regelmäßige Mahlzeiten. Es ist aber wichtig, über den Tag nicht
immer wieder unkontrolliert zu essen, sondern sich auf möglichst zwei gute
Mahlzeiten zu beschränken.

Reparaturpausen braucht übrigens der Darm: Der Verdauungstrakt bewegt
sich in einer Abfolge von Muskelkontraktionen, die in verschiedenen Phasen der
Intensität vom Magen über den gesamten Dünndarm und Teile des Dickdarms
reichen. Nach dem Essen ruht der Magen-Darm-Trakt weitgehend, damit die
Nahrung aufgeschlossen werden kann. Dann setzen in ungeordneten Abständen
Kontraktionen ein, die schließlich in heftigen Bewegungen kulminieren. Wie
Besenstriche »durchfegen« sie den gesamten Verdauungstrakt, um ihn von
Nahrungsresten zu reinigen. Man nennt diesen Vorgang Housekeeper-Effekt.
Diese »Putzwellen« sind es übrigens, die wir als Magenknurren wahrnehmen,
weil dabei Luft durch den Magenausgang gepresst wird und Wirbel entstehen.
Der gesamte Prozess dauert bis zu eineinhalb Stunden und wiederholt sich,
solange nichts gegessen wird. Der Ablauf wird jedoch durch Snacks gestört, die
viele von uns zu sich nehmen – aber auch gesunde Zwischenmahlzeiten könnten
den Ablauf durcheinanderbringen.

Was fängt man jetzt im Alltag mit diesen Weisheiten an? Ich persönlich
versuche, täglich eine nahrungslose Phase von vierzehn Stunden am Stück
einzuhalten. Das ist gar nicht so schwer, denn den Großteil dieser Zeit schlafe



ich, und mein Schlaf wird dabei sogar noch unterstützt. Manche Menschen
lassen das Abendessen weg, für mein Leben ist es aber wichtig, abends mit
meiner Familie am Tisch zu sitzen. Also frühstücke ich nicht und nehme mittags
meine erste Mahlzeit ein. Bis dahin meide ich Snacks und trinke höchstens einen
schwarzen Espresso – übrigens hat Frank Madeo herausgefunden, dass das die
Menge von Spermidin im Körper steigert – endlich mal eine erfreuliche
Nachricht zum Thema Kaffee!

Heilung durch Verzicht

Fasten beginnt also schon bei einem Zeitraum von vierzehn bis sechzehn Stunden
und hat positive körperliche Auswirkungen – egal, ob man es konstant für eine
lange Nacht oder vielleicht auch nur einen Tag die Woche tut, oder mit
ärztlicher Begleitung sieben bis vierzehn Tage – wenn man es richtig macht. Das
klassische Heilfasten hat aber trotz vieler neuer Erkenntnisse immer noch einen
hohen Stellenwert in der Medizin und große therapeutische Wirkung.

Dass dem so ist, habe ich in der naturheilkundlichen Abteilung von Malte
Bühring wie auch später in meiner Zeit als Oberarzt an der Fachklinik in Bad
Elster oder an den Kliniken Essen-Mitte immer wieder beobachten können –
einen unmittelbaren Effekt sieht man vor allem bei rheumatischen
Erkrankungen. Fasten als Rheuma-Therapie wurde bereits 1990 wissenschaftlich
belegt und publiziert, ist aber vielen Rheumatologen noch heute unbekannt. Statt
die entzündungshemmenden Wirkungen als ergänzende Therapie zu nutzen,
werden vielfach nur Cortison oder Rheumamittel wie Ibuprofen und Diclofenac
zur Linderung der Beschwerden verschrieben. Diese erleichtern zwar das Leben
mit der Krankheit, haben aber mit der Zeit schwere Nebenwirkungen.

Eine skandinavische Arbeitsgruppe um den norwegischen Mediziner Jens
Kjeldsen-Kragh unterteilte Patienten mit rheumatoider Arthritis nach dem
Zufallsprinzip in eine konventionell behandelte Gruppe und in eine, die sich
einem zehntägigem Fasten unterzog, gefolgt von einer veganen und später
vegetarischen Ernährung. Nach einem Jahr hatten sich bei der zweiten Gruppe
die Schmerzen deutlich reduziert, die Schwellungen der Gelenke gingen zurück,



auch die Steifheit. In drei weiteren Studien konnte dieser Effekt belegt werden,
und 2002 wurde sogar eine (zusammenfassende) Metaanalyse zu diesem Thema
veröffentlicht, ein wichtiger Meilenstein auf dem Weg zur wissenschaftlichen
Untermauerung.

Studien wie diese hatten dazu geführt, dass wir bereits in meiner Zeit in der
Reha-Klinik in Bad Elster Heilfasten als zentrale Therapie einplanten. Der
Großteil der dortigen Patienten litt unter Schmerz- und rheumatischen
Erkrankungen. So gut wie allen, sofern nichts dagegen sprach, empfahlen wir
das Heilfasten. Schnell hatten wir in der Umgebung den Spitznamen
»Hungerburg«. Das war keine charmante Bezeichnung. Wenn ich abends von
der Klinik nach Hause ging, sah ich immer wieder Taxis bereitstehen, die einige
unserer angeblich fastenden Patienten über die naheliegende Grenze in ein
böhmisches Restaurant fuhren, wo sie sich unbeobachtet fühlten. Wichtig ist, das
habe ich daraus gelernt, dass Heilfasten nicht von oben verordnet wird, sondern
freiwillig und von eigener Motivation getragen ist.

Damals begannen wir auch, das Heilfasten systematisch zu erforschen. Gustav
Dobos und ich schlossen eine Kooperation mit dem Göttinger Hirnforscher
Gerald Hüther, um die Rolle der Stresshormone während des Fastens weiter
aufzuklären. Hüther hatte zuvor in Tierexperimenten festgestellt, dass die
Reduktion des Nahrungsangebots über eine gewisse Zeit zu vermehrter
Verfügbarkeit des sogenannten Glückshormons Serotonin im Gehirn führt. Das
konnte ich bei meinen Patientinnen und Patienten nachvollziehen: Die ersten
beiden Tage des Fastens waren für sie etwas mühsam, manche wurden von
Kreislaufproblemen oder Kopfweh geplagt. Doch nach drei bis vier Tagen waren
alle bester Dinge! Der Puls wurde langsamer, der Blutdruck sank – klare Zeichen
von Entspannung.

Fasten wirkt auf viele Hormone, die das Wachstum und den Zucker- und
Fettstoffwechsel regulieren und steuern. Irritiert war ich aber, als bei unseren
Messungen des Nachturins herauskam, dass auch die Stresshormone während
des Fastens anstiegen. Das Ergebnis war eindeutig und wurde von uns in der
Fachzeitschrift Nutritional Neuroscience publiziert. Erst später hat die
Wissenschaft dieses Phänomen mit dem Begriff Hormesis (siehe Seite 31) erklärt.
Heute verstehe ich, dass es sich dabei um einen kontrollierten Stress handelt,



einen Eustress im ursprünglichen Sinne, der den Körper zu einer gesunden
Reaktion bewegt, wie dann später die Arbeiten von Longo, Fontana und Madeo
im Detail zeigten.

Heilfasten ist keine Diät

Auch wenn der biologische Vorgang »Hungerstoffwechsel« genannt wird,
Hungergefühle sind beim Fasten selten und treten nur in den ersten zwei bis drei
Tagen auf. Zudem verbessert sich der Schlaf, wie wir zeigen konnten. Fasten ist
also, zumal unter ärztlicher Aufsicht, leichter, als viele Patienten denken. Viele
Menschen sind verunsichert von dem Chor kritischer Einwände, die jedes Jahr
zur Fastenzeit geäußert werden. Sie haben sich zwar inzwischen als Legende und
Fehleinschätzung erwiesen, verschwinden aber, wie üblich bei Legenden, eben nie
ganz. Die meisten Warnungen kommen von »Experten«, die selbst nie gefastet
haben und noch keinen einzigen Fastenpatienten betreut und erlebt haben.

Eine immer wieder vorgebrachte Behauptung ist, dass Fasten dem
Herzmuskel schade und ihn abbaue, lässt sich widerlegen. Wenn man die
Originalquellen der dieser Aussage zugrunde liegenden Fälle in den
Siebzigerjahren in den USA überprüft, stellt sich heraus, dass diese nichts mit der
in der Naturheilkunde praktizierten Fastentherapie zu tun hatten, denn die
schwer übergewichtigen Patienten wurden über mehrere Monate auf eine
Nulldiät oder eine Diät mit Eiweiß-Shakes gesetzt. Das ist beides nicht gesund.

Der zweite Mythos ist der berüchtigte Jo-Jo-Effekt, der die Erfolge des Fastens
zunichtemache, weil die Patienten danach umso schneller wieder zunehmen
würden. Dieser Effekt findet sich zwar bei den üblichen Frühlings-, Crash- und
anderen Diäten, die mehr oder weniger willkürliche Strategien zum
Gewichtsverlust verfolgen. Studien zeigen, dass sämtliche Abnehm-Diäten, egal,
welcher Logik sie folgen, über einen längeren Zeitraum zur Gewichtszunahme
führen. Beim Heilfasten scheint das aber anders zu sein: Die bisher vorliegenden
Beobachtungsstudien fanden keinen Jo-Jo-Effekt.

Natürlich nehmen auch die Fastenden nach ihrer Kur wieder von dem
verlorenen Gewicht zu – ein Teil ist durch die Einlagerung von Wasser bedingt,



das durch das Salz in der Ernährung im Gewebe gebunden wird. Beim Fasten
werden meist ein bis zwei Kilogramm Wasser verloren, mithin
»ausgeschwemmt«, die aber zu einem gewissen Anteil nach dem Fasten wieder
zurückkehren. Einige Menschen legen auch erneut an Fettmasse zu. Der Körper
hat nach der Kalorieneinschränkung zunächst einen erniedrigten Energiebedarf,
da er viele »Produktionsabläufe« verlangsamt hat und ebenso die
»Betriebstemperatur« abgesenkt ist. Wird dann mit Heißhunger zu viel
gegessen, sind die verlorenen Pfunde schnell wieder zurück. Durch ein richtig
angeleitetes Heilfasten verändert sich jedoch das Ernährungsbewusstsein,
deshalb finden wir in unseren fortlaufenden wissenschaftlichen
Datenerhebungen eben keine Hinweise auf Jo-Jo-Effekte. Einige der Menschen,
die jährlich fasten, erreichen zwar nach zwölf Monaten wieder ihr
Ausgangsgewicht vom Vorjahr, aber auch das kann als Erfolg gewertet werden,
denn in Europa und den USA ist die Gewichtszunahme mit jedem Lebensjahr ab
vierzig die Regel.

Wer sich überwindet, erfährt den Erfolg

Es gehört natürlich Überwindung dazu, zu fasten, das ist normal. In meiner
Heimat Schwaben wurden die Maultaschen nur zu dem Zwecke erfunden, um
das darin enthaltene Fleisch während der religiösen Fastenzeiten zu verstecken,
daher auch ihr zweiter Name: »Bescheißerle«. Die Geschichte der
Starkbierbraukunst in den Klöstern hat ebenfalls damit zu tun, trickreich die
Fastengebote zu umgehen. Es menschelt also auch beim Fasten. Doch inzwischen
zeigt eine Fülle von wissenschaftlichen Studien das enorme Potenzial des Fastens
als Heilmethode. Und während ich noch vor zehn Jahren müde belächelt wurde,
wenn ich einem Kollegen Fasten als Therapie für seinen Patienten vorschlug,
stoße ich heute auf große Bereitschaft.

Die Erfolgsgeschichte des Fastens wurde vor wenigen Jahren von den
französischen Filmemachern Sylvie Gilman und Thierry de Lestrade in der Arte-
Dokumentation Fasten und Heilen erzählt. Auch bei uns am Immanuel
Krankenhaus Berlin wurden dazu Fastenärzte und Patienten interviewt. Bei uns



fasten jährlich etwa tausend Patienten, doch auch an meinen früheren
Arbeitsstätten in Moabit, Bad Elster und Essen hatte die Fastentherapie eine
zentrale Rolle inne. Deshalb konnte ich bisher rund 20 ​000 fastende Patienten
und die Verläufe ihrer Erkrankungen ärztlich begleiten – an Rheuma Erkrankte,
Diabetes- und Bluthochdruck-Patienten, solche mit chronischen Schmerzen, auch
zunehmend mit Multipler Sklerose und Parkinson, dem Reizdarmsyndrom und
den unterschiedlichsten Nahrungsunverträglichkeiten.

Kann man den Körper entgiften?

Vor allem wenn Sie zum ersten Mal fasten, sollten Sie dies unter Anleitung eines
Arztes tun. Doch auch hier ist Vorsicht geboten. Einige Privatkliniken verdienen
mit Detox-Marketing viel Geld. Diesen Praktiken stehe ich sehr kritisch
gegenüber. Viele Menschen haben falsche Vorstellungen von »Giften«. Es
kommt immer auf die Dosis an, wie eine Substanz im Körper wirkt, und
grundsätzlich, das zeigte ebenfalls die Hormesis (siehe Seite 31), kann unser
Körper hervorragend mit missliebigen Substanzen in kleinen Mengen umgehen.

Aber es gibt natürlich sehr viele Umweltgifte (einschließlich ihrer
Wechselwirkungen), und die negativen Folgen stellen sich erst dann heraus,
wenn die Substanzen längst in der Umwelt sind. So weiß man heute, dass der
Feinstaub aus der Luft ein erhebliches Risiko für Herz-Kreislauf-Erkrankungen
birgt. Die Frage, was Amalgam im Körper auslöst, ist trotz vieler Studien immer
noch nicht beantwortet. Und sicherlich tut man seinem Körper etwas Gutes,
wenn durch einen bevorzugten Verzehr von Nahrungsmitteln aus Bio-Anbau die
Belastung durch Pestizide aus der Nahrung gering gehalten wird. Und genauso
wie die Belastung des Wassers durch Bleirohre glücklicherweise vorbei ist,
sollten wir heute möglichst keine Plastik-Wasserflaschen verwenden. Aber ganz
schützen können wir uns nicht vor Umweltgiften, zu sehr sind sie über die Luft,
das Wasser und die Erde bereits verbreitet.

Möglicherweise aber sind es bei vielen Betroffenen, die sich belastet oder
vergiftet fühlen, weniger die Substanzen selbst, die den Zellen und dem Körper
zu schaffen machen, sondern eher Stress oder viele Jahre mit ungesunder



Ernährung und zu wenig Bewegung. Auch wissen wir aus der Hormesis-
Forschung, dass kleine Dosen einer giftigen Substanz für den Körper nicht
abträglich sein müssen. Aber wo ist die individuelle Grenze, wo beginnt
möglicherweise eben doch eine Krankheit durch Umweltgifte? Schwierig bleibt
das im Einzelfall herauszufinden, noch schwieriger ist die Frage zu beantworten,
ob es denn eine Entgiftungstherapie gibt.

Können wir unseren Körper durch Fasten von solchen Giften reinigen?
Tatsächlich reichern sich organische Umweltgifte vermehrt in Fettgewebe an.
Laut einer Studie von 2011 steigt aber die Konzentration schwer abbaubarer
Chemikalien (POPs, persistente organische Schadstoffe) im Blut bei
übergewichtigen Menschen, die abnehmen, zunächst an. Ob dies allerdings eine
gesundheitliche Bedeutung hat, ist zum jetzigen Zeitpunkt völlig unklar. Fest
steht nur, dass bei einer Gewichtsabnahme generell Übergewichtige
gesundheitlich profitieren.

Da beim Fasten der Gallenfluss massiv gesteigert wird, sollten Menschen mit
kleinen Gallensteinen einen sanfteren Einstieg wählen, wenn möglich nicht mit
Glaubersalz, sondern mit Bittersalz oder einer Vorbereitung wie bei einer
Darmspiegelung. Auch Menschen mit einer Neigung zu Gicht sollten sich auf
jeden Fall während des Fastens medizinisch begleiten lassen.

Die Selbstreparatur des Körpers

Das Fasten bringt also einiges in Bewegung. Zum Beispiel
Instandhaltungsprozesse in den Zellen. So konnten der US-amerikanische
Altersforscher Mark Mattson und Mitarbeiter von der Johns Hopkins University
zeigen, dass sich nach einer ambulanten Fastenkur über eine Woche die
Reparaturfähigkeit des Körpers verbesserte: Die Schäden an der Erbsubstanz
durch negative Einflüsse wie UV-Strahlung oder diverse Gifte wurden effizienter
behoben. Eine Arbeitsgruppe der Demenzforscherin Agnes Flöel von der Charité
konnte in einer ersten kleineren Studie nachweisen, dass sich auch die
kognitiven und Gedächtnisfunktionen nach einem modifizierten Fasten mit einer
Trinknahrung steigerten. Vielleicht liegt das daran, dass mehr nervenstärkende



(neurotrophe) Faktoren ausgeschüttet werden, vielleicht aber werden auch die
Proteine, die sich bei Alzheimer als Plaque auf die Nervenzellen legen, verstärkt
abgebaut, da Enzyme ihre Aktivität beim Fasten verstärken.

Eine Arbeitsgruppe von Angelika Bierhaus, damals Professorin an der
Universitätsklinik Heidelberg, veröffentlichte vor einigen Jahren maßgebliche
Erkenntnisse über »karamellisierte« Eiweiße. Der Fachbegriff ist Advanced
Glycation Endproducts (AGEs). AGEs beschleunigen Arterienverkalkung, Herz-
und Nierenerkrankung und andere Prozesse, die durch chronische
Entzündungen hervorgerufen werden. Wir nehmen sie mit dem Essen zu uns –
meist entstehen sie in industriellen Prozessen bei der Erzeugung von
Fertignahrung, wenn Eiweiße, Zucker und Fett stark erhitzt konsumiert werden.
Am bekanntesten wurde vor vielen Jahren das Acrylamid, das beim Frittieren
aufkommt und zuerst in Kartoffelchips gefunden wurde. Es steckt aber auch in
Kaffee, Knäckebrot und Keksen, wenn diese über 120 Grad erhitzt wurden.

Diese industriell geschaffenen AGE-Proteine sind derart komplex und groß,
dass der Körper sie nicht mehr mit üblichen Reinigungsmechanismen entsorgen
kann. Möglicherweise gelingt ihr Abbau beim Fasten – es gibt aber noch keinen
eindeutigen Nachweis dafür. Eine japanische Arbeitsgruppe konnte immerhin in
einer ersten Studie zeigen, dass AGE-Proteine vermehrt mit dem Urin
ausgeschieden werden, wenn eine mehrwöchige Diät mit zwischenzeitlichen
Fastenphasen durchgeführt wurde.

Was passiert aber nun, wenn die Fettpolster mit den im Fettgewebe
eingelagerten Giftstoffen wie Dioxin oder den Schwermetallen Blei, Quecksilber
und Kadmium beim Fasten »schmelzen«? Dies ist bis heute unklar geblieben,
man weiß nicht, ob sie mobilisiert und ausgeleitet werden – möglich ist es schon.
Vielleicht werden sie über die Mobilisierung aus dem Fettgewebe über die Galle
in den Darm abgegeben. Darin könnte der Sinn traditioneller Fastentechniken
liegen: Bei den Panchakarma-Kuren im Ayurveda werden medizinisches Ghee
und Öle verabreicht, und da die angesprochenen Gifte fettlöslich sind, würde
man sie auf diese Weise binden, um sie besser über den Darm ausscheiden zu
können. Ähnlich könnte es sich mit der beim Klosterfasten oftmals angewandten
Heilerde verhalten, die ebenfalls Gifte bindet.

Vielleicht sind es diese unklaren Toxin-Bewegungen, die daran schuld sind,



dass Menschen, die immer wieder stark an Gewicht zu- und abnehmen – also bis
zu fünfzehn Kilogramm und mehr –, etwas öfter einen plötzlichen Herztod
durch Herzrhythmusstörungen erleiden, wie es die Ergebnisse einer neueren, auf
dem US-amerikanischen Kardiologen-Kongress vorgestellten wissenschaftlichen
Arbeit nahelegen.

Beim richtigen Fasten aber ist keine Sorge angebracht, da die Betroffenen
nicht diese extremen Gewichtswechsel erleiden und sich außerdem viele andere
wichtige Stellgrößen der Herzgesundheit wie Herzrate (Puls), Blutdruck und die
sogenannte Herzfrequenzvariabilität verbessern.

Fasten reguliert den Stoffwechsel und wirkt stark blutdrucksenkend

Eine der wichtigsten Wirkungen des Fastens, soweit man das bisher sagen kann,
ist eine Umsteuerung der Hormone. Sinkt die Körpertemperatur, werden auch
die für Stoffwechselaktivität zuständigen Hormone wie Insulin oder T3, ein
Schilddrüsenhormon, zurückgefahren, ebenso der Spiegel des Wachstumsfaktors
IGF-1. Im Gegensatz dazu kommt es sofort zu einem Anstieg der Hormone, die
die Urinausscheidung fördern, ein Effekt, den jeder Fastende sofort am ersten
Tag bemerkt.

In unseren Studien konnten wir weiterhin zeigen, dass ein deutlicher Abfall
des Fetthormons Leptin verzeichnet werden kann. Leptin ist ein Sättigungs- und
Stoffwechselhormon, vor allem wird es im Fettgewebe produziert. Wird der
Körper zu sehr mit fetter und süßer Nahrung geflutet, schützt sich die Zelle vor
diesem Zuviel an Energie durch eine Leptinresistenz (ähnlich gilt das für
Insulin). Die Zellen verschließen sich für diese Hormone. Der Körper versucht
dann, dem entgegenzuarbeiten und schüttet noch mehr Leptin aus. Leider haben
ein hoher Leptin- wie auch Insulinspiegel ungünstige Wirkungen auf den
gesamten Körper. Sie tragen zur Entstehung von Herz-Kreislauf- und
Krebserkrankungen bei.

Durch Fasten wird das ganze System sozusagen »auf null« gestellt. Der Abfall
von Leptin und Insulin sowie die wasserausscheidende Wirkung erklären
vermutlich den stark blutdrucksenkenden Effekt des Fastens. Den konnten wir in



eigenen Studien immer wieder belegen. Eindrucksvoll dokumentierte der US-
amerikanische Naturheilkundler Alan Goldhamer in zwei Publikationen, dass
der systolische Blutdruck bis zu 30 mmHg (Millimeter Quecksilbersäule) abfällt,
das entspricht der Wirksamkeit von zwei bis drei Medikamenten. Deshalb kann
es notwendig sein, vor dem Heilfasten eventuelle Blutdruckmedikamente zu
reduzieren, manchmal müssen sie ganz weggelassen werden. Nach dem Fasten
steigt der Blutdruck zwar wieder an, aber meistens nur auf die Hälfte des
früheren Werts.

Heilerfolge bei Diabetes

Geradezu dramatisch positiv wirkt sich eine starke Kalorienreduzierung auf
Patienten mit Diabetes mellitus aus – aktuelle Arbeiten von Sarah Steven an der
University of Oxford belegen das. Von neunundzwanzig Patienten mit Diabetes,
die über acht Wochen fastend täglich nur 600 Kalorien zu sich nahmen, erzielten
die meisten ohne Medikamente normale Blutzuckerwerte. Auch die Fettleber,
eine häufige Folge der Zuckerkrankheit, besserte sich deutlich.

Weshalb das so ist, fanden Forscher vom Helmholtz Zentrum in München und
vom Deutschen Institut für Ernährungsforschung (DIfE) in Potsdam heraus: Der
»Fastenstress« bewirkt, dass in der Leber ein spezielles Protein gebildet wird, das
zum Abbau des krank machenden Fettgehalts in diesem Organ führt. Wir
kombinieren bei Diabetes und/oder Fettleber oft das Fasten mit dem Aderlass
(siehe Seite 70ff.). Auch für diese Methode sind gute Wirkungen auf beide
Erkrankungen nachgewiesen, und eine kombinierte Anwendung verstärkt den
Heileffekt.

Fasten hat zudem einen stark entzündungshemmenden Effekt – dies konnte
bis auf die molekulare Ebene belegt werden. Nach einer üppigen Mahlzeit
kommt es zu einem vorübergehenden Anstieg der weißen Blutkörperchen – man
nennt das die postprandiale Leukozytose. Das ist eine Reaktion auf eine leichte
Entzündung, die in der Zelle durch die Verkettung molekularer Abläufe bei der
Verdauung von Nahrung entsteht. Der Umkehrschluss liegt nahe: Wenn jede
Nahrungszufuhr zu einer leichten Entzündung des Körpers führt, sollten sich



auch Entzündungen reduzieren, wenn gefastet wird. Essen bedeutet letztlich
immer eine Auseinandersetzung unseres Organismus mit nicht körpereigenen
Eiweißen und anderen fremden Stoffen. Der Darm muss versuchen, einen
Kompromiss zu finden – zwischen fremden und giftigen Stoffen, die
ausgeschieden werden müssen, und wichtigen, die für uns notwendig sind.
Insgesamt kann der Körper die Nahrungsverarbeitung nur mithilfe einer leichten
Entzündungs- und Schutzreaktion leisten. Fasten wir, so bleibt diese aus.

Fasten stärkt den Energiehaushalt der Zelle

Sauerstoff kann Metall zum Rosten bringen. Auch im Körper greift er Moleküle
an und reißt sie auseinander. Das ist einer der wichtigsten Gründe dafür, dass
unsere Zellen altern. Essen wir weniger oder fasten wir, so reduziert sich der
oxidative Stress für unsere Zellen erheblich. Je weniger Nahrung die
Mitochondrien, die Energiefabriken der Zellen, zu verarbeiten haben, desto
geringer ist der oxidative Stress und desto weniger freie Radikale entstehen. Das
sind chemisch besonders reaktionsfreudige Moleküle oder Atome. Sie haben ein
freies Elektron, und auf der Suche nach einem Partnerelektron können sie
andere Verbindungen wie zum Beispiel Proteine oder die Erbsubstanz DNA
schädigen. Die freien Radikalen im Körper kommen vor allem aus den
Mitochondrien. Dort wird zur endgültigen Verdauung unserer Nahrung Zucker
und/oder Fett in Energie verwandelt. Dies geschieht mit Unterstützung von
Sauerstoff, der jedoch nicht komplett im Zaum gehalten wird. Etwa durch
Rauchen oder zu viel Sonne kann oxidativer Stress vermehrt entstehen.

Es ist ganz wichtig, den oxidativen Stress auf natürliche, körpereigene Art zu
reduzieren. Viele Menschen denken, es reicht aus, Vitamintabletten oder andere
Mikronährstoffe einzunehmen, die als Antioxidantien beworben werden.
Antioxidantien haben einen guten Ruf. Doch so einfach ist die Sache nicht. Die
Mitochondrien und die Zellen wollen nämlich etwas trainiert sein. Wird der
Körper während eines körperlichen Stresses, etwa bei sportlichem Training,
parallel mit Vitamintabletten (als Antioxidantien beworben) versorgt, so schadet
das am Ende sogar. Der gute Trainingseffekt der Bewegung auf den



Stoffwechsel bleibt aus. Das sind jedenfalls die Ergebnisse eines beeindruckenden
klinischen Experiments von Michael Ristow, Internist und Professor für
Energiestoffwechsel an der Eidgenössischen Technischen Hochschule Zürich.

Erleidet der Körper Stress, werden die Mitochondrien angeregt, Energie zu
liefern – sei es für die Verdauung oder um eine anstrengende sportliche
Betätigung zu befeuern. Dabei entstehen vermehrt freie Radikale. Der Körper
aber ist klug. Er nutzt das als Signal, um seine Schutzmechanismen
hochzufahren – extrem wirksame körpereigene Antioxidantien. Dazu muss der
Organismus aber den Bedarf erkennen. Wenn wir ihm Extraportionen
Antioxidantien aus Vitamin C, E oder Beta-Carotin-Tabletten zuführen,
verhindern wir dies wahrscheinlich.

Das war der Ausgangspunkt der Studie von Ristow: Die Teilnehmer sollten
sich einem vierwöchigen sportlichen Trainingsprogramm unterziehen. Sport
führt zu den bekannten erfreulichen Wirkungen auf den Fett- und
Zuckerstoffwechsel, daher schützt er auch vor Diabetes. In der Studie war der
Stoffwechsel jener Teilnehmer deutlich besser, die keine Vitamine, sondern
Placebos einnahmen. Dieses Ergebnis stellt die Praxis vieler Freizeit- und
Leistungssportler in Frage, die im Glauben, die Fitness zu steigern,
Vitamintabletten einnehmen. Tatsächlich entstehen, wenn wir anstrengende
sportliche Tätigkeiten ausüben, sehr viele freie Radikale. Der Körper aber
reagiert prompt. Es werden mehr körpereigene Radikalfänger produziert und
verstärkt Reparaturprozesse in den Zellen der Muskeln und Gefäße in Gang
gesetzt. Beim wiederholten Sporttreiben macht sich dies in besserer
Leistungsfähigkeit positiv bemerkbar. Durch eine reichliche Vitaminzufuhr
während des Trainings werden diese Selbsthilfe-Mechanismen des Körpers aber
ausgehebelt.

Das soll keineswegs heißen, dass Vitamintabletten immer schädlich sind. Aber
es kommt auf die richtige Dosis und die individuelle Verfassung an. Ein kranker
oder sehr alter Mensch, der sich nicht günstig ernähren kann oder dessen Körper
nicht mehr genügend Selbstheilungskräfte aufweist, vermag von ihnen zu
profitieren. So gibt es durchaus vielversprechende Studienergebnisse bei
geriatrischen oder multipel erkrankten Menschen oder Patienten mit
fortgeschrittener Herzschwäche. Für Gesunde bleibt es aber dabei, dass die



Einnahme von Vitaminen nur dann Sinn ergibt, wenn sie im natürlichen
Gesamtpaket, also mit Obst und Gemüse, zugeführt werden. Wenn es denn
unbedingt Tabletten sein sollen, empfehle ich diese nur in einer eher geringen
Dosis und höchstens zweimal die Woche, so wird die Eigenherstellung von
Antioxidantien nicht massiv unterdrückt.

Nicht nur durch Sport werden die körpereigenen antioxidativen Kapazitäten
angekurbelt, sondern auch durch Fasten. Es gibt nicht nur weniger oxidativen
Stress, sondern für die Zeit danach stehen auch mehr und frisch überholte
Energiefabriken – Mitochondrien – zur Verfügung.

Diese neueren wissenschaftlichen Erkenntnisse ließen mich dann auch die
Ergebnisse meiner ersten Fastenstudie, die wir gemeinsam mit Gerald Hüther
durchgeführt hatten, besser verstehen. Zu unserer Überraschung sahen wir
unmittelbar nach Beginn des Fastens deutliche Anstiege der
Stresshormonproduktion im Körper – Adrenalin, Noradrenalin und Cortisol
waren erkennbar erhöht. Die Erklärung war einfach: Fasten setzt den Körper
tatsächlich zu Anfang in einen leichten Stress, denn Zucker und
Nahrungsenergie fehlen zunächst. Doch durch die Stresshormone wird die
gesunde körpereigene Gegenreaktion angestoßen. Die Glykogenspeicher in der
Leber werden leer geräumt, der Fettabbau wird gestartet. Und relativ zügig geht
die Körperzelle in den ruhigeren protektiven Modus über, flankiert von der
entwässernden, blutdrucksenkenden und darmentlastenden Wirkung und der
vermehrten Verfügbarkeit von Glückshormonen. Daher waren unsere fastenden
Patienten trotz dieser Stresshormone entspannt und hatten einen langsameren
Puls und niedrigeren Blutdruck.

Wenn wir zudem länger fasten oder immer wieder fasten, wird der gesunde
Gegeneffekt umso ausgeprägter. So konnten Daten von der Arbeitsgruppe von
Lars Göhler an der Charité auch schon in den Neunzigerjahren belegen, dass das
Level der Stresshormone nach zwei bis drei Wochen wieder fällt und sogar
geringer ist als zu Beginn des Fastens. Viele Fastende unserer Klinik wissen auch
zu berichten, dass mit der Anzahl der Fastenerfahrungen und -kuren der Körper
umso schneller in den Entspannungs- und Selbstheilungsmodus findet.

Und so scheint es beim Fastenstress nicht anders zu sein als beim Alltagsstress
und psychischem Stress. Wichtig ist, dass er kontrolliert, gut dosiert und



selbstbestimmt ist. Dieser Stress macht uns eher gesund, und dies gilt für das
Fasten wie für Sport, Kneipp-Wasseranwendungen und »guten« psychischen
Stress.

Im Übrigen führt Fasten zu einer vermehrten Produktion von Stammzellen. In
einigen ihrer neuesten Forschungsarbeiten konnte die Arbeitsgruppe von Valter
Longo das belegen, ein Befund, der erneut auf die regenerativen und
»verjüngenden« Wirkungen des Fastens hinweist.

Die Darmbakterien passen sich an

Seit einigen Jahren gibt es eine wachsende Zahl von Studien, die das Mikrobiom,
die Summe unserer Bakterien, mit der Entstehung und dem Verlauf bestimmter
Erkrankungen in Verbindung bringt. Es wird immer klarer, dass die Bakterien
im Körper – besonders die im Darm – die Gesundheit des Körpers
mitentscheiden, zum Guten wie zum Schlechten. Die Beziehung zwischen
Mikrobiota (Darmflora), Nerven- und Immunsystem ist grundlegend für die
Selbstregulation (Homöostase) des Körpers.

Im Darm lebt eine verwirrende Vielfalt von Lebewesen – ungefähr vierzig
Billionen Bakterien, die sich in Kolonien auf einige Hauptstämme und wenige
hundert Arten reduzieren. Von wem wir besiedelt werden, hängt von unserer
Umwelt ab. Schon der Weg durch den Geburtskanal ist mit Bakterien
gepflastert, und die nächsten holt sich der hungrige Säugling von Brustnippeln
und der Haut seiner Mutter. Sie helfen, die aufgenommene Nahrung zu
verwerten und verändern ihre Zusammensetzung auch relativ schnell, wenn wir
unsere Essgewohnheiten ändern.

Wer zum Beispiel von normaler Mischkost zu vegetarischer Ernährung
wechselt, bei dem lassen sich innerhalb weniger Tage erkennbare Veränderungen
der Mikrobiota feststellen. Noch ist es schwer, solche Modifikationen
medizinisch eindeutig zu bewerten. Was ist gut, was ist schlecht? Fest steht, dass
die Vielfalt der Darm-Mikrobiota positiv ist. Menschen aus Industrieländern
weisen eine geringere Diversität (Vielfalt) ihrer kleinen Helferchen auf als
Menschen aus anderen Regionen der Welt. Nach einer Fastenwoche jedoch steigt



die Vielfalt, vermutlich, weil durch das Drosseln der Energiezufuhr
Bakterienarten eine Chance bekommen, die zuvor nur eine Nischenexistenz
geführt haben. Aber erst die nächsten Jahre werden zeigen, was für
Veränderungen durch das Fasten entstehen und wie nachhaltig sie sind.

Durch Fasten entsteht Brennstoff für das Gehirn

Die Ketonkörper wurden schon mehrfach erwähnt. Sie scheinen, was die
gesundheitsfördernden Effekte des Fastens angeht, zentral zu sein. Zur
Erinnerung: Wenn wir fasten, stellt der Körper für etwa zwölf bis
vierundzwanzig Stunden zunächst die Glycogenreserven in der Leber für die
Energie- und Zuckergewinnung zur Verfügung. Dieses Glykogen wird rasch zu
Zucker umgebaut – insbesondere das Gehirn benötigt diesen Nährstoff ohne
Pause, weil seine Nervenzellen keine anderen Energiequellen nutzen können.

Sind die Glykogenvorräte aufgebraucht, wird der körpereigene Fettabbau
gestartet, die Lipolyse. Die frei werdenden Fettsäuren werden zur
Energiegewinnung genutzt. Für das Gehirn aber produziert der Körper einen
speziellen Brennstoff, die Ketonkörper. Auch Eiweiß kann zu einem bestimmten
Teil Energie liefern, doch je länger man fastet, desto mehr sind die Ketonkörper
dran.

Eine ketogene Diät ohne Zucker und Kohlehydrate ist gerade in Mode, aber
letztlich nicht gesund, weil sich der Energiebedarf aus Fett und Eiweiß mit
pflanzlichen Quellen nur schwer decken lässt und so das Risiko für
Arteriosklerose steigt. Ketonkörper können aber durch intermittierendes Fasten
ähnlich gut bereitgestellt werden, denn das passiert schon nach zwölf bis
vierzehn Stunden. Dass diese Ketonkörper auf Nervenkrankheiten eine gute
Wirkung haben, ist schon lange bekannt. Sie werden zur Behandlung der
Epilepsie seit Jahrzehnten eingesetzt. Im antiken Rom wurden Menschen, die
unter schweren Krampfanfällen litten, eingesperrt und für mehrere Tage ohne
Nahrung gelassen. Damals glaubte man, auf diese Weise die Dämonen
austreiben zu können. Vermutlich aber sind die Anfälle wohl eher durch die
erzwungene Produktion von Ketonkörpern gelindert worden.



Fasten macht glücklich

Neben diesen physiologischen Markern fasziniert mich vor allem der Effekt, den
Fasten auf die Psyche der Fastenden hat: Ab dem dritten bis fünften Tag sind die
meisten Menschen sehr positiv gestimmt und zufrieden, manche sogar
euphorisch – bis zum Ende der Fastenperiode. Eine solche Erfahrung geht tief.
In der Regel empfinden wir eher Glücksgefühle, wenn wir ein schmackhaftes
Gericht verzehren, wenn wir zum Essen eingeladen sind oder selbst für andere
kochen. Wieso stellen sich auch beim asketischen Verzicht Glück und
Zufriedenheit ein? Die Antwort gibt uns die Evolution.

Sicherlich würden wir heute nicht mehr den Planeten so zahlreich bevölkern,
hätten unsere Vorfahren, die Urmenschen, sich bei Hunger apathisch oder
depressiv in die Höhle zurückgezogen. Stattdessen ist ihr Gehirn besonders aktiv
geworden – Tatendrang ist sicherlich einer der besten Wege für eine erfolgreiche
Nahrungssuche. In einer Publikation aus dem Jahr 2005 haben wir übrigens das
Ernährungsverhalten ein halbes Jahr nach einem stationären Aufenthalt
verglichen – zwischen einer Gruppe, die sich dabei einem einwöchigen
Heilfasten unterzog, und einer anderen, die eine gesunde Mittelmeerkost ohne
Fasten zu sich nahm. Nach einem halben Jahr war das Ernährungsverhalten der
Fastenden deutlich besser, wenn es um den Gemüse- und Obstverzehr und den
Verzicht auf Fleisch und Wurst – also um eine gesündere Ernährungsweise –
ging. Zusammen mit dem französischen Psychiater Guillaume Fond vom Institut
national de la santé et de la recherche médicale (Inserm) wurden diese
Erkenntnisse zum Einfluss des Fastens auf die Stimmung 2010 und 2013 in
Fachzeitschriften publiziert.

Die Ursachen für die emotionale Zufriedenheit beim Fasten liegen zum einen
in einer verbesserten Verfügbarkeit des Serotonins im Gehirn. Gerald Hüther
konnte schon 1997 in einer Studie belegen, dass dieses Hormon unter kalorischer
Restriktion und Fastenzuständen verstärkt im Gehirn ausgeschüttet wird. Aber
auch Endorphine, also Opiate, die der Körper selbst herstellt, werden unter dem
Fasten vermehrt vom Körper produziert. Einer der bekanntesten Hirnforscher
und Neurobiologen weltweit, Mark Mattson, konnte durch unzählige
Experimente in seinem Labor außerdem nachweisen, dass



Nervenwachstumsfaktoren maßgeblich dazu beitragen, dass das Gehirn gesund
und bei guter Stimmung bleibt. Am bekanntesten ist der BDNF (Brain-derived
neurotrophic factor). Sport und regelmäßige Bewegung, aber auch Fasten und
weniger Kalorien führen zu einem deutlichen Anstieg des BDNF.

Aber nicht nur das: Versuchstiere in Mattsons Labor, die intermittierend
fasteten, hatten ein deutlich geringeres Risiko, später an Morbus Parkinson,
einer Multiplen Sklerose oder an Alzheimer-Demenz zu erkranken. Selbst nicht
abwendbare Erbkrankheiten wie Chorea Huntington ließen sich im Tierversuch
durch wiederholtes Fasten hinauszögern. In einer eigenen, 2016 publizierten
Studie konnten wir gemeinsam mit der Arbeitsgruppe von Valter Longo und
dem Charité Exzellenzcluster NeuroCure nachweisen, dass sowohl Heilfasten,
gefolgt von gesunder Mittelmeerkost, als auch eine pflanzlich betonte ketogene
Ernährung das Befinden und die Lebensqualität bei Patienten mit Multipler
Sklerose verbesserten. In einer laufenden Studie untersuchen wir, wie sich das
langfristig entwickelt. Das alles sind Anzeichen dafür, dass Fasten auch als neue
Heilmethode bei Nervenerkrankungen vielversprechend ist.

So fasten Sie richtig

Auf einmal ist Fasten also medizinisch sehr in Mode, in den USA und Europa ist
es ein absoluter Trend. Experten, die noch vor wenigen Jahren das Fasten als
gefährlich brandmarkten, wechseln auf die Seite der Befürworter. Was ist
passiert? Der Durchbruch kam durch die beeindruckende experimentelle
Datenlage. Dazu muss betont werden, dass, auch wenn verschiedene Formen des
Fastens bei Tieren in einer Laborsituation hervorragende Wirkung zeigten, die
Ergebnisse sich nicht einfach auf den Menschen übertragen lassen. Unter
anderem sind Zeittaktung und Lebensspanne von Tieren nicht mit der von
Menschen identisch. Vierundzwanzig Stunden Fasten bedeuten für eine Maus
etwas anderes als für einen Menschen. Daher befinden wir uns derzeit mit
unseren Erkenntnissen in einer Art Sturm-und-Drang-Phase: Es zeigt sich zwar,
dass intermittierendes Fasten in vieler Hinsicht gut für den Körper ist, aber sehr
viel schwerer lässt sich sagen, welche Variante des Fastens am besten ist.



Was ist von Diäten zu halten, die das Fasten imitieren? Ein Teil seiner
positiven Wirkung hängt mit ziemlicher Sicherheit damit zusammen, dass
Zucker (gemeint ist damit nicht nur Haushaltszucker, sondern ebenso der, zu
dem Kohlehydrate abgebaut werden) und tierische Proteine in der Nahrung
fehlen. Valter Longo entwickelte daraufhin mit einer kalifornischen Firma
Diätkonzepte für die Prävention (ProLon) und für die Chemotherapie
(Chemolieve), die für vier bis fünf »Fastentage« eine komplette tägliche Packung
von Fertignahrung mit 600 bis 800 Kilokalorien enthalten. Was davon zu halten
ist, ist derzeit schwer einzuschätzen. Longo, der die Erlöse in eine Stiftung zur
Förderung der Fastenforschung einbringt, geht davon aus, dass nur durch solche
Fertigprodukte regelmäßiges Fasten lebenslang erfolgreich umgesetzt werden
kann.

Ich bin anderer Meinung. Longos Produktlinie ist eine deutliche Abwendung
vom naturheilkundlichen Ansatz des Fastens. Tütensuppen und Mandelriegel
werden hier nicht eingesetzt, sondern man will eine komplexe neue Erfahrung
vermitteln, körperlich wie seelisch. Für ein regelmäßg wiederholtes Fasten ist es
sicher vorteilhafter und vor allem auch kostengünstiger, eine eigene Fastenküche
mit den persönlichen Geschmacksneigungen zu entwickeln.

Die Hoffnungen, die positiven Effekte des Fastens zu genießen, ohne auf
Nahrung verzichten zu müssen, haben sich bisher nicht erfüllt. Den
Fastenwirkungen kommt neben dem »imitierten Fasten« (Fast Mimicking Diets)
noch das altbewährte Diabetes-Medikament Metformin am nächsten, das aber
aufgrund seiner unklaren Wirkung auf die Darmbakterien außerhalb einer
Diabetesbehandlung mit Skepsis zu betrachten ist. Resveratrol, ein sekundärer
Pflanzeninhaltsstoff aus der Haut der Weintraube, soll ebenfalls die Anti-Aging-
Wirkung des Fastens haben. Aber die notwendige Dosis ist hoch und ließe sich –
insbesondere bei Wein – nicht ohne andere Risiken erreichen.

Meine Empfehlung aus der klinischen Erfahrung

In der Tradition der Naturheilkunde und nach meiner eigenen Erfahrung
erscheint es am besten, das Heilfasten unter ärztlicher Aufsicht mit



intermittierendem Fasten im Alltag zu kombinieren, zum Beispiel wie folgt:
▶ Ein- bis zweimal jährlich ein ein- bis zweiwöchiges Heilfasten zur

Unterstützung der Therapie bei chronischen Erkrankungen wie Rheuma,
Psoriasis (Schuppenflechte), Fibromyalgie, Diabetes, Bluthochdruck,
Schmerzen, Migräne oder Reizdarm.

▶ Dazu ein intermittierendes Fasten im Alltag (auch für Gesunde als
Prävention geeignet): Lassen Sie das Abendessen oder das Frühstück weg,
sodass Sie über einen Zeitraum von mindestens vierzehn Stunden nichts zu
sich nehmen (und in diesem auch keinen Alkohol trinken). Essen Sie generell
nur, wenn Sie wirklich hungrig sind. Verzichten Sie auf »kleine Sünden«
zwischendurch. Machen Sie zudem jede Woche einen Fasten- oder einen
Entschlackungstag mit Reis oder Obst – mit nicht mehr als 800 kcal – oder
jeden Monat zwei.

 
Das Heilfasten sollten Sie möglichst ganzheitlich durchführen, sich also mit
Ruhe und Konzentration darauf einlassen. Es ist mehr als nur der Verzicht auf
feste Speisen. Gesunde sollten zwischen fünf und sieben Tagen fasten. In
spezialisierten Kliniken kann diese Periode auf zwei bis vier Wochen ausgedehnt
werden. Je reichlicher die Fettreserven eines Menschen sind, desto leichter fällt
ihm das Fasten und desto länger kann er es tun. Einige Menschen fasten sogar
die biblischen vierzig Tage. Auch wenn mir Patienten in meiner Ambulanz schon
euphorisch darüber berichteten – mir erscheint das zu riskant. Ich würde davon
abraten.



In diesen Fastentagen macht man keine Nulldiät, sondern nimmt etwa 250 bis
400 Kilokalorien durch flüssige Speisen zu sich. Am bewährtesten ist die Technik
nach Buchinger: Morgens und abends darf ein kleines Glas Obst- oder
Gemüsesaft getrunken werden, mittags eine durchgefilterte ungesalzene
Gemüsebrühe. Tagsüber sollten zwei bis drei Liter Flüssigkeit, Kräutertee und



stilles Wasser, getrunken werden, um die Durchspülung der Niere zu fördern.
Noch wirksamer ist es nach unseren Studien, keinen süßen Obstsaft, sondern nur
Gemüsesäfte zu sich zu nehmen, um einen stärkeren Abfall von Insulin und IGF-
1 zu erreichen. Aber dies kann individuell gehandhabt werden. Nicht alles ist für
alle im Fasten bekömmlich und verträglich. Wenn Sie zum Beispiel
magenempfindliche Probleme mit den Säften haben, können Sie auch
»schleimfasten« – mit kleinen Mengen Reis- oder Haferschleim.

Die klassische F. ​X.-Mayr-Diät, bei der altbackene Brötchen und Milch zu sich
genommen werden, empfehle ich nicht mehr. Da neuere Forschungen belegen,
dass das Weglassen tierischer Eiweiße die günstige Wirkung jeder
Kalorienreduzierung maßgeblich mit ausmacht, wäre es paradox, beim Fasten
gerade Milch zu sich zu nehmen. Neuere Formen der Mayr-Diät nehmen darauf
Rücksicht und lassen sie weg.

Eine reine Nulldiät ist ebenfalls nicht vorzuschlagen, da es hierdurch zu
vermehrtem und unnötigem Muskelabbau kommt.

Viele Patienten erzählen mir von anderen Fastenkuren, zum Beispiel dem
Basenfasten. Dabei isst man über mehrere Tage vegetarisch, mit viel
Wurzelgemüse und ohne Brot. Das ist sicher gesund, aber eben kein Heilfasten,
weil hier der wesentliche Punkt der Kalorienreduktion auf unter
500 Kilokalorien pro Tag fehlt. Der ist aber entscheidend, wenn man den Abbau
von körpereigenem Fett und die anderen, durch den leichten »Fastenstress«
angestoßenen guten Wirkungen auf zellulärer Ebene erzielen will. Weitere neue
oder auch alte Fastenformen sind nicht nur manchmal unsinnig oder sogar
bedenklich. So wird bei der traditionellen Schrothkur zwischen Trink- und
Trockentagen abgewechselt und an den Trinktagen zum Konsum von zwei
Gläsern Wein aufgefordert. Das ist höchstens ausgezeichnet für die Stimmung,
aber nicht für den Körper.

Wichtig ist es, während des Fastens für ausreichend Bewegung zu sorgen.
Hierdurch wird die vermehrt entstehende Säure besser über die Lunge
abgeatmet. Auch sonst ergänzen sich Bewegung und Fasten in ihrem Anstoß für
die zellulären Reparaturmechanismen hervorragend. Es ist aber mithin wichtig,
eine gute Balance zwischen Ruhe und Bewegung für sich zu finden. Manche
Menschen fühlen sich so energiegeladen beim Fasten, dass sie mühelos die ganze



Woche über zur Arbeit gehen können. Für andere ist es besser, ein Kloster, Hotel
oder eine Klinik aufzusuchen und sich von allen Pflichten und Stress (und vor
allem vom Smartphone) zu befreien. Überhaupt ist Stressreduktion ein wichtiger
Bestandteil des Fastens. Ich empfehle unbedingt, täglich mindestens eine Stunde
lang ein Entspannungsverfahren wie Yoga, Meditation, Tai-Chi oder Qigong
während des Fastens durchzuführen.

Muss eine Darmreinigung sein?

In der europäischen Tradition gehört an den Beginn eines jeden Fastens eine
»Darmreinigung«: die Einnahme eines abführendes Salzes (Glauber- oder
Bittersalz). Während der Fastentage wird dann meist jeden zweiten Tag ein
Einlauf angeraten. Der Darm intensiviert seine wellenartige Bewegung, seine
Peristaltik, nach der Zufuhr von Nahrung. Das kennt jeder, dass der Stuhldrang
morgens oder mittags entsteht, wenn gerade etwas gegessen wurde. Man nennt
das den gastrokolischen Reflex. Wird nun gefastet, wird diese Darmmotorik
drastisch abgebremst. Mit den Salzen oder alternativ einem Einlauf werden die
Reste früherer Nahrung zuverlässig aus dem Körper befördert.

Ob ein solches Vorgehen medizinisch den Fastenerfolg verbessert, dazu gibt es
keine Daten. Die Forschung dazu ist auch kulturell geprägt. In den prüden USA
wird von Darmreinigungen jeder Art Abstand genommen, es ist ein verpöntes
Thema. Ein Nachteil der Darmentleerung ist sicher der Verlust von Mineralien
und Spurenelementen. Ich habe auch schon kurzfristige (gutartige)
Rhythmusstörungen oder Wadenkrämpfe beobachtet. Daher rate ich generell zu
einer schonenden Dosis. Menschen, die einen empfindlichen Darm haben oder
keine Verstopfung kennen, sondern täglich Stuhlgang haben, brauchen nicht
unbedingt diese anfängliche Darmreinigung stärkerer Art. Aber es gehört eben
zum Ritual und kann den Einstieg erleichtern, da es den Hungerreiz reduziert
und das Gefühl der Darmentleerung angenehm ist. Die späteren Einläufe werden
von den meisten Fastenden geschätzt, sind aber meines Erachtens für den
Fastenerfolg eher unwesentlich.

In einigen Fastenkliniken werden sogenannte Colon-Hydro-Therapien



durchgeführt, Darmreinigungen durch eine maschinelle Spülung. Diese sind
kaum sinnvoll. Zum einen gibt es keinerlei Evidenz, dass hierdurch das Fasten
besser würde. Sie sind höchstens ein guter Nebenverdienst. Die positiven
Resultate des Fastens ergeben sich nicht durch ein »Wegspülen« oder
»Ausleiten«, sondern spielen sich unsichtbar ab, auf zellulärer und molekularer
Ebene.

Eine zweckmäßige Ergänzung des klassischen Heilfastens sind mittägliche
Leberwickel: Ein feuchtwarmer Umschlag in der Lebergegend (bei dreißig
Minuten Ruhe) führt dazu, dass Leber und Galle besser durchblutet werden und
ihren Stoffwechsel intensivieren. Schwitzen in der Sauna oder im Dampfbad
unterstützen ihn. Die Hautdurchblutung wird durch morgendliches
Trockenbürsten mit einer Naturbürste gefördert. Ebenso kann das
Zungenbürsten (mit der Zahnbürste oder einem Zungenschaber) durchgeführt
werden. Bei meinen Visiten sehe ich, wie sich bei unseren fastenden Patienten
täglich der Belag der Zunge verändert. Die Zunge ist eine Art »Schaufenster«
des Darms – sie weist auf aktive Stoffwechselprozesse hin. Die Zunge
morgendlich zu reinigen erscheint deshalb nützlich.

Nicht notwendig ist hingegen die Einnahme von Tabletten oder Vitaminen
jeder Art. Das Fasten ist aus sich heraus ganzheitlich und vollständig, es bedarf
keiner ergänzenden Medikamente. Dies gilt auch für sogenannte Basenpulver.
Diese können durchaus eine angebrachte ergänzende Behandlung bei
chronischen Nierenerkrankungen, Diabetes mellitus oder Osteoporose sein, da
sie die Säurelast bei fleisch- und brotlastiger Nahrung reduzieren. Beim Fasten ist
die Säurebildung gewollt und gehört zum Umstellungsprozess. In einer
kontrollierten Studie, die ich in der Klinik in Bad Elster durchführte, verglich ich
das Gesamtbefinden bei hundert Patienten, die normal fasteten, mit einer gleich
starken Vergleichsgruppe, deren Teilnehmer zusätzlich dreimal täglich ein
Basenpulver einnahmen. Zwar war dann tatsächlich ihr Urin nicht mehr so
sauer, aber auf die Beschwerden und das Wohlbefinden hatte es keine
Auswirkungen. Lediglich wenn starke Rücken- oder Kopfschmerzen auftreten,
kann ein Versuch mit Basenpulver oder -tabletten sinnvoll sein. Die häufig beim
Fasten in den ersten drei Tagen auftretenden Kopfschmerzen sind allerdings



meist Folge eines Koffeinentzuges. Wer regelmäßig Kaffee trinkt, kommt um
diese leidige Anfangsbeschwerde kaum herum.

Auf jeden Fall sollten Sie das Fasten mit mindestens einem sogenannten
Entlastungstag (mit einer leichten Mahlzeit aus ungesalzenem Reis) beginnen
und nach dem Fastenbrechen auf jeden Fall zwei Aufbautage einkalkulieren, an
denen sie wenig und einzig leichte Kost essen. Ansonsten machen Sie – wie ich
als Student – einen Teil der guten Wirkung zunichte.

Fasten im Schlaf

Mein Rat ist, die Nacht zu nutzen. Wer zum Beispiel von 23 Uhr bis 7 Uhr
schläft, hat schon mal acht Stunden nichts gegessen, nun fehlen noch sechs
Stunden, um in den grünen Bereich von vierzehn Stunden zu kommen. Also
wäre gar nicht schlecht, abends nicht zu spät zu essen, spätestens um 19 Uhr, das
sind schon weitere vier Stunden. Zum Frühstück eher nur einen Espresso oder
einen Tee, vielleicht eine kleines Stück Obst. Richtig gegessen wird dann erst
mittags. Dann aber müssen Sie sich nicht zurückhalten: Sie können essen, bis Sie
satt sind. Das Gewicht bleibt vielleicht gleich, Übergewichtige nehmen mit dieser
Methode aber meistens ab. In den USA hat sich dafür der Begriff Time-Restricted
Feeding – zeitlich eingeschränkte Nahrungsaufnahme – durchgesetzt.

Uneins sind sich die Forscher allerdings, ob nun zwölf, vierzehn, sechzehn
oder achtzehn Stunden Pause optimal sind. Mark Mattson betont, dass die
Glykogenspeicher umso mehr geleert und die Ketonkörper umso mehr
produziert werden, je länger die Pausen sind: Er rät zu mindestens sechzehn
Stunden Pause, am besten sogar achtzehn Stunden. Valter Longo propagiert das
vorsichtigere 12/12, also zwölf Stunden am Stück ohne Essen und
Kalorienzufuhr. Er argumentiert, dass es Menschen schwerer fällt, eine
Sechzehn-Stunden-Pause einzulegen und dass sie das möglicherweise als Stress
empfinden. Das würde den positiven Effekt des Fastens wieder aufheben: »No
unhappy fasting!«

Die Entscheidung müssen Sie ohnehin selbst treffen. Manche Menschen tun
sich, wie die Italiener oder Spanier, leicht, das Frühstück wegzulassen. Personen



mit Glutenunverträglichkeit sind da vielleicht schon geübt. Für andere ist es kein
Problem, bereits um sechs zu Abend zu essen, wie man es meist früher gemacht
hat. Wichtig ist es nur, verschiedene Optionen lange genug auszutesten, bevor
man weiß, mit welcher Variante man zurechtkommt.

Fasten benötigt Training – ähnlich wie Sport. Wer sich nach den ersten zwei
Tagen ohne Frühstück nicht gut fühlt, sollte stur noch zwei Wochen
weitermachen und erst danach Bilanz ziehen. Erst dann hat sich der
Körperstoffwechsel umgestellt. Unsere innere Uhr kann sich verschieben, wie bei
einem Jetlag. Ähnlich ist das auch beim täglichen intermittierenden Fasten. Man
sollte zwar Geduld haben, aber trotzdem auch auf seinen Körper hören. Wenn
sich nach einer gewissen Zeit kein Wohlbefinden einstellt – dann lieber etwas
anderes ausprobieren.

Zwei ordentliche Mahlzeiten, nicht mehr

Die Vorstellungen, wie oft man täglich essen sollte, variieren in der
Wissenschaft. Lange Zeit hieß es, man solle mehrere kleine leichte Mahlzeiten zu
sich nehmen. Das können Sie vergessen: Es ist überholt. Nach aktuellem
Kenntnisstand ist es am besten, nur zweimal täglich und dafür ordentlich zu
essen. Um die Umsetzbarkeit zu erhöhen, gesteht Valter Longo noch eine
»halbe«, also eine kleinere Mahlzeit zusätzlich zu. Das entspricht im Übrigen
auch den Empfehlungen im Ayurveda: Abends soll dort höchstens eine leichte
warme Suppe zu sich genommen werden.

Fest steht jedoch: keine Snacks und Zwischenmahlzeiten! Auch wenn es
Cranberries oder Chia-Samen sind. Knabbern »to go« gehört längst zu unserem
ungesunden Alltag. Sicher hat die Erfindung der »Zwischenmahlzeit« etwas mit
unserem Zeitmangel und der Auflösung unserer Lebensrhythmen durch
künstliche Beleuchtung, Schichtarbeit und anderem zu tun, mit dem heiklen
Ergebnis: Fast Food statt Slow Food. Aber auch wir Ärzte sind nicht ganz
unschuldig. Vermutlich nahm das Unheil bei den Diabetologen seinen Lauf.
Insulin ist für viele Diabetespatienten eine lebensrettende und segensreiche
Therapie. Da es nicht so einfach ist, die Medikamentierung derart einzustellen,



dass es nicht zu Über- oder gefährlichen Unterzuckerungen kommt, war es
einfacher, Zwischenmahlzeiten zu empfehlen, die den Insulinspiegel relativ
konstant hielten und Blutzuckerspitzen vermieden.

Heute wissen wir, dass eine dauerhafte Insulingabe eine Resistenz fördert und
dadurch das Gewicht steigen lässt. Insulin mästet und ist dadurch Teil des
Problems, denn Übergewicht führt zu weiteren Krankheiten. Die Legende von
den gesunden Zwischenmahlzeiten ist ein ähnlicher Unsinn wie die noch vor
wenigen Jahren angepriesenen Diabetikerprodukte, die zwar weniger Zucker
hatten, aber durch ihren Fettgehalt genauso ungesund waren und zudem auch
noch weniger satt machten. Dann stellte sich noch heraus, welche negativen
Effekte Zuckerersatzstoffe haben und dass auch sie auf die Bauchspeicheldrüse
wirken.

Unterstützt wird die »To-go«-Mode von der Nahrungsmittelindustrie, die mit
kleinen Snacks minderer Nährstoffqualität inzwischen wohl mehr Geschäfte
macht als mit gesundem Essen. Und das Problem ist evident: Mittels einer neu
entwickelten Smartphone-App haben die Forscher Satchidananda Panda und
Shubhroz Gill eine spannende Untersuchung durchgeführt: Sie baten 150 Bürger
aus San Diego, über drei Wochen täglich mit ihrem Smartphone alles zu
fotografieren, was sie essen. Die Daten wurden unmittelbar ins Studienzentrum
übermittelt, gelegentlich wurden die Angaben nachgeprüft. Während fast alle
Teilnehmer überzeugt waren, ein relativ regelmäßiges Essverhalten zu haben,
zeigten die Daten eine völlig andere Realität: 80 bis 90 Prozent der Teilnehmer
schoben sich über den ganzen Tag verteilt immer wieder etwas in den Mund.
Dieses ungeordnete Essverhalten ist für den Körper purer Stress.

Zudem gab es bei den Bürgern aus San Diego eine Wochenendverschiebung.
Samstag und Sonntag wurden die Mahlzeiten wesentlich später als an den
Werktagen eingenommen. Das ist verständlich, bedeutet für den Körper aber
einen anstrengenden wöchentlichen »Stoffwechsel-Jetlag«. Panda und Gill baten
anschließend acht der Teilnehmer, die nie längere Essenspausen eingelegt hatten,
von nun an regelmäßig zu essen und mindestens elf Stunden zu pausieren, auch
am Wochenende – und für insgesamt sechzehn Wochen. Die Ergebnisse waren
eindeutig: Alle Teilnehmer berichteten über mehr Wohlbefinden und
verbesserten Schlaf: Ihr Gewicht ging ohne irgendwelche Diät im Schnitt um



3,3 Kilogramm zurück. In den darauffolgenden neun Monaten nahmen sie
zudem nicht wieder zu.

Auch für Menschen mit Diabetes erscheint es nicht mehr zeitgemäß, auf
Zwischenmahlzeiten zu setzen. Die Forscherin Hana Kahleova von der Karls-
Universität in Prag beschäftigt sich seit Längerem mit den Ernährungstherapien
von Diabetespatienten. Neben den Vorzügen der vegetarischen Ernährungsweise
bei Diabetes interessierte sie sich für die Mahlzeitenfrequenz. Mittels einer
randomisierten (zufallsbasierten) Studie machte sie den Test: Vierundfünfzig
Patienten mit Typ-2-Diabetes, die Medikamente einnahmen, wurden in zwei
Gruppen eingeteilt. Beide bekamen über drei Monate die gleiche Menge an
Kalorien zu essen, aber Gruppe 1 sollte das in zwei Mahlzeiten tun (Frühstück
zwischen 6 Uhr und 10 Uhr und Mittagessen zwischen 12 Uhr und 16 Uhr).
Gruppe 2 nahm die oft für Diabetespatienten empfohlenen sechs Mahlzeiten zu
sich, drei größere und drei Zwischenmahlzeiten.

Das Ergebnis ließ an Klarheit nichts zu wünschen übrig. Nach drei Monaten
hatte die Gruppe mit nur zwei Mahlzeiten mehr Gewicht abgenommen, und alle
für die Diabeteserkrankung relevanten Laborwerte waren in dieser Gruppe
besser. Auch die Fettleber besserte sich bei der Zwei-Mahlzeiten-Gruppe.

Esse zu Mittag wie ein König

Automatisch taucht da die Frage auf: Welche Mahlzeit sollen wir denn am
besten weglassen? Es ist Zeit, eine andere Legende kritisch zu hinterfragen. Jeder
kennt den Spruch: »Du sollst frühstücken wie ein König, Mittagessen wie ein
Bauer und zu Abend essen wie ein Bettler.« Wissenschaftliche Belege für den
speziellen Ruhm des Frühstücks sind jedoch rar. Das hierdurch verkürzte
Nachtfasten spricht eher gegen ein opulentes Frühstück. Und warum haben
gerade die mediterranen Länder, in denen die Menschen reichlich abends essen
(was wir für ungesund halten), eine längere Lebenserwartung als die Mittel- und
Nordeuropäer? Sicher sind hier noch weitere Faktoren wichtig, wie Klima,
Temperatur, Tages- und Sonnenlicht, die alle Einfluss auf den Stoffwechsel



haben. Wenn es draußen warm ist, verspürt man weniger die Sehnsucht, sich
von innen kalorisch zu wärmen.

Vermutlich sollten wir nicht frühstücken, sondern zu Mittag essen wie die
Könige. Eine unlängst veröffentlichte Studie hat den Versuch unternommen, eine
üppige Mittagsmahlzeit mit einem reichlichen Abendmahl zu vergleichen.
Tatsächlich hatten die Teilnehmer, die ihren Hauptkalorienanteil mittags
verzehrten, am Ende leichter an Gewicht abgenommen als jene, die üppig zu
Abend aßen. Um die Mittagszeit braucht der Körper auch am meisten Energie
für den Erhalt seiner Körpertemperatur – es fließt dadurch weniger in den
Aufbau von Fettreserven. Allerdings gibt es mit dem reichlichen Mittagessen ein
kleines Kulturproblem. Der Hirnforscher Mattson leitete aus seinen
Untersuchungen ab, dass es wichtig für einen gesunden Körper ist, nach einem
Reiz, wie es Sport oder eine gute Mahlzeit sind, eine Ruhephase zur Erholung
einzulegen. Die klassische Siesta hat einen gesundheitsfördernden Effekt, aber sie
ist in Mitteleuropa nicht praktikabel, weil Arbeits- und Wohnstätte zu weit
voneinander getrennt sind. Die Siesta soll ja nicht im Stau auf dem Berliner
Stadtring eingenommen werden. Aber wer es einrichten kann, zum Beispiel in
einem Homeoffice, dem sei die Siesta empfohlen.

Laufende Studien werden in den nächsten Jahren noch mehr Erkenntnisse
über die optimale Essensdauer und Fastenlänge erbringen. Eine Studie zu
sechzehnstündigen Fastenpausen haben Forscher der Universität in Padua
vorgelegt. Untersucht wurden vierunddreißig junge, gesunde Sportler. Die eine
Hälfte wurde aufgefordert, über acht Wochen dreimal täglich zu üblichen
Uhrzeiten zu essen, die andere sollte das möglichst zwischen 13 und 20 Uhr tun.
Die längeren Essenspausen führten in dieser Gruppe zu einer Vielzahl von
günstigen metabolischen Veränderungen. So verringerten sich im Blutspiegel
altersbeschleunigende Faktoren wie Insulin, IGF-1 und Entzündungsfaktoren.
Keine solchen Veränderungen beobachteten der Sportmediziner Antonio Paoli
und seine Kollegen bei den Teilnehmern, die die traditionellen Essenszeiten
einhielten.

Möglicherweise ist auch bereits ein längeres Nachtfasten wirksam, um das
Wiederauftreten von Krebs vorzubeugen. Dies legen erste Ergebnisse einer
epidemiologischen Studie aus den USA nahe. Hierzu wurden die Daten von rund



2400 Frauen mit Brustkrebs im Frühstadium herangezogen, die zu Beginn der
Studie Angaben zu ihrem Essensrhythmus machten. Knapp 400 der
Teilnehmerinnen erlitten im Studienzeitraum von sieben Jahren einen erneuten
Tumor. Frauen aber, die nach der letzten Abendmahlzeit eine Essenspause von
mindestens dreizehn Stunden einhielten, waren vom Rezidiv deutlich seltener
betroffen. Dies bestätigten auch die tierexperimentellen Daten von Valter Longo,
die zeigten, dass bösartiges Gewebe einen Glukosemangel weitaus weniger gut
verkraftet als gesundes. Normale Zellen besitzen die Fähigkeit, in Hungerzeiten
auf andere Energieträger, und zwar Ketonkörper, zurückzugreifen. Im
Gegensatz hierzu verfügen Krebszellen über keinen solchen Hybridmotor und
gehen bei Zuckermangel daher eher zugrunde (siehe Seite 100f.).

Betrachten wir zusammenfassend diese vielen Mechanismen, die an den
Schutz- und Heilwirkungen des Fastens beteiligt sind, wird klar, dass es viel
sinnvoller ist, regelmäßig zu fasten, als ausschließlich ein spezifisches
Medikament zur Beeinflussung der bei Krankheit betroffenen Körperabläufe
einzunehmen. Natürlich sind Statine als weltweit am häufigsten verschriebene
Fettsenker wirksam, ebenso Protonenpumpenhemmer bei der Blockade der
Magensäure oder Antidepressiva bei depressiven Leiden. Aber durch
Medikamente, die einzelne Moleküle blockieren, kommt es zwangsläufig zu
Störungen im gesamten betroffenen Regelkreis des Körpers. Zumeist weiß man
bei der Zulassung eines Medikaments wenig über diese komplexeren
Langzeitwirkungen. Diese fallen erst Jahre später auf, wenn Millionen Menschen
diese Arzneimittel einnehmen.

Fasten – eine ganzheitliche Erfahrung

Häufig wird Fasten ausschließlich über die Kalorienzahl oder die Zufuhr von
Nährstoffen definiert, das allein würde aber zu kurz greifen. Fasten ist eine
ganzheitliche und für viele Menschen auch spirituelle Erfahrung. Wir erleben im
Laufe unseres Lebens immer wieder Mangel – Mangel an Geld, an Erfolg, an
Zuwendung. Im Zen-Buddhismus werden die »Sieben Hunger« gelehrt, die uns
dazu verführen, zu essen, wenn wir gar nicht wirklich hungrig sind: der Hunger



der Augen, der Nase, des Mundes, des Magens, der Psyche, der Zellen und des
Herzens.

Fasten ist im Gegensatz dazu ein bewusster Verzicht, eine kontrollierte und
selbst gesteuerte Erfahrung des Mangels. Daher erhöht das erfolgreiche Fasten
die Selbstwirksamkeit – die Einsicht und die Motivation, die notwendig sind, um
unseren Lebensstil erfolgreich zu verändern. Wir bewältigen im Fasten einen
existenziellen Hunger auf eine Weise, die uns körperlich und seelisch stärkt.
Hermann Hesse hat das in Siddhartha wunderbar beschrieben: »Nichts wird von
Dämonen bewirkt, es gibt keine Dämonen. Jeder kann zaubern, jeder kann seine
Ziele erreichen, wenn er denken kann, wenn er warten kann, wenn er fasten
kann.«



Der Schlüssel zur Gesundheit

Essen ist Medizin

Wenn wir bei meinen Visiten auf das Thema Ernährung kommen, wird das
Gespräch mit den Patienten meist sehr lebhaft. Die Ernährung betrifft jeden, und
da jeder von uns isst, hat sie auch für uns alle Bedeutung. Die
Weltgesundheitsorganisation schätzt, dass etwa 50 bis 70 Prozent der
chronischen Erkrankungen ernährungsabhängig sind – eine unglaubliche Zahl.
Forscher, die sich mit Prävention beschäftigen, konstatieren deshalb, dass
bisherige Versuche, den Lebensstil und insbesondere das Ernährungsverhalten zu
ändern, gescheitert sind. Sie fordern stärkere Direktiven des Staats, etwa auf die
Verpackung aufgedruckte Ampelsysteme (rot-gelb-grün) oder eine
Süßgetränkesteuer. Dies ist sicherlich auch sinnvoll, aber aus meiner
naturheilkundlichen Sicht bleibt die Ernährungstherapie eine ganz wichtige
Weichenstellung. Sie hat mehr Berechtigung denn je, man muss nur anders
damit umgehen, als nur Kalorien zu zählen oder Verbote auszusprechen.

Es ist gar nicht so leicht, seriöse wissenschaftliche Daten als Grundlage für
ärztliche Empfehlungen zu bekommen. Ernährungsstudien sind – da sie im
realen Leben stattfinden – viel schwerer durchzuführen als zum Beispiel
pharmakologische Studien, die in einem experimentellen Rahmen stattfinden.
Auch versucht die Industrie hinter diesem riesigen Markt immer wieder, mit
jenen schon erwähnten Nebelraketen die Sicht auf die Fakten zu trüben. Ganz
bewusst werden Ergebnisse verschleiert oder sogar Daten unterdrückt, die das
belegen, was ohnehin schon längst bekannt ist – dass Zucker, dass tierisches
Fett, dass Alkohol sehr ungesund sind.

Essen ist Liebe, Wohlgefühl, Heimat – etwas, wovon wir ungerne lassen und
was wesentlich stärker von unserer Kultur geprägt ist als von rationaler
Einsicht. Und dann ist da noch der berühmte Schweinehund, der sich querlegt,
wenn wir gerade mal vernünftig sein wollen. Dabei machen unsere Patienten die
Erfahrung, dass gesundes Essen nicht schlecht schmecken muss und viel weniger
Verzicht und viel mehr Gewinn bedeutet, als sie dachten.



Kaum ein anderer Bereich unseres Lebens ist so zentral für die Gesundheit,
aber die Medizin ist gerade hier professionell sehr schlecht aufgestellt. Denn wer
kümmert sich um die Ernährung? Das sind Ernährungswissenschaftler,
Ökotrophologen, die selbstverständlich sehr viel Wissen haben, denen aber die
tägliche Erfahrung mit den Patienten meist völlig fehlt. So kommt es dazu, dass
diese »praktische« Tipps geben, die wenig Umsetzungsmöglichkeit bieten. Ärzte
haben sich jahrelang überhaupt nicht für Ernährung interessiert; Studierende
lernen nichts darüber. Das war schon in meinem Studium so und hat sich bis
heute kaum geändert. Es ist, das muss man sagen, eine einzige Katastrophe.

Und unverständlich, denn Ernährung boomt. Über Kochbücher und
Kochshows bis hin zu ständig neuen Diätmoden und unzähligen Ratgebern hat
das, was wir essen, inzwischen eine Aufmerksamkeit bekommen, die vor dreißig
Jahren schwer vorstellbar war und bereits schon wieder irritiert. Damals, als ich
mein erstes Krankenhauspraktikum in der Inneren Medizin absolvierte, war die
Ernährungsmedizin mehr oder weniger tot. Allenfalls für Frischoperierte gab es
so etwas wie Schonkost, und bei Diabetikern wurden medizinisch nachteilige
Zwischenmahlzeiten empfohlen und Kalorien und Broteinheiten gezählt (was
heute völlig »out« ist). Die einhellige Meinung der Internisten von einst: Es ist
egal, was man isst, Hauptsache die Medikamente stimmen.

Leider haben viele Mediziner seither wenig dazugelernt. Immer wieder höre
ich von Patienten, dass ihr Arzt, wenn sie auf die Ernährung zu sprechen kamen,
abgewunken habe. Man nimmt nicht zur Kenntnis, dass Erkrankungen wie
Rheuma, Bluthochdruck oder Kopfschmerz sehr positiv durch Ernährung
beeinflussbar sind. Wie bereits erwähnt hängen vermutlich 50 bis 70 Prozent mit
falscher Ernährung zusammen oder haben sich zumindest dadurch
verschlimmert.

Viele Patienten sagen auch zu Recht, dass sie gar nicht mehr wüssten, was
gesund wäre, weil doch seit Jahren vermehrt Widersprüchliches dazu in den
Medien zu lesen sei. Mal sei Fett böse, mal gut; mal solle man alle Kohlenhydrate
weglassen, dann aber doch wieder zumindest Vollkorngetreide gegen Krebs
essen; ein wenig Rotwein schütze das Herz, aber zu viel sei schlecht und vieles
mehr. Aber wie ist es wirklich?



Fertigprodukte möglichst meiden

Zweifellos haben die Nahrungsmittelindustrie und die Lobbyisten der
industriellen Landwirtschaft massiven Einfluss auf die Forschung genommen.
Beispielsweise wurden in den Sechziger -und Siebzigerjahren, als längst klar war,
dass Zucker ungesund ist, führende Wissenschaftler der Harvard Medical School
mit verdeckten Zahlungen dafür belohnt, dass sie Artikel in wichtigen
Zeitschriften schrieben und Tatsachen durch geschicktes Weglassen indirekt
leugneten – »alternative Fakten« würde man das heute nennen. Große Konzerne
wie Coca-Cola bezahlen und unterstützen seit Jahrzehnten Forschergruppen an
Universitäten und »unabhängigen« Einrichtungen, die maßgeblich für die
Formulierung von Nahrungsempfehlungen verantwortlich sind. Ähnlich
einflussreich agieren Fleisch- und Milchwirtschaft, vor allem in den USA.
Systematisch wurden und werden Studien so konzipiert, dass unter dem
Deckmantel der »Wissenschaft« ein möglichst gutes Ergebnis für diese
Nahrungsmittel herauskommt. Einfache Möglichkeiten sind, zum falschen
Zeitpunkt Messungen durchzuführen, die Mengen unrealistisch zu verändern
oder die Kontrollgruppen schlechter zu ernähren.

Die Neurobiologie hat uns gezeigt, dass der reichliche Verzehr von Fettigem
und Süßem dazu führt, dass das Gehirn Belohnungsstoffe ausschüttet, die
ähnlich süchtig machen wie harte Drogen. Das gilt vor allem für die
Kombination von fett und süß, zum Beispiel in Eiscreme. Und ein Entzug ist
nicht schön. Erst nach einer Weile fühlt es sich herrlich an, ohne Heißhunger
und Zwang zu essen.

Aber es gibt noch andere Irrwege. Oft wird gesunde Ernährung mit schlank
machender Ernährung gleichgesetzt. So war vor allem die Frage des Abnehmens
bei Übergewicht in den vergangenen Jahren zentral. 60 Prozent der Deutschen
sind übergewichtig, und natürlich ist es für viele ein dringender Wunsch,
abzunehmen. Diäten und einseitige Ernährung führen in der Tat dazu, dass man
kurzfristig Gewicht verliert. Doch gesund ist das nicht. Ein gutes Beispiel ist die
Atkins-Diät – mit sehr viel Fett, tierischem Eiweiß und fast völligem Verzicht auf
Kohlenhydrate wie Brot, Pasta oder Kartoffeln. Weil Eiweiß und Fett sättigen
und der Verzicht auf Kohlenhydrate den Insulinspiegel niedrig hält, nimmt man



tatsächlich ziemlich gut und rasch ab. Die hohen Mengen an tierischem Eiweiß
und gesättigten Fetten aber beschleunigen die Gefäßverkalkung. Zynisch könnte
man formulieren: Man stirbt zwar schlank, aber früher.

Abnehmen ist also nicht gleichbedeutend mit Gesünder-Werden. Zwar haben
im statistischen Durchschnitt Normalgewichtige ein geringeres Krankheitsrisiko,
aber nur, wenn sie sich zugleich bewegen und gesund ernähren. Und: Leicht
Übergewichtige, die körperlich aktiv sind, sind gesünder als Dünne, die sich
nicht bewegen.

Das Gute an der Ernährungstherapie ist, dass wir bei ihr weder ein
Medikament einnehmen noch uns spritzen oder operieren lassen müssen. Essen
ist an sich auch keine Anstrengung. Wir müssen keine Extrazeit und, wenn wir
es richtig machen, auch kein Extrageld aufwenden, und es tut nicht weh.
Entscheidend ist nur, wie und was wir essen. Wirft nun jemand ein, dass es sehr
wohl in der Seele wehtue, dauernd etwas Gesundes essen zu müssen, kann ich
Sie trösten – nur für eine gewisse Zeit. Wir können Geschmacksvorlieben
ändern – das geschieht ohnehin immer mal wieder im Laufe unseres Lebens.
Erinnern Sie sich noch, wie komisch der erste Schluck Bier oder Wein
schmeckte? Oder der erste Käse als Kind? Und trotzdem haben wir uns daran
gewöhnt? Ich habe früher sehr gerne Wein getrunken, aber heute trinke ich
keinen Alkohol und komme gut ohne aus.

Wir essen nicht, um gesund zu bleiben, sondern weil uns das schmeckt, an das
wir uns aufgrund unserer Kultur und Erziehung gewöhnt haben.
Nahrungsgewohnheiten zu ändern ist also schwierig und leicht zugleich: Ich
jedenfalls versuche meinen Patienten zu vermitteln, dass jede Gewohnheit
veränderbar ist.

Jeder von uns hat seine Lieblingsspeisen, und wer viel reist, wird feststellen,
dass die Menschen auf der ganzen Welt von sich behaupten, jeweils das beste
Essen von allen zu haben. Die Gene reichen nicht aus, um solche Vorlieben
ausreichend zu erklären. Vor allem scheinen unsere Kultur und unsere soziale
Umgebung verantwortlich dafür zu sein, wie sich Geschmäcker bilden.
Auswandererfamilien nehmen zum Beispiel irgendwann die Nahrung ihrer
neuen Heimat an, bekommen dann aber, das zeigen Studien, häufig die
Krankheiten ihrer Umgebung.



Dean Ornish, ein Revoluzzer unter den Kardiologen

»Eure Nahrung soll eure Medizin sein«, soll der Urvater der Medizin, der
Grieche Hippokrates, gefordert haben. Als ich 1998 meine Assistenzarztzeit
begann, war von diesem Anspruch nicht mehr viel übrig. Umso mehr
beeindruckte mich eine Studie des US-amerikanischen Kardiologen Dean Ornish,
damals ein noch junger, aber schon äußerst erfolgreicher Arzt. Während seiner
Ausbildung an der Harvard University waren ihm Bedenken gekommen, er
fragte sich, ob die moderne Medizin nicht die einfachen naturheilkundlichen
Therapiemöglichkeiten vernachlässige. In seinem Buch »Reversing Heart
Disease« (später überarbeitet in Deutschland als Revolution in der Herztherapie
erschienen) schrieb er: »Es erschien mir merkwürdig, dass die Ärzte es normal
fanden, ihren Patienten den Brustkorb aufzuschneiden, dann aus dem Bein
Gefäße herausoperierten und auf das Herz nähten – es aber abwegig fanden, sie
über eine gesunde Ernährung und Bewegung aufzuklären.«

Ornish hatte bereits als Jugendlicher über sein Elternhaus Kontakt mit der
Yoga-Tradition und war Vegetarier. In seinem berühmt gewordenen
Experiment, dem »Lifestyle Heart Trial«, stellte er die Möglichkeiten der
Ernährungstherapie auf den Prüfstand: Er lud schwer herzkranke Patienten zur
Teilnahme ein und teilte sie nach dem Zufallsprinzip in zwei Gruppen. Die eine
Gruppe wurde wie immer kardiologisch medikamentös betreut. Die andere
erhielt eine sehr intensive und umfangreiche Schulung in Ernährung und
Stressreduktion. Für die Teilnehmer, die bis dahin amerikanisches
Durchschnittsessen mit viel Fleisch gewohnt waren, bedeutete die
Ernährungstherapie von Ornish eine radikale Wende. Er verordnete ihnen ein
Jahr lang eine fast vegane und streng fettarme Kost – mit sensationellen
Ergebnissen: Nicht nur hatten die Teilnehmer viele überflüssige Pfunde verloren,
auch ihr Blutcholesterinspiegel und ihr Blutdruck hatten sich normalisiert. Der
Clou aber war: Die Gefäßverkalkungen in den Herzkranzgefäßen begannen sich
zurückzubilden, das zeigten jedenfalls Herzkatheteruntersuchungen. In der
Kontrollgruppe hingegen nahmen im selben Zeitraum Verkalkung, Blutfette und
Hochdruck zu. Später konnte Ornish diese Resultate in einer Fünf-Jahres-
Nachbeobachtung und in einer weiteren großen Studie bestätigen.



In den USA ist das Ornish-Ernährungsprogramm eine anerkannte
Therapiemethode. Der Kardiologe hat berühmte Persönlichkeiten als Patienten,
so den ehemaligen US-Präsidenten Bill Clinton, der sich Stents und einen Bypass
setzen lassen musste. Als Clinton kurz vor einer erneuten OP stand, nahm er die
Ornish-Diät auf, seither ist er schlank und viel gesünder. »Ich dachte, wenn ich
jetzt nichts mache, ist es aus«, sagte der Ex-Liebhaber von Donuts in einem
Fernsehinterview.

Die Ornish-Studie ist längst ein Klassiker, für mich bleibt sie ein Meilenstein.
Allerdings war mir klar, dass eine solche, sehr fordernde Änderung des
Essverhaltens ein Hindernis für eine breite Anwendung in der Medizin sein
würde. Ornish hatte seine Ernährung ja propagiert, bevor pflanzenbasiertes
Essen ein Trend wurde und Ärzte wussten, was vegane Speisen sind. Eine
Herausforderung war, dass diese Diät für Herzkranke streng fettarm sein sollte,
selbst pflanzliche Öle, Nüsse oder Avocados durften kaum verzehrt werden.
Nimmt man aber sehr wenig sättigendes Fett zu sich, muss man sehr viel
Gemüse essen, um keine Hungergefühle mehr zu haben.

So war es auch bei meinen Herz-Patienten, die ich in den ersten Jahren nach
der Studie mit der Ornish-Diät behandelte. Viele von ihnen hatten immer etwas
Gemüse und »Grünfutter« in Tupperdosen, um den aufkommenden Hunger zu
stillen. Erst später stellte sich heraus, dass eine herzgesunde Ernährung nicht
zwingend sehr fettarm sein muss – nur bestimmte Fette sind schädigend, andere
sogar wichtig für die Elastizität der Gefäße. Doch Ornishs Diät hatte Erfolg –
und wer sie durchhält, tut Gutes für sein Herz und wirkt Krebs entgegen. Später,
in einer anderen Studie, wies er nach, dass seine Diät bei Patienten mit
Prostatakrebs die Genexpression in Prostatagewebe positiv beeinflusst – das ist
die Art und Weise, wie Gene in ihrer Aktivität ab- und angeschaltet werden.
Dabei wurden krebsfördernde Gene herunterreguliert.

Was ist so gesund an der Mittelmeerkost?

Sehr gesund ernährt sich also auch, wer nur auf bestimmte Fette verzichtet,
während andere reichlich verzehrt werden. Dies war die überraschende



Botschaft der ersten großen Untersuchung zur Mittelmeerkost bei
Herzerkrankungen, der Lyon Diet Heart Study, die 1994 von französischen
Forschern veröffentlicht wurde. Studienleiter Michel de Lorgeril vom
Forschungszentrum CNRS (Centre national de la recherche scientifique) wies
seine Patienten an, vor allem Gemüse, Obst und Vollkorngetreide zu essen.
Darüber hinaus durften sie aber reichlich pflanzliche Öle zu sich nehmen, die
viele Omega-3-Fettsäuren enthalten, wie etwa Rapsöl, Leinöl, Walnussöl oder
Sojaöl. Damit es den Patienten leichter fiel, diese Fette zu verzehren, wurde ihnen
für die Studiendauer zudem eine spezielle Rapsölmargarine frei Haus geliefert.

Die Studie war für mehrere Jahre geplant, musste aber nach
siebenundzwanzig Monaten aus ethischen Gründen abgebrochen werden: In der
Kontrollgruppe, die sich normal ernährte, hatten im Vergleich zur mediterranen
Gruppe zu viele Menschen einen Herzinfarkt erlitten oder waren gestorben.
Auch ihnen wurde nun geraten, die Mittelmeer-Diät aufzunehmen. Denn die
Daten reichten bereits aus, um zu zeigen, dass die Schutzwirkung der
mediterranen Ernährung groß war, größer sogar als die von Medikamenten wie
Betablockern oder ACE-Hemmern.

Bei einer Mittelmeerdiät denken Feinschmecker unter anderem an Fisch, dem
ja viele gesundheitsfördernde Eigenschaften zugeschrieben werden. Menschen,



die sich gesund ernähren wollen, ersetzen Fleisch oft durch Fisch. Wie sieht die
Realität aus? Fisch ist ein weit weniger gesundes Lebensmittel, als die meisten
womöglich denken. Weil Fisch konzentrierte tierische Eiweiße enthält, erzeugt
er viel Säure im Körper (siehe unten) und kann deshalb zu entzündlichen
Erkrankungen, Osteoporose und Arthrose beitragen.

Ein viel größeres Problem sehe ich aber in der ökologischen Frage. Nicht
wenige Fischarten sind vom Aussterben bedroht. Teile der Weltmeere sind
überfischt, und die Empfehlung, regelmäßig Fisch zu verzehren, entbehrt deshalb
jeder nachhaltigen Perspektive. Fischfarmen sind bislang keine Alternative, weil
dort viele Medikamente (Antibiotika) zum Einsatz kommen. Insgesamt ist Fisch
sehr mit Schwermetallen belastet, vor allem der wegen seiner Omega-Fettsäuren
oft empfohlene fette Kaltwasserfisch (wie Lachs oder Makrele).

Fisch ist auch nicht der entscheidende gesundheitsfördernde Faktor der
Mittelmeerdiät. Die Lyon- und die Predimed-Studie (siehe Seite 144, 149) haben
gezeigt, dass die Gesundheitseffekte von Olivenöl, Gemüse und Nüssen
ausgehen. Der Fischverzehr war dabei gar kein Thema. Eine zweite
Fehleinschätzung ist, dass man unbedingt die langkettigen Omega-Fettsäuren
aus Fisch brauche, um Entzündungsprozesse im Körper zu behandeln, auch
Demenz. Es heißt immer wieder, dass die kürzerkettigen pflanzlichen Omega-
Fettsäuren dazu nicht in der Lage seien. Das stimmt nicht. Es ist nachgewiesen,
dass alpha-Linolensäure aus Pflanzen, etwa Leinsamen, in ausreichender Menge
verzehrt sich anteilig zu langkettigen Omega-Fettsäuren umbaut, wenn man
genug davon isst. Auch Algen liefern übrigens wertvolle Omega-Fettsäuren. Bei
der wachsenden Weltbevölkerung wird diese Nahrungsquelle eine große
Zukunft haben. Wahrscheinlich ist auch der Konsum von Algen ein Grund,
warum die Japaner so gesund sind (siehe »Blue Zones«, Seite 93).

Die Lyon- sowie die Predimed-Studie hatten für so viel Furore gesorgt, dass
die Mittelmeerkost einen Siegeszug durch die Medizin antreten konnte. Neben
der Prävention von Herzleiden ist sie auch wirksam gegen Diabetes, Rheuma,
Bluthochdruck, Nierenerkrankungen und sogar Demenz.

Essen ist mehr als seine Inhaltsstoffe



Ernährungswissenschaftler und auch viele Mediziner haben die seltsame
Angewohnheit, nicht über Essen und Nahrungsmittel zu sprechen, sondern
immer nur über deren Anteile. Gesund wird nicht über das definiert, was
tatsächlich auf dem Teller lag, sondern wie viel Prozent Proteine,
Kohlenhydrate, Fettanteile oder Vitamine die Nahrung enthält. Man spricht
nicht mehr von Haferflocken, Tomaten oder Nüssen, sondern von Ballaststoffen,
Lykopenen (dem gesunden Farbstoff der Tomate) und bestimmten Fettsäuren.

Dass die Nahrung vor allem als eine Summe von Nährstoffen gesehen wird,
dafür ist der deutsche Chemiker Justus von Liebig verantwortlich. Nachdem sein
Kollege William Port die drei wichtigsten Komponenten von Lebensmitteln –
Proteine, Fett und Kohlenhydrate – beschrieben hatte, heute nennt man sie
Makronährstoffe, addierte Liebig noch ein paar Mineralstoffe und erklärte das
Geheimnis gesunder Ernährung als gelöst. Dann entwickelte er einen
Fleischextrakt als Suppenwürfel und die erste künstliche Milchnahrung für
Säuglinge (aus Kuhmilch, Mehl und Kaliumbicarbonat). Gerade am Beispiel der
Muttermilch ist zu sehen, wie simpel die Vorstellung von Ernährung zur Zeit
Liebigs war. Muttermilch enthält eben nicht nur Eiweiß, Fett und Kohlenhydrate,
sondern zahlreiche Mikronährstoffe und Immunantikörper, die unter anderem
auf die Darmflora wirken.

Es war aus meiner Sicht ein großer Fehler, die Ernährung in ihre Bestandteile
zu zerlegen: Der prominente US-Wissenschaftsautor Michael Pollan nannte das
»Nutritionismus«. In seinem Buch The Defense of Food (Lebens-Mittel: Eine
Verteidigung gegen die industrielle Nahrung und den Diätenwahn) schildert er
eine wegweisende Konferenz im Jahr 1977: Da die Zahl chronischer
Erkrankungen beunruhigend rasch wuchs, sprach der US-Senats-
Sonderausschuss für Ernährung eine Empfehlung für die »Ernährungsziele der
USA« aus. Diese hob unter anderem hervor, dass der Prozentsatz der
Herzerkrankungen in den USA seit dem Zweiten Weltkrieg gestiegen war,
während in anderen Kulturen, die sich traditionell überwiegend pflanzlich
ernährten, die Raten dieser Krankheit auffallend niedrig waren. Die US-Bürger
wurden aufgefordert, den Verzehr von rotem Fleisch und Milch einzuschränken.

Innerhalb weniger Wochen fegte jedoch ein Sturm der Empörung – initiiert
durch die Rindfleisch- und Milchlobby – über den Ausschuss und seinen



Vorsitzenden George McGovern. Der sah sich gezwungen, den Ausschuss zu
einem Rückzieher zu bewegen. Innerhalb weniger Wochen wurden die
eindeutigen Empfehlungen durch einen raffinierten Kompromiss ersetzt:
»Wählen Sie solche Fleisch-, Geflügel- und Fischarten, die die Aufnahme
gesättigter Fette verringern«, hieß es nun. Der Sündenbock war also nicht mehr
das Lebensmittel an sich, sondern nur noch ein anonymer, unsichtbarer
Inhaltsstoff, eine politisch unverfängliche Substanz.

Zurück zur Mittelmeerkost: Nach ihrem Erfolg rückten nun auch andere
traditionelle Ernährungsformen in den Fokus. So belegten Studien die
gesundheitsfördernde Wirkung der klassischen japanischen oder chinesischen
Kost. In seinem Bestseller Blue Zones beschreibt der US-Journalist Dan Buettner
»Regionen der Gesundheit«, wo die Menschen besonders alt werden und dabei
rüstig bleiben. Neben der mediterranen Region Sardinien zählen dazu auch die
japanische Insel Okinawa, die Nicoya-Halbinsel Costa Ricas und die
Adventisten-Hochburg Loma Linda in Kalifornien. Dort gibt es auch die
wenigsten chronischen Erkrankungen.

Das gemeinsame Gesunde, das die Menschen dieser unterschiedlichen
Regionen, Ethnien und Kulturen verbindet, ist: Sie alle essen sehr viel Gemüse,
Obst, Gewürze, Nüsse, Samen und Vollkorngetreide. Als Fett werden meist
gesunde pflanzliche Öle wie Olivenöl oder Nussfette verwendet. Fleisch und
Wurst werden entweder gar nicht gegessen oder, wie es früher auch mal bei uns
eine Gepflogenheit war, nur an Fest- oder Sonntagen.

Die mediterrane Kost hat uns also gelehrt, dass eine Unterscheidung einzig
nach Makronährstoffen nicht sinnvoll ist, weil Fett eben nicht Fett ist, Protein
nicht gleich Protein und Kohlenhydrate nicht gleich Kohlenhydrate. So ist sie
per se jedenfalls keine fettarme Ernährung. Als einer der ersten Forscher der
Mittelmeerkost, der US-amerikanische Physiologe Ancel Keys, seine
Beobachtungen über die Essgewohnheiten auf der Insel Kreta zusammenfasste,
merkte er an, dass die Bewohner dort so reichlich Olivenöl verwendeten, dass
man es als Getränk einstufen könnte. Zahlreiche Studien belegten später immer
wieder, dass Fett aus Nüssen, Soja, Rapsöl oder Avocados eher gute Wirkungen
hat, während Tierfette, vor allem in Wurst und Fleisch, zu erhöhten
Cholesterinspiegeln, Herzkrankheiten, Diabetes und Krebs führen.



Eine der größten Ernährungsstudien, die weltweit jemals durchgeführt
wurden, machte dies sehr deutlich. In der Predimed-Untersuchung wurden über
7500 Patienten nach Zufall in drei Gruppen eingeteilt. Eine Gruppe erhielt eine
mediterrane Ernährung und sollte einen Liter Olivenöl pro Woche verzehren.
Eine zweite Gruppe sollte sich ebenfalls mediterran ernähren und täglich
30 Gramm Nüsse verzehren. Die dritte Gruppe erhielt eine fettarme, normale
Kost. Nach Ende der zweijährigen Studie hatten die beiden Gruppen, die sich
reichlich mit Nüssen beziehungsweise Olivenöl ernährten, nicht nur einen
geringeren Blutdruck und weniger Diabetes. Sie hatten auch weniger
Herzrhythmusstörungen, Depressionen und Krebserkrankungen und waren
seltener an Herzinfarkt und Schlaganfall gestorben.

Wenn man diese umfassenden Ernährungsstudien zusammenfasst, ist die
Frage, was gesunde Ernährung ausmacht, leicht und eindeutig zu beantworten:
Wir sollten sehr viel Gemüse essen (leider stehen Deutsche im europäischen
Vergleich eher am Ende der Skala), Obst (das ist allerdings nicht ganz so wichtig
wie Gemüse) und sehr viel gesundes Fett aus Olivenöl, Rapsöl, Nüssen (vor allem
Walnüssen), Avocados, Lein- und anderen Samen zu uns nehmen. Weniger
wichtig als ursprünglich gedacht ist der Fisch. Die wissenschaftlichen Daten
belegen hierfür keine spezielle gesundheitsfördernde Wirkung. Und was die
gesunden Ernährungsformen noch eint: Fleisch und Wurst kommen kaum oder
gar nicht vor. Der Verzehr von Milchprodukten und Eiern ist gering (siehe
Ornish-Grafik, Seite 145).

Wie ungesunde Kohlenhydrate die Übergewichtswelle angeschoben
haben

Als ich 1998 meine Stelle als Oberarzt an der neu gegründeten Fachklinik für
Naturheilverfahren in Bad Elster antrat, war unser erster eingeladener Gast
Claus Leitzmann, damals Professor für Ernährungswissenschaften an der
Universität Gießen. Leitzmann hatte zu dieser Zeit bereits ein Konzept der
»Gießener Vollwert-Ernährung« ausgearbeitet – als ein gesundes Konzept für
die Prävention und Behandlung von Erkrankungen. Er hatte zwei Varianten



entworfen, eine strikt vegetarische und eine vegetarisch betonte, mit einer Fisch-
/Fleischmahlzeit pro Woche. Noch immer ist mir sein überaus witziger Vortrag
in Erinnerung: »Das beste Fleisch ist Fruchtfleisch.« Kontrovers wurde
diskutiert, ob man denn tierisches Eiweiß für den Muskelaufbau benötige, und
Leitzmann verneinte das eindeutig. Sein abschließender Kommentar dazu war:
»Fleisch ist kein Stück Lebenskraft, es war ein Stück Lebenskraft.«

Während pflanzliche Fette überwiegend gesund sind, sind tierische meist
schädlich. Zum Teil liegt das daran, dass Nutztiere in Massenproduktion selbst
ein ungesundes, gestresstes Leben haben und schlecht ernährt werden. Das hat
Auswirkungen auf das Fleisch. Dürfen Tiere sehr »naturnah« fressen, können
also auf der Weide grasen, werden auch die Milch und der Käse gesünder. Die
Milch von Schweizer Almkühen hat eine ganz andere Zusammensetzung an
Fettsäuren als die von holländischen Kühen aus dem Stall – zum Beispiel sind in
ihr viele gesunde Omega-3-Fettsäuren enthalten. Die Zürcher Kardiologen, die
die Studie durchführten, tauften dieses Phänomen »Alpine Paradox«: Man kann
trotz des Verzehrs von Käse gesund bleiben, wenn er von der Milch einer
glücklichen Almkuh stammt.

Eine Legende ist, dass Eiweiß aus Pflanzen eine geringere Wertigkeit hat als
tierisches, und man es kompliziert kombinieren muss, damit es die gleiche
biologische Kraft im Körper entfaltet. Das kann man nach aktuellen Daten
absolut verneinen: Der Körper zerlegt Eiweiße und baut sie sich wieder so auf,
wie er sie braucht – unabhängig davon, ob sie vom Tier oder von einer Pflanze
stammen. Die Deutsche Gesellschaft für Ernährung (DGE) – sie gibt den Ton an,
was Empfehlungen für Kindergärten, Schulen oder Krankenhäuser angeht – hat
diesen Tatbestand immer noch nicht realisiert. Leider. Ihr Wissensstand hinkt oft
Jahre dem aktuellen Stand der Forschung hinterher, und ihre Verlautbarungen
scheinen nicht ganz unabhängig vom Einfluss der Lobbyisten.

Kohlenhydrate sollte man ebenfalls sehr differenziert betrachten. In ihrer
natürlichen Form als Vollkornbrot, Vollkornpasta oder Vollkornreis erhalten sie
die Gesundheit und senken das Risiko für Herzinfarkt und Schlaganfall. Die
bislang größte Studienübersicht dazu zeigte, dass sich das Risiko für Krebs- und
Kreislauferkrankungen signifikant verringert, wenn man mindestens drei



Portionen Vollkorn (90 Gramm) isst, zum Beispiel zwei Scheiben
Vollkornbrot pro Tag.

Vollkornprodukte sind hervorragende Ballaststofflieferanten, sie enthalten
außerdem B-Vitamine und Mineralstoffe wie Magnesium und Zink, weil sie noch
den Keim, Kleie und die äußeren Schalen enthalten. Im ausgemahlenen Mehl
sind diese entfernt. Solche nährstoffarmen Lebensmittel werden von der
Industrie aber massenhaft unters Volk gebracht: in Weißbrot, Nudeln und
poliertem Reis, versetzt mit viel Zucker. Am schlimmsten sind die Kohlenhydrate
in Form von Soft Drinks, die keinerlei gesunde Inhaltsstoffe haben und in den
USA deshalb sogar »liquid candy« getauft wurden.

Frühstückscerealien wurden von John Harvey Kellogg, einem US-
amerikanischen Arzt und Naturheilkundler, mit der Absicht entwickelt, die
Bevölkerung gesund zu ernähren (die damals Speck und Eier aß). Doch sie
mutierten zu einer Mischung aus fast wertlosem weißem Mehl und viel Zucker,
häufig auch noch künstlich zugesetzten Vitaminen, weil die bei den
Herstellungsprozessen verloren gehen. Selbst in Bioläden werden jährlich immer
weniger Haferflocken und immer mehr gesüßte Frühstückscerealien und
Müsliriegel angeboten.

Solche ungesunden Kohlenhydrate haben vermutlich die Übergewichtswelle
in Europa und Amerika angeschoben. Weißes Mehl wird im Körper rasch zu
Zucker abgebaut. Auch Fett setzt der Körper schnell in Energie um. Fast Food ist
deshalb so problematisch, weil es diese Negativ-Faktoren kombiniert – zum
Beispiel Donuts oder, in der salzigen Variante, Pizza und Burger. Die
Bauchspeicheldrüse schüttet dann massiv Insulin aus – dieses Hormon kurbelt
die Fettsynthese an und leitet Nährstoffe zu den Zellen. Das fördert die
Gewichtszunahme (daher wird Insulin auch in der Tiermast eingesetzt). Sinkt
der Insulinspiegel danach rasch wieder – weil die Kalorien schnell umgesetzt
wurden –, entsteht Heißhunger. Bei Vollkorn ist das nicht der Fall, da die
Energie hier viel langsamer abgebaut wird. Es stabilisiert stattdessen den
Insulinhaushalt.

Verantwortlich für die Risiken schnell abbaubarer Kohlenhydrate – von
Zucker bis Weißbrot – ist auch der insulinartige Wachstumsfaktor IGF-1 (er
wird übrigens durch Fasten abgesenkt, siehe Seite 102), der vor allem für die



Krebsentstehung eine wichtige Rolle spielt. Und dass Krebszellen Zucker lieben,
ist tatsächlich keine Legende. Die WHO empfiehlt, maximal 25 Gramm Zucker
am Tag zu verzehren. Davon sind wir sehr weit entfernt.

Zucker verändert die Hirnleistung

Es gibt viel schlechte Lebensmittel zu kaufen, besonders problematisch sind auch
Kartoffelchips. Wissenschaftler der Universität Erlangen fanden bei
Versuchstieren nach dem Verzehr Veränderungen in über achtzig Hirnarealen,
speziell in jenen, die mit Sucht, Stress, Schlaf, Aufmerksamkeit und Belohnung in
Verbindung stehen. Außerdem führte die Kombination von Kohlenhydraten mit
Fett zu einer Fressgier (Hyperphagie). Diese und andere Untersuchungen nähren
den Verdacht, dass das bei Kindern inzwischen so häufig auftretende
Aufmerksamkeitsdefizit-Syndrom auch mit ungesundem Essen verbunden ist,
vor allem mit Fast-Food-Produkten, die zudem noch auf das Nervensystem
wirkende synthetische Zusatzstoffe enthalten.

Ein wichtiger Punkt beim Übergewicht ist übrigens, dass – als Reaktion auf
die pauschalen Warnungen vor Fett – eine Welle von fettreduzierten »Light«-
Produkten den Markt überschwemmte. Weil es hier häufig Einbußen an
Geschmack gibt, wird dieser durch mehr Zucker oder Salz sowie Kohlenhydrate
wettgemacht. Das erzeugt neue Probleme – vor allem, wenn die Konsumenten
kräftig zulangen, weil sie glauben, von »light« nicht schwer werden zu
können …

Früher wurde Zucker sparsam wie ein Gewürz und gezielt verwendet – für
das Dessert. In vergangenen Jahrhunderten stellte er nur etwa drei bis vier
Prozent der Nahrungsenergie bereit, heute sind es 15 bis 18 Prozent. Zucker
schädigt, wie wir heute wissen, nicht nur die Zähne, sondern genauso das Herz
und das Gehirn. Bei einem höheren Zuckerspiegel im Blut nehmen Gedächtnis-
und Konzentrationsleistung ab. Forscher wie der US-amerikanische Biochemiker
Lewis C. Cantley gehen davon aus, dass Krebs durch einen hohen Zuckerverzehr
mit ausgelöst wird. Dass Menschen mit Übergewicht und Diabetes ein höheres
Krebsrisiko aufweisen, ist jedenfalls bereits bekannt.



Zucker ist letztlich fast überall beigemischt – achten Sie beim nächsten
Einkauf auf das Kleingedruckte –, in Tiefkühlpizza, Ketchup, Joghurt, Wurst
und fast jedem Fertiggericht. Mit Zucker (und Salz) lässt sich fader oder
schlechter Geschmack überdecken. Dass wir zu viel Zucker essen, liegt aber nicht
nur an den Tricks der Nahrungsmittelindustrie, sondern ebenso daran, dass er
uns abhängig machen kann. Unser Gehirn bezieht seine gesamte Energie allein
aus Zucker, und da dieser früher knapp war, reagiert es stark darauf, eben auch
mit Glücksgefühlen.

Am radikalsten wird der Zucker von dem kalifornischen Stoffwechselforscher
Robert Lustig verdammt. Er demonstrierte, dass Versuchstiere, sind sie erst mal
an Zucker gewöhnt, beim Absetzen wie auf einen Heroinentzug reagieren. Diese
Belohnungshormone im Gehirn reagieren übrigens in ähnlicher Weise auf einen
Aperitif. Dass Alkohol (der zu Zucker abgebaut wird) vor dem Essen den
Appetit steigert, ist bekannt. Forscher konnten nachweisen, dass Alkohol genau
diese Essen-Belohnungs-Achse stimuliert.

Was können Sie also tun, um sich gesünder zu ernähren? Essen Sie zum
Beispiel, wann immer Sie können, Vollkorn- statt Weißmehlprodukte.
Vollkornnudeln haben sich im Geschmack deutlich verbessert, und ohnehin ist
das Gewöhnungssache. Auch Kuchen und Pizza funktionieren mit Vollkorn.
Und fallen Sie nicht auf die Fruchtzucker-Masche rein. Auf vielen Produkten
steht inzwischen »mit natürlicher Süße« oder »nur mit Fruchtzucker«. Das Wort
»Frucht« soll uns glauben machen, der Inhalt sei gesund. Das ist leider nicht so.
Fruchtzucker fördert die Fettsynthese in der Leber und führt kaum zu
Sättigungsgefühl. Jahrelang wurde Fruktose Diabetikern empfohlen, weil dieser
Fruchtzucker nicht dazu führt, dass Insulin ausgeschüttet wird. Dadurch kommt
es jedoch nicht zu einem Sättigungssignal im Gehirn – der Hunger bleibt. Vor
einigen Jahren riet dann das Bundesinstitut für Risikobewertung Diabetikern,
mit Fruktose gesüßte Lebensmittel zu meiden. Inzwischen weiß man, dass
Fruktose die ungesunden Cholesterinanteile erhöht und zu einer Fettleber führt.
In Obst ist Fruchtzucker nicht so ein großes Problem, da Ballast- und Nährstoffe,
Vitamine und sekundäre Pflanzenstoffe für eine gesunde Balance sorgen. Auch
Honig enthält Fruktose, aber auch viele wertvolle Inhaltsstoffe.

Richtig schlimm aber ist der aus Mais hergestellte High fructose corn syrup



(HFCS), der in der industriellen Lebensmittelerzeugung häufig verwendet wird,
weil er haltbar ist und billig. Er steht im Verdacht, ein Risiko für viele
Erkrankungen zu sein. Bislang wird er hauptsächlich in den USA verwendet,
aber auch bei uns ist er im Kommen. Dieser ungesunde Sirup ist ein zusätzlicher
Grund, warum der Maisanbau nicht weiter subventioniert werden sollte.

Wer Fruktose meiden will, sollte aber ebenso nicht zu viel Agavendicksaft
konsumieren, der in Bioläden als alternative Süße angepriesen wird. Er – und im
Übrigen auch Trockenfrüchte – enthalten sehr viel Fruktose. Viele Menschen
leiden heute unter einer Fructoseintoleranz. Unser Körper kann die heute
verzehrten Fruchtzuckermengen nicht mehr ausreichend verdauen. Die Folge:
Der Fruchtzucker wandert unverdaut in Dünndarm und Dickdarm, wo
Bakterien ihn vergären. Fäulnisgase entstehen. Das verursacht Durchfall,
Blähungen und Schmerzen.

Weltweit reagiert ein Drittel der Menschen salzsensitiv

Ein anderer Inhaltsstoff, der oft versteckt in Lebensmitteln vorkommt, ist das
Salz. Weltweit ist etwa ein Drittel der Menschen salzsensitiv – das heißt, sie
reagieren mit einer Blutdrucksteigerung auf Salz. Deshalb ist es nicht sinnvoll,
Personen mit Bluthochdruck pauschal zu empfehlen, das Salz zu reduzieren. Ich
rate meinen Patienten zu einem vierwöchigen Selbsttest – kaum zu salzen und
möglichst wenig Brot zu essen. Brot ist eine der großen Salzquellen – wir essen
in Deutschland viel davon, und gleichzeitig gibt es hier nicht die Tradition wie
in einigen Mittelmeerländern, Brot ohne Salz zu backen. Verzichten sollte man
während eines solchen Tests zudem auf Tiefkühl- und andere Convenience-
Produkte, die einen hohen Salzgehalt haben. Und viel Salz steckt in Wurst
(vermehrt in Bio-Wurst, weil bei ihr auf andere Konservierungsmittel verzichtet
wird) und in Käse. Seit Jahren versuchen Mediziner und andere Wissenschaftler
die Lebensmittelindustrie dazu zu bringen, den Salz-, Fett- und Zuckergehalt in
ihren Produkten zu reduzieren. Doch da sich mit ihnen viel Geld verdienen lässt,
war dem bisher noch kein Erfolg beschieden.

Dass einige Menschen empfindlich auf Salz reagieren, liegt vermutlich daran,



dass die Pufferkapazität der Nieren, wo das Natrium ausgeschieden wird,
überfordert ist. Evolutionsgeschichtlich macht es Sinn, dass der Körper Salz
zurückhalten kann, weil die natürliche Nahrung salzarm ist. Mit Beginn der
Konservierung, etwa dem Pökeln, hat sich der Salzkonsum von einem Gramm
auf zehn erhöht – und das Problem nahm seinen Anfang. Hier ist es ähnlich wie
beim Zucker: In Fertigprodukten steckt fast überall Salz, sogar in Keksen.
Versucht man einige Zeit lang, ohne Salz zu kochen und dafür viele
schmackhafte Gewürze einzusetzen, stellt man fest, dass man es eigentlich kaum
braucht.

Gluten – nur eine Marketingmasche?

Vollkorngetreide? Einige werden bei dieser Empfehlung von mir stutzen und
nach dem Gluten fragen? Gluten ist ein Klebereiweiß, das für die
hervorragenden Backeigenschaften des Weizens sorgt. Alle anderen
Getreidemehle liefern Brote mit einem geringeren Volumen und einer weniger
elastischen Krumme, weshalb sie nicht so beliebt sind. Die Kleberproteine des
Weizens bestehen aus Hunderten von Eiweißkomponenten, wozu auch das
Gluten gehört. Man stellt sich das so vor, dass bei der neolithischen Revolution
vor rund 10 ​000 Jahren, als das Getreide auf den Speiseplan des Menschen kam,
das Immunsystem vor die Herausforderung gestellt wurde, eine Immuntoleranz
gegen das bis dahin äußerst selten verzehrte Gluten zu entwickeln. Dass die
meisten von uns Gluten vertragen, ist also eine entwicklungsgeschichtlich junge
Eigenschaft – und sie kann rasch wieder verloren gehen, zum Beispiel durch den
Einfluss einer Darminfektion.

Die Supermarkt-Meter an glutenfreien Lebensmitteln, die in der Regel teurer
sind, wachsen. Dadurch ist natürlich der Weizen in aller Munde. Die Sache ist
jedoch kompliziert, denn wir müssen drei unterschiedliche Krankheitsbilder
unterscheiden. Das bekannteste und schwerste Krankheitsbild ist die Zöliakie
(früher Sprue genannt). Das ist eine Autoimmunerkrankung, die man anhand
spezifischer Blutwerte und Gendiagnostik einkreisen kann und die Diagnose
dann durch eine Magenspiegelung sichert. Bei dieser Erkrankung muss das



Gluten tatsächlich lebenslang gemieden werden. Das bedeutet einen Verzicht auf
Weizen, Roggen und Gerste. Unter Zöliakie leiden etwa 0,3 bis 1 Prozent der
Bevölkerung in Deutschland.

Weiterhin gibt es die eher seltene Weizenallergie – im Blut kann man bei 0,1
bis zu 4 Prozent der Bevölkerung entsprechende IgE-Immunglobuline
nachweisen. Bei 10 Prozent der Müller, Bäcker und Konditoren tritt eine solche
Allergie als Folge des eingeatmeten Mehls auf und kann zu Hautausschlag und
Asthma führen. Hier gilt es, nur den Weizen strikt zu meiden.

Als drittes Krankheitsbild existiert noch eine Überempfindlichkeit mit einem
unaussprechlichen Namen – die Nicht-Zöliakie-Nicht-Weizenallergie-
Weizensensitivität (NCGS). Das ist das, was in der Öffentlichkeit als
»Glutenunverträglichkeit« bekannt ist. Davon scheint eine zunehmende Anzahl
von Menschen betroffen zu sein, die Schätzungen schwanken zwischen 0,6 und
6 Prozent – gleichzeitig ist aber gar nicht sicher, ob dieses Syndrom überhaupt
irgendetwas mit Getreide zu tun hat.

In den USA ist die Zahl der Menschen, die Gluten meiden, in den letzten
Jahren massiv gestiegen, ohne dass objektive Tests irgendwelche
physiologischen Begründungen dafür liefern könnten. Profisportler geben an,
mehr Leistung liefern zu können, wenn sie sich gluten- oder weizenfrei ernähren.
In populären Büchern wie die Weizenwampe des US-Arztes William Davis wird
sogar behauptet, dass Weizen schuld daran sei, dass es immer mehr
Übergewichtige gibt. Vor allem macht Davis den heute häufig angebauten
Zwergweizen dafür verantwortlich. Das ist wissenschaftlich nicht ausreichend
belegt und erscheint mir auch etwas zu einfach gestrickt. Die glutenfreie Kost ist
eben ein großes Geschäft.

Physiologisch ist unklar, was eine Nicht-Zöliakie-Nicht-Weizenallergie-
Weizensensitivität verursacht oder ist. Man könnte es so formulieren: Dieses
Syndrom liegt immer dann vor, wenn Menschen aufgrund von Beschwerden
Weizen meiden. Das kann, muss aber nicht mit dem Gluten zusammenhängen.
Genauso wie eine positive Erwartung die Selbstheilung unterstützt, kann uns die
Befürchtung, dass uns etwas nicht bekommen könnte, Beschwerden verursachen.
Das wäre dann das Gegenstück zum Placebo, ein »Nocebo«.

Dennoch gibt es sie, die Glutensensitivität oder Weizenintoleranz, wie man



auch sagt – vor allem bei Menschen, die unter einem Reizdarm leiden.
Inzwischen vermutet man die Schuldigen dafür in bestimmten Proteinen des
Weizens, den Amylase-Trypsin-Inhibitoren (ATI), die vorwiegend in neueren
Weizensorten wie Zwergweizen vorkommen. Sie schützen die Pflanze vor
Schädlingsfraß, können aber das Immunsystem nachteilig beeinflussen. Wenn
Sie ein Reizdarm-Patient sind, lohnt sich jedenfalls der Versuch, glutenfrei zu
essen. In einer Studie wurden solchen Patienten glutenfreie oder glutenhaltige
Muffins angeboten, ohne dass sie wussten, welche sie aßen. Bei 70 Prozent
verursachten die Gluten-Muffins Beschwerden, die anderen nur bei 40 Prozent.

Wichtig ist, eine Zöliakie einwandfrei zu diagnostizieren und von den
anderen Beschwerdebildern abzuheben. Bei Zöliakie können schon
100 Milligramm Gluten pro Tag zu einer Darmentzündung führen (das sind drei
Brotkrümel), die verträgliche Menge bei Weizenintoleranz ist höher. Sehr positiv
ist die breite Auswahl an glutenfreien Produkten für Menschen, die an Zöliakie
erkrankt sind. Menschen mit einer Glutenintoleranz empfehle ich, es immer mal
wieder mit Gluten und Weizen zu versuchen, aber in Vollkornform und
Bioqualität, und sich dann zu beobachten. An unserer Klinik haben wir die
Erfahrung gemacht, dass etwa die ayurvedische Ernährungsform, die kaum Brot
und Nudeln enthält, bei dieser Problematik gut helfen kann, ohne dass zu viel
Geld für spezielle Lebensmittel ausgegeben werden muss.

Die Darmbakterien – eine Welt voller Rätsel

Ob wir gesund sind oder krank werden, hängt ausschlaggebend von der
Mikrobiota ab, also dem Bakterienkosmos im Darm. Der Darm ist – als riesige
Kontaktfläche mit der Nahrung, also der Außenwelt – der Ort, wo das
Immunsystem maßgeblich geprägt wird und wo sich entscheidet, ob
Autoimmunerkrankungen entstehen, möglicherweise auch Krebs und
Arteriosklerose. Bei vielen rheumatoiden Erkrankungen, bei Arthritis, Allergien,
Morbus Crohn, Colitis ulcerosa, aber auch bei neurologischen Leiden wie
Multipler Sklerose und Parkinson ist inzwischen bekannt, dass die Mikrobiota



dabei eine sehr große Rolle spielt – auch wenn wir noch nicht sagen können,
welche therapeutischen Konsequenzen daraus abzuleiten sind.

Das wird dazu führen, dass die Ernährung nun einen ganz anderen
Stellenwert als bisher bekommen wird. Denn sie kann die Zusammensetzung der
Darmbakterien und ihrer vielen verschiedenen Stämme beeinflussen. Auch das
ist wieder ein Pluspunkt für die vegetarische Ernährung, weil sich die
gesundheitsfördernden Bakterien vor allem über Ballaststoffe ernähren – sie
werden deshalb Präbiotika genannt. Eine im Wissenschaftsjournal Nature
publizierte Studie zeigte, dass sich bei einer Umstellung von der normalen
Mischkost auf pflanzliche Ernährung bereits nach drei, vier Tagen massive
Veränderungen der Mikrobiota nachweisen lassen. Und sequenziert man die
Matrix der Gene, so sieht man sofort eine entzündungshemmende Wirkung.

Einzelne Wechselwirkungen kann man schon heute sehr gut beschreiben:
Nimmt man Lecithin zu sich – einen fettähnlicher Stoff, der im Eidotter, aber
auch in Fleisch und weniger in Soja steckt – führt das über die Mikrobiota im
Darm zur Produktion eines Stoffwechselfaktors, der sehr stark die
Gefäßverkalkung fördert. Tötet man die Mikrobiota durch ein Antibiotikum ab,
verschwindet dieser Faktor aus dem Körper – hier kann man sehr klar die Rolle
der Bakterien nachvollziehen.

Ein positives Beispiel ist die Rote Bete. Von Natur aus weist sie über
1000 Milligramm Nitrat pro Kilo auf. Essen wir Rote Bete, wird dieses Nitrat in
den Speicheldrüsen konzentriert und dann über die Bakterien im Mund zu Nitrit
umgewandelt. Nitrit wird dann geschluckt und im Magen-Darm-Trakt in
Stickoxid umgewandelt, das die Gefäße schützt. Dieser Kreislauf ist es, der die
Rote Bete – mithilfe der Bakterien – so gesund macht. Rote-Bete-Saft senkt nicht
nur den Blutdruck, wenn man ein Viertel oder einen halben Liter täglich davon
trinkt. Er gilt auch als Naturdoping: Männer unter vierzig, die sechs Tage lang
täglich einen halben Liter Rote-Bete-Saft tranken und dann einen Fahrrad-
Ergometer-Test machten, wiesen nach einer Studie von 2009 eine
fünfzigprozentige stärkere Ausdauerleistung auf als bei einem
Vergleichsgetränk. Wegen dieser gefäßerweiternden Eigenschaften wird Rote-
Bete-Saft jetzt sogar von Kardiologen bei einer Herzinsuffizienz empfohlen: Er
senkt die Herzarbeit.



Die Tücke liegt also im Detail: Bis vor ein paar Jahren hat man Nitrat und
Nitrit als unerwünschte Inhaltsstoffe in der Nahrung gebrandmarkt, weil sie in
Verbindung mit bestimmten Proteinen krebserregend sind. Doch da gibt es feine,
aber wichtige Unterschiede: Nimmt man Nitrat über Fleisch zu sich, bildet sich
über die darin enthaltenen Amine krebserregendes Nitrosamin. Das Nitrat der
Roten Bete hingegen verbindet sich gar nicht mit dem Protein. Das hat auch
dazu geführt, dass das Bundesinstitut für Risikobewertung seine Warnungen
relativiert hat, weil die Vorteile beim Verzehr von nitratreichem Gemüse die
Nachteile überwiegen.

 

Patientengeschichte Parkinson
Ayurveda – Essen gegen das Zittern
Ein vierundvierzigjähriger Patient, Vater von drei Kindern und von kräftiger
Statur, hatte sich immer »gutbürgerlich« ernährt, bis er die Diagnose
Parkinson bekam, in für diese Krankheit recht jungen Jahren.

Bei Parkinson sterben die Scheidewände der Nervenzellen im Gehirn ab.
Symptome sind das typische Zittern sowie Bewegungsstörungen. Der
dreifache Vater konnte plötzlich seinen linken Arm nicht mehr richtig
durchstrecken. Die linke Hand zitterte, wenn er sie stillhielt. Zwar vermochte
er noch zu arbeiten, aber wie lange? Die Krankheit bedrohte seine Existenz.

Von Parkinson betroffene Menschen bauen langsam immer mehr ab. Diese
Krankheit ist nicht zu kurieren, auch nicht durch Naturheilkunde. Wir sind
froh, dass sie durch Medikamente gebremst werden kann. Und man kann den
Prozess des Hinauszögerns sehr gut unterstützen – vor allem mit Ayurveda.
Die indische traditionelle Medizin verzeichnet gerade bei neurologischen
Erkrankungen erstaunliche Erfolge.

Im Ayurveda werden mit den Doshas (siehe Seite 226ff.) drei
Konstitutionstypen unterschieden: Weil die Krankheit des Patienten nach
indischer Vorstellung mit einem Zuviel an Vata in Verbindung steht, wurde
ihm Nahrung empfohlen, die diese »windige«, nervenbelastende Seite in ihm
abschwächt. Das bedeutete für ihn: erdende Gemüse wie Kürbis, Rüben oder



Kartoffeln, die Speisen am liebsten in flüssig-soßiger Konsistenz, eher Currys
als trockenes Gemüse. Um seiner Grundkonstitution Kapha gerecht zu
werden, sollte er alles gut würzen, dem Essen leichte Schärfe verleihen und
die Portionen nicht zu groß werden lassen. Tierische Produkte hat der Patient
heute weitgehend von seinem Speiseplan verbannt – dafür isst er
Nahrungsmittel, die in vielerlei Hinsicht besonders gesund sind:
Hülsenfrüchte, Saaten, Nüsse, Brokkoli oder Sprossen.

Der zweite therapeutische Ansatz klingt für viele vielleicht erst einmal
abstoßend, hilft aber sehr gut: ölige Einläufe. Sie leiten belastende Stoffe aus
der Darmschleimhaut aus. Die Anhänger des Ayurveda gehen davon aus,
dass das Endstück des Dickdarms der Hauptsitz von Vata ist. Die Einläufe
entlasten dort also lokal, verändern aber auch das Milieu im gesamten Darm
und damit das Nervensystem. Außerdem macht der Patient Yoga, weil die
verlangsamte Atmung beruhigt, und einmal pro Woche eine ayurvedische
Ölmassage, die Körper und Geist entspannt. Beruflich hat er seine
Selbstständigkeit als Caterer nicht aufgegeben, aber um weiter aktiv bleiben
zu können, ohne ständig seine Leistung zu erhöhen, hat er seine Aufträge
reduziert.

Milch – kein gesundes Lebensmittel

Die Stoffwechselvorgänge finden in unserem Körper in einem wässrigen Milieu
statt. Die hohe Anzahl enzymatischer Prozesse und anderer chemischer
Vorgänge verlangen dabei einen konstanten pH-Wert, der sich als Normalwert
im Körper in einem leicht basischen Bereich (zwischen 7,35 und 7,4) bewegt.
Schon geringe Abweichungen sind mit dem Leben nicht vereinbar. Auf der
Intensivstation arbeitet man deshalb mit einem Blutgasanalysegerät. Schweben
Patienten zwischen Leben und Tod, erkennt man das unter anderem daran, dass
das Blut sauer wird, eine Azidose (akute Übersäuerung) einsetzt.

Es ist aber auch nicht so, dass überall im Körper der gleiche pH-Wert
herrscht. Im Magen zum Beispiel ist er extrem sauer – zwischen 1,2 und 1,3. Die



Galle ist basisch, 7,4 bis 7,7. Der Speichel hat 6,8. Der Stuhl sollte möglichst sauer
sein und im pH-Wert zwischen 6 und 7 liegen.

Die Regulation des Säure-Basen-Haushalts erfolgt über ein ausgeklügeltes
Puffersystem. Die beiden wichtigsten Organe sind dabei die Lunge, die
Kohlendioxid abatmet, und die Niere, die Bicarbonat ausscheidet und auf diese
Weise den pH-Wert regulieren kann. Dieses System ist sehr leistungsfähig. Doch
wird es überfordert, mobilisiert der Körper Minerale, die aus dem Knochen
herausgelöst werden – das hat Osteoporose zur Folge. Ein zweiter Weg läuft
über das Bindegewebe, das dadurch austrocknet und schmerzempfindlich wird.
Ein Säureüberschuss im Körper wird mit zunehmendem Alter ein Problem, weil
die Funktionsfähigkeit der Nieren abnimmt und damit die generelle
Pufferkapazität. Kommen noch andere Faktoren hinzu, etwa chronische
Entzündungen, und überwiegen säurebildende Nahrungsmittel, sind
gesundheitliche Schäden möglich.

Säurebildende Lebensmittel sind keineswegs identisch mit denen, die sauer
schmecken. So enthält die Zitrone flüchtige Säuren, die gar nicht in die Blutbahn
geraten, sondern im Magen aufgelöst werden, sodass nur die basischen
Bestandteile übrig bleiben. Negativ auf den Säure-Basen-Haushalt wirken vor



allem tierische Eiweiße und Phosphorsäure, die in colahaltigen Getränken ist,
aber auch im Brot und anderen Getreideprodukten. Neben dem Knochenabbau
und den Bindegewebsschwächen können Säuren vermutlich den Gelenkknorpel
schädigen, ebenso können sie zu einer vermehrten Ausschüttung von
Stresshormonen wie Cortisol führen, ein weiterer Faktor, der die Knochen
schädigt. Das hat die DONALD-Studie (DOrtmund Nutritional and
Anthropometric Longitudinally Designed) zur Kindergesundheit der Universität
Bonn herausgefunden. Weiterhin tritt Diabetes bei einem Säureüberschuss
häufiger auf.

Aus medizinischer Perspektive ist der Säure-Basen-Haushalt ein spannendes
Gebiet: Chronische Nierenprobleme lassen sich durch eine Alkalitherapie, also
die Gabe von Basentabletten oder -pulver, sehr gut behandeln; eine an tierischen
Proteinen arme Kost wird schon lange empfohlen.

Die Bewertung der Milch hat sich durch diese Erkenntnisse total gewandelt.
Lange dachte man, dass sie durch ihren Kalziumgehalt den Knochen schützt.
Heute wissen wir, dass es genau umgekehrt ist: Aufgrund der Säure, die Milch
im Körper erzeugt, übersteigt der Kalziumabfluss bei Weitem das Kalzium, das
man zuführt. Milchprodukte haben also eine negative Kalziumbilanz und sind
keine Osteoporosetherapie.

Es ist nicht möglich, hundertprozentig zu beschreiben, welches Lebensmittel
wie viel Säure produziert. Aber es gibt die sogenannten PRAL-Werte (Potential
Renal Acid Load) – eine Formel, in die säurefördernde Faktoren wie die
schwefelhaltige Amino- und die Phosphorsäure sowie Schutzfaktoren (Minerale,
Kalium oder Kalzium) eingehen. Sie sind von den Ernährungswissenschaftlern
Thomas Remer und Friedrich Manz entwickelt worden und geben gute
Anhaltspunkte. Sie zeigen, dass Fleisch, Käse und Wurst sauer sind, auch einige
Nüsse und Getreide in jeder Form, selbst Fisch, vor allem eingedoster, mit
Thunfisch an der Spitze. Die Überraschung für mich: Schwarzer Espresso, den
ich liebe, ist nicht sauer, sondern leicht basisch.

Das alles zeigt wieder einmal, welche Vorteile es hat, wenn man sich
pflanzenbasiert ernährt, also Fleisch und Fisch weglässt und sich beim Käse auf
kleine Mengen beschränkt. Möchte man tatsächlich mal sündigen, hilft es,
zugleich ein Glas Orangen- oder Gemüsesaft zu trinken. Das puffert die Säure



und sorgt für einen gesunden Ausgleich. Bicarbonatreiche (auch Hydrocarbonat
genannt) Mineralwässer sind ebenfalls sinnvoll, insbesondere, wenn man unter
einer chronischen Erkrankung leidet. Man kann auch Bullrich-Salz oder
Basenpulver einnehmen – in Detox-Kliniken wird das oft verabreicht. Die
Studien, auf die sich dabei berufen wird, haben allerdings keine wirkliche
Qualität. Ich bleibe bei meiner Argumentation: Es macht keinen Sinn, sich
schlecht zu ernähren und dann dagegen eine Tablette einzuwerfen.

Es gibt kommerzielle Angebote des Basenfastens mit Kartoffeln und
Wurzelgemüse, also einer veganen, gemüsereichen Ernährung. Das ist im Prinzip
sicher gesund, aber das manchmal dazugenommene Beiwerk wie z. ​B. Schüssler-
Salze bedarf es nicht und Basenfasten sollte nicht mit Heilfasten, dass viel
stärkere Wirkungen hat, verwechselt werden.

Wer außerdem noch etwas gegen Übersäuerung tun will, der kann das mit
»pranayama«, yogischen Atemübungen, bei denen beim Ausatmen mehr Säure
abgeatmet wird. Auch Schwitzen in der Sauna entlastet.

La Grande Bouffe – Das große Fressen

»Nachdem wir das Ziel aus unseren Augen verloren hatten, verdoppelten wir
unsere Anstrengungen.« Dieses Zitat von Mark Twain kommt mir immer wieder
in den Sinn, wenn ich Studien zum Thema Ernährung, Fehlernährung und
Übergewicht aufmerksam lese. Zum Beispiel die der Arbeitsgruppe von
Guenther Boden zu den Stoffwechselfolgen eines »großen Fressens«. Die
Forscher gaben freiwilligen Probanden eine Woche lang jeden Tag 6000 kcal
einer ungesunden »western diet« zu essen. Das ist fast dreimal so viel wie die
Standardempfehlungen lauten. Doch wer einmal auf einem Kreuzfahrtschiff
gereist ist, wird wissen, dass solche extensiven Nahrungsaufnahmen auch im
realen Leben vorkommen können. Und das betrifft alle All-you-can-eat-
Angebote.

Bei der Studie von Boden und seinem Team – von Insidern als AIDA-Studie
bezeichnet – hatte das exzessive Essen nachhaltige Folgen für die Gesundheit der
Teilnehmer. Sie nahmen im Schnitt 3,5 Kilogramm zu, und es zeichnete sich



bereits die erste Stufe eines Diabetes mellitus ab. Als Ursache wurde oxidativer
Stress (schädigende freie Radikale) ausgemacht, ausgelöst durch die überhöhte
Kalorienzufuhr. So weit, so vernünftig. Die Forscher gelangen jedoch zu einer
verqueren Schlussfolgerung. Aus der Erkenntnis, dass übermäßige Nahrung bei
gesunden Männern bereits nach wenigen Tagen verheerende Folgen hat, wird
folgender Schluss gezogen: »… unsere Resultate (belegen) die dringliche
Notwendigkeit, Medikamente zu entwickeln, die den oxidativen Stress
reduzieren«. Die Wissenschaftler ziehen nicht den naheliegenden Schluss, dass
die Ergebnisse zeigen, wie wichtig es ist, sich mit weniger Kalorien und gesund
zu ernähren.

Es geht nämlich auch anders: So zeigte die Arbeitsgruppe von Sarah Steven in
zwei Studien, dass Diabetes mellitus durch ein achtwöchiges Fasten sogar heilbar
ist. Dies wurde von Internisten und Diabetologen noch bis vor wenigen Jahren
völlig ausgeschlossen. Man ging davon aus, dass die Bauchspeicheldrüse für
immer erschöpft ist und kein Insulin mehr produzieren kann.

 

Patientengeschichte Diabetes
Den Hunger zähmen
Die gelernte Bauzeichnerin mit starkem Berliner Akzent brachte bei
1,65 Metern Körpergröße stattliche hundert Kilo auf die Waage –
Übergewicht ist nicht selten bei unseren Patienten. Verantwortlich dafür ist
oftmals eine medizinische Therapie, die heute leider Standard ist: Insulin. Fast
zehn Prozent der Bevölkerung leiden unter einer Erschöpfung der
Bauchspeicheldrüse, dem Diabetes Typ 2. Weil der Körper nicht mehr
genügend Insulin produzieren kann, wird dieses wachstumssteigernde
Hormon medikamentös ersetzt.

In der Praxis führt das zu einer Negativspirale: Die Patienten nehmen zu,
bewegen sich immer weniger, und der veränderte Stoffwechsel führt dazu,
dass die Zellen resistent gegenüber dem Insulin werden. Das wiederum
erhöht den Blutzuckerspiegel, in der Folge bekommen die Patienten noch
mehr Insulin. So entsteht der Teufelskreis, der die Patientin, die seit zwanzig
Jahren unter Diabetes litt, auf hundert Kilo anwachsen ließ – und womit sie



ihr Risiko für Gefäßverkalkung und Herz-Kreislauf-Erkrankungen steigerte.
Dass zudem Rheuma bei ihr diagnostiziert wurde und zwischenzeitlich eine
Cortisontherapie notwendig wurde, belastete ihren Insulinhaushalt
zusätzlich – er schwankte so stark, dass sie nachts um drei etwas essen
musste, um nicht in einen Unterzucker zu geraten.

Die Patientin, inzwischen Mitte sechzig, lernte Fasten, was ihren Insulinbedarf
deutlich reduzierte. Als sie zu uns in die Klinik kam, waren es täglich
102 Einheiten, als sie ging, nur noch fünfzehn. Dank Fasten und
Behandlungen in einer Kältekammer wurden auch die Rheumabeschwerden
besser. Hand- und Fußgelenke sind abgeschwollen, die Frau ist wieder viel
beweglicher und hat zehn Kilo abgenommen.

Was hat die Negativspirale durchbrochen? Fasten wirkt wie eine Reset-Taste:
Die Übersteuerung des Zucker-Insulin-Systems wird unterbrochen. Darbt der
Organismus eine Woche lang, aktivieren die Zellen neue Rezeptoren, über die
sie Zucker einschleusen können – schließlich wollen sie bei Mangel alles
verwerten, was sie kriegen. Isst der Patient nach der Fastenkur wieder,
kommt der Zucker dank der neuen Rezeptoren leichter in die Zellen – und
der Körper braucht weniger Insulin. Kälte ist ein zusätzlicher Reiz, der die
Sensitivität für Insulin steigert. Bei Diabetes Typ 1, bei dem die
Bauchspeicheldrüse kein Insulin mehr produzieren kann, muss das Hormon
substituiert werden. Der Typ-2-Diabetes jedoch, die wesentlich häufigere
Erkrankung, kann durch Lebensstiltherapien sehr gut behandelt werden –
wenn das empfindliche Gleichgewicht des Stoffwechsels nicht gleich durch
Insulin übersteuert wird.

Die Bauzeichnerin hielt nach dem Fasten noch zwei Wochen lang eine 1400-
Kalorien-Diät ein, um den Insulinspiegel auf niedrigem Niveau zu halten. Das
fiel ihr nicht schwer, weil der Körper sie nicht mehr ständig zum Essen
animierte.

Vegetarische Lebensart



Zehn gesunde Jahre mehr – das verspricht eine Ernährung und Lebensweise, wie
sie zum Beispiel an den Adventisten in Kalifornien seit Jahren studiert wird. Als
evangelische Glaubensgemeinschaft betrachten sie »ihren Körper wie Gott«, so
titelte einmal die Los Angeles Times. Sie lehnen Alkohol und Nikotin ab und
widmen sich intensiv einem gesunden Leben. Sie gehen viel spazieren und
pflegen intensive Sozialkontakte. Die Glaubensgemeinschaft in Loma Linda zählt
deshalb zu den »Blue Zones«, in denen die meisten gesunden Hochbetagten
leben. Für einen Teil der Adventisten ist die vegetarische Ernährung der
wesentliche Teil dieses Erfolgsrezepts. Denn auch hier zeigt sich im Vergleich
von Misch- und vegetarischer Kost, dass die Vegetarier unter den Adventisten
weniger Herzinfarkte, weniger Schlaganfall, weniger Darmkrebs und weniger
Diabetes haben.

Immer wieder fällt auf, dass traditionelle Ernährungsformen, vor allem die
asiatische, aber auch die mediterrane Kost, gesünder sind als die westlichen
Varianten. Der Grund: Sie enthalten weit weniger tierische Proteine oder
verzichten sogar ganz darauf. Da drängen sich Fragen auf: Warum essen wir
überhaupt Fleisch, wenn es uns umbringt? Macht es dann nicht Sinn, Vegetarier
zu werden?

In Diskussionen wird mir bei der Vegetarier-Frage immer wieder
entgegengehalten: Der Mensch ist von der Evolution her ein Allesfresser, deshalb
sei das mit der rein pflanzlichen Ernährung Unsinn. Na gut, erwidere ich dann,
aber die Situation hat sich inzwischen geändert. Wir wandern nicht mehr am
Tag sechzig bis achtzig Kilometer wie die Massai-Jäger. Eine Steinzeit-Diät
(Paleo-Diät) mit viel Fleisch zu propagieren, doch mit Heizung und Carsharing
zu leben, das passt nicht zusammen.

Michael Greger, US-Arzt und Bestsellerautor, ist ein aktiver Befürworter der
vegetarischen Ernährung. Er kritisiert, dass das tierische Protein jahrzehntelang
von der Ernährungswissenschaft verharmlost und zugleich das pflanzliche
Eiweiß abgewertet wurde. Diese fehlende Chancengleichheit nennt Greger das
»große Protein-Fiasko«. Es führte dazu, dass die vegetarische Ernährung vor
allem deshalb negativ beurteilt wurde, weil man behauptete, sie enthalte nicht
genügend Proteine. Gleichzeitig wurden die Empfehlungen für eine



Proteinaufnahme ständig höher geschraubt, ohne dass es dafür wissenschaftliche
Belege gab.

Geholfen hätte vielleicht ein Blick auf die Muttermilch. Es ist davon
auszugehen, dass die Evolution die Muttermilch so »konzipiert« hat, dass sie
den größtmöglichen Nutzen für das Kind bietet. Auffallend ist dabei, dass sie nur
einen geringen Proteingehalt aufweist. Das ist auch einer der Gründe, warum es
tatsächlich riskant sein kann, Babys Kuhmilch zu geben. Und letztlich ist es
ebenfalls ein Hinweis dafür, dass wir sehr viel weniger Protein brauchen als
bisher angenommen.

Zur Fehleinschätzung kam der Umstand hinzu, dass – wie auch bei Fett und
Kohlenhydraten – nicht differenziert wurde. Das änderte sich erst vor einigen
Jahren, als mehr und mehr Studien belegten, wie eindeutig tierisches Eiweiß das
Risiko für Herz-Kreislauf-Leiden, Schlaganfall und Diabetes erhöht. Warum das
so ist, konnte bislang nicht ganz geklärt werden. Man vermutet, dass es mit den
schon erwähnten schwefelhaltigen Aminosäuren zu tun hat, aus denen sich die
Proteine aufbauen. Sie führen zu entzündlichen Prozessen im Körper. In
tierischen Proteinen ist ihr Anteil höher als in pflanzlichen.

In einer Harvard-Studie wurde an über 130 ​000 Teilnehmern die Wirkung von
tierischem und pflanzlichem Eiweiß verglichen. Im Schnitt enthielt ihre Nahrung
im Mittel zusammengefasst zu 14 Prozent tierisches Protein und zu vier Prozent
pflanzliches. Dividierte man die Gruppen schrittweise je nach Häufigkeit ihres
Verzehrs mehr tierischen oder mehr pflanzlichen Eiweißes auseinander, zeigten
sich auf einmal ganz deutliche Gesundheitsunterschiede über die Jahre. Der
Verzehr mehr pflanzlichen Eiweißes, so fanden die Forscher, war mit einer
signifikant niedrigeren Sterblichkeit durch Herz-Kreislauf-Krankheiten
verbunden. Als Ergebnis machten die Forscher folgende Rechnung auf: Ersetzt
man nur 3 der 14 Prozent des tierischen Eiweißes durch pflanzliches, sinkt das
frühe Sterberisiko deutlich ab. Besonders erkennbar ist dieser Effekt, wenn
Wurst und anderweitig verarbeitetes rotes Fleisch durch Pflanzenproteine
substituiert werden – minus 34 Prozent. An zweiter Stelle folgt der Nutzen durch
einen Verzicht auf Eier – minus 19 Prozent. Der Austausch von unverarbeitetem
rotem Fleisch durch pflanzliches Eiweiß bringt immer noch ein Minus von zwölf



Prozent. Besonders gravierend wirkt sich tierisches Eiweiß auf das Diabetes-
Risiko aus.

Einige Ernährungswissenschaftler und Mediziner wenden ein, dass eine
fleisch- und milcharme Ernährung zu Muskelabbau und Osteoporose führe. Das
aber ist falsch, wie ich es schon bei der Säure-Basen-Thematik gezeigt habe
(siehe Seite 161ff.). Eine große schwedische Studie wies nach, dass die Gefahr, an
Osteoporose zu erkranken, sogar steigt, wenn mehrere Gläser Milch am Tag
getrunken werden. Forscher der Harvard University, die auch den Milchkonsum
bei Kindern und Jugendlichen untersuchten, fanden keinen Nutzen, sondern
tendenziell eher Nachteile. Bei dieser Langzeitstudie stellten sie Jahrzehnte später
unter anderem die Häufigkeit eines Oberschenkelhalsbruchs fest. Das Kalzium in
der Milch besaß keinerlei Schutzwirkung. Im Gegenteil: Bei milchtrinkenden
Männern war die Bruch-Rate sogar etwas höher als beim Durchschnitt der
männlichen Bevölkerung. Im Schnitt waren sie auch größer, was ihr Risiko
erhöht. Dass Milch auch Wachstumshormone enthält, ist bekannt.

Fleischverzehr lässt auch die Stresshormone ansteigen. Dazu reicht schon eine
einzige Fleischmahlzeit. Wenn man die Esser danach einem Belastungstest
unterzieht, sind sie weniger stressresistent als die Personen, die nur Pflanzliches
verzehrt haben. All das trägt vermutlich dazu mit bei, dass tierisches Eiweiß
Krebserkrankungen fördert.

Was ist aus dieser Erkenntnis zu schließen? Sollten wir alle Vegetarier
werden? Wenn man all diese Aspekte berücksichtigt und auch die ethische
Probleme der Massentierhaltung, die Umweltschäden und den Energieverbrauch
mit berücksichtigt, kann man diese Frage nur mit Ja beantworten.

Vegetarisch oder vegan?

Viele Menschen können sich ein Leben als Vegetarier jedoch nur schwer
vorstellen. Derzeit essen Männer hierzulande im Schnitt 1,2 Kilogramm Fleisch
pro Woche, Frauen 600 bis 700 Gramm. Die Deutsche Gesellschaft für
Ernährung hält – merkwürdigerweise – 300 bis 600 Gramm noch für sinnvoll,
dabei hat Fleisch kaum Nährwert, wie Sie gleich sehen werden, dafür jede Menge



Risikofaktoren: gesättigte Fette, tierisches Eiweiß, Antibiotikarückstände,
Hormone, Viren, persistente organische Schadstoffe (als Dickmacher
verdächtigt). Darüber hinaus entstehen die ungesunden polyzyklischen
aromatischen Kohlenwasserstoffe beim Grillen, Braten und Räuchern.

Im Kern begehen Sie ein einfaches Tauschgeschäft: Je weniger Fleisch Sie
essen, desto mehr essen Sie von anderen Dingen. Sind diese anderen Dinge dann
gesundes Gemüse, Vollkorngetreide, Hülsenfrüchte und Nüsse, senken Sie enorm
Ihr Risiko für chronische Erkrankungen. All die in ihnen enthaltenen Vitamine
und sekundären Pflanzenstoffe wirken gegen Krebs, Arterienverkalkung,
Bluthochdruck, Bakterien, Viren, freie Radikale und Entzündungen.

Doch die Naturheilkunde stellt ja selten eherne Gesetze auf, immer verlangt
sie, dass man die individuelle Verträglichkeit berücksichtigt. Der
Ernährungsmediziner Franz Xaver Mayr hatte als Erster beobachtet, dass
Rohkost, so gesund sie ist, nicht von allen Menschen vertragen wird. »Was dem
Schmied bekommt, zerreißt den Schneider« – das ist zwar ein alter Spruch, doch
er gilt immer noch. Jemand, der körperlich arbeitet und sich viel bewegt, kann
mehr Rohkost, mehr »kalte« Kost essen. Andere sollten ihr Essen lieber
asiatisch/ayurvedisch schonend dünsten oder entsprechend würzen (Krautsalat
mit reichlich Kümmel zum Beispiel).

Heute messe ich der individuellen Verträglichkeit aber nicht mehr den
gleichen Rang zu wie noch vor zehn Jahren. Die Forschung zum Mikrobiom hat
gezeigt, dass sich der Körper relativ zügig, bereits in Tagen und Wochen
veränderten Nahrungsgewohnheiten anpassen kann. Achtsamkeit kann
trotzdem nicht schaden: Im Winter verlangt der Körper eher Wurzelgemüse,
Kohl oder Hülsenfrüchte statt Zucchini, Erdbeeren oder Wassermelone. Im
Sommer hat Zimt, ein wärmendes Gewürz, wenig zu suchen. Und wichtig ist,
sich beim Essen Zeit zu lassen und langsam zu kauen. Dabei sollte man nichts
trinken, um die Verdauungssäfte durch die zugeführte Flüssigkeit nicht zu
verdünnen.

Früher war mein Lieblingsgericht Schweinebraten mit Spätzle gewesen. Ich
habe jedoch die Erfahrung gemacht, dass sich nach einigen Wochen
vegetarischen Essens der Geschmack verändert. Man hat auf einmal Freude an
Gemüse, Hülsenfrüchte, Obst, Beeren, Nüsse, an der Vielfalt ihrer Aromen.



Ziemlich schnell merkt man auch, dass das allgemeine Wohlbefinden steigt.
Erste Studien konnten belegen, dass die Umstellung auf vegetarische Ernährung
mit einer Stimmungsverbesserung einhergeht. Die schlechtere Stimmung der
Fleischesser hängt möglicherweise mit den Stoffwechselprodukten zusammen,
die vor allem Tiere bei einer Massenhaltung produzieren, zuletzt beim Transport
und ihrer Schlachtung (siehe auch Seite 175).

Ein spannendes Experiment machte das ZDF: Freiwillige erhielten die Chance,
mehrere Wochen lang veganes Essen auszuprobieren. Eine zweite Gruppe erhielt
Fleischgerichte. In jedem Fall waren die Mahlzeiten hervorragend: Die erste
Gruppe versorgte der prominente Vegan-Koch Attila Hildmann, die zweite
wurde von dem nicht minder bekannten Alfons Schuhbeck bekocht. Ich hatte die
Aufgabe, beide Gruppen medizinisch zu betreuen. Selbstverständlich ist in solch
einem Rahmen keine wissenschaftliche Aussage möglich. Mir fiel aber auf, dass
die Teilnehmer, die sich vegan ernährten, sich psychisch deutlicher wohler zu
fühlen schienen.

Laktovegetarisch mit überschaubaren Mengen von Bio-Milchprodukten ist
eine hervorragende gesunde Ernährungsweise. Vegan ist nicht zwingend
gesünder, aber für einige inzwischen vor allem aus ethischen Gründen die
bevorzugte Wahl. Es ist allerdings eine Herausforderung, seine Ernährung auf
vegan umzustellen. Meinen Patienten schlage ich vor, es erst mal
laktovegetarisch zu versuchen, da Käse, Joghurt und andere Milchprodukte das
Repertoire doch beträchtlich erhöhen. Essen Sie bei Milch und Käse möglichst
gute Bioprodukte – und sparen Sie bei ihrem Kauf nicht, sondern lieber an der
Menge. Wenn vegan eine umsetzbare Option für Sie ist, achten Sie auf die
vielfältige Gemüsewahl, Nüsse und Vollkornprodukte und eine ausreichende
Zufuhr von pflanzlichem Eiweiß. Viele pflanzliche Proteine enthalten
Hülsenfrüchte und Vollkornprodukte, die vor allem von Menschen über sechzig,
wenn der Eiweißbedarf steigt, in ausreichender Menge gegessen werden sollten.
Wichtig für Veganer ist die Substitution von Vitamin B12, denn ein Mangel an
B12 kann zu ernsthaften neurologischen Erkrankungen oder Blutbildstörungen
führen. Eine sehr gute Möglichkeit neben Vitamin-B12-Tropfen ist es, eine B12-
haltige Zahnpasta zu benutzen.



Eier sind nicht gesund

Häufig werde ich gefragt, wie gesund sind Eier? Gesicherte Erkenntnis ist, dass
zumindest Diabetiker, die Eier essen, ein erhöhtes Risiko für Herzerkrankungen
und einen Schlaganfall haben. Dass Eier auch in anderen Fällen ungesund sind,
zeigte eine Studie, die 2013 im New England Journal of Medicine veröffentlicht
wurde: Das im Eidotter hoch konzentrierte Lecithin wird über den Stoffwechsel
der Darmbakterien in ein Risikoprodukt für Herz-Kreislauf-Leiden und Diabetes
verwandelt.

Dazu kommt die Tatsache, dass Eier oft mit Keimen und Toxinen belastet
sind, mit Salmonellen und anderen Erregern. Dies lässt mich meinen Patienten
raten, auf Eier lieber zu verzichten – in Fertigprodukten und in der Kantinenkost
sind ohnehin noch genügend Eier versteckt. Wer nicht auf Eier verzichten kann,
dem hilft vielleicht ein wöchentlicher »Betrugstag« (Cheat Day) zu Beginn der
Umstellung: An ihm darf gesündigt werden. Das wirkt gegen das Verlangen, das
man normalerweise hat, wenn man gezwungen wird, sich etwas zu versagen.

Eine andere Frage an mich ist jene, ob es sinnvoll ist, Fleischersatzprodukte zu
kaufen. Die Biomärkte sind inzwischen voll mit Soja-Schnitzeln, Seitan-Burgern
oder Tofu-Würstchen. Fällt der Verzicht auf das Original schwer, können diese
Speisen eine kleine Hilfe sein. Auch ich esse sie hin und wieder eine solche.
Schließlich kommt es auf Dauer aber darauf an, nicht nur das Fleisch
wegzulassen, sondern statt Seitan oder Tofu Gemüse und Obst zu essen.

Eine Ernährung, die auf tierische Produkte verzichtet, ist jedoch keineswegs
automatisch gesund. Auch vegetarische oder vegane Kost kann sehr ungesund
sein, wenn sie überwiegend aus Nudeln, Süßspeisen und Fertigprodukten besteht.
Dieses Phänomen wird als »Pudding-Vegetarismus« bezeichnet. Ernährt man
sich aber vielfältig vegan (Kochen lernen macht Spaß!), ist das hervorragend
gesund. So gesund, dass man aufpassen muss, wenn man noch zusätzlich
Medikamente einnimmt. Darauf weist Kim A. Williams, einstiger Präsident des
American College of Cardiology hin, der sich seit 2003 vegan ernährt. Sein
eigenes Risiko-Cholesterin LDL (Low Density Lipoprotein, »böses Cholesterin«)
fiel dabei von 170 auf 90 Milligramm pro Deziliter. Anfangs kann es dadurch



sogar zu Unterzuckerungen und Kreislaufproblemen kommen, weil der
Insulinspiegel stark absinkt. Darauf kann man aber achten.

Dieses Absenken des LDL-Cholesterinspiegels im Blut bei veganer Ernährung
ist wirklich beeindruckend. Das hat auch 2003 eine weitere, in dem US-Journal
JAMA veröffentlichte Studie bestätigt. Leider hat sich aber seitdem der Glauben
durchgesetzt, nur medikamentöse Fettsenker seien in der Lage den
Cholesterinspiegel ausreichend zu senken. Diese sind nicht wirkungsvoller als
die vegane Ernährung, und beide reduzieren gleichermaßen die ebenfalls
wichtigen Entzündungsfaktoren im Blut, die für die Entstehung von
Herzinfarkten mit auslösend sind. Wieder einmal wurde die Chance versäumt,
eine nicht nur in diesem Punkt gesunde Ernährung zu empfehlen, anstatt gleich
auf Medikamente zu setzen.

Es ist gut, dass es Statine gibt, und vielen Menschen helfen sie. Aber sie haben
Nebenwirkungen. Zehn Prozent der Patienten bekommen davon
Muskelschmerzen und werden dadurch von der Bewegungstherapie abgehalten,
die ja die zweite große Säule bei der Herztherapie darstellt. Und noch etwas:
Menschen, die Statine einnehmen, ernähren sich langfristig schlechter als zuvor.
So ein Medikament macht etwas mit unseren Gedanken: Ach, das ist doch egal,
was ich esse, ich nehme ja die Tabletten. Patienten sage ich, was in den
medizinischen Leitlinien steht und empfehle dies. Aber wenn sie ohnehin
skeptisch sind gegenüber noch mehr Medikamenten (denn bei Bluthochdruck,
Diabetes, Herzerkrankungen sind es oft viele Medikamente auf einmal, die
entsprechend verordnet werden), dann und wenn sie starke Nebenwirkungen
haben, schlage ich vor, es mal mit einer veganen Ernährung zu versuchen.

Der Schritt dahin ist für viele groß: Die OECD-Daten, die 2016 veröffentlicht
wurden, lassen Deutschland in einem besonders schlechten Licht dastehen:
Gerade 40 Prozent der Männer und 57 Prozent der Frauen essen einmal täglich
Obst, also im Schnitt gerade mal die Hälfte. Beim Gemüseverzehr nimmt
Deutschland Platz 26 ein – achtundzwanzig Plätze gibt es. Nur 42 Prozent der
Frauen und weniger als ein Viertel der Männer, nämlich 24 Prozent, essen
täglich eine Portion Gemüse. Die Fachgesellschaften empfehlen aber viel mehr –
nämlich eine Menge, die sieben Portionen entspricht.

In Hotels achte ich immer darauf, was die Gäste zum Frühstück auf ihre



Teller packen. Meistens Rührei und Würstchen. Beginnen Sie, wenn Sie vor
einem verlockenden Büffet stehen, mit dem pflanzlichen Teil – Obst oder
Rohkost. Dann haben Sie – bevor Sie am anderen Ende der Tafel schwach
werden – schon den größten Hunger gedeckt.

Männer sind eine besondere Risikogruppe. Sie essen ja doppelt so viel Fleisch
wie Frauen. Das Verzehren von Fleisch gilt sogar als Attribut der Männlichkeit.
Man muss sich nur Magazine wie BEEF! anschauen, dessen Werbung ich
regelmäßig mit der von mir abonnierten Musikzeitschrift Rolling Stone
bekomme. Die wenigsten Männer wissen allerdings, dass ihr Testosteronspiegel
durch Fleischkonsum sinkt. Ich selbst ernähre mich seit zehn Jahren
laktovegetarisch und meine Erfahrung war ähnlich wie die, das Rauchen
aufzuhören. Die ersten drei Monate fielen mir schwer und ich musste mich
manchmal zügeln, wenn ich im Restaurant etwas Leckeres sah – danach war es
vorbei und heute mag ich Fleisch nicht mal mehr riechen. Auch Kinder
gewöhnen sich leicht an vegetarische Ernährung, wie ich in meiner eigenen
Familie sehe.

Ein Bio-Würstchen ist nicht die Lösung

Kürzlich sah ich in einem Bioladen Vater und Sohn anscheinend für ein
»Männerwochenende« einkaufen: In ihrem Wagen lag so ziemlich alles, was
ungesund ist – Fleisch, Würstchen, Chips, Dominosteine, Tiefkühlpizza und
Pommes frites – aber alles in Bio-Qualität. Doch »bio« bedeutet noch längst
nicht, dass die Produkte gesund sind, auch wenn artgerecht erzeugtes Fleisch
sicher eine höhere Qualität hat als das aus einer Massentierhaltung – und somit
weniger schädliche Folgen.

Obwohl die Deutschen Fleischliebhaber sind, legen sie jedoch – abgesehen von
jenem eben erzählten Beispiel – auf Qualität keinen großen Wert. In Umfragen
geben zwar große Teile der Bevölkerung an, dass sie gegen Massentierhaltung
sind und mehr Geld für Fleisch ausgeben wollen. Allerdings schlägt sich diese
Einstellung nicht in der Realität nieder. Man könnte sagen: Der Geist ist willig,
aber das Fleisch … Sie wissen schon. Die Deutschen geben im Vergleich zu ihren



europäischen Nachbarn generell ziemlich wenig für Lebensmittel aus, es sind
gerade zehn Prozent des Pro-Kopf-Einkommens. Dafür fordern sie lautstark
mehr Tierschutz. Kaufen aber Billigfleisch. Immer größere Tierfabriken werden
gebaut, um diese Nachfrage zu decken. Das Tierschutz-Argument untermauert
den Sinn vegetarischer Ernährung.

Seit geraumer Zeit ist nicht nur vegetarisches Essen zunehmend ein Trend,
sondern vor allem veganes Essen. Veganes Essen ist, richtig gemacht und mit
Vitamin B12 ergänzt, nach heutigem Wissensstand die gesündeste Ernährung.
Leider wird diese Erkenntnis von ideologischen Gefechten überlagert. »Vegan«
wird nicht selten als Kampfbegriff gebraucht. Wissenschaftler wie der zitierte
Kardiologe Williams machen sich schnell unbeliebt, wenn sie vegane Ernährung
in den Empfehlungen für ihre Patienten umsetzen. Als ich im Jahr 2000 in
Stanford war, bat ich am Preventive Medicine Research Institute den Ordinarius,
einen Kontakt zu dem Lebensstilmediziner und Veganer Dean Ornish (siehe Seite
142f.) für ein Forschungsprojekt zur Herzgesundheit herzustellen, der für mich
ein Held war und ist. Der Institutsleiter sah mich aber nur grimmig an und
sagte: »We don't like him.« (Wir mögen ihn nicht.)

Dogmatismus bringt uns jedoch nicht weiter. Studien und Fakten sind eine
Sache, aber sie nützen nichts, baut man den Menschen keine Brücken. Natürlich
ist es völlig illusorisch, ganz Deutschland zu Veganern machen zu wollen. Der
Philosoph und Kulturwissenschaftler Harald Lemke, der viel über
Ernährungsethik und Gastrosophie gearbeitet hat, plädiert dafür, die Revolution
der Esskultur statt mit Dogmatismus eher mit kulinarischer Neugierde
anzustreben: »Was wird aus Knollensellerie, wenn man ihn vakuumiert oder bei
Niedrigtemperatur gart?«, schreibt er. »Was müssen wir mit Hirtentäschel und
Giersch anstellen, um die Welt zu verändern? Wer mit Artischocke oder
Süßdolde umzugehen weiß, braucht keine Kalbsknochen, um Kraft in einen
Fonds zu bekommen.«

Ich würde mich freuen, wenn Sie selbst jetzt neugierig geworden wären.



Stillstand macht krank

Die Bedeutung der Bewegung

Es hat viele Jahrzehnte gedauert, bis sich die Erkenntnis, dass durch Bewegung
wichtige Schutz-, Reparatur- und Aufbauprozesse im Körper angestoßen
werden, die gesundheitsfördernd wirken, in allen Bereichen der Medizin
durchgesetzt hat. Heute weiß man durch wissenschaftliche Daten, dass sich
Bewegung als wirksame Therapie bei fast allen Krankheiten erweist. Noch zur
Zeit meiner internistischen Facharztausbildung war es so, dass Herzinfarkt-
Patienten drei Tage lang mehr oder weniger regungslos im Bett liegen bleiben
mussten. Heute ist klar, dass die strikte Bettruhe völlig falsch ist und
»Schonung« bei den meisten Krankheiten kontraproduktiv.

In der Naturheilkunde gehörte Bewegung schon immer zu den ganz
wichtigen Therapien. Eine frühe Erfolgsstory liefert Otto von Bismarcks
Genesung mithilfe seines Leibarztes Ernst Schweninger, der damals Chef des
ersten Naturheilkunde-Krankenhauses in Berlin war.

Der erste Kanzler der Deutschen war gesundheitlich schwer angeschlagen –
geplagt von Rheuma und Diabetes, schlechten Blutwerten und Übergewicht,
auch eine Depression zog herauf. Die Ärzte der Charité wollten ihm Bettruhe
und nährende Kost verordnen. Bismarck hörte aber stattdessen auf Schweninger,
der ihm zu täglichen Spaziergängen und einer kalorienarmen Kost riet.
Bismarck wurde gesund und verhalf Schweninger 1884 zum Dank zu einem
Lehrstuhl an der Charité.

Wie viel man sich bewegen sollte

Dass Bewegung gesund ist, wurde von der Schulmedizin natürlich auch deshalb
nicht vermutet, weil das Leiden unserer Zeit, die Immobilität, damals selten war.
Die arbeitende Bevölkerung bewegte sich viel, denn der Grad an Motorisierung
und Automatisierung war noch gering. Ein Großteil der Menschen hatte andere
Probleme, zum Beispiel eine Infektionskrankheit. Inzwischen gibt es eine



überwältigende Zahl von Studien, die belegen, wie wichtig Bewegung nicht nur
zur Vorbeugung, sondern auch zur Behandlung von Krankheiten ist. Nur bei
schweren fieberhaften Erkrankungen oder Leiden, die mit großer Schwäche
einhergehen, ist tatsächlich Bettruhe angesagt.

Ansonsten ist die Liste der durch Bewegung positiv beeinflussten
Erkrankungen eindrucksvoll lang. Sie reicht von kardiovaskulären Leiden –
Vorbeugung von Schlaganfall und Herzinfarkt sowie Senkung der
dazugehörigen Risikofaktoren wie Diabetes, Bluthochdruck, Übergewicht und
Fettstoffwechselstörungen – bis hin zu den rheumatischen Beschwerden. Vor
allem bei schmerzhaften Arthrosen fördert Bewegung die Gelenkschmiere und
trainiert die stützenden Muskeln. Aber auch bei entzündlichen rheumatischen
Erkrankungen wie dem Morbus Bechterew ist Bewegung das wichtigste Prinzip
der Behandlung, da damit die Beweglichkeit der Wirbelsäule erhalten werden
kann. Bei Osteoporose stärkt Bewegung über die damit verbundenen
Vibrationen die Feinstruktur der Knochen.

Selbst eine Depression wird erfolgreich mit Bewegung behandelt – zumindest
bei leichten und mittleren Depressionen ist sie ähnlich wirksam wie
Psychopharmaka. Ganz wichtig ist Bewegung bei Krebs: Aufgrund vieler
Studien schätzt man (leider ist die Spanne der Aussagen sehr weit), dass sich
etwa 15 bis 25 Prozent der Brustkrebserkrankungen durch regelmäßige
Bewegung vermeiden ließen. Bei Darmkrebs sind es 30 bis 40 Prozent, bei den
aggressiven Formen des Prostatakrebses 50 bis 65 Prozent. Schließlich können
auch Schmerzerkrankungen wie Migräne, Nacken- oder Rückenschmerz sowie
eine Fibromyalgie durch Bewegung erfolgreich eingedämmt werden.

Leider ist es uns aber bisher nicht gelungen, die Bevölkerung in Bewegung zu
bringen. Schon in den Siebzigerjahren wurden Trimm-dich-Pfade in der Natur
angelegt, und seither gibt es unendliche Versuche, die Bevölkerung zu mehr
körperlicher Aktivität zu bewegen. Die Zahlen waren und sind jedoch
deprimierend. Wissenschaftlich gesehen heißt das Kinesiophobie – Angst vor
Bewegung. Dazu zählt nicht nur der sprichwörtliche innere Schweinehund – das
Nicht-Aufraffen-Können. Viele Patienten haben auch Schmerzen, wenn sie sich
bewegen. Bei jeder Visite arbeite ich jedoch daran, sie zu überzeugen, dass ihnen



Bewegung trotzdem guttut, selbst wenn sie zunächst den Impuls haben, sich zu
schonen.

Wie viel sollte man sich bewegen? Da gibt es kluge Leitlinien, die sprechen
von dreimal 45 Minuten aerober Bewegung pro Woche (135 Minuten) –
Bewegung also, die so dosiert ist, dass Sie nicht völlig aus der Puste kommen.
Manche Empfehlungen sprechen je nach Krankheitsbild von 5 Stunden
(300 Minuten) pro Woche, favorisieren also fast das Doppelte. Das ist zwar alles
wissenschaftlich belegt, aber was nützt uns das, wenn es völlig unrealistische
Zielsetzungen sind? Viele naturheilkundlichen Mediziner, aber ebenso einer der
»Präventions-Päpste« Deutschlands, Martin Halle, Professor an der Technischen
Universität München, sind der Meinung, dass wir die Schwelle zum Einstieg
senken müssen, um die Bewegungsziele für Menschen erreichbar zu machen.
Auch weil viele Menschen vom Schulsport traumatisiert sind, bewirkt ein
moralischer Zeigerfinger eher das Gegenteil des Gewünschten.

Finden Sie eine Aktivität, die Ihnen Spaß macht

Es ist letztlich gar nicht so wichtig, »Leistung« zu messen – das Kalorienzählen
bei Diabetes funktioniert ebenfalls nicht. Das Wichtigste ist, Ihnen die Initiative
zu überlassen, anstatt irgendwelche Normen zu erfüllen. Deshalb sollten Sie eine
Bewegung wählen, die Ihnen Spaß macht. Sitzen Patienten vor mir, die in ihrer
Aktivität eingeschränkt sind, frage ich sie, was ihnen früher Spaß gemacht hat.
Man nennt das »remembered wellness« – erinnertes Wohlbefinden. Die
Erinnerung, wie gut man sich nach einem Tag mit viel Bewegung an frischer
Luft gefühlt hat, hilft bei der Motivation. Oft ergibt sich aus solchen Gesprächen
ein Impuls, eine Idee. Immer sprechen wir auch darüber, was vom Alltag, vom
Wohnort, von den Kosten her möglich ist. Bewegung muss Freude bereiten, alles
andere ist sinnlos.

Ein wenig nimmt Ihnen vielleicht die Angst vor Bewegung, dass Sie kein
Fitnesstraining beginnen müssen. Es ist nicht nötig zu joggen – im Gegenteil:
Joggen oder Leistungssport bringen häufig orthopädische Probleme mit sich.
Marathonläufer haben nicht selten Magengeschwüre und ein erhöhtes Maß an



verkalkten Herzkranzgefäßen – daran zeigt sich, dass ihre Belastung zu groß ist,
und der Nutzen der Bewegung sich in Schaden wendet. Den größten Gewinn
haben deshalb auch die sogenannten Couch Potatoes: Wenn diese Stubenhocker
sich zu etwas Bewegung motivieren können, vielleicht ein- bis zweimal dreißig
Minuten pro Woche, profitieren sie enorm davon.

Um Menschen zu motivieren, müssen sie Hoffnung auf Besserung haben. Die
können wir ihnen geben, das ist gar nicht so schwer. Zum Beispiel ist jede Form
der Alltagsaktivität sinnvoll, vor allem das Spazierengehen, das kann gar nicht
genug gerühmt werden. Der aufrechte Gang ist unsere natürliche Bewegungsart,
er entspricht unseren körperlichen Voraussetzungen. Meine wichtigste
Empfehlung ist: Nutzen Sie jede Chance, ein paar Schritte zu gehen, lassen Sie
Lift oder Rolltreppe links liegen und nehmen Sie die Treppe, fahren Sie mit dem
Fahrrad zur Arbeit, warten Sie nicht an der Haltestelle auf den Bus, sondern
legen Sie die drei Haltestellen zu Fuß zurück. Es dauert ein wenig, bis man sich
umprogrammiert hat, das weiß ich aus eigener Erfahrung. Früher war ich
zufrieden, wenn ich einen Parkplatz ergatterte und mit meinem Auto direkt
vorfahren konnte. Heute schätze ich es, wenn ich noch drei Häuserblocks bis zu
meinem Ziel laufen muss. Denn ich weiß: Jeder Schritt bringt mir etwas.

Am Wochenende oder an anderen freien Tagen sollte man dann tatsächlich
längere Bewegungseinheiten am Stück einlegen: Ideal sind zwei Stunden, am
besten in der Natur. In Japan hat das sogenannte Waldbaden Tradition – Shinrin
Yoku, inzwischen ein fester Bestandteil der japanischen und südkoreanischen
Gesundheitsvorsorge. Dort wurden auch die meisten Studien dazu gemacht.
Yoshifumi Miyazaki, Direktor des Zentrums für Umwelt, Gesundheit und
Agrarwissenschaft an der Universität Chiba, konnte zum Beispiel nachweisen,
dass durch das Waldbaden die Aktivität der natürlichen Killerzellen angeregt,
das Immunsystem also gestärkt wird. In Südkorea entstehen gerade
vierunddreißig weitere »Heilwälder« zu den drei bereits bestehenden.

Vergleicht man das Spazierengehen in einer urbanen Umgebung mit dem in
einem ländlichen Ambiente, Wald oder einem Park, zeigt sich, dass wichtige
physiologische Parameter, die unter dem Einfluss des autonomen Nervensystems
stehen – wie Herz, Blutdruck und Herzfrequenzvariabilität –, sich in der Natur
verbessern. Anspannung, Müdigkeit und Depressivität nehmen ab.



Die anregende und belebende Wirkung der Natur gilt selbst für die Klinik.
Roger S. Ulrich, ein auf Krankenhausbau spezialisierter Architekt an der
Chalmers University of Technology in Schweden, hat neun Jahre lang, von 1972
bis 1981, Patienten erfasst, denen die Gallenblase entfernt worden war.
Diejenigen, deren Krankenzimmer einen Blick auf Bäume freigab, hatten
deutlich kürzere Heilungsverläufe als die, die nur auf eine Wand schauen
konnten.

Solche Ergebnisse zeigen unsere evolutionäre Vergangenheit, unsere
Verbindung mit der Natur. Der Kontakt mit ihr reduziert Stress und entspannt,
so eine neuere Studie von 2015. Diana Bowler vom Senckenberg
Forschungszentrum für Biodiversität und Klima in Frankfurt, fasste in einer
Metaanalyse die Ergebnisse von fünfundzwanzig Studien zu Naturerleben und
Gesundheit zusammen und fand klare Anzeichen für eine positive psychische
Wirkung. Entsprechend leiden wir unter der Entfremdung von der Natur,
bewusst oder unbewusst. Aus den USA kommt der Begriff des Natur-Defizit-
Syndroms als Folge der zunehmenden Urbanisierung. Städte verursachen Stress:
Die Medizinerin Kristina Sundquist und ihr Team von der Universität Lund
konnten darstellen, dass dort Depressionen und sogar Psychosen ansteigen. In
einer naturnahen Umgebung hingegen nimmt die Aktivität im präfrontalen
Cortex, in der frontalen Hirnrinde, die für Bewertung, Grübeln und auch Sorgen
zuständig ist, ab – schon nach neunzig Minuten. Wir führen aktuell eine Studie
mit Stefan Brunnhuber durch, dem ärztlichen Direktor der Kliniken Zschadraß
bei Leipzig, in der nachgegangen wird, ob es möglich ist, psychische
Erkrankungen durch tägliche neunzigminütige Spaziergänge in der Natur zu
behandeln. Sie heißt »Walk in the park«.

Da etwa fünf Prozent der deutschen Erwachsenen eine behandlungsbedürftige
Depression haben, sind solche Ergebnisse nicht trivial. Es hat Folgen, wie wir mit
unserer natürlichen Umgebung umgehen, und in jedem Fall müssen in den
Großstädten ausreichend Grünflächen zur Verfügung stehen. Die Natur bietet
angenehme Sinneseindrücke, »soft fascinations« – das Grün, die Bewegung der
Wolken oder die Geräusche von Wasser strengen das Gehirn nicht an und
erlauben ihm, sich zu erholen. In den Städten hingegen sind die Stimuli komplex
und konzentriert und erfordern permanente Aufmerksamkeit. Interessanterweise



führt schon das Betrachten von Naturbildern zur Entspannung – auch wenn die
Waldtapete an der Wand total aus der Mode ist. Vielleicht sind Sie kein Bio-Fan,
doch natürliche Materialien in der Wohnung wie Kokosteppiche oder Holz
beruhigen Ihre Sinne. Nichts jedoch reicht in der Wirkung an einen Spaziergang
im Wald heran. Er ist in allen physiologischen Parametern dem Laufen in der
Stadt oder in einem Sportstudio deutlich überlegen.

Gehen Sie spielerisch an das Gehen heran

Sich in Muße durch die Landschaft zu bewegen war immer ein Privileg der
Eliten. Man findet das in den philosophischen Schulen Athens, der Epikureer
und der Stoa, wo die Gespräche im Gehen oder im Garten geführt wurden, aber
auch im Barock oder in der Renaissance. Dem Naturerleben wurde große
Bedeutung zugemessen. Dass das absichtslose Flanieren dem zweckgebundenen
Gehen in seinen körperlichen Wirkungen überlegen ist, fand dann der US-
amerikanische Diabetes-Forscher Neville Owen 2004 heraus.

Gehen Sie also spielerisch an das Gehen heran. Schrittzähler können eine Hilfe
sein, wenn man sich von ihnen nicht terrorisieren lässt, sondern sie einfach nur
als Orientierung nimmt. Sie werden schnell merken, dass die 10 ​000 Schritte
täglich, die heute für gesundheitsfördernd gehalten werden, gar nicht so leicht
zu erreichen sind. Schrittzähler – inzwischen in vielen Smartphones integriert –
können also eine Art Biofeedback geben und daran erinnern, doch noch einmal
frische Luft zu schnappen und um den Block zu gehen.

Vom Joggen bin ich, wie gesagt, weniger überzeugt. Nicht nur verursacht es
leicht Probleme an Sprung- und Kniegelenken, es ist auch keine Bewegung, die
lebenslang Spaß macht oder ausgeführt wird. Kontinuität ist aber ganz wichtig.
Das zeigt sich in den schon erwähnten »Blue Zones«, wo es viele Hundertjährige
gibt: Im kalifornischen Loma Linda gehören sie zu den Adventisten, die sehr viel
und schnell gehen. Ebenso leben auf der Halbinsel Nicoya oder auf Sardinien
Menschen, die sich viel bewegen, in der Landwirtschaft oder als Schäfer. Zur
körperlichen Betätigung kommen dann noch Vitamin D und Tageslicht als
zusätzliche gesundheitsfördernde Faktoren hinzu.



Wenn Sie es schaffen, sich 150 Minuten pro Woche intensiver zu bewegen,
vielleicht sogar 300 Minuten, haben Sie einen enormen Benefit – nach einer
australischen Studie reduziert das Ihr Krebsrisiko um rund 47 Prozent. Auch im
Bereich der kardiovaskulären Prävention kann man deutlich positive Wirkungen
erzielen.

Weiterhin hält man durch Bewegung sein Gewicht. Oft fragen mich Patienten,
warum sie mit zunehmendem Alter doch mehr Kilos auf die Waage bringen,
obwohl sie sich vorsehen. Dann erkläre ich ihnen, dass sie sich nicht weniger
bewegen sollten, wie das meist der Fall ist, sondern im Gegenteil jedes Jahr
etwas mehr. Der Stoffwechsel reduziert sich nämlich im Alter etwas, der
Grundumsatz sinkt, ebenso die Körpertemperatur. Deshalb frieren ältere
Menschen leicht. Wer sich bewegt, baut zugleich seine Muskeln auf. Auch das
hält schlank, denn Muskeln verbrauchen mehr Energie als unsere Fettpolster.
Und übrigens fördert es auch das Wärmegefühl.

Grundsätzlich befürworte ich drei Bewegungsformen: neben einem
Ausdauersport auch ein Krafttraining, aber ohne großen Aufwand. Es reicht,
wenn Sie sich zwei Hanteln (2,5 oder 5 Kilogramm) und ein Thera-Band dort
hinlegen, wo Sie öfter vorbeikommen, und zwischendurch ein paar Übungen
machen können, natürlich täglich. Zudem ist es wichtig, die Koordination zu
fördern, die im Alter abnimmt. Das ist der Grund für das erhöhte Sturzrisiko.
Gute Übungen, um dem vorzubeugen, sind das Rückwärtsgehen beim Qigong
oder der Einbeinstand beim Yoga, auch ein kleines Trampolin. Auch Qigong und
Tai-Chi kann ich in jedem Fall sehr empfehlen.

Insgesamt ist es so, dass der Ausdauersport den anderen Bewegungsarten
leicht überlegen ist, er verlangsamt die Alterungsprozesse. Eine Studie von
Kardiologen des Universitätsklinikums des Saarlandes konnte zeigen, dass die
Verkürzung der Chromosomen bei der Zellteilung, was letztlich zum Altern
führt, gebremst wird. Weil aber im Alter andere Risiken hinzukommen – so
führt etwa der Muskelabbau zu Stand- und Gehunsicherheit –, ist es von
Bedeutung, neben dem Ausdauertraining Kraft und Koordination nicht zu
vernachlässigen. Hüpfen Sie, springen Sie, laufen Sie auch mal seitwärts oder
rückwärts – Abwechslung tut immer gut!

Eine interessante Möglichkeit ist auch das Intervalltraining. Mediziner aus



Homburg haben nicht sportliche, gesunde Probanden im Alter zwischen dreißig
und sechzig Jahren in unterschiedliche Gruppen eingeteilt. Diejenigen, die im
Wechsel kurz sprinteten und dann wieder gemächlich spazierten, hatten
genauso gute Erfolge wie diejenigen, die kontinuierlich Ausdauer trainierten.
Schnickschnack ist dagegen ein Training, bei dem eine Atmosphäre wie auf
2000 Metern Höhe simuliert wird – angeboten wird es von einigen
Trainingszentren und Privatkliniken.

Trainieren Sie das Bindegewebe

Von Bewegung, aber auch von anderen Formen der Stimulation profitieren
ebenso die Faszien. Das sind die Häute, die Muskeln und Sehnen umgeben und
seit einigen Jahren im Zentrum einer neuen Betrachtung des Körpers stehen.
Lange Zeit fokussierte sich der ärztliche Blick auf das Skelett. Tat das Knie weh,
galt das als Arthrose, bedingt durch einen Knorpelschaden. Und schmerzte der
Rücken, war es die Bandscheibe, die auf die Nerven drückte. Sicher können diese
Phänomene Schmerzen verursachen. Durch die jüngste klinische Forschung
wurde aber mehr und mehr deutlich, dass bei vielen Schmerzerkrankungen
Therapien erfolgreich sind, die an solchen Abnutzungserscheinungen nichts
ändern und dennoch Linderung verschaffen: Massage, Yoga oder auch
Akupunktur.

Dabei rückt das Bindegewebe in den Fokus. Moderne bildgebende Verfahren
erlauben es, immer feinere Strukturen sichtbar zu machen. Dabei hat sich
gezeigt, dass das Bindegewebe nicht nur Füllmaterial im Körper ist, sondern ein
hochaktives Gewebe, das alle Muskeln und Organe umhüllt und verbindet. Da
gibt es die sehnenhäutigen Faszien, aber ebenso die zarteren Zwischenschichten,
die gemeinsam ein Ganzkörper-Netzwerk darstellen. Es sorgt für die Elastizität
und Gleitfähigkeit der Muskeln und Organe sowie der sie umgebenden
Gelenkapparate. Verlieren die Faszien ihre Elastizität, werden sie starr oder
entzünden sich sogar. Vielfältige Schmerzsyndrome können dadurch entstehen.

Die Faszien sind zudem mit den Schmerz-Triggerpunkten verbunden. Viele
Menschen mit Schmerzerkrankungen kennen diese, es sind die Stellen des



maximalen Druckschmerzes. Ein guter Therapeut findet sie treffsicher heraus,
man kann sie aber mithin selbst lokalisieren. Jene Punkte sind wiederum mit
anderen entfernten Regionen verbunden, so ist etwa die Fußfaszie bis zum Kopf
vernetzt. Deshalb kann ein Problem der oberen Wirbelsäule in einem
Fersensporn seine wirkliche Ursache und umgekehrt haben.

Das Bindegewebe hat eine große Zahl freier Nerven. Dieses Nervennetzwerk
ermöglicht uns die Propriozeption, die Wahrnehmung unserer Position im
Raum, es kann aber auch Schmerzsignale aussenden. Studien mit
hochauflösendem Ultraschall legen nahe, dass die Gleitfähigkeit der
verschiedenen Bindegewebsschichten dann meistens gestört ist. Im Experiment
konnte gezeigt werden, dass Faszien auf Stresshormone wie Adrenalin und
Noradrenalin reagieren. Sie ziehen sich zusammen und verkrampfen sich – ein
Hinweis, dass sich durch Stress nicht nur die Muskeln selbst, sondern zugleich
ihre wichtige elastische Umhüllung verhärten.

Das Bindegewebe nährt die Faszien, und in der Naturheilkunde wird ihm eine
wichtige Rolle für die Gesunderhaltung zugeschrieben. Es schwimmt in einer
Matrix, die aus Zucker-Eiweiß-Verbindungen besteht und in der toxische
Substanzen oder unvollständig ausgebildete Proteine entsorgt werden.
Flüssigkeitsmangel führt zur Austrocknung und zum Verlust der Elastizität des
Gewebes. Eine Übersäuerung, etwa durch falsche Ernährung, kann
Schmerzrezeptoren aktivieren. Werden nun die Fibroblasten, diejenigen Zellen
im Bindegewebe, die die Faserstrukturen von Muskeln und Sehnen produzieren,
durch eine Entzündung überlastet, können sie in einen Dauerproduktionsmodus
übergehen. Es entsteht eine Fibrose – vergleichbar ist das mit einem
Wollpullover, der zu heiß gewaschen wurde.

Einige Therapien der Naturheilkunde setzen genau hier an. So wird durch
Dehnung des Bindegewebes bei bestimmten Massagetechniken die gesunde
Aktivität der Fibroblasten angeregt, ebenso durch Akupunktur – wenn die Nadel
platziert und durch Drehen noch stimuliert wird. Die Akupunkturlinien der
chinesischen Medizin laufen ziemlich erstaunlich nahe entlang breiter
Faszienbänder.

2009 erstaunte mich eine Studie sehr. Bei Menschen, die an einem
Karpaltunnelsyndrom (siehe Seite 69) litten, einem Problem der Hand, wurden



die Beschwerden deutlich gelindert, wenn man sie in der Nackenregion nur
einmal blutig schröpfte, also an ganz anderer Stelle. Heute weiß ich, dass das
Schröpfen wahrscheinlich das Bindegewebe und die Faszien vierzig Zentimeter
entfernt stimuliert hat. Auch die Wirkung der sogenannten Fußreflexzonen lässt
sich so erklären. Dass der Fuß Reflexzonen hat, gilt als widerlegt, aber seine
Massage kann dennoch über die Faszien Fernwirkung haben. Auf ähnliche Weise
erklärt sich der Erfolg einer Gua Sha, einer chinesischen Schabemassage des
Rückens, mit der man hartnäckige Nackenschmerzen behandelt.

Es geht vor allem darum, das Bindegewebe, das zu 70 Prozent aus Wasser
besteht, feucht zu halten. Vermutlich wird bei Bewegung und manuellen
Therapien das Wasser in der Faszienschicht mobilisiert und stimuliert, sodass die
gesamte Region wieder geschmeidiger wird. Ich bin mir zudem sicher, dass die
Ernährung für die Elastizität des Bindegewebes eine große Rolle spielt. Wir
sehen beim Heilfasten, wie es sich täglich erholt – mit bloßem Auge kann man
das erkennen. Der Tonus, die Spannung der Haut, wird besser, oft nimmt die
gefürchtete Orangenhaut ab, nicht nur durch das Fasten, sondern ebenso durch
eine vollwertige vegetarische Ernährung.

Wie kann man aber am besten Faszien und das Bindegewebe funktionstüchtig
halten? Yoga ist da hilfreich, denn hier liegt der Schwerpunkt auf der Dehnung.
Druck entsteht ebenso beim Schröpfen sowie bei der klassischen
Bindegewebsmassage, die tief geht und deshalb auch wehtut, aber nach zwei,
drei Mal in vielen Fällen den chronischen Schmerzzustand deutlich bessert.
Ähnlich positive Wirkung hat das Rolfing. Ida Rolf war eine US-amerikanische
Biochemikerin, die bereits in den Siebzigerjahren die zentrale Rolle der Faszien
postulierte, als man sie noch nicht beweisen konnte.

Seit einigen Jahren gibt es spezielle Faszienroller und ähnliche Gerätschaften,
doch reichen schon ein Igelball oder Dehnungen mit kurzen, federnden und
schnellen Bewegungen gegen die Schreibtischkante oder gegen die Wand. Das
führt zu mikroskopisch feinen Rissen im Gewebe, die dann Reparaturprozesse
der Fibroblasten anregen. Eine gut dosierte Belastung pflegt also die Faszien,
während Überlastung sie verkümmern lässt – hier zeigt sich wieder das Prinzip
der Hormesis.



Übungen für »Vielsitzer«

Noch ein paar Bemerkungen zum Sitzen: Durch Medialisierung und einen Alltag
mit Computern, Smartphones und Tablets verbringen die Menschen immer mehr
Stunden des Tages sitzend. Selbst den Gang zum Papierkorb oder zum Kollegen
nebenan hat die neue Technik überflüssig gemacht. Die Folgen sind dramatisch.
Wissenschaftler sprechen inzwischen von der Sitzkrankheit – »the sitting
disease«. Zu langes Sitzen verursacht nicht nur eine ungesunde Körperhaltung,
verbunden mit Rücken-, Nacken- und Kopfschmerzen. Auch das Risiko, an
Zuckerkrankheit zu erkranken, steigt um bis zu 90 Prozent, das Risiko für Krebs-
und Herzerkrankungen um ein Fünftel. Mindestens eine Stunde zusätzliche
Bewegung am Tag ist nötig, um das Risiko für ein früheres Sterben durch zu viel
Sitzen auszugleichen.

Ganz aufs Sitzen wollen wir aber nicht verzichten. Wir werden weiterhin beim
Autofahren sitzen und gerne auch beim Essen. Nicht zwingend notwendig
scheint aber, dass Computerarbeit oder Meetings sitzend erledigt werden
müssen. Inzwischen gibt es viele Anbieter von Stehschreibtischen, und
Besprechungen können ebenso gut im Stehen oder im Gehen stattfinden – als
Teil einer neuen Arbeitskultur. Oder wie es der Dichter Christian Morgenstern
sagte: »Gedanken wollen oft – wie Kinder und Hunde –, daß man mit ihnen im
Freien spazierengeht.«

 

Patientengeschichte
Herzkrank – Gesundheit darf nicht stressen!
Das gesündeste Leben nutzt wenig, wenn man sich dabei unter Stress setzt.
Das habe ich an Zwillingsbrüdern gelernt, die meine Sprechstunde
aufsuchten. Beide waren natürlich gleich alt, sechsundvierzig, aber sie führten
ein sehr unterschiedliches Leben. Der eine war Diplomat, stets mit Fahrer
unterwegs, immer bereit, ein nettes Gespräch zu führen. Er hatte leichtes
Übergewicht und rosige Wangen. Der andere war ein häufig reisender
Geschäftsmann mit Häusern in Sydney und London, hager und
durchtrainiert, seine Anspannung war im Gesicht an ständigen Zuckungen
ablesbar. Man hatte ihm während eines Aufenthalts in Australien nach einem



Schwächeanfall drei Stents gesetzt, die seine Herzkranzgefäße offen halten
sollten. Sein Zwillingsbruder bekam einen Schreck – schließlich hatte er
dieselben Gene.

Der Diplomat war kerngesund. Und das, obwohl er gern guten Wein trank
und auch fettig aß. Der hagere Geschäftsmann aber befolgte seit dem
Herzanfall jede Ernährungsempfehlung, die er im Internet fand, und machte
täglich akkurat eine Stunde Sport. Er fragte mich als Erstes, wie viele
Minuten exakt man denn meditieren solle, welche Datenlage es genau dafür
gebe, und auch, wie viele Atemzüge er genau in welcher Yogaposition
machen müsse. Seinen Stresslevel in der Arbeit hatte er aber nicht verändert.

Nur auf Effizienz hin gesund zu leben kann aber den umgekehrten Effekt
haben: Wenn man es nicht schafft, beim Training Druck abzubauen, nicht
runterkommt, obwohl man eigentlich Ruhe braucht, führen die
Stresshormone auch zu Entzündungen in den Zellen der Gefäße. In den
Gefäßwänden sind das oft Auslöser für Reparaturprozesse des
Immunsystems, die dann zu den unerwünschten Gefäßablagerungen und
schließlich gefährlichen Blutgerinnseln führen.

Was dieser Geschäftsmann und sein Herz vor allem brauchten, war Ruhe. Das
fiel ihm aber zu schwer. Vier Monate nach unserem Kennenlernen hatte er
noch eine Bypass-OP, der Zustand seines Herzens verschlechterte sich weiter.
Seinem Diplomaten-Bruder, der sein Herz alle paar Monate untersuchen lässt,
sich gesund, aber mit Genuss ernährt und sich nicht selbst mit
Gesundheitsdogmen tyrannisiert, geht es prima.

Das Beispiel dieser Brüder zeigt: Es ist zwar gut und richtig, sich um eine
gesunde Lebensweise zu bemühen. Wenn diese aber in ein Hochleistungsleben
verpackt wird, bringt sie wenig. Selbstverständlich gibt es Menschen, die aus
Hochleistung innere Befriedigung ziehen, die mit ständigem Stress
wunderbar leben können. Aber die meisten gestehen sich nicht ein, dass sie
vor allem deshalb durchpowern, weil sie in Ruhephasen feststellen würden,
nicht glücklich mit ihrem Leben zu sein. Glück zu empfinden, egal, was einem
das Leben bringt, ist ein wichtiger Baustein für Gesundheit.



Yoga, Meditation und Achtsamkeit

Mind-Body-Medizin

Für die Gesundheit ist Stress der gravierendste Risikofaktor des 21. Jahrhunderts.
Schon Kinder sind betroffen: In einer Stress-Studie aus dem Jahr 2015 zeigte
circa jedes sechste Kind und jeder fünfte Jugendliche bereits deutliche Symptome
von Stress. Bei einer Umfrage der Techniker Krankenkasse 2016 gaben
60 Prozent der befragten Erwachsenen an, »unter Strom zu stehen«, fast jeder
Vierte erklärte sogar, häufig gestresst zu sein.

Wichtigste Stressfaktoren sind der Job (46 Prozent), hohe Eigenansprüche
(43 Prozent), Termindichte in der Freizeit (33 Prozent), Straßenverkehr
(30 Prozent) sowie die ständige digitale Erreichbarkeit (28 Prozent). Besonders
hoch lag der Stresspegel bei jenen Berufstätigen (30 Prozent), die nie ihr
Smartphone ausschalten, also »always on« sind.

Stress erhöht die Risiken für Herzinfarkt und Schlaganfall, Tumor- und
Immunerkrankungen, Depression und vieles mehr. Und er verkürzt die
Lebenszeit. Aber war da nicht etwas, dass Stress auch gesund sein kann? Gibt es
nicht positiven Eustress (kontrollierten Stress) und negativen Distress (siehe
Seite 41)?

Nach dem Zickzackkurs, den die Wissenschaft in dieser Frage lange gefahren
ist – mal wurde Stress gelobt, mal in jeder Form in Grund und Boden
verdammt –, kristallisiert sich Folgendes heraus. Im Wesentlichen entscheiden
vier Begleitumstände darüber, ob Stress eine gesunde Herausforderung ist, ein
Training für den Körper oder ein Krankmacher. Diese vier Faktoren sind:
1. die Dauer,
2. die Dosis,
3. die Frage, wie weit wir selbst die Kontrolle behalten können,
4. ob wir uns nach unserem Verständnis den Stress aus sinnvollen Gründen

aufladen oder nicht.
 
Für diese vier Faktoren existieren keine klaren Regeln, keine Angaben zur Dosis



wie bei einem Arzneimittel. Es bleibt immer eine individuelle Frage, wie viel
Stress man verträgt. Während der eine bereits völlig am Ende ist, fühlen sich
andere in derselben Situation noch pudelwohl. Aber für alle erhöht größerer
Stress die Gefahr, krank zu werden. Wer mehr als fünfundfünfzig Stunden pro
Woche arbeitet, das zeigen zwei Metastudien aus dem Jahr 2015, hat ein
33 Prozent höheres Risiko, einen Schlaganfall zu erleiden, auch ist die
Wahrscheinlichkeit häufiger, eine Herzerkrankung zu bekommen (13 Prozent).

Nur: Auf die Stundenzahl kommt es aber vermutlich nicht an. Glücksforscher
wie der Schweizer Ökonom Mathias Binswanger (Die Tretmühlen des Glücks)
haben darauf hingewiesen, dass sich zwar die wöchentliche Arbeitszeit in den
letzten hundert Jahren massiv reduziert hat und auch die Haushaltsarbeit durch
Maschinen und Fertignahrung um einiges weniger wurde, parallel aber unser
Zeitbudget für Entspannung nicht gewachsen ist.

Der Grund: Die Freizeit wurde, wie die Arbeit auch, mit immer mehr
Aufgaben und »To-do-Listen« aufgefüllt. Aber nicht nur die Freizeit (wann
haben Sie zuletzt vier Wochen am Stück Urlaub gemacht?), auch Arbeitsprozesse
haben sich stark verdichtet und beschleunigt. Paradebeispiel ist das
Krankenhaus. Dort hat sich die Zahl der zu behandelnden Patienten pro Jahr
verdoppelt oder gar verdreifacht. Die Patienten werden nach wenigen Tagen
wieder entlassen. Der Basisaufwand für das Personal aber bleibt pro Patient und
hat sich dadurch deutlich vermehrt. Vorbei sind die Zeiten, wo Arzt oder Pfleger
mal bei einer Tasse Kaffee Luft holen und sich mit Kollegen austauschen
konnten. Selbst wenn sich die Arbeitszeiten real verringert haben, führen sie
dennoch zu mehr Stress, denn die Tätigkeiten müssen effizienter verrichtet
werden.

Schlafmangel als Indikator für Stress

Als Folge ihrer täglichen Belastungen leiden rund zehn Prozent der Deutschen
unter Schlafmangel und Schlafstörungen. Es sind Menschen, die tagsüber wenig
Zeit haben und deshalb auch nachts noch aktiv sind, privat oder im
Schichtdienst. Mir ist das nicht unbekannt, ich habe das selbst erlebt. Während



der vier Jahre meiner internistisch-kardiologischen Ausbildung musste ich unter
großem Stress Wechselschichten arbeiten und hatte nie wirklich Zeit, mich zu
erholen. Prompt bekam ich eine chronische Nasennebenhöhlenentzündung. Alle
Naturheilmittel – von Kneipp-Güssen, Sauna und Heilkräutern über Sole-
Inhalationen bis Sport – brachten nichts. Irgendwann unterzog ich mich der mir
vom Hals-Nasen-Ohren-Arzt angeratenen Operation, um die Gänge der
Nebenhöhlen zu weiten. Aber die Beschwerden blieben, und ich war ratlos. Acht
Monate später war meine Zeit auf der Intensivstation beendet, und ich wechselte
in das Herzkatheter- und Ultraschalllabor, eine weniger stressige Tätigkeit mit
geregelten Arbeitszeiten. Die chronische Nasennebenhöhlenentzündung war
innerhalb von vier Wochen weg.

Unregelmäßiger und zu kurzer Schlaf können sogar übergewichtig machen.
Der Schlafmangel fördert über hormonelle Kreisläufe die Insulinresistenz. Die
Zellen können die Glukose nicht richtig aufnehmen, und dies wiederum führt zu
Heißhunger, mehr essen und Gewichtszunahme. Dazu kommt, dass das
Immunsystem geschwächt wird. Allerdings ist auch das andere Extrem
problematisch: Menschen, die sehr lange schlafen, also mehr als neun Stunden,
haben oft gesundheitliche Störungen. Vermutlich ist ihre Müdigkeit dann
Zeichen einer depressiven Verstimmung oder einer Erschöpfung. Es gilt also, vor
dem Hintergrund des eigenen Alltags das richtige Maß zu finden. Nicht jeder
hat die genetische Ausstattung, dass er wie Napoleon mit nur vier bis fünf
Stunden pro Nacht auskommt. Ich würde empfehlen, sich ganz bewusst zu
beobachten, um festzumachen, nach wie viel Stunden man sich »ausgeschlafen«
fühlt. Das kann sich auch jahreszeitlich oder im Urlaub etwas ändern. Im
Ayurveda empfiehlt man, möglichst früh, spätestens um zehn Uhr abends
schlafen zu gehen. Wenn das nicht möglich ist, kann auch eine kurze Siesta, ein
Powernap, das Schlafbedürfnis komplettieren.



Dauererreichbarkeit schadet der Gesundheit

Der Schlaf ist der feinste Messfühler für Stress. Stress aber gar nicht entstehen zu
lassen wird für uns alle immer schwieriger. Teilweise ist er bedingt durch die
Tatsache, dass wir rund um die Uhr online und damit verfügbar sind. Mit den
digitalen Medien umzugehen ist letztlich ein großes medizinisches Experiment,
denn noch ist unklar, wie sie sich auf unsere Gesundheit auswirken.

Fest steht jedoch, dass ihre starke Nutzung zu vermehrten Einschlafstörungen
sowie zu unterbrochenen Schlafphasen führt – und damit zu einem
Schlafmangel. Zu den Ursachen zählen hier nicht nur die fokussierte
Aufmerksamkeit und die muskulären Verspannungen, sondern speziell das von
den Monitoren ausgestrahlte Blaulicht: Es unterdrückt das Schlafhormon



Melatonin. Neuere Modelle haben eine Nachtfunktion, mit der man das Blaulicht
unterdrücken kann. Diese sollte man auch während des Tages nutzen – Sie
können das manuell einstellen.

Das digitale Netz konditioniert uns. Gewöhnt an schnelle Reaktionszeiten,
werden wir im realen Leben ungeduldig. Wartezeiten vor dem Computer
erhöhen sofort den Blutdruck, beschleunigen den Puls und führen zur
Ausschüttung von Stresshormonen. Ähnliches lässt sich – das ist jetzt vielleicht
ein verblüffender Vergleich – beim Anschauen von Horrorfilmen messen.

Weil die Zeit knapp zu werden scheint, versuchen wir mehrere Dinge parallel
zu erledigen – Multitasking. Ganz gut funktioniert das bei weitgehend
automatisierten Tätigkeiten wie Spazierengehen und Sprechen oder Autofahren
und Denken. Es funktioniert aber nicht, wenn wir zwei oder mehr
anspruchsvolle Tätigkeiten gleichzeitig ausüben, das Gehirn muss dann ständig
zwischen verschiedenen Aufgaben hin und her schalten. Multitasking ist also ein
Multiswitching, anstrengend und nervenschädigend. Der Psychologe Matthew
Killingsworth und Kollegen von der University of California haben für einen
interessanten Versuch eine App entwickelt, um die psychische Verfassung im
Alltag mithilfe eines Smartphones zu messen. Die Versuchsteilnehmer
registrierten laufend, was sie gerade dachten und taten. Das Ergebnis
publizierten die Forscher 2010 im Fachjournal Science. Der Titel der Arbeit, »A
Wandering Mind Is an Unhappy Mind«, fasst das Ergebnis zusammen: Wann
immer unsere Gedanken abdriften, wir an etwas anderes denken als an das, was
wir gerade tun, mithin »multitasken«, kostet das unser Gehirn enorme Kraft. Als
Folge können wir depressiv und ängstlich werden.

Ängste und Depressionen gehören inzwischen zu den häufigsten
Erkrankungen, nicht nur in Deutschland, sondern weltweit. Genetische und
soziale Faktoren sowie individuelle Erlebnisse gelten als entscheidend dafür, ob
sich eine Depression oder Angststörung entwickelt. Aber auch die
Computernutzung trägt dazu bei. Nach einer japanischen Studie mit 25 ​
000 Büroangestellten steigt die Kurve der Depressionen ab fünf Stunden täglich.
Die ständige Unterbrechung unserer Gedanken durch die Online-Arbeit hat
Wirkung: In einem Experiment ließ man Versuchsteilnehmer einen Brief



schreiben und parallel dazu ihre E-Mails abrufen – ihre Leistungsfähigkeit sank
auf die Hälfte.

Wir sollten uns also entscheiden, was wir gerade tun wollen. Im Wort
»entscheiden« steckt aber auch das »Scheiden«, und das fällt nicht immer leicht.
Eine ganz simple Maßnahme gegen Stress besteht darin, das Smartphone nicht
parallel zu anderen Tätigkeiten zu nutzen. Zum Beispiel sind 90 Prozent der User
selbst dann mit ihrem Handy beschäftigt, wenn sie gerade mit anderen sprechen.
Dabei zeigt sich eine sogenannte Dreierregel: Wenn fünf oder sechs Personen
zusammensitzen, reicht es aus, dass drei von ihnen aufmerksam im Gespräch
sind, um den anderen Grund zu geben, schnell mal ihr WhatsApp oder ihre E-
Mails zu checken.

Stress entsteht, wenn wir keine Kontrolle über die Dinge haben

Stress verschärft sich, wenn wir keine Kontrolle darüber haben oder keinen
Nutzen darin erkennen. Daher haben junge Eltern auch selten einen Burn-out –
trotz Schlafdefizit und permanenten Multitaskings. Ihre Anspannung wird durch
die Liebe zum Kind kompensiert, das hat die Natur so eingestellt. Reines
Pflichtbewusstsein oder Zwang sind belastender.

Firdaus Dhabhar, Psychiater an der Standford University, ist
Neuroimmunologe und Krebsforscher. Ihm ist es ein Anliegen, den Stress
differenziert zu sehen. Er konnte zum Beispiel zeigen, wie kurzzeitiger Stress die
Abwehrkräfte im Körper stärkt, weil die weißen Blutzellen ansteigen. Eine
Impfung wirkt besser, wenn man vorher den Körper belastet, zum Beispiel auf
einem Fahrrad(ergometer) heftig strampelt. Vielleicht ist es aber auch gar nicht
der Stress selbst, sondern erst die Entspannung nach der Anstrengung, die sich
positiv auswirkt. Dafür spricht, dass auch regelmäßige Meditation diese
Wirkung verstärkt, wie der US-amerikanische Hirnforscher Richard Davidson
nachweisen konnte.

Wie alles in der Natur, hat auch Stress seine zwei Seiten. Herausforderungen
haben die Evolution vorangetrieben: Setzt man Fliegen oder Mäuse unter Stress,
leben sie länger. Stress aktiviert das Gehirn. So konnte eine Forschergruppe der



Universität Bochum zeigen, dass wir unter leichtem Stress Erinnerungen besser
abspeichern: Cortisol, eines der Stresshormone, aktiviert vor allem die
Hirnanteile, die für das Langzeitgedächtnis zuständig sind. So kann es sein, dass
wir bei einer Prüfung zwar plötzlich die Antworten auf die Fragen vergessen
haben, uns aber Jahre später noch genau daran erinnern, was für Kleidung der
Prüfer trug.

Künstler, Musiker oder Leistungssportler berichten, wie wichtig ein gewisses
Level an Anspannung ist. Legendäres Beispiel ist Oliver Kahn, der Ex-Bayern-
Torwart, der sich im Stress durch Aggressivität zu außerordentlicher
Leistungsfähigkeit puschte. Ein Nervenkitzel kann Lust und Erfüllung bedeuten,
sonst würden manche Menschen nicht so viel Zeit und Geld opfern, um sich
Gefahren auszusetzen – beim Freeclimbing oder Base-Jumping geht es den
»Danger Freaks« prima. Hält der Stress aber an und der Körper hat keine
Chance, in eine Entspannung zu kommen, fördert er die Vergesslichkeit, die
Konzentration sinkt, und auch das Risiko für Demenz steigt.

Angst vor Stress ist manchmal schlimmer als der Stress selbst. 30 ​
000 Menschen wurden in den USA in einer Studie gefragt, wie viel Anspannung
sie täglich erleben, wie sie damit umgehen und ob sie glauben, dass das
ungesund ist. Acht Jahre später zeigte sich, dass unter den Gestressten
diejenigen, die glaubten, dass dies schädlich sei, über 40 Prozent früher starben.
Die anderen, die ihm keine große Bedeutung zumaßen, wiesen das niedrigste
Sterberisiko von allen Vergleichsgruppen auf.

Forscher aus Yale führten in einem Experiment simulierte
Bewerbungsgespräche durch, bei denen der »Personalchef« (ein Schauspieler)
die Teilnehmer richtig in Stress versetzte. Eine Gruppe bekam zuvor einen Film
zu sehen, der die schlimmen, gesundheitsgefährdenden Wirkungen von Stress
thematisierte, die andere Gruppe einen, in dem erklärt wurde, dass Stress die
Aufmerksamkeit und die Leistungsfähigkeit steigere. In der zweiten Gruppe
wurden deutlich weniger Stresshormone im Blut gemessen. Es ist also nicht
immer der Stress, der ungesund ist, sondern der Glaube, dass Stress ungesund ist.

Wer das Gefühl hat, die Kontrolle über seine Lebensumstände zu haben, dem
macht Stress weniger aus. Das belegt etwa die viel zitierte Interheart-Studie von
2004, eine groß angelegte Untersuchung in zweiundfünfzig Ländern zu den



wichtigsten Risikofaktoren für Herzinfarkte: Das Risiko für einen Infarkt
errechnete sich als um 30 Prozent erhöht bei den Teilnehmern, die Stress hatten
und die wenig oder gar keine Kontrolle über ihn besaßen. Ähnliches ergab eine
britische Studie mit 30 ​000 Mitarbeitern des dortigen öffentlichen Diensts.

Aber nicht nur die Einstellung, auch die körperliche Haltung spielt eine Rolle.
2016 konnten die Biologin Rekha J. Nair und weitere Mitarbeiter am CNFRI-
Forschungsinstitut in Kochi im indischen Bundesstaat Kerala zeigen, dass das
Selbstwertgefühl sinkt, wenn Menschen längere Zeit eine zusammengesunkene
Körperhaltung einnehmen. Nicht umsonst werden im Yoga aufgerichtete
Stehpositionen als »Kriegerhaltungen« gezielt zur Kraft- und
Wachheitssteigerung eingesetzt. Dass Haltungen auf die Psyche einwirken, wird
auch beim Lachyoga deutlich. Selbst wenn man ohne jeden Humor lacht,
sondern nur Grimassen macht, verbessert das die Laune. Also: Nach dem
Aufstehen den Rücken zu strecken und sich vor dem Spiegel einmal anzulächeln
kann wie Medizin wirken.

Als Intensivarzt und im Notarztwagen habe ich täglich erlebt, was Stress
bedeuten kann: Gerade bei Jüngeren mit Herzproblemen, Blutdruckkrisen oder
Asthmaattacken war fast immer Stress im Spiel. Während meiner
Nachtschichten erzählten die Infarktpatienten Geschichten von Familien- und
Eheproblemen, finanziellen Sorgen und Mobbing, die sie schwer bedrückt hatten.
Stress allein löst zwar nur selten ganz akut einen Infarkt aus, aber langfristig
schon, und da verstärkt er zudem viele weitere ungünstige Faktoren. Wer Stress
hat, macht weniger Sport, isst schneller und weniger gesund, raucht und trinkt
mehr und leidet unter Schlafstörungen.

In vielen Gesprächen mit Patienten bestätigt sich immer wieder, dass Stress zu
Bluthochdruck, Asthma, Reizdarm und Darmentzündungen, vielen
Hauterkrankungen, Kopf- und Rückenschmerzen, aber auch Rheuma und
anderen Autoimmunerkrankungen und Allergien beiträgt. Denn gestresste
Nerven kommunizieren mit den Immunzellen und bringen die Signalmoleküle
und Botenstoffkreisläufe durcheinander, also unsere innere Überlebenschemie.
Eine große Studie von 2017 belegt auch, dass Stress das Krebsrisiko erhöht.
Besonders Bauchspeicheldrüsen-, Dickdarm-, Speiseröhren- und Prostatakrebs



tritt zwei- bis viermal häufiger bei Menschen auf, die zuvor angegeben hatten,
unter vermehrtem Stress zu stehen.

Die wissenschaftliche Stressforschung begann zu Beginn des 20. Jahrhunderts.
Walter Cannon, Physiologe an der Harvard University, erklärte die Reaktionen
des Körpers als »Kampf-oder-Flucht-Reaktion«, eine überaus wichtige
Überlebensstrategie: Bei Bedrohung werden die Muskeln angespannt, Herzschlag
und Blutdruck erhöhen sich, die Wahrnehmung wird zum Tunnelblick, während
der Körper versucht, Ballast – den Inhalt von Blase und Darm – loszuwerden;
man hat »Schiss«.

Unseren urzeitlichen Vorfahren ermöglichte dieser Reflex, das sie entweder
flüchteten oder kämpften. Dadurch konnte man der Gefahr entkommen – oder
man war tot. Doch Stress am Arbeitsplatz oder Ängste um die Zukunft sind
nicht nach einem Sprint oder einem kurzen Kampf vorbei. Sie haben die
Tendenz, chronisch zu werden, und dadurch fällt auch die Entspannung aus.
Stattdessen entstehen Rückenschmerzen, Bluthochdruck, Herzinfarkte und
Depressionen.

Einzelne »Dosen« an Stress können Körper und Psyche stärken – an einem
Schicksalsschlag, an einem schwierigen Lebenseinschnitt kann man wachsen.
Dann nämlich bildet sich Resilienz aus, die Fähigkeit, »Nackenschlägen«
standzuhalten. Das ist ein ähnlicher Trainingseffekt wie durch Sport, bei Kneipp-
Güssen oder beim Fasten, nur eben auf psychischer Ebene. Befragt man



Menschen nach ihren Lebenskrisen, so zeigt sich interessanterweise, dass es nicht
denjenigen am besten geht, die überhaupt keine schlechten Erfahrungen
gemacht haben, sondern denen im Mittelfeld, die ein gewisses Maß an Krisen
und Traumata durchlebten. Irgendwo ist jedoch bei jedem ein Tipping-Point, ein
Scheitelpunkt, nach dem die zunächst ansteigende Leistungsfähigkeit wieder
abfällt, weil die Belastung zu groß ist.

Die Stresshormone sorgen dafür, dass die Gefäße eng werden, der Blutdruck
steigt, die Hände werden kalt und manchmal auch die Nasenspitze. Mein
früherer Chef in der Kardiologie berührte die Schwerkranken auf der
Intensivstation immer an der Nasenspitze: War sie kalt, bedeutete das, dass die
Situation eher kritisch war.

In der Essener Klinik für Naturheilkunde setzte ich zum ersten Mal Biodots
ein, das sind erbsengroße Punkte, die man sich auf den Handrücken klebt. Über
Thermosensoren geben sie die Körpertemperatur an und verdeutlichen, in
welchen Situationen man Stress erleidet. Ich erinnere mich an einen Patienten,
einen Topmanager mit Bluthochdruck und Schlafstörungen. Ich hatte erwartet,
dass er bei seiner zweifellos anstrengenden Arbeit angespannt wäre – die
Biodots verrieten aber etwas ganz anderes: Während der Arbeit waren seine
Hände gut durchblutet, doch zu Hause verkrampften sich seine Gefäße,
vielleicht, weil er ein schlechtes Gewissen hatte, dass er so wenig Zeit für seine
Familie aufbringen konnte. Damit hatte auch der Manager nicht gerechnet.
Häufig wird Stress genauso falsch eingeschätzt wie die Entspannung: Viele
Menschen glauben zum Beispiel, sie sind entspannt, wenn sie fernsehen, doch
meistens ist das Gegenteil der Fall.

Kurzfristige Belastungen aktivieren also das Immunsystem. Doch dieser
Effekt erschöpft sich bei anhaltender Belastung schnell, deshalb haben
Virusinfekte leichtes Spiel, wenn wir schlaflos und erschöpft sind. Auch die
Wundheilung ist gestört und dauert länger. Diese Erkenntnis setzt sich langsam
bei Chirurgen durch – manche Patienten bekommen Entspannungs-CDs vor
einem Eingriff. Müssen Sie sich operieren lassen, sollten Sie schon eine Woche
vor dem Termin täglich eine Tiefenentspannung durchführen, am besten
Meditation (siehe Seite 213ff.) oder Autogenes Training. Yoga-Übungen sind
ideal, um die Faszien zu dehnen und geschmeidig zu halten. Zusätzlich hilfreich



wäre es, einige Tage zuvor zu fasten (sofern kein Untergewicht besteht).
Übrigens reduziert auch Musik im Operationssaal, unabhängig davon, ob man in
Vollnarkose ist oder nicht, die Angst. Es sind dann weniger Schmerzmittel nötig.

Fasst man die Ergebnisse der vielen Studien zusammen, so kristallisieren sich
als Risikofaktoren für krank machenden Stress heraus:
▶ hohe Belastung im Job bei wenigen Entscheidungsmöglichkeiten
▶ Probleme in Ehe und Partnerschaft
▶ Streit mit der Familie oder Freunden
▶ Pflege eines Angehörigen
▶ Gewalt- und Missbrauchserfahrung als Kind
▶ Krankheitssymptome (vor allem Schmerz)
▶ Schlafmangel und zu wenige Ruhepausen
▶ empfundene Sinnlosigkeit der Belastungen.

Mind-Body-Medizin – Körper, Geist und Seele in Einklang bringen

Was fangen wir mit unseren Erkenntnissen an? Es ist kaum möglich, ein Leben
ohne Stress zu führen – das ist auch der Ausgangspunkt östlicher Lehren.
Buddha sagte: Das Leben ist Schmerz. Sicherlich sollte man objektive
Stressfaktoren reduzieren und sich Dinge im Leben erleichtern, aber meistens ist
es nicht möglich, das eigene Koordinatensystem grundlegend zu verändern.

Hier kommt nun die Mind-Body-Medizin ins Spiel – eine Weiterentwicklung
der naturheilkundlichen Ordnungstherapie. Während es dieser um die
klassischen Säulen gesunden Lebensstils geht: um mehr Bewegung, besseres
Essen und ausreichend Entspannung –, hat die Mind-Body-Medizin vor allem
das Ziel, auf die Wechselbeziehungen zwischen Psyche, Immun- und
Nervensystem positiv einzuwirken. Dazu trainiert sie mentale Techniken und übt
Verhaltensänderungen ein. Auf diese Weise unterstützt sie die Fähigkeiten des
Organismus zur Selbstregulation und Selbstheilung.

In der therapeutischen Praxis greift die Mind-Body-Medizin auf Elemente
traditioneller Heilverfahren wie Yoga, Tai-Chi, Qigong oder Meditation zurück,
aber ebenso auf moderne Entspannungsverfahren und Bewusstseinstechniken,
etwa die Progressive Muskelentspannung. An der Klinik für Naturheilkunde in



Essen wie auch im Immanuel Krankenhaus Berlin arbeiten Mind-Body-Teams
mit den Patienten daran, individuelle Strategien für die Zeit nach der Entlassung
zu entwickeln – um die Erfolge der Behandlung mit in den Alltag zu nehmen.
Die Therapeuten sind Ökotrophologen, Meditations- und Yoga-Lehrer,
Sportwissenschaftler, Sozialpädagogen oder Psychologen. Für mich ist die Mind-
Body-Medizin der Schlüssel für eine nachhaltige Wirkung. Denn sie wirkt nicht
nur dem Stress als wichtigem Risikofaktor entgegen, sondern sorgt ebenfalls
dafür, dass die Patienten ihren Körper neu wahrnehmen und beginnen,
Verantwortung für ihn zu übernehmen.

In allen traditionellen Heilsystemen wird der Verbindung zwischen Geist und
Körper große Bedeutung beigemessen. Mit der naturwissenschaftlichen
Fundierung der Medizin in der Neuzeit traten aber viele dieser Bezüge in den
Hintergrund. Geist und Körper wurden auf einmal getrennt gesehen. Erst die
Stressforschung, die Psychosomatik sowie die Psychoneuroimmunologie griffen
die komplexen Beziehungen zwischen Körper, Seele und Nervensystem erneut
auf. So entdeckte der US-Rheumatologe George Solomon in den
Sechzigerjahren, dass sich rheumatische Arthritis verschlimmerte, wenn die
Patienten gleichzeitig unter Depressionen litten. Er begann, den Zusammenhang
zwischen entzündlichen Erkrankungen, dem Immunsystem und Gefühlen zu
untersuchen.

Der Kardiologe Herbert Benson entwickelte aus solchen Ideen eine neue Sicht
auf Herz-Kreislauf-Leiden: Er nahm nicht das Organ in den Fokus, sondern die
Gefühle, die es krank machten. Es müsse doch möglich sein, dachte sich Benson
in den Siebzigerjahren, die Stressreaktion des Körpers umzukehren – die
Kettenreaktion des Flucht- oder Kampfimpulses in Entspannung zu verwandeln.
Er stellte fest, wie positiv sich Meditation auf das Nervensystem auswirkte, und
leitete daraus eine Reihe von Entspannungstechniken ab. Sie verlangsamen den
Herzschlag, senken den Blutdruck und entspannen die Muskulatur. An der
Harvard Medical School begründete er das Benson-Henry Institute for Mind
Body Medicine, bis heute ist er einer ihrer wichtigsten Pioniere.

In den USA haben inzwischen alle größeren Kliniken und Universitäten eigene
Abteilungen für Mind-Body-Medizin. Das National Center for Complementary
and Integrative Health (NCCIH), Teil der nationalen Gesundheitsbehörde,



betrachtet die Mind-Body-Medizin als eigenständigen Bestandteil der
Komplementärmedizin und unterstützt entsprechende Forschungsprojekte.

Sehr häufig tauchen in Gesprächen mit Patienten Erlebnisse aus der Kindheit
oder aktuelle Ereignisse auf, die, wenn man sich bewusst mit ihnen
auseinandersetzt, einen wichtigen Schritt zur Heilung darstellen. Mind-Body-
Medizin geht aber noch einen Schritt weiter oder – besser gesagt – zurück. Hier
wird nicht gesprochen, sondern versucht, »vorsprachlich«, durch Entspannung,
Stille und Achtsamkeit, einen Raum herzustellen, in dem der Mensch sich selbst
heilen kann. Sie finden, das klingt esoterisch? Ist es nicht: Viele wissenschaftliche
Daten der letzten Jahre belegen auf eindrucksvolle Weise die Wirksamkeit der
Mind-Body-Techniken, vor allem bei chronischen Erkrankungen.

Jede dieser Techniken hat spezifische Eigenheiten, nicht jede wirkt gleich und
ist für jeden gleich geeignet. Für manche ist Qigong, die chinesische
Bewegungsmeditation, zu langweilig, anderen ist Yoga zu sportlich, oder sie
schaffen es nicht, lange im Meditationssitz zu verharren. Man kann Mind-Body-
Medizin also nicht »verordnen«, man kann sie nur vormachen und zur
Nachahmung anregen. Die Patienten sollten Techniken finden, die sie gut in
ihren Alltag einbauen können. Denn eine unangenehme Eigenschaft hat die
Mind-Body-Medizin: Damit sie hilft, muss sie regelmäßig praktiziert werden. In
den folgenden Abschnitten finden Sie Vorschläge, um Sie zu inspirieren.

Yoga – Geschenk Indiens an die Welt

Yoga boomt. In Berlin befindet sich an jeder zweiten Ecke ein Yoga-Studio, und
in anderen Großstädten Deutschlands ist es nicht viel anders. 2,7 Millionen
Deutsche praktizieren nach Angaben des Bundesverbands der Yoga-Lehrenden
in Deutschland (BDY) diese indische Körper- und Seelenlehre – in insgesamt
6000 Studios und Schulen. In den USA sind es, im Hinblick auf die
Gesamtbevölkerung, sogar dreimal so viel, über zehn Prozent.

Yoga ist mehr als 2000 Jahre alt. Das Wort stammt aus dem Sanskrit, der
ursprünglichen Sprache der Literatur und Philosophie Indiens. Es geht zurück
auf den Wortstamm yui und bedeutet »sich treffen«, »sich vereinigen« oder



»den Geist bündeln«. Das kann als Einswerden des Körpers mit dem
Bewusstsein interpretiert werden. Tatsächlich geht es beim traditionellen Yoga
nicht um therapeutische Wirkungen. Eher um das Erreichen eines mentalen und
spirituellen (nicht religiösen) Ziels. Die medizinischen Wirkungen sind aber eine
wichtige und nützliche Begleiterscheinung.

Die Inder sagen stolz, Yoga sei ein Geschenk Indiens an die Welt. Auf
Initiative der Regierung und ihres selbst Yoga und Meditation praktizierenden
Premierministers Narendra Modi erklärte 2015 die UNO den 21. Juni zum
Weltyogatag. Modi hat sogar einen Yoga-Minister ernannt, der auch für
Ayurveda und andere traditionelle Heilverfahren zuständig ist.

Yoga wird seit mehr als fünfzehn Jahren wissenschaftlich untersucht und hat
sich als überaus erfolgreiche Therapie entpuppt – in einer Eindeutigkeit, die
sogar mich überrascht hat. Dabei wird im Westen nur ein gewisser Ausschnitt
praktiziert und erforscht. In meiner Generation brachen viele nach dem Studium
oder der Lehre nach Indien auf, begaben sich auf den legendären Hippie Trail.
Nicht selten war das Ziel Nordindien, heilige Städte wie Rishikesh oder
Haridwar, in denen ein Meditations- und Yogazentrum (Ashram) nach dem
anderen lag. So dauerte es nicht lange, bis Yoga auch Deutschland erreichte.
Vielleicht finden Sie noch das Buch Yoga für jeden der kanadischen Yoga-
Lehrerin Kareen Zebroff auf einem Flohmarkt. Heute ist es ein Klassiker, damals,
in den Siebzigerjahren, war es der erste Versuch, Yoga-Haltungen in ein leicht
praktizierbares Übungsprogramm zu übersetzen.

Im Jahr 2000 war auch ich dann so weit. Es war ein Vormittag auf der neuen
Station für Naturheilkunde an den Kliniken Essen-Mitte. Ich hatte schlecht
geschlafen, die Arbeit hörte nicht auf, und der Rücken schmerzte. Das kannte ich
schon: Bei unruhigem Schlaf und Stress macht sich mein Rücken bemerkbar.
Otto Langels, der neue Pflegedienstleiter und ein leidenschaftlicher Yoga-
Anhänger, warf einen kritischen Blick auf mich und sagte: »Sie müssen mal zum
Yoga!« Ich nahm das zunächst nicht ernst – wenn es einem ohnehin nicht
gutgeht, will man sich auch nicht noch belehren lassen. Aber weil die Schmerzen
nicht nachließen, besuchte ich am nächsten Abend kleinlaut den
vorgeschlagenen Yoga-Kurs – nach der Schule des Yoga-Gurus B. ​K. ​S. Iyengar.

Zu meiner großen Überraschung hatten diese neunzig Minuten in meinem



Leben merkbare Folgen: Ich bekam einen sehr starken Muskelkater, und zwar an
Muskeln, von deren Existenz ich zwar im Anatomiekurs während des Studiums
gehört, die ich aber nie zuvor gespürt hatte. Und: Die Rückenschmerzen waren
weg. Das hatte ich so nicht erwartet. In den folgenden Jahren konnte ich das
immer wieder feststellen. Sobald ich nicht mehr zum Yoga ging, meldeten sich
die Rückenschmerzen zurück. Yoga-Übungen – zack – Schmerzen weg.

Yoga gibt Energie, reduziert Stress und lindert Schmerzen

Fast alle Teilnehmer der Yoga-Kurse, die ich besuchte, machten die gleiche
Erfahrung wie ich: Nach einer Session fühlt man sich vitaler, die Stimmung
bessert sich. Yoga gibt unmittelbar Energie, und dies in einer erstaunlichen
Schnelligkeit, die ich so von anderen Bewegungsformen nicht kannte. Also
begann ich 2003, eine erste wissenschaftliche Studie zum Yoga und den
Auswirkungen auf Stress zu planen. Wir schalteten eine Anzeige, wieder in der
Westdeutschen Allgemeinen Zeitung, suchten nach Teilnehmern, die sich
gestresst fühlten. Zu meiner großen Überraschung waren es über 90 Prozent
Frauen, die sich meldeten. Viele waren alleinerziehend und hatten einen
anstrengenden Alltag.

Wir beschlossen, die Studie ausschließlich mit stark belasteten Frauen
durchzuführen, und teilten sie in zwei Gruppen ein. Die eine erhielt das Angebot,
ein- oder zweimal pro Woche kostenlos einen neunzigminütigen Iyengar-Yoga-
Kurs zu besuchen, drei Monate lang. Die anderen Teilnehmerinnen vertrösteten
wir, versprachen das gleiche Angebot, wenn diese drei Monate vorbei waren.
Nach diesem Zeitraum erhoben wir mit Fragebögen das Stressniveau, das
psychische Befinden und den Cortisol-Spiegel im Speichel (den Cortisol-Spiegel
sogar schon nach jeder einzelnen Yoga-Stunde).

Die Ergebnisse waren beeindruckend. Yoga führte zu einer ausgeprägten
Absenkung des Stresslevels, die Stimmung wurde besser, Angst und
Depressivität besserten sich. Aber nicht nur das: Bei vielen Probandinnen
reduzierten sich ihre Kopf- und Rückenschmerzen, und zwar drastisch. Bei den
meisten führte bereits eine einzige Stunde zu einer deutlichen Absenkung der



Stresshormone. Wir publizierten diese (noch kleine) Studie und ließen eine
weitere, größere mit zweiundsiebzig Teilnehmerinnen folgen.

Dieses Mal waren wir daran interessiert, ob möglicherweise mehr Yoga noch
mehr Wirkung haben würde. Wir teilten die Frauen per Zufallsprinzip in drei
Gruppen. Eine Gruppe sollte einmal wöchentlich neunzig Minuten Yoga
machen, die zweite doppelt so viel und die dritte wurde erneut vertröstet. Das
Ergebnis: Die ersten beiden Gruppen waren ähnlich wirksam. Dass mehr Yoga
nicht mehr Effekt brachte, lag allerdings vermutlich daran, dass für viele Frauen
zwei Übungseinheiten pro Woche einfach nicht möglich waren und sie sich
durch diese Anforderung zeitlich gestresst fühlten.

Yoga ist also ein hervorragendes Mittel gegen Stress, und neunzig Minuten
pro Woche reichen aus. Und natürlich ist es ganz gut, wenn zu Hause
gelegentlich auch mal die Yoga-Matte ausgerollt wird. Besuchen Sie aber einen
Kurs. Immer wieder fragen mich Patienten, ob sie sich das nicht selbst beibringen
könnten – über YouTube, eine DVD oder ein Buch. Nein. Viel zu groß ist die
Gefahr, dass man sich eine Übung, eine Haltung falsch angewöhnt, es zu
Fehlbelastungen oder auch einer Verletzung kommt.

In den folgenden Jahren überschlugen sich geradezu die
Forschungsergebnisse. Vor allem bei meiner persönlichen Schwachstelle,
Rückenschmerzen, belegen inzwischen zahlreiche Untersuchungen, wie effizient
Yoga ist – nämlich wirksamer als die meisten anderen Therapien. In einer
Zusammenarbeit mit dem Berliner Iyengar-Institut konnten wir das 2012 auch
bei chronischen Nackenschmerzen zeigen. Andere Studien belegten die
Wirksamkeit von Yoga bei Kopfschmerzen, Bluthochdruck und
Weichteilrheuma. Auch bei chronisch entzündlichen Darmerkrankungen, so die
Erkenntnisse der Kollegen aus Essen, führte Yoga zu einer merklichen
Beschwerdelinderung.

Yoga unterstützt die Krebsbehandlung

Yoga ist aber ebenso, das hat mich am meisten beeindruckt, als ergänzende
Therapie bei Krebserkrankungen wirksam. So konnten US-amerikanische



Forscher belegen, dass Frauen, die unter Brustkrebs litten, eine prägnante
Erhöhung ihrer Lebensqualität erfuhren, wenn sie über mehrere Wochen hinweg
einen Yoga-Kurs besuchten. Gegen die häufige Fatigue, die starke Müdigkeit, die
während und nach einer Krebstherapie auftreten kann und die den Alltag stark
einschränkt, gibt es bisher kein besseres Mittel.

Die Essener Arbeitsgruppe um den Psychologen Holger Cramer hat eine Fülle
von Metastudien zur Wirksamkeit von Yoga veröffentlicht. Die Liste der Erfolge
reicht von klimakterischen Beschwerden bis zur Mitbehandlung von
Herzkrankheiten und Bluthochdruck. Selbst Vorhofflimmern, eine
Herzrhythmusstörung, die nur schwer mit Medikamenten in den Griff zu
kriegen ist, verringert sich. Es gibt kaum einen Bereich, in dem Yoga nicht
sinnvoll wäre.

Es ist jedoch schwer, aus der Fülle der Angebote das Richtige herauszufiltern.
Leider ist die Bezeichnung »Yoga-Lehrer« nicht geschützt. Dahinter kann sich
eine mehrjährige Intensivausbildung verbergen oder auch nur ein dreiwöchiger
Kurs. Die Iyengar-Schule geht aber sehr sorgfältig vor, ich kann sie empfehlen.
Sie arbeitet zudem mit Hilfsmitteln wie Blöcken und Seilen. Iyengar-Yoga-Lehrer
haben auf alle Fälle eine mehrjährige Ausbildung, und für die medizinische
Yoga-Therapie werden noch höhere Anforderungen gestellt.

Welches Yoga zu Ihnen passt

Bei anderen Schulen ist es wichtig, darauf zu achten, dass sie vom Berufsverband
der Yoga-Lehrenden anerkannt sind. Dies ist ein gewisses Gütesiegel. Dennoch
sollten die Standards noch besser definiert werden. So gibt es viele gute Yoga-
Schulen, von Iyengar bis Ashtanga, von Kundalini bis Vini, von Sivananda bis
Vinyasa – aber nicht alles ist für alle geeignet. Nutzen Sie die Probestunden, um
auszuprobieren, was Ihnen liegt!

Manche Menschen fürchten religiöse oder esoterische Elemente im Yoga. Ich
kann Sie da beruhigen. Die Gebetshaltung der Hände oder das Chanten (Singen)
von Om sind nicht unbedingt mit religiöser Praxis gleichzusetzen, sondern erst
einmal nur Teil der hinduistischen Tradition. Ein Guru ist in Indien auch kein



Sektenführer, sondern ein Lehrer, der allerdings hochgeachtet ist. Wer
möglichen spirituellen Anmutungen aus dem Weg gehen will, sollte Iyengar-
Yoga lernen, da es sehr nüchtern und körperbezogen ist. Die Räume sehen meist
aus wie eine Praxis für Physiotherapie. Für Yoga braucht man weder
Räucherstäbchen noch eine Buddha-Statue, einzig zwei Quadratmeter, um eine
Yoga-Matte auszurollen. Das macht es für mich auch so attraktiv. Weiß man
einmal, wie es geht, kann man es mühelos zu Hause praktizieren. Es ist wirksam
und kostengünstig.

Menschen mit medizinischen Problemen sollten die Wahl ihres Yoga
besonders sorgsam treffen. Bikram-Hot-Yoga zum Beispiel, das in 40 Grad
heißen Räumen eine große Anstrengung bedeutet, eignet sich nicht für
Menschen mit gesundheitlichen Beschwerden. Rheuma- und Arthrose-Patienten,
vor allem solche mit Knie- und Meniskusschäden, müssen besonders Vorsicht
walten und sich von einem erfahrenen Yoga-Lehrer beraten lassen. 2012 erschien
von dem US-amerikanischen Wissenschaftsjournalisten William J. Broad The
Science of Yoga. Risks and Rewards, das Buch schaffte es sogar in die
Bestsellerlisten der New York Times. Zum ersten Mal wurde hier die
Verletzungsgefahr durch Yoga thematisiert. So sollten zum Beispiel Menschen
mit einer angeborenen Hypermobilität, einer genetisch vorbestimmten großen
Beweglichkeit ihrer Gelenke, deshalb möglicherweise kein Yoga ausüben oder
nur unter Anleitung sehr erfahrener Lehrer. Auch für Menschen, die unter einem
Glaukom, unter erhöhtem Augeninnendruck leiden, sind manche Yoga-Übungen
nicht geeignet. Generell aber gilt, dass Yoga genauso sicher und
nebenwirkungsarm ist wie normale Physiotherapie und leichter Sport. Und
denken Sie auch bei Yoga immer daran, auf die Signale des Körpers zu achten.
Es kommt nicht darauf an, unbedingt den Kopfstand auszuführen oder
besonders tief mit den Händen auf den Boden zu kommen. Es geht vor allem
darum, den Körper zu spüren.

Wenn es nach mir ginge, würde ich Yoga in den Schulsport integrieren. Es ist
eine Bewegungsmethode, die man ein Leben lang ohne Aufwand ausführen
kann, und die vor allem nicht dazu führt, was Schulsport sonst bewirkt –
Frustration. Man muss keine Leistung erzielen. Wir testen das gerade in einer



Studie mit Berufsschülern. Yoga wird gut angenommen, reduziert Stress und
fördert das Wohlbefinden auch bei Jugendlichen.

Was Yoga so besonders macht

Wie kann Yoga in manchen Bereichen dem Sport überlegen sein? Womöglich ist
Yoga so besonders, weil hier insgesamt fünf Elemente miteinander kombiniert
werden:
1. Es stärkt die Muskeln.
2. Es verbindet die Körperkoordination mit dem Atem – wie wichtig das ist,

wissen viele Leistungssportler, um im Zusammenspiel von Körper und
Kreislauf die optimale Wirkung zu erzielen.

3. Es führt zu einer tiefen Entspannung – vor allem bei der meist
abschließenden Position Shavasana (Totenstellung).

4. Es dehnt stark, was zu einer Ausschüttung von Endorphinen führt und
dadurch das so wichtige vegetative Nervensystem beruhigt. In einer Studie
haben US-Wissenschaftler zunächst Yoga mit Physiotherapie bei
Rückenschmerzen verglichen und festgestellt, dass Yoga der Physiotherapie
überlegen war. In einer zweiten Studie haben sie die Physiotherapie mit
intensiven, dem Yoga angelehnten Dehnungsübungen versehen. Danach war
sie fast genauso gut wie das Yoga.

5. Yoga wirkt auf die Faszien. Durch die besondere Mischung aus Strecken,
Drehen und Umkehren lockert und pflegt Yoga das Bindegewebe und die
Faszien.

Der achtstufige Weg des Yoga

Bei Yoga denken wir im Westen vor allem an die Körperübungen (Asanas).
Nach der klassischen Lehre sind es aber insgesamt acht Stufen, die das
ganzheitliche Yoga ausmachen. So können Atemübungen (Pranayama) über
das vegetative Nervensystem tief gehende körperliche Wirkungen erzielen – den
Körper etwa bei starker Hitze abkühlen oder bei Kälte erwärmen. Es gibt für
nahezu jeden Zweck spezielle Übungen. Inzwischen hat man nachgewiesen, dass
Pranayama-Techniken gute Effekte auf das Lungenvolumen bei chronisch



obstruktiver Lungenerkrankung (COPD) haben, dass sie den Herzrhythmus
stabilisieren und sogar relativ schnell die Genexpression beeinflussen können.
Letzteres bedeutet, dass auf der molekularen Ebene Entzündungen reduziert
werden. Proteine, die beispielsweise zu Diabetes und Arteriosklerose beitragen,
werden in der Produktion heruntergefahren, wobei man solche epigenetischen
Phänomene sonst eher nur mit Medikamenten auslösen kann. Die meisten
Studien untersuchen allerdings die Kombination aus Asanas und Pranayama,
sodass man nicht ganz auseinanderdividieren kann, was genau die Heilwirkung
erzielt.

Wie stark Atmen wirken kann, habe ich am eigenen Leib erfahren. Ein Yoga-
Lehrer zeigte mir aktivierende Atemübungen, darunter die sogenannte
Blasebalg-Atmung (Bhastrika Pranayama). Ich war begeistert. Am nächsten
Abend fühlte ich mich nach der Arbeit etwas erschöpft und fing an, über eine
Dreiviertelstunde lang diese und andere Übungen mit großer Geschwindigkeit
zu machen. Anfangs fühlte ich mich topfit und hellwach. Doch die »Rechnung«
folgte: Nachts schlief ich sehr unruhig, und am nächsten Nachmittag lag ich mit
einem Infekt im Bett. Anstatt auf meine Erschöpfung zu hören und mich mit
Übungen zu entspannen, hatte ich in meinem Körper ein Feuer entfacht.

Zum achtstufigen Weg des Yoga gehören weiterhin noch die Disziplin der
Sinne (Pratyahara) und die Konzentration (Dharana). Der indische Gelehrte
Patanjali, der irgendwann zwischen dem zweiten Jahrhundert v. ​Chr. und vierten
Jahrhundert n. ​Chr. gewissermaßen den Leitfaden des Yogas verfasst hat, machte
die Fokussierung als wichtigstes Element aus: »Yoga ist die Fähigkeit, den Geist
ausschließlich auf ein Objekt zu richten und diese Ausrichtung ohne jede
Ablenkung aufrechtzuerhalten.«

Eine weitere Stufe ist die Selbstdisziplin (Niyama), dazu zählen körperliche
Hygiene sowie die Entwicklung einer Kultur der Zufriedenheit und eines
gesunden Lebensstils. Die ethische Basis ist Yama, die Rücksicht gegenüber
anderen Lebewesen, was auch die Empfehlung zu vegetarischer Ernährung
einschließt. Das Ziel der körperlichen Übungen ist vor allem, sich lange sitzend
der Meditation (Dhyana) widmen zu können, die dann (möglicherweise …) zu
Samadhi, der All-Einheit und einer überbewussten Erfahrung führt. Zu betonen



ist, dass Yoga keine Religion ist. Von Strenggläubigen in Indien wird Yoga sogar
wegen seiner nicht eindeutigen hinduistischen Ausrichtung abgelehnt.

Yoga – oft wirkungsvoller als Sport und Physiotherapie

Ich mache regelmäßig Yoga und bin trotzdem immer wieder erstaunt, wie
zielsicher mit verschiedenen Positionen körperliche Effekte erwirkt werden
können. So sind Vorwärtsbeugen eher beruhigend, Rückwärtsbeugen hingegen
stark stimulierend und wach machend. Es gibt Übungen, die den Schlaf fördern,
und welche, die ihn verhindern. So etwas kennen wir von unserem westlichen
Sport nicht, und die moderne Wissenschaft kann das allein mit Hormonen und
Molekülen nicht erklären. Ein weiteres Alleinstellungsmerkmal beim Yoga ist die
enorme Feinheit und Präzision der Körperhaltungen und -bewegungen.
»Alignment« heißt das Fachwort: Ausrichtung. Um jeden Millimeter wird
gerungen, und die Feinabstimmungen haben eine Präzision, wie sie unsere
europäische Physiotherapie nicht kennt.

Yoga ist damit auch angewandte Anatomie. Umso überraschender ist, dass
diese Kenntnis von Muskeln, Sehnen, Bändern, Faszien und Organen schon
existierte, bevor erst sehr viel später anatomisches Wissen an Leichen erworben
wurde. Einmal wurde ich bei einem Besuch in Indien Zeuge von diesem
erstaunlichen Können: B. ​K. ​S. Iyengar zeigte mir einen Patienten nach einer
Bypass-Operation, der Atemnot hatte. Mein erster Gedanke als Mediziner: Die
Bypässe haben sich wieder verschlossen. Das war aber nicht der Fall. Iyengar
betastete den Patienten und stellte fest, dass seine Rippen nach dem schweren
operativen Eingriff blockiert waren, die Narbe ermöglichte nur sehr flache
Atembewegungen des Brustkorbs. Mit gezielten Anleitungen zeigte er ihm, wie
er die Rippen besser dehnen konnte, um den gesamten Brustkorb für die
Atmung zu nutzen. Zügig waren die Atemprobleme behoben.

Die Schnelligkeit des Atems, die sich durch Yoga oder Meditation senken
lässt, erlaubt übrigens eine Prognose nach einem Herzinfarkt. An der
Technischen Universität München wurde von 2000 bis 2005 eine Studie mit
knapp 1000 Infarktpatienten durchgeführt. Zweiundsiebzig von ihnen waren



einige Jahre später verstorben, und es bestätigte sich: Patienten, die schneller
atmeten, hatten ein größeres Risiko, schneller zu versterben.

Ähnlich wie das Iyengar-Beispiel mit dem Brustkorb lässt sich vermutlich die
hervorragende Wirkung von Iyengar-Yoga bei Frauen nach einer
Brustkrebserkrankung erklären. Operation, Bestrahlung sowie Chemotherapie
beeinträchtigen das Körpergefühl und damit auch die Beweglichkeit der Rippen.
Durch Yoga können Brustkorb und Atmung wieder freier und ein angenehmes
Körpergefühl hergestellt werden.

Ein Beitrag im Magazin GEO über die Iyengar-Schule trug den Titel »Schmerz
ist dein Meister«. Der Artikel erschien 1990 und wurde häufig fehlinterpretiert.
Gemeint ist nicht, dass Yoga Schmerzen verursachen muss, aber wir müssen
lernen, die Grenzen zu spüren. Das kann bei Dehnung oder Muskelstärkung
schon mal wehtun. Dieser Schmerz unterscheidet sich aber von solchen, die uns
Leiden bereiten – in der Naturheilkunde nennt man das »Wohlweh«. Mit dem
dosierten und kontrollierten Schmerz arbeiten einige Massage- und
Physiotherapietechniken, in gewissem Maße auch Akupunktur und Schröpfen.
Yoga hilft uns, das Spüren und die Achtsamkeit zu finden, es nutzt die
»Intelligenz des Körpers«, wie Iyengar es beschrieben hat.

Betrachte ich die wissenschaftliche Datenlage, die große Wirksamkeit und
Sicherheit, bleibt unverständlich, warum nicht mehr Krankenhäuser Yoga
anbieten und Krankenkassen die Kosten nicht übernehmen. Zwar gibt es die
Möglichkeit, nach Paragraf 20 SGB V (Sozialgesetzbuch, Fünftes Buch) einen Teil
bei der Krankenkasse als Präventionsmaßnahme erstattet zu bekommen. Aber
der Nutzen liegt ja vor allem in der Therapie, nicht nur in der Prävention. Es
gibt jedenfalls keinen vernünftigen Grund, orthopädische Injektionen und alle
möglichen Operationen zu vergüten, während das gleich effektive, wenn nicht
sogar überlegene Yoga aus eigener Tasche bezahlt werden muss.

Meditation – die Kunst der inneren Einkehr, der Stille, des
Nichtdenkens

Meine erste praktische Erfahrung mit Meditation hatte ich während meiner



Mind-Body-Ausbildung an der Harvard Medical School bei Herbert Benson.
Mein Einstieg war allerdings nicht gerade rühmlich. Peg Baim, Bensons Expertin
für Meditation, forderte uns auf, auf unseren Atem zu achten und die Stille nicht
durch Gedanken stören zu lassen. Wenn Gedanken auftauchten, sollten wir sie
begrüßen – und wieder verabschieden. Keineswegs sollten wir bei ihnen
verharren, sondern sie eben weiterschicken.

Mir fiel das sehr schwer, da ich beruflich viel mit Denken beschäftigt bin. Ich
saß in meinem Stuhl (man muss nicht unbedingt auf dem Boden sitzen) und
versuchte es. Nach drei, vier Minuten beruhigten sich meine Gedanken ein
wenig, aber plötzlich stieg ein starkes Angstgefühl in mir auf. Ich wollte schon
aufhören und den Raum verlassen, aber das war mir doch ziemlich peinlich, also
versuchte ich, meine Angst zu bewältigen. Nach einiger Zeit verschwand die
Panik und tauchte auch nie wieder bei meinen Meditationen auf.

Dass Angst hochkommt, ist bei ersten Meditationsversuchen nicht
ungewöhnlich. Wahrscheinlich ist es sehr fremd für das Gehirn, auf einmal mit
Leere umgehen zu müssen. Diese Leere, dieses Nichtdenken ist letztlich
entscheidendes Kriterium bei einer Meditation. Zentral ist hier also die gewusst
gewählte Erfahrung der Stille, die Unterbrechung des permanent fließenden
Gedankenstroms. Manche bezeichnen diese automatisierte Aktivität des Gehirns
auch respektlos als »Affenstall« oder »Autopilot«. Für die meisten Menschen ist
es die völlig unerwartete Einsicht, wie schwer es ist, nicht zu denken.

Meditatio bedeutet von seinem lateinischen Ursprung her »zur Mitte
ausrichten«. Es ist eine Rückkehr zu einer vorsprachlichen Erfahrung. Wir alle
haben schon ein Bewusstsein gehabt, bevor wir sprechen konnten. Sobald die
Sprache da ist, dominiert sie alles. Und so erfolgreich sie unser Leben gestaltet,
so sehr kann sie uns bei Entspannung und Ruhe behindern. Schon vor mehr als
zwei Jahrzehnten haben Stressforscher darauf aufmerksam gemacht, dass nicht
nur Situationen anstrengend sind – das Nachdenken darüber ist es nicht minder.
So kann es passieren, dass die Erinnerung ausreicht, um ein Trauma wieder
körperlich in uns wachzurufen. Sorgen, Grübeleien und ein Sich-im-Kreis-
Drehen der Gedanken können den Körper in einen Dauerstress versetzen. Dabei
bringt das meist keine Lösung, denn viele Probleme lassen sich durch Denken
allein nicht lösen. Hierin liegt auch der zentrale Unterschied zur Psychotherapie



oder zu Gesprächen: Meditation setzt vor der Sprache an. Durch dieses Stillsein
und Nichtdenken können wir zu Einsichten kommen, die uns durch Nachdenken
nicht möglich wären. In der Stille schafft es unser Hirn anscheinend, über sonst
verschlossene Wege aufgrund des sonst andauernden Denkens Lösungen zu
finden.

Sämtliche Formen von Meditation berücksichtigen das Wissen, dass es für den
Menschen äußerst schwer ist, nicht zu denken. Um sie zu erleichtern, werden
verschiedene Hilfsmittel angewandt, zum Beispiel monotone Wortfolgen –
Mantras –, die vor allem dazu dienen, unseren ruhelosen Geist zu beschäftigen.
Man wiederholt sie und konzentriert sich beispielsweise zugleich auf die Farben
oder Bilder, die vor den geschlossenen Augen auftauchen. Bei der Zen-
Meditation wird versucht, die Konzentration zu bündeln, etwa durch
konzentriertes, fokussiertes Schauen auf eine Kerze. Eine andere Zen-Technik
sind paradoxe Denkaufgaben, die Kōane, das sind nicht mit Vernunft zu lösende
Worträtsel, erst nach langer Meditation wird hier ein anderes Verständnis
gesucht.

Die wissenschaftliche Erforschung der Mind-Body-Medizin hatte sich
übrigens die Transzendentale Meditation als Ausgang genommen, ihre
Wirkungen auf den Körper sind deshalb gut untersucht (Blutdrucksenkung,
Minderung von Stress und Linderung von Schmerzen). Trotzdem empfehle ich
sie nicht, denn für die Übergabe eines Mantras wird Geld verlangt. Das
widerspricht der Meditation, wie sie im indischen Yoga praktiziert wird.

Achtsamkeit – das Rezept zur Stressreduktion

In den vergangenen zehn Jahren hat sich am stärksten die
Achtsamkeitsmeditation verbreitet. Dabei konzentriert man sich nicht auf etwas,
man wiederholt auch keine Worte, sondern man nimmt wahr, eingeübt in der
Stille: Was passiert gerade im Körper, in den Gedanken und den Gefühlen –
ohne es zu bewerten. Weiterentwickelt und in die Medizin eingeführt wurde die
Achtsamkeitsmeditation von dem schon erwähnten Molekularbiologen und
Stressforscher Jon Kabat-Zinn (siehe Seite 24). Um sie von ihren religiösen



Bezügen zu befreien und dadurch für jeden Menschen zugänglich zu machen,
entkleidete er sie ihrer buddhistischen und spirituellen Ansätze. Dadurch hatte
sich diese säkularisierte Form der Meditation weltweit stark verbreiten können.

Vor allem nutzt sie zwei Techniken: Zum einen wird beim Body Scan der
Körper wie bei einem CT-Scan von Kopf bis Fuß abgetastet, nur hier nicht
technisch und bildgebend, sondern mithilfe der Wahrnehmung. So kann es sein,
dass man dabei erstmalig spürt, wo ein Schmerz wirklich sitzt und wie er sich
genau anfühlt. Es kann aber auch sein, dass angenehme Körpergefühle erst
durch diese Übung wahrgenommen werden. Bei der Achtsamkeitsmeditation
wird die Aufmerksamkeit zunächst auf den Atem gelenkt, gleichzeitig werden
auftauchende Gedanken benannt, zum Beispiel finanzielle Sorgen oder Ärger in
der Familie, um sich dann ganz entschieden wieder von ihnen zu lösen.

Jon Kabat-Zinn hat ein achtwöchiges Übungsprogramm, das Mindfulness-
Based Stress Reduction-Program (MBSR), daraus konzipiert. Die Teilnehmer
sollen während dieser Zeit täglich 45 Minuten lang bestimmte meditative
Übungen durchführen. Dieser sicher beachtliche Zeitaufwand lohnt sich: Eine
große Anzahl von Studien konnte inzwischen die sehr gute Wirksamkeit von
MBSR bei vielen chronischen Erkrankungen nachweisen. Sie zeigen deutliche
Heilwirkung oder zumindest eine Linderung der Beschwerden bei chronischen
Rückenschmerzen, Depressionen und Stress. Bei leichten und mittelschweren
Depressionen ist die Achtsamkeitsmeditation genauso wirksam wie
antidepressive Medikamente. Wirklich segensreich ist sie bei sehr schweren
unheilbaren Erkrankungen wie Krebs oder Multipler Sklerose. Die
Gedankenunterbrechung ermöglicht den Betroffenen, ihre Zukunftsängste
beiseitezuschieben und wieder in die Gegenwart, in den Moment
zurückzukehren. Dabei wird oft festgestellt, dass das Befinden gar nicht so
schlecht ist. Das wiederum kann Anspannung reduzieren, Schmerzen lindern
und das Immunsystem in seiner Funktion verbessern.

Tatsächlich ist eine der spannendsten Wirkungen von Meditation, dass
Schmerzen zwar nicht verschwinden, aber längst nicht mehr als so belastend
empfunden werden. So haben Forscher Studienteilnehmern einen Schmerzreiz –
einen Nadelstich oder Hitze – zugefügt und anschließend im Kernspintomograf
die Aktivierung der Schmerzzentren im Gehirn untersucht. Menschen, die



regelmäßig meditieren, zeigen dabei nur die Hälfte der Aktivierung der
Schmerzzentren im Gehirn. Meditation führt also nicht nur zum besseren
Aushalten von Schmerz, sondern sogar zur realen Reduktion der Wahrnehmung
des Schmerzes im Gehirn – dem eigentlichen Ursprungsort des Schmerzes.

Vor allem bei chronischen Erkrankungen, die meist nicht ausgeheilt werden
können, ist Meditation sehr wohltuend, da sie das Akzeptieren von Symptomen
schult, die sich nicht mehr wegtherapieren lassen. Und weil völlige Gesundheit
für fast niemanden lebenslang zu erreichen ist, macht das den Ansatz der
Meditation so wertvoll. Nicht umsonst hat Kabat-Zinn sein erstes Buch Full
Catastrophe Living genannt. Beim deutschen Titel: Gesund durch Meditation
kommt die Essenz dieses Grundlagenwerks leider nicht entsprechend »rüber«,
nämlich dass Chaos, Kummer und Krankheit eben auch zum Leben gehören.
Meditation kann helfen, trotz dieser Einsicht glücklich zu sein.

Wichtigster Wirkmechanismus der Achtsamkeit ist die Distanzierung
vom eigenen Leiden

Selbst lernte ich Jon Kabat-Zinn 1999 kennen, Gustav Dobos hatte ihn in die
Essener Klinik für Naturheilkunde zu einer Fortbildung eingeladen. Wir mieteten
eine einfache Schulturnhalle und meditierten als Gruppe mehrfach dreißig bis
fünfundvierzig Minuten, immer wieder unterbrochen von Präsentationen und
Diskussionen wissenschaftlicher Ergebnisse zur Schuppenflechte (Psoriasis), zu
Weichteilrheumatismus (Fibromyalgie) oder zur Posttraumatischen
Belastungsstörung. Es war eine heitere, inspirierende Atmosphäre, und den
Jetlag merkte man unserem Gast nicht an. Als die Veranstaltung zu ihrem
Abschluss kam, waren wir entschlossen, die Achtsamkeitsmeditation in die
Essener Klinik als Therapie einzuführen.

Ihr wichtigster Wirkmechanismus ist die Distanzierung vom eigenen Leiden.
Fachsprachlich nennen wir das Metakognition – das Einnehmen einer
Beobachterposition, vergleichbar mit einer Vogelperspektive. Aus eigener
Meditationserfahrung weiß ich: Wenn man gut dranbleibt, kann man sich auch



bei schwersten Sorgen freimachen und distanzieren von dem, was belastet.
Natürlich bleiben Schmerz und Trauer, aber sie zehren nicht mehr so an einem.

Weiterer großer Pluspunkt ist das Nicht-Bewerten. Meist belegen wir alles,
was passiert, sofort mit einem Gefühl, oft einem negativen. Sieht man auf der
Autobahn die Bremslichter der Wagen vor einem aufleuchten, beginnt man
automatisch zu »katastrophisieren«: ein schwerer Unfall? Wie lange werde ich
im Stau stehen? Was passiert, wenn ich nicht pünktlich erscheine? Usw.
Meditiert man regelmäßig, verfestigt sich das Nicht-Bewerten – in Situationen,
die ich ohnehin gerade nicht ändern kann. Entscheidend ist auch die verbesserte
Kommunikation mit anderen, weil man nicht gleich alles zu kommentieren
versucht, sondern die Dinge erst mal so wahrnimmt, wie sie sind. Selbst wenn
man mal Ärger verspürt, verliert man nicht die Kontrolle, sondern kommt in
eine Beobachterposition, eine Einsichtsposition, die übrigens auch dem ähnelt,
was bei »Gewaltfreier Kommunikation« gelehrt wird, um etwa zu friedlichen
Konfliktlösungen zu kommen.

Schließlich ist die Achtsamkeit noch mit grundlegenden Tugenden verbunden:
Da ist die Haltung der Neugier, die es zu bewahren gilt (was zum Beispiel der
Apple-Gründer und Buddhist Steve Jobs immer für sich reklamiert hatte).
Weiterhin kommen das Mitgefühl, die Empathie (»compassion«), die Freude
sowie Geduld hinzu.

Für auf den Körper bezogene Menschen eignet sich als Einstieg am besten ein
Fokussieren auf den Atem. Für Menschen, die nicht abschalten können, ist das
Benennen auftauchender Gedanken hilfreich, bevor man diese verabschiedet
oder bildhaft in eine Schublade packt. Wer spirituell interessiert ist, könnte die
Vipassana-Meditation ausprobieren.

Meine Wahl fiel auf eine mystische Meditation aus Indien, eine Mantra-
Meditation, bei der man die Augen schließt und sich darauf konzentriert, was zu
sehen ist und welche Bilder auftauchen. Zu dieser Jyoti-Meditation machten wir
auch zwei Studien. Einige Patienten mit Nackenschmerzen, die im Durchschnitt
seit über zehn Jahren bestanden, wurden in dieser Meditation unterwiesen,
andere sollten wieder warten. Nach zwei Monaten zeigte sich, dass die
Meditationsgruppe signifikant weniger Schmerzen hatte. Wobei die
eingeschränkte Bewegung nicht verschwunden war – was wiederum



demonstrierte, dass es bei der Meditation um eine Beeinflussung des Gehirns
geht und nicht um Wunderheilungen.

Eine Fülle von Studien zur Meditation haben faszinierende Ergebnisse
erbracht. So konnte das Team von Herbert Benson 2013 dokumentieren, dass
eine regelmäßige Achtsamkeitsmeditation bereits nach relativ kurzer Zeit die
Genexpression günstig beeinflusst. Andere Forscher bewiesen, dass sich durch
Meditation die Telomerase-Aktivität sehr verbessern kann – Telomerase sind
jene Enzyme, die die Erbsubstanz reparieren. Die Gehirnforschung konnte
zudem darlegen, dass die Dichte der Grauen Substanz in unserem Hirn in ganz
wesentlichen Bereichen, die für Lernen, Emotionen und perspektivisches Denken
zuständig sind, zunimmt, während die (sonst leider übliche) Atrophierung, also
der Schwund von Nervenzellen, im Alter zurückgeht.

Meditation ist in Studien auch meist anderen Entspannungsverfahren
überlegen, zum Beispiel der Progressiven Muskelentspannung, die Patienten oft
vorziehen, weil sie nur kurz dauert. Trotzdem unterliegt sie den positiven
Effekten der Meditation, wenn es etwa um Bluthochdruck geht. Meditation ist
einfach das wirksamste Verfahren der Mind-Body-Medizin.

Nehmen Sie sich Zeit, das Dranbleiben lohnt sich: Beim MBSR sollten Sie
fünfundvierzig Minuten täglich (einschließlich des Body Scans), bei der
Transzendentalen Meditation vierzig Minuten und der Jyoti-Meditation dreißig
bis sechzig Minuten meditieren. Wer nicht so lange still sitzen kann, dem
empfehle ich, vorher zu joggen oder Yoga zu machen und erst dann – in die
Entspannung hinein – zu meditieren.

Es gibt also vier Gründe, warum es sich auf jeden Fall lohnt, zu meditieren.
1. Die Meditation löst die bereits erwähnte Entspannungsantwort (»relaxation

response«) im Körper aus, und zwar im Vergleich zu anderen Verfahren am
wirkungsvollsten.

2. Das Gehirn spricht in einem Maße auf Meditation an, dass man fast den
Eindruck bekommen könnte, sie sei ein Programm, auf das der Körper nur
gewartet hat. Meditation und Yoga helfen dabei, in unserem so stark
beschleunigten Leben eine neue Balance zu finden. So hat die unglaubliche
Verdichtung der sprachlichen Beschäftigung die körperliche Arbeit
weitgehend abgelöst, die Gedanken »türmen« sich gleichsam im Kopf auf



und die Stresshormone können nicht mehr abgebaut werden. Meditation
kann hier einen Ausgleich bieten.

3. Meditation schärft die Konzentration und Fokussierung. Es hat für manche
ein »Gschmäckle«, dass Firmen Meditation zur Effizienzsteigerung einsetzen.
Dagegen ist nichts einzuwenden, aber das ist nicht ihr eigentlicher Sinn.

4. Schließlich ist da der Weg zur Spiritualität, der verbunden ist mit Fragen
nach dem Sein und Sinn des Lebens, mit der Suche nach Antworten, mit einer
bestimmten Sehnsucht der meisten Menschen, ganz gleich, ob sie religiös sind
oder nicht. Selbst Atheisten können sich diesen Dingen in der Meditation
widmen. Die Begrenztheit eigenen Tuns und Handelns wahrzunehmen kann
in der permanenten Auseinandersetzung mit dem Alltag auch etwas
Tröstendes haben. »Jeder Mensch muss sterben, vielleicht sogar ich«, hat der
Komiker Karl Valentin, ein Hypochonder, gesagt.

 
Also: Lassen Sie sich einführend in Meditation unterweisen, live oder über ein
Audio-Medium. Versuchen Sie, regelmäßig Zeit dafür zu finden – daran
scheitere ich leider öfter, aber das ist Leben. Der Morgen ist besser als der Abend,
weil das Gehirn noch nicht so überladen ist. Meditieren Sie dreißig Minuten, am
Anfang eher halb so lang, dann aber sollten Sie die Dauer kontinuierlich
steigern. Suchen Sie sich eine Sitzposition, in der Sie sich möglichst wohlfühlen,
es muss keinesfalls der Lotussitz sein. Sie können auch gerade auf einem Stuhl
sitzen. Und jetzt los: »Don't wait – meditate.«

Langsames Atmen verlängert das Leben

Sowohl Pranayama, das yogische Atmen, als auch Meditation führen dazu, dass
wir etwas langsamer atmen (im Übrigen ist das auch eine positive Folge von
Ausdauersport). Üblicherweise atmen wir fünfzehn Mal pro Minute, bei Stress
und körperlicher Anstrengung häufiger. In vielen Yoga-Übungen, ebenso beim
Qigong, wird angestrebt, dieses Tempo auf sechs Atemzüge zu reduzieren. Das
führt zu einem langsameren Puls und ist für Herz, Blutgefäße und Organe
vermutlich sehr gesund. In alten Yoga-Schriften geht man noch einen Schritt
weiter: In ihnen wird behauptet, dass für jeden Menschen die Anzahl seiner
Atemzüge im Leben feststeht. Man mag das als mystische Legende abtun,



interessant ist aber, dass ein langsamer Atem, vor allem bei Herzkranken,
tatsächlich mit einer längeren Lebensdauer verbunden ist.

Meditation führt allgemein zu einem langsameren Atmen, wobei eine ähnliche
Wirkung durch das Gebet erzielt wird – nach dem US-amerikanischen Konzept
der Mind-Body-Medizin gehört es deshalb dazu. Das mag bei Ihnen vielleicht ein
Stirnrunzeln hervorrufen – Gebet, eine medizinische Therapie? Natürlich wird
üblicherweise aus anderen Gründen gebetet, doch unabhängig davon hat es eine
positive Reaktion auf unsere Gesundheit. Selbstverständlich entstand die
fernöstliche Tradition des Betens nicht, um Bluthochdruck oder Kopfschmerzen
zu behandeln, sondern um ein religiöses Ziel zu erreichen. Es wird nur wenige
Menschen geben, die ohne religiösen Hintergrund allein aus therapeutischen
Gründen anfangen zu beten. Doch wenn jemand das ohnehin tut, kann er sich
darüber freuen, dass dies auch eine medizinische Wirkung hat.

Einer der Forscher, der besonders aufsehenerregende Ergebnisse dazu
veröffentlicht hat, ist der italienische Physiologe und Internist Luciano Bernardi
von der Universität Padua. Er und sein Team haben sich mit der positiven
Wirkung des langsamen Atmens beschäftigt. In einigen Studien konnten sie
genau das nachweisen: dass ein Atmen entsprechend alter Yoga-Techniken – mit
nur sechs Atemzügen pro Minute – bei Patienten, die an Herzschwäche erkrankt
sind, zu guten Effekten führte. Diese Menschen atmen oft sehr schnell, in dem
Wunsch, mehr Luft zu bekommen. Doch ihre Atemzüge sind auf diese Weise
sehr flach. Oft reichen die flachen Luftbewegungen nicht aus, um den
notwendigen Gasaustausch in den Lungenbläschen, also die Kopplung von
Sauerstoff an die roten Blutkörperchen, zu erreichen. In der Folge atmen sie
noch schneller, weil sie Atemnot verspüren.

Bernardi und seine Kollegen legten dar, dass der Sauerstoffgehalt im Blut
zunimmt, sobald man die Patienten anweist, ruhig und langsam zu atmen.
Durch diese Beobachtung begannen sie sich auch für andere Gebets- und
Meditationstechniken zu interessieren, unter anderem für jene, die mit Mantras
arbeiten, den langsamen und sich wiederholenden Wortfolgen. In Asien haben
sich viele Meditationstechniken entwickelt, die Mantras nutzen, in der
christlichen Tradition gibt es das Rosenkranzgebet, das mit regelmäßigen
Wortfolgen, sogenannten Gesätzen, abläuft. Beim Rosenkranzgebet wird ein



Gebetszyklus jeweils über einen Atemzug gesprochen, wobei ein solcher
ungefähr zehn Sekunden dauert – wieder hat man hier die sechs Atemzüge aus
dem Yoga. Bernardi und seine Mitarbeiter studierten dabei die Rhythmen von
Pulsschlag und Atem sowie die feine Steuerung durch das autonome
Nervensystem in drei Situationen: dem Sprechen des Ave Maria auf Latein, dem
normalen Sprechen ohne Gebet sowie dem tibetischen »Om mani padme hum«,
einem uralten Mantra.

Interessanterweise führten sowohl das Ave Maria als auch das tibetische
Mantra zur einer Atemfolge von sechs Luftzügen pro Minute und zu einer
erstaunlichen Synchronisation und damit Verbesserung der Herz-, Lungen- und
Atemrhythmen. Selbst Blutdruck und Herzfrequenz sanken, sogar die
Gehirndurchblutung verbesserte sich. Beim normalen Sprechen hingegen holten
die Studienteilnehmer mehr als doppelt so oft Luft – 14 Mal in der Minute.

Religiöse Gebets- und Mantra-Wiederholungen scheinen also trotz
unterschiedlicher Ausrichtung ungemein günstige Effekte auf unseren Körper zu
haben. Aber nicht nur das Gebet ist gesund, auch häufige Gottesdienstbesuche
wirken positiv auf unsere Gesundheit, so das Resultat der bisher größten Studie
dazu, veröffentlicht 2016 im Journal JAMA Internal Medicine. In der Nurses-
Health-Studie wurden Gesundheit und Krankheit von etwa 75 ​
000 Krankenschwestern über sechzehn Jahre engmaschig dokumentiert. In
diesem Zeitraum kam es zu 13 ​500 Todesfällen. Nachdem man Risikofaktoren
wie Rauchen, einen hohen Cholesterinspiegel oder mangelnde Bewegung
statistisch ausgeschlossen hatte, zeigte sich, dass Frauen, die mindestens einmal
wöchentlich den Gottesdienst besuchten, eine 33 Prozent geringere Sterberate
hatten. Das fiel vor allem bei den Herzerkrankungen ins Gewicht, wo die
Todesrate 38 Prozent niedriger war, aber auch bei Krebs (minus 27 Prozent).
Was genau dazu geführt hatte, konnten die Forscher nicht erklären. Es war aber
nicht nur der Zusammenhalt der Gemeinde, der soziale Faktor. Vielleicht war es
das Gottvertrauen, das sich in größerer Gelassenheit spiegelt.

Nicht zuletzt fangen Menschen – religiös oder nicht – meist dann zu beten an,
wenn Not da ist, wenn sie schwerwiegende Sorgen haben. Das lindert intuitiv
den Stress, unter dem sie dann stehen. Wahrscheinlich helfen Gottvertrauen und
Gottesdienstbesuche auch gegen Depression. Hirnregionen, die mit positiven



Stimmungen verbunden sind, zeigen dann größere Resonanz. Sicher werden
Ärzte nicht in Zukunft Gottesdienste rezeptieren, aber für Menschen, die bereits
religiös sind oder eine spirituelle Praxis ausüben, kann das eine weitere, eine
gesundheitsfördernde Stärkung sein.



Globale Medizin

Ayurveda, Akupunktur und die Heilkraft der Pflanzen

Es war das Jahr 2006, und ich befand mich, damals noch in Essen, in einer
Umbruchsituation. Ich hatte gerade mit beeindruckenden Ergebnissen eine
Yoga-Studie abgeschlossen, und an dem wachsenden Erfolg, den die Mind-
Body-Medizin in der Klinik für Naturheilkunde hatte, ließ sich ablesen, dass
unter den verschiedenen Entspannungsverfahren und mentalen Techniken die
Meditation, die ich auch selbst mit zunehmender Begeisterung praktizierte, die
Königsdisziplin war. Das lenkte meinen Blick zusehends nach Osten.

Bis zu diesem Zeitpunkt war ich noch nie in Indien gewesen, vielleicht wurde
mir erst deshalb sehr spät, aber dafür umso intensiver deutlich, dass dieses Land
eine wichtige Wiege der naturheilkundlichen Medizin ist. Immerhin: Mit
Ayurveda hatte ich mich bereits beschäftigt – vor allem im Rahmen einer
vergleichenden traditionellen Medizin, die die Kulturkreise Europas, Chinas,
Tibets und Indiens umfasste. Dabei wurden bemerkenswerte Analogien
erkennbar. Ayurveda, so zeigte sich für mich, gehört ebenfalls zu jenen
Heilkunden, die individualisiert ausgerichtet sind und auf Konstitutionstypen
basieren. Die traditionelle indische Medizin setzt darüber hinaus auf Prävention,
Lebensstil und Selbstwirksamkeit. Sie hat Therapien entwickelt, die nicht auf
Symptome zielen, sondern auf einen inneren Ausgleich der Kräfte. Wenn nötig,
werden auch ausleitende Verfahren wie Aderlass und Blutegel eingesetzt.
Ayurveda verfügt über ein Spektrum an Heilverfahren und ist auf eine
Aktivierung der gesund machenden Kräfte aus. Wie die europäische
Naturheilkunde stehen weiterhin chronische Erkrankungen und funktionelle
Störungen im Mittelpunkt. Besonders sympathisch ist dabei: Ayurveda ist ein
undogmatisches Heilsystem und lässt sich leicht mit der westlichen
Naturheilkunde oder auch der naturwissenschaftlich orientierten Schulmedizin
kombinieren. Das zumindest wurde zu einem wichtigen Ziel, das ich mir
vornahm.



Ayurveda – die Lehre von einem gesunden Leben

Ich lernte den Arzt Syal Kumar kennen, einen westlich wie auch traditionell
ausgebildeten Mediziner aus einer Familiendynastie ayurvedischer Ärzte in
Kerala, einer der Ursprungsregionen und Hot Spots des Ayurveda. Ihm war es
besonders wichtig, dass Ayurveda als Heilkunde verstanden und genutzt wird,
nicht als exotisches Wellnessprogramm. Wir begannen, uns darüber
auszutauschen, was man mit Ayurveda in Deutschland, auch in Kombination
mit westlicher Medizin, erreichen könnte – und schließlich stand mein Plan fest:
Ich wollte ihn an die Essener Klinik holen. Wir überlegten, wie wir hier den
ayurvedischen Therapieansatz integrieren und begleitend hochwertige
wissenschaftliche Datenerhebungen realisieren konnten. Als ersten Schritt
erwarben wir eine indische Behandlungsliege aus Holz für die Ölbehandlungen,
ein wichtiger Bestandteil bei diesem Heilverfahren.

2006 war Ayurveda zwar schon bekannt in Deutschland, aber die Patienten
hatten überwiegend Bilder von Palmenstränden und Stirngüssen im Kopf, wenn
wir ihnen eine solche Behandlung vorschlugen. Tatsächlich ist es ein komplettes
Diagnostik- und Therapiesystem, meiner Überzeugung nach ist es sogar
weltweit die traditionelle Heilkunde mit dem meisten Erfahrungswissen und der
umfangreichsten Sammlung an Behandlungsdetails. Die europäische
mittelalterliche Heilkunde ist – mit wenigen Ausnahmen wie etwa den Schriften
von Hildegard von Bingen – nicht überliefert, und die Traditionelle Chinesische
Medizin lebte erst im 20. Jahrhundert durch staatliche Lenkung und eine von
Mao Zedong angestoßene programmatische Politik wieder auf: Weil man das
große Land nicht flächendeckend mit westlicher Medizin versorgen konnte und
zudem Teile des Heilsystems, vor allem die Akupunktur, erfolgreich im Westen
vermarkten wollte.

Im Gegensatz dazu kann Ayurveda auf eine lückenlose Anwendung seit mehr
als 2000 Jahren zurückblicken. Entsprechend ist diese Heiltradition in Indien und
den angrenzenden südasiatischen Nationen staatlich anerkannt und der
modernen Medizin gleichgestellt. Jährlich werden Hunderte von Millionen
Menschen in Südasien primär mit Ayurveda behandelt – und nur in Akutfällen
kommt hier die Schulmedizin zum Einsatz.



Ayurveda ist inzwischen auch von der WHO als medizinische Wissenschaft
anerkannt. In Indien selbst gibt es mehr als 400 ​000 registrierte ayurvedische
Ärzte und über 250 Hochschulen, an denen eine umfangreiche Ausbildung in
Ayurveda gelehrt wird, die fünf bis acht Jahre dauert. Ayurvedische Ärzte
arbeiten an mehr als 2500 Kliniken und 15 ​000 Ambulanzen. Dies zeigt, dass
Ayurveda in seinem Stammland etwas völlig anderes ist als eine
Wellnessbehandlung.

In Zentrum steht die Lehre von einem gesunden Leben – ayus bedeutet
»Leben«, veda »das Wissen«. Ihre Wurzeln sind in den Veden verankert, den
heiligen indischen Schriften, die auf physische, psychologische und spirituelle
Aspekte des Heilens eingehen. In Indien ist Ayurveda gleichzeitig eine Reverenz
an die Götter, schließlich soll der Überlieferung nach der Schöpfergott Brahma
persönlich dieses Wissen den Menschen geschenkt haben.

Beschwerden können im Ayurveda ganz unterschiedlich behandelt werden, je
nachdem, welcher Patiententyp betroffen ist. Dass die Kombination von
Körperbau, Aussehen und Verhalten etwas über die Anfälligkeit für bestimmte
Krankheiten sagt, weiß auch die deutsche Naturheilkunde. Im Ayurveda wird sie
auch dazu benutzt, die richtigen Therapien auszuwählen und individuell
abzustimmen. Von den Doshas haben Sie sicher schon gehört: Die Kombination
von Körperbau, Haut und Haaren sowie die Charakteristik zahlreicher weiterer
körperlichen Eigenschaften ergeben in der indischen Heilkunde jene schon
erwähnten drei Grundtypen – nämlich Vata, Pitta und Kapha. Aber vergessen
Sie die Dosha-Tests in Zeitschriften, Kochbüchern oder im Internet. Alle
Menschen sind Mischtypen, und welche Konstitution und Individualität genau
vorliegt, lässt sich nur mit einiger Erfahrung feststellen.

Die Konstitution heißt im Sanskrit, der Sprache, in der auch die teilweise
2000 Jahre alten ayurvedischen Lehrtexte verfasst sind, »prakrti« (Natur). Sie ist
angeboren und verändert sich nicht. Anders ist das mit den Symptomen, die sie
auf Reize und Belastungen hin hervorbringt. Sie werden als »vikrti« (Störungen)
bezeichnet, und sie sind es, die behandelt werden. Und ähnlich wie die Konzepte
in der chinesischen Medizin drücken auch die Doshas gegensätzliche Pole an
Eigenschaften aus: Vata symbolisiert Wind und Bewegung, das Luftige – das
kann Leichtigkeit in der Auffassung sein genauso wie zu viel Stress (»durch den



Wind sein«). Pitta steht für Temperatur, Energie und Stoffwechsel, also den
Wandel, der durch das Feuer hervorgebracht wird. Kapha bedeutet Aufbau und
Masse und findet sich in Wasser und Erde.

Ayurveda denkt in Eigenschaften

Sie müssen nicht zum Experten in traditioneller indischer Medizin werden – ich
möchte Ihnen hier nur demonstrieren, wie vielschichtig das Gebäude des
Ayurveda ist. Stets werden Inhalt, Form und Bewegungsrichtung einer Störung
zusammen analysiert und behandelt. Die Doshas veranschaulichen Prinzipien,
die drei große Bereiche von Reaktionsmustern vereinfacht abbilden. Mit ihrer
Hilfe behalten wir als Ärzte den Überblick bei der Komplexität der Geschehnisse
in Körper und Psyche. Aber die Dosha-Lehre kann keinesfalls alle medizinischen
Details erklären. Das wäre auch zu simpel, alle Menschen und alle
Erkrankungen einzig in drei Gruppen einzuteilen. »Die Doshas sind wie
Grundfarben«, erklärt das Elmar Stapelfeldt, der als Indologe und Ayurveda-
Experte bei uns am Immanuel Krankenhaus Berlin viele Patienten berät: »Durch
unterschiedliche Mischungsverhältnisse werden Millionen Farben als
Patientengeschichten beschrieben und erklärt.«

Um die Doshas genauer zu erfassen, werden ihnen jeweils sieben
Eigenschaften zugeteilt, die Gunas. Eine Arthrose im Schultergelenk wird zum
Beispiel auf ein Übermaß an Gunas (Trockenheit) zurückgeführt und deshalb
dem Vata-Bereich zugeordnet. In der westlichen Medizin diagnostizieren wir
einen Verlust an Gelenkflüssigkeit und eine schmerzhafte Verengung des
Gelenkspalts samt Aufrauung der Knorpelschicht – also auch eine Art
Trockenheit.

Die westliche Medizin orientiert sich an einem molekularbiologischen
Körpermodell – und analysiert Enzyme, Hormone, Neurotransmitter, Gene oder
auch Erreger. Deshalb hat sie sich zu einer hochspezialisierten Wissenschaft
entwickelt, die auf der Mikroebene nach dem Schlüssel-Schloss-Prinzip versucht,
einzelne dieser biologischen Substanzen zu verändern, zu ergänzen oder
auszuschalten. Ayurveda hingegen denkt in Eigenschaften. »Bewegung«, das



Hauptmerkmal von Vata, begünstigt zum Beispiel ein Milieu, das
Stresssymptome, Anspannung, Verstopfung und Konzentrationsstörungen
hervorbringt. »Sauer« (Pitta) führt längerfristig zu Entzündungen und »süß«
(Kapha) bringt Übergewicht und die Gefahr von Diabetes mit sich.

Ein wesentliches Instrument, um Einfluss auf ein Ungleichgewicht der Doshas
und damit die Krankheitssymptome zu nehmen, ist die Ernährung. Im Zentrum
des Körpers wird die Kraft gesehen, Nahrungsmittel zu verdauen. Damit sind
sämtliche Stoffe und Funktionen gemeint, die Nahrung zerkleinern, umwandeln
und ausscheiden. Stellen Sie sich in Ihrer Körpermitte einen Herd vor, der viel
Energie braucht, um eine Mahlzeit zu verarbeiten. Deshalb werden wir auch
nach dem Essen müde. Je unverdaulicher wir essen, je schwerer, kompakter und
kälter eine Mahlzeit ist, desto mehr Energie verbrauchen wir – und die fehlt uns
dann an anderen Stellen des Körpers.



Die innere Wärme ist zentral in der indischen Medizin, sie wird durch
wärmende Suppen, Ingwertee und Gewürze angeheizt. Im Ayurveda sind die
Gewürze vergleichbar mit den Kräutertees der deutschen Naturheilkunde – und
täglicher Bestandteil eines gesunden Lebens. Sie sollen das Agni, das
»Verdauungsfeuer« anregen. Die moderne Ernährungswissenschaft konzentriert
sich dagegen auf die Inhaltsstoffe des Essens und misst dem Energieverbrauch



und der Qualität der Verarbeitung einer Mahlzeit kaum Bedeutung zu. Im
Ayurveda aber diagnostiziert der Arzt als wichtigen Faktor den Agni-Zustand.
Der kann schwach, langsam und träge sein (mandagni), ein Zeichen für das
Kapha-Dosha; dann treten Aufstoßen oder Völlegefühl auf. Ein unregelmäßiges
Agni (vishamagni) wechselt häufig, passend zum »bewegten« Vata-Typ. Bei
Pitta-Menschen ist das Agni häufig »zu scharf, penetrierend« (tikshnagni). Diese
Menschen haben häufig Hunger, Sodbrennen und nehmen nicht zu, egal, wie viel
sie essen.

Das Agni zu stützen ist der erste und wichtigste Schritt der ayurvedischen
Ernährungstherapie. Das ist leicht umzusetzen und einzuhalten und bringt
bereits die ersten Erfolge. Erst im zweiten Schritt treten dann je nach Dosha
bestimmte Empfehlungen in Kraft – zum Beispiel weniger Getreide zu essen,
bestimmte Gemüsesorten oder Gewürze zu meiden oder im Gegenteil verstärkt
einzusetzen.

Schließlich gibt es noch das Mala, das wir am ehesten mit »Schlacken«
übersetzen würden. Mala bezeichnet in der Regel alle Stoffe, die nicht in den
Körper gehören, also Umwelt- und Genussgifte und vor allem nicht abgebaute
Stoffwechselprodukte. Im Ayurveda bezeichnet man diese Stoffe als »klebrig« –
sie lassen sich nicht leicht loswerden. Will man sie ausleiten, schädigt man
körpereigenes Gewebe – als wollte man Saft aus unreifem Obst pressen. Man
muss zuerst den Stoffwechsel anregen, um das Mala in einen
ausscheidungsfähigen Zustand zu überführen. Das gelingt durch Fasten oder
leichte, warme Kost. Generell schwer verdaulich sind nach der Lehre des
Ayurveda vor allem tierisches Eiweiß in Fleisch, Wurst und Käse (besonders
Schimmelkäse) sowie kalte Nahrungsmittel.

Ähnlich wie die ayurvedische Medizin sich nicht auf einzelne Stoffe, sondern
auf komplexe Eigenschaftsverhältnisse fokussiert, interessiert sie sich auch nicht
für einzelne Zellen oder Organe, sondern für ganze Gewebe. Sie durchziehen den
gesamten Körper, und in ihnen manifestieren sich die Symptome. Ein wichtiger
Begriff ist dabei das Rasa, der Nährsaft. Er beinhaltet die Nährstoffe, die über
das Blut an sämtliche Gewebe verteilt werden. Rasa ist eine Kraft, die ebenso
psychische und immunologische Abwehrkräfte umfasst. Eine Rolle bei seiner
Regeneration spielen Heilöle, die häufig einmassiert werden. Die Fettsäuren



sorgen auch dafür, dass die pflanzlichen Inhaltsstoffe dabei besser in das
Bindegewebe eindringen können.

Patienten fällt dieses Denken in Prozessen und Eigenschaften nicht immer
leicht, vor allem, weil es unserer generellen Auffassung, was »gesund« ist,
widersprechen kann. So gibt es im Ayurveda keine gesunden oder ungesunden
Lebensmittel, sondern nur geeignete und ungeeignete. Die Orange, reich an
Vitamin C, kann im westlichen Denken gesund sein, jedoch falsch für einen
Pitta-Typ sein. Ebenso Sauergemüse, also Gemüse, das durch Milchsäuregärung
oder Essigsud haltbar gemacht ist und wegen seiner Laktobazillen bei uns als
Gesundheitskost gilt.

Patienten merken aber häufig sehr schnell, wie wohltuend eine Änderung
ihrer Essgewohnheiten ist. Sie sind dann hocherfreut, wenn sie feststellen, dass
sie mit einem warmen Mittagessen, das sie sich bisher immer versagt hatten, sich
nicht nur wohler fühlen, sondern auch tendenziell abnehmen – eben weil das
»Verdauungsfeuer« dadurch entlastet wird. Viele schätzen die ayurvedische
Ernährungstherapie zudem, weil sie sich einfach in den Alltag integrieren lässt.

Bereits die ersten Erfahrungen in Essen zeigten, dass ein großes Potenzial im
Ayurveda steckt. Patienten, die trotz unseres umfangreichen
naturheilkundlichen Therapieangebots keinen ausreichenden Erfolg hatten,
empfahlen wir die ayurvedische Behandlung – mit oft überraschend positiven
Ergebnissen.

Meine erste Reise nach Indien

2007 beschloss ich dann, zum ersten Mal nach Indien zu fahren, um Land und
Leute, aber natürlich auch Ayurveda selbst kennenzulernen. Es war Liebe auf
den ersten Blick. Die Farben, die Vielfalt der Menschen, die Gewürze, die Düfte –
wer noch nie zuvor durch eine indische Stadt gefahren ist, fragt sich, woher
diese Vitalität, diese Lebenslust und Freude kommen, zumal für einen Deutschen
die Rahmenbedingungen mehr als anstrengend und schwierig scheinen. Ich
werde aber auch nie vergessen, wie ich nach meiner Landung in Deutschland
durch den Flughafen Frankfurt ging und eine völlig andere Art von Stress



wahrnahm, eine Anspannung oder sogar Trauer bei den Menschen zu verspüren
meinte. Immer wieder fragte ich mich daraufhin, wie es denn zu so einem
enormen Unterschied zwischen objektivem Lebensstandard und subjektiver
Lebensfreude kommen kann.

Nach mehreren Tagen Meditation in einem Ashram machte ich mich mit
meiner Frau in den Bundesstaat Kerala auf, um Ayurveda vor Ort zu erkunden.
Wir flogen nach Kochi, eine alte Gewürzstadt. Es war der fürchterlichste Flug
meines Lebens, er machte mich deutlich mehr zu einem religiösen Menschen. Ein
wunderschönes Hotel aus der Kolonialzeit – es war der Bolgatty Palace – lenkte
uns ab. Syal Kumar, der sich gerade zu einem Heimaturlaub in Kerala befand,
besprach mit einer örtlichen Ärztin unsere jeweiligen ayurvedischen
Behandlungen – nur so konnte ich mir einen direkten Eindruck verschaffen.

Ich freute mich auf die Therapie, versprach mir davon Erholung. Doch es kam
anders. Nach dem dritten Tag mit spezieller Ernährung und verschiedenen
Ölbehandlungen, die jeweils eineinhalb Stunden dauerten, fühlte ich eine noch
nie dagewesene Müdigkeit – als hätte mir jemand den Stecker herausgezogen.
Das hatte ich nicht erwartet. Auch bei späteren ayurvedischen Anwendungen
wie dem Shirodhara, dem Stirnguss, oder der Abhyanga, der
Ganzkörpermassage, bemerkte ich immer wieder diesen sehr starken Effekt. Er
zeigte sich vor allem in Form eines großen Schlafbedürfnisses. Einmal schenkten
mir Kollegen in Berlin einen Stirnguss zum Geburtstag. Ich hatte ihn zwischen
14 Uhr und 15 Uhr gelegt und gedacht, das sei eine gute Gelegenheit, um mich
für die nachfolgenden Besprechungen wieder fit zu machen. Nach dem Stirnguss
war es aber vorbei mit jeglicher Aktivität – ich war so müde, dass ich die
Meetings absagen und mich zu Hause ins Bett legen musste. Am nächsten Tag
fühlte ich mich aber wunderbar. Ich kenne keine andere Methode, die Menschen
auf eine solche Art und Weise von einem erhöhten Stresslevel herunterholt.

Inzwischen wurde in zwei Studien belegt, welch tiefgreifende stress- und
angstlösende Wirkung der Stirnguss hat. Warum das so ist, können wir bislang
aber nicht erklären. Vielleicht haben reflektorische Nervengeflechte ihren Anteil
daran, da diese durch ein ständiges Aufbringen des Öls auf ganz besondere
Weise erregt werden. Nicht umsonst ist die Stirnregion im Ayurveda, ähnlich
wie im Yoga, zudem in ihrer Symbolik sehr wichtig. Sie ist das »dritte Auge«,



ein Segenszeichen, das in Hindu-Tempel zu sehen ist. Dieses Stirn-Chakra ist laut
der indischen Lehre von eminenter Bedeutung für das menschliche Bewusstsein.

Vor allem aber hatte ich beim Stirnguss wie auch bei der Ganzkörpermassage
Abhyanga die Erfahrung gemacht, dass man eine gewisse Orientierungslosigkeit
therapeutisch hervorruft und dadurch den ständigen Strom der Gedanken
bremst. Bei einer klassischen Massage kann immer nachvollzogen werden, wo
sich die Hand des Masseurs gerade befindet. Wird man jedoch von zwei
Menschen, also mit vier Händen massiert (manchmal sind noch mehr Personen
an den Ölbehandlungen beteiligt), ist das nach wenigen Minuten nicht mehr
möglich. Man muss sich der Behandlung ergeben, loslassen. Hinzu kommt die
Wirkung des medizinischen Öls. Beim Shirodhara herrscht ein ähnliches
Vorgehen: Bis zu vierzig Minuten erfolgt kontinuierlich der sanfte Ölguss, der
sich über die gesamte Stirn verteilt (die Augen werden von einem Band um die
Stirn geschützt). Diese ungewöhnliche Empfindung führt letztlich zu einer Art
Umstimmung, zu einer veränderten Wahrnehmung des Körpers.

Warum ich bei diesen Behandlungen jedes Mal so besonders müde werde,
hängt auch mit meiner Konstitution zusammen. Bei Menschen mit Terminstress
und großer gedanklicher Konzentration liegt häufig eine Vata-Neigung vor.
Laut Ayurveda sind dann zu viele Bewegungselemente aktiv. Shirodhara und
Abhyanga bremsen in diesem Fall nachhaltig die überreizten Sinne, um die
Erholung einzuleiten. Nach solchen Therapien wird aber zuerst die Erschöpfung
stärker wahrgenommen, denn Vata-Typologien neigen dazu, das Ruhebedürfnis
zu übergehen (und noch einen Espresso gegen die Müdigkeit zu trinken).

Zurück nach Kerala. Die nächsten Tage besichtigten wir, als meine Frau und
ich uns etwas erholt hatten, ayurvedische Krankenhäuser. Das war
beeindruckend. Mir wurde klar, dass Ayurveda in Indien für die Behandlung
sehr ernster, sehr schwerer Erkrankungen eingesetzt wird. Ein Krankenhaus lag
in der Nähe einer der unfallträchtigsten Autostraßen des Bundesstaats. Nach der
akutmedizinischen Versorgung wurden dort viele Unfallopfer weiter
ayurvedisch betreut, ebenso querschnittsgelähmte Patienten mit neurologischen
Erkrankungen wie Parkinson oder Multipler Sklerose. Offensichtlich waren alle
sehr zufrieden. Die Ärzte wirkten professionell, gut ausgebildet und seriös. Sie
schilderten und erklärten uns die Anwendungen. Es schien, als sei die



ayurvedische pflanzliche Arzneimitteltherapie bei besonders schweren
Erkrankungen von großem Wert.

Indiens reichhaltige Kräuter- und Gewürzapotheke

Die Phytotherapie, die Anwendung von Heilpflanzen, war mir als
Naturheilkundler natürlich vertraut. Ich schätze die europäische
Pflanzenheilkunde, bin mir aber ihrer Begrenztheit bewusst. Doch im Ayurveda
wird eine besondere Technik der Arzneimitteltherapie angewandt, die sie
effektiver macht als unsere europäische. Dabei geht es um zwei Dinge: Zum
einen ist die Kräuterapotheke Indiens wesentlich reicher als unsere europäische,
weil in dem dortigen Klima mehr Heilpflanzen wachsen. Annähernd tausend
verschiedene Kräuter werden in der Regel in ayurvedischen Apotheken
eingesetzt. Zum anderen aber werden nicht Einzelsubstanzen in einer möglichst
hohen Dosis gegeben, sondern es werden manchmal bis zu fünfzig verschiedene
Stoffe in unterschiedlichen Anteilen gemischt und dann in dieser
individualisierten Zusammensetzung für die Therapie verabreicht. Das Prinzip
dahinter ist einleuchtend und ähnelt dem in der chinesischen Phytotherapie:
Man sucht Kräuter und Pflanzen heraus, die in der Kombination die gewünschte
Wirkung verstärken, die aber unterschiedliche Nebenwirkungen haben. Deshalb
summieren diese sich nicht auf, sondern bleiben unter der
Wahrnehmungsschwelle.

Das ist ein kluges Prinzip, aber auch eine der Hürden, um Ayurveda in die
westliche Welt zu bringen. Unsere Pharmakologie hat in den Achtzigerjahren
solche Wirkstoffgemische weitgehend aussortiert, als behördlich verlangt wurde,
den jeweils wichtigsten Wirkstoff zu identifizieren und sein Wirkprinzip in einer
Pflanzenmonografie zu beschreiben. Seither verschwand ein Großteil der
pflanzlichen Arzneimittel vom Markt, weil die Hersteller diese aufwendigen
Studien nicht finanzieren konnten oder das Wirkprinzip eben nicht auf einem
einzelnen Stoff basierte. Nur einige Gemische, deren Unbedenklichkeit durch
jahrzehntelangen Gebrauch bestätigt war, überlebten diesen gesetzlichen
Wandel.



Heute ist die Phytopharmakologie also überwiegend »rational«: Man
identifiziert den Stoff, dem man die Wirkung zuschreibt. Nach einer Reihe von
Laborversuchen, Tierexperimenten und Dosis-Wirkungs-Studien am Menschen
wird das Arzneimittel mit dem festgelegten Hauptstoff – und nur dieses
Arzneimittel – dann für die Therapie zugelassen. Es ist einleuchtend, dass
individualisierte Substanzgemische von bis zu fünfzig Einzelsubstanzen, die bei
jedem Patienten anders zusammengemischt werden, niemals mit unserem
Standard konform gehen.

Werden die ayurvedischen Arzneimittel hingegen nicht als Medikament
angesehen, sondern als Nahrungsergänzung angeboten und importiert, wie es in
Deutschland zumeist heute der Fall ist, haben wir das Problem der
unzureichenden Qualitäts- und Sicherheitskontrolle der Extrakte. Das kann
unerwünschte, sogar gefährliche Wirkungen für den damit behandelten
Patienten bedeuten. Aber wollen wir die großen Schätze der ayurvedischen
Pharmakologie nur deshalb nicht bergen, weil sie nicht mit unseren Regularien
einhergehen? Dies wäre sehr schade, weil das, was ich an Heilungserfolgen
bislang gesehen habe, weit über das hinausgeht, was sich mit Placebowirkung
oder Spontanheilung erklären lässt.

Die europäischen Institutionen zur Arzneimittelzulassung – in Deutschland ist
es das BfArM – wären also gut beraten, sich konstruktiv mit der indischen
Regierung (oder den chinesischen Behörden) zusammenzusetzen, um der Welt
diese Therapieoptionen zu öffnen. Dabei wäre ein eigenes
Registrierungsverfahren für Ayurveda-Präparate wohl die sinnvollste Lösung,
denn letztlich sind diese weder eindeutig Lebensmittel noch Arzneimittel,
sondern stehen dazwischen.

Dabei sollte man ebenfalls zur Kenntnis nehmen, dass Vielstoffgemische,
»Multi-Target«-Pharmakologie genannt, der Biologie des menschlichen Körpers
viel angepasster sind als der Mono-Target-Ansatz, den wir mit unserer
westlichen Pharmakologie pflegen. Dieser ist zwar bei einigen Erkrankungen
sehr erfolgreich, aber wir müssen zur Kenntnis nehmen, dass die
Nebenwirkungen von Medikamenten inzwischen eine Größenordnung
angenommen haben, dass sie selbst eine der häufigsten Todesursachen
darstellen. Außerdem sind sie der Grund, warum viele Patienten ihre



Medikamente nicht wie verschrieben einnehmen – die mangelnde »Compliance«
erreicht bei manchen Medikamenten 60 bis 70 Prozent.

Als ich zwei Jahre nach meiner ersten Indienreise den Ruf nach Berlin bekam
und Chefarzt der naturheilkundlichen Abteilung am Immanuel Krankenhaus
Berlin wurde, war es mein Ziel, Ayurveda dort als eines der zentralen Standbeine
zu integrieren. Glücklicherweise war Christian Kessler, ein junger Internist und
Indologe, der sich mit seinen Ayurveda-Kenntnissen bereits einen Ruf erworben
hatte, bereits an der Charité tätig. Wir waren uns einig, dass es an der Zeit war,
Ayurveda wissenschaftlich zu fundieren und in die Behandlung zu integrieren.
Zusammen mit Claudia Witt, die an der Charité eine Stiftungsprofessur für
Komplementärmedizin innehatte (heute lehrt sie an der Universität Zürich),
konzipierten wir eine umfangreiche Studie, die die Wirksamkeit von Ayurveda
untersuchen sollte. Wir nahmen Kontakt mit der Europäischen Akademie für
Ayurveda im hessischen Birstein auf, dessen medizinischer Leiter S. ​N. Gupta
einer der international renommiertesten Ayurveda-Experten ist, aber auch mit
Antonio Morandi vom Ayurveda-Zentrum in Mailand und Ludwig Kronpaß in
Bayern.

Welche Krankheiten sich in Europa durch Ayurveda behandeln lassen

Je länger ich mich mit Ayurveda beschäftigte, umso deutlicher wurde, was in
Europa die wichtigsten Indikationen für diese indische Heilkunde sein konnten:
1. Diabetes – es gibt viele interessante pflanzliche Stoffe, für die ein

zuckersenkender Einfluss bereits belegt wurde, etwa für die Bittermelone
oder die Kräutermischung Triphala.

2. Die neurologischen Erkrankungen. Nicht nur, dass ich in Kerala
Behandlungserfolge mit eigenen Augen sehen konnte, auch einer der
international führenden Parkinson-Experten, Horst Przuntek, hat sich nach
dem Ende seiner Tätigkeit als ärztlicher Direktor der Universitätsklinik
Bochum dem Ayurveda verschrieben. Er begründete eine Abteilung für
Neurologie und Ayurveda am Evangelischen Krankenhaus in Hattingen und
behandelt hier seitdem Patienten mit Multipler Sklerose, Parkinson und
anderen neurodegenerativen Erkrankungen.

Przuntek wies schon früh darauf hin, dass die ayurvedische Behandlung



bei Parkinson-Patienten primär über den Geruchssinn (durch Einreibungen
mit Nasenöl) und den Darm (durch das Reinigungszeremoniell Panchakarma
sowie Diät) erfolgt. Vermutlich trifft das genau die Bereiche, die nach
neuesten wissenschaftlichen Erkenntnissen auch als Ausgangspunkt dieser
Erkrankung anzusehen sind – zum einen das Riechhirn und zum anderen das
Mikrobiom. Faszinierend. Es scheint, als habe man im Ayurveda schon vor
2000 Jahren das gewusst, was wir heute mithilfe hochtechnisierter
molekularbiologischer Analysen erst entdecken.

3. Ein drittes Indikationsfeld ist Rheuma und Arthrose: Der US-amerikanische
Rheumatologe Daniel Furst hat 2011 zusammen mit einem unserer engen
indischen Kooperationspartner, Ram Manohar, eine Studie zur
ayurvedischen Behandlung im Vergleich zur herkömmlich westlichen
Therapie mit dem Antirheumatikum Methotrexat vorgelegt. Sie konnte
zeigen, dass der Behandlungserfolg ähnlich gut war.

4. Und schließlich lassen sich auch Darmerkrankungen erfolgreich mit
Ayurveda behandeln. So konnten wir nach Christian Kessler auch Elmar
Stapelfeldt an unser Haus holen. Er baute den Behandlungsschwerpunkt
Ernährungstherapie aus. Selbst in der Naturheilkunde ist es schwer, die heute
so häufig vorkommenden Störungen wie Reizdarm oder die stark
zunehmenden Nahrungsmittelunverträglichkeiten zu behandeln. Umso
erstaunlicher ist, mit welch einfachen Therapieprinzipien – und oft ohne die
anscheinend verantwortlichen Nahrungsmittel zu meiden – im Ayurveda
geholfen werden kann.

 
Diese Indikationsbereiche erschienen mir für die Implementierung des Ayurveda
in die Medizin am wichtigsten. Doch im Prinzip kann jede Erkrankung mit dem
multimodalen Behandlungsprinzip angegangen werden. Ziel unserer frisch
gegründeten Ayurveda-Abteilung war es nun, eine aussagekräftige Studie zur
Wirksamkeit der Ayurveda-Therapie bei einer der häufigen chronischen
Erkrankungen durchzuführen. Wir entschieden uns für die Arthrose. Nach
vielen Telefonaten und mit Unterstützung einiger indischer Ayurveda-Ärzte
konnten wir schließlich auch die Indische Botschaft in Berlin einbinden.

So saßen wir eines Nachmittags in meinem Büro im Immanuel Krankenhaus
Berlin und formulierten das Ziel: Eine Studie zur Wirksamkeit des klassischen
multimodalen Ayurveda im Vergleich zur besten westlichen Schulmedizin beim



Krankheitsbild der Kniearthrose durchzuführen. Der indische Botschafter war
bereit, uns zu unterstützen, machte aber auch klar, dass wir unser Projekt
persönlich in Delhi vorstellen müssten. Er leitete alle notwendigen Schritte ein.

Forschungskooperation mit Indien

Mit Mark Rosenberg von der Europäischen Akademie für Ayurveda reiste ich
nach Delhi. Vorbereitet hatte ich eine Präsentation und einen Vortrag, der
verdeutlichen sollte, wie wichtig es war, eine klinische Studie zur Wirkung des
Ayurveda zu machen, um dieser indischen Heillehre – bei gutem Resultat – zu
der ihr gebührenden Anerkennung im Westen zu verhelfen. Wir waren uns
unsicher, ob es gelingen konnte, die erste finanzielle indische
Forschungsförderung außerhalb des Landes für eine solche Studie zu erhalten.

Im Bundesgesundheitsministerium empfing uns Jalaja Devi, die
Staatssekretärin für Ayurveda. Als wir den Raum betraten, blickten uns kritisch
rund ein Dutzend Behördenvertreter an, von denen wir nicht genau wussten,
welche Funktion sie einnahmen. Mark Rosenberg erzählte nach ein paar
einleitenden Worten, dass Ayurveda sich in Deutschland wachsender Beliebtheit
erfreute. Danach schilderte ich das geplante Konzept unserer Studie, versuchte
zu erklären, wie sehr ich mir wünschte, dass sich Ayurveda der klinischen
Wissenschaft öffnen würde. Im Anschluss wurden viele kritische Fragen gestellt,
die sich im Wesentlichen darum drehten, ob wir denn den Ansprüchen des
Ayurveda gerecht werden könnten. Thematisiert wurden auch die Kosten der
Studie, die dem intensiven Personalaufwand geschuldet waren.

Immer wieder wurde gefragt, warum die deutsche Regierung nicht eine solche
Studie unterstützten würde. Ich erwiderte, dass es derzeit völlig aussichtslos sei,
deutsche Forschungsgelder für die traditionelle indische Medizin zu erhalten, da
man zunächst nachweisen müsse, dass Ayurveda eine ernst zu nehmende
Therapie sei. Erst wenn dieser erste Schritt mit ein oder zwei guten Studien
getan sei, werde es weitere Möglichkeiten geben. Schließlich klopfte Jalaja Devi
auf den Tisch und es kehrte Stille ein. Nach kurzer Rückfrage, ob die Charité zur
Humboldt-Universität gehöre, erklärte sie der Runde, dass dort die beste



Indologie außerhalb des Landes, vielleicht sogar besser als in Indien selbst,
gelehrt werde. Das könne nun auch mit Ayurveda so werden. Niemand
widersprach ihr, zwei Assistenten kamen mit den Verträgen herein und wir
stellten uns für ein Gruppenfoto auf. Als Mark Rosenberg und ich wieder vor
dem Gesundheitsministerium in die Frühjahrssonne blinzelten, konnten wir es
kaum glauben – wir hatten es geschafft, die finanzielle Grundlage für die erste
große klinische Studie zu Ayurveda in der westlichen Welt zu erlangen.

2016 lagen die Ergebnisse der von Christian Kessler geleiteten Untersuchung
vor, und wir konnten die Ergebnisse auf europäischen und US-amerikanischen
Rheumatologen-Kongressen unter viel Beachtung vortragen. Tatsächlich hatte
sich gezeigt, dass bei 150 Patienten mit stark schmerzhafter Kniearthrose
Ayurveda der westlichen schulmedizinischen Behandlung überlegen ist. Sicher
war das nur ein Anfang, aber ein vielversprechender.

In Berlin wurde seitdem die Deutsche Ärztegesellschaft für Ayurveda-Medizin
(DÄGAM) gegründet, um die Heilmethode aus der Wellnessecke heraus und in
die Medizin hineinzubringen. Ich habe nichts gegen Ayurveda-Wellness, aber als
Medizinsystem bewirkt es etwas völlig anderes und kann helfen, ernste
Erkrankungen erfolgreicher zu behandeln. Diese Chance sollten wir nutzen.

 

Patientengeschichte Arthrose
Heilkräuter statt künstlicher Gelenke
Die Schmerzen mussten höllisch sein, aber die Patientin, eine
Diplomingenieurin Anfang sechzig, verzog keine Miene. Seit über dreißig
Jahren arbeitete sie im öffentlichen Dienst und verwaltete jedes Jahr
Forschungsmittel im Wert von 14 Millionen Euro. Sie hatte schwere Arthrose
in Knie-, Hand- und Fußgelenken. In regelmäßigen Schüben meldeten sich die
Beschwerden so stark, dass sie arbeitsunfähig war, keinen Computer
bedienen, keine Treppe mehr steigen konnte. Am rechten Mittelfinger
stimmte sie einer Operation zu, um Kalkablagerungen abzutragen. Die
brachte – nichts. Sollte sie immer mehr Schmerzmittel nehmen und
irgendwann ihre Niere damit schädigen? Die Patientin sah im Fernsehen eine
Reportage über naturheilkundliche Alternativen und kam zu uns.



Bis heute ist sie in Behandlung bei Christian Kessler, unserem medizinischen
Ayurveda-Experten. Sie begann Kurkuma (Gelbwurz) und Weihrauch als
Nahrungsergänzungsmittel zu nehmen – was ihr guttat. Beide Stoffe wirken
Entzündungen entgegen und reagieren zugleich regenerativ auf die Zellen.
Stoffwechsel und Verdauung werden angeregt. In der indischen
Phytotherapie wird aber nicht auf einen einzelnen Wirkstoff gesetzt, sondern
auf ein Wirkstoffgemisch. Deshalb sollte man Kurkuma nicht nur isoliert als
Tablette oder Pulver schlucken, sondern zusammen mit Curry, wo er
enthalten ist, kochen. Täglich ein Teelöffel reines Kurkumapulver (in
Kombination mit Pfeffer) ist allerdings notwendig, um eine positive Wirkung
zu erzielen.

Die Arthrose-Patientin hatte Übergewicht, das auch auf ihren Gelenken
lastete. Ihr Blutdruck war erhöht, und sie nahm einen Betablocker. Als sie
zum ersten Mal in die Klinik kam, wog sie bei 1,70 Metern zweiundachtzig
Kilo. Innerhalb von einem halben Jahr verlor sie durch eine vegetarisch-
ayurvedische Ernährung vier Kilo; mittlerweile kann sie auch die Betablocker
weglassen, ihr Blutdruck ist normal. Nur langsam darf sie abnehmen, damit
der Körper sich anpassen kann und nicht mit einem Jo-Jo-Effekt
»zurückschlägt«. Was hat die Patientin gegessen? Viel Gemüse, meist in
Form von Suppen, Chutneys oder Currys, warm zubereitet. Größtenteils
weggelassen hat sie alles, was bei ihr Entzündungen förderte: Weizen,
Zucker, Alkohol, Fleisch.

Außerdem hat die Patientin Yoga gelernt. Die Stärkung von Muskeln,
Bindegewebe und Wirbelsäule hilft den Gelenken. Um diesen Effekt zu
verstärken, hat mein Kollege Kessler und sein Team die Patientin über zwei
Monate lang einmal wöchentlich ayurvedisch massiert, und zwar mit
medizinischen Ölen, etwa einem warmen Trägeröl wie Sesam, kombiniert mit
Koriander, Kreuzkümmel und Myrrhe. Danach ging es in ein Schwitzbad. Die
Poren öffneten sich dadurch, und die Öle konnten tiefer ins Gewebe
eindringen. Heute ist die Patientin völlig beschwerdefrei.



Ayurveda – Prävention und Therapie zugleich

Ayurveda ist wohl das, was man unter einem ganzheitlichen Heilsystem
verstehen sollte. Es geht dabei um vier große Bereiche:
1. die Prävention, womit Ursachenvermeidung und Stärkung der

Patientenselbstwirksamkeit gemeint sind,
2. die ausgleichenden Verfahren, also Ernährungs-, Ordnungs- und

Phytotherapie,
3. die ausleitenden Verfahren – über den Darm, das Blut oder die Nase –,

mithin Einläufe, Klistiere oder nasale Anwendungen. Ein therapeutisches
Erbrechen zählt aber ebenso dazu wie der Einsatz von Blutegeln und
Aderlass. Externe Ausleitungen geschehen weiterhin über Ölmassagen,
Güsse, Schwitzkammern, Reispackungen oder intensive manuelle Verfahren.
Im ayurvedischen Konzept ist auch die Chirurgie wichtig und als Ausleitung
kategorisiert.

4. Ein weiterer eigenständiger Bereich ist die Spiritualität. Ayurveda ohne
Spiritualität, ohne einen direkten Bezug zu Meditation und Yoga ist
undenkbar. Das ist ein weiterer Pluspunkt, denn zahlreiche Studien haben ja
belegt, dass beim Durchleben von Krankheiten eine religiöse oder spirituelle
Verankerung mit einer besseren Prognose und Heilungschance einhergeht.

 
Die indische Regierung hat 2011 eine Datenbank etabliert (DHARA:
dharaonline.org), in der Fallstudien und Berichte von Heilungen gesammelt und
die Resultate früherer Studien systematisch dokumentiert werden. Ayurveda ist
kein simples Heilmodell, sondern von höchster Komplexität. Man kann auch
nicht unterstellen, dass mit ihm schnelle Reichtümer zu erzielen wären. Es ist
eine aufwendige Therapie, von der pharmakologischen Produktion der Arzneien
bis hin zur Personalintensität der Behandlungen.

Das ist nicht unproblematisch. Wenn sich die Studien über die positiven
Wirkungen mehren, wird in unserem Gesundheitssystem zu diskutieren sein, ob
die ayurvedischen Verfahren von den Krankenkassen übernommen werden,
selbst wenn es kostengünstigere, aber vielleicht nebenwirkungsreichere
Alternativen gibt. Noch sind Ayurveda-Therapien privat zu bezahlen – mit einer
Ausnahme: Da wir mit unserer Ayurveda-Abteilung in Berlin Teil der



Hochschulambulanz der Charité sind, können gesetzlich versicherte Patienten
die Möglichkeit einer ayurvedischen Ernährungsberatung wahrnehmen.

Was die Sauberkeit der Arzneipflanzen und der phytotherapeutischen
Zubereitungen betrifft, die immer wieder diskutiert wird, empfehle ich,
ayurvedische Arzneimittel und Präparate nur in Apotheken zu erwerben, die
auch Rückstandskontrollen vornehmen. Dennoch kann es passieren, das muss
man ehrlich sagen, dass auch seriöse indische Arzneimittelproduzenten Chargen
mit stark belasteten Medikamenten liefern. Bedingt ist dies durch das Rasa
Shastra, einen Zweig der indischen Pharmakologie, in dem in geringen Dosen
Schwermetalle wie Blei und Quecksilber in hochverarbeiteter Form therapeutisch
eingesetzt werden. Nach unseren westlichen Kenntnissen kann ein solcher
Einsatz unmöglich befürwortet werden.

Die Prinzipien des Ayurveda sind universell

Theoretisch ist nach dem Hormesis-Prinzip (siehe Seite 31) nicht auszuschließen,
dass diese negative Meinung irgendwann revidiert wird, weil auch toxische
Stoffe in kleinen Mengen positive Folgen haben können. Aber das ist pure
Spekulation. Momentan ist davon auszugehen, dass die Verabreichung selbst
geringer Mengen an Schwermetallen große Schäden verursachen kann.
Problematisch ist, dass manche Hersteller die Produktionsbereiche nicht trennen,
sodass das flüchtige Quecksilber andere Arzneien verunreinigt. Zudem sind
Boden und Luft (wie in China) stark mit Umweltgiften verunreinigt.

Wir empfehlen unseren Patienten ausgesuchte Hersteller mit sehr strengen
Kontrollen. Christian Kessler und Elmar Stapelfeldt haben weiterhin Konzepte
entwickelt, um pflanzliche indische Arzneimittel primär durch eine Auswahl
bestimmter Nahrungsmittel oder den Einsatz europäischer Gewürze zu ersetzen.
Denkbar ist auch, bei manchen Rezepten einzelne europäische Arzneipflanzen
nach den Lehren und Vorgaben des Ayurveda auszuwählen – denn die
Prinzipien des Ayurveda sind universell. Sie können auf jede Form der
Ernährung und Arzneimittelgabe ausgerichtet werden. Vielleicht macht es sogar
mehr Sinn, europäische Nahrungsmittel und Pflanzen zu verwenden, da unser



Gencode und unsere Konstitution daran angepasst sind. Das würde die
Empfehlung für eine saisonale und regionale Ernährung stärken (jedoch mit
dem Nachteil, dass die vollen Potenziale und die jahrtausendalte Erfahrung des
Ayurveda nicht ganz genutzt werden).

Ayurveda ist ein multimodales Behandlungsverfahren und Medizinsystem mit
einer großen Fülle von Therapiedetails und einer ausgeprägten, den
Therapieerfolg maximierenden Individualisierung, dazu mit hoch entwickelten
Methoden der Puls- und Zungendiagnostik.

Unseren Herzschlag spüren wir im Brustkorb, wir können ihn über den Puls
fühlen und bei Aufregung hüpft oder rast das Herz, es gibt unzählige
Sprichwörter, die auf diese Erfahrung des Herzens hinweisen. Dies ist ein
erheblicher Unterschied zu allen anderen Organen des menschlichen Körpers, die
nichtspürbar ihre Arbeit verrichten. Wir merken es nicht, wenn die Leber
entgiftet, die Niere Urin produziert, wir spüren es aber, wenn das Herz das Blut
in Lunge und Glieder voranpumpt.

Im Ayurveda und auch in der chinesischen Medizin spielt die Kunst des
Pulsfühlens eine ganz erhebliche Rolle. Hier werden nicht nur Pulsschnelligkeit
(Pulsfrequenz) beurteilt, sondern auch, wie voluminös, gespannt, weich oder
hart der Puls sich anfühlt. Der Erfahrungsschatz über dieses Pulsfühlen ist
erstaunlich groß, von der wissenschaftlichen Seite her ist bis heute jedoch nicht
eindeutig geklärt, wie fein solche Kategorien tatsächlich mit handfesten
Erkrankungen zusammenhängen. Dass an sich aber der Puls sich verändern
kann, kann jeder leicht für sich feststellen. Fühlt man täglich über mehrere
Wochen morgens oder abends zur gleichen Zeit den Puls, so wird man relativ
schnell feststellen, dass er sich tatsächlich an manchen Tagen schwächer oder
fülliger anfühlt, manchmal gespannt oder hüpfend wirkt. Mit einiger Übung
wird man unschwer feststellen, dass dies tatsächlich auch etwas mit dem Kraft-
und Gesundheitszustand des Körpers zu tun hat.

Ich bin jedenfalls der festen Überzeugung, dass wir bei aller Euphorie über die
rasanten Fortschritte der Epigenetik und Molekularbiologie nicht die
Aussagekraft dieser historisch bewährten Phänomenologie unterschätzen
sollten. Unser Ziel sollte also sein, das Alte – auf wissenschaftlicher Basis – zu
bewahren und in modernen Konzepten anzuwenden.



Akupunktur – erfolgreich gegen Schmerzen

Die Traditionelle Chinesische Medizin TCM umfasst verschiedenste
Therapiemethoden: Ernährung, Pflanzenheilkunde, Massage (Tuina), meditative
Bewegungsformen wie Qigong und Tai-Chi. Im Westen durchgesetzt hat sich
vor allem die Akupunktur (acus = Nadel, pungere = stechen), die in China selbst
gar keine zentrale Rolle einnimmt. Doch weil sie das Verfahren ist, dessen
Komplexität sich am einfachsten auf ein westliches Verständnis reduzieren lässt,
hat sie sich in den vergangenen Jahrzehnten einen festen Platz in der Medizin
erobert und wird inzwischen auch von vielen europäischen Ärzten angewendet.
Sie ist dasjenige Verfahren der Komplementärmedizin, das am besten und
umfangreichsten erforscht ist.

Der Startschuss für diese Entwicklung war 1972 der Staatsbesuch des US-
Präsidenten Richard Nixon in China. Ein begleitender Reporter der New York
Times, James Reston, musste sich dort einer Blindarmoperation unterziehen.
Anschließend wurde er nur mit Akupunktur behandelt und konnte völlig auf
seine Schmerzmedikamente verzichten, was er voller Begeisterung beschrieb.
Seine Reportage ging um die Welt und weckte das internationale Interesse an
der Akupunktur. Inzwischen wissen wir, dass die Nadelung tatsächlich eine
hervorragende Schmerztherapie darstellen kann.

Die weltweit größten Studien dazu wurden in Deutschland durchgeführt. An
der Charité und der Ruhr-Universität Bochum wurden Tausende von Patienten
mit unterschiedlichen Schmerzerkrankungen in genau festgelegten Settings mit
Akupunktur behandelt. Die Wirkung wurde dann in anspruchsvollen klinischen
Studien verglichen – mit Schmerzmitteln, aber auch mit einer Scheinakupunktur
(bei der vom Patienten unbemerkt kein Einstich erfolgt) oder einer
Minimalakupunktur (bei der zwar gestochen wird, aber nicht an den
festgelegten Punkten). Klären wollte man dabei vor allem, ob das »Nadeln«
nicht einfach einen großen Placeboeffekt hat.

Die Studienergebnisse belegten zwei Dinge sehr deutlich: Erstens, dass die
Akupunktur bei vielen Schmerzerkrankungen gut die Beschwerden lindert,
beispielsweise bei chronischen lumbalen Rückenschmerzen, bei
Nackenschmerzen, bei Schulterschmerzen, aber auch bei Schmerzen durch



Arthrose, Kopfschmerzen und Migräne oder einer Neuropathie (Erkrankung des
Nervensystems). Zweitens, dass die Wirkung sich aus zwei Komponenten
zusammensetzt, einem spezifischen Effekt, der tatsächlich durch das präzise
Stechen an den klassischen Akupunkturpunkten erzielt wird, und der
psychologischen Wirkung der Behandlungssituation, das Ritual und das
Durchstechen der Haut, wo die klassischen Akupunkturpunkte keine Rolle mehr
spielen. Die Ergebnisse waren vor allem bei Rückenschmerzen und Kniearthrose
so überzeugend, dass hier die Kosten einer Akupunkturbehandlung seither durch
die Krankenkassen übernommen werden.

Trotzdem konnten die Studien den Streit, was denn eigentlich an der
Akupunktur wirke, nicht beilegen. Dass sie auch jenseits der klassischen Punkte
Effekte erzielt, scheint ihren Kritikern Beleg dafür zu sein, dass es sich doch nur
um eine Placebo-Therapie handelt. Die Befürworter verweisen auf den insgesamt
hervorragenden Behandlungserfolg. Zum Beispiel wurde ergänzende
Akupunktur mit der Standardbehandlung durch Hausärzte und Orthopäden
verglichen – und den genadelten Patienten ging es deutlich besser. Das ist es,
was meines Erachtens als Allererstes zählt.

Die Studien lehren uns Ärzte, dass man manche Dinge nicht zu sehr
vereinfachen kann. Ein Teil der Wirkung der Akupunktur läuft über das
Vertrauen in den Therapeuten, über die gute Atmosphäre der Zuwendung und
Ruhe in der Behandlungssituation – wie bei jeder Arzt-Patienten-Beziehung. Ein
anderer Teil entsteht durch das Stechen überhaupt. Dies kann Wirkungen auf
alle Organe im Körper haben. Jeder Medizinstudent kennt die sogenannten
Head'schen Zonen, Hautareale eines jeden Körpers. Diese Zonen werden jeweils
von einem Nerv versorgt. Der tritt an der Wirbelsäule in das Rückenmark ein
und leitet die Nervensignale an das Gehirn weiter. Weil dort auch Nervensignale
aus den inneren Organen ankommen, besteht ein direkter Kontakt zwischen
unseren äußeren Hautnerven und den inneren Nerven der Organe und des
Bindegewebes. Deshalb kann der Reiz durch eine Akupunkturnadel in tieferen
Schichten des Bindegewebes und sogar bei inneren Organen Wirkungen
erzeugen. Die Head'schen Zonen sind breiter als die von der chinesischen
Medizin beschriebenen schmalen Meridiane. Es überrascht also nicht, dass die



Akupunkturnadel nicht millimetergenau gesetzt werden muss, um Wirkung zu
haben.

Daneben gibt es aber auch sehr präzise, punktspezifische Wirkungen. Nach
den Daten der bislang größten Studie zur Akupunktur, den Acupuncture
Trialists mit über 20 ​000 Personen, macht dieser punktspezifische Effekt
ungefähr ein Drittel der Wirkung aus. Um das zu verstehen, brauchen wir nicht
unbedingt Meridiane oder Chi als Konzept zu akzeptieren. Auf anatomischer
Grundlage gibt es genügend spezielle Triggerpunkte oder Rezeptoren in unseren
Faszien, die sehr wichtig für die Schmerzentstehung sind und die sehr starke
Übereinstimmungen mit den klassischen Akupunkturen aufweisen.

Interessant wäre zu wissen, wie das antike China vor rund 3000 Jahren bereits
diese Erkenntnis entwickelt hat. Das traditionelle Konzept der Akupunktur
imponiert mit seiner ausgefeilten Detailkenntnis und der bildhaften Sprache. Es
geht davon aus, dass zum Leben notwendige Energie (Qi) in bestimmten Bahnen
(Meridianen) durch den Körper fließt. Wird der Energiefluss gestört, zum
Beispiel durch Umwelteinflüsse wie Kälte, Wärme, Zugluft oder falsche
Ernährung, seelische Belastungen und Überanstrengung, können körperliche
Beschwerden entstehen. An über 700 definierten Punkten (Akupunkturpunkte)
soll sich der Energiefluss durch Druck (Akupressur), Wärme (Moxibustion) oder
das Nadeln (Akupunktur) therapeutisch beeinflussen lassen.

Wenn auch aus westlicher Sicht der spezifische Wirkmechanismus der
Akupunktur noch nicht vollständig geklärt werden konnte, verschiedene
Aspekte sind jedoch bekannt. Zum Beispiel wird die vermehrte Ausschüttung
von schmerzstillenden Endorphinen, Neurotransmittern und Gewebshormonen
beobachtet, welche die Entspannung fördern. Außerdem werden über die
Hautzonen Reize gesetzt, die im Körperinneren wirken – so wie auch umgekehrt
eine Erkrankung der Gallenblase Schmerzen im rechten Schulterblatt erzeugen
kann, ein klassisches Phänomen der Inneren Medizin. Am breitesten konnte die
Akupunktur deshalb in der Schmerztherapie Fuß fassen. Viele
Schmerztherapeuten wenden sie heute an.

Die Akupunktur kann aber auch bei anderen Erkrankungen wirksam sein. In
einer methodisch sehr anspruchsvollen Studie hat meine Kollege Benno
Brinkhaus von der Charité über 420 Patienten mit starkem Heuschnupfen



(saisonaler allergischer Rhinitis) nach dem Zufallsprinzip in drei Gruppen
eingeteilt: Die erste erhielt die üblicherweise eingesetzten Antihistaminika bei
Bedarf, die zweite eine Scheinakupunktur, die dritte nach acht Wochen
Wartezeit die punktspezifische Akupunktur. Alle durften als Notfallmedikament
Antihistamine nehmen, falls die Beschwerden zu stark wurden. Danach ging es
vor allem der Gruppe mit der klassischen Akupunktur deutlich besser, die
Wirkung war sogar noch ein Jahr später spürbar. Diese von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft geförderte Studie ist ein weiterer Beleg dafür, dass
Akupunktur nicht als Scheintherapie abgetan werden kann.

Auch in der ergänzenden Krebsbehandlung kann Akupunktur gute Dienste
leisten. So lindert sie Übelkeit und Erbrechen oder auch Nervenstörungen durch
eine Chemotherapie. Auch das nur schwer zu behandelnde Müdigkeitssyndrom
bei einer Krebserkrankung kann mit Akupunktur gelindert und (durch Yoga
ergänzt) behandelt werden.

In China gibt es nicht das Schisma »Moderne Medizin« versus »Traditionelle
Medizin«. Seit 1982 ist die (Traditionelle) Chinesische Medizin im eigenen Land
neben der westlichen Medizin offiziell anerkannt. Am Klinikum der berühmten
Sun Yat-sen University in der Millionenmetropole Guangzhou finden sich für
alle wichtigen Fachdisziplinen, von Gastroenterologie bis Rheumatologie, auf
jedem Stockwerk jeweils eine rein konventionelle und eine integrative Abteilung,
in der ergänzend mit Ernährungstherapie, Akupunktur und Heilkräutern
behandelt wird. Aber nicht nur das – bei meinem Besuch dort fiel mir sofort das
große Forschungsgebäude neben dem Klinikum auf. Es ist in China vollkommen
selbstverständlich, dass die klinisch tätigen TCM-Ärzte in irgendeiner Form auch
wissenschaftlich aktiv sind. Das lässt hoffen, dass hier eine wissenschaftlich
fundierte Medizin ihren Weg findet.

Die Heilkraft der Pflanzen

Das größte Potenzial hat TCM in ihrer Pflanzenmedizin. Zu den 5600 offizinellen
(lat. offizin = Werkstatt/Apotheke) Bestandteilen der chinesischen
Pharmakologie gehören neben den Heilpflanzen und mineralischen Substanzen



etwa fünf Prozent Pilze sowie fünf Prozent Produkte animalischen Ursprungs.
Besonders häufig verwendet wird eine Auswahl von rund 500 Pflanzen, von
denen nur wenige, wie etwa Ginseng, Ginkgo, Japanische Minze, Rhabarber oder
Süßholz, im Westen bekannt sind. Die Anfänge der Arzneimitteltherapie Chinas
werden der mythologischen Figur Shen Nong (»göttlicher Bauer«)
zugeschrieben, der schon im 3. Jahrtausend v. ​Chr. Hunderte von Pflanzen auf
ihre möglichen Kräfte hin getestet haben soll. Das Seidenmanuskript
Verschreibungen für 52 Krankheiten (Wushi'er bingfang, verfasst im
3. Jahrhundert v. ​Chr.), das als Grabbeigabe in Mawangdui gefunden wurde, ist
das erste bekannte schriftliche Kompendium.

Wenn es um die Sicherheit und Qualität chinesischer Arzneimittel geht, stellen
sich immer wieder viele Fragen. Importe aus China können schadstoffbelastet
sein, manchmal auch verfälscht. Wenn die Ballen exotischer getrockneter
Kräuter eintreffen, müssen Identität und Reinheit der enthaltenen Substanzen
geprüft werden. Ob chinesische Heilkräuter in Europa genauso wirken wie in
ihrer Heimat, ist nicht ganz klar, weil der Stoffwechsel eines Europäers
genetisch anders geprägt ist. Besonders problematisch sind unbekannte
Wechselwirkungen mit Medikamenten, vor allem bei chronisch Kranken, die
mehrere Arzneimittel gleichzeitig einnehmen. Einige Substanzen haben
möglicherweise zudem eine hormonähnliche Wirkung. Eine Therapie mit
chinesischen Arzneimitteln erfordert deshalb viel Wissen und Erfahrung sowie
eine engmaschige Kontrolle der Wirkung.

Das sollte aber nicht von der weiteren Erforschung und Anwendung dieses
enormen therapeutischen Potenzials abhalten. Wenn solche Interaktionen
berücksichtigt und weiter erforscht werden, wenn die Importe kontrolliert sind
oder die Heilpflanzen eventuell (wie in einem bayerischen Versuch) heimisch
angebaut werden und schließlich die Kunst der richtigen Anwendung beherrscht
wird, eignet sich die chinesische Arzneimitteltherapie ähnlich wie die
ayurvedische hervorragend für eine Kombination mit westlichen Therapien im
Sinne der Integrativen Medizin.

In allen großen traditionellen Heilkunden der Welt stehen Pflanzen – als
Auflagen, für Tees, als Gewürze oder Nahrungsmittel – im Mittelpunkt. Im
Ayurveda und in der chinesischen Medizin hatte ich das schon erwähnt. Es ist



aber zu vermuten, dass die Arzneipflanzentherapie genauso alt wie die
Menschheit selbst ist. Pflanzen, Tiere und Menschen haben sich in
wechselseitiger Anpassung entwickelt. Über Millionen von Jahren entstand
durch die Evolution eine verschwenderische Fülle von Substanzen, unter
anderem auch solche, die für das Überleben der Pflanzen wichtig waren und es
immer noch sind: Diese sekundären Pflanzenstoffe dienen dazu, Insekten oder
andere Tiere anzulocken, damit eine Bestäubung oder Weiterverbreitung der
Pflanze gewährleistet ist – sie geben ihr eine bestimmte Farbe oder Aromaöle.
Andere sekundäre Pflanzenstoffe sind Bitterstoffe oder das Gift Digitalis, sie
wehren Fressfeinde oder Mikroben ab. Manche dieser Stoffe sind so potent, dass
die Pflanzen sie nur in unschädlichen Vorstufen ausbilden und erst im Ernstfall,
zum Beispiel, wenn eine Larve in ein Blatt beißt, in die viel stärker wirksame
giftige Endform umwandeln.

Diese Inhaltsstoffe sind es hauptsächlich, die – neben nährenden Bestandteilen
wie Kohlenhydrate, Eiweiße und Öle – für ihr gesund machendes Potenzial
verantwortlich sind. Sie sind in der Regel bitter, scharf oder in anderer Weise
unangenehm. Vermutlich folgten Menschen ihrem Instinkt, als sie unter
bestimmten Umständen, etwa bei Fieber, dennoch darauf zurückgriffen. Bei
Tieren zumindest kann man beobachten, dass sie im Krankheitsfall spezielle
Pflanzen verzehren, die sonst nicht unbedingt zu ihrer Nahrung gehören. So
beginnen Käfer arzneilich wirksame Pflanzen zu fressen, wenn sie von Parasiten
befallen sind. Diese »Arznei« würden sie im gesunden Zustand meiden. Die
»Selbstmedikation« von Tieren durch geändertes Fressverhalten ist inzwischen
ein eigener junger Forschungszweig der Biologie, die Zoopharmakognosie.
Unsere Pflanzenheilkunde (Phytotherapie) kann sich daran einiges abschauen –
etwa wenn Afrikanische Elefanten vor der Geburt nach Borretschgewächsen
suchen. Diese haben eine wehenverstärkende Wirkung, und Extrakte davon
werden in Kenia inzwischen auch von schwangeren Frauen zur Geburt
eingesetzt.

Selbst geringe Mengen toxischer Stoffe kann der Organismus im Darm oder
in der Leber entgiften. Manchmal reicht es schon, der Pflanze etwas Zeit zu
lassen: Die scharfen Senföle aus Kreuzblütengewächsen wie Brokkoli oder
Grünkohl verwandeln sich an der Luft in die besonders wirksamen und sehr



gesunden Sulforaphane. Deshalb ist es gut, dieses Gemüse zu zerteilen und vor
dem Kochen noch zirka dreißig Minuten stehen zu lassen, damit sich die
Sulforaphane bilden und freisetzen können.

Enzyme im Darm sorgen für das Aufschließen der Inhaltsstoffe. Einige
pflanzliche Inhaltsstoffe können ihre Wirkung intensivieren oder sie auch
blockieren. Daher kann man die Wirkung mancher Medikamente durch Trinken
von Grapefruitsaft steigern, durch Johanniskraut aber, das wirksam in der
Depressionsbehandlung ist, reduzieren. Eine besonders wichtige Rolle können
diese CYP genannten enzymatischen Proteine während einer Krebstherapie
spielen, wenn Patienten, ohne einen Arzt zu konsultieren, Vitamincocktails zu
sich nehmen. Das kann die Chemotherapie bremsen oder zu stark machen.

Pflanzen enthalten immer eine Vielfalt von Stoffen, die sich gegenseitig im
Zaum halten, in ihrer Wirkung unterstützen oder auch stoppen. Das ist einer der
Gründe, warum pflanzliche Präparate in der Regel langsamer ihre Wirkung
entfalten. Moderne Medikamente basieren auf einem einzigen Wirkstoff: Deshalb
wirkt ein Aspirin mit 500 Milligramm Acetylsalicylsäure relativ zügig gegen
Schmerzen, während Extrakte der Weidenrinde, die den Inhaltsstoff des Aspirins
neben weiteren Stoffen in natürlicher Form enthalten, mehr Zeit benötigen.
Dafür sind sie aber besser verträglich und haben weniger Nebenwirkungen.

Für diese Tatsache wurde die Pflanzenheilkunde paradoxerweise immer
wieder bestraft. In den Achtzigerjahren verschwanden, wie schon beschrieben,
viele Präparate vom Markt, weil sie als Wirkstoffgemisch nicht den Nachweis
des einen Wirkstoffes erbringen konnten oder wollten. 2004 erleichterte der
Gesetzgeber zwar die Zulassung europaweit etwas, aber die pflanzlichen
Arzneimittel wurden weitgehend aus der Kostenerstattung durch die
Krankenkassen herausgenommen. Mit der Begründung: Aufgrund ihrer sehr
guten Verträglichkeit sind sie nicht als rezeptpflichtig einzustufen. Deshalb muss
ein Patient heute ein gut verträgliches pflanzliches Arzneimittel aus eigener
Tasche bezahlen, während die nebenwirkungsreichere chemische Variante meist
erstattet wird.

Dennoch sind viele Menschen an pflanzlichen Arzneien interessiert und auch
bereit, die Kosten selbst zu tragen. Dabei sind aber die richtige Dosis und
qualitativ hochwertige Präparate wichtig. Statt solche Mittel in einem



Drogeriemarkt zu kaufen, suchen Sie bitte einen Arzt oder Apotheker auf. In
meiner Sprechstunde höre ich zum Beispiel immer wieder von erfolglosen
Versuchen, mit Baldrianextrakten Schlaf zu finden. Bei genauer Rückfrage zeigt
sich oft, dass die erforderliche Dosierung für Baldrian von 600 Milligramm weit
unterschritten wurde – dann kann Baldrian auch nicht wirken.

Die oft schweren Nebenwirkungen konventioneller Monopräparate (bei
Cortison, Antirheumatika oder Schmerzmitteln) werden selten hinterfragt,
während man bei Nebenwirkungen von Heilpflanzen besonders kritisch ist. So
wurde 2002 das Präparat Kava Kava, das gegen Ängste und Nervosität gut hilft,
wegen angeblicher schwerer Leberschädigungen bei einigen Patienten vom
Markt genommen, dann wieder zugelassen, schließlich erneut verboten. Jetzt hat
man es abermals zugelassen. Die Leberschäden, so stellte sich heraus, waren
vermutlich gar nicht auf das Präparat zurückzuführen.

Ebenfalls zu kämpfen hat das Johanniskraut. Viele Studien haben belegt, dass
Johanniskraut eine wirksame Behandlungsoption bei leichten bis mittelschweren
Depressionen ist. Darüber hinaus hat es weniger Nebenwirkungen als chemische
Antidepressiva. Allerdings kann Johanniskraut, da es den CYP-Enzymweg in der
Leber aktiviert, den Abbau von parallel eingenommenen Medikamenten
bewirken. Daher sollte es nicht eingenommen werden, wenn bestimmte andere
Arzneimittel auf dem Verordnungsplan stehen. Viele Patienten sind aber nach
etlichen Presseberichten so weit verunsichert, dass sie annehmen, Johanniskraut
sei generell gefährlich. Keinesfalls ist das so. Und nicht zu vergessen: Auch
andere Präparate haben entsprechende »Interaktionen«. Johanniskraut ist ein
vorzügliches pflanzliches Medikament gegen Depressionen, wenn die
Möglichkeit von Wechselwirkungen beachtet wird.

Wirksame Therapien mit Heilpflanzen

Wie vielseitig die Heilpflanzentherapie übrigens ist, zeigt ein weiteres
Indikationsgebiet von Johanniskraut. Der ölige Extrakt, das Rotöl (wegen seiner
roten Farbe), hat, auf die Haut aufgetragen, eine entzündungshemmende



Wirkung. Sie können es mal bei Hautentzündungen oder Prellungen anstelle von
Arnika oder Ringelblume versuchen.

Während im Ayurveda und in der Traditionellen Chinesischen Medizin
mehrere Pflanzen und deren Extrakte zu einem Gesamtarzneimittel kombiniert
und auch bei schweren, komplexen Erkrankungen eingesetzt werden, verwendet
man in Deutschland – analog zu den synthetischen Medikamenten –
größtenteils einzelne Pflanzenextrakte für die gezielte Behandlung von
Symptomen oder Beschwerden vor allem bei leichteren Erkrankungen. Dabei
kann nur ein Bruchteil der potenziellen Wirkung der Kräutermedizin erreicht
werden.

Domäne der Heilpflanzentherapie sind bei uns die Erkältungskrankheiten:
▶ Gegen Husten helfen Extrakte aus Efeu, Primel Spitzwegerich oder Thymian.
▶ Gegen Halsschmerzen wirken Salbei, Thymian, Kresse und Meerrettich.
▶ Vor Blasenentzündung schützen Cranberries und helfen Bärentraubenblätter.

2016 wurden zwei Studien zu Cranberry-Extrakten bei
Blasenentzündungen mit verwirrend gegensätzlichen Ergebnissen
veröffentlicht, was in der Presse viele Diskussionen auslöste. In einer großen
Studie wurde gezeigt, dass Frauen im mittleren Alter mit wiederkehrenden
Blasenentzündungen tatsächlich weniger Infekte erleiden, wenn sie
regelmäßig Cranberry-Saft trinken. In einer nur wenige Wochen später
publizierten kleineren Studie stellte sich heraus, dass ein Cranberry-Extrakt
zur Behandlung einer bereits bestehenden schweren eitrigen
Blasenentzündung bei über fünfundachtzigjährigen Patientinnen eines
Pflegeheims nicht half. In den Medien wurde dann pauschalisierend erklärt,
Cranberry helfe allgemein nicht bei Blasenentzündung. Der kleine, aber
wichtige Unterschied wurde unerwähnt gelassen: Cranberry wirkt in der
Prävention – nicht in der Therapie.

Auch orthopädische und Organerkrankungen können mit den richtigen
Heilpflanzen behandelt werden:
▶ Bei Arthrosen und Rückenschmerzen wirken spezielle Baumrindenextrakte

oder Teufelskralle.
▶ Bei Darmentzündungen helfen Flohsamenschalen.
▶ Bauchschmerzen beim Reizdarmsyndrom lassen sich durch Myrrhe und

Pfefferminzöl lindern.
 



Pfefferminzöl entspannt allgemein die Muskulatur im Magen-Darm Trakt und
kann dadurch schmerzhafte Krämpfe verhindern. Daher ist es empfehlenswert,
vor einer Darmspiegelung Pfefferminzölkapseln oder -tropfen einzunehmen.
Allerdings kann die muskelentspannende Wirkung Sodbrennen als
Nebenwirkung hervorrufen, da der muskuläre Verschluss zwischen Magen und
Speiseröhre gelockert wird.
Hilfreich im Einsatz sind Heilpflanzen zudem:
▶ bei der Migräne-Prophylaxe Pestwurz und Mutterkraut,
▶ bei gynäkologischen hormonellen Beschwerden Traubensilberkerze und

Mönchspfeffer,
▶ bei Herzerkrankungen Weißdorn,
▶ bei Leberstörungen Mariendistel.
 
Von den unzähligen Pflanzen und Pflanzenmischungen, die in China und Indien
verwendet werden, haben es bislang nur wenige als Arzneimittel auf den
deutschen und eropäischen Markt geschafft. Ginseng zum Beispiel wird als
Nahrungsergänzungsmittel für die ergänzende Therapie des Diabetes mellitus
eingesetzt. Bekannt geworden ist auch die Pflanzenrezeptur PADMA 28 aus der
tibetischen Medizin, die über zwanzig pflanzliche Einzelstoffe enthält und in der
Schweiz als Arzneimittel hergestellt wird. In einigen kleineren Studien konnte
die Wirksamkeit von PADMA 28 gegen Leiden belegt werden, die durch eine
Verkalkung der Beinarterien entstehen. Dennoch konnte sich diese
Pflanzenrezeptur bislang nicht bei Gefäßspezialisten durchsetzen. Viele
Patienten, denen ich PADMA 28 empfahl, haben aber eine gute Linderung ihrer
Beschwerden erfahren.

Schwierigerer ist es für Pflanzen, die zwar eine lange Tradition besitzen, aber
auf keine ausreichende Studienlage verweisen können. Für Weihrauch bei
Rheuma gibt es leider nur eine eingeschränkte Datenlage, und aufgrund
fehlender Forschungsmittel wird sich das in absehbarer Zeit auch nicht bessern.
So empfehle ich Patienten Weihrauch, als zweite Wahl, wenn die Schulmedizin
nicht zufriedenstellend anschlägt oder nicht vertragen wird. Eine Patientin hatte
trotz verschiedenster Antirheumatika Tag und Nacht Gelenkschmerzen und
Schwellungen. Daraufhin nahm sie, auf Anraten ihres Rheumatologen, täglich



sechs Kapseln Weihrauch – und ihre Beschwerden besserten sich immens. Ein
Einzelfall wie dieser ist selbstverständlich kein wissenschaftlicher Beweis,
unterstreicht aber, das Potenzial der Phytotherapie nicht ungenutzt zu lassen.

Für mich nimmt die Phytotherapie eine wichtige Rolle in der Medizin ein. Der
Körper kennt die Pflanzen. Bei beginnenden Erkrankungen oder bei Patienten,
die auf chemische Pharmaka übersensibel reagieren, kann eine Therapie mit
Heilpflanzen den Körper in seiner Selbstheilung unterstützen, ohne massiv in die
Regulation einzugreifen. Sie brauchen dazu etwas Zeit. Wenn die Mittel
allerdings nach drei Monaten nicht wirken, empfehle ich meinen Patienten, sie
wieder abzusetzen.

Studien aus China und Indien wiederum zeigen, welches Potenzial es zu
bergen gilt. Die chinesische Heilpflanzentherapie wirkt bei Demenz, dem
Reizdarmsyndrom, bei Rheuma oder bei Gefäßerkrankungen. Sicher wird es
noch einige Jahre benötigen, bevor die chinesische wie auch die ayurvedische
Arzneipflanzentherapie besser und sicherer eingeschätzt werden kann.

Zusammenfassend sind dies die 15 wichtigsten Einsatzgebiete der
Pflanzenmedizin:

▶ Angststörungen und Stress: Lavendel
▶ Depressionen: Johanniskraut
▶ Schlafstörungen: Baldrian, Melisse, Passionsblume, Hopfen
▶ Lebererkrankungen: Mariendistel
▶ Herzschwäche: Weißdorn
▶ Diabetes: Ginseng
▶ Gefäßverkalkung, Schaufensterkrankheit: PADMA 28
▶ Blasenentzündung: Kapuzinerkresse, Meerrettich, Cranberries,

Bärentraubenblätter
▶ Reizdarm: Pfefferminzöl, Fenchel, Kümmel, Anis
▶ Darmentzündung: Myrrhe, Flohsamenschalen, Blutwurz
▶ Migräne: Mutterkraut, Pestwurz (Migräneprävention)
▶ Spannungskopfschmerz: Minzöl (lokal)
▶ Arthrose: Hagebuttenextrakte, Baumrindenextrakte (z. ​B. Weidenrinde),



Gelbwurz
▶ Beginnende Demenz: Safran, Ginkgo
▶ Krebs (ergänzende Therapie): Mistel



Meine Behandlungspläne

Acht häufige chronische Erkrankungen erfolgreich behandeln

Schwere chronische Krankheiten sind nicht leicht zu behandeln. Oft erfordern sie
die dauerhafte Einnahme von starken Medikamenten oder auch chirurgische
Eingriffe. Was viel hilft, hat aber auch viele Nebenwirkungen. Im Rahmen der
Integrativen Medizin, der Verbindung von Naturheilkunde mit der sogenannten
Schulmedizin, bemühen wir uns möglichst nebenwirkungsarm zu therapieren
und alles, was man im Bereich des Lebensstils zur Besserung und vielleicht sogar
zur Gesundung, zur »Entchronifizierung«, selbst beitragen kann, zu optimieren.
Oft ist es dann möglich, die Dosis an Medikamenten zurückzuschrauben. Das
erfordert aber eine gewisse Selbstdisziplin und Achtsamkeit. Und: Auch Geduld
ist notwendig, denn was sich lange an Beschwerden und Krankheit aufgebaut
hat, braucht auch etwas Zeit, wieder zu verschwinden. Vor allem, wenn es keine
großen Nebenwirkungen haben soll.

Auf den folgenden Seiten ist an acht häufigen chronischen Erkrankungen
exemplarisch dargestellt, welche unterschiedlichen Wege Schulmedizin und
Naturheilkunde gehen, wo sie gut miteinander harmonieren und wo sie
unterschiedliche Ansätze verfolgen. Die Liste der »Top Ten« erhebt dabei keinen
Anspruch auf Vollständigkeit und ist nicht nach Prioritäten geordnet. Sie ersetzt
nicht ein Gespräch mit Ihrem Arzt.

Bluthochdruck

Bluthochdruck ist bei uns zu einer Volkskrankheit geworden. Etwa 40 Prozent
der Erwachsenen und mehr als 80 Prozent der über Fünfundsechzigjährigen sind
inzwischen davon betroffen. Studien bei Naturvölkern zeigten, dass dort
Bluthochdruck praktisch nicht existiert, mit Einbruch eines westlichen
Lebensstils aber häufig wird. Das ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass
Bluthochdruck vor allem eine Folge des Lebensstils ist. Übergewicht und eine
ungünstige Ernährung mit zu viel tierischem Eiweiß, tierischem Fett, Salz und zu



wenig Gemüse und Obst, aber auch Alkoholkonsum, Bewegungsmangel und vor
allem Stress sind seine Auslösefaktoren. Meistens summieren sich diese Faktoren,
deshalb ist Bluthochdruck weniger eine Krankheit, sondern ein Symptom für
eine Überforderung des Körpers.

So behandelt die Schulmedizin

Es gibt eine Reihe sehr guter Medikamente, mit denen sich Bluthochdruck
wirkungsvoll behandeln lässt. Aber bei etlichen der Patienten schlagen sie nicht
an (die Betroffenen sind »therapieresistent«), andere leiden unter
Nebenwirkungen. Neuartige und aufwendige Behandlungsmethoden greifen
wiederum in den Körper ein – zum Beispiel kann man die Nerven der
Nierenarterien mithilfe eines Katheters veröden (Hormone und
Ausscheidungsleistung der Nieren spielen eine Rolle beim Bluthochdruck). Ein
anderer Weg ist die Implantation von Schrittmachern an den Halsgefäßen. Beide
Verfahren sind bis jetzt jedoch den wissenschaftlichen Wirkbeweis schuldig
geblieben. Mir kommt es ein wenig absurd vor, eine überwiegend
lebensstilbedingte Erkrankung mit invasiv-technischen und dazu teuren
Methoden zu behandeln – vor allem, wenn sich der Lebensstil nicht ändert.

So behandelt die Naturheilkunde

Es gibt eine Fülle naturheilkundlicher Therapieansätze, deren Wirksamkeit
wissenschaftlich untermauert ist und die ebenso in der Praxis funktionieren.
Natürlich muss man hier individuell vorgehen: Mancher hat einen
Bluthochdruck, obwohl er sportlich ist, und zwar aufgrund seiner Gene und
fleischlastiger Ernährung. Dann wird mehr Bewegung nichts nützen, sondern
nur eine Ernährungsumstellung. Vielleicht sind auch weiterhin Medikamente
nötig. Ein anderer ernährt sich hervorragend, hat aber beruflichen Dauerstress –
in diesem Fall werden die größten Erfolge mit Meditation, Tai-Chi und Yoga zu
erzielen sein. Manche Nahrungsmittel senken nicht nur den Bluthochdruck,
sondern sind zudem herzgesund: So schützen Walnüsse die Gefäße, und Lein-



oder Flohsamen senken den LDL-Cholesterinspiegel, der ein Risikofaktor für
einen Herzinfarkt oder einen Schlaganfall ist. Da Entzündungen im Mund wie
Parodontose ein erhöhtes Risiko für spätere Gefäßerkrankungen mit sich
bringen (die Bakterien wandern durch den Körper), frage ich die Patienten
immer auch nach ihrem Zahnstatus und empfehle Zahnhygiene, eine gute
Putztechnik und Zahnseide.

Meine Top Ten bei Bluthochdruck

▶ Vegetarische oder vegane Ernährung: Ersetzen Sie Fleisch durch
Gemüse und durchaus auch durch Tofu und Soja, denn Sojaeiweiß senkt den
Blutdruck. Wer auf Käse und Milch nicht verzichten will, sollte zumindest
die Menge stark einschränken.

▶ Heilfasten: Wirksam ist ein Heilfasten zweimal jährlich und/oder ein
intermittierendes Fasten, z. ​B. 14 Stunden verlängertes Nachtfasten.

▶ Superfoods: Dazu zählt nitrathaltiges Gemüse wie Rote Bete (auch als Saft,
dann täglich mindestens 0,25 Liter), Spinat und Rucola; Walnüsse und
Pistazien (ungesalzen) sowie Leinsamen. Verwenden Sie entweder
geschroteten Leinsamen oder mahlen Sie selbst. Auch Leinöl kann den
Blutdruck senken, aber wenn Sie ganze Leinsamen essen, profitieren Sie von
seinen anderen gesundheitsfördernden Wirkungen (zum Beispiel als
Prophylaxe von Brust – und Prostatakrebs). Auch Heidelbeeren senken
erhöhten Blutdruck, Sie können sie auch gefroren oder als Pulver zu sich
nehmen. Verzehren Sie am besten täglich eines dieser Nahrungsmittel.

▶ Superdrinks: Trinken Sie täglich zwei bis drei Tassen Hibiskus- oder
grünen Tee. Nach Hibiskustee sollten Sie etwas Wasser nachtrinken oder den
Mund ausspülen, da die in ihm enthaltene Säure den Zahnschmelz angreifen
kann.

▶ Natives, fruchtiges Olivenöl: Verwenden Sie es möglichst reichlich.
Auch Extrakte aus Olivenblättern senken den Blutdruck – diese müssen aber
in Tablettenform eingenommen werden, das Kauen von Olivenbaumblättern
reicht nicht aus.

▶ Meditation: Ich empfehle, täglich mindestens dreißig Minuten lang zu
meditieren.

▶ Yoga und Tai-Chi/Qigong: Üben Sie einmal wöchentlich in der Gruppe



und jeden zweiten Tag zu Hause fünfzehn Minuten.
▶ Aderlass oder Blutspende: Das eine wie das andere ist vor allem bei

Menschen mit einem erhöhten Eisenspeicherspiegel oder »verdicktem Blut«
(höherem Hämatokrit, einem Wert, den Ihr Hausarzt im Blutbild misst)
wirksam.

▶ Bewegung und/oder Ausdauersport: Am besten sollten Sie sich
wöchentlich 150 bis 300 Minuten lang bewegen.

▶ Regelmäßige Wasseranwendungen: Hier sind vor allem Kneipp-Güsse
(nach einem Herzinfarkt drei Monate Pause) und temperaturansteigende
Arm- und Saunabäder (ohne kaltes Tauchbad) wirksam, möglichst einmal
täglich.

Koronare Herzkrankheit und Arteriosklerose

Herz-Kreislauf-Erkrankungen gehören zu den häufigsten Erkrankungen des
Menschen. Sie zählen seit vielen Jahren zu den häufigsten Todesursachen in der
industrialisierten Welt. Die Koronare Herzerkrankung entwickelt sich über viele
Jahre, bevor ein Blutgerinnsel einen beschädigten Gefäßabschnitt plötzlich
verstopft, was dann zu einem Herzinfarkt oder einem Schlaganfall führt. Ein
Grundpfeiler der Therapie ist hier deshalb die Behandlung einzelner
Risikofaktoren wie Bluthochdruck, Diabetes oder der Fettstoffwechselstörung,
vor allem erhöhtes LDL-Cholesterin. Mit dem Rauchen aufzuhören ist die
wichtigste Maßnahme, wenn man von dieser Gefäßkrankheit betroffen ist.

So behandelt die Schulmedizin

Die Kardiologie kann in den letzten drei Jahrzehnten auf eine beeindruckende
Erfolgsgeschichte zurückblicken. Bei einem akuten Herzinfarkt kann heute mit
Kathetern am betroffenen Herzkranzgefäß ein stützender Stent eingesetzt
werden, um weiteren Schaden vom Herzmuskel abzuwenden. Herzklappenfehler
können ebenfalls über Katheter behandelt werden. Ein Wermutstropfen ist
allerdings, dass die technischen Interventionen und Fortschritte die zugrunde
liegende Gefäßerkrankung, die Arteriosklerose, nicht beeinflussen. Der



prominente US-Kardiologe Eric J. Topol nannte es sogar »medizinische
Kosmetik«, bei koronarer Herzerkrankung ohne Herzinfarkt mit
Ballondilatation und Stents zu therapieren. Und es stimmt: Wird die
Grunderkrankung – die Arteriosklerose – nicht mit einer Änderung des
Lebensstils und Medikamenten in Angriff genommen, verlängert sich die
Lebenserwartung durch den Eingriff nicht. Tückischerweise entstehen
Herzinfarkte nicht an den ganz engen Stellen, sondern meistens bei den
beginnenden Stenosen mit nur geringer Verengung. Vielen Patienten, die sich
einer Herzkatheter-Untersuchung unterziehen, ist diese Tatsache gar nicht
bekannt. Möglicherweise wird es ärztlicherseits nicht vermittelt, vielleicht
möchte man es aber, vor lauter Begeisterung für die Technik, nicht hören, dass
die Krankheit weiter besteht. Es kann aber auch damit zu tun haben, dass
Männer eher einen Herzinfarkt erleiden als Frauen und Kardiologie und
Herzchirurgie zudem männerdominierte Fachgebiete sind. Männer neigen
tendenziell zu technischen Lösungen.

So behandelt die Naturheilkunde

Die Naturheilkunde setzt vor allem auf die Änderung des Lebensstils mit
vegetarischer, ballaststoffreicher Ernährung und viel Bewegung. Für das
Gefäßtraining sind wechselwarme Wasseranwendungen sinnvoll. Wichtig sind
neben ausreichender Bewegung durch Ausdauertraining auch bewusste Phasen
der Ruhe, unterstützt durch gezielte und ganz regelmäßige
Entspannungstechniken, am besten Yoga, Achtsamkeitsübungen oder
Meditation. Da Stress ein großes Herzinfarkt-Risiko darstellt, spielt die
Stressreduktion bei Herzerkrankungen eine zentrale Rolle. Bei einer leichten
Herzschwäche können auch Heilpflanzen wie Weißdorn helfen.

Meine Top Ten bei Koronarer Herzkrankheit und Arteriosklerose

▶ Vegane Ernährung: Obwohl heute allen Patienten nach einem Infarkt ein
medikamentöser Fettsenker verschrieben wird, ist es durchaus möglich



(wobei oft das Gegenteil behauptet wird) einen ähnlichen Effekt mit einer
umfassenden Ernährungsumstellung zu erzielen. Zudem sind Olivenöl und
Walnüsse besonders schützend für die Gefäße. Fasten tut gut, allerdings nicht
in den ersten drei Monaten nach einem Infarkt. Manchmal ist die LDL-
Cholesterin-Erhöhung genetisch bedingt, dann kann eine noch so gute
Ernährung leider wenig bewirken.

▶ Moderate Bewegungstherapie: Gut ist ein abwechslungsreiches
Bewegungsprogramm mit nicht leistungsbetontem Ausdauertraining, aber
auch anderen Elementen, vor allem spielerischen Bewegungsformen wie
etwa Tai-Chi.

▶ Yoga: Studien zufolge senkt Yoga nicht nur generell das Herzrisiko. Es
reduziert Stärke und Länge des Vorhofflimmerns, einer sehr häufigen
Herzrhythmusstörung (am besten ist hier Iyengar-Yoga). Langsames Atmen
als Teil yogischer Praktiken bessert die Beschwerden einer Herzschwäche.

▶ Herz-Superfoods: Regelmäßiger Verzehr bestimmter Lebensmittel kann
den LDL-Cholesterinspiegel erfolgreich senken. Dazu zählen Mandeln,
Leinsamen und Hafer, aber auch Walnüsse, die gleichzeitig für mehr
Elastizität der Gefäße sorgen. Besonders überraschend: Der tägliche Verzehr
einer (fettreichen) Avocado senkt den LDL-Cholesterinspiegel ebenfalls, da
diese Frucht einfach ungesättigte Fettsäuren ähnlich wie auch Olivenöl
enthält. Ingwer reduziert ein anderes Risikofett, die Triglyceride.

▶ Pflanzliche Omega-3-Fettsäuren: Leinöl, Leinsamen, Rapsöl, Walnüsse,
grünes Blattgemüse, Sojaöl, Weizenkeimöl, Algen und Algenextrakte liefern
diese gefäßschützenden Fettsäuren.

▶ Knoblauch: Durch diese Knolle kommt es zwar nur zur minimalen
Senkung des Blutdrucks und des Cholesterinspiegels, dafür bessert es die
Gefäßelastizität.

▶ Granatapfelsaft: Saft und Extrakt des Granatapfels wirken von allen
pflanzlichen Säften am meisten antioxidativ. Eine Studie konnte zeigen, dass
der wiederholte Verzehr von Granatapfel die Herzdurchblutung steigert.
Darüber hinaus senkt er den Blutdruck und den Cholesterinspiegel.

▶ Dunkle Schokolade: Sie reduziert das Risiko von Gefäßerkrankungen
leicht (und schmeckt).

▶ Zahngesundheit: Entzündliche Zahnherde und Parodontose gehen mit
einem erhöhten Risiko für Gefäßerkrankungen wie Herzinfarkt einher.
Ähnlich wie beim Bluthochdruck frage ich daher bei Herz- und



Gefäßkrankheiten sowie Diabetes immer auch nach dem Zahnstatus und
empfehle eine Zahnprophylaxe.

▶ Sauna und Kneipp-Therapien: Wasserbehandlungen helfen bei
Herzschwäche und Gefäßerkrankungen. Regelmäßige Saunabesuche
können – einer finnischen (!) Studie zufolge – vor lebensbedrohlichen
Herzrhythmusstörungen schützen. Die Temperaturen sollten aber nicht zu
hoch sein (und ein Saunagang nicht zu lang). Auch die Heliotherapie, also
ein moderates Sonnenbaden, gehört zum Herzschutz. Ein Sonnenbrand sollte
aber unbedingt vermieden werden. Besser sind kurze Sonnenbäder von April
bis September.

Arthrose

Dass wir länger leben, trägt dazu bei, dass wir mehr Verschleißerkrankungen
entwickeln. Bei der Arthrose ist aber Verschleiß durch Überbeanspruchung gar
nicht das Entscheidende (außer z. ​B. bei Leistungssportlern). Denn heute arbeiten
wir viel weniger körperlich anstrengend als noch vor 100 Jahren, dennoch
nehmen die Arthrosen zu. Die entscheidende Rolle spielt heute die falsche
Ernährung, Übergewicht und Bewegungsmangel. Ab dem sechzigsten
Lebensjahr sind die Hälfte der Frauen und jeder dritte Mann betroffen. Arthrose
fängt mit einer Entzündung und der Abnutzung des Gelenkknorpels an, die
chronischen Schmerzen entstehen jedoch meist erst viele Jahre später. Sie werden
verursacht durch ein komplexes Zusammenspiel von Fehlhaltungen,
Muskelschwund und -verkürzung, gereizten Sehnen und Bändern, die versuchen,
das Gelenk zu stabilisieren, sowie einer gestörten Schmerzverarbeitung im
Gehirn.

So behandelt die Schulmedizin

Sie empfiehlt eine Gewichtsnormalisierung, wenn man stark übergewichtig ist,
und setzt Physiotherapie ein. Dann werden physikalische Behandlungen
verordnet, mit Kälte, Wärme und Strom – sie wirken abschwellend und lindern
die Symptome. Bei Schmerzmitteln kommen oft nichtsteroidale Antirheumatika



(NSAR) zum Einsatz, die allerdings erhebliche Nebenwirkungen haben können.
Ibuprofen und Diclofenac zum Beispiel sind wegen möglicher Nierenschäden,
erhöhten Herzrisiken und Asthma in die Kritik geraten. Bei einer längeren
Einnahme solcher Medikamente besteht die große Gefahr einer Nierenschwäche
bis hin zur Dialyse, auch Magenblutungen sind nicht selten. Eine gute
Physiotherapie kann die Beschwerden zwar lindern, meist ist aber irgendwann
eine Operation unumgänglich. Ein künstlicher Gelenkersatz (Endoprothese)
wird bei Hüftarthrose oft sehr wirkungsvoll implantiert. Komplizierter und nicht
gleichermaßen erfolgreich wie die Hüft-Endoprothese ist hingegen die Knie-
Endoprothese.

So behandelt die Naturheilkunde

Die Arthrose ist eine wichtige Domäne der traditionellen Therapiemethoden aus
Indien, China und Europa. Gerade bei einer Kniearthrose sind sie zur
Beschwerdelinderung, Verbesserung der Beweglichkeit und Belastbarkeit sehr
wirksam. Sie können dazu beitragen, den Gelenkersatz hinauszuzögern. Wenn
allerdings zunehmend andere Bereiche des Körpers durch die Arthrose in
Mitleidenschaft gezogen werden, beispielsweise der Rücken bei Hüftproblemen
oder die Schultern durch das Gehen am Stock, sollte chirurgisch-orthopädisch
gehandelt werden.

Meine Top Ten bei Arthrose

▶ Blutegeltherapie: Vor allem bei einer Kniearthrose, aber auch bei
Daumengelenks- oder Schulterarthrosen ist dieses Verfahren oftmals
monatelang beschwerdelindernd, abschwellend und die Funktion
verbessernd.

▶ Akupunktur: Sie wirkt schmerzlindernd, muss aber in Serie angewendet
werden, vor allem bei einer Knie- und Schulterarthrose.

▶ Ayurveda: Durch den multimodalen Ansatz ist Ayurveda sehr gut
schmerzlindernd und funktionsverbessernd, vor allem bei einer Kniearthrose.

▶ Schröpfen: Die Wirkung ist nicht so ausgeprägt wie bei einer



Blutegeltherapie oder bei Ayurveda, kann aber überbrückend helfen.
▶ Physio- und moderate Bewegungstherapie: Sie kräftigt die Muskeln

vor allem bei einer Knie-, Hüft- oder Schulterarthrose. Sie muss regelmäßig
durchgeführt und zu Hause vertieft werden.

▶ Heilpflanzen: Verwenden Sie innerlich Hagebuttenextrakte (nur
Kaltextrakte sind wirksam, weshalb Hagebuttentee leider nicht wirkt),
Teufelskralle oder Baumrindenextrakte. Zum äußerlichen Einreiben eignet
sich Beinwell, Arnika oder Johanniskrautöl. Phytotherapie hat einen milden
Effekt, sie kann aber ergänzend eingesetzt werden.

▶ Heilfasten: Es kann chronische Schmerzen durch Arthrose reduzieren.
Neben dem entzündungshemmenden Effekt des Fastens macht sich auch der
Gewichtsverlust in der Regel sofort günstig bemerkbar. Da nach einem
Fasten auch die Umstellung auf eine gesunde pflanzenbasierte Ernährung
leichter fällt, ist das Fasten eine nachhaltige ergänzende Therapiemaßnahme.

▶ Pflanzenbasierte, vegetarische Ernährung: Sie hilft bei Übergewicht,
das Gewicht zu normalisieren. Durch sie vermeiden Sie die Zufuhr von
entzündungsfördernder Arachidonsäure, einer ungesättigten Fettsäure, die in
Fleisch, Fisch und Eiern vorkommt.

▶ Auflagen mit Kohlblättern oder Bockshornklee: Diese bekannten
Hausmittel sind wirksam. Sie sind leicht selbst zu machen und laut einer
Studie genauso gut wirksam wie Salben mit Diclofenac.

▶ Wärme- und Kältetherapie: Hierzu eigenen sich lokal warme Auflagen
wie Fango, Moorpackungen, Heusack oder kalte Quarkwickel. Zu empfehlen
ist auch eine systemische Therapie mittels Kältekammer.

Depression und Angstsyndrome

Depressionen sind auf dem Vormarsch in Deutschland und der industrialisierten
Welt. Die Ursachen sind vielfältig, viele Fragen ungeklärt. Jeder fünfte bis
sechste Patient sucht den Hausarzt deshalb auf, weil er unter einer leichten oder
mittelschweren Depression leidet. Jeder 20. bis 50. hat eine schwere Depression.

So behandelt die Schulmedizin



Die häufigste Behandlung ist – neben einer Psychotherapie – medikamentös.
Verschrieben werden vor allem trizyklische Antidepressiva und
Serotoninwiederaufnahmehemmer. Forschungsarbeiten und Recherchen der
letzten Jahre haben aber ergeben, dass bei der wissenschaftlichen Überprüfung
der Wirksamkeit viele Studien in der Schublade blieben – fast die Hälfte. Es ist
nicht schwer zu erraten, dass dies diejenigen waren, die keine Wirksamkeit der
antidepressiven Therapie gegenüber dem Placebo-Vergleich zeigen konnten.
Insgesamt also beruht die Wirkung größtenteils auf dem Placeboeffekt. Peter
Gøtzsche, Direktor des Nordic Cochrane Center in Kopenhagen, stellt die
Wirksamkeit der Antidepressiva komplett in Frage. Soweit würde ich keinesfalls
gehen. Bei schweren Depressionen ist es ein Segen, über diese Medikamente zu
verfügen. Bei den sehr viel häufigeren leichteren Depressionen aber sollte meines
Erachtens den Naturheilverfahren der Vorzug gegeben werden. Denn viele
Antidepressiva führen zur Gewichtszunahme und vielen Folgeproblemen.
Andere Mittel stehen in der Kritik, da sie möglicherweise die Suizidrate erhöhen
und abhängig machen. Es ist also höchste Zeit für mehr Naturheilkunde in der
Depressionsbehandlung.

So behandelt die Naturheilkunde

Depression hat viele Gründe: biografische, situative, biochemische oder ein
falscher Lebensstil – sie ist aus naturheilkundlicher Sicht multifaktoriell
begründet und nicht nur, wie die biologische Psychiatrie versucht einzuengen,
eine Rezeptor- und Transmitterstörung. Die Naturheilkunde kann mehrere dieser
Ebenen gleichzeitig ansprechen. Zum Beispiel liegt, wenn man Körper und Seele
nicht getrennt sieht, auf der Hand, dass gesunde Ernährung und ausreichend
Bewegung wie auch alle stressmildernden Praktiken Einfluss auf die Stimmung
nehmen. Heilpflanzen wie Johanniskraut können stimmungsaufhellend wirken,
Akupunktur hilft gegen Angst. Die Mind-Body-Medizin liefert Übungen, bei
denen sich, regelmäßig eingesetzt, der Botenstoffhaushalt im Kopf positiv
verändert. Auch Licht, Berührung und Spiritualität sind mögliche Ansatzpunkte.



Meine Top Ten bei Depressionen und Angstzuständen

▶ Bewegung und körperliche Aktivität: Zwar ist es gerade bei einer
Depression mühsam, sich aufzuraffen, aber es lohnt sich – der
Serotoninspiegel steigt und die Verarbeitung von Noradrenalin im Gehirn
verbessert sich. Zudem begünstigt Sport das Wachstum neuer Nervenzellen.
Es ist weniger wichtig, was gemacht wird, sondern dass es regelmäßig
geschieht.

▶ Naturerleben, »Waldbaden« und Gartenarbeit: Jede Form der
Bewegung scheint noch besser antidepressiv zu wirken, wenn sie in der
Natur ausgeführt wird.

▶ Yoga: Die meisten Studien bestätigen – egal, um welche Krankheit es sich
handelt – eine ausgeprägte stimmungshebende Wirkung. Auch bei
Depressionen finden wir einen klaren therapeutischen Effekt. Wichtig ist eine
Yoga-Technik zu finden, die einem gefällt und nicht überfordert.

▶ Licht- und Sonnentherapie: Die Weiß-Lichttherapie ist besonders bei
saisonalen Depressionen sehr wirksam, also bei den depressiven Störungen,
die in den dunklen Wintermonaten gehäuft auftreten. Es gibt dazu spezielle
Lampen, die in einem Abstand von 30 bis 50 Zentimeter 10 ​000 Lux
Leuchtstärke erreichen, sodass man nicht direkt in das Licht blicken muss,
sondern während des Lichtbads essen, telefonieren oder frühstücken kann.
Empfohlen werden dreißig Minuten täglich, mit einem Spektrum, das dem
Sonnenlicht ähnelt. Die Wirkung ist am besten, wenn die Behandlung
morgens zwischen halb acht und halb neun erfolgt. Sie setzt nach etwa einer
Woche ein. Wer von seiner Anfälligkeit zur Winterdepression weiß, sollte am
besten schon im Oktober damit anfangen. Auch Sonnenbäder (in nicht zu
starker Häufigkeit und ohne einen Sonnenbrand zu bekommen) sind
stimmungsaufhellend. Auch Sonnenliegen können die antidepressive
Behandlung unterstützen.

▶ Kneipp-Therapie: Die vielfältigen Wasseranwendungen regen das
vegetative Nervensystem an und fördern so den Antrieb und die Stimmung.
Wechselgüsse, Wickel und Vollbäder können mit beruhigenden (Lavendel,
Melisse) oder anregenden (Rosmarin, Ingwer) Pflanzenextrakten kombiniert
werden.

▶ Wärmetherapie und Hyperthermie: Eine einzige systemische
Überwärmung mit einem Hyperthermie-Gerät verbessert für etwa zwei
Wochen die Stimmung. Wer keine Möglichkeit dazu hat, sollte regelmäßig in



die Sauna gehen. (Auch Kälte hat einen ähnlichen Effekt. Hierzu gibt es zwar
keine befriedigenden wissenschaftlichen Daten, aber die Erfahrung der
Rheumazentren mit Kältekammern weist auf eine antidepressive Wirkung
hin).

▶ Heilpflanzen: Johanniskraut ist wirksam bei leichten bis mittelschweren
Depressionen. Dabei ist auf seine Wechselwirkung mit anderen
Medikamenten zu achten – sprechen Sie mit Ihrem Arzt darüber. In der
ayurvedischen Medizin ist Ashwagandha (Winterkirsche oder Schlafbeere)
angstlösend und stimmungshebend, in der europäischen Naturheilkunde sind
es Lavendelextrakte. Bei Erschöpfung können Extrakte aus Ginseng oder
Rosenwurz helfen. Übrigens ist bei leichten Depressionen auch die
Aromatherapie hilfreich – als Essenz für die Duftlampe oder als Badeextrakt
eigenen sich Lavendel, Rosmarin sowie Safran.

▶ Meditation und Achtsamkeitstraining: Sehr oft sind leichtere
Depressionen, ein Burn-out oder andere Erschöpfungssyndrome die Folge
von lang anhaltendem Stress. Ein Achtsamkeitstraining oder auch Mantra-
Meditationen können hier helfen, Kräfte wieder aufzubauen und anders mit
dem Lebensstress umzugehen.

▶ Massage: Bei Depressionen und Angstsyndromen zeigen verschiedene
Massagetechniken gute symptomatische Wirkungen. Insbesondere wirken
die Bindegewebsmassage, die aus der Anthroposophie stammende
rhythmische Massage und die ayurvedischen Massagen. Vermutlich ist die
Wirkung auch der Berührung geschuldet, die in vielerlei Hinsicht heilsam ist.
Aber auch sonst erscheint Ayurveda hilfreich bei der Behandlung von
Depressionen.

▶ Heilfasten und Ernährung: Eine Fastenkur kann einen erstaunlichen
Effekt bei leichten Depressionen haben. Bei schweren Depressionen sollte
man jedoch zurückhaltend damit sein und nur in Ausnahmefällen und in
einer darin erfahrenen Klinik fasten. Aktuell wird die Ernährungstherapie
von der Psychiatrie als möglicher wichtiger Therapieansatz entdeckt: Schon
länger zeigten Studien, dass eine ungesunde Ernährung mit viel tierischem
Fett, Zucker und wenig Obst und Gemüse mit mehr Depressionen einhergeht.
Inzwischen hat sich auch gezeigt, dass die Umstellung auf eine
pflanzenbasierte und vollwertige Ernährung tatsächlich relativ zügig zu
Stimmungsverbesserungen und weniger depressiven Stimmungen führt.
Noch sind nicht alle Details geklärt, aber beispielsweise scheinen das Lycopin



(ein sekundärer Pflanzenstoff) in Tomaten, grünes Blattgemüse und
Hülsenfrüchte sowie Linsen und Bohnen maßgeblich daran beteiligt zu sein.
Einige Lebensmittel wie Kakao, Bananen, Cashews und Datteln stellen die
Substanz zur Verfügung, aus der das Glückshormon Serotonin entsteht. Der
Verzicht auf Fleisch, Eier und Fisch reduziert die Arachidonsäure, die zu
mehr depressiver Stimmung führt – vermutlich durch die
entzündungsfördernde Wirkung. Leichte Entzündungsimpulse übersetzt das
Gehirn nicht mit Schmerzen, sondern mit Depression.

Wer nicht Vegetarier oder Veganer werden will, sollte sich einer mediterranen
Ernährung zuwenden, die einen hohen Anteil an Gemüse, Obst und gesunden
Fetten hat. Omega-3-Fettsäuren haben antidepressive Effekte – Leinöl und
Leinsamen, Rapsöl, Soja und Walnüsse. Übrigens zeigen einige Studien, dass
Süßstoff mit mehr Depressivität verbunden ist. Versuchen Sie also bitte nicht,
Ihren Zuckerkonsum durch den Wechsel auf zum Beispiel Diät-Cola zu
reduzieren.

Rücken- und Nackenschmerzen

Bis zu 85 Prozent der Deutschen haben mindestens einmal in ihrem Leben
anhaltende Rückenschmerzen. Der Anteil der Menschen, die darüber klagen,
liegt interessanterweise höher als in vielen anderen europäischen Ländern.
34 Prozent der Deutschen klagen über rezidivierende oder chronische
Rückenschmerzen. Zwanzig Millionen Menschen suchen jedes Jahr wegen
Rückenschmerzen einen Arzt auf. Bei 81 Prozent der Patienten, denen die
verordneten Maßnahmen anfangs geholfen haben, kommen die
Rückenschmerzen wieder.

So behandelt die Schulmedizin

Schon lange wird die große Zahl der in Deutschland durchgeführten
Rückenoperationen kritisiert. Lange wurde die Ursache von chronischen
Rückenschmerzen knöchernen Abnutzungserscheinungen oder
Bandscheibenvorwölbungen zugesprochen, bis Studien belegen konnten, dass



diese Befunde, die ab einem gewissen Alter fast jeder Mensch hat, meist gar
nicht die Ursache der Schmerzen sind. Deshalb kann eine Operation häufig keine
Abhilfe bringen. Notwendig ist sie nur bei einem schweren Bandscheibenvorfall,
der die Blasen- oder Darmfunktion stört oder zu Lähmungen führt so wie bei
einer schweren Spinalkanalstenose (Verengung des Wirbelkanals), die starke
Schmerzen bereitet und sich durch naturheilkundliche oder
physiotherapeutische Maßnahmen nicht bessert. Die meisten Patienten erhalten
Medikamente oder Spritzen mit schmerzstillenden oder muskelentspannenden
Wirkstoffen, auch Antidepressiva werden verordnet. Alle diese Medikamente
haben, auf Dauer eingenommen, erhebliche Nebenwirkungen.

So behandelt die Naturheilkunde

Die meisten Menschen leiden unter »unspezifischen« Rückenschmerzen, für die
Naturheilverfahren sehr zu empfehlen und wissenschaftlich gut untermauert
sind. Inzwischen hat sich die Erkenntnis durchgesetzt, dass Rückenschmerzen
nicht sofort mit Spritzen und Medikamenten behandelt werden sollten, sondern
eher mit aktiven Maßnahmen, die selbst durchführbar sind. Da Schmerzen Angst
vor Bewegung auslösen (Kinesiophobie), sind die sanften und achtsamen
Bewegungsverfahren aus dem Yoga oder Tai-Chi besonders geeignet. Viele der
Operationen wären bei der konsequenten Anwendung von Naturheilverfahren
überflüssig.

Meine Top Ten bei Rücken- und Nackenschmerzen

▶ Yoga: Die Übungen sind sehr heilsam bei Rückenschmerzen, meist sind sie
auch besser als alle anderen Therapien. Besonders empfehlenswert sind
Iyengar-Yoga und Vini-Yoga.

▶ Physiotherapie und Bewegung: Es gibt speziell entwickelte
Rückentrainingsprogramme, die Muskelaufbau und Dehnung kombinieren.
Lassen Sie sich von Ihrem Orthopäden oder Ihrer Krankenkasse beraten.
Auch kann ergänzend eine gute Manualtherapie, aber ohne das »Knacken«,
sondern nur mit sanften Techniken wirkungsvoll sein. Methoden wie die



Alexander-Technik oder Feldenkrais legen besonderen Wert auf achtsame
Bewegungsabläufe der Wirbelsäule. Die Heileurythmie aus der
anthroposophischen Medizin kombiniert Bewegung und Atmung mit
Sprechen. In einer aktuellen Studie unserer Arbeitsgruppe war Eurhythmie
intensiver Physiotherapie und Yoga ebenbürtig.

▶ Akupunktur und die Fakirmatte: Die Wirkung der Akupunktur bei
Rückenschmerzen ist belegt. Sie kann eine gute Überbrückung bis zum
Beginn eines Bewegungsprogramms bilden, zudem wird durch sie
ermöglicht, die Übungen schmerzfreier durchzuführen. Eine Alternative für
zu Hause ist die Nadelmatte, auch Fakirmatte genannt – eine Unterlage mit
kleinen, spitzen Aufsätzen, die die Schmerzempfindlichkeit des Körpers
senkt. Die Anwendung ist einfach, erst kurz die Hände drauf drücken, dann
unter die schmerzende Stelle am Rücken legen, und drauf liegen bleiben, so
lange es angenehm ist.

▶ Blutegeltherapie: Eine aktuell abgeschlossene Studie belegt die gute
Wirkung einer einmaligen Blutegeltherapie. Die Schmerzen nahmen im
Vergleich zu einem Bewegungstraining nach acht Wochen deutlich stärker
ab. Die Langzeitwirkung ist noch nicht ausreichend untersucht, aber bei
sonst behandlungsresistenten Schmerzen empfehle ich auf jeden Fall einen
Versuch.

▶ Barfuß gehen, Barfußschuhe und Faszienroller: Rückenschmerzen
haben nicht nur mit dem Rücken zu tun. Der gesamte »Bewegungsapparat«
ist miteinander verbunden. Daher können Fuß- oder Knieprobleme auch
Rückenschmerzen verursachen. Versierte Physiotherapeuten,
Manualtherapeuten und Osteopathen erkennen solche Zusammenhänge. Zu
empfehlen ist es, die Faszien von der Fußsohle aus zu mobilisieren, zum
Beispiel mit einem Igelball (kräftig drauftreten, muss etwas wehtun …)

▶ Stehen: Vermeiden Sie stundenlanges Sitzen. Besprechen Sie private Dinge
bei einem Spaziergang. Arbeiten Sie an einem Stehtisch oder einem
höhenverstellbaren Tisch.

▶ Meditation: Wenn Stress eine der Ursachen von Rückenschmerzen ist – und
das ist es oft – helfen Achtsamkeits- und Mantra-Meditationen (zum Beispiel
Jyoti).

▶ Wärmetherapie: Verhärtete Muskeln lassen sich auch zu Hause durch
Wärme lockern. Das Einfachste ist die heiße Badewanne. Man kann auch
Wärmeauflagen in der Apotheke oder online kaufen, z. ​B. Moorpackungen,
Bienenwachsauflagen, Getreide-Ingwer-Säcke. Eine Alternative zur



Wärmflasche sind ABC-Pflaster oder Capsaicin (Spanischer Pfeffer) – beide
sind aber hautreizend und werden nicht von jedem Menschen vertragen.

▶ Schröpfen: In all seinen Formen (blutig, trocken oder als Massage) hilft
Schröpfen bei Rückenschmerzen meist ziemlich effektiv. Für den
Hausgebrauch ist trockenes Schröpfen und die Schröpfmassage auch durch
den Partner durchführbar.

▶ Ernährung: Hilfreich beim Abspecken von überflüssigem Gewicht, aber vor
allem bei der Umstellung auf eine möglichst vegetarische Ernährung, ist
Heilfasten. Zu empfehlen ist eine basenreiche Kost (Gemüse, Obst, Sprossen),
da Fleisch, Fisch, Milchprodukte und Getreide säurehaltig sind und das
Bindegewebe belasten können. Essen Sie weniger Brot und trinken Sie
bicarbonatreiches Mineralwasser.

Diabetes

Die Zuckerkrankheit bereitet Ärzten und Gesundheitspolitikern mehr und mehr
Sorgen. Seit Jahren steigt bei uns und im Rest Europas (ebenso in den USA) die
Häufigkeit der Erkrankungsfälle. Waren früher vor allem Ältere betroffen
(»Alterszucker«), werden die Diabetes-Typ 2-Patienten Jahr für Jahr jünger.
Einig sind sich fast alle Wissenschaftler, dass Fehlernährung, Überernährung
und Übergewicht für die Epidemie verantwortlich sind, kombiniert mit einem
Bewegungsmangel (anders ist es bei Diabetes Typ 1, wo die
insulinproduzierenden Zellen durch das eigene Immunsystem zerstört werden).
Alle Versuche der Prävention haben nichts gebracht. Nach den bisher neuesten
Erhebungen der deutschen Krankenversicherer von 2017 leidet inzwischen jeder
zehnte Deutsche an Diabetes. Dies zeigt auch, dass die Zahlen seit dem Jahr 2000
fortwährend ansteigen. Betroffen sind vor allem die über Sechzigjährigen.

So behandelt die Schulmedizin

Es gibt Medikamente, die nicht nur den erhöhten Zuckerspiegel absenken,
sondern die eigentliche Gefahr für an Diabetes Erkrankte, nämlich an einem
Herzinfarkt, einem Schlaganfall oder einer Nierenerkrankung zu sterben,



deutlich reduzieren. Am häufigsten wird Metformin eingesetzt, das die
Glukoseaufnahme der Zellen fördert und damit den Blutzucker senkt. Als
nächste Stufe folgt eine Insulintherapie, die aber zur Gewichtszunahme führt
und dann oft einen Teufelskreis auslöst: Die Patienten bewegen sich weniger,
was den Stoffwechsel weiter stört und neue Gesundheitsrisiken mit sich bringt.
Neue Medikamente wie z. ​B. Empaglifozin und Liraglutid verfolgen andere
Wirkmechanismen, zum Beispiel die erhöhte Ausscheidung der Glukose über
den Harn. Weitere Medikamente sind in der »Pipeline«. Wie so oft aber haben
stark wirksame, neuartige Medikamente zwei Nachteile: Nebenwirkungen und
einen hohen Preis.

So behandelt die Naturheilkunde

Intensive Lebensstiltherapien und die Fastentherapie versuchen, den
Insulinhaushalt wieder zu normalisieren, ihn zu stabilisieren und die
Risikofaktoren, die sich durch die Krankheit ergeben, zu minimieren.
Ernährungsumstellung und Bewegung sind wichtige Säulen. Ergänzend kann
Aderlass sinnvoll sein.

Meine Top Ten bei Diabetes

▶ Hafertage: Haferflocken senken den Blutzucker. Spezielle Tage, an denen
nur Haferbrei gegessen wird, sind eine moderate Form des Fastens und
entlasten den Stoffwechsel.

▶ Vegane Ernährung: Für keine andere Indikation ist die vorteilhafte
Wirkung einer veganen Ernährung besser durch Studien belegt als bei
Diabetes mellitus.

▶ Nüsse und Olivenöl: Sie sollten täglich verzehrt werden. Sie senken die
Gefahr für Herz-Kreislauf-Erkrankungen, indem sie die Gefäße schützen.

▶ Intermittierendes Fasten und Heilfasten: Eine Studie konnte zeigen,
dass 16/8 Fasten – also allein eine tägliche 16-stündige Nahrungskarenz –
wichtige Blutwerte und sogar die Fettleber innerhalb weniger Wochen



verbessert. Ein längeres Heilfasten von sieben bis zehn Tagen (zweimal
jährlich) hat noch stärkere Effekte. Am besten ist es, beides zu kombinieren.

▶ Aderlass: Er senkt den Blutdruck, intensiviert die Wirkung des Insulins und
normalisiert den Zuckerstoffwechsel über die Absenkung des Ferritins. Vor
allem geeignet für Patienten mit Fettleber, die häufig bei Diabetes besteht.

▶ Ayurveda: In Indien werden multimodale Therapiekonzepte (individuell
angepasst) mit großem Erfolg eingesetzt.

▶ Ginseng: Der legendären Heilpflanze wird in der chinesischen Medizin eine
Lebenskraft erhaltende Wirkung zugesprochen. Am besten belegt ist die
Wirkung bei Diabetes mellitus. Ein Versuch kann daher als ergänzende
Maßnahme empfohlen werden.

▶ Essig: Essig zur Mahlzeit (als essigsaures Gemüse oder auch gelöffelt) senkt
den Blutzuckeranstieg nach dem Essen.

▶ Hülsenfrüchte: Eine tägliche Ration Kichererbsen, Linsen oder Bohnen
führt zu einer verbesserten Blutzuckerregulation.

▶ Mästende (obesogene) Chemikalien meiden: Umweltgifte lagern sich
im Fettgewebe ein, zum Beispiel sogenannte Persistente organische
Schadstoffe (POPs). Gleichzeitig scheinen sie dick zu machen, auch wenn das
noch nicht ganz eindeutig belegt ist. Da sie über die Nahrungskette immer
weiter angereichert werden, stecken sie zu 90 Prozent in tierischen
Produkten, vor allem aber in Lachs und Thunfisch. Vermeiden kann man sie
am besten durch vegane Ernährung.

Rheuma

Die rheumatoide Arthritis, früher Polyarthritis genannt, ist mit schmerzhaften
Entzündungen und Schwellungen von Gelenken verbunden. Sie führt zu
schweren Gelenkschäden, wenn sie nicht ausreichend behandelt wird.

So behandelt die Schulmedizin

Bis vor wenigen Jahrzehnten stand man als Arzt der rheumatoiden Arthritis
relativ ohnmächtig gegenüber. Inzwischen stehen viele neue wirksame
Medikamente zur Verfügung, das bekannteste ist Methotrexat. Fast jedes Jahr



kommen auch neue Biologika (Mittel, die mithilfe der Biotechnologie entwickelt
werden) auf den Markt, die vor allem in Kombination mit Methotrexat meist
eine deutliche Verbesserung erzielen. Dennoch heilen diese Medikamente die
Erkrankung nicht. Oftmals muss trotzdem noch zusätzlich Cortison
eingenommen werden – mit den bekannten Nebenwirkungen wie
Gewichtszunahme, Blutdruckanstieg, Blutzuckererhöhung usw.

So behandelt die Naturheilkunde

Die Rheuma-Behandlung ist ein sehr gutes Beispiel für das Konzept einer
Integrativen Medizin bei der wirksame Schulmedizin mit Naturheilkunde
kombiniert wird. Auf moderne Antirheumatika und Biologika kann heute nicht
verzichtet werden, da naturheilkundliche Verfahren letztlich nicht stark genug
in ihrer Wirksamkeit sind. Aber als Ergänzung bieten sie sich an; sie lindern
Symptome und können die Medikamentendosis reduzieren. Wichtig ist, gleich
zu Anfang der Erkrankung ohne Zeitverzug damit anzufangen. Nach meiner
Erfahrung spielt bei der rheumatoiden Arthritis wie auch bei anderen
Autoimmunerkrankungen Stress eine negative Rolle.

Meine Top Ten bei Rheuma

▶ Fasten: Mehrere Studien belegen die beschwerdelindernde Wirkung des
Fastens. Am Immanuel Krankenhaus, dem größten Rheumazentrum in
Berlin, sehen wir täglich gute Erfolge.

▶ Mediterrane und pflanzenbasierte Kost: Wichtig ist, die Wirkung des
Fastens zu verlängern, indem danach eine möglichst entzündungshemmende
Kost auf dem Speiseplan steht. Die Ernährung sollte möglichst komplett auf
Fleisch, Eier und Wurst verzichten, da darin die entzündungsfördernde
Arachidonsäure enthalten ist. Auch Milchprodukte sollten in eher kleinen
Mengen zu sich genommen werden. Ob eine strikt vegane Ernährung
zusätzliche Vorteile bietet, ist wissenschaftlich nicht geklärt.

▶ Eliminationskost: Viele Patienten haben die Erfahrung gemacht, dass
bestimmte Nahrungsmittel einen rheumatischen Schub auslösen können.



Häufig sind dies Fleisch oder Milchprodukte, aber nicht nur. Wurde
mehrfach nach speziellen Lebensmitteln eine Verschlechterung festgestellt,
sollten diese gemieden werden. Allerdings kann sich das wieder ändern,
daher kann man die verdächtigten Lebensmittel nach einiger Zeit auch
wieder testen.

▶ Achtsamkeitsmeditation: In drei Studien führten regelmäßige
Achtsamkeitsmeditationen zu einem besseren psychischen Befinden bei
Rheuma. In einer Studie nahm auch die Entzündungsaktivität ab. Meditation
als wirksames Verfahren der Stressreduktion ist besonders anzuraten, wenn
der Beginn der Erkrankung mit einer anstrengenden Lebensphase oder einem
schwierigem Ereignis im Zusammenhang stand.

▶ Kältetherapie: Kältekammer, lokale Eisauflagen oder kühlende
Quarkwickel lindern sehr gut Gelenkschmerzen.

▶ Heilkräuter: Kurkuma hat eine entzündungshemmende Wirkung, das
belegen erste Studien. Ich empfehle Gelbwurz in seiner natürlichen Form
(zwei Teelöffel davon täglich in das Essen oder in ein Getränk geben,
zusammen mit einer Prise Pfeffer, dies verbessert die Aufnahme in den
Körper). Extrakte aus Brennnesseln, Teufelskralle oder Weihrauch sind
derzeit wissenschaftlich nicht genug überprüft, um sie standardmäßig
empfehlen zu können. Liegt allerdings eine Therapieresistenz vor oder führen
alle üblichen und neueren Antirheumatika und Biologika zu besonders
schweren Nebenwirkungen, ist ein Versuch anzuraten. Vor allem mit
Weihrauch sehen wir in unserer Ambulanz immer wieder überraschende
Erfolge.

▶ Omega-3-Fettsäuren: Sie haben eine entzündungshemmende Wirkung,
die bei Rheuma ergänzend genutzt werden kann. Empfehlenswert sind die
pflanzlichen Quellen, die die alpha-Linolensäure enthalten (Leinsamen,
Leinöl, Rapsöl, Sojaöl, Walnüsse, grünes Blattgemüse). Auch fetter Seefisch
ist im Prinzip eine gute Quelle für Omega-3-Fettsäuren, in diesem Falle für
die langkettigen Fettsäuren EPA (Eicosapentaensäure) und DHA
(Docosahexaensäure). Da Rheuma allerdings oft mit Osteoporose verbunden
ist und Fisch durch seine Säurelast eine Osteoporose fördern kann und
zudem häufig schwermetallbelastet ist, empfehle ich pflanzliche Omega-3-
Quellen.

▶ Gamma-Linolensäure: Sie kommt in Borretschsamen-, Schwarzkümmel-
oder Nachtkerzenöl vor und wirkt entzündungshemmend. Einige kleinere
Studien bestätigen dies, der Effekt ist aber mild.



▶ Akupunktur: Bei Rheuma ist diese Heilmethode als Schmerztherapie zu
empfehlen.

▶ Ayurveda: In Indien wird Rheuma vielfach mit ayurvedischen Kräutern
behandelt. In einer ersten Studie war die ayurvedische Therapie Methotrexat
nicht unterlegen. Für eine generelle Empfehlung reicht dies noch nicht, aber
ein Versuch kann bei sonst nicht zufriedenstellender Therapie unternommen
werden.

Magen-Darm-Erkrankungen

Der Verdauungstrakt ist durch seine Nervennetze, die sich vom Mund bis zum
Anus ziehen, ein sensibler Bereich mit vielen komplexen Funktionen, die sowohl
auf psychosomatische Vorgänge als auch auf massive Stoffwechselstörungen
und Infekte reagieren. Häufige und nicht leicht zu behandelnde Erkrankungen
sind die Speiseröhrenentzündung (Refluxkrankheit mit Sodbrennen als
Beschwerde) und das sogenannte Reizdarmsyndrom, das Bauchschmerzen und
Verdauungsbeschwerden mit Durchfall, Blähungen und Verstopfung verursacht,
ohne dass bei einer Darmspiegelung Auffälligkeiten zu sehen sind.

So behandelt die Schulmedizin

Mit großem Erfolg wurden Säureblocker (Protonenpumpenhemmer, PPIs) und
die antibiotische Behandlung des Magenbakteriums Helicobacter in der Therapie
von Magengeschwüren und schweren Speiseröhrenentzündungen eingesetzt.
Allerdings zählen PPIs heute zu den zu häufig verordneten Medikamenten.
Weltweit werden sie großzügig und zu lange von Ärzten empfohlen, vermutlich
in mehr als jedem zweiten Fall ohne richtige Indikation. Das ist kein triviales
Problem, da Studien inzwischen zeigten, dass die Langzeiteinnahme der PPIs mit
einer Reihe gravierender Risikoerhöhungen verbunden ist, angefangen von
Demenz, über Herz-Kreislauf-Erkrankungen bis hin zur Osteoporose. Nicht
selten verursachen sie auch einen Vitamin-B12-Mangel, der wiederum
Nervenschädigungen zur Folge haben kann. Sie schränken zudem das
Sättigungsgefühl beim Essen ein und können Bauchschmerzen, Übelkeit und



Durchfall auslösen. Schließlich hat die Säureunterdrückung die negative Folge,
dass sich ungewünschte Bakterien im Magen-Darm-Trakt ansiedeln können. Das
Darm-Mikrobiom kann sich dadurch ungünstig verändern. Deshalb sollte man
diese PPIs nicht länger als notwendig einnehmen. In einer Studie konnte gezeigt
werden, dass der Körper bereits nach acht Wochen beginnt, sich gegen die PPIs
zu wehren: Auf die Säureblockade reagiert er mit einer Überproduktion des die
Säureproduktion fördernden Hormons. Setzt man dann das Medikament ab, ist
das in 40 Prozent der Fälle mit Entzugserscheinungen verbunden. Es kommt zu
vorher nicht dagewesenen Magen-Darm-Beschwerden. PPIs können also den
Körper süchtig machen.

Menschen in meiner Sprechstunde berichten nicht selten, dass bei ihnen ein
Zwerchfellbruch festgestellt worden wäre – das ist der gängige Ausdruck für ein
schlechtes Schließen des Ringmuskels an der unteren Speiseröhre zum Magen
hin. Diesen Befund haben aber viele Menschen, ohne dass zwangsläufig eine
Refluxkrankheit, also ein Aufsteigen des Magensafts, als Folge entsteht. Man
sollte sich also deswegen nicht gleich unheilbar krank fühlen. Diese »Hernie«
wird durch Übergewicht, Stress und Bewegungsmangel mit ausgelöst und kann
sich daher auch wieder zurückbilden.

Unter dem Reizdarmsyndrom leiden in Europa bis zu 15 Prozent der
Bevölkerung. Die genaue Ursache ist unklar. Aber Stress und Überlastung
spielen dabei eine Rolle, vermutlich auch Darmbakterien, die bei einer
Fehlbesiedlung zu einer Erniedrigung der Schmerzschwelle und zu
Verdauungsstörungen beitragen und dazu führen, dass bereits die natürlichen
Darmbewegungen Beschwerden verursachen. Bislang gibt es keine gut
wirksamen Therapien in der Schulmedizin, außer einer Diät (FODMAP =
Fermentierbare Oligo-, Di-, Monosaccaride und Polyole), die konsequent alles,
was bläht und schwer verdaulich ist, meidet.

So behandelt die Naturheilkunde

Es ist sinnvoll, bei Magen-Darm-Erkrankungen die Naturheilkunde in die
Behandlung zu integrieren. Die Domäne ist hier die Pflanzenheilkunde, aber



natürlich sind ebenso die Verfahren der Mind-Body-Medizin, Probiotika und
natürlich die Ernährung wichtige Therapiebausteine. Neben den spezifischen
entzündlichen Darmerkrankungen wie Colitis ulcerosa und Morbus Crohn sind
es vor allem der Reizdarm und die leichteren Magen- und
Speiseröhrenentzündungen, die sich für eine naturheilkundliche Behandlung
anbieten.

Meine Top Ten bei Magen-Darm-Beschwerden

Beim Reizdarmsyndrom:

▶ Phytotherapie: Bei Schmerzen und Spasmen helfen Pfefferminzöl in
Kapselform, Melissentee oder Artischockenextrakt. Tropfen mit Fenchel,
Kümmel (auch als Wickel oder Einreibung) sowie Anis lindern Blähungen.
Bei Durchfallbeschwerden ist Myrrhe gut, bei Verstopfung sind es
Flohsamenschalen und sulfathaltige Mineralwässer. Kurkuma (Gelbwurz)
hilft bei all diesen Beschwerden.

▶ Probiotika: Verschiedene Präparate haben in ersten Studien bei Reizdarm
eine Wirksamkeit gezeigt. Ich empfehle die bereits erprobten »Klassiker«:
Laktobazillen, Bifidobakterien, Escherichia coli Nissle, Enterococcus faecalis
oder Brottrunk.

▶ Mind-Body-Medizin: Entspannungsverfahren, unter anderem Meditation,
Yoga, Atemübungen und Autogenes Training, haben ihre Wirksamkeit beim
Reizdarm in Studien gezeigt.

▶ Ernährung: In unserer Ayurveda-Ambulanz sind wir immer wieder
erstaunt, welche positiven Reaktionen eintreten, wenn der Patient seine
Ernährung nach ayurvedischen Prinzipien umstellt. Auch eine
Vollwerternährung kann wirken, hier sollten Sie aber austesten, ob Sie
Rohkost vertragen. Darüber hinaus sind bei der sogenannten FODMAP-Diät
(s. ​o.) Erfolge verzeichnet worden. Dabei werden verschiedenste
Lebensmittelgruppen gemieden, v. ​a. Kohl, Hülsenfrüchte, stark
fruktosehaltiges Obst, Süßstoffe und einige Lebensmittelzusatzstoffe,
Alkohol, Weizen und viele Milchprodukte.

Als Alternative empfehle ich bei Reizdarm zunächst eine Reduzierung von



Fruktose, danach das zeitlich begrenzte Weglassen von Weizen oder Gluten.
Fühlt man sich nach zwei Wochen ohne Gluten deutlich besser, treten
weniger Blähungen und Schmerzen auf, dann liegt wohl eine Gluten- bzw.
Weizenintoleranz vor, und man sollte weiter darauf verzichten. Nach einigen
Wochen kann man Gluten aber erneut auf den Prüfstand stellen, denn durch
Stress, einen durchgemachten Infekt, Alkohol oder Antibiotika werden
manche Menschen nur vorübergehend empfindlich dafür. Bei Fruktose hängt
die Überempfindlichkeit vor allem von der Menge ab. Bei über 50 Gramm
pro Tag bekommen viele Menschen Verdauungsbeschwerden. Das geht bei
einer Ernährung mit vielen Fertigprodukten, »natürlich« gesüßten
Lebensmitteln und Erdbeeren im Winter ziemlich schnell. Bei Durchfall
empfehle ich Heilerde, Trinkmoor, Kaffeekohle, Heidelbeeren und
Heidelbeersaft, Tee mit Beerenblättern.

▶ Akupunktur: Sie kann eine gute Beschwerdelinderung bei allen
Reizdarmformen erwirken.

▶ Wärme: Der Wirkmechanismus von Hyperthermie ist nicht ganz klar, aber
Wärme scheint die vegetativen Nerven des Magen-Darm-Trakts zu
beruhigen. Wir behandeln Reizdarmpatienten erfolgreich damit.

Bei Sodbrennen und Refluxkrankheit:

▶ Bitterstoffe (Amara): Extrakte aus Bitterer Schleifenblume wie auch
Kamille schieben die »Propulsion« an, also die Weiterbeförderung der
Nahrung aus dem Magen. Außerdem fördern sie die Verdauung, indem sie
die Gallensäfte anregen. In einigen Mischpräparaten sind zudem
schleimhautschützende Heilkräuter beigefügt.

▶ Leinsamenschleim: Er beruhigt die gereizte Schleimhaut.
▶ Heilerde: Sie puffert die Säure im Magen.
▶ Auf Pfefferminztee, Kaffee und Alkohol verzichten: Sie fördern den

Reflux. Essen Sie früh zu Abend und legen Sie sich mit dem Oberkörper
etwas erhöht zu Bett.



Strategien für ein gesundes Leben

Wie Sie Ihren eigenen Weg finden

Wenn Sie in diesem Buch bis hierher gekommen sind und meinen Argumenten
folgen konnten, möchten Sie jetzt vielleicht etwas an Ihrem Leben ändern,
fragen sich aber bestimmt: Wo? Wie anfangen? Dafür kann ich kein
Patentrezept liefern, denn es kommt sehr darauf an, was Sie für ein Mensch sind,
welche Beschwerden Sie vielleicht haben, wie Ihr Leben aussieht und was Sie
erreichen wollen. Doch ich denke, Sie finden in diesem Buch eine Fülle von
Informationen und Anregungen, aus denen Sie wählen können. Versuchen Sie,
dieses Potenzial an Handlungsmöglichkeiten positiv zu sehen, um ihre
Lebensqualität zu verbessern, um gesünder zu werden, sich gesund zu halten,
und nicht als Stress.

Die Basics sind klar: eine pflanzenbasierte Ernährung mit so wenig tierischen
Proteinen (Milch, Fleisch, Fisch, Eier) wie möglich, ausreichend Bewegung, am
liebsten an der frischen Luft und in der Natur, sowie aktive (!) Entspannung, am
besten durch Meditation. Aktiv deshalb, weil die meisten Menschen denken, sie
entspannen sich, wenn sie passiv sind, zum Beispiel beim Fernsehen – die
Laborwerte sprechen aber eine andere Sprache. Selbst wer schläft, entspannt sich
nicht so sehr wie jemand, der meditiert. Es geht um wache Präsenz und
absichtslose Konzentration. Dieser Teil des gesunden Lebens fällt den meisten
Menschen am schwersten – und oft fällt er auch »hinten runter« bei dem
Versuch, gesünder zu leben. Aber bitte: Bleiben Sie dran – gerade hier ist
Regelmäßigkeit ganz entscheidend, und Sie müssen mindestens sechs Wochen
lang täglich üben, bis der Vorgang selbstverständlich für Sie wird und Sie seine
Wirkung genießen können. Wenn Ihnen das hilft, üben Sie anfangs in einer
Gruppe oder unter Anleitung einer CD oder eines Podcasts.

Ich selbst tue mich auch selbst immer wieder schwer, Zeit für regelmäßige
Meditation zu finden. Wichtig ist, sich an die jeweilige Alltagssituation
anzupassen und das Ganze nicht als zusätzliche Aufgabe zu sehen, sondern als
Zeit für sich, für das eigentlich Wichtige im Leben. Dadurch wird auch das



damit verbundene wichtige Thema der Spiritualität lebendig. Gerade das
Erfahren von Krankheit und der Begrenzung der eigenen Körperlichkeit ist eine
Erinnerung, sich dem spannenden »Warum« im Leben zu widmen.

Ich meditiere im Sitzen, im Liegen schlafe ich zu schnell ein, fast jeder tut das,
das ist auch nicht schlimm, aber dann halt keine Meditation. Der Zeitpunkt
richtet sich nach meinem Familien- und Arbeitsleben: Im Sommer, wenn ich
früher wach bin, meditiere ich eher frühmorgens, im Winter eher abends.

Sport versuche ich, in meinen Alltag einzubauen: Unter der Woche fahre ich
mit dem Fahrrad zur Arbeit, wenn das Wetter passt, am Wochenende jogge oder
walke ich. Zu Hause mache ich täglich ein paar Minuten Yoga, um mich
innerlich und äußerlich auszurichten. Ich nutze meinen Schrittzähler auf dem
Smartphone, und ich habe mir unlängst einen Stehtisch im Büro angeschafft.
Nehmen Sie die Zeit dafür immer dort, wo Sie am wenigsten verlieren oder
vermissen: beim Fernsehen zum Beispiel oder beim »Abhängen« vor dem
Computer. Verbringen Sie so wenig Zeit im Auto wie möglich – im Zug oder in
der U-Bahn können Sie während der Fahrt meditieren.

Die Mind-Body-Medizin kann viel mehr, als nur Stress bekämpfen, auch wenn
das eine sehr wichtige Funktion ist. Sie verhilft uns zu innerer Freiheit. Das ist
schwer zu beschreiben, das muss man erleben, und viele meiner Patienten
können ihre Erfahrungen damit sehr anschaulich schildern, was den Umgang
mit ihren Krankheiten und Symptomen angeht. Aber sie spielt auch ganz
generell eine Rolle in der alternden Gesellschaft. Es fällt uns schwer, uns als älter
Werdenden zu begegnen, weil wir uns immer jünger fühlen, als wir sind, weil
wir uns dann vertrauter sind, so kennen wir uns länger. Dabei geht es gar nicht
so sehr um die Falten – wir sehnen uns zurück, nach dem Gefühl einer Zeit, als
uns noch alle Perspektiven offenstanden, der Energie, der Vitalität. Mithilfe von
Achtsamkeit oder Meditation können wir etwas schaffen, was in der Debatte um
das Anti-Aging meist verloren geht: Wir schaffen einen Raum für mentale
Freiheit und Zeitlosigkeit.

Zu einem gesunden Leben zählt sicher auch, dass man nicht zu oft zum Arzt
geht – so paradox das klingt. Gemeint ist damit natürlich nicht, ernste oder
unklare Beschwerden selbst abklären zu wollen. Dafür brauchen Sie einen Arzt.
Aber wer gesund lebt und regelmäßig auch naturheilkundliche



Selbsthilfestrategien anwendet, wie etwa Yoga, Heilkräuter, Sauna oder kalte
Güsse oder feuchte Wickel, der achtet mehr auf seinen Körper und verlässt sich
nicht allein auf Arzneimittel. Auf diese Weise vermeiden Sie auch die
Negativspirale von Symptomen und Medikamenten – und Nebenwirkungen –
und weiteren Medikamenten usw. Gute Medizin unterstützt die
Selbstheilungsprozesse, anstatt sie durch Medikamente zu unterdrücken, das
weiß jeder engagierte Allgemeinmediziner. Nur das sollte behandelt werden, was
wirklich eine Gefahr oder echtes Leid darstellt – jeder medizinische Eingriff ist
juristisch gesehen eine Körperverletzung mit Ihrer Genehmigung. »Chosing
wisely« ist in der aktuellen Fachliteratur das Stichwort – »mit Verstand
auswählen«, was wirklich medizinischer Behandlung bedarf. Das bedeutet im
Umkehrschluss aber auch, dass Sie achtsam wahrnehmen, wann es nötig wird,
wirklich medizinische Hilfe in Anspruch zu nehmen, anstatt zu lange im
Selbstversuch vor sich hin zu probieren.

Stichwort »chosing wisely«: Was Sie täglich tun können und was riesigen
Einfluss auf Ihre Gesundheit hat, ist die Entscheidung darüber, was Sie essen.
Selbst Kantinen bieten inzwischen häufig vegetarische Menüs an und
Salatbuffets, oder Sie können zumindest darüber entscheiden, was Sie definitiv
nicht essen wollen: Reduzieren Sie Ihre tierischen Proteine, wo immer Sie
können. Essen Sie so wenig Fast Food wie möglich. Reduzieren Sie Alkohol und
Nikotin (mit dem Rauchen aufzuhören bringt Lebensjahre!). Meiden Sie
Produkte, die mit Chemikalien belastet sind – sei es in der Produktion (Pestizide,
Insektizide, Antibiotika) oder Weiterverarbeitung (Zusatzstoffe bei Convenience-
Produkten). Lassen Sie Zwischendurch-Verführungen (Snacks) links liegen – Sie
werden sehen, wie wohl Sie sich fühlen, wenn Sie den Rhythmus Ihrer
Mahlzeiten wieder entdecken.

 
Ihr Leben soll aber nicht aus Verboten bestehen. Man kann das gesunde Leben
auch ganz positiv gestalten – mit äußerst leckeren Superfoods. Das sind
Nahrungsmittel, die so viele positive Wirkstoffe enthalten, dass sie eigentlich
Arzneimittel sind, nur ohne die belastenden Nebenwirkungen. Leider geht der
Trend dahin, dass vor allem Superfoods beworben werden, die exotisch sind und
lange Reisen hinter sich haben. Die meisten kann man aber einfach aus



heimischem oder EU-Anbau beziehen, dann sind sie kontrolliert und bezahlbar.
Wenn Sie täglich nur zwei Superfoods aus dieser Auswahl essen, haben Sie
bereits sehr viel für Ihre Gesundheit getan:

Beeren

Alle Arten haben einen hohen Gehalt an Antioxidantien. Cranberries
(Moosbeeren) beugen Blasentzündung vor. Sie senken den Blutdruck bei Frauen
nach den Wechseljahren und sorgen für elastische Gefäßwände.
Heidelbeermuttersaft wirkt gegen Durchfall und schützt bei regelmäßigem
Konsum vor Herz-Kreislauf-Erkrankungen, vielleicht sogar vor Krebs, wie auch
andere Beeren. Bei Makuladegeneration wird über einen speziellen Nutzen der
aus China stammenden Goji-Beeren spekuliert, weil das darin enthalte Pigment
Zeaxanthin sich in der Retina anlagert und schützende Wirkung zu entfalten
scheint (übrigens auch bei Safran). Beeren verlieren beim Tiefkühlen kaum an
Wirkung, beim Einkochen von Marmelade leider schon. Obwohl sie viel
Fruktose besitzen, werden sie in der Regel gut verdaut.

Gemüse und Obst

Es sollte biologisch produziert, saisonal und reif sein. Rote und gelbe Sorten
enthalten besonders viele Mikronährstoffe, zum Beispiel Kürbis, Paprika und
Tomaten. Das dort enthaltene Lycopin, das erst beim Erhitzen frei wird, ist
herzgesund und hat viele weitere positive Wirkungen. Die nährstoffreiche
Süßkartoffel ist vermutlich der Grund, warum die Bewohner des japanischen
Okinawa so alt werden. Heute wird sie auch in Italien, Spanien und Portugal
kultiviert. Essen Sie Gemüse und Obst so oft wie möglich und lieber als Ganzes
(Orange) anstatt als Extrakt (Saft). Ein reiches Aroma ist ein besserer Indikator
für die Reichhaltigkeit als das blank polierte Äußere.

Blattgemüse



Ob Blattsalat, Rucola, Mangold oder Spinat – Blattgemüse ist besonders gesund.
Es enthält wertvolles pflanzliches Nitrat, Omega-3-Fettsäuren und Mineralstoffe.
Wenn wir täglich Grünes essen, so Studien, gehen Infarkte, Schlaganfälle und
Krebs um 20 Prozent zurück. Also: Spinatphobie ade! Denken Sie an Popeye und
stellen Sie Grünes auf den Tisch!

Kreuzblütler

Noch eine extrem gesunde Untergruppe. Dazu gehören zum Beispiel Brokkoli,
Rosenkohl, Grünkohl, Kresse und Rucola – auch Meerrettich und Senf oder
Radieschen. Sie alle produzieren Senföle, um sich vor Insekten und Schädlingen
zu schützen. Über 100 davon wurden bereits identifiziert, erkennbar am scharfen
bis würzigen Geschmack. Sie töten Bakterien und Viren (ein konzentriertes
Präparat verbindet Kresse- mit Meerrettich-Extrakten, sehr wirksam bei Rachen-
oder Blaseninfekten). Sie beugen vermutlich Krebs vor. Die Senföle werden als
inaktive Vorstufe (Glukosinolate) in der Pflanze gelagert, weil sie dieser sonst
schaden würden. Wenn die Pflanzenzellen beschädigt werden, zum Beispiel
durch den Biss eines Insekts, kommt es zur Verbindung mit einem ebenfalls in
der Pflanze gelagerten Enzym, der Myrosinase: Es entsteht das aktive und hoch
wirksame Senföl. Am besten untersucht ist das Sulforaphan. Es wird vor allem
aktiviert, wenn man das Gemüse aufschneidet und dann mindestens 3o Minuten
an der Luft stehen lässt. Wenn man es gleich kocht, geht viel verloren. Daher ist
auch Tiefkühlgemüse mit Kreuzblütlern etwas weniger gesund, weil es vor dem
Einfrieren blanchiert wurde.

Leinsamen

Die unscheinbaren Samen sind Alleskönner und das Superfood schlechthin: Sie
senken Cholesterin und Blutdruck, helfen (als Schleim) bei Gastritis und
Magenproblemen und enthalten wertvolle pflanzliche Omega 3-Fettsäuren in
höchster Konzentration, die z. ​B. bei Rheuma und Arthrose
entzündungshemmend wirken (auch als Wickel von außen). Essen sie täglich



geschroteten Leinsamen und nutzen sie Leinöl (im Kühlschrank aufbewahren).
Bei äußerlichen Entzündungen können sie mit Leinsamen sogar Wickel und
Bäder machen.

Nüsse

Sie sind die einzige Form der Knabberei, von der man keine Nach-, sondern
Vorteile hat: Nüsse sind sehr gesund. Die Königin ist die Walnuss. Sie verbessert
die Blutfette, senkt den Blutdruck und wirkt der Gefäßsteifigkeit entgegen. Auch
Haselnüsse sind gesund und Mandeln (die eigentlich keine Nüsse sind, sondern
die Steinfrüchte von Rosengewächsen). Paranüsse liefern sehr viel Selen, das für
das Immunsystem wichtig ist und sie senken den Cholesterinspiegel. Ein bis zwei
reichen, da sie auch Methionin enthalten, eine ungesunde schwefelhaltige
Aminosäure. Auch ungesalzene Pistazien und Erdnüsse sind sehr gesund, sie
senken erhöhten Blutdruck (Erdnüsse sind eigentlich Linsengewächse).
30 Gramm gemischte Nüsse täglich reichten in der Predimed-Studie (siehe Seite
149), um die Rate von Herzinfarkt, Schlaganfall und Diabetes beeindruckend
herunterzuschrauben.

Olivenöl

In einer eigenen Arbeit konnten wir nachweisen, dass vor allem das ungefilterte
trübe Olivenöl viele heilsame Stoffe enthält. Würzen Sie damit Ihre Pasta, das
Gemüse oder den Salat – ohne es zu erhitzen. Für Braten und Kochen gibt es
preisgünstigere hitzestabile Varianten.

Bohnen, Erbsen, Linsen

Hülsenfrüchte enthalten sehr viel gesundes pflanzliches Eiweiß. Dass Latinos
eine gute Gesundheitsprognose haben, obwohl sie viel Fett und Zucker essen
(»Hispanic paradox«) wird darauf zurückgeführt, dass sie traditionell viele
Bohnen und Linsen essen. Es gibt mehrere große epidemiologische Studien aus



Harvard, die immer wieder bestätigen, dass die Gesundheit mit dem Anteil an
pflanzlichem Eiweiß steigt, das wir zu uns nehmen. Essen Sie täglich eine
Portion Hülsenfrüchte, warm oder als Salat oder als Aufstrich. Wenn die lange
Kochzeit Sie stört, können Sie auch solche aus Gläsern und Konserven essen, sie
sollten aber nicht zu sehr gesalzen sein. Blähungen lassen sich durch Gewürze
(Gelbwurz, Pfeffer, Ingwer, Zimt, Knoblauch und Nelken) reduzieren. Je
regelmäßiger Sie Hülsenfrüchte essen, desto geringer werden die Beschwerden.

Gewürze

Vor allem pikante und scharfe Gewürze enthalten besonders viel der sekundären
Pflanzeninhaltsstoffe in hoch konzentrierter Form. Sie verleihen Farbe und den
intensiven Geschmack. Nach derzeitigem Wissensstand nimmt Kurkuma
(Gelbwurz) den Spitzenplatz ein. Es hilft bei entzündlichen Darmerkrankungen
und Rheuma, verbessert die Blutfette und wirkt gegen Diabetes. Streuen Sie
Gelbwurz (oder Curry) so oft es geht, über das Essen. Es färbt aber intensiv –
auch die Kleidung. Wer den Geschmack nicht mag, kann ausnahmsweise auf
Extrakte in Apotheken zurückgreifen. Auch Ingwer und Kreuzkümmel wirken
positiv. Menschen, die sehr scharf mit Chili würzen, leben länger, zeigt eine
seriöse Studie. Safran, das allerdings sehr teuer ist, wirkt laut ersten klinischen
Daten gegen Alzheimer, Depression und Makuladegeneration. Am besten ist es,
Gewürze zu mischen. Kurkuma wird in Kombination mit Pfeffer viel besser
aufgenommen. So ist ein indisches Curry ein ideales Gericht und sichert die
Aufnahme der Mikronährstoffe. Übrigens sind auch Zwiebeln und Knoblauch
sehr gesund: Knoblauch für Herz-Kreislauf, Zwiebeln fürs Immunsystem,
möglicherweise auch vorbeugend gegen Krebs. Würzen Sie also nach
Herzenslust.

Natürliche Süße

Obwohl wir Industriezucker meiden sollten, müssen wir nicht auf Süßes
verzichten. Schokolade ist blutdrucksenkend, gefäßerweiternd und



entzündungshemmend. Sie sollte einen Kakao-Anteil von über 50 Prozent haben,
er muss aber nicht die doch sehr herbe Variante mit 80 oder 90 Prozent
erreichen. Gesund ist auch Schokolade, die Nüsse und Mandeln enthält.
Naturbelassene Kakaobohnen, die es in vielen Bioläden gibt, sind sehr intensiv:
Probieren Sie es aus. Datteln und getrocknete Feigen enthalten viele gesunde
Nährstoffe und werten jedes Dessert auf. Honig enthält viele Mineralstoffe, er ist
entzündungshemmend und antibiotisch. Äußerlich angewendet, ist er deshalb
ein sehr gutes Mittel zur besseren Wundheilung. Achten Sie aber unbedingt auf
Bioherstellung.

Wasser

Noch ist wissenschaftlich nicht geklärt, wie viel Flüssigkeit wir idealerweise zu
uns nehmen sollten, was der optimale Flüssigkeitsbedarf ist. Derzeit liegt die
Einschätzung bei zwei bis drei Litern, abhängig natürlich von der
Außentemperatur und der Tätigkeit. Starke Kopfschmerzen oder
Konzentrationsstörungen verschwinden häufig nach zwei bis drei Gläsern
Wasser. Die Denkleistung in der Schule verbessert sich. Vermeiden Sie
Plastikflaschen, da darin das als krebserregend verdächtigte PPA und
Weichmacher enthalten sind, vor allem, wenn sie warm werden. Kaffee und Tee
sind entgegen früherer Annahmen gesund. Kaffee hilft gegen Parkinson und
Diabetes und verbessert die Leberfunktion – solange er nicht gezuckert ist und
mit Milch versetzt. Selbst Sojamilch reduziert die positiven Wirkungen. Den
Blutdruck erhöht er nur kurzfristig, und die leicht harntreibende Wirkung, die
Kaffee hat, kompensieren Sie am besten durch ein Glas Wasser, das in Wiener
Kaffeehäusern selbstverständlich auf jedem Tablett steht. Grüner Tee ist ebenfalls
anregend und noch gesünder. Bicarbonatreiche Mineralwässer wirken
säurelastiger Ernährung entgegen.
Ich selbst ernähre mich laktovegetarisch, also mit Gemüse und einem kleinen
Anteil an Milchprodukten, aber ohne Eier. Ich versuche, täglich zwei bis drei der
genannten Superfoods zu verzehren, aber nicht als Zwischenmahlzeit, sondern
zu den Mahlzeiten. (Wenn ich etwas zwischendurch nasche, dann sind es Nüsse.)



Für mein intermittierendes Fasten habe ich zwei persönliche Varianten: Esse ich
später am Abend, dann verzichte ich auf das Frühstück und trinke nur einen
Espresso mit etwas Mandelmilch. Esse ich am frühen Abend, dann frühstücke
ich morgens einen warmen Brei mit Leinsamen (geschrotet), Haferflocken,
Beeren, Nüssen und manchmal auch mit Ingwer und Kurkuma (die ayurvedische
Variante). Morgens mache ich einen kalten Ganzkörperguss im Wechsel mit
heißem Wasser.

Zusammengefasst ist dies meine Empfehlung:

▶ Zwei sättigende, feste Mahlzeiten täglich, keine Snacks
▶ Möglichst vegetarische Ernährung, viele Beeren und Nüsse
▶ Täglich zwei Superfoods im Wechsel, zu den Mahlzeiten
▶ Täglich intermittierendes Fasten (14 bis 16 Stunden Nahrungspause, z. ​

B. Abendessen um 19 Uhr, nächste Mahlzeit ab 11 Uhr)
▶ Ein- bis zweimal jährlich eine Woche Heilfasten
▶ Täglich ein Kältereiz (Ganzkörper- oder Knieguss)
▶ Regelmäßiges Yoga
▶ Täglich meditieren (wer keine 30 Minuten Zeit findet, kann auch

mehrminütige »Minis« in der U-Bahn oder im Büromachen)
▶ Bewegung in den Alltag einbauen: Machen Sie mehr Gänge zu Fuß,

nehmen Sie die Treppe, fahren Sie Fahrrad, unternehmen Sie
Waldspaziergänge. Insgesamt sind 10 ​000 Schritte am Tag zu empfehlen (ca.
fünf Kilometer). Als Ausdauertraining sind dreimal wöchentlich 45 Minuten
ratsam.

▶ Vermeiden Sie zu langes Sitzen (sitting desease), ich empfehle einen
Stehtisch.

▶ Ausreichend schlafen (Ich selbst schlafe acht Stunden.)



Die Zukunft der Medizin

Was sich ändern muss

Jeden Tag nehmen Millionen Menschen Medikamente ein, die ihnen letztlich
nicht helfen, weil die Medizin noch zu wenig individualisiert arbeitet. Die zehn
meistverordneten Medikamente in den USA helfen im besten Falle nur einem von
vier Patienten und im schlechtesten Falle nur einem von 25. In einem Artikel in
der Wissenschaftsbibel Nature hat Nicholas Schork diese Zahlen errechnet und
von »imprecision medicine« gesprochen. Vielleicht gelingt es der modernen
Medizin, sie mittels Genetik und Molekularbiologie präziser zu machen. Sinnvoll
wäre es aber, vor allem die Erfahrung der Naturheilkunde, die immer schon
einen individualisierten Zugang wählte, zu nutzen.

Eine Vielzahl von Menschen leidet heute schon mit 50 oder 60 Jahren unter
chronischen Krankheiten. Lange zu leben, aber dabei auch lange krank zu sein
ist keine ansprechende Perspektive. Einige Krankheiten sind schicksalshaft, nicht
alles im Leben lässt sich kontrollieren. Doch wir könnten viel dazu tun,
chronische Krankheiten gar nicht erst entstehen zu lassen und so auch ein
höheres Alter noch mit Freude zu erleben. Ohne die Naturheilkunde aber ist das
nicht zu erreichen. Warum?

These 1
Ärzte sollten Krankheiten verhindern, statt nur ihre Folgen zu
behandeln.

Ohne Zweifel würden die meisten meiner Kollegen gerne diesen Weg gehen,
doch viele Hürden verstellen das Ziel, zum Beispiel die Vergütung. Wenn ein
Arzt jemanden dazu bringt, einen ungesunden Lebensstil aufzugeben und sich
gesund zu ernähren und viel zu bewegen, sollte er besser honoriert werden als
jemand, der zehn Jahre später eine Bypass-Operation durchführt. Es wird
höchste Zeit, dass das Mauerblümchendasein der Prävention ein Ende nimmt.



Vielen Ärzten aber fehlt das Wissen dafür – die moderne Naturheilkunde kann
dem abhelfen.

These 2
Naturheilkunde muss stärker gefördert werden.

Die moderne Medizin ist relativ jung. Das jahrtausendealte Erfahrungswissen
über die Frage, wie man möglichst gesund bleibt, hat sie vorschnell
abgeschrieben. Stattdessen orientiert sie sich fast nur noch an der Messbarkeit
der Naturwissenschaften und suggeriert damit Objektivität. Das Leben aber ist
nicht immer objektiv. Medizin ist auch keine exakte Wissenschaft, auch wenn
manchmal der Eindruck entsteht. Erfahrungswissen muss also seinen Platz in
der Medizin behalten. Es kann Impulse für die Forschung geben, wie Blutegel,
Aderlass und Fasten zeigen. Denn gleichzeitig unternimmt die Naturheilkunde
viel, um ihre Therapien auch wissenschaftlich zu untersuchen und
weiterzuentwickeln. In den USA wird sie mit rund 250 Millionen Dollar jährlich
staatlich gefördert; in Indien gibt es ein eigenes Ministerium für traditionelle
Heilkunden. In Deutschland hat erst eine einzige Studie den Segen der
Deutschen Forschungsgemeinschaft erhalten – ohne Stiftungen und private
Sponsoren wäre unsere wissenschaftliche Arbeit nicht möglich. Dabei macht der
ganzheitliche Ansatz der Naturheilkunde aufwendige Studien notwendig, die
gerade einer größeren umfangreicheren Studienfinanzierung bedürfen. Der
Return on Investment für wissenschaftlich gestützte Naturheilkunde und ihren
Einsatz in der Prävention und Therapie chronischer Erkrankungen ist zweifellos
gegeben. Wir können es uns auf Dauer gar nicht leisten, die stetig ansteigenden
Zahlen chronischer Erkrankungen weiterhin nur mit immer mehr Operationen
und neuen und deshalb sehr teuren Medikamenten zu behandeln.

These 3
Die Medizin kann mehr als Medikamente.

Vieles an der scheinbar stets objektiven (Schul-)Medizin bewegt sich bei näherer



Betrachtung auf dünnem Eis – zumindest wenn es um die geforderte Evidenz
geht. Die wissenschaftliche Beweiskraft ist oftmals schwach. Problematisch ist
auch, dass viele Ärzte und Wissenschaftler, die in Leitlinienkommissionen die
Behandlungsrichtlinien vorgeben, von Pharmafirmen Geld für Forschung oder
Beratung erhalten. Selbst wenn sie ihre Unabhängigkeit beteuern, ist sie
psychologisch nicht mehr wahrscheinlich.

Schließlich gibt es das Problem der Nebenwirkungen der Medikamente. Wenn
die richtigen Medikamente für die richtige Indikation verordnet werden, sind
Nebenwirkungen in Kauf zu nehmen – denn dafür erhält der Patient Linderung
oder Heilung. Wenn Medikamente aber zu wahllos oder zu lange verordnet
werden, wie das bei vielen chronischen Erkrankungen der Fall ist, stimmt das
Verhältnis von Nutzen und Risiko nicht mehr. 2015 wurden in Deutschland
Präparate im Wert von 15,2 Milliarden Euro (!) umgesetzt – eine enorme
Summe.

Viele Patientinnen und Patienten verspüren instinktiv einen Widerstand
gegenüber Medikamenten und verweigern sich, die mangelnde »Compliance«
gilt vor allem für die großen Volkskrankheiten. Das birgt Risiken. Nicht selten
müssen wir gerade in unserer naturheilkundlichen integrativen Abteilung unsere
Patienten mühsam überzeugen, dass es wichtig sein kann, zum Beispiel
antirheumatische Medikamente einzunehmen oder sich für eine vorgeschlagene
Chemotherapie zu entscheiden. Von uns »Naturheilkundlern« wird dieser Rat
dann oft leichter angenommen, vielleicht, weil wir den Patienten mehr Zeit
widmen, um ihnen zuzuhören. Es geht also darum, den Einsatz von
Medikamenten mithilfe naturheilkundlicher Methoden zumindest zu verringern,
vielleicht sogar überflüssig zu machen, wenn das möglich ist. Denn Missbrauch
unterminiert ihre lebensrettende Funktion, wie man am Beispiel der Antibiotika
sieht.

Auch muss es ein Ziel sein, Therapien mit Heilpflanzen zu bewahren und
nicht durch Überregulation zum Verschwinden zu bringen. Gerade Arzneien aus
traditionellen Heilverfahren, die oftmals aus einem Wirkstoffgemisch bestehen,
werden auf dem europäischen Markt blockiert, obwohl sie ein riesiges Potenzial
besitzen. Arzneimittelhersteller, die pflanzliche Präparate herstellen, können
darauf keine Patente erzielen und sich daher niemals teure



Forschungsprogramme leisten, wie sie zunehmend von den Behörden verlangt
werden. Deshalb muss das stärker von unabhängigen Instanzen gefördert
werden.

These 4
Ohne gesunde Ernährung ist keine Gesundheit möglich.

Was und wie gesund Sie essen, muss Ihre Angelegenheit bleiben. Aber das
einzelne Nahrungsmittel darf Sie nicht krank machen. Die Kennzeichnung von
Lebensmitteln dient mehr der Verschleierung als der Transparenz. Ampelsysteme
sollten den Anteil an ungesundem Fett und Zucker übersichtlich abbilden.
Gerade bei der Ernährung ist es dabei wichtig, dass Fachempfehlungen
unabhängig gegeben werden. Der Eindruck ist, dass Empfehlungen von
Bundesbehörden oder von ihnen finanzierten Fachgesellschaften unter dem
Einfluss von Lobbygruppen stehen, in dem Fall der deutschen Landwirtschaft
oder Lebensmittelindustrie. Es kann nicht sein, dass die Bevölkerung aufgrund
solcher Partikularinteressen ein erhöhtes Risiko für chronische Erkrankungen
erleidet. Auch der Gehalt verdächtiger Umweltchemikalien wie Glyphosat muss
reduziert werden. Tiere sollten nicht mehr in Massen »produziert«, sondern
artgerecht gehalten werden. Vegetarische oder vegane Küche muss Eingang in
Kliniken, Kitas, Schulen, Kantinen, Hotels und Restaurants erhalten.

These 5
Gesunder Lebensstil muss zur Stilfrage werden.

Viele Hoffnungen werden darauf gesetzt, Krankheiten mithilfe von Gentherapie
»auszumerzen«. Das aber wird in den seltensten Fällen gelingen, schon weil die
meisten Leiden mehrere Gene betreffen und verschiedene Pfade nehmen. Die
Erbanlagen sind höchstens zu zehn oder zwanzig Prozent »schuld«. Selbst wenn
man »schlechte« Gene hat, kann man durch einen gesunden Lebensstil sein
Krankheitsrisiko entscheidend reduzieren. Das hat, zeigt die Epigenetik, sogar
noch Einfluss auf unsere Kinder und Enkelkinder. In der Art und Weise, wie wir



leben, geht es also nicht nur um uns: Wir übernehmen Verantwortung. Dabei
geht es nicht um Askese, sondern darum, einen Lebensstil zu finden, der mit
unserer Biologie im Einklang ist. Wir müssen wieder sensibler für das werden,
was uns guttut.

These 6
Medizin muss Menschen ermutigen.

Wenn wir die chronischen Erkrankungen nicht zurückdrängen können, wird
sich die Medizin zwangsläufig zur Zwei-Klassen-Medizin entwickeln, weil sie
sonst nicht zu finanzieren ist. Wir müssen es also schaffen, die Menschen zu
einem gesünderen Leben zu motivieren. Menschen wollen nicht nur nicht als
Kranke behandelt werden, als Patienten haben sie den Wunsch, selbst etwas zu
ihrer Genesung beizutragen. Das Medizinsystem aber schließt sie an der Teilhabe
am Prozess fast vollständig aus. Neue Schlagworte wie »shared decision
making« (gemeinsame Wahl des Therapieziels) verschleiern die Tatsache, dass
alle Player des Gesundheitssystems mehr zu sagen haben als der Patient selbst:
Gesetzgeber, Krankenhäuser, Kassen, Kontrolleure. Das muss sich ändern: Die
Mind-Body-Medizin liefert wichtige Techniken und Praktiken, um Menschen zu
ermöglichen, für sich selbst besser zu sorgen und vor allem den alles
verschlimmernden Stress abzubauen.

These 7
»Schulmedizin« und Naturheilkunde gehören zusammen.

Die »Schulmedizin« muss anfangen, die Naturheilkunde ernst zu nehmen. Dass
das zum Nutzen beider Seiten ist, zeigt das Beispiel der Berliner Charité –
immerhin das Haus, in dem die Hälfte der deutschen Nobelpreisträger für
Medizin tätig war. Mit zwei Professuren ist die moderne Naturheilkunde ein
wichtiger Bestandteil ihres Profils. Dafür müssen sich die verschiedenen Schulen
der Naturheilkunde von der »Eminenz« zur »Evidenz« entwickeln, wie das die
Schulmedizin seit zwei Jahrzehnten tut. Beide Seiten sollten voneinander lernen



und gemeinsam neue Wege gehen: Diese Form der Integrativen Medizin wird in
den USA bereits an den meisten renommierten Krankenhäusern praktiziert. In
Deutschland gibt es zwar noch viel Ignoranz, aber auch ermutigende Zeichen
des Wandels. Nicht zuletzt auf Druck der Patienten, die allen Umfragen nach der
Naturheilkunde gegenüber sehr positiv eingestellt sind und mit ihr behandelt
werden wollen.



Index
Abhärtung
Abhyanga
Achtsamkeit
Aderlass
Agni
Akupunktur
Angstsyndrome
Asanas
Ausleitung
Autophagie
Ayurveda
Bewegung
Bindegewebe
Bio
Blue Zones
Blutegel
Bluthochdruck
Cholesterin
Cortisol
Darm
Daumengelenksarthrose
Depression
Diabetes
Dosha
Dosis
Eier
Ernährung
Evidenz
Fasten
Faszien
Fisch
F. ​X.-Mayr-Diät
Gluten
Herz-Kreislauf-Erkrankungen
Herzschwäche



Homöodynamik
Hormesis
Humoralpathologie
Hydrotherapie
Hyperthermie
Intermittierendes Fasten
Kälte
Kardiologie
Karpaltunnelsyndrom
Ketonkörper
Kniearthrose
Kohärenz
Konstitution
Karl und Veronica Carstens-Stiftung
Kneipp
Kohlenhydrate
Krebs
LDL-Cholesterin (Low Density Lipoprotein)
Leptin
Magen-Darm-Erkrankungen
Mala
MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction-Program)
Meditation
Mediterrane Kost (Mittelmeerdiät)
Milch
Mikrobiom
Mind-Body-Medizin
NCCIH (National Center for Complementary and Integrative Health, USA)
Osteoporose
Oxidativer Stress
Oxytocin
Pathogenese
Phytotherapie
Placebo
PRAL-Werte (Potential Renal Acid Load)
Pranayama
Reaktion
Reiz
Reizdarm



Rheuma
Rücken- und Nackenschmerzen
Säure-Basen-Haushalt
Salutogenese
Sauna
Schlaf
Schröpfen
Selbstheilungskräfte
Sitzen
Statine
Stress
Superfoods
Tennisellenbogen
Traditionelle Chinesische Medizin
Vegan
Vegetarisch
Wärme
Wickel
Yoga
Zöliakie
Zucker



Auswahl der wichtigsten Literatur
Entscheidung für die »Zuwendungsmedizin«
Bühring M: Naturheilkunde. Grundlagen, Anwendungen, Ziele. München: C. ​

H. Beck 1997.
Dobos G, Deuse U, Michalsen A: Chronische Erkrankungen integrativ. München:

Elsevier Urban & Fischer 2006.
Michalsen A et al: Effects of Lifestyle Modification on the Progression of Coronary

Atherosclerosis, Autonomic Function and Angina. Am Heart J 2006; 151: 870-877.
 

Die Grundprinzipien der Naturheilkunde: Reiz und Reaktion
Antonovsky A: Unravelling the Mystery of Health. San Francisco: Jossey-Bass 1987.
Brockow T et al: A randomized controlled trial on the effectiveness of mild water-

filtered near infrared whole-body hyperthermia in the treatment of fibromyalgia.
Clin J Pain. 2007; 23: 67-75.

Daanen HA, Van Marken Lichtenbelt WD: Human whole body cold adaptation.
Temperature (Austin). 2016; 3(1): 104-118.

DeJong S et al: Seasonal changes in gene expression represent cell-type
composition in whole blood. Hum Mol Genet. 2014; 23: 2721-2728.

Garland CF, Garland FC: Do sunlight and vitamin D reduce the likelihood of colon
cancer? Int J Epidemiol. 1980; 9: 227-231.

Hanssen MJ et al: Short-term cold acclimation improves insulin sensitivity in
patients with type 2 diabetes mellitus. Nat Med. 2015; 21: 863-865.

Janssen CW et al: Whole-body hyperthermia for the treatment of major depressive
disorder. JAMA Psychiatry. 2016; 73: 789-795.

Kaptchuk TJ et al: Components of placebo effect: randomised controlled trial in
patients with irritable bowel syndrome. BMJ. 2008; 336: 999-1003.

Kaptchuk TJ, Miller FG: Placebo Effects in Medicine. N Engl J Med. 2015 Jul 2; 373:
8-9.

Kneipp S: So sollt ihr leben (1889). Stuttgart: Trias 2010.
Lee P et al: Temperature-Acclimated Brown Adipose Tissue Modulates Insulin

Sensitivity in Humans. Diabetes. 2014; 63: 3686-3698.
Reichrath J et al: Biologic Effects of Light: An Enlightening Prospective.

Anticancer Res. 2016; 36: 1339-1343.
 

Antike Therapien neu entdeckt: Blutegel, Schröpfen und Aderlass
Al Bedah AM et al: Evaluation of Wet Cupping Therapy: Systematic Review of



Randomized Clinical Trials. Journal of alternative and complementary medicine.
2016; 22: 768-777.

Andereya S et al: Assessment of leech therapy for knee osteoarthritis: a
randomized study. Acta Orthop 2008; 79: 235-243.

Bäcker M et al: Effectiveness of leech therapy in chronic lateral epicondylitis: a
randomized controlled trial. Clin J Pain. 2011 Jun; 27: 442-447.

Baskova IP et al: Arterial antithrombotic effect of piyavit, the novel
pharmacological preparation from the medicinal leech, and of its components,
prostanoids and enzyme destabilase. Thromb Res. 1995; 77: 483-492.

Fernández-Real JM et al: Blood letting in high-ferritin type 2 diabetes: effects on
insulin sensitivity and beta-cell function. Diabetes. 2002; 51: 1000  – 1004.

Houschyar, KS et al: Effects of phlebotomy-induced reduction of body iron stores
on metabolic syndrome: results from a randomized clinical trial. BMC Med. 2012;
10: 54.

Kamhieh-Milz S, Kamhieh-Milz J, Tauchmann Y, Ostermann T, Shah Y, Kalus U,
Salama A, Michalsen A: Regular blood donation may help in the management of
hypertension: an observational study on 292 blood donors. Transfusion. 2016; 65:
637-644.

Lauche R et al: A systematic review and meta-analysis of medical leech therapy for
osteoarthritis of the knee. Clin J Pain. 2014; 30: 63  – 72.

Lauche R et al: Effectiveness of home-based cupping massage compared to
progressive muscle relaxation in patients with chronic neck pain – a randomized
controlled trial. PloS one. 2013; 8: e65378.

Lüdtke R et al: Brachialgia paraesthetica nocturna can be relieved by »wet
cupping« – results of a randomised pilot study. Complement Ther Med. 2006;
14: 247-253.

Marty I et al: Amelioration of collagen-induced arthritis by thrombin inhibition. J
Clin Invest. 2001; 107: 631-640.

Michalsen A et al: Effect of leeches therapy (Hirudo medicinalis) in painful
osteoarthritis of the knee: a pilot study. Ann Rheum Dis. 2001; 60: 986.

Michalsen A et al: Effectiveness of leech therapy in osteoarthritis of the knee: a
randomized, controlled trial. Ann Intern Med. 2003; 139: 724-730.

Michalsen A et al: Effectiveness of leech therapy in women with symptomatic
arthrosis of the first carpometacarpal joint: a randomized controlled trial. Pain.
2008; 137: 452-459.

Michalsen A et al: Effects of traditional cupping therapy in patients with carpal
tunnel syndrome. A randomized controlled trial. J Pain. 2009; 10: 601-608.

Michalsen A, Roth M (Hrsg.): Blutegeltherapie. Stuttgart: Haug 2006.
Michalsen A: Aderlass. Darf man wieder zur Ader lassen? Z Allg Med. 1996; 72:



894-899.
Rotschuh KE: Konzepte der Medizin in Vergangenheit und Gegenwart. Stuttgart:

Hippokrates 1978.
Salonen JT et al: Donation of blood is associated with reduced risk of myocardial

infarction. The Kuopio Ischaemic Heart Disease Risk Factor Study. Am J
Epidemiol. 1998; 148: 445-451.

Smith LK et al: 2-microglobulin is a systemic pro-aging factor that impairs cognitive
function and neurogenesis. Nat Med. 2015; 21: 932-937.

Sullivan JL: Blood Donation May Be Good for the Donor: Iron, Heart Disease, and
Donor Recruitment. Vox Sanguinis. 1991; 3: 161-164.

Zacharski L et al: Decreased Cancer Risk After Iron Reduction in Patients With
Peripheral Arterial Disease: Results From a Randomized Trial. J Nat Cancer Inst.
2008; 100: 996-1002.

Zacharski LR et al: Reduction of iron stores and cardiovascular outcomes in
patients with peripheral arterial disease: a randomized controlled trial. JAMA.
2007; 297(6): 603-610.

Zidek W et al: Treatment of resistant hypertension by phlebotomy. Klin
Wochenschr 1985; 63: 762-764.
 

Wasser als Heilmedium: die Hydrotherapie
Hildebrandt G: Therapeutische Physiologie. In: Gutenbrunner C (Hrsg.): Handbuch

der Balneologie und der medizinischen Klimatologie. Berlin, Heidelberg:
Springer 1998, S. 5-83.

Kräuchi K et al: Physiology: Warm feet promote the rapid onset of sleep. Nature.
1999; 401: 36-37.

Michalsen A et al: Thermal hydrotherapy improves quality of life and
hemodynamic function in patients with chronic heart failure. Am Heart J. 2003;
146: E11, 1-5.

Mitzloff G, Gutenbrunner C: Vergleichende Untersuchungen über die
Blutdruckwirkung einer balneologischen und trainierenden Kurbehandlung bei
Patienten mit chronischer arterieller Hypertonie. Phys Rehab Kur Med. 1994;
4: 225-226.

Ohori T et al: Effect of repeated sauna treatment on exercise tolerance and
endothelial function in patients with chronic heart failure. Am J Cardiol. 2012;
109: 100-104.

Tei C et al: Acute hemodynamic improvement by thermal vasodilation in
congestive heart failure. Circulation. 1995; 91: 2582-2590.

Tei C et al: Waon Therapy for Managing Chronic Heart Failure – Results from a
Multicenter Prospective Randomized WAON-CHF Study. Circ J. 2016; 80: 827-834.



Yoon SJ et al: A warm footbath improves coronary flow reserve in patients with
mild-to-moderate coronary artery disease. Echocardiography. 2011; 28: 1119-1124.
 

Wertvoller Verzicht: Fasten
Bierhaus A et al: Advanced glycation end product receptor-mediated cellular

dysfunction. Ann N Y Acad Sci. 2005 1043: 676-680.
Brandhorst S, Choi IY, Wei M et al: A Periodic Diet that Mimics Fasting Promotes

Multi-System Regeneration, Enhanced Cognitive Performance, and Healthspan.
Cell Metab. 2015; 22(1): 86-99.

Choi IY et al: A Diet Mimicking Fasting Promotes Regeneration and Reduces
Autoimmunity and Multiple Sclerosis Symptoms. Cell Rep. 2016; 7: 2136-2146.

Eisenberg T et al: Cardioprotection and lifespan extension by the natural
polyamine spermidine. Nat Med. 2016; 22: 1428-1438.

Fond G, MacGregor A, Michalsen A (2013): Fasting in mood disorders: neurobiology
and effectiveness. A review of the literature. Psychiatry Res. 209: 253-258.

Fontana L, Partridge L, Longo VD: Extending healthy life span from yeast to
humans. Science. 2010; 328: 321-326.

Gill S, Panda S: A Smartphone App Reveals Erratic Diurnal Eating Patterns in
Humans that Can Be Modulated for Health Benefits. Cell Metab. 2015; 22: 789-
798.

Gohler L, Hahnemann T, Michael N et al: Reduction of plasma catecholamines in
humans during clinically controlled severe underfeeding. Prev Med. 2000;
30(2): 95-102.

Huether G, Zhou D, Schmidt S, Wiltfang J, Ruther E: Long-term food restriction
down-regulates the density of serotonin transporters in the rat frontal cortex.
Biological psychiatry. 1997; 41: 1174-1180.

Kahleova H, Belinova L, Malinska H et al: Eating two larger meals a day (breakfast
and lunch) is more effective than six smaller meals in a reduced-energy regimen
for patients with type 2 diabetes: a randomized crossover study. Diabetologia.
2015; 58(1): 205.

Kjeldsen-Kragh J: Rheumatoid arthritis treated with vegetarian diets. Am J Clin
Nutr. 1999 Sep; 70(3 Suppl): 594S – 600S.

Lee C et al: Fasting cycles retard growth of tumors and sensitize a range of cancer
cell types to chemotherapy. Sci Transl Med. 2012; 7: 124ra27.

Longo VD, Mattson MP: Fasting: molecular mechanisms and clinical applications.
Cell metabolism. 2014; 19: 181-192.

Madeo F et al: Essential role for autophagy in life span extension. J Clin Invest.
2015; 125: 85-93.

Mattson MP et al: Meal frequency and timing in health and disease. Proc Natl Acad



Sci USA. 2014; 111: 16647-53.
Mattson MP, Longo V, Harvie M: Impact of intermittent fasting on health and

disease processes. Ageing Res Rev. 2016 Oct 31. pii: S1568-1637(16)30251-3.
Michalsen A et al: The Short-term Effects of Fasting on the Neuroendocrine

System in Patients with Chronic Pain Syndromes. Nutr Neuroscience. 2013: 11-
18.

Michalsen A, Hoffmann B, Moebus S, Bäcker M, Langhorst J, Dobos GJ: (2005)
Incorporation of fasting therapy in an Integrative Medicine Clinic – Evaluation
of safety and effects on lifestyle adherence in a large prospective cohort study. J
Altern Compl Med. 11: 601-607.

Michalsen A, Li C: Fasting therapy for treating and preventing disease – current
state of evidence. Forsch Komplementmed. 2013; 20: 444-453.

Michalsen A: Prolonged fasting as a method of mood enhancement in chronic pain
syndromes: a review of clinical evidence and mechanisms. Current pain and
headache reports. 2010; 14: 80-87.

Muller H, de Toledo FW, Resch KL: Fasting followed by vegetarian diet in patients
with rheumatoid arthritis: a systematic review. Scandinav J Rheumtol. 2001;
30: 1-10.

Ristow M: Unraveling the truth about antioxidants: mitohormesis explains ROS-
induced health benefits. Nat Med. 2014; 20: 709-711.

Steven S, Taylor R: Restoring normoglycaemia by use of a very low calorie diet in
long- and short-duration Type 2 diabetes. Diabet Med. 201; 32: 1149-1155.

Wang A et al: Opposing Effects of Fasting Metabolism on Tissue Tolerance in
Bacterial and Viral Inflammation. Cell. 2016; 166: 1512-1525.

Wei M et al: Fasting-mimicking diet and markers/risk factors for aging, diabetes,
cancer, and cardiovascular disease. Sci Transl Med. 2017; 15; 9.

Wilhelmi de Toledo F et al: Fasting therapy – an expert panel update of the 2002
consensus guidelines. Forsch Komplementmed. 2013; 20: 434-443.
 

Der Schlüssel zur Gesundheit: Ernährung
Aaron DG, Siegel MB: Sponsorship of national health organizations by two major

soda companies. Am J Prev Med 2016: 1-11.
Bao Y, Han J, Hu FB, Giovannucci El, Stampfer MJ, Willett WC, Fuchs CS:

Association of nut consumption with total and cause-specific mortality. New
Engl J Med 2013; 369: 2001-2011.

Barnard ND et al: A low-fat vegan diet and a conventional diabetes diet in the
treatment of type 2 diabetes: a randomized, controlled, 74-wk clinical trial. Am J
Clin Nutr. 2009; 89: 1588S – 1596S.

Bellavia A, Stilling F, Wolk A: High red meat intake and all-cause cardiovascular



and cancer mortality: is the risk modified by fruit and vegetable intake? Am J
Clin Nutr. 2016; 104: 1137-1143.

de Lorgeril M et al: Mediterranean diet, traditional risk factors, and the rate of
cardiovascular complications after myocardial infarction: final report of the
Lyon Diet Heart Study. Circulation. 1999; 99: 779-785.

Esche J et al: Urinary Citrate, an Index of Acid-Base Status, Predicts Bone Strength
in Youths and Fracture Risk in Adult Females. J Clin Endocrinol Metab.
2016 Dec; 101: 4914-4921.

Estruch R et al: Primary prevention of cardiovascular disease with a Mediterranean
diet. New Engl J Med 2013, 368: 1279-1290.

Feskanisch D et al: Milk consumption during teenage years and risk of hip
fractures in older adults. JAMA Pediatr. 2014; 168: 54-60.

Forouhi NG: Consumption of hot spicy foods and mortality – is chilli good for your
health? BMJ 2015; 351: h4 141.

Fraser GE, Shavlik DJ: Ten years of life. Is it a matter of choice? JAMA Intern Med
2001, 230: 502-510.

Greger M: How not to die: Discover the Foods Scientifically Proven to Prevent and
Reverse Disease. 2015.

Hoch T et al: Fat/carbohydrate ratio but not energy density determines snack food
intake and activates brain reward areas. Sci Rep. 2015; 5: 10041.

Jenkins DJ et al: Effects of a dietary portfolio of cholesterol-lowering foods vs
lovastatin on serum lipids and C-reactive protein. JAMA 2003; 230: 502-510.

Kearns CE: Sugar industry and coronary heart disease research. JAMA intern Med
2016; publ online September 12.

Keys A: Seven countries. A multivariate analysis of death and coronary disease.
Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1980.

Leitzmann C, Keller M: Vegetarische Ernährung, Stuttgart: Verlag Eugen Ulmer
2010.

Levine ME et al: Low protein intake is associated with a major reduction in IGF-1,
cancer, and overall mortality in the 65 and younger but not older population.
Cell Metab. 2014; 19: 407-417.

Ornish D et al: Effect of comprehensive lifestyle changes on telomerase activity
and telomere length in men with biopsy-proven low-risk prostate cancer. Lancet
Oncol. 2013 Oct; 14(11): 1112-1120.

Ornish D et al: Intensive lifestyle changes for reversal of coronary heart disease.
JAMA. 1998; 280: 2001-2007.

Remer T, Dimitriou T, Manz F: Dietary potential renal acid load and renal net acid
excretion in healthy, free-living children and adolescents. Am J Clin Nutr.2003;
77: 1255-1260.



Schwingshackl L, Hoffmann G: Adherence to Mediterranean diet and risk of
cancer: A systematic review and meta-analysis of observational studies. Int J
Cancer; Mar 6: doi: 10: 1002/ijc.28824.

Shim HS, Longo VD: A protein restriction-dependent sulfur code for longevity. Cell
2015; 160: 15-17.

Song M et al: Association of Animal and Plant Protein Intake With All-Cause and
Cause-Specific Mortality. JAMA Intern Med. 2016; 176: 1453-1463.

Sugiyama T, Tsugawa Y, Tseng C-H, Kobayashi Y, Shapiro MF: Different time
trends of caloric and fat intake between statin users and nonusers among Us
adults. JAMA Intern Med 2014; 174: 1038-1045.

World Cancer Research Fund (WCRF), American institute for cancer research (AICR).
www.wcrf.org.

Yang Q, Zhang Z, Gregg EW, Flanders DW, Merritt R, Hu FB: Added sugar and
cardiovascular diseases mortality among US adults. JAMA InternMed 2014;
174: 516-524.

Yusuf S et al: Effect of potentially modifiable risk factors associated with
myocardial infarction in 52 countries (the INTERHEART study): case-control study.
Lancet. 2004 364: 937-952.
 

Stillstand macht krank: Bewegung
Lee J et al: The effects of forest bathing on physiological and psychological

responses in young japanese male subjects. Public Health 2011; 125: 93-100.
Owen N et al: understanding environmental influences on walking; review and

research agenda. Am J Prev Med 2004; 27: 67-76
Schleip R, Mechsner F, Zorn A, Klingler W: The bodywide fascial network as a

sensory organ for haptic perception. J Mot Behav. 2014; 46(3): 191-193.
Shanahan Df et al: Health benefits from nature experiences depend on dose. Sci

Rep 2016; 23: 28551.
Thompson C: Does participating in physical activity in outdoor natural

environments have a greater effect on physical and mental well-being than
indoors. Env Sci Technol 2011; 45: 1761-1772.

Ulrich RS: View through a window may influence recovery from surgery. Science
1984; 224: 420.

Warber S et al: Adressing »Nature deficit disorder«. A mixed methods pilot study
of young adults attending a wilderness camp. Evid-based Compl Altern Med
2015; ArticIe ID 651827.
 

Yoga, Meditation und Achtsamkeit: Mind-Body-Medizin



Barthel P et al: Respiratory rate predicts outcome after acute myocardial infarction:
a prospective cohort study. Eur Heart J 2013; 34: 1644-1650.

Benson H: The relaxation response. 1975.
Bernardi L et al: Effect of rosary prayer and yoga mantras on autonomic

cardiovascular rhythms: comparative study. BMJ. 2001; 323: 1446-1449.
Bernardi L et al: Effects of controlled breathing, mental activity and mental stress

with or without verbalization on heart rate variability. J Am Coll Cardiol. 2000;
35: 1462-1469.

Büssing A, Michalsen A, Khalsa SBS: Effects of yoga on mental and physical health:
A short summary of reviews. Evid-based Compl Altern 2012; Article ID 165410: 1-
7.

Cramer H et al: Yoga for improving health-related quality of life, mental health and
cancer-related symptoms in women diagnosed with breast cancer. Cochrane
Database Syst Rev. 2017 Jan 3; 1: CD010802.

Crum AJ et al: Rethinking stress: the role of mindsets in determining the stress
response. J Pers Soc Psychol. 2013; 104: 716-733.

Davidson RJ et al: Alterations in brain and immune function produced by
mindfulness meditation. Psychosom Med. 2003; 65: 564-70.

Dhabhar FS: Effects of stress on immune function: the good, the bad, and the
beautiful. Immunol Res. 2014; 58: 193-210.

Fox KC et al: Functional neuroanatomy of meditation: A review and meta-analysis
of 78 functional neuroimaging investigations. Neurosci Biobehav Rev. 2016;
65: 208-228.

Jeitler M et al: Effectiveness of meditation for patients with chronic neck pain and
psychological distress – a randomized controlled clinical trial. J Pain 2014: 77-86.

Kabat-Zinn J: The full catastrophe living. New York: Random House, revised ed
2013.

Keller A et al: Does the perception that stress affects health matter? The
association with health and mortality. Health Psychol. 2012; 31: 677-684.

Khalsa SB: The Principles and Practice of Yoga in Health Care. Handspring Publ
2016.

Killingsworth MA, Gilbert DT: A wandering mind is an unhappy mind. Science.
2010; 330: 932.

Kivimäki M et al: Long working hours and risk of coronary heart disease and
stroke: a systematic review and meta-analysis of published and unpublished data
for 603,838 individuals. Lancet 2015; 386: 1739-1746.

Li S et al: Association of religious service attendance with mortality among
women. JAMA Intern med 2016; 176: 777-785.

Michalsen A et al: Iyengar yoga for distressed women: A 3-armed randomized



controlled trial. Evidence-based Compl Altern Med 2012; Article ID 408727: 1-9.
Michalsen A et al: Rapid stress reduction and anxiolysis as a consequence of 3-

months intensified Yoga in women with mental distress. Med Science Mon 2005;
11: CR555-561.

Michalsen A: Wissenschaftlicher Wirksamkeitsnachweis in der Mind-Body
Medicine. In: Dobos G, Paul A.: Mind-Body-Medizin. München: Elsevier Urban &
Fischer 2011.

Nair S: Do slumped and upright postures affect stress response? A randomized trial
Health Psycholo 2015; 34: 632-641.

Nakasawa T et al: Association between duration of daily VDT use and subjective
symptoms. Am J Med 2002; 42: 421-426.

Orme-Johnson DW et al: Neuroimaging of meditation's effect on brain reactivity to
pain. Neuroreport. 2006; 17: 1359-1363.

Rozanski A: Behavioral cardiology: current advances and future directions. J Am
Coll Cardiol. 2014; 64: 100-110.

Sedlmeier P et al: The psychological effects of meditation: a meta-analysis. Psychol
Bull. 2012; 138: 1139-1171.

Singh, R: Meditation as Medication for the Soul. Lisle, Il.: Radiance Publisher 2012.
Wenger MA: Experiments in India on Voluntary Control of the heart and the pulse.

Circulation 1961; 204: 1319-1325.
Wielgosz J et al: Long-term mindfulness training is associated with reliable

differences in resting respiration rate. Sci Rep 2016; 6: 27533.
 

Globale Medizin: Ayurveda, Akupunktur und die Heilkraft der Pflanzen
Brinkhaus B et al: Acupuncture in patients with seasonal allergic rhinitis: a

randomized trial. Ann Intern Med. 2013; 158: 225-234.
Furst DE et al: Double-blind, randomized, controlled, pilot study comparing classic

ayurvedic medicine, methotrexate, and their combination in rheumatoid
arthritis. Journal of clinical Rheumatology 2011; 17: 185-192.

Kessler C et al: Ayurevdic Medicine in the treatment of osteoarthritis of the knee.
A randomized trial American College of Rheumatology 2016.

Kessler C, Michalsen A: Ayurveda – Traditionelle Indische Medizin: Mehr als ein
Wellnesstrend. Dtsch Arztebl 2013; 110: A-1678.

Michalsen A et al: Yoga for chronic neck pain. A pilot randomized controlled
clinical trial. J Pain 2012; 13: 1122-1130.

Tokinobu A et al: Effects of Ayurvedic Oil-Dripping Treatment with Sesame Oil
vs. with Warm Water on Sleep: A Randomized Crossover Pilot Study. J Altern
Complement Med. 2016; 22: 52-58.

Unschuld PU: Traditionelle chinesische Medizin. München: C. ​H. Beck 2013.



Vickers AJ et al: Acupuncture for chronic pain: individual patient data meta-
analysis. Arch Intern Med. 2012; 22: 1444-1453.

WHO: Traditional Medicine strategy 2014-2023:
http://apps.who.int/iris/bitsteam/10665/92455/1/9789241506090_eng.pdf.

Xu F et al: Pharmaco-physio-psychologic effect of Ayurvedic oil-dripping
treatment using an essential oil from Lavendula angustifolia. J Altern
Complement Med. 2008; 14: 947-956.
 

Praxistipps
Huber R, Michalsen A: Checkliste Naturheilkunde/Komplementärmedizin.

Stuttgart: Thieme 2014.
Michalsen A, Kessler C: Multimodale Therapie depressiver Störungen mit

Naturheilkunde und Komplementärmedizin. Zeitschr f Komplement Med. 2010; 4:
14-19.

Michalsen, A: Naturheilkunde und Komplementärmedizin bei rheumatischen
Erkrankungen. Akt Rheumatol 2015; 40: 454-460.

Werner M, Michalsen A, Hoffschulte K: Bluthochdruck. Mind-Body-Medizin und
Naturheilkunde. Essen: KVC Ratgeber 2016.



Danksagung

Mein erster Dank gilt meiner Frau Ileni, selbst Ärztin für Allgemeinmedizin und
Naturheilverfahren, die mir bei vielen Themen den wertvollen täglichen
Austausch ermöglichte und ihre praktische Erfahrung einbrachte. An so
manchen Abenden und Wochenenden musste sie mich schreibend und nicht
immer achtsam erleben, die motivierende Unterstützung weiß ich umso mehr zu
schätzen!

Weiter danke ich: dem gesamten Ärzte-, Therapeuten-, Pflege- und
Forschungsteam der Naturheilkunde und der weiteren Abteilungen am
Immanuel Krankenhaus Berlin und insbesondere dem Leitungsteam mit
Dr. Rainer Stange, Dr. Ursula Hackermeier, Dr. Christian Kessler, Dr. Barbara
Koch und Dipl.-Psych. Chris von Scheidt für die fruchtbare und erfolgreiche
jahrelange Zusammenarbeit.

Der Geschäftsführung des Immanuel Krankenhauses Berlin und der Immanuel
Diakonie für die Etablierung und fortwährende Unterstützung der Abteilung
und des Zentrums für Naturheilkunde.

Der Charité Universitätsmedizin Berlin und ihrer Fakultät für die Integration
der Naturheilkunde in Forschung und Lehre und vielen Kollegen der Charité für
die zahlreichen spannenden Forschungskooperationen.

Den Stiftern und Stiftungen, die durch ihre großzügige Förderung erst die
Forschung ermöglicht haben, die die Naturheilkunde in den letzten zwei
Jahrzehnten so vorangebracht hat.

Den privaten Spendern und den Mitgliedern von Natur und Medizin e. ​V., die
durch ihre Spenden und Beiträge einen wichtigen Beitrag zur Forschung und
Verbreitung der Naturheilkunde leisten.

Prof. Dr. Gustav Dobos und seinem Kernteam der Abteilung für
Naturheilkunde der Kliniken Essen-Mitte für die vielen gemeinsamen Jahre
inspirierender Forschung und Praxis.

Besonderer Dank gilt Dr. Petra Thorbrietz, die aufgrund ihres großen
Fachwissens und Sprachgefühls in der Lage war, meine Manuskripte und unsere
Gespräche zu strukturieren, und alles zu einem wunderbaren Text vereint hat.



Und last, not least: meiner lieben Mutter, die mir das Urvertrauen gab und
heute manchmal mit meinen Ernährungsempfehlungen hadern muss.


	[Informationen zum Buch/Autor]
	[Titel]
	[Impressum]
	Inhalt
	Plädoyer für eine moderne Naturheilkunde
	Vorwort

	Entscheidung für die »Zuwendungsmedizin«
	Mein Weg zur Naturheilkunde

	Die Grundprinzipien der Naturheilkunde
	Selbstheilungskräfte stärken durch Reiz und Reaktion

	Antike Therapien neu entdeckt
	Blutegel, Schröpfen und Aderlass

	Wasser als Heilmedium
	Die Hydrotherapie

	Wertvoller Verzicht
	Fasten als Impuls der Selbstheilung

	Der Schlüssel zur Gesundheit
	Essen ist Medizin

	Stillstand macht krank
	Die Bedeutung der Bewegung

	Yoga, Meditation und Achtsamkeit
	Mind-Body-Medizin

	Globale Medizin
	Ayurveda, Akupunktur und die Heilkraft der Pflanzen

	Meine Behandlungspläne
	Acht häufige chronische Erkrankungen erfolgreich behandeln

	Strategien für ein gesundes Leben
	Wie Sie Ihren eigenen Weg finden

	Die Zukunft der Medizin
	Was sich ändern muss

	Index
	Auswahl der wichtigsten Literatur
	Danksagung

