
        
            
                
            
        

    
      
         
            ZUM BUCH
            

            ~
            

         

         Eine «Weiberherrschaft» war im 18. Jahrhundert an sich nicht ungewöhnlich – ungewöhnlich
            aber war sehr wohl, dass Kaiserin Maria Theresia das Geschäft des Regierens als ihre
            persönliche Aufgabe derart ernst nahm und es mit äußerster Akribie betrieb. Damit
            unterschied sie sich von vielen europäischen Monarchen, die lieber ihren Neigungen
            frönten – der Kunst, der Liebe oder der Jagd – und ihre Amtsgeschäfte gern anderen
            überließen. Dass Maria Theresia nicht nur in dieser Hinsicht eine außergewöhnliche
            Frau war, zeigt Barbara Stollberg-Rilinger in ihrer eindrucksvollen, aus den Quellen
            erarbeiteten Biographie der großen Habsburgerin.
         

         Maria Theresia verstand und praktizierte das Regieren als gleichermaßen strenges Regiment
            über ihre Familie, ihren Hof und ihre Länder – doch sie nahm sich selbst von dieser
            Strenge nicht aus. Gottesfurcht, Arbeit und konsequente körperliche und geistige Disziplin
            waren Maximen einer Lebensführung, deren strikte Einhaltung sie sich selbst, ihrer
            unmittelbaren Umgebung, aber auch ihren Untertanen abverlangte. All dies stand im
            Dienste der Erhaltung und Mehrung von Größe, Ruhm und Ehre der habsburgischen Dynastie.
         

         Der Mythos Maria Theresia wird in dieser grandiosen Lebensbeschreibung gegen den Strich
            gebürstet. Die Kaiserin-Königin ist nicht die liebende Landesmutter, als die sie gemeinhin
            dargestellt wird, ihr Appartement in Schönbrunn war kein bürgerliches Wohnzimmer,
            und mit ihren Reformen schuf sie auch nicht den modernen Staat. Sie war vielmehr eine
            spätbarocke Herrscherin, die sich nur widerwillig und notgedrungen auf die neuen Tendenzen
            des aufklärerischen Jahrhunderts einließ. Der Alltag am Kaiserhof – von Sexualität,
            Schwangerschaft und Kindererziehung über Regierungsarbeit, Patronage und Diplomatie
            bis hin zur gnadenlos exerzierten Religionspolitik und zur Kriegführung aus der Ferne –
            wird in Barbara Stollberg-Rilingers faszinierendem Werk wieder lebendig.
         

      

   
      
         
            ÜBER DIE AUTORIN
            

            ~
            

         

         Barbara Stollberg-Rilinger lehrt als Professorin Geschichte der Frühen Neuzeit an
            der Universität Münster. Für ihre wissenschaftlichen Verdienste wurde sie vielfach
            mit Preisen und Auszeichnungen geehrt, darunter der Leibniz-Preis (2005), der Historikerpreis
            (2013) und ein Fellowship am Wissenschaftskolleg zu Berlin (2015/16). Von derselben
            Autorin sind im Verlag C.H.Beck lieferbar: Des Kaisers alte Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache des Alten Reiches (22013); Das Heilige Römische Reich Deutscher Nation. Vom Ende des Mittelalters bis 1806 (52013).
         

      

   
      
         INHALT
         

         I: PROLOG

         Monumentale Geschichte

         Männerphantasien

         Ein außergewöhnlicher Normalfall

         II: DIE ERBTOCHTER

         Rituale und Reliquien

         Theatrum Europaeum

         Hinterbühne und Vorderbühne

         Höfisches Curriculum

         Dynastische Schachzüge

         Die Hochzeit

         Der höfische Kosmos

         Die Logik der Gunst

         Maklerin kaiserlicher Gnade

         Der glücklose Ehemann

         III: DER ERBFOLGEKRIEG

         Herrscherwechsel

         Treue und untreue Ungarn

         Die Königin ist nackt

         Krieg führen aus der Ferne

         Krieg führen vor Ort

         Pandurentheresl

         IV: KAISERIN, KAISER UND REICH

         Kaiserkrönung

         Franz I. Stephan

         Reichspolitik

         Treue Klienten

         V: REFORMEN

         Der Staat als Maschine

         Alte Gewohnheiten

         Ein neues System

         Ich bin nicht mehr dieselbe

         Favoritenwechsel

         Noch ein neues System

         Reformbilanz

         VI: KÖRPERPOLITIK

         Schönheit

         Liebe und Libertinage

         Keuschheitsfeldzug

         Gerüchte

         Disziplinierung der Untertanen

         Geburten

         VII: DISTINKTIONEN UND FINESSEN

         Audienzen

         Untertanen am Hof

         Distinktionen und Finessen

         Der Herr der Zeichen

         Höfischer Stundenplan

         Arbeit am Charisma

         Solennitäten und Divertissements

         Ritter der Tafelrunde

         VIII: SIEBEN JAHRE KRIEG

         Revanche

         Sieben Jahre Krieg

         Reichskrieg – Religionskrieg

         Medienkrieg – Informationskrieg

         Desaströse Bilanz

         IX: DAS KAPITAL DER DYNASTIE

         Kleine Herrschaften

         Erziehungsregeln

         Opfer der Politik

         Isabella von Parma

         Noch ein Opfer

         Gott und van Swieten

         X: MUTTER UND SOHN

         Der Tod in Innsbruck

         Ein Kaiser ohne Land

         Wie die Aufklärung an den Hof kam

         Machtproben

         Das Regentschafts-Dilemma

         Die Aufteilung des «polnischen Kuchens»

         XI: DIE RELIGION DER HERRSCHAFT

         Verehren und verehrt werden

         Vernünftige Religion

         Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen

         Staatskirchenpolitik

         Vampire, Wunderheiler und Kalendermacher

         Freigeister und Modephilosophen

         XII: DAS FREMDE IM EIGENEN

         Einheit und Vielfalt

         «Angst und Abscheu» – die Juden

         «Unheilbar räudige Schafe» – die Geheimprotestanten

         Unsere guten Türken

         XIII: DIE UNTERTANEN

         Unsere getreuen Unterthanen

         Informationsflut

         Fleiß und Disziplin

         Neue Schulen

         Iustitia et clementia

         Widersetzlichkeit in Böhmen

         Der letzte Krieg

         XIV: DER HERBST DER MATRIARCHIN

         Lebensüberdruss

         Alter Ego Marie Christine

         Mustersöhne, Musterstaaten

         Widerspenstige Töchter

         Carolina von Neapel

         Amalia von Parma

         Marie Antoinette

         Maximilian

         Daheimgebliebene

         Schlechtes Wetter für eine weite Reise

         XV: EPILOG

         Herrschertugenden

         Kontrollphantasien

         Aus der Zeit gefallen

         ANHANG

         ANMERKUNGEN

         I: Prolog

         II: Die Erbtochter

         III: Der Erbfolgekrieg

         IV: Kaiserin, Kaiser und Reich

         V: Reformen

         VI: Körperpolitik

         VII: Distinktionen und Finessen

         VIII: Sieben Jahre Krieg

         IX: Das Kapital der Dynastie

         X: Mutter und Sohn

         XI: Die Religion der Herrschaft

         XII: Das Fremde im Eigenen

         XIII: Die Untertanen

         XIV: Der Herbst der Matriarchin

         XV: Epilog

         DANK

         ABKÜRZUNGEN

         QUELLEN UND LITERATUR

         Ungedruckte Quellen

         Österreichisches Staatsarchiv, Abt. Haus-, Hof- und Staatsarchiv

         Österreichische Nationalbibliothek

         Fürstlich Liechtensteinsches Domänenarchiv: VA 5-2-2

         Gedruckte Quellen

         Literatur (nach 1800)

         GLOSSAR

         GENEALOGISCHE TABELLEN

         KARTE DER 
HABSBURGISCHEN LÄNDER

         BILDNACHWEIS

         Tafelteil

         Textteil

         PERSONENREGISTER*

      

   
      
         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_901.jpg]

            Abb. 1: Reliquiar mit einem Nagel vom Kreuz Christi, um 1650, aus der Kaiserlichen Schatzkammer
               Wien
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_902.jpg]

            Abb. 2:  Maria Theresia als kleines Kind mit Puppe. 
Unbekannter Künstler, Klagenfurt, Elisabethinenkonvent

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_903.jpg]

            Abb. 3:  Öffentliche Tafel anlässlich der Hochzeit Maria Theresias mit 
Franz Stephan von Lothringen 1736. Werkstatt Martin van Meytens 
zugeschrieben. An der Tafel (von links): Erzherzoginnen Maria Anna 
und Maria Magdalena (die Schwester Karls VI.), Kaiser Karl VI., 
Kaiserin Elisabeth Christine, Maria Theresia und Franz Stephan

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_904.jpg]

            Abb. 4:  Krönung Maria Theresias zum König von Ungarn 
in Pressburg 1741. Aus der Serie von Zeremonialgemälden, 
die Maria Theresia 1769–70 von Franz Moessmer und 
Wenzel Pohl für die Ungarische Hofkanzlei malen ließ

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_905.jpg]

            Abb. 5:  Damencaroussel in der Winterreitschule am 2. Januar 1743. 
Werkstatt Martin van Meytens, 1769/70

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_906.jpg]

            Abb. 6:  Kaiser Franz I. Stephan im Krönungsornat. 
Wenzel Pohl, 1755

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_907.jpg]

            Abb. 7:  Joseph im Alter von drei Jahren als Thronfolger in 
ungarischer Tracht. Werkstatt Martin van Meytens, 1744

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_908.jpg]

            Abb. 8:  Porträts Maria Theresias und Franz Stephans 
auf Hollitscher Fayencen, Mitte 18. Jahrhundert

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_909.jpg]

            Abb. 9: Porträt Maria Theresias von Jean-Étienne Liotard, 1762
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_910.jpg]

            Abb. 10:  Wenzel Anton Graf Kaunitz-Rietberg im 
spanischen Mantelkleid. Werkstatt Martin van Meytens, 1749/50

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_911.jpg]

            Abb. 11:  Maria Theresia nimmt Karl Friedrich Graf Hatzfeld in den 
Sankt-Stephans-Orden auf, 1764. Werkstatt Martin van Meytens

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_912.jpg]

            Abb. 12:  Die Schlacht bei Hochkirch 1758. Johann Christian Brand, 
nach 1769 (Ausschnitt)

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_913.jpg]

            Abb. 13:  Schützenscheibe mit Allegorie der Victoria, wahrscheinlich zur Erinnerung an den
                  österreichischen Sieg über die Preußen in der Schlacht 
von Hochkirch 1758, Freistadt/Oberösterreich. Mühlviertler Schlossmuseum

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_914.jpg]

            Abb. 14: Die Kaiserliche Familie. Werkstatt Martin van Meytens, nach 1754
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_915.jpg]

            Abb. 15:  Marie Antoinette, Ferdinand und Maximilian tanzen das Schäferballett ‹Il trionfo
                  d’amore› anlässlich der zweiten Hochzeit 
Josephs II. 1765. Werkstatt Martin van Meytens

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_916.jpg]

            Abb. 16:  Einzug Isabellas von Parma in Wien, 1760. Aus dem Zyklus der 
Zeremonialbilder zur ersten Hochzeit Josephs II. Werkstatt Martin van Meytens

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_917.jpg]

            Abb. 17:  Franz I. Stephan auf dem Totenbett, 1765. Anonyme Zeichnung, angefertigt für Maria
                  Theresias ‹Totenkabinett›. Dem Bild liegt eine Skizze zugrunde, die Maria Theresia
                  unmittelbar nach dem Tod hatte 
anfertigen lassen.

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_918.jpg]

            Abb. 18: Ketzersturz. Kanzel-Himmel im Dom zu Gurk/Kärnten nach einem Entwurf der Wiener Theaterarchitekten
               Giuseppe und Antonio Bibiena (1740/41). Über der Kanzel der Heilige Geist in einem
               goldenen Strahlenkranz, darunter die Allegorie der Kirche, flankiert von einem Putto
               links mit der päpstlichen Tiara und einem Putto rechts mit Kreuzlanze, der die Schlange
               der Ketzerei ersticht. Im Vordergrund links sitzt die Allegorie des Glaubens mit Kreuz,
               Kelch und verschleiertem Gesicht. Ein schwarz gekleideter protestantischer Prediger
               stürzt dramatisch kopfüber in die Tiefe, sein ketzerisches Buch mit ihm.
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_919.jpg]

            Abb. 19: Altarbild in der Theresienkirche der Nadelburg, unbekannter Künstler. Links die heilige
               Theresa von Avila, rechts Joseph II. und zwei Manufakturarbeiter
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_920.jpg]

            Abb. 20: Schloss Schönbrunn, Ehrenhof. Bernardo Bellotto, gen. Canaletto, 1759/60
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_921.jpg]

            Abb. 21:  Exercitia corporis. Aus: Philipp von Rottenberg/Carl von 
Roettiers, Institutio archiducalis. Lehrtafel aus dem Unterrichtswerk 
für Erzherzog Ferdinand, 1769

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_922.jpg]

            Abb. 22:  Porträt Maria Theresias im türkischen Kostüm. 
Kopie, vermutlich nach Jean-Étienne Liotard, Martin van Meytens 
zugeschrieben, undatiert

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_923.jpg]

            Abb. 23: Maria Theresia im Reiterkostüm (Zuschreibung des Museums). Unbekannter Künstler,
               18. Jahrhundert
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_924.jpg]

            Abb. 24:  Maria Theresia als Witwe im Kreis ihrer erwachsenen Kinder. 
Von links: Marie Christine, Albert von Sachsen-Teschen, Maximilian, 
Marianne, Elisabeth, Joseph. Tempera von Heinrich Friedrich Füger, 1776

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_925.jpg]

            Abb. 25: Straßenszene in Wien. Freyung von Südosten. Bernardo Bellotto, gen. Canaletto, 1759/60
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_926.jpg]

            Abb. 26:  Joseph II. und Leopold in Rom, 1769. Doppelporträt 
von Pompeo Batoni

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_927.jpg]

            Abb. 27: Schönbrunn, Gartenseite, Bergl-Zimmer
            

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_928.jpg]

            Abb. 28:  Selbstporträt der Erzherzogin Marie Christine am Spinnrad, 
Mitte 18. Jahrhundert

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_929.jpg]

            Abb. 29:  Marie Antoinette. Elisabeth-Louise 
Vigée-Lebrun, 1779

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_930.jpg]

            Abb. 30:  Maria Theresia und ihre Kinder in Laxenburg. 
Unbekannter Künstler, 18. Jahrhundert

         

      

   
      
         I

         
PROLOG
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_001.jpg]

         Abb. 1: Maria-Theresia-Monument an der Wiener Ringstraße. Skulpturen von Caspar Zumbusch
            nach dem Programm von Alfred von Arneth, 1888
         

      

      
         Monumentale Geschichte
         

      

      Die Geschichte Maria Theresias, so wie sie üblicherweise erzählt wird, klingt wie
         ein Märchen: Es war einmal eine wunderschöne Prinzessin und junge Mutter, die erbte
         ein heruntergekommenes Riesenreich und wurde von unzähligen Feinden überfallen. Sie
         überzeugte eine Horde wilder, aber edler Krieger, für sie zu kämpfen, und verteidigte
         mit deren Hilfe ihren angestammten Thron, «ungebeugten Muthes ankämpfend gegen die
         zahlreiche Schaar sie umringender beutegieriger Feinde, und aus diesem Streite zwar
         nicht ohne Verlust, jedoch […] immerhin glücklich hervorgehend».[1] Dreimal trat sie gegen den ruchlosesten aller Gegner an und verlor ihre reichste
         Provinz. Aber das Schicksal wendete diese Niederlagen für sie zum Guten, denn nur
         dank dieser schweren Prüfung gelang es ihr, die missgünstigen alten Ratgeber ihres
         Vaters zu entmachten und so ihr marodes Reich mit Hilfe kluger Männer in einen modernen
         Staat zu verwandeln. «Der Staat, welcher früher fast als unrettbar verloren galt,
         ging zuletzt als Sieger hervor aus dem Kampfe, der ihn mit Verderben bedroht hatte.»[2] Diese märchenhafte Geschichte drang vor bis in die letzten Winkel historischen Bildungsguts –
         in die populären Bildersammelalben der Werbeindustrie des 20. Jahrhunderts: «Die 23jährige
         zeigte sich vom ersten Tage ihrer Regierung an als die geborene Herrscherin. Aus dem
         Trümmerhaufen von Ländern, den sie übernahm, erwuchs unter ihren Händen ein wirklicher
         Staat.»[3]
      

      Der Suggestionskraft dieser Heldenerzählung kann man sich schwer entziehen. Sie machte
         Maria Theresia im Laufe des 19. Jahrhunderts zu der Symbolgestalt österreichischer Staatlichkeit schlechthin.[4] Es fällt schwer sich vorzustellen, dass das nicht immer so war. Kurz nach 1800 schrieb
         ein Zeitgenosse: «Ich habe mich oft gewundert, wie es zuging, daß Maria Theresia,
         eine wirklich große Frau, so leicht vergessen werden konnte.»[5] In der Revolutionsepoche von 1789 bis 1848 hatte man mit ihr nicht mehr viel anzufangen
         gewusst. Ihr Sohn Joseph II. hatte sie als der Held der Stunde in der Publikumsgunst
         abgelöst – der nüchterne Rationalist, Verächter höfischer Pracht und vermeintliche
         Revolutionär, der selbst allerdings von der Revolution nicht mehr viel miterlebt hatte.
         Erst im Laufe des 19. Jahrhunderts wendete sich erneut das Blatt, und zwar vollständig.
         Maria Theresia wurde zur nationalstaatlichen Ikone, zur «ideale[n] Verkörperung der
         Größe und Schönheit Österreichs».[6] Je mehr die Habsburgermonarchie an territorialer Ausdehnung verlor, desto großartiger
         und glanzvoller wurde das Bild Maria Theresias ausgemalt.
      

      Dieses Bild ist – und zwar bis heute – geprägt von zwei ehrfurchtgebietenden Monumenten.
         Das eine ist das gigantische Denkmal am Wiener Burgring mit den Skulpturen von Caspar
         von Zumbusch, das 1888 von Kaiser Franz Joseph enthüllt wurde und alles bisher Dagewesene
         an Aufwand und Ausmaßen in den Schatten stellte.[7] Geschichtspolitisch flankiert wurde es von einem Gedenkbuch, das «für den Lesetisch
         jeder Familie der österreichisch-ungarischen Monarchie und deren Freunde und Verbündete»,
         für Militär und Schule gedacht war.[8] Der Plan zu dem Monument war seit der Niederlage bei Königgrätz 1866 gereift. Ein
         klassisches Reiterstandbild, wie man es Joseph II. 1807 oder dem Prinzen Eugen 1865
         gewidmet hatte, schien für Maria Theresia als Frau nicht schicklich; für sie musste
         man eine andere Bildformel finden, die von nicht geringerer imperialer Anmutung war.
         Die Lösung, die sich am Ende durchsetzte, erinnert an weibliche Allegorien der guten
         Regierung: Maria Theresia thront weit überlebensgroß majestätisch über ihren großen
         Männern, die in Gestalt von Reiterstandbildern, Statuen und Halbreliefs den massiven
         Sockel umgeben. In der linken Hand hält sie die Pragmatische Sanktion als eine Art
         Verfassungsurkunde der österreichischen Monarchie; mit der Rechten weist sie hinunter
         auf die Betrachter, das Volk. So, wie sie dort thront, flankiert von Tugendallegorien,
         erscheint sie weniger wie eine individuelle historische Person als vielmehr wie die
         majestätische Patronin und Mutter des Staates schlechthin, eine zweite Magna Mater Austriae, der historischen Realität weit entrückt. Für ihren Gatten Franz I. Stephan, den
         Kaiser des Römisch-deutschen Reiches, war in dem riesenhaften Ensemble kein Platz;
         an dieses längst untergegangene Reich wollte man nicht erinnert werden. Stattdessen
         ist Maria Theresia umgeben von lauter anderen «großen Männern, die Geschichte machten»:
         Feldherren, Ministern, Gelehrten und Künstlern.[9]
      

      Das andere, mindestens ebenso wirkmächtige Monument Maria Theresias ist die zehnbändige
         Biographie des Staatsarchivdirektors und Akademiepräsidenten Alfred Ritter von Arneth,
         der auch das Programm des Ringstraßendenkmals entworfen hat. Ohne Arneths Riesenwerk,
         erschienen zwischen 1863 und 1879 und flankiert von einer großen Zahl grundlegender
         Quelleneditionen, ist die Renaissance Maria Theresias im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts
         nicht denkbar. Bis heute ist sein Werk an Genauigkeit und Materialreichtum unübertroffen.
         Der Ritter von Arneth (1819–1897) ist der Inbegriff eines staatstragenden Gelehrten,
         wie sie die national-heroischen Geschichtsbilder des 19. und frühen 20. Jahrhunderts
         prägten. Er hatte 1848/49 als Vertreter des gesamtdeutschen Konstitutionalismus in
         der Frankfurter Paulskirche gesessen. Später wurde er Mitglied des niederösterreichischen
         Landtags, verlegte aber seine Aktivitäten in der zweiten Jahrhunderthälfte ganz weg
         vom Parlament und hin zu Archiv und Akademie, auf Geschichtsforschung und Geschichtspolitik,
         was ihm ein nahezu unangefochtenes Deutungsmonopol über die theresianische Zeit eingetragen
         hat.[10] Eine ähnlich tiefgreifende politische Wirkmacht hätte Arneth in keinem Parlament
         dieser Zeit erzielen können. Seine Biographie Maria Theresias ist zwar durchaus nicht
         frei von leisen kritischen Untertönen gegenüber der Protagonistin, aber insgesamt
         von dem gleichen Gestus der Heldenverehrung geprägt wie das Denkmal an der Ringstraße.
         «Das innerste Wesen der hohen Frau, ihre Anschauungsweise, ihre Meinungen und Ansichten
         recht zu ergründen, das ist wohl eine der schönsten Aufgaben, welche österreichische
         Geschichtsschreiber sich stellen können.» Antrieb seiner Quellenforschung war der
         «lebhafte Wunsch», so schrieb er, die «wahrhaften Schätze zum Ruhme der Kaiserinn
         selbst und ihres erlauchten Hauses, zur Ehre unseres Vaterlandes von vertrauenswerther
         Hand aus den Archiven erhoben und sie in einer des grossen Gegenstandes würdigen Weise
         zum Gemeingute gemacht zu sehen».[11]
      

      Während die beiden Monumente entstanden, büßte die Habsburgermonarchie Schritt für
         Schritt ihre einstige Größe ein. 1859 verlor sie die Lombardei und Venetien an den
         neuen italienischen Nationalstaat; 1866 unterlag sie Preußen und verließ den Deutschen
         Bund, 1867 musste sie die faktische Unabhängigkeit Ungarns hinnehmen, und 1871 beendete
         die Gründung des deutschen Kaiserreiches alle großdeutschen Hoffnungen – von den nationalen
         Segregationsbewegungen auf dem Balkan und den tiefen wirtschaftlichen Umbrüchen des
         ausgehenden Jahrhunderts ganz zu schweigen. In diesen Veränderungsstürmen ging es
         darum, aus der Betrachtung heroisch überstandener Krisen der Vergangenheit Hoffnung
         und Orientierung für die Zukunft zu schöpfen. Die Majestät eines Denkmals erhebt ja
         nicht nur diejenigen, denen es gewidmet ist, sondern vor allem auch diejenigen, die
         es errichten. Beide Denkmäler Maria Theresias, das aus Papier und das aus Bronze,
         sind Prachtexemplare monumentalischer Geschichte im Sinne von Friedrich Nietzsches
         berühmter zweiter Unzeitgemäßer Betrachtung ‹Vom Nutzen und Nachteil der Historie
         für das Leben› (1874). Monumentalisch nennt Nietzsche eine Geschichtsschreibung, die
         die Vergangenheit in den Dienst von Hoffnungen und Erwartungen der Gegenwart stellt:
         «Geschichte als Mittel gegen die Resignation». Sie lehrt, «daß das Große, das einmal
         da war, jedenfalls einmal möglich war und deshalb auch wohl wieder einmal möglich
         sein wird». Allerdings muss eine solche Geschichtsschreibung die Unterschiede zwischen
         Vergangenheit und Gegenwart einebnen; «die Individualität des Vergangenen [muss] in
         eine allgemeine Form hineingezwängt und an allen scharfen Ecken und Linien zugunsten
         der Übereinstimmung zerbrochen werden.»[12]
      

      Die monumentalische Geschichte des 19. Jahrhunderts steht zwischen uns und der historischen
         Gestalt Maria Theresias und versperrt uns die nüchterne Sicht auf sie. Denn zwischen
         ihrer Lebenszeit, dem Ancien Régime des 18. Jahrhunderts, und unserer Gegenwart haben
         sich so viele und so revolutionäre Veränderungen ereignet, dass es schwerfällt, hinter
         diese Veränderungen zurückzublicken. Es ist verführerisch, die eigenen politischen
         Identitätswünsche auf die majestätische Figur Maria Theresias zurückzuspiegeln und
         dort die eigene Gegenwart im Kern angelegt zu sehen. Was dabei leicht in Vergessenheit
         gerät, ist: Die politischen Gebilde, deren Oberhaupt Maria Theresia war, gibt es schon
         seit langem nicht mehr: weder das Heilige Römische Reich deutscher Nation mitsamt
         seiner alten Kaiserwürde noch das Länderkonglomerat des Allerhöchsten Erzhauses, dieser sonderbaren Monarchie ohne Namen, die allein durch die habsburgische Dynastie
         zusammengehalten wurde. Und auch die Nachfolgestaaten – das Kaisertum Österreich von
         1804, die Doppelmonarchie Österreich-Ungarn von 1867 ebenso wie das preußisch-deutsche
         Kaiserreich – sind dem Ersten Weltkrieg zum Opfer gefallen. Bei all diesen Umbrüchen
         handelte es sich nicht nur um ein Verschieben und Neu-Zuschneiden der Ländergrenzen,
         vielmehr veränderten die politischen Gebilde im Laufe des 19. und erst recht des 20. Jahrhunderts
         ihren Charakter von Grund auf. Diese mehrfachen tiefen Umbrüche wurden aber von vornherein
         begleitet und abgefedert durch Erzählungen und Symbole der Kontinuität, die es erleichterten,
         die trennenden Gräben zu übersehen. Denn ist nicht Wien noch immer die Hauptstadt
         Österreichs? Residiert das Staatsoberhaupt nicht noch immer in der Hofburg? Liegt
         es daher nicht nahe zu glauben, Maria Theresia und ihre Minister seien die Schöpfer
         des modernen Österreich gewesen?[13] Doch das ist eine optische Täuschung. So viele Nachfolgestaaten aus der alten Habsburgermonarchie
         im Laufe der Zeit hervorgingen, so viele unterschiedliche Erzählungen von Kontinuität –
         bzw. Diskontinuität – entstanden auch. Man kann außer einer österreichischen auch
         eine deutsche, eine ungarische, tschechische, slowakische, slowenische, serbische,
         rumänische, belgische oder italienische Geschichte Maria Theresias erzählen, und diese
         wiederum in monarchistischen, sozialistischen oder parlamentarisch-demokratischen
         Varianten, und in jeder dieser Erzählungen würde Maria Theresia eine je andere Rolle
         spielen.[14] Es ist nicht leicht, sich von solchen Kontinuitätskonstruktionen zu distanzieren,
         wie es die Absicht dieses Buches ist. Und selbst wenn man das tut, muss man sich bewusst
         bleiben, dass auch eine post-moderne, post-nationalistische Perspektive auf Maria
         Theresia, 300 Jahre nach ihrer Geburt, selbstverständlich eine unter vielen möglichen
         Perspektiven ist und keinen Anspruch auf objektive Gültigkeit erheben kann. Der Unterschied
         besteht nur darin, dass hier bewusst eine Perspektive der Fremdheit eingenommen wird.
         Anders als in Nietzsches monumentalischer Historie sollen die Gräben, die die Gegenwart
         vom 18. Jahrhundert trennen, gerade nicht eingeebnet und die scharfen Kanten der Figur
         gerade nicht abgeschliffen werden. Kurzum: Es soll keine falsche Vertrautheit mit
         Maria Theresia aufkommen: Man muss sich die Heldin vom Leibe halten.[15]
      

      
         Männerphantasien
         

      

      Was die hergebrachte Geschichte von Maria Theresia so märchenhaft erscheinen lässt,
         ist vor allem der Umstand, dass das gänzlich Unerwartete eintrat, und unerwartet erschien
         die wundersame Rettung der Monarchie nicht zuletzt deshalb, weil sie einer Frau zu
         verdanken war. So sahen es schon die zeitgenössischen Lobredner: Was konnten wir so vielen, so dringenden Gefahren entgegen setzen? Eine Frau, von der wir so viele Gegenwart des Geistes, so viele Unerschrockenheit, Muth, Standhaftigkeit […]
               nicht erwarteten, weil eine so schwere Bürde auch männlichen Schultern unerträglich
               schien.[16] Das vor allem machte die Faszinationskraft Maria Theresias aus: die erstaunliche
         Verbindung von männlichem Heldentum und weiblicher Tugend, ihre ‹mütterliche Majestät›.[17] Sie war bekanntlich nicht nur eine Herrscherin, sondern auch eine treue Gattin und
         sechzehnfache Mutter. Sensationelle Fruchtbarkeit, verbunden mit tatkräftiger Herrschaft,
         also gleichsam weibliche und männliche Vollkommenheit in einer Person, das ließ Maria
         Theresia als Ausnahmefigur erscheinen. Selbst unter den berühmten weiblichen Herrscherinnen
         der Weltgeschichte – Kleopatra, Elisabeth I. oder Katharina II. – erschien sie exzeptionell.
         Während bei den anderen die Herrschaft zu Lasten der Rolle als Gattin und Mutter ging –
         sie waren entweder unverheiratet oder unfruchtbar oder sexuell ausschweifend oder
         alles zusammen –, vereinte allein Maria Theresia weise Regentschaft, treue Gattenliebe,
         untadelige Sitten und blühende Fruchtbarkeit in einer Person. Sie erschien, mit anderen
         Worten, als Ausnahme selbst unter den Ausnahmen.[18]
      

      Für das nach wie vor dynastisch geprägte 18. Jahrhundert war weibliche Regentschaft
         als solche allerdings noch keineswegs besonders ungewöhnlich. Weiberherrschaft galt zwar auch damals als etwas wenig Wünschenswertes, aber nicht als Widerspruch
         in sich; die Sphären des Öffentlichen und des Privaten, der Politik und der Familie
         waren noch nicht kategorial getrennt. So fanden zwar auch die Zeitgenossen Maria Theresias
         Herrschaft bereits bemerkenswert, weil sie als Angehörige des schwachen Geschlechts
         eine derartige Tatkraft an den Tag legte. Doch vollkommen abwegig erschien den Zeitgenossen
         ihre Regentschaft nicht: Sie sei eine Frau, und eine Mutter ihres Landes, wie ein Fürst ein Herr, und Vater seines
               Landes seyn kann, hieß es, und ihre Regierung beweise, dass die größte Kunst aller Künste, die Kunst Länder zu beherrschen, nicht über die Seele
               eines Frauenzimmers sey.[19] Außergewöhnlich war im 18. Jahrhundert weniger, dass eine Frau Herrschaft ausübte,
         außergewöhnlich war vielmehr, dass ein Monarch, ob Mann oder Frau, das Geschäft des
         Regierens als persönliche Aufgabe derart ernst nahm. Es gab viele Arten von Fürsten:
         Kunstmäzene, Frauenliebhaber, Kriegshelden, Jäger, Hausväter, Gelehrte, Philosophen;
         jeder Fürst konnte in der Gestaltung seines persönlichen Lebensalltags die jeweilige
         Vorliebe ausgiebig kultivieren. Nur die wenigsten machten das persönliche Regieren
         so zu ihrer Sache, wie Maria Theresia es tat. Sie entsprach in vieler Hinsicht den
         Kriterien eines pflichtbewussten Herrschers in bemerkenswert hohem Maße, mehr als
         die meisten anderen Fürsten ihrer Epoche.
      

      Das pflegten schon die Zeitgenossen als Maria Theresias Männlichkeit der Seele zu preisen, ihre virilità d’anima.[20] Man nannte sie einen Grand-Homme,[21] im reizenden Körper einer Königinn ganz ein König, nach der herrlichsten, allumfassendsten
               Bedeutung dieses Wortes.[22] Spätere Historiker nahmen das auf und bezeichneten sie als einen «Mann voll Einsicht
         und Tatkraft».[23] Dass in einem weiblichen Körper eine männliche Seele wohnen könne, war ein alter
         Topos, der allerdings weniger dazu diente, die Frauen zu erhöhen, als die Männer zu
         beschämen. Männliche Tapferkeit oder Entschlossenheit, männlichen Mut oder Geist an
         einer Frau zu loben dient vor allem als indirekte Kritik an den Männern – übrigens
         bis zur Gegenwart, etwa wenn man Margaret Thatcher oder Angela Merkel als «einzigen
         Mann im Kabinett» bezeichnet.[24] In diesem Sinne hatte Friedrich II. über die Kaiserin geschrieben: Einmal haben die Habsburger einen Mann, und dann ist es eine Frau.[25] Umgekehrt spottete eine habsburgfreundliche Flugschrift im Erbfolgekrieg, Friedrich
         habe an einer Frau seinen Mann gefunden.[26] Wenn eine Frau der bessere Mann ist, dann stellt das den Männern ein vernichtendes
         Zeugnis aus. Der springende Punkt ist: Indem man eine heroische Ausnahmefrau wie Maria
         Theresia als «echten Mann» bezeichnet, tastet man die Geschlechterhierarchie nicht
         an, sondern bestärkt sie noch. Denn vorausgesetzt wird ja dabei, dass Männlichkeit
         ein Kompliment und das männliche Geschlecht das überlegene sei.
      

      Im Laufe der Zeit wurde die Verbindung von Weiblichkeit und Herrschaft als solche
         zunehmend zu einer Provokation, zu einem Paradox, was sie im 17. und 18. Jahrhundert
         noch nicht gewesen war. Im Zeitalter des Rationalismus hatte man zwischen physischer
         Existenz und politischer Rolle durchaus unterscheiden können, im Sinne des Satzes
         «Die Vernunft hat kein Geschlecht».[27] Wenn man schrieb, Regentinnen […] hören auf, Frauen zu seyn, sobald sie den Thron besteigen,[28] so hieß das nicht, dass sie sich als Herrscher in Männer verwandelten, sondern dass
         ihr körperliches Geschlecht für die Regentschaft keine Rolle spielte. Auf diese Weise
         zwischen physischer und politischer Existenz zu unterscheiden kam im 19. Jahrhundert
         nicht mehr in Frage: Die Frauen erschienen vielmehr durch und durch von ihrer Körperlichkeit
         beherrscht. Für die Revolutionäre um 1800 war weibliche Herrschaft ein Verfallssymptom
         des dekadenten Ancien Régime, das Herrschaft an Geburt und nicht an Wahl und Leistung
         knüpfte. Die neue bürgerliche Geschlechterordnung schloss die Frauen in viel rigoroserer
         Weise von der Sphäre des Politischen und der Öffentlichkeit aus, als es in der Adelsgesellschaft
         des Ancien Régime je der Fall gewesen war. Die Historiker, deren Fach nun zur nationalen
         Legitimationswissenschaft aufstieg, betrachteten Frauen daher grundsätzlich nicht
         als ihr Thema. Für sie war der vornehmste Gegenstand der Geschichte die Politik –
         das Reich der Freiheit, des Fortschritts und zugleich das exklusive Reich des Mannes.
         Die Frau hingegen gehörte für sie dem Reich der Natur an: dem Reich der Notwendigkeit,
         des Kreatürlichen, des ewig gleichen Kreislaufs der Reproduktion. Der Mediävist Heinrich
         Finke brachte es 1913 mit unübertroffener Deutlichkeit auf den Punkt: «Weltgeschichte
         ist Menschheitsgeschichte, das heißt Geschichte des Mannes und seiner Entwicklung.
         Nur als Akzidens tritt die Frau und die Geschichte ihrer Entwicklung hinzu. Aufgezeichnet
         sind deshalb auch nur, oder vorzugsweise, die Taten des Mannes.»[29]
      

      In dieses Weltbild ließ sich eine weibliche Herrscherin wie Maria Theresia am besten
         dadurch integrieren, dass man sie als die große Ausnahme behandelte, die die Regel
         bestätigt. Denn erst die Verletzung einer Regel sorgt ja dafür, dass die Regel als
         solche Kontur erhält; die Überschreitung einer Grenze macht die Grenze erst richtig
         sichtbar – vorausgesetzt, dass die Ausnahme eben eine Ausnahme bleibt. Normative Ordnungen
         leben von solchen Ausnahmen. Auch für weibliche Herrscherinnen wie Maria Theresia
         gilt, was über die Ausnahmefrauen in der Kunst gesagt worden ist, nämlich dass sie
         «nur unter der Bedingung institutionell anerkannt wurden, dass sie als Ausnahme beschreibbar
         waren oder die Ausnahme blieben».[30] Als Ausnahmefrau gefährdete Maria Theresia die hergebrachten Geschlechterrollen
         nicht, ganz im Gegenteil, sie erlaubte es den Historikern, in der Bewunderung ihrer
         Weiblichkeit, Schönheit, Fruchtbarkeit, Natürlichkeit, Anmut, Wärme und Hingabe geradezu
         zu schwelgen. «Der Zusammenklang von Frau und Regentin ist es, der Maria Theresia […]
         einen unvergleichlichen Reiz verleiht: daß sie ihr Lebenswerk vollbrachte, ohne das
         Geringste von ihrem weiblichen Wesen einzubüßen.»[31] «Alles an ihr ist naturtriebhaft, einem klugen, gar nicht reflektierenden und abstrahierenden
         Kopf und einem reichen Gemüt entsprungen und voll des Reizes für den Betrachter auch
         im Unlogischen und Unsystematischen.»[32] Maria Theresia, so befanden die Herren, regierte nicht nach abstraktem Räsonnement;
         Begriff und Reflexion waren ihr fremd; sie handelte naiv und intuitiv, besaß «mehr
         Bildung des Herzens als des Verstandes».[33] Ihr weibliches Wesen manifestierte sich in ihrem «praktischen, ganz auf das Konkrete
         ausgerichteten», «natürlichen Hausverstand», ihrem «Herzenstakt» und «weiblichen Charme»,
         ihrer «gewinnende[n] Güte und ein[em] gewisse[n] Anlehnungsbedürfnis».[34] Immer war sie «die liebende, sorgende Mutter»; wie es sich für «ein Vorbild tiefster
         und echtester Weiblichkeit» gehört, ließ sie «ihren Verstand stets dem Herzen folgen»,
         und was der weiblichen Geschlechterstereotype mehr sind. Die Zitate ließen sich endlos
         fortsetzen.[35] In einem panegyrischen Essay anlässlich ihres 200. Geburtstages 1917, der in dem
         offiziösen Gedächtnisband von 1980 wieder abgedruckt wurde, erhob Hugo von Hofmannsthal
         die Ausnahmegestalt Maria Theresia vollends in die Sphäre des Übernatürlichen, Einzigartigen
         und Unvergleichlichen und schwärmte von ihrer magischen Wirkung, ihrem Mysterium.
         Ihre Einzigartigkeit sah er darin, dass Mütterlichkeit und Herrschaft, die sich eigentlich
         ausschlössen, hier in eins fielen. Hofmannsthal nahm den Titel Magna Mater Austria wörtlich und schrieb Maria Theresia eine Art politischer Gebärfähigkeit zu: «Das
         dämonisch Mütterliche in ihr war das Entscheidende. Sie übertrug auf ein Stück Welt,
         das ihr anvertraut war, ohne Reflexion ihre Fähigkeit, einen Körper zu beseelen, ein
         Wesen in die Welt zu setzen, durch dessen Adern die Empfindung des Lebens und der
         Einheit fließt».[36] Staatsbildung erschien als natürlicher Geburtsvorgang, der habsburgische Territorienkomplex
         als beseeltes Wesen, dem die mütterliche Herrscherin ebenso das Leben schenkt wie
         ihren sechzehn Kindern. Maria Theresias außergewöhnliche Verbindung von Weiblichkeit
         und Herrschaft machte sie aber auch für diejenigen attraktiv, die dazu neigten, die
         Geschlechterhierarchie in sexueller Hinsicht auf den Kopf zu stellen und der Frau
         den dominanten Part zuzuweisen. Es ist daher kaum überraschend, dass auch Leopold
         von Sacher-Masoch die Kaiserin zu seinem Idol erkor. Höchst angeregt von dem Porträt
         «Maria Theresia als Sultanin» (Farbtafel 22), imaginierte er sie sich als Heldin einer
         «erotischen Legende», als die «Schönste ihres Geschlechts», in der schon früh «die
         Herrschsucht mit wahrhaft dämonischer Energie» erwacht sei und die nicht nur den «von
         seinem Glück berauschte[n] Bräutigam», sondern auch den Staatskanzler Kaunitz dazu
         veranlasste, ihr «zu gehorchen wie ihre Sklaven».[37]
      

      Maria Theresias pointierte Weiblichkeit verlangte nach einem männlichen Pendant. Was
         lag da näher, als den lebenslangen Konflikt zwischen ihr und dem ungefähr gleichaltrigen
         König von Preußen in Begriffen des Geschlechterverhältnisses zu beschreiben und auf
         diese Weise zum überzeitlich-allgemeinen, naturgegebenen Gegensatz zwischen Mann und
         Frau zu überhöhen. Dazu neigte vor allem die preußisch-kleindeutsche Geschichtsschreibung
         eines Ranke, Droysen oder Treitschke.[38] Das Begriffspaar männlich/weiblich diente als griffiger Code zur Ordnung der Welt
         und des Geschichtsverlaufs: männliches Preußen gegen weibliches Österreich, kühner
         Angriff gegen schwerfällige Verteidigung, Kräfte des Fortschritts gegen Kräfte der
         Beharrung, Protestantismus gegen Katholizismus, Norden gegen Süden, Zukunft gegen
         Vergangenheit, entschlossenes Handeln gegen unentschlossenes Schwanken, Homogenität
         gegen Heterogenität und so fort. Friedrich II. und Maria Theresia verhielten sich
         nach diesem Muster zueinander wie Verstand und Gefühl, Geist und Herz, Sterilität
         und Fruchtbarkeit, rationalistische Kälte und mütterliche Wärme, tragische Zerrissenheit
         und in sich ruhende Ganzheit. Die österreichische Kultur war so weiblich wie die preußische
         männlich. Kurzum: Alles fügte sich harmonisch zum ewigen Antagonismus von Mann und
         Frau.
      

      Das Schema männlich/weiblich ließ sich flexibel an wechselnde politische Konjunkturen
         anpassen. Die beiden Geschlechter konnten je nach politischem Bedarf entweder als
         unvereinbare Gegensätze erscheinen – das war die preußisch-kleindeutsche Lesart. Oder
         sie konnten als zwei einander korrespondierende Pole dargestellt werden, die erst
         gemeinsam das Ganze des wahren Deutschtums ausmachen – das war die großdeutsche Lesart.
         In ihrer «monumentalen Größe» je andersartig, aber einander ebenbürtig, verwandelten
         sich Maria Theresia und Friedrich II. geradezu in das Traumpaar der großdeutschen
         Geschichte, dessen Romanze leider von einem widrigen Schicksal vereitelt worden war.
         Heinrich Kretschmayr leistete sich schon 1925 in der Reihe ‹Die deutschen Führer›
         das Gedankenspiel, was aus Deutschland Großartiges hätte werden können, wenn ihre
         Eltern sie miteinander verheiratet hätten, und nannte es tragisch, dass «Preußen nur
         gegen Deutschlands Einheit zum Staate werden konnte» und Deutschland, «indem Österreich
         und Preußen einander zu Höchstleistungen emportrieben und so in Ehren bestanden, diesen
         ihren Wettkampf mit der kaum heilbaren Zerreißung seiner Einheit hat bezahlen müssen».[39] Maria Theresia erschien nicht nur als die größte, sondern auch als «die deutscheste
         Frau der Zeit, vielleicht aller Zeit: offen, wahr, gemütvoll, tugendsam, eine vorbildliche Gattin und Mutter», so
         schwärmte der böhmisch-österreichische Schriftsteller Richard von Kralik 1916.[40] Und der deutsche Historiker Willy Andreas beschwor 1930 anlässlich der Gedächtnisausstellung
         in Schloss Schönbrunn die höhere Einheit des deutschen Volkes im Gegenüber von Maria
         Theresia und Friedrich II., Süden und Norden, Katholizismus und Protestantismus. Wie
         sich der Gegensatz zwischen Mann und Frau in der Ehe in höherer Harmonie auflöst,
         so machten sie beide gemeinsam die Vollkommenheit der Epoche aus: «Ihr historisches
         Dasein aber, als Ganzes genommen, macht einen Teil der allgemeinsten, vorwaltenden
         Epocheninhalte aus. Nicht zu Unrecht empfängt das Zeitalter von Friedrich dem Zweiten
         und Maria Theresia seinen Namen.»[41]
      

      Nach dem Anschluss Österreichs 1938 hatte diese Geschichtsdeutung naheliegenderweise
         Hochkonjunktur. Als Heinrich Ritter von Srbik vier Jahre später das heiß ersehnte
         «großdeutsche Volksreich, geboren aus dem Willen der Nation und geschaffen durch die
         Tat eines genialen Deutschen» bejubelte, fand er, nun sei die Zeit endlich reif, Maria
         Theresia und Friedrich den Großen «in der stolzen Symphonie unseres Volksganzen zu
         vereinen». Ihre «entgegengesetzten Lebensprinzipien» und die widerstreitenden Bedürfnisse
         ihrer Staaten hätten zwar zu ihren Lebzeiten verhindert, dass sie «die innere Brücke
         zueinander» fanden. Das könne aber die Nachgeborenen nicht daran hindern, in den beiden
         «das stolze Besitztum des Gesamtvolks zu erblicken».[42] Für Srbik war Maria Theresia nun die ideale «Verkörperung des deutschen Frauentums»:
         «Deutsch war ihr Denken und Fühlen, deutsch ihr Humor, […] deutsch die Treue und Liebe
         zu ihrem leichtlebigen Gatten und zur Schar ihrer Kinder». Nach preußischem Vorbild
         hatte sie «einen wahren Staat geschaffen mit fester Obrigkeitsordnung und gediegener
         Verwaltung», der «dem Wesen nach ein deutscher» Staat war. Die von ihr erneuerte deutsche
         Kultur habe sich «über das Kulturgefälle der Monarchie nach dem ferneren Osten Mitteleuropas
         ergossen» und «den deutschen Volksboden» um Siebenbürgen und das Banat erweitert.
         Und, nicht zu vergessen: «Sie war eine instinktive Feindin des Judentums». Kurzum:
         «Das Schaffen dieser völlig deutsch fühlenden, ihres Deutschtums bewußten Frau», in
         der auch «der alte deutsche Kaisergedanke […] noch immer ein stilles Leben» lebte,
         war nicht genug zu preisen.[43]
      

      Nach dem Zweiten Weltkrieg verzichtete man auf österreichischer Seite lieber auf die
         Betonung der höheren Einheit der Gegensätze und zog es vor, sich wieder allein mit
         dem einen der beiden Pole, dem weiblich-theresianischen, zu identifizieren. So beschrieb
         der Schriftsteller Friedrich Heer in seinem Essay ‹Humanitas austriaca› 1958 die Kaiserin
         als Verkörperung eines spezifisch österreichischen Menschentums, das, «bedingt durch
         ein starkes Mitwirken des weiblichen Elements», gekennzeichnet sei durch Feindschaft
         gegen das ‹Abstrakte›, durch Leichtigkeit und Mitmenschlichkeit. Der österreichische
         Mensch an sich sei tolerant, die jahrhundertelange gewaltsame Rekatholisierungspolitik
         der Habsburger hingegen unösterreichisch. «Maria Theresia kämpft gegen den sehr einseitig
         willentlich orientierten Mann Friedrich II. und gegen eine Aufklärung, in der sie
         ein männisches willentliches, ideologisches, gewalttätiges Element wittert.»[44] Nun, da es galt, sich gegen das nationalsozialistische Deutschland abzusetzen, bewährte
         sich der alte Antagonismus zwischen Maria Theresia und Friedrich II.: Vertrauen, Liebe
         und Fürsorge hier, Misstrauen, Gewalttätigkeit und ideologische Verblendung dort.
         Die sexuelle Codierung des österreichisch-preußischen Gegensatzes trieb noch einmal
         farbige Blüten. Ein besonders schönes Beispiel dafür ist die Beschreibung Wiens durch
         den Publizisten Wilhelm Hausenstein, der die «These vom matriarchalischen Charakter
         des österreichischen Barockkaisertums» vertrat.[45] Der mütterlichen Fruchtbarkeit und Üppigkeit Maria Theresias entsprechen die Unfruchtbarkeit
         und Kargheit Friedrichs II. An der Topographie Wiens entfaltet er den Gedanken buchstäblich
         Schritt für Schritt, indem er sie von außen nach innen abschreitet. Wien ist das Zentrum
         der Habsburgermonarchie, das Zentrum der Stadt ist barock, und dieser Wiener Barock
         ist weiblich: «Metaphorisch würde sich sagen lassen, das Wiener Barock scheine einigermaßen
         auf jenen Mittelpunkt österreichischer Kultur hinzustreben, der Maria Theresia heißt. […]
         Gewiß, das Wiener Barock ist älter als Maria Theresia […], aber dennoch mutet die
         Geschichte Wiens wie eine Strömung an, die den Sinn, die Bestimmung hat, diesem mütterlichen
         Delta zuzumünden.» Im Gegensatz zu «männlich-barocken» Städten wie Rom oder Berlin
         habe Wien keine «mächtig einstoßende und ganz klar orientierende Via triumphalis»,
         hier regiere «vielmehr ein tief eingewurzeltes Gesetz weicher, achsenloser Agglomeration».
         Im weiblich-barocken Wien verschwimmen gar die Geschlechterunterschiede, so dass «die
         Büsten von Männern und Frauen auf den ersten Anblick nicht immer zu unterscheiden
         sind»: Franz I. ist effeminiert, Maria Theresia hingegen tritt in gebieterisch-männlicher
         Haltung auf. «In diesem seltsamen Widerspiel spricht ein Stück der innersten Verfassung
         Wiens sich aus: das axiale Element (der Mann) scheint von der weiblichen Fülle und
         Gewalt überblendet, und alles sammelt sich um eine mütterliche Kernfigur in konzentrischen
         Kreisen». Der topographische Mittelpunkt des tief-weiblichen Wien ist die Hofburg,
         deren Mittelpunkt ist das weiß-goldene Paradeschlafzimmer, und dessen Mittelpunkt
         wiederum, auf den die ganze Schilderung zuläuft, ist das kaiserliche Ehebett (das
         bereits unter Kaiser Franz Joseph als museales Erinnerungsstück zum Gedenken an Maria
         Theresia präsentiert wurde). Die Phantasie des Autors überschlägt sich beim Anblick
         «des schweren und üppigen Prachtbettes der Kaiserin, des Ehebetts einer majestätischen
         Liebe»; es ist «das Ungewöhnlichste, das Besonderste der Wiener Hofburg», «die Wurzel
         des Wesens dieses ganzen Schlosses», «die Mitte des Lebens der Hofburg». Das Bett
         und sein Gegenstück, der eheliche Sarkophag in der Gruft, bilden gemeinsam das «Zentrum
         der Dynastie, Vollendung der österreichischen Geschichte»: «Haupt und Herz Wiens –
         in der Gestalt einer Frau!»
      

      1945 war für die Maria-Theresia-Historiographie wie auch sonst für die deutsche und
         österreichische Geschichtswissenschaft kein tiefer Bruch. Die Historiker fanden aus
         der Untertanenperspektive nicht heraus und schrieben über Maria Theresia noch lange
         im hochgestimmten Ton der panegyrischen Festrede.[46] Noch in den Jubiläumsschriften zur 200. Wiederkehr des Todesjahres 1980, als der
         Essay von Hofmannsthal bezeichnenderweise noch einmal nachgedruckt wurde, klingt dieser
         Ton wieder an. Die unangefochtene Dominanz des nationalstaatlich-konservativen Mythos
         machte Maria Theresia offenbar für andere Herangehensweisen uninteressant. Noch in
         einem aktuellen Forschungsüberblick wird sie als «perhaps the least controversial
         figure in Habsburg history» bezeichnet; ihr Bild tendiere immer noch dazu, «to be
         overly kitschy».[47] Die Frauenbewegung der 1970er Jahre, die zuerst die Frauen- und dann die Geschlechtergeschichte
         erfand, interessierte sich auffallend wenig für Maria Theresia und versuchte gar nicht
         erst, sie ihrerseits für ihre Zwecke zu vereinnahmen. Es klang fast ironisch, als
         Barbara Sichtermann in der Zeitschrift ‹Emma› 2010 die Kaiserin als Bild einer emanzipierten
         Frau und Mutter in Anspruch nahm, die eine selbstbestimmte Partnerschaft lebte und
         die Balance zwischen Beruf und Familie spielend meisterte.[48] Den feministischen Historikerinnen der ersten Generation ging es vor allem darum,
         den unsichtbaren und benachteiligten Frauen in der Geschichte zu einer Stimme zu verhelfen.
         Die von Generationen männlicher Historiker zur Ausnahmefigur verklärte ‹Reichshausfrau›
         eignete sich kaum zum Gegenstand einer neuen, emanzipatorischen Frauengeschichte,
         ganz im Unterschied etwa zu ihrer Tochter Marie Antoinette. Auf die Ikone der national-konservativen
         Politikgeschichte konnte frau verzichten. Eine Gestalt wie Maria Theresia passte in
         die Kategorien der feministischen Geschichtswissenschaft, die sich vor allem für die
         Befreiung der Frau aus der Opferrolle interessierte, ebenso wenig, wie sie zuvor in
         die Kategorien der traditionellen «Männer machen Politik»-Geschichte gepasst hatte.
      

      Das Desinteresse an Maria Theresia ist jedenfalls auffällig. Viele aktuelle Forschungen
         zur Habsburgermonarchie im Allgemeinen und zum Wiener Hof im Besonderen enden signifikanterweise
         mit dem Jahr ihres Herrschaftsantritts, 1740.[49] Man interessiert sich zwar inzwischen für Franz I. Stephan, für einzelne ihrer Spitzenbeamten,
         Aristokraten und Minister,[50] auch für ausgewählte Sachthemen wie die Grenzraumpolitik, die Religionspolitik oder
         die transkulturellen Verflechtungen mit dem Osmanischen Reich[51] – aber kaum für die Person der Kaiserin-Königin. Nur ihre Inszenierung in der Kunst
         ist mittlerweile ein großes Thema, dessen sich die Kunsthistoriker intensiv angenommen
         haben.[52] Nach dem zweibändigen Werk von Eugen Guglia aus dem Jubiläumsjahr 1917 wurde lange
         keine deutschsprachige wissenschaftliche Biographie über Maria Theresia mehr veröffentlicht.[53] Das überließ man entweder französischen und britischen Historikern, die von dem
         nationalstaatlichen Mythos weniger infiziert waren,[54] oder Autorinnen und Autoren populärer Sachbücher, die mit Titeln wie ‹Kinder, Kirche
         und Korsett› einen Blick durchs Schlüsselloch der Hofburg versprachen.[55]
      

      Dass die jüngere Generation der Historikerinnen und Historiker um Maria Theresia bisher
         einen Bogen macht, hat zur Folge, dass ihr Bild in der breiteren Öffentlichkeit nach
         wie vor in erstaunlichem Maße von der Sicht österreichischer Historiker des 19. und
         20. Jahrhunderts geprägt ist. So, wie diese Männer sie sich vorgestellt haben, ist
         Maria Theresia wahlweise besonders weiblich oder besonders männlich; sie ist wahlweise
         echt österreichisch oder echt deutsch. Sie ist die Heldin, die die Übermacht der Feinde
         besiegt und das Recht gegen die Macht verteidigt. Sie ist die «Kaiserin von Österreich»,
         die ihrem Mann, immerhin Kaiser des Römisch-deutschen Reiches, nur die Rolle eines
         Privatmanns übrig lässt. Sie ist die bieder-bürgerliche Reichshausfrau, die Schluss
         macht mit dem aristokratisch dominierten Hof und seinem steifen Zeremoniell. Sie ist
         die entschlossene Begründerin des modernen bürokratischen Verwaltungsstaats, die aufräumt
         mit Privilegien und Patronage. Und schließlich ist sie die Herrscherin der Herzen,
         die ihre Untertanen wie ihre Kinder liebt und von ihnen geliebt wird, zugänglich für
         jeden, auch den geringsten ihrer Untertanen.[56] Das sind – überspitzt gesagt – die Stereotypen, mit denen sich eine Biographie Maria
         Theresias auseinanderzusetzen hat.
      

      
         Ein außergewöhnlicher Normalfall
         

      

      Es ist also an der Zeit, die Figur Maria Theresia zu historisieren und in ihrer Fremdartigkeit
         zu betrachten. Es wäre allerdings naiv zu glauben, man könnte nun seinerseits einfach
         die richtige Geschichte erzählen. Die monumentale Biographie von Arneth ist ja keineswegs falsch,
         im Gegenteil, sie ist an Quellenreichtum und Detailgenauigkeit bis heute unübertroffen.
         Wer nach einer akribischen Beschreibung der diplomatischen Verhandlungen in Krieg
         und Frieden sucht, ist nach wie vor auf diese Darstellung angewiesen. Doch man kann
         heute nicht mehr auf die gleiche Art biographisch erzählen wie zu Arneths Zeiten,
         es sei denn, man versteht sich als Romanautor.[57] Zwar ist die biographische Gattung nicht mehr verpönt, wie sie es in den 1970er
         Jahren einmal war. Das historische Erzählen, auch das Erzählen einer Lebensgeschichte,
         ist längst wieder legitim, gerade weil man sich der Konstruktionsleistung des Erzählers
         und der Suggestionskraft des Erzählens bewusst ist. Wenn strenge Dekonstruktivisten
         von der «biographischen Illusion» sprechen, so ist das kein Einwand gegen die Gattung
         an sich. Selbstverständlich ist ein Leben als solches noch keine Geschichte, sondern
         wird erst vom historischen Erzähler dazu gemacht. Doch Historiker können das vieldeutige,
         kontingente historische Geschehen heute nicht mehr nachträglich in eine eindeutige,
         zielgerichtete Geschichte verwandeln. Sie können sich nicht mehr als allwissende Erzähler
         ausgeben und stillschweigend unterstellen, sie könnten überzeitlich gültige psychologische
         Introspektionen vornehmen und die Motive der Handelnden durch unmittelbare Einfühlung
         erkennen. Das führt notwendig zu anachronistischen Fehldeutungen – wie etwa der, einer
         Herrscherin wie Maria Theresia die Gefühle einer bürgerlichen Familienmutter des 19. Jahrhunderts
         zu unterstellen. Stattdessen tut man gut daran, zunächst einmal von der strukturellen
         Andersartigkeit der vergangenen Epoche auszugehen und zu fragen, was für die historischen
         Figuren, um die es geht, «nennenswert und auf bedeutungsvolle Weise anders war als
         für uns».[58] Denn wenn es um das historische Verstehen geht, dann ist Fremdheit kein Hindernis,
         sondern notwendiger Ausgangspunkt. Historisches Verstehen ist nicht umsonst zu haben,
         es bedarf hermeneutischer Anstrengung. Zum Beispiel: Was setzte man damals als selbstverständlich voraus,
         in welchen begrifflichen Kategorien bewegte man sich, welche sozialen Unterscheidungen
         traf man, welcher unausgesprochenen Logik folgte das Handeln, an welchen Erwartungen,
         Regeln und Konventionen orientierte man sich, auf welche Wissensbestände konnte man
         zurückgreifen, über welche habitualisierten Praktiken verfügte man, welches Repertoire
         an Gefühlsäußerungen stand einem zu Gebote, welche Grenzen waren dem Handeln gesetzt?
         All das war womöglich grundlegend anders, als wir es heute für selbstverständlich
         halten, und diesen Abstand gilt es so genau wie möglich auszumessen.
      

      Dazu ist es keineswegs notwendig, dass die Gestalt, um die es geht, in einem soziologischen
         Sinne ‹repräsentativ› ist. Aus der Mikrohistorie stammt der paradoxe Begriff des ‹außergewöhnlichen
         Normalen›, der das auf den Punkt bringt.[59] Der Ausnahmefall ist meist historisch wesentlich besser dokumentiert als der Regelfall,
         der sich von selbst versteht. Doch gerade der seltene, ungewöhnliche, abweichende
         Fall ermöglicht Rückschlüsse auf das Selbstverständliche und Normale, das er als Hintergrund
         immer voraussetzt. Individuelle Person und allgemeine Struktur stehen ja nicht im
         Gegensatz zueinander, sondern in einem Wechselverhältnis. Mit diesem Argument rechtfertigen
         die Mikro-Historiker seit den 1980er Jahren den allgemeinen Erkenntniswert ihrer ungewöhnlichen
         Einzelfallgeschichten, die meistens von marginalisierten «kleinen Leuten» handeln.
         Warum sollte das, was für Figuren wie den völlig unbekannten Müller Menocchio gilt,
         nicht auch für hochberühmte historische Gestalten wie Maria Theresia gelten? Auch
         sie war eine ganz und gar ungewöhnliche Ausnahmegestalt, und doch verrät gerade sie
         viel über die Regeln und Normen, die sie erst zur Ausnahme machten. Die Herausforderung
         ist in diesem Fall allerdings genau entgegengesetzt wie die, mit der es die Mikrogeschichte
         zu tun hat: Die Figur Maria Theresias muss ja nicht überhaupt erst zu historischem
         Leben erweckt werden, sie muss vielmehr unter den Schichten der verschiedenen historiographischen
         Projektionen wieder freigelegt werden, die sie mit der Zeit überwuchert haben.
      

      Auch in einer Biographie ergibt sich die Struktur der Darstellung nicht von selbst,
         sondern wird vom Autor gestiftet. Ich folge in diesem Buch drei Darstellungsprinzipien.
         Erstens versuche ich, die Illusion der Allwissenheit ebenso wie die ‹natürliche Komplizenschaft›
         der Biographin mit ihrer Figur zu vermeiden[60] und stattdessen mehrere Perspektiven und Wahrnehmungsweisen nebeneinanderzustellen.
         Denn die Unterschiedlichkeit, selbst die Widersprüchlichkeit verschiedener Quellenperspektiven
         ist kein Nachteil, der vom Erzähler zum Verschwinden gebracht werden müsste, sondern
         macht gerade den Reichtum der erzählten Geschichte aus.[61] Zweitens suche ich erzählerische und analytische Elemente zu verbinden und wechsele
         zwischen Nah- und Fernsicht, mikroskopischen und makroskopischen Einstellungen auf
         den Gegenstand. Drittens nehme ich einen verfremdenden, gleichsam ‹ethnologischen›
         Blick ein und hüte mich vor falscher Vertrautheit mit meiner Heldin.[62] Dazu gehört auch der Grundsatz, die fremdartige, sperrige Sprache der Quellen so
         oft wie möglich selbst zu Wort kommen zu lassen. Das Ziel ist, die Gestalt Maria Theresias
         in ihrer Zeit zu verstehen – und umgekehrt, die Zeit pars pro toto durch diese Gestalt zu erschließen.
      

      Sie eignet sich dazu deshalb so gut, weil sie ein Kreuzungspunkt so vieler unterschiedlicher
         Blicke, Objekt wie Subjekt so vieler unterschiedlicher Quellenzeugnisse ist. Ihr Hof
         stellt sich völlig anders dar, wenn man ihn aus der Perspektive des Oberstkämmerers
         Khevenhüller oder des ‹Hoftirolers› Peter Prosch, im Spiegel eines Zeremonialprotokolls
         oder einer Satire betrachtet. Ihre Verwaltungsreformen waren für einen Aristokraten
         wie Friedrich August von Harrach etwas völlig anderes als für einen Spitzenbeamten
         wie Johann Christoph Bartenstein, und sie stellen sich in Ministervorträgen anders
         dar als in einem Tagebuch und wiederum anders im Rechenschaftsbericht der Kaiserin
         selbst. Eine Feldschlacht im Erbfolgekrieg ist etwas anderes in den Berichten des
         Oberkommandierenden als im Tagebuch eines Soldaten, die Ausweisung der Juden aus Prag
         oder der Protestanten aus der Steiermark erschließt sich aus den Beratungsprotokollen
         anders als aus den Briefen und Aussagen der Betroffenen. Unter ‹Aufklärung› verstand
         man je nach Perspektive etwas völlig anderes: den Salondiskurs gottloser Modephilosophen
         oder die Ausrottung von Vorurteil und Aberglauben durch die christliche Monarchin.
         Die Beziehungen innerhalb der Herrscherfamilie schließlich stellen sich je nach den
         Korrespondenzpartnern einmal als zärtlich-intimes Freundschaftsgeflecht und einmal
         als hasserfülltes Intrigenspiel dar. In allen diesen Fällen geht es weniger darum,
         die gemeinsamen Schnittmengen zu ermitteln, als vielmehr darum, die divergierenden
         Realitätswahrnehmungen als solche aus ihrer jeweiligen Blickrichtung verständlich
         zu machen und nebeneinander stehen zu lassen.
      

      Was für die heroische Biographie Alfred von Arneths das Maria-Theresien-Denkmal an
         der Wiener Ringstraße war, das ist für eine ‹post-heroische› Biographie heute das
         Bildnis von der Hand des Genfer Porträtmalers Jean-Étienne Liotard auf dem Umschlag
         dieses Buches.[63] Liotard hielt sich 1743 und 1762/63 am Wiener Hof auf, wo die adelige Gesellschaft
         sich bevorzugt von ihm malen ließ. Von ihm stammt eines der meisterhaftesten Porträts
         Maria Theresias (Farbtafel 9) und eine berühmte Serie von Bildnissen der kaiserlichen
         Kinder (Abb. 38a–b). Er war nicht nur für seine Porträts à l’Orient berühmt (Abb. 47), sondern auch für seine Kunst des perfekten trompe-l’œil.[64] Um eine solche illusionistische Augentäuschung handelt es sich auch bei diesem weitgehend
         unbekannten, intimen Porträt Maria Theresias. Liotards Kunst lässt es so scheinen,
         als schöbe sich eine hölzerne Tafel über das Bildnis. Tatsächlich ist aber die Tafel
         der Untergrund, auf den das halbe Porträt gemalt ist; Hintergrund und Vordergrund
         sind also vertauscht. Nur beim genauen Hinsehen merkt der Betrachter: Die Dinge sind
         nicht so, wie sie scheinen. Was natürlich scheint, ist ein Erzeugnis der Kunst. Der
         Sinn eines jeden trompe-l’œil besteht darin, dass es vom Betrachter als solches entdeckt wird – allerdings erst
         auf den zweiten Blick. Indem die Augentäuschung sich beim genauen Hinsehen als solche
         zu erkennen gibt, lenkt sie die Aufmerksamkeit vom dargestellten Gegenstand auf die
         Form der Darstellung. Die Suggestion der Echtheit wird zugleich vorgeführt und als
         solche entlarvt. Genau das sollte eine post-moderne Biographie auch leisten: eine
         Lebensgeschichte erzählen und zugleich den Blick der aufmerksamen Leserinnen und Leser
         auf die Perspektivität und Konstruiertheit dieser Erzählung lenken.
      

   
      
         II

         DIE ERBTOCHTER
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_002.jpg]

         Abb. 2: Maria Theresia im Alter von etwa zehn Jahren als Erbprinzessin des Hauses Österreich.
            Der Erzherzogshut auf dem (roten) Samtpolster links, der (rote) Mantel mit Hermelinbesatz
            über dem rechten Arm und die geraffte Samtportiere entsprechen der Gattung des Staatsporträts.
            Gemälde von Andreas Möller, ca. 1727
         

      

      
         Rituale und Reliquien
         

      

      Am 13. Mai 1717 gegen halb acht Uhr morgens wurde dem Kaiser Karl VI. und seiner Frau
         Elisabeth Christine in der Hofburg zu Wien eine Tochter geboren und noch am Abend
         desselben Tages auf den Namen Maria Theresia Walburga Amalia Christine getauft.[1] Nach Auskunft des Hofkalenders ereignete sich dies im sechsten Jahr der kaiserlichen
         Regierung Karls VI. und im vierzehnten Jahr seiner Herrschaft in Spanien; mehr als
         3000 Jahre waren vergangen seit Anfang und erster Erbauung der Stadt Wienn; es war das 505. Jahr seit erster Erbauung der Kayserlichen Burg und das 34. Jahr nach glücklichen Entsatz und Wegschlagung der Türckischen Armee von hiesiger starcken
               Belagerung.[2] Alles war seit langem sorgfältig für den Empfang des Kindes vorbereitet worden.
         Schon im Januar hatten die Untertanen in den habsburgischen Ländern von Mailand bis
         nach Schlesien in den Pfarrkirchen um eine glückliche Geburt und einen gesunden Thronfolger
         zu beten begonnen und Bittprozessionen zur Mutter Gottes unternommen.[3] Im April hatte man den Kinderhofstaat für das Neugeborene bestimmt und die Ammen
         ausgewählt, die es nähren sollten. Die Verantwortung für das Kind, das Amt der Aya,
         war einer hochrangigen alten Hofdame übertragen worden.[4]
      

      Es war ein altes, strenges und ehrfurchtgebietendes Ordnungsgefüge, in das das Kind
         hineingeboren wurde: das glanzvolle Erzhaus Österreich, das Römisch-deutsche Kaisertum
         und nicht zuletzt die allein seligmachende katholische Kirche, die der protestantischen
         Ketzerei erfolgreich die Stirn geboten hatte. Alle diese Institutionen beanspruchten
         für sich – mit mehr oder weniger Plausibilität – einen uralt-ehrwürdigen Ursprung.
         Das Haus Habsburg, unter allen Ständen des Reiches das mächtigste, wie es hieß, führte
         seine Ahnenreihe zwar mittlerweile nicht mehr auf den biblischen Stammvater Noah oder
         auf Hektor, den Helden des antiken Troja, zurück, aber immerhin noch bis auf Eticho,
         einen elsässischen Getreuen des fränkischen Königs Childebert aus dem 7. Jahrhundert.[5] Die römisch-deutsche Kaiserwürde, die dieses Haus seit dem 15. Jahrhundert kontinuierlich
         innehatte, wurde über Karl den Großen bis auf Kaiser Augustus zurückgeführt. Die katholische
         Kirche schließlich, begründet von Christus selbst, setzte sich vom Apostel Petrus
         in lückenloser Sukzession bis zum gegenwärtigen Papst Clemens XI., dem Taufpaten,
         fort. In allen drei Fällen leitete sich die Autorität der Institution von ihrem Alter
         ab, vom Prinzip der jahrhundertelangen, scheinbar lückenlosen Weitergabe von einem
         Inhaber zum anderen. Diese eindrucksvollen Kontinuitätslinien hielten zwar den Augen
         kritischer Geschichtsschreiber schon damals nicht mehr in jeder Hinsicht stand. Aber
         darauf kam es nicht an, solange die unvordenkliche Dauer und Heiligkeit der Dynastie,
         des Kaisertums und der römischen Kirche in ritueller Form stets aufs Neue vergegenwärtigt
         und erfahren wurden. Das geschah durch das Ritual der Taufe, die alles in einem war:
         Familienfeier, Staatsaktion und Sakrament, eine Inszenierung sozialer Hierarchie,
         politischer Macht und sakraler Würde. Durch heilige Gegenstände, alte Formeln und
         rituelle Gesten, durch das ganze komplexe zeremonielle Arrangement und nicht zuletzt
         durch seine Namen wurde das Neugeborene in die bestehende Ordnung hineingestellt und
         symbolisch mit ihren ältesten Traditionen verbunden.
      

      Damit alles seine Richtigkeit hatte, war über Ort und Zeremoniell der Taufe zuvor
         in einer Hofkonferenz von den höchsten Amtsträgern beraten und entschieden worden.[6] Die Taufe fand nicht in einer öffentlichen Kirche oder in der Hofkapelle statt,
         sondern im kaiserlichen Staatsappartement der Hofburg, in der Ritterstube, die man
         als Bühne für diesen Akt sorgfältig vorbereitet hatte: Sie war mit gold- und silberdurchwirkten
         Seidentapisserien ausgekleidet, mit zahlreichen kristallenen Kandelabern illuminiert
         und mit Baldachin, Altar und Taufbecken ausgestattet worden. Die Ritterstube lag im
         ersten Stock der Hofburg, im sogenannten Leopoldinischen Trakt, einem langgestreckten,
         streng geometrischen Baukörper, der in den 1660er Jahren an die alte Burg angebaut
         worden war, um den gestiegenen zeremoniellen Erfordernissen entsprechen zu können.
         Die Burg war im Kern ein verwinkeltes altes Gebäude aus dem 16. Jahrhundert inmitten
         des in seinen Befestigungsanlagen eingeschlossenen, engen und ebenso verwinkelten
         Wien.[7] Sie war tatsächlich eher eine Burg als ein Schloss. Schon zu Kaiser Leopolds I.
         Zeiten erschien sie Besuchern nicht sonders prächtig erbaut und für einen solchen mächtigen und höchsten Potentaten
               ziemlich eng.[8] Obwohl sie auch im 18. Jahrhundert immer wieder erweitert und modernisiert wurde –
         1717 baute man gerade einen neuen Trakt für die Reichskanzlei –, konnte sie dem Zeitgeschmack
         nicht genügen, der streng symmetrische Bauformen, großzügige Sichtachsen, eine prunkvolle
         zentrale Ehrentreppe und vor allem weitläufige geometrische Gartenanlagen forderte.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_003.jpg]

         Abb. 3:  Die Hofburg in Wien. Detail aus dem Vogelschauplan von Josef Daniel Huber, Scenographie oder Geometrisch Perspect. Abbildung der Kayl. Königl. Haubt- u. Residenz
                     Stadt Wien in Oesterreich, 1773

      

      Doch am Kaiserhof, der immer noch beanspruchte, der höchstrangige weltliche Hof der
         Christenheit zu sein, wurde der Wahrung der Tradition mehr Wert beigemessen als dem
         höfischen Modediktat aus dem feindlichen Frankreich. Das galt auch für das Zeremoniell,
         mit dem das Neugeborene in der Welt empfangen wurde. Es war im Wesentlichen noch immer
         das gleiche, das Ferdinand I. 1527 nach burgundisch-spanischem Muster am österreichischen
         Hof eingeführt hatte. Diese zeremonielle Ordnung schrieb vor, dass man sich dem Herrscherpaar
         stets nur unter dreimaliger Kniebeuge nähern durfte, sie bestimmte, wer Zugang zu
         welchen Räumen hatte und wer den Kaiser an seiner einsamen Tafel bedienen durfte.
         Das Zeremoniell war durch sein Alter geheiligt, es war unflexibel, gravitätisch und
         exklusiv und distanzierte die Herrscherfamilie von aller Welt – anders, als es zur
         selben Zeit am französischen Hof der Fall war, wo fast jeder Zugang hatte, wenn er
         nur saubere und manierliche Kleidung trug.[9]
      

      Dieser strengen zeremoniellen Ordnung gehorchte auch die Taufe Maria Theresias. Der
         Akt spielte sich ausschließlich in den Mauern der Hofburg ab. Eine feierliche Prozession
         bewegte sich noch am Abend nach der Entbindung mit Pauken und Trompeten vom Schlafzimmer
         der Kaiserin zum Taufzimmer: Voran gingen Kavaliere und Mitglieder der niederösterreichischen
         Landstände, die kaiserlichen Kämmerer und Geheimen Räte, alle in kostbaren Campagne-Kleidern, dann der päpstliche Nuntius und der venezianische Botschafter nebeneinander – denn
         sie achteten sorgfältig darauf, dass nicht einer dem anderen vorgezogen wurde –, sodann
         der Kaiser im spanischen Mantelkleid aus Gold- und Silberbrokat und mit roten Federn
         am Hut, die beiden schwarzgekleideten Witwen der früheren Kaiser Leopold I. und Joseph I.
         und schließlich die Aya mit der neugeborenen durchleuchtigsten Ertz-Herzogin, die juwelengeschmückt auf einem Polster aus weißem Atlas lag. Dahinter folgten die
         Töchter der verstorbenen Kaiser, die Spitzen des weiblichen Hofstaats und zahllose
         Hofdamen, Ministerfrauen und adelige Damen aus der Stadt. An der Tür zur Ritterstube
         übernahm der Obersthofmeister Liechtenstein das Neugeborene, und unter Trompeten-
         und Paukenschall trug er es in die Ritterstube, wo der Bischof von Wien, assistiert
         von einer ganzen Reihe anderer geistlicher Würdenträger, ihm das Taufsakrament spendete.
         Nach dem Ambrosianischen Lobgesang, einem Schlussgebet und dem Segen des Bischofs
         zog sich die ganze Gesellschaft wieder in geordneter Prozession in ihre Appartements
         zurück.
      

      Als Paten fungierten die beiden Kaiserinnenwitwen und kein Geringerer als Papst Clemens XI.,
         repräsentiert durch seinen Nuntius. Diese Patenwahl hatte einen doppelten Sinn: Mit
         dem Oberhaupt der Christenheit gewann man nicht nur den höchstrangigen Paten, den
         das katholische Europa überhaupt zu bieten hatte, sondern die Taufe bot auch eine
         günstige Gelegenheit, das keineswegs selbstverständliche politische Einvernehmen mit
         dem Heiligen Stuhl zu bekräftigen. Im Krieg um die spanische Erbfolge hatte dieser
         Papst noch auf der Gegenseite gestanden; nun aber brauchte man einander für den gemeinsamen
         Krieg gegen die Türken.[10] Vor der Geburt hatte die Hofkonferenz auch über die Patenschaft im Falle eines Sohnes
         und Thronfolgers beraten. Dafür wären nur hochrangige katholische Potentaten wie die
         Könige von Frankreich, Portugal oder Polen in Frage gekommen; als zweite Wahl diskutierte
         man allenfalls noch über den Kurfürsten von der Pfalz und den Herzog von Lothringen –
         fast alles Verwandte des Hauses. Am Ende legte man sich auf den König von Portugal
         fest, der mit einer Tochter Kaiser Leopolds verheiratet und also ein Onkel des Täuflings
         war. Doch dazu kam es nicht, weil zur großen Enttäuschung des Kaisers nur eine Tochter
         geboren worden war.
      

      Rituale sorgen dafür, dass Anfänge keine Anfänge sind, sondern Wiederholungen von
         schon Bekanntem. Für das Neugeborene war die Taufe ein Übergangsritual von buchstäblich
         existenzieller Bedeutung, denn sie verlieh ihm überhaupt erst eine spirituelle und
         soziale Existenz. Spirituell bewirkte sie die Reinigung von der Erbsünde und damit
         die Rettung der Seele für das ewige Leben; sie hatte deshalb so bald wie möglich zu
         erfolgen, um das Kind dem ewigen Untergang zu entreißen. Sozial bewirkte die Taufe die Aufnahme in die menschliche Gemeinschaft im Allgemeinen
         und in die sozialen Gemeinschaften der Familie, des Landes und des Reiches im Besonderen.
         Seine soziale Identität erwarb das Neugeborene dabei nicht zuletzt durch seine verschiedenen
         Namen – Maria Theresia Walburga Amalia Christina –, die es sichtbar im Verwandtschafts-
         und Glaubenssystem verankerten: Maria, diesen Vornamen erhielten alle Habsburgertöchter,
         denn Maria war die Patronin der Dynastie und ihrer Länder, magna mater Austriae, die Spitze der Heiligenhierarchie und mächtigste himmlische Fürsprecherin schlechthin.
         Theresia verwies auf eine der zentralen Figuren des nachtridentinischen Heiligenhimmels,
         die spanische Mystikerin Theresa von Avila, die 1622 heiliggesprochene Patronin der
         spanischen Monarchie und Begründerin des Ordens der Unbeschuhten Karmelitinnen. Walburga
         war eine in Österreich volkstümlich besonders verehrte Heilige des 8. Jahrhunderts,
         die als Patronin der Wöchnerinnen galt. Den Namen Amalia bekam das Neugeborene nach
         einer der beiden Taufpatinnen, Amalia Wilhelmina, der Kaiserinwitwe Josephs I., den
         Namen Christine schließlich nach seiner Mutter Elisabeth Christine von Braunschweig-Wolfenbüttel.
      

      Während die Vornamen das Neugeborene dem Schutz einer Reihe diesseitiger und jenseitiger
         Patroninnen unterstellte, ordneten seine Titel es in die europäische Adelshierarchie
         ein: nämlich als Erzherzogin von Österreich, dem Stammland der Habsburger, und als
         Infantin von Spanien. In dem zweiten Titel manifestierte sich der immer noch hartnäckig
         aufrechterhaltene Anspruch des Vaters auf den spanischen Thron, den er tatsächlich
         fünf Jahre zuvor im Spanischen Erbfolgekrieg eingebüßt hatte. Karl VI. verstand sich
         immer noch als König von Spanien. Er nannte sich Rey cattólico, verlieh spanische Adelstitel, trug die schwarze spanische Hoftracht, ließ sich nach
         spanischer Etikette die Hand küssen und agierte als Oberhaupt des Ordens vom Goldenen
         Vlies. All das waren Zeichen des Phantomschmerzes über den Verlust der spanischen
         Krone, an dem Karl VI. bis an sein Lebensende litt. Schon das Neugeborene trug also
         die unerfüllten politischen Ansprüche des Hauses in seinem Titel mit sich herum, die
         in den kommenden Jahrzehnten noch für weitere kriegerische Auseinandersetzungen sorgen
         sollten. Das war durchaus charakteristisch für die vormoderne Adelswelt: Uneingelöste
         Prätentionen wurden dauerhaft in ritueller Form aufrechterhalten und immer aufs Neue
         in der Titulatur zur Sprache gebracht. Das verlieh nicht nur den barocken Anredeformen
         ihre berüchtigte Länge und Schwerfälligkeit, sondern bezeichnete auch vor aller Welt
         das latente Konfliktpotential, das bei jeder sich bietenden Gelegenheit akut werden
         konnte.
      

      Ein Einsetzungsritual wie die Taufe hat immer zwei Seiten. Es verändert nicht nur
         den Status desjenigen, der es durchläuft, indem es ihn in die Ordnung der Welt hinein
         und an einen bestimmten Platz stellt. Ein solches Ritual bekräftigt zugleich die Ordnung
         des Ganzen und erzeugt eine Aura ewiger Unveränderlichkeit. Indem sich für den Täufling
         alles ändert, bleibt zugleich für die anderen alles, wie es ist und immer war (oder
         jedenfalls gewesen zu sein scheint).[11] Die Beständigkeit der Ordnung wurde nicht nur durch die Unveränderlichkeit der Gesten
         und Formeln verbürgt, die im Rituale Romanum seit dem Konzil von Trient für das Taufsakrament in der ganzen katholischen Kirche
         festgeschrieben waren, sondern auch durch eine Reihe von bedeutungsschweren Gegenständen,
         die jedes Mal bei den Taufzeremonien des Hauses Österreich aus der Schatzkammer hervorgeholt
         wurden und die Kontinuität der Dynastie handgreiflich verkörperten. So war das goldene
         Taufbecken dasselbe, aus dem die Mitglieder des österreichischen Hauses seit Generationen
         das Sakrament empfangen hatten. In das Taufwasser hatte man 5 Tropffen von dem Wasser aus dem Fluß Jordan hineingelassen, mit dem schon Jesus selbst von Johannes getauft worden war und von dem man in der
         Schatzkammer ein kostbares Fläschchen voll besaß.[12] Neben dem Taufbecken wurden eine Reihe wertvollster Reliquien ausgestellt, die feierlich
         aus dem Geburtszimmer herübergetragen worden waren, wo sie zuvor schon für eine glückliche
         Entbindung gesorgt hatten: das Heil. Blut/ein Dorn von der cron Christi/ein Nagel/damit der Heiland der Welt
               ans Creutz geheftet worden/und etwas von Unserer Lieben Frauen Milch (vgl. Farbabb. 1).[13] Die beiden Patinnen schenkten der kleinen Erzherzogin zur Taufe überdies einige
         Reliquien von der Heiligen Theresia und von dem H. Ignatzius/eben mit kostbarsten Diamanten besetzet.[14] Beide Heiligen waren Ordensgründer aus der nachreformatorischen Zeit und repräsentierten
         die über die protestantische Ketzerei triumphierende katholische Kirche. Deren Kennzeichen
         war es ja gerade, dass sie die Beziehung zum Jenseits – anders als die Protestanten –
         auf ganz handgreiflich-körperliche Weise herstellte, nämlich durch den Besitz materieller
         Überreste von Christi Passion und den Heiligen, die man, um den wahren spirituellen
         Wert der unscheinbaren Knochensplitter, Fasern oder Flüssigkeiten symbolisch sichtbar
         zu machen, in kostbarste Schaugefäße verpackte. Die Echtheit der Reliquien war teils
         durch päpstliches Attestat, teils auch durch nachgewiesene Wunderkraft verbürgt.[15]
      

      Traditionell nicht beim Taufritual dabei war die Mutter, Kaiserin Elisabeth Christine
         aus dem Haus Braunschweig-Wolfenbüttel. Dass ein Habsburger eine Braut aus einer protestantischen
         Familie heiratete, war eine große Ausnahme und hatte selbstverständlich vorausgesetzt,
         dass die welfische Prinzessin vor der Hochzeit konvertierte. Es war zwar keine Seltenheit,
         sondern seit dem 17. Jahrhundert beinahe die Regel, dass Mitglieder des deutschen
         Adels wieder in den Schoß der römischen Kirche zurückkehrten, um in das Klientelnetz
         der Habsburger und das Pfründensystem der deutschen Kathedralstifte aufgenommen werden
         zu können. Doch Elisabeth Christine hatte man dazu nötigen müssen. Gottfried Wilhelm
         Leibniz, der hochberühmte Universalgelehrte und Vertraute ihrer Mutter, der die Unterschiede
         zwischen den Konfessionen für überwindbar hielt, sowie ein eigens aus Wien nach Wolfenbüttel
         entsandter Jesuitenpater hatten sie lange bearbeitet und ihr doch die Gewissensqualen
         nicht ausreden können.[16] Dennoch musste sie 1707 im Dom zu Bamberg öffentlich das tridentinische Glaubensbekenntnis
         ablegen und um 1708 vor dem wundertätigen Gnadenbild in der Marienkirche in Hietzing
         heiraten, um anschließend als Reyna cattólica in Barcelona residieren und den Anspruch Karls VI. auf den spanischen Thron vertreten
         zu können. Dass Elisabeth Christine bei der Taufe ihrer Tochter nicht anwesend war,
         hatte nichts mit konfessionellen Vorbehalten zu tun. Es war vielmehr nicht zulässig,
         dass eine Wöchnerin am Gottesdienst teilnahm, bis sie etwa sechs Wochen nach der Niederkunft
         eine rituelle Reinigung erfahren hatte, die am Kaiserhaus in der Form der feierlichen
         Hervorsegnung aus dem Wochenbett vollzogen wurde. Obwohl die Abwesenheit der Mutter also normal
         war, erscheint sie in diesem Fall doch symptomatisch. Denn das Verhältnis zwischen
         Elisabeth Christine und ihrer ältesten Tochter war zeitlebens kühl und hat kaum Spuren
         in den Quellen hinterlassen. Auch über ihre Rolle als Ehefrau Karls VI., für den sie
         immerhin zwei Jahre lang in Barcelona als Statthalterin amtierte, weiß man relativ
         wenig. Sie galt als außergewöhnliche Schönheit, und es hieß, der Umgang ihres Ehemannes
         mit ihr sei sehr liebreich und vertraut, was unter fürstlichen Gatten seinerzeit unüblich war: Er nennet sie Du, Lisel, mein Schatz, mein Engel etc. Sie aber giebt ihm jederzeit
               den Titel von Majestät.[17] Dass Elisabeth Christine ihrem Mann wesentlich distanzierter gegenüberstand als
         umgekehrt, verraten auch andere Quellen. Karl VI. stellte im engeren Kreis eine leutselige
         Vertraulichkeit zur Schau und pflegte einen sehr legeren, manchmal auch groben und
         anzüglichen Ton, an dem seine Frau offenbar wenig Gefallen fand.[18]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_004.jpg]

         Abb. 4: Roma übergibt Austria ihren Schlüssel. Kupferstich von Salomon Kleiner, 1755
         

      

      Nicht alles verhielt sich bei der Taufe Maria Theresias genauso wie im Jahr zuvor
         bei ihrem Bruder, dem Erbprinzen Leopold, dem lange erwarteten Sohn, der Thronfolger
         hätte werden sollen, aber schon mit sieben Monaten am 4. November 1716 gestorben war.
         Die Solennitäten bei der Geburt einer Tochter fielen am Kaiserhof wesentlich karger
         aus als bei der eines Sohnes.[19] Doch auch wenn es sich «nur» um eine Tochter handelte, war eine Geburt im Herrscherhaus –
         sofern das Kind nicht so schwach war, dass mit seinem Überleben nicht gerechnet wurde –
         ein glückliches und dynastisch-politisch höchst bedeutungsvolles Ereignis, das aller
         Welt sofort mitgeteilt wurde. Wie es sich für eine derart hierarchische Gesellschaft
         gehörte, war die Art und Weise, wie das geschah, fein abgestuft: zum einen nach dem
         Geschlecht des Kindes, zum anderen nach Rang und Nähe der Adressaten. Das Volk in
         der Residenzstadt erfuhr von dem Ereignis zuerst und unmittelbar akustisch: Wurde
         einem regierenden Fürsten ein Sohn geboren, so verkündete man der Öffentlichkeit das
         freudige Ereignis – erst recht, wenn es sich um den Erstgeborenen handelte – mit Kanonendonner
         und dreifachen, von der Garde abgefeuerten Gewehrsalven sowie mit Trompetenschall,
         Paukenschlägen und Glockengeläut. Bei einer Tochter, wie in diesem Falle, verzichtete
         man auf die kriegerischen Signale und läutete nur die Kirchenglocken. Erst Maria Theresia
         ließ das später ändern und auch bei der Geburt ihrer Töchter Kanonen abfeuern.[20] Abgestuft war auch die Art und Weise, wie man die Botschaft an die anderen Höfe
         übermittelte. Das Einfachste war, die auswärtigen Gesandten in einer Audienz mündlich
         davon in Kenntnis zu setzen, damit sie die Nachricht an ihre Höfe schriftlich weitergaben.
         Einen größeren Aufwand und damit eine größere Wertschätzung bedeutete es, wenn man
         einen eigenen Kurier mit einer schriftlichen Notifikation an den fremden Hof schickte.
         Und der maximale Aufwand bestand darin, einen eigenen Kammerherrn an den anderen Hof
         zu entsenden, damit er die Nachricht dort persönlich überbrachte. Auf diese Weise
         konnte man nah verwandte, eng befreundete oder verbündete Höfe seiner besonderen Wertschätzung
         versichern und damit das politisch-soziale Beziehungsnetz noch etwas fester knüpfen.
         Umgekehrt antworteten die Adressaten darauf mit ebenso fein abgestuften Glückwünschen
         und womöglich auch Geschenken. Auf solchen wechselseitigen Notificationen und Complimenten, immateriellen wie materiellen Gaben und Gegengaben, beruhte ein großer Teil des
         Verkehrs zwischen den Höfen. Geburten und Taufen, aber auch Jahreswechsel, Hochzeiten,
         Geburts- und Namenstage, Schlachtensiege, überstandene Krankheiten oder Todesfälle –
         all das gab Gelegenheit, sich des wechselseitigen Verhältnisses zu versichern und
         sich dauerhaft gegenseitig gewogen zu halten. Taufen waren zugleich Anlässe zum Gabentausch
         im großen Stil. Der Täufling und die Mutter bekamen aufwendige symbolische Geschenke
         von den Paten und den Gesandten anderer Höfe, meist Juwelenschmuck, brillantbesetzte
         Tabaksdosen und Porträts, wofür dann wiederum Gegengaben fällig waren. Auch das gesamte
         Kammerpersonal, Ärzte, Hebammen, alle erhielten Geldgeschenke, Gnadenketten und Gnadenpfennige
         in hierarchisch abgestufter Höhe.
      

      Das überregionale lesefähige Publikum konnte von dem dynastischen Ereignis durch gedruckte
         Zeitungen Kenntnis nehmen. Eine der ältesten, seit 1703 regelmäßig mehrmals in der Woche erscheinenden Periodika
         in Europa überhaupt war das ‹Wienerische Diarium› des privilegierten Verlegers Ghelen,
         das unter dem Titel ‹Wiener Zeitung› bis heute existiert.[21] Diese frühe Zeitung berichtete über Hof- und Kriegsereignisse, Katastrophen und
         Sensationen aller Art, war allerdings weit entfernt von dem, was man sich heute unter
         kritischer Presse vorstellt. Öffentlichkeitsarbeit des Hofes und privatwirtschaftlich
         organisiertes Zeitungswesen ließen sich noch nicht voneinander trennen. Das Wiener
         Diarium verfügte über ein Informationsmonopol. Wer sich Hofbuchdrucker und -verleger
         nennen durfte, dessen Produktion wurde nicht wie die seiner Kollegen kontrolliert
         und zensiert und der verscherzte sich nicht die höfische Gunst durch aufmüpfige und
         unbotmäßige Berichterstattung. Die Adressaten und Käufer dieser Blätter wollten vor
         allem ihre eigenen Namen darin lesen und hatten kein Interesse an kritischen Untertönen.
         Wenn man also wissen will, was die gebildete und wohlhabende Wiener Bevölkerung über
         die Vorgänge am Hof erfahren sollte, dann ist das Wienerische Diarium eine ausgezeichnete
         Quelle. Auch von der Geburt Maria Theresias berichtete es im Stil dienstwilligster
         Untertänigkeit und stützte sich dabei auf eine separate Druckschrift mit dem Titel
         Beschreibung der am 13. May 1717, glücklichst beschehenen Entbindung Ihrer Majestät
               der Regierenden Kaiserin und darauf dahier in der Kaiserlichen Burg prächtigst-vollbrachten
               Tauf-Ceremonien. Diese Schrift stammte aus der Kaiserl. Reichs-Hof-Druckerey und war ein vom Obersthofmeisteramt in die Druckerpresse diktierter Hofbericht.
      

      Für die einfachen Untertanen in den verschiedenen Ländern der Dynastie war die Sphäre
         der weltlichen Herrschaft ähnlich glanzvoll, jenseitig und entrückt wie die Sphäre
         der himmlischen Herrschaft, als deren Abbild die fürstlichen Erden-Götter ja auch galten. Wenn sie von dem Geschehen bei Hof erfuhren, dann vor allem durch
         ihren Pfarrer, der sie von der Kanzel herab aufforderte, für die neugeborene Erzherzogin
         zu danken und für ihre Gesundheit fleißig zu beten. Die Kommunikation anlässlich der
         Geburt beschränkte sich nämlich keineswegs auf das Diesseits. Auch die Eltern und
         Verwandten des Neugeborenen dankten für die glückliche Geburt vor allem der Gottesmutter
         als der wichtigsten himmlischen Fürsprecherin. Der Dank äußerte sich nicht nur in
         Gebeten, sondern auch in Gaben, beispielsweise in geistlichen Stiftungen. So legte
         die Kaiserinwitwe Wilhelmina Amalia am Geburtstag Maria Theresias auf dem Rennweg
         in Wien feierlich den Grundstein zu einer von ihr gestifteten Klosterkirche der Salesianerinnen,
         nicht zuletzt, um den Geburts-Tag […] noch mehrers denkwürdig zu machen.[22] In katholischen Fürstenhäusern war es außerdem üblich, der Mutter Gottes oder einem
         anderen Heiligen, dem man ein entsprechendes Gelübde getan hatte, ein silbern Bild, so eben so schwer als der neugebohrne Printz wieget, zu opfern.[23] Im Falle kaiserlicher Kinder wurde das noch gesteigert, so nach der Geburt des erstgeborenen
         Prinzen Leopold und auch nach der Geburt Maria Theresias.[24] Am 6. Juni 1717 fuhr ein kaiserlicher Kämmerer zur Wallfahrtskirche Mariazell, umb alda in nahmen der Regirenden Kay. Mayestäten das neulich verlobte Opfer, so in
               einem pur goldenen Kind […] bestanden, bey dem Marianischen Gnaden-Bild abzulegen.[25] Die Figur aus massivem Gold wurde vor dem Gitter der Kapelle öffentlich ausgestellt
         und am nächsten Tag im Rahmen eines feierlichen Hochamts während der Opferung auf
         dem Altar niedergelegt. Eine Inschrift wies darauf hin, dass es sich um die Gegengabe
         für das Geschenk des Himmels handelte, das die Eltern buchstäblich in Gold aufwogen.[26]
      

      
         Theatrum Europaeum
         

      

      Die Rituale am Habsburgerhof vermitteln ein einseitiges Bild. Die Welt, in die Maria
         Theresia im Jahr 1717 hineingeboren wurde, war keineswegs so statisch und unveränderlich,
         wie es die Rituale suggerierten. Ganz im Gegenteil, sie war erheblich in Bewegung.
      

      Europas Einheit bestand – paradoxerweise – in seiner Zwietracht. Das Europa der Potentaten,
         das Theatrum Europaeum, war seit Jahrhunderten von unaufhörlichen kriegerischen Auseinandersetzungen geprägt.
         Was man im 18. Jahrhundert Europa nannte, gewann seine Konturen vor allem durch die
         permanente Konkurrenz unter den verschwägerten Dynastien. Die Grenzen Europas, der
         alten lateinischen Christenheit, waren die Grenzen eines hochadeligen Verwandtschaftssystems;
         es bestand aus den Ländern derjenigen Herrscherfamilien, die untereinander einen Heiratskreis
         bildeten. Mit anderen Worten: Zur europäischen Fürstengesellschaft, der société des princes, gehörten die Familien, die untereinander potentiell für dynastische Heiratsprojekte
         in Frage kamen: die Häuser Habsburg und Bourbon, die Stuarts und die Oranier, die
         Welfen und Wettiner, die Hohenzollern und Wittelsbacher, die Savoyer und Lothringer,
         aber auch die Romanov (um nur die bedeutendsten zu nennen). Nichts zeigte in den Augen
         der Zeitgenossen so deutlich die Metamorphose Russlands zu einer europäischen Macht
         wie die Heiratsverhandlungen zwischen Zar Peter und dem Haus Bourbon in den 1720er
         Jahren. Nach dem Westfälischen Frieden war Europa keineswegs bereits ein System souveräner
         Staaten. Das ist eine anachronistische Sichtweise, wobei die völkerrechtliche Theorie
         mit der Praxis verwechselt wird. Souveränität war vielmehr noch ein sozialer Status.[27] Souveräne, das waren Monarchen, Fürsten, Oberhäupter von Dynastien. Ihre Herrschaft
         reproduzierte sich durch Vererbung; Politik hatte noch immer in hohem Maße den Charakter
         von dynastischem Handeln. Es ging den Akteuren in allererster Linie um Ruhm, Rang,
         Größe und Ehre ihres adeligen Hauses. Doch Familienbande sorgen bekanntlich keineswegs
         für Frieden und Harmonie – ganz im Gegenteil. Die Dynastien befanden sich in einem
         Zustand permanenter Konkurrenz, ihr Verhältnis war strukturell «bellizistisch», auf
         Krieg angelegt. Es gab kaum dauerhaft stabile Bündniskonstellationen, auch keine festen
         konfessionellen oder gar weltanschaulichen Lager; alles war in fortwährender Bewegung.
         Das galt ganz besonders für die Zeit zwischen Westfälischem Frieden und Französischer
         Revolution. Die Mehrzahl der militärischen Auseinandersetzungen folgte aus Erbfolgestreitigkeiten.
         Je enger die Dynastien durch wechselseitige Heiraten miteinander verflochten waren,
         desto mehr potentiell konkurrierende Erbansprüche gab es.
      

      Zu Beginn des 18. Jahrhunderts hatte es einen langwierigen und ungeheuer verlustreichen
         Krieg um das gigantische verwaiste Erbe der spanischen Krone gegeben (1701–1713/14).
         Nachdem der schwer erbkranke König Karl II. kinderlos gestorben war, stritten sich
         die österreichischen Habsburger und die französischen Bourbonen (und nicht nur sie)
         zwölf Jahre lang um seine Nachfolge und sorgten dafür, dass das spanische Weltreich
         des Goldenen Zeitalters zerbrach.[28] Beide Dynastien waren traditionelle Konkurrenten um die Vormacht in Europa, aber
         zugleich untereinander vielfach verschwägert, was die wechselseitigen Erbansprüche
         äußerst unübersichtlich machte. Karl II. hatte den Enkel des französischen Königs,
         Philipp von Anjou, zu seinem Erben eingesetzt. Gegen die dadurch drohende Hegemonie
         Ludwigs XIV. formierte sich eine Große Allianz aus England, den Niederlanden und dem
         Römisch-deutschen Reich. Die Auseinandersetzungen betrafen aber direkt oder indirekt
         fast alle europäischen Potentaten einschließlich des Papstes und spielten sich auf
         mehreren weit verstreuten Kriegsschauplätzen ab. Denn das Erbe des letzten spanischen
         Königs umfasste nicht nur Spanien selbst, sondern vor allem auch halb Italien – das
         Königreich Neapel, das Großherzogtum Mailand, Sardinien, Sizilien –, außerdem die
         südlichen Niederlande, also ungefähr das heutige Belgien, und nicht zuletzt die riesigen
         spanischen Kolonien in der Neuen Welt. Erzherzog Karl von Österreich, Maria Theresias
         Vater, hielt als König Karl III. von Spanien eine Zeitlang Hof in Barcelona, musste
         aber nach langen und blutigen militärischen Auseinandersetzungen am Ende zugunsten
         des französischen Kandidaten Philipp von Anjou verzichten. Denn er hatte während des
         Krieges die Nachfolge seines Bruders Joseph als Kaiser des Römisch-deutschen Reiches
         angetreten, und seine Verbündeten wollten eine so große Machtkonzentration in einer
         Hand nicht hinnehmen, von den Habsburgern ebenso wenig wie von den Bourbonen. Dafür
         wurde er mit den südlichen Niederlanden, dem Königreich Neapel, der Insel Sardinien
         und den Herzogtümern Mailand und Mantua entschädigt – eine Lösung, die allerdings
         weder er noch der neue spanische König förmlich akzeptierten und die in den kommenden
         Jahrzehnten weiterhin für Konfliktstoff sorgte. Im Spanischen Erbfolgekrieg kam auch
         bereits die zunehmende globale Verflechtung der europäischen Mächteinteressen zum
         Tragen. Der Krieg war zugleich ein Handels- und Kolonialkrieg zwischen Franzosen einerseits,
         Briten, Niederländern und Portugiesen andererseits. Es ging um den Atlantikhandel
         mit Sklaven, Tuch und Tabak; als Mittel wurden nicht zuletzt staatlich lizensierte
         Kaperschiffe eingesetzt. Schauplätze waren auch die spanischen, französischen und
         britischen Kolonien an der amerikanischen Atlantikküste von der Karibik bis Neufundland.
         Auch indigene Völker waren als Akteure und als Opfer daran beteiligt, so dass man
         diesen Krieg aus amerikanischer Perspektive den Second French and Indian War nennt.
      

      Die Vertragsordnung, die nach einer Serie langer und komplizierter Verhandlungen in
         Utrecht, Rastatt und Baden 1713/14 zustande kam, war weder vollständig: Karl VI. und
         Philipp von Spanien hatten miteinander keinen Frieden geschlossen; noch war er dauerhaft:
         um italienische Territorien wurde gegen den neuen spanischen König schon wenige Jahre
         später wieder Krieg geführt. Die Lehre, die mittlere und kleine Potentaten jedenfalls
         aus diesen Friedensverträgen ziehen konnten, war, dass sie stets damit rechnen mussten,
         als Dispositionsmasse für die Tausch- und Verteilungsspiele der großen Puissancen zu dienen. Dabei beriefen diese sich auf das informelle Prinzip der Convenance oder der Balance of Power. Damit war die stillschweigende Minimalübereinkunft der Großen gemeint, untereinander
         stets für einen gewissen Interessenausgleich zu sorgen, damit niemand alle anderen
         an Größe und Macht übertreffen sollte. Es war vor allem England, das diese Handlungsmaxime
         propagierte und davon profitierte, indem es sich als eine Art Schiedsrichter über
         die Machtverteilung in Europa etablierte. Das kam auch dem neuen König zupass, Georg I.,
         zugleich Kurfürst von Braunschweig-Lüneburg, der 1714 den englischen Thron bestieg
         und damit die ebenfalls nicht unanfechtbare Sukzession der Linie Hannover begründete.[29] England ging insgesamt als größter Gewinner aus dem Spanischen Erbfolgekrieg hervor.
         Es sollte als Handelsmacht in Zukunft konkurrenzlos werden und wurde allmählich auch
         in Fragen des sozialen Habitus, der intellektuellen Mode und des materiellen Lebensstils
         von den gebildeten Ständen immer mehr zum Vorbild genommen. In Frankreich hingegen
         ging nach dem Tod Ludwigs XIV. im Jahr 1715 die «klassische» Ära der unumstrittenen
         Vorherrschaft in Sachen Geschmack allmählich ihrem Ende entgegen.
      

      Karl VI. zog aus den Erfahrungen des Erbfolgekrieges die Konsequenz und versuchte
         für seine Dynastie gegen künftige Konflikte Vorsorge zu treffen. Ein Hausgesetz sollte
         die Thronfolge im Haus Habsburg für alle potentiellen dynastischen Zufälle klar und
         eindeutig regeln und dafür sorgen, dass auch dann, wenn es keinen männlichen Erben
         gab, die Länder nicht geteilt würden oder in die Hände anderer Dynastien fielen. Zu
         dieser Sorge bestand Anlass, denn Karl hatte zu diesem Zeitpunkt noch gar keine Kinder
         und sein verstorbener Bruder Joseph hatte nur Töchter hinterlassen. Im Jahr des Utrechter
         Friedens, 1713, deklarierte Karl VI. daher ein neues Erbfolgegesetz, wonach – sollte
         er selbst keine Söhne bekommen – zuerst seine Töchter, dann die Töchter Josephs I.
         und schließlich die Schwestern Karls und Josephs bzw. deren Nachkommen erbberechtigt
         sein sollten. Das Neue daran war nicht das subsidiäre weibliche Erbrecht; das gab
         es im Haus Habsburg auch vorher schon. Der Vater, Leopold I., hatte bereits 1703 die
         wechselseitige Erbfolge zwischen seinen Söhnen Joseph und Karl festgelegt, damit die
         Länder des Hauses in Zukunft nicht geteilt würden. Gegenüber diesem Pactum mutuae successionis verfügte nun aber Karl den Vorrang seiner Töchter vor den Töchtern seines Bruders Joseph I. Neu war auch, dass diese Regelung
         zu einem ewigen, unverrückbaren Grundgesetz aller Länder des Hauses Österreich werden
         sollte. Deshalb bezeichnete Karl es mit einem Begriff des spätantiken römischen Rechts
         als sanctio pragmatica, Pragmatische Sanktion, das heißt als unverletzliches Gesetz mit höchstem Geltungsanspruch.[30] Doch ein solches Gesetz zu erlassen war das eine; ihm tatsächlich allgemeine Geltung
         zu verschaffen war etwas ganz anderes. Um das zu erreichen, veranlasste Karl zunächst
         die Stände aller seiner Länder, ausdrücklich und feierlich ihren Konsens zu erteilen.
         Die Stände, das waren die in diesen Ländern angesessenen Adelsfamilien, geistlichen
         Korporationen und Städte, die sich als Verkörperung des jeweiligen Landes verstanden
         und traditionell beanspruchten, bei allen wichtigen, die Gesamtheit betreffenden Fragen
         um ihre Zustimmung gebeten zu werden. So geschah es nun in den österreichischen Erbländern,
         in Böhmen, Ungarn und den italienischen Territorien. Darüber hinaus musste Karl auch
         die Zustimmung des Reichstages gewinnen, wo die Gesamtheit aller Fürsten und Stände
         des Reiches vertreten war. Als Kaiser war er zwar ihr gewähltes Oberhaupt, doch das
         hinderte sie nicht daran, ihm als ebenbürtige, nahezu souveräne Herren gegenüberzutreten
         und ihn ihre Zustimmung etwas kosten zu lassen. Deshalb hatte es der Kaiser in dieser
         Frage nicht einfach nur mit dem Reichstag als Ganzem zu tun, sondern er musste auch
         mit den mächtigsten Reichsfürsten einzeln verhandeln. So versagten ihm die Kurfürsten
         von Sachsen und Bayern im Reichstag ihre Zustimmung, denn sie waren ja seine Schwäger,
         die ihre eigenen Erbansprüche nicht verlieren wollten. Dagegen gelang es Karl, den
         Konsens des Königs in Preußen, Friedrich Wilhelm I., zu erhalten, der dafür kaiserliche
         Unterstützung in seinem eigenen Erbfolgekonflikt um Jülich-Kleve erwartete. Doch auch
         das reichte noch nicht aus – zu viele Interessen anderer europäischer Potentaten waren
         von dem neuen Erbfolgegesetz berührt; zu viele potentiell konkurrierende Ansprüche
         mussten abgewehrt werden. Bis zu seinem Tod war der Kaiser damit beschäftigt, nach
         allen Seiten Zugeständnisse zu machen, um der Pragmatischen Sanktion in Europa allgemeine
         Akzeptanz zu verschaffen: in Spanien, Russland, England, Dänemark und den Vereinigten
         Niederlanden. Wie sich zeigen sollte, waren alle diese feierlichen Deklarationen beim
         Tod Karls VI. nichts mehr wert.
      

      Das zweite große Thema der Herrschaft Karls VI. war die Offensive gegen die Türken,
         die alten Gegner des Habsburgerreiches. 1714 war der dauernd schwelende Konflikt wieder
         in eine offene militärische Auseinandersetzung übergegangen. Am selben Tag, als Maria
         Theresia geboren wurde, brach der kaiserliche Feldherr Prinz Eugen von Savoyen, der
         hochberühmte Schlachtensieger, erneut an die südöstliche Grenze Ungarns auf, um gegen
         die Truppen des Sultans ins Feld zu ziehen. Noch immer lagen die Schädel und Gerippe
         tausender unbestatteter Gefallener auf dem Schlachtfeld bei Zenta, wo Prinz Eugen
         1697 seinen letzten großen blutigen Sieg gefeiert hatte.[31] Auch seine neue Kampagne war überaus erfolgreich. Am 19. Juli begann er mit 70.000
         Mann Belgrad zu belagern, am 16. August eroberte er die Stadt, und schon im Jahr darauf,
         am 21. Juli 1718, schloss er in der serbischen Stadt Passarowitz mit dem Sultan Frieden.
         Wie schon der Friedensschluss von Karlowitz, der den Großen Türkenkrieg 1699 beendet
         hatte, war auch dieser Friedensschluss äußerst verlustreich für die Osmanen und verschob
         die habsburgische Herrschaft noch ein großes Stück weiter nach Südosten. Die Dauerbedrohung
         im südöstlichen Grenzraum der habsburgischen Länder schien damit zu Ende zu gehen;
         die Traumata der zweimaligen osmanischen Belagerung Wiens, 1529 und 1683, schienen
         gebannt zu sein. Das war allerdings ein Irrtum. Knapp zwanzig Jahre später trat der
         Kaiser auf Seiten seines Bündnispartners Russland erneut in einen Krieg gegen die
         Türken ein, war diesmal weniger erfolgreich und musste schließlich im Frieden von
         Belgrad 1739 die zuletzt eroberten Gebiete fast vollständig wieder räumen. Dabei blieb
         es in der Folge. Maria Theresia selbst führte gegen die Osmanen keinen Krieg mehr.
         Das Gespenst der türkischen Bedrohung blieb aber noch lange wirksam.
      

      
         Hinterbühne und Vorderbühne
         

      

      Von der Kindheit Maria Theresias wissen wir nicht sehr viel. Nach der Taufe verschwindet
         sie weitgehend aus den Quellen, von den zärtlichen Erwähnungen im Tagebuch ihres Vaters[32] und einigen Kinderbildnissen abgesehen (s. Farbtafel 2).[33] Erste Schreibübungen, Briefe, Erziehungsinstruktionen oder Schilderungen Dritter
         über sie sind aus dieser Zeit kaum überliefert. Das ließ Raum für die Phantasie der
         bürgerlichen Historiker. «Es war die Umwelt eines gut österreichisch, gut wienerisch-deutschen
         Bürgerhauses», in der Maria Theresia aufgewachsen sei.[34] Wenn die Kinder «die Eltern sahen, geschah es in zwangloser Weise wie in einem Bürgerhaus.
         Dadurch unterschied sich der Wiener Hof von den meisten anderen Höfen, selbst denen
         der kleinen deutschen Fürsten. Auch Sprache und Ton in der kaiserlichen Familie war
         schlicht bürgerlich.»[35] Das Bild der Ungezwungenheit und «Gemütlichkeit»[36], das da entworfen wurde, entsprach dem Ideal der bürgerlichen Kleinfamilie des 19. Jahrhunderts.
         Doch auch wenn der kaiserliche Vater im Ton liebevoller Zärtlichkeit von seinen Töchtern
         sprach und sie mit wienerdeutschen Kosenamen bedachte, heißt das nicht, dass es am
         Kaiserhof weniger förmlich zugegangen wäre als an anderen deutschen Höfen. Eher war
         das Gegenteil der Fall.[37] Allerdings gab es einen scharfen Kontrast zwischen der hochformellen Vorderbühne
         und der eher informellen Hinterbühne des Hoflebens. Auf der Vorderbühne hatten Kleinkinder
         im Allgemeinen nichts zu suchen. Solange sie noch nicht die dort herrschenden hohen
         Anforderungen an körperliche Disziplin erfüllten, störten sie nur. Maria Theresia
         und ihre beiden jüngeren Schwestern Maria Anna (geboren 1718) und Maria Amalia (geboren
         1724) wuchsen daher von den Eltern und der Hofgesellschaft weitgehend separiert unter
         der Obhut der Aya, der Amme und des eigenen Kammerpersonals auf, im Winter in der
         Hofburg, im Sommer in der zwanzig Minuten Fußweg entfernt gelegenen Favorita, der
         kleinen Sommerresidenz, die heute das Gymnasium Theresianum beherbergt. Es ist bezeichnend,
         dass Maria Theresia ihre zweite, seit 1728 amtierende Aya, die damals 54-jährige Maria
         Carolina Gräfin Fuchs, zeitlebens Mama nannte und sie unerhörterweise nach ihrem Tod 1754 in der habsburgischen Familiengruft
         im Kapuzinerkloster beisetzen ließ. Zu ihr unterhielt sie ein vertrauteres Verhältnis
         als zu irgendeinem anderen Menschen, außer vielleicht zu ihrem Ehemann. Ganz sicher
         aber stand Maria Theresia ihrer Aya wesentlich näher als ihrer eigenen Mutter, die
         sich darüber durchaus geärgert haben soll. Beim Tod der Gräfin Fuchs im April 1754
         hieß es, dass von einem so unausgemessen- und vollkommenen Vertrauen, wie diese seelige Dame von
               seiten beider kaiserlicher Mayestätten [Maria Theresia und ihrem Mann] genossen, sich
               kein Beispill leichtlich vorfinden wird.[38] In der Hofgesellschaft sorgte eine solche Ausnahmestellung gemeinhin für die sichere
         Missgunst der anderen. Dass das bei der Gräfin Fuchs erstaunlicherweise nicht der
         Fall war, sondern fast jedermanniglich fast ohne Ausnahm ihr diese genossene Gnad und Faveur aufrichtiglich
               vergönnet,[39] zeigt, dass sie nicht nur eine ungewöhnlich liebenswürdige, sondern auch besonders
         kluge Frau gewesen sein muss.
      

      Auf der höfischen Vorderbühne trat Maria Theresia als kleines Mädchen nur selten in
         Erscheinung. In den Zeremonialprotokollen, die Tag für Tag alle äußeren Details des
         höfischen Lebens verzeichneten, wurde ihre Anwesenheit in solchen Fällen ausdrücklich
         notiert. So hieß es zum 28. April 1728, dass die Erzherzogin zum erstenmahl das Hoff-Kleyd angezogen habe, im Alter von knapp elf Jahren anlässlich einer Gala zu Ehren des Geburtstags
         ihrer Mutter, als die Hofgesellschaft sich in Graz zur Huldigung der steirischen Stände
         aufhielt.[40] Nicht zufällig war das auch das Jahr ihrer Erstkommunion, denn religiöse und höfisch-zeremonielle
         Lebenseinschnitte gingen Hand in Hand. Aus dieser Zeit stammt auch das erste Staatsporträt
         der Erbprinzessin (s.o. Abb. 2). Es zeigt sie in großer perlenbestickter Robe und
         mit dem hermelinbesetzten Erzherzogsmantel über dem rechten Arm; der Blumenkorb und
         die Blüten in ihrem gerafften Rock spielen auf ihre Schönheit, Jugend und Jungfräulichkeit
         an. Die angedeutete Samtportiere und der Erzherzogshut auf dem roten Samtkissen links
         machen das Bild zu einem klassischen Herrscherporträt: Es ist die zukünftige Thronfolgerin
         des Hauses Österreich, die hier dargestellt ist.
      

      Bei Hof trat Maria Theresia auch in Erscheinung, wenn man ihren Geburtstag feierte.
         So lautet eine Eintragung in den Zeremonialprotokollen zum 13. Mai 1729: Die gnädigste Infantin und Erzhertzogin Maria Theresia begeht dero hochen Geburtstag
               mit Speisung 13. armen Mägdlein, […] und auch deswegen der Adel in Gala erschienen.[41] Ein Jahr später hatten Ihro Durchlaucht 14. arme Mägdlein, als so viel Jahr dero Alters sie nunmehro
               höchst glücklich erreichet hatten, zu Laxenburg gespeiset und beschenket;[42] und am Vorabend ihres 15. Geburtstags beglückte sie 15 arme Mägdlein […] wie alljährlich gewöhnlich.[43] Bei dieser besonderen Art der Geburtstagsfeier handelte es um eine symbolisch-rituelle
         Form der Mildtätigkeit, die charakteristisch ist für die Höfe dieser Zeit. Ausgewählte
         Altersgenossinnen, deren Zahl den Lebensjahren der Prinzessin entsprach, dienten dabei
         partes pro toto als Objekt für die Herrschertugend der caritas. Das geschah im Rahmen eines Galatags, das heißt, die ganze Hofgesellschaft wurde
         in vorgeschriebener Festkleidung zum kaiserlichen Appartement bestellt, damit die
         kleine Frau Erzherzogin sich unter aller Augen im Spenden symbolischer Wohltaten üben
         konnte.
      

      Um für die Dynastie von Wert zu sein, musste eine Prinzessin vor allem erst einmal
         bis zum heiratsfähigen Alter überleben, was sich keineswegs von selbst verstand. Nur
         etwa die Hälfte aller Kinder erreichte damals das Erwachsenenalter, ganz gleich, in
         welchem Stand sie geboren wurden. Die Sorge um ihr Gedeihen hatte eine medizinische
         und eine religiöse Seite. Für das körperliche Wohlergehen sorgte man am Anfang durch
         die wohlbedachte Auswahl gesunder, kräftiger und gottesfürchtiger Ammen. Für die Einübung
         der rechten religiösen Haltung war anfangs nur die Aya zuständig, später auch ein
         Jesuitenpater als Beichtvater und geistlicher Lehrer. Es galt die Kinder von klein
         auf an die überaus strenge äußere und innere Disziplin zu gewöhnen, die das Hofleben
         von ihnen später verlangte, ihnen den körperlichen und geistigen Habitus zu vermitteln,
         der als angeborene Qualität des Adels erschien. Das geschah vor allem durch strenge
         Routine in allen Verrichtungen, nicht zuletzt in der pünktlichen Beobachtung der religiösen
         Pflichten, die ja nicht nur eine geistige, sondern auch eine körperliche Übung darstellten.
         Indem schon das Kleinkind lernte, den täglichen Gottesdienst in andächtiger Konzentration
         und mit den vorgeschriebenen Gesten zu vollziehen, erwarb es die dem Hochadel nötige
         Haltung, an der man seine scheinbar natürliche Überlegenheit ablesen konnte. Die Erziehung
         zur Frömmigkeit und die Erziehung zu höfischem Verhalten, conduite, hatten gemeinsam, dass es nicht so sehr um den Erwerb von Wissen als um die Ausbildung
         eines Habitus ging. Niemand wusste das besser zu vermitteln als die Jesuiten, die
         neue Methoden perfekter Fremd- und Selbstkontrolle erfunden hatten und die im katholischen
         Europa seit dem späten 16. Jahrhundert für die Erziehung des dynastischen Nachwuchses
         wie im Schulwesen ohne Konkurrenz waren.
      

      An zweiter Stelle nach der Religion stand die Einübung der klassischen adeligen Körpertechniken.
         Fürstliche Kinder mussten lernen, bei den verschiedenen höfischen Divertissements –
         dem Theater, dem Tanz, der Jagd – eine gute Figur zu machen. Das gelang Maria Theresia,
         glaubt man dem Urteil damaliger Beobachter, ziemlich mühelos. Allgemein bescheinigte
         man ihr außergewöhnliches musikalisches Talent und eine besonders schöne Singstimme.[44] Zu den beliebtesten Beschäftigungen am Kaiserhof gehörte es, Bühnenstücke mit musikalischen,
         dramatischen und tänzerischen Elementen einzuüben, um sie anschließend vor dem höfischen
         Publikum aufzuführen. Geschrieben und komponiert wurden diese Stücke von prominenten
         Hofkünstlern wie Pietro Metastasio, Johann Adolph Hasse oder Antonio Caldara, und
         die adeligen Dilettanten studierten sie mit großem Perfektionismus ein. Schon im Alter
         von sieben Jahren trat Maria Theresia mit ihrer kleinen Schwester in der Oper ‹Euristeo›
         als Tänzerin auf, und mit achtzehn Jahren spielte sie die Hauptrolle in dem musikalischen
         Drama ‹Le grazie vendicate›, das sie selbst zum Geburtstag ihrer Mutter in Auftrag
         gegeben hatte.[45] Anlässlich der Proben berichtete Metastasio seinem Bruder enthusiastisch von der
         Geschicklichkeit, Gelehrigkeit und dem anbetungswürdigen Benehmen dieser hohen Prinzessinnen und fügte vorsichtshalber hinzu, dass sein Urteil nicht durch die hohe Stellung dieser
         Damen getrübt sei.[46] Erst als Maria Theresia regierende Königin geworden war, verzichtete sie, wenn auch
         widerstrebend, auf solche Bühnenauftritte. Der Plan, in dem musikalischen Drama ‹Ipermestra›
         aufzutreten, das sie 1744 ebenfalls von Metastasio und Hasse für sich selbst hatte
         schreiben und komponieren lassen und für das sie schon zu proben begonnen hatte, wurde
         ihr wieder ausgeredet, weil man das einer Souveränin nicht angemessen fand. Für alle
         anderen galt das nicht, im Gegenteil. Das Singen, Tanzen und Spielen kam der Ausbildung
         eines höfischen Habitus entgegen. Es bereitete darauf vor, was das Hofleben generell
         von den durchlauchtigsten Herrschaften später verlangte, nämlich die permanente Inszenierung ihrer selbst, die körperliche
         Disziplin und gewandtes Auftreten vor großem Publikum voraussetzte. Theaterstücke
         bei Hof waren gleichsam Inszenierungen in der Inszenierung; hier konnte man das Spielen
         einer Rolle einstudieren, so dass das Rollenspiel selbst zur zweiten Natur wurde.
         Schon den Zeitgenossen entging die strukturelle Verwandtschaft von Hofleben und Theaterspiel
         nicht.[47] Theatrum, im Deutschen übersetzt mit Schau-Platz, war nicht zufällig die Lieblingsmetapher der Epoche. Zu Maria Theresias Lebzeiten
         geriet diese Metapher allerdings immer mehr in Misskredit und fiel gegen Ende des
         Jahrhunderts einer neuen Begeisterung für das Natürliche, Spontan-Authentische, Nicht-Inszenierte
         zum Opfer.
      

      
         Höfisches Curriculum
         

      

      Mit sieben Jahren begann für ein hochadliges Kind auch der Unterricht, der der Vermittlung
         von Wissen diente. Das Leben beschränkte sich nicht mehr allein auf die weibliche
         Gesellschaft im Frauenzimmer, sondern die Kinder wurden nun auch von männlichen Lehrern unterrichtet. Als Maria
         Theresia dreizehn Jahre alt war, sprach es sich herum und ausländische Reisende berichteten
         davon, dass vornehmlich die älteste [der beiden Erzherzoginnen] einen hohen Geist und Verstand
               besitzet.[48] Unterrichtet wurde sie von Jesuitenpatres und verdienten Hofgelehrten:[49] Die Jesuitenpatres Michael Pachter und Franz Xaver Vogel unterwiesen sie in der
         katholischen Religion, Johann Franz Keller und Gottfried Philipp Spannagl, der Hofbibliothekar,
         in Latein, Geographie und Geschichte, in Arithmetik und Geometrie der Hofmathematiker
         und -astronom Jakob Marinoni,[50] ein gewisser Johann Franz Chièvre in den modernen Sprachen Italienisch und Französisch.
         Von den Jesuiten wurde sie an ein striktes Zeitreglement gewöhnt, das allen Tätigkeiten
         vom Aufstehen bis zum Schlafengehen – vor allem den geistlichen Übungen, aber auch
         der knappen Recreation – ihren exakt bemessenen Platz einräumte. Von den Wissensinhalten, die ihr vermittelt
         wurden, ist nicht sehr viel bekannt, geschweige denn, welche Bücher sie las. Nur die
         Geschichtslektionen kennt man aus den Instruktionsheften, die ihr Lehrer für sie verfasste.[51] Spannagl hatte für die beiden durchlauchtigsten Frauen Maria Theresia und Maria Anna einen historischen Abriss im Frage-Antwort-Schema verfasst, der dem entsprach, was
         an den österreichischen Jesuitengymnasien gelehrt wurde. Unter Geschichte verstand
         er eine Erzehlung der merkwürdigsten Sachen, so von Anfang der Welt bis zu gegenwärtiger
               Zeit vorgefallen seynd. Im Kern war das eine kommentierte Aufzählung von Herrschern, wobei Daten aus der
         Heiligen Schrift, der antiken und mittelalterlichen Geschichtsschreiber auf komplizierte
         Weise miteinander verflochten wurden, so dass sich eine einigermaßen lineare Abfolge
         ergab, von den biblischen Patriarchen über Alexander, Augustus und Karl den Großen
         bis zu den Kaisern aus dem Hause Habsburg. Auch die eine oder andere Frau kam in dieser
         Herrscherreihe vor. So heißt es etwa über die sagenhafte Erbauerin Babylons: Die Semiramis war eine Frau, so nicht nur alle Weiber, sondern auch die Männer mit
               Tugend und Tapferkeit überschritte.[52] Was die Erzherzoginnen lernten, war im Kern noch immer das spätantike Schema der
         christlichen Heilsgeschichte, das mit der Erschaffung der Welt begann und über die
         vier antiken Weltreiche der Assyrer, Perser, Griechen und Römer geradewegs auf die
         Habsburger und schließlich auf Maria Theresias eigenen Vater zusteuerte. Denn das
         Heilige Römische Reich deutscher Nation stellte ja die Fortsetzung des römischen Imperium
         dar, jenes vierten Weltreiches, das dem biblischen Propheten Daniel einst im Traum
         erschienen war. Zu Beginn dieses letzten Weltreichs war der Erlöser geboren und gestorben;
         mit seinem Untergang würde die Welt an ihr Ende kommen. Die beiden kleinen Erzherzoginnen
         hatten alle vorgeschriebenen Daten brav auswendig gelernt; man kann ihre Antworten
         in ungelenker Kinderschrift heute noch lesen.[53] Auch wenn Maria Theresia all diese Namen und Taten später wieder vergessen haben
         sollte, eines wird sie sich vermutlich gemerkt haben: dass die Weltgeschichte vom
         Anbeginn der Zeiten von Gott zu seiner eigenen Ehre und zum Heil der Menschen gelenkt
         wurde und eine wohlgeordnete Kette darstellte, in der für ihre eigene Familie ein
         höchst prominenter Platz vorgesehen war.
      

      Es ist später oft bemerkt worden, dass Maria Theresia von ihrem Vater nicht auf die
         Rolle als Erbin des Hauses Österreich vorbereitet worden sei; und sie selbst hat ihren
         Mangel an Kenntnissen damit gerechtfertigt, dass meinem Herrn Vattern niemals gefällig ware, mich zur Erledigung weder der auswärtigen
               noch inneren Geschäfte beizuziehen noch zu informieren.[54] Selbstverständlich war, dass sie als Tochter keine Kavalierstour durch die europäischen
         Residenzen machen konnte, wie es sich für adelige Söhne gehörte. Doch abgesehen davon,
         dass sie keinen Unterricht in Jurisprudenz erhielt, unterschied sich ihr Fächerkanon
         nur wenig von dem eines männlichen Erzherzogs. Wenn moderne Historiker feststellen,
         die Jesuiten hätten ihr «das Hirn mit nutzlosen Wissensversatzstücken aus antiquierten
         Texten vollgestopft»,[55] ja ihre Erziehung sei «absurd» gewesen,[56] so wird ein anachronistischer Maßstab angelegt. Schließlich war das Erziehungsprogramm
         für männliche Prinzen in katholischen Häusern auch kein wesentlich anderes. Zugrunde
         gelegt wurde der Lehrplan der Jesuitenschulen, die Ratio studiorum aus dem Jahr 1599, die ganz auf die Aneignung der antiken Autoritäten gerichtet war.
         Das zeigt nicht zuletzt das Lehrpensum des neun Jahre älteren Erbprinzen Franz Stephan
         von Lothringen, der zur selben Zeit am Wiener Hof erzogen wurde: die Logik, Physik
         und Metaphysik des Aristoteles, die Rhetorik Quintilians, die Theologie Thomas’ von
         Aquin, die juristischen Institutionen Justinians; ganz im Sinne der spätscholastischen
         Tradition wurden die kanonischen Schriften der Autoritäten vermittelt und der kurz
         gefasste Stoff in Frage- und Antwortform auswendig gelernt.[57] Die pädagogische Revolution, wonach schon die Kinder zum Selbstexperimentieren,
         Selbsterfahren, Selbstdenken und Selbsturteilen angeregt werden sollten, anstatt sich
         den zeitlos gültigen Wissensschatz der Alten anzueignen, fand erst einige Jahrzehnte
         später statt.[58] Und auch der junge Franz Stephan von Lothringen lernte noch nichts von den neuen
         Methoden und Disziplinen, die schon einige Jahrzehnte zuvor die Wissenskultur revolutioniert
         hatten – wie die Metaphysik Descartes’, das Naturrecht Hobbes’, Lockes und Pufendorfs
         und die experimentelle Physik Galileis oder Newtons.
      

      Auch was die Spracherziehung angeht, unterschied sich das Curriculum der Prinzessin
         nicht grundsätzlich von dem eines männlichen Prinzen: Französisch, Italienisch, Spanisch
         und Latein waren die Sprachen, die am Wiener Hof gepflegt wurden, aber in unterschiedlichem
         Maße und zu unterschiedlichen Zwecken. Französisch war die wichtigste höfische Verkehrssprache
         in Europa, Spanisch, genauer: Kastilisch war die Sprache des angestammten habsburgischen
         Herrschaftsbereichs, Italienisch war die Sprache nicht nur bedeutender habsburgischer
         Territorien, sondern auch der literarischen und musikalischen Kultur, die am Wiener
         Hof in höchster Gunst stand; Latein war immer noch die Lingua franca der Gelehrten und Kleriker und außerdem die Verwaltungssprache in Ungarn. Maria Theresia
         führte ihre eigene Korrespondenz in Französisch und Deutsch, manchmal auch Italienisch;
         alle drei Sprachen waren ihr mündlich und schriftlich geläufig. Damit sprach sie allerdings
         noch lange nicht alle Sprachen, die in den habsburgischen Ländern gesprochen wurden –
         sie konnte kein Ungarisch, Tschechisch, Niederländisch, Serbisch, Kroatisch oder Rumänisch.
         Ihre erste Sprache war das Deutsche, aber nicht weil es die Sprache ihrer Mutter,
         sondern weil es die ihrer Amme war. Das hatte zur Folge, dass sie Deutsch im Wiener
         Dialekt sprach. Selbst die Kaiserin bediente sich des ganz gemeinen österreichischen Jargons, bemerkte die Tochter ihrer Zofe später, denn: Damals galt noch von den meisten Einwohnern Wiens in den höheren Ständen, was ein
               Dichter von sich sagt: ‹Ich spreche Wälsch wie Dante,/Wie Cicero Lateinisch,/Wie Pope
               und Thomson Englisch,/Wie Demosthenes Griechisch,/Wie Diderot Französisch/Und Deutsch –
               wie meine Amme.›[59] Mit anderen Worten: Deutsch galt als die Sprache des einfachen Volkes, nicht als
         adelige Standessprache, nicht als Gelehrtensprache und schon gar nicht als literarische
         Hochsprache. Die Bürokratie bediente sich eines uneleganten, pedantischen, mit lateinischen
         Brocken durchsetzten Spezialjargons, der nicht geeignet war, Sympathie für das Deutsche
         zu wecken.[60] Erst allmählich begann sich das zu ändern. Wenn Maria Theresia später verschiedene
         Sprachen verwendete, dann diente ihr das nicht nur dazu, sich mit Menschen verschiedener
         geographischer Herkunft zu verständigen, sondern es trug auch den ständischen Unterschieden
         Rechnung. Briefe an die Familienmitglieder schrieb sie in der Regel auf Französisch,
         Mitteilungen an die bürgerlichen Beamten auf Deutsch.
      

      
         Dynastische Schachzüge
         

      

      Einer Tochter wurde von fürstlichen Eltern traditionell erst dann größere Beachtung
         geschenkt, wenn sie als Figur auf dem dynastischen Schachbrett in den Blick kam. Zum
         politischen und symbolischen Kapital des Hauses trug sie bei, indem sie durch eine
         günstige Heiratsverbindung das Verwandtschaftsnetz der Dynastie erweiterte. Andererseits
         kosteten solche Heiraten auch Ressourcen, man musste die Töchter standesgemäß ausstatten
         und die aufwendige Hochzeitsfeier ausrichten, bei der es zahllose Geschenke zu verteilen
         galt. Hatte ein Herrscherpaar zu viele Töchter, dann konnte das zum Problem werden.
         So kommentierte Friedrich Wilhelm von Preußen, der zum Grobianischen tendierende Vater
         Friedrichs II., die Geburt seiner sechsten Tochter Luise Ulrike, die etwas später
         geboren wurde als Maria Theresia: man mus sie versauffen oder Nonnen draus machen, Menner kriegen sie nit alle.[61] Dieses Problem hatten die Eltern von Maria Theresia nicht, im Gegenteil: Sie war
         als Erbtochter des habsburgischen Hauses die begehrteste Partie Europas, auch wenn
         das Kaiserpaar noch lange auf einen Sohn hoffte.[62] Der Heiratskreis der regierenden Häuser war andererseits recht überschaubar. Die
         prominenteste Partie eröffnete die Königin von Spanien, Elisabeth Farnese, die anstelle
         ihres geisteskranken Gatten das Regiment führte und vorübergehend den Plan verfolgte,
         die spanische wieder mit der habsburgischen Dynastie zu vereinigen. Dazu sollten ihre
         beiden Söhne die beiden Töchter Karls VI. heiraten. Im Gegenzug war sie 1725 bereit,
         die Pragmatische Sanktion anzuerkennen. Diese Annäherung schlug aber schon bald wieder
         in Feindschaft um, so dass sich diese Option erledigte. Beliebt waren im Hause Habsburg
         traditionell Eheschließungen zwischen den nächsten Verwandten. Über Jahrhunderte hatten
         immer wieder Cousins und Cousinen, Onkel und Nichten einander geheiratet. So schien
         es auch jetzt naheliegend und der Einigkeit im Haus Habsburg dienlich, dass zwei Cousinen
         Maria Theresias sie jeweils als Gattin für ihren ältesten Sohn ins Auge fassten. Beide
         waren Töchter Kaiser Josephs I.; die eine, Maria Josepha, war mit dem Kurfürsten Friedrich
         August II. von Sachsen verheiratet, die andere, Maria Amalia, mit dem Kurfürsten Karl
         Albrecht von Bayern. Beide waren ja durch die Pragmatische Sanktion enterbt worden,
         was durch die Heirat eines ihrer Söhne mit der habsburgischen Erbtochter rückgängig
         zu machen war. Die bayerische Partie erfreute sich der Unterstützung prominenter Leute
         am Wiener Hof, unter anderem des Prinzen Eugen. Auch die Witwe Josephs I., Amalia,
         fand es wünschenswert, dass einer ihrer Enkel Maria Theresia heiratete. Das kirchliche
         Eherecht verbot zwar nach einem höchst ausgeklügelten System die Ehe zwischen Verwandten
         bis hin zum vierten Grad. Doch das war kein Problem, das sich nicht mit Geld hätte
         aus der Welt schaffen lassen; die Erteilung von Ehedispensen war vielmehr eine lukrative
         Einnahmequelle des Heiligen Stuhls. Die Optionen scheiterten trotzdem, denn der Kaiser
         hatte sich schon seit längerem auf einen anderen Plan festgelegt.
      

      Das Rennen machte am Ende Franz Stephan, 1708 geboren, ein Prinz aus dem Hause Lothringen.
         Er war allerdings nicht der älteste Sohn und daher zunächst gar nicht als Ehekandidat
         für Maria Theresia in Betracht gezogen worden. Sein Vater Herzog Leopold von Lothringen
         hatte vielmehr von langer Hand geplant, seinen ältesten Sohn Leopold Clemens mit Maria
         Theresia zu verheiraten. Die Lothringer Dynastie gehörte dem europäischen Hochadel
         an und war mit dem Haus Habsburg ebenso verschwägert wie mit dem Haus Bourbon. Eine
         Urgroßmutter Franz Stephans war die Habsburgerin Anne d’Autriche, die Mutter Ludwigs XIV.;
         eine seiner Großmütter war Elisabeth Charlotte von der Pfalz, die Schwägerin des Sonnenkönigs,
         die andere Großmutter war die Schwester Kaiser Leopolds I. (s. Genealogische Tafel
         S. 1060 f.). Mit zwei verfeindeten Häusern zugleich verwandt zu sein war keineswegs
         ungewöhnlich, sondern der Normalfall; es war die schlichte Folge der schnell wechselnden
         dynastischen Allianzen, zu denen gerade weniger mächtige Häuser genötigt waren. Die
         Territorien, über die die Familie verfügte, das Herzogtum Lothringen und das Herzogtum
         Bar, lagen in dem seit Jahrhunderten umstrittenen Grenzraum zwischen Frankreich und
         dem Reich. Die Herzöge waren sowohl dem Kaiser als auch dem König von Frankreich durch
         Lehnsverhältnisse verbunden, hatten sich aber zwischen den beiden großen Monarchen
         immer eine gewisse Unabhängigkeit bewahrt und verlangten selbst als Altesse Royale, Königliche Hoheit, tituliert zu werden. Ihre Länder hatten einen komplizierten, mehrdeutigen Status,
         der die mächtigen Nachbarn zur gewaltsamen Vereindeutigung reizte. So hatte Ludwig XIV.
         die Länder jahrzehntelang besetzt, während der Herzog von Lothringen am Habsburgerhof
         gelebt und als Feldherr im kaiserlichen Dienst gegen die Türken gekämpft hatte. Im
         Frieden von Rijswijk 1697 wurde neben vielem anderen auch dieser Konflikt beigelegt;
         der Herzog bekam seine Länder zurück und der Thronfolger Leopold wurde im Jahr darauf
         mit der Tochter des französischen Prinzen Philipp von Orléans verheiratet. Aus dieser
         Ehe gingen dreizehn Kinder hervor, darunter Franz Stephan.
      

      Es kennzeichnet die politische Logik dieser Zeit, dass die Dynastien über die Länder,
         die sie zusammengebracht, geerbt und erobert hatten, verfügten wie über jeden anderen
         Familienbesitz auch. Jedes Haus strebte danach, seine Territorienbündel bei Gelegenheit
         möglichst vorteilhaft zu erweitern und abzurunden. Sobald sich abzeichnete, dass irgendwo
         eine Linie ohne männlichen Erben aussterben oder ein Wahlfürstentum vakant werden
         würde, gerieten diese Länder ins Visier der europäischen Höfe und wurden zum Gegenstand
         eifriger dynastischer Kalkulationen. Jeder suchte nach möglichen eigenen Erbansprüchen
         und grub in den Archiven alte Besitztitel aus; im Falle von Wahlfürstentümern – wie
         dem Königreich Polen oder auch den Reichsbistümern – versuchte jeder die Wahlgremien
         durch Versprechungen und Geschenke rechtzeitig auf seine Seite zu bringen. Zugleich
         erwog man aber auch passende Tauschmöglichkeiten, wenn einem ein bestimmtes Land zu
         seiner abgerundeten Sammlung noch fehlte. Die kleinen Territorien mindermächtiger
         Potentaten oder geistlicher Fürsten konnten durchaus als Tauschobjekte in die Pläne
         der Großen einbezogen werden. Kurzum: Die europäischen Regierungen und Hochadelsfamilien
         betrachteten die Länder samt Untertanen als potentielle Verfügungsmasse in einem hochkomplexen
         Spiel, bei dem es darauf ankam, den anderen möglichst immer einen Zug voraus zu sein.
      

      Kleinere Akteure konnten zwar selbst Pläne schmieden, um ihren Status zu verbessern;
         vor allem aber waren ihre Länder Gegenstand der Pläne Dritter. So war es auch mit
         dem Herzogtum Lothringen, das schon im Spanischen Erbfolgekonflikt einmal als Tauschobjekt
         ins Auge gefasst worden war.[63] Aber Herzog Leopold, ein Enkel Kaiser Ferdinands III. und Großneffe Ludwigs XIV.,
         der am Wiener Hof aufgewachsen war, hatte extrem ambitionierte Pläne für den Erbprinzen
         Leopold Clemens, den er sorgfältig für seine Rolle als Herrscher hatte erziehen lassen.
         Eigenhändig hatte er für seinen Sohn nicht nur moralische Ermahnungen und allgemeine
         Lebensregeln verfasst, sondern auch seine Beobachtungen über die wichtigsten Personen
         am Wiener Hof aufgeschrieben, damit seine Unterhändler sich in den dortigen Netzwerken
         besser zurechtfinden konnten.
      

      Seine geheimen Pläne waren schon sehr weit gediehen, ein erstes, unauffälliges Treffen
         des Erbprinzen mit dem Kaiser auf dessen Reise zur nachgeholten Königskrönung in Böhmen
         bereits arrangiert, als Leopold Clemens im Juni 1723 plötzlich an den Blattern starb.
         Das irritierte die herzogliche Strategie aber nur kurzfristig. Binnen einer Woche
         stand fest, dass der jüngere Sohn Franz Stephan an die Stelle seines verstorbenen
         Bruders treten sollte. Der lothringische Gesandte unterrichtete den Kaiser in der
         Audienz vom Tod des Erbprinzen und lenkte, kaum dass er die kaiserlichen Kondolenzwünsche
         entgegengenommen hatte, sogleich die Aufmerksamkeit auf den zweiten Sohn: Der sei
         auch sehr schön und wohlgestaltet und in tiefer Verehrung für den Kaiser erzogen.
         Der Herzog erwarte in tiefster Submission, was dem Kaiser zu tun gefalle.[64] Diese Andeutungen des Gesandten reichten offenbar aus, um den Kaiser auf den richtigen
         Gedanken zu bringen. Jedenfalls wurde der jüngere Sohn Franz Stephan im Juni 1723
         ganz kurzfristig, innerhalb von weniger als einer Woche, für seinen Bruder als Heiratskandidat
         und wichtigste Schachfigur im Spiel des Herzogs von Lothringen eingewechselt. Anstelle
         seines Bruders brach er sofort inkognito nach Böhmen auf, unter dem Vorwand, das soeben
         von seinem Vater erworbene Herzogtum Teschen aufzusuchen, tatsächlich aber, um dem
         Kaiser vorgestellt zu werden und so die nach außen streng geheim gehaltenen ehrgeizigen
         Heiratspläne des Vaters zu konkretisieren. Dem Prinzen wurde klargemacht, dass bei
         diesem ersten Treffen alles davon abhänge, dass er das Wohlgefallen der kaiserlichen
         Eltern gewinne. Die Umstände dafür seien günstig. Er müsse sich nur darauf konzentrieren,
         sich vollständig deren Erwartungen anzupassen und sich zuerst einmal bei ihnen beliebt
         zu machen, um dann später von Zeit zu Zeit bei Hof erscheinen zu dürfen.[65] Das gelang ihm offenbar. In Prag, wo die Kaiserfamilie sich gerade anlässlich der
         Krönung Karls zum böhmischen König aufhielt, machte der fünfzehnjährige Prinz am 14. August
         1723 seine erste Aufwartung bei der Kaiserin und ihren fünf und sechs Jahre alten
         Töchtern. Am Folgetag wurde er feierlich in den Orden vom Goldenen Vlies aufgenommen,
         was ihm einen festen Platz im Hofzeremoniell sicherte.[66] Wenig später schrieb Karl VI. dem Vater, dass er von dem Erbprinzen sehr angetan
         sei, und eröffnete ihm, dass er schon lange den Willen habe, aus ihren zwei Häusern
         eines zu machen.[67] Der genaue Zeitpunkt solle allerdings noch nicht festgelegt und das Ganze auch nicht
         publik gemacht werden. Der Kaiser hielt sich also noch eine Hintertür offen und der
         Herzog von Lothringen konnte nicht sicher sein, ob nicht eine veränderte Konstellation
         seine Pläne wieder zunichtemachen würde. Immerhin aber reiste Franz Stephan am 22. Dezember
         1723 inkognito mit einem kleinen Hofstaat nach Wien, wurde dort vom Kaiserpaar empfangen
         und zog in das ehemalige Appartement der Kaiserinwitwe Eleonore in der Hofburg ein.[68] Fortan lebte er dort mehr als fünf Jahre lang – bis 1729 – wie ein armer Verwandter,
         beim Kaiser als Jagdbegleiter beliebt, aber von der Hofgesellschaft herablassend behandelt
         und bei vielen nicht wohlgelitten, vor allem bei denjenigen nicht, die noch immer
         andere Heiratspläne für die Erbtochter verfolgten.[69]
      

      Während dieser Zeit überwachte sein Vater aus der Ferne die Erziehung; die Mitglieder
         des kleinen Hofstaats mussten regelmäßig über Franz Stephans Fortschritte in deutscher
         Grammatik und religiöser Disziplin, über Gesundheit, Wissenserwerb und höfisches Wohlverhalten
         referieren. Offenbar blieb aber seine innere und äußere Haltung, conduite, mehr als einmal hinter den Erwartungen zurück. Sein Beichtvater, der Jesuitenpater
         Assel, notierte etwa, der Prinz sei groß, stark, schön, und sehr freundlich, auch sei er durchaus nicht unberührt von den religiösen Gefühlen, die er ihm vermittle,
         und habe keine passion violente ni dangereuse, keine heftigen oder gefährlichen Leidenschaften. Seine Teilnahme an den täglichen
         Gottesdiensten und seine Fastendisziplin ließen aber sehr zu wünschen übrig, und seit
         einiger Zeit lege er eine missliche Veranlagung zu schockierenden Ausdrücken und unbeherrschten
         Ausfällen gegenüber den Erziehern an den Tag, die er auch im Beisein anderer respektlos
         behandelte. Die Lektionen langweilten ihn und er habe seinen Zorn nicht im Griff,
         aber niemand wage etwas zu sagen, klagte der Pater.[70] Darin zeigt sich, was die Erziehung hochadeligen Nachwuchses im Allgemeinen noch
         schwerer machte als die anderer Kinder: Sie sollten gelehrten Erziehern bürgerlichen
         Standes gehorchen, in denen sie doch zugleich ihre Diener und zukünftigen Untertanen
         sahen – ein struktureller Widerspruch, bei dem die Gehorsamspflicht der Kinder gegenüber
         den Lehrern und die Gehorsamspflicht des Dienstpersonals gegenüber der Herrscherfamilie
         sich unvermeidlich ins Gehege kamen.
      

      Welchen Umgang Franz Stephan in dieser Zeit mit seiner zukünftigen Braut, der neun
         Jahre jüngeren kleinen Erzherzogin, hatte, sagen die Quellen nicht. Sie selbst erinnerte
         sich als Witwe gut fünfzig Jahre später schwärmerisch, sie habe ihn von Anfang an
         geliebt: Er war das einzige Objekt all meinen Handelns und meiner Gefühle, seit ich sechs war,
               bis heute.[71] Solche Äußerungen lassen sich selbstverständlich nicht ohne die Erfahrungen der
         fünf Jahrzehnte dazwischen verstehen. In der Erinnerung verklärten sich die frühen
         Kindheitserlebnisse zur Vorgeschichte einer vorbildlichen Ehe. Die Briefäußerungen
         dienten überdies dazu, den erwachsenen Kindern die Ehe der Eltern als Muster einer
         vollkommenen Beziehung vor Augen zu führen. Das heißt allerdings nicht, dass diese
         Erinnerungen ohne jedes reale Fundament gewesen sein müssten. Doch aus der Zeit selbst
         sind keine Äußerungen über das Verhältnis zwischen den beiden überliefert, auch nicht
         von Franz Stephan. Stattdessen finden sich in der Korrespondenz der Erzieher allerlei
         vage Klagen über kleinere und größere Skandale. So hieß es etwa 1725 über den Siebzehnjährigen,
         seine königliche Hoheit amüsiere sich in nicht altersgemäßer Weise und gehe zu familiär
         mit den verheirateten und unverheirateten Damen um (trop familier avec les Dames ou Demoiselles), was dem Kaiser missfallen könne, der doch in diesem Punkt sehr delikat sei.[72] Im September 1726 kam es zu einem nicht genau bezeichneten Vorfall, von dem man
         hoffte, dass der Kaiser ihn nicht bemerkt habe, obwohl er Stadtgespräch sei. Trotz
         solcher Episoden, die seine Beichtväter meistens strenger beurteilten als seine adeligen
         Begleiter, gewann Franz Stephan offenbar die Sympathie Karls VI., mit dem er häufig
         und gern auf die Jagd ging. In dem Maße, wie die Hoffnungen des Kaisers schwanden,
         selbst noch Vater eines Sohnes zu werden, begann er den Lothringer Prinzen mehr und
         mehr wie seinen Nachfolger zu behandeln. Das ging allerdings nicht so weit, dass er
         versucht hätte, ihn von den Kurfürsten bereits zum Römischen König (das heißt zum
         künftigen Kaiser) wählen zu lassen. Jedenfalls aber konnten sich die alternativen
         Heiratspläne nicht durchsetzen, die von den beiden Töchtern des verstorbenen Kaisers
         Joseph und ihrer Mutter, der Kaiserinwitwe Amalia, betrieben wurden.[73]
      

      Trotzdem suchte man den habsburg-lothringischen Heiratsplan geheim zu halten und zu
         vermeiden, dass Franz Stephan als amant déclaré et futur époux,[74] als erklärter zukünftiger Bräutigam erschien, und damit den französischen Hof zu
         provozieren, dem eine so enge Verbindung zwischen Lothringen und Habsburg als Affront
         erschienen wäre. Daher traf es sich günstig, dass Franz Stephan im März 1729 selbst
         regierender Herzog von Lothringen wurde und in sein Territorium aufbrechen konnte.[75] Doch der Aufenthalt in seinem Territorium war kurz. Sein Vater hatte ihm dort nichts
         als Schulden hinterlassen – was allerdings absolut nicht unüblich war. Das Land hatte
         unter den häufigen französischen Besetzungen und Truppendurchzügen ebenso wie unter
         dem aufwendigen Lebensstil der Herzogsfamilie stark gelitten. Franz Stephan machte
         sich nun durch seine forschen Sanierungsmaßnahmen doppelt unbeliebt: beim Adel, indem
         er vom Vater verliehene teure Privilegien und Pensionen wieder rückgängig machte,
         und beim Volk, indem er neue Steuern und Abgaben einführte. Der neue Herzog wurde
         in seinem eigenen Land als kühler und unzugänglicher Fremder wahrgenommen, als jemand,
         der unliebsame ausländische Sitten einführte. Seine Identifikation mit den Ländern
         seiner Vorfahren darf man sich ebenfalls nicht allzu intensiv vorstellen. Jedenfalls
         brach er schon bald zu einer Kavaliersreise durch Europa auf und kehrte nie mehr zurück.
         Stattdessen zog er 1732 wieder nach Wien und wurde von Karl VI. als Statthalter des
         Königreichs Ungarn eingesetzt. Seine Residenz nahm er in Pressburg, dem heutigen Bratislava,
         nicht weit von Wien.
      

      Der Kaiser hatte seinen künftigen Schwiegersohn nicht nach seinen eigenen Wünschen
         gefragt, als er ihm diese prominente Stellung verschaffte. Ebenso wenig wurde Franz
         Stephan in die Ländertauschpläne einbezogen, die kurz darauf, im Jahr 1733, akut wurden
         und ihn schließlich sein Herzogtum kosteten. Es ging um das Königreich Polen, dessen
         Thron vakant geworden war. Da Polen ein Wahlreich und der Thron damit Gegenstand des
         allgemeinen europäischen Länderschachers war, brach nach dem Tod Augusts II., genannt
         der Starke, des Kurfürsten von Sachsen und Königs von Polen, erneut ein Erbfolgekonflikt
         aus, der sich schon lange abgezeichnet hatte. Der polnische Reichstag wählte zunächst
         den polnischen Magnaten Stanislaus Leszczyński, dessen Tochter mit dem französischen König verheiratet war. Mit ihm konkurrierte
         Friedrich August von Sachsen, ein Schwiegersohn Kaiser Josephs I. Er hatte sich der
         Unterstützung Karls VI. versichert, indem er nach langer Weigerung endlich die Pragmatische
         Sanktion anerkannt hatte. Da die europäischen Potentaten nicht bereit waren, die Entscheidung
         über einen so wichtigen Thron wie den polnischen dem allein dazu berechtigten Wahlgremium
         zu überlassen, kam es zum Krieg. Die Frontlinie verlief zwischen Frankreich und Spanien
         einerseits, Sachsen, dem Kaiser und Russland andererseits, während England und die
         Niederlande sich aus dem Konflikt heraushielten. Für den Kaiser entwickelten sich
         die Dinge schnell desaströs: Französische Truppen besetzten Lothringen, während spanische
         Truppen Neapel und Sizilien eroberten. Die Friedensverhandlungen, zu denen er genötigt
         war, sahen einen komplizierten Ringtausch vor. Stanislaus Leszczyński verzichtete auf den polnischen Thron (wenn auch nicht auf den dazugehörigen Königstitel)
         und bekam dafür das Herzogtum Lothringen zugesprochen, das aber nach seinem Tod an
         seine Tochter, die Königin von Frankreich, und ihre Erben fallen sollte. Der Kaiser
         verlor das Königreich Neapel-Sizilien und erhielt im Gegenzug die Zustimmung des französischen
         und des spanischen Königs zur Pragmatischen Sanktion. Der Herzog von Lothringen sollte
         für den Verlust seiner Stammländer eine finanzielle Abfindung erhalten und zudem mit
         dem Großherzogtum Toskana entschädigt werden, einem Reichslehen, dessen Erledigung
         mit dem Tod des letzten Medici ebenfalls bereits absehbar war. Das heißt: Die Potentaten
         in Paris und Wien handelten ihren Kompromiss zu Lasten eines Dritten aus und fragten
         ihn erst nach seiner Meinung, als sie ihre Einigung unter Dach und Fach gebracht hatten.
         Franz Stephan setzte der Abtretung seiner Stammländer zwar einigen Widerstand entgegen,
         konnte aber am Ende nur die Bedingungen ein wenig zu seinen Gunsten verbessern.[76] Im Februar 1737 unterschrieb er die förmliche Verzichterklärung, und im März 1737
         mussten seine Mutter und seine Geschwister samt Gefolge, Hab und Gut das Herzogtum
         verlassen, das seit dem 11. Jahrhundert im Besitz ihrer Familie gewesen war. Das war
         der Preis, den der Herzog von Lothringen für die Hand der habsburgischen Erbtochter
         zu zahlen hatte.
      

      
         Die Hochzeit
         

      

      Nachdem die Präliminarien des Friedensvertrags in Wien im Oktober 1735 abgeschlossen
         waren und noch bevor Franz Stephan förmlich auf seine Länder verzichtet hatte, wurde
         um die Jahreswende 1735/36 die Hochzeit vorbereitet.[77] Der Kaiser berief mehrmals die höchsten Hofbeamten zur Konferenz ein, um vor allem
         zu klären, was Geldmittel dazu erforderlich, woher solche zu nehmen und wie es mit dem gebührenden
               Decoro, doch auff das wirtschafftlichste, anzugreiffen? Die Ratgeber wiesen auf die gegenwärtig calamitosen- und geld-manglenden Zeiten hin, wo aller orths die noth-dringlichkeit- und armuth über hand genohmen, und schlugen vor, die Hochzeit schon in der Fastnachtszeit abzuhalten, wenn ohnehin
         allerlei Lustbarkeiten veranstaltet würden, so dass man Kosten spare.[78] Der Kaiser ließ das nicht gelten und verfügte, eine Oper – das aufwendigste höfische
         Divertissement überhaupt – müsse sein. Er konnte es sich nicht leisten, bei der Hochzeit
         seiner Erbtochter den Eindruck zu erwecken, sparen zu müssen.
      

      Die Geldmittel, so erwartete er, sollten von den Ständen Ober- und Niederösterreichs
         kommen, denn bei derlei erfreulichen Anlässen pflegten die Kays. Erbländer jedes Mal ein namhaftes Donativum – eine freiwillige Gabe – zu leisten, um ihre Treue und Devotion verspüren zu lassen. Die Ratgeber befürchteten jedoch, dass das nicht ausreichen werde, denn die Stände
         zahlten erfahrungsgemäß höchstens halb so viel, wie von ihnen verlangt wurde. Bei
         der letzten Hochzeit seien statt 400.000 nur 242.000 Gulden eingegangen. Die Hofkammer,
         so stand zu befürchten, würde auf einem Großteil der Kosten sitzenbleiben. Dieses
         Detail wirft ein Schlaglicht auf die vormodernen Herrschafts- und Gabentauschregeln
         ganz allgemein. Das traditionelle Donativ der Stände galt zwar formal als freiwilliges
         Geschenk und nicht als obligatorische Steuer. Doch das war eine von beiden Seiten
         geteilte symbolische Fiktion. Die Stände – keine einfachen Untertanen, sondern Adelige
         und Stadträte, die sich als das Land schlechthin verstanden – demonstrierten ihre althergebrachte Freiheit, ihre Libertät, dadurch, dass sie ihre Gaben als freiwillige Zeichen der Verehrung erscheinen ließen.
         Doch tatsächlich wurde ein präzise bezifferter Betrag von ihnen verlangt, den sie
         nicht schlechterdings verweigern, sondern allenfalls verschleppen oder unauffällig
         schmälern konnten. Die Fiktion der Freiwilligkeit verhinderte aber wiederum, dass
         der Landesherr formal auf der Zahlung in voller Höhe bestehen oder sie womöglich gar
         unter Strafandrohung einfordern konnte. Mit anderen Worten: Die wechselseitigen Erwartungen
         zwischen Landesherrn und Ständen beruhten auf gewohnheitlich hergebrachten, nirgendwo
         aufgeschriebenen, informellen Regeln. Sie verlangten, dass beide Seiten ihnen ehrenhalber,
         nicht gezwungenermaßen folgten; so gehörte es sich zwischen autonomen Herrschaftsinhabern.
         Mit anderen ständischen Leistungen verhielt es sich nicht vollkommen anders als mit
         dem Donativ zur Hochzeit der Erbtochter. Das war einer der tieferen Gründe für die
         desolate Lage der kaiserlichen Finanzen. Wer daran etwas ändern wollte, so zeigte
         sich zehn Jahre später, musste sehr radikal vorgehen.
      

      Nachdem die Kostenfrage in den Wind geschlagen, die päpstliche Dispens für die Verwandtenehe
         eingeholt und die zeremoniellen Formalitäten vorausschauend geklärt worden waren,
         konnte die förmliche Brautwerbung stattfinden. Am 31. Januar 1736 hielt Franz Stephan
         beim Kaiser um Maria Theresias Hand an.[79] Dieser Akt wurde nicht privat oder spontan vollzogen, sondern als Solennität gestaltet, außerdem schriftlich exakt festgehalten und in einer gedruckten Beschreibung
         der Öffentlichkeit zur Kenntnis gebracht.[80] Jedem zeremoniellen Detail wurde dabei größte Aufmerksamkeit geschenkt, nichts war
         gleichgültig. Denn durch die solenne, das heißt förmliche und feierliche, durch zahlreiche
         Zeugen beglaubigte Gestaltung wurde der ganze Vorgang als ein Akt ausgewiesen, der
         eine beiderseitige Verpflichtung stiftete. Dazu musste er demonstrativ aus dem höfischen
         Alltag herausgehoben und symbolisch markiert werden. Das geschah, indem der Brautwerber
         in Galakleidung mit seinem ganzen Gefolge – Läufern, Lakaien, Edelknaben, Kavalieren,
         Kammerherren und lothringischen Edelleuten – in einer feierlichen Prozession durch
         die Hofburg vom Gemach des Oberstkämmerers zum Kaiser zog. Der Weg führte durch die
         Wacht- und die Ritterstube, wo die kaiserlichen Leibgarden Aufstellung genommen hatten,
         dann durch die erste Antekammer, wo die drei höchsten Hofbeamten den Herzog begrüßten
         und ihn durch die zweite Antekammer und die Ratsstube bis zur kaiserlichen Retirada geleiteten, also gleichsam das weltliche Allerheiligste, den innersten und exklusivsten
         Ort der Hofburg. Der Kaiser empfing ihn mit einer besondern Zartigkeit vor der Tür der Retirade, von der nur ein Flügel geöffnet war, führte ihn hinein
         und blieb mit ihm bei geschlossener Tür eine Zeitlang darin. Es handelte sich um die
         vollendete Inszenierung von Intimität inmitten der größtmöglichen höfischen Öffentlichkeit.
         Was sich im Inneren der Kammer abspielte, wurde gerade dadurch ins Zentrum der allgemeinen
         Aufmerksamkeit gerückt, dass es vor den Augen derversammelten Hofgesellschaft verborgen
         blieb. Nach alhier volbrachten Begehren der Durchlauchtigsten Frauen Brautt begleitete der Kaiser den Bräutigam wieder aus der Retirade hinaus und verabschiedete
         ihn auf der Schwelle mit einem abermaligen zarten Compliment. Dort wurde der Bräutigam von den obersten kaiserlichen Hofamtsträgern wieder in
         Empfang genommen und ein Stück zurückbegleitet. Mit seinem gesamten Hofstaat zog er
         sodann durch den Controlorgang zur Damenseite, in der die Kaiserin residierte, wo er wiederum die zeremonielle Raumfolge
         abschritt und von deren obersten Hofbeamten empfangen wurde – alles spiegelbildlich
         genauso wie zuvor. Die Tür zur Audienzstube war wiederum nur halb geöffnet; im Inneren
         warteten die Obristhofmeisterin und die Aya Gräfin Fuchs. Am Tisch stand die Kaiserin,
         zu ihrer Linken Maria Theresia. Der Herzog näherte sich der Kaiserin unter zweimaliger
         kniebeugender Reverenz, und bevor er die vom spanischen Hofzeremoniell vorgeschriebene dritte Reverenz machen
         konnte, ging ihm die Kaiserin einen Schritt zu dero beneventirung entgegen – ein Zeichen besonderer Gunst und Nähe. Nach einem kurzen Rede- und Antwort-Spiel
         folgte die Anrede an die Braut, welche, da sie dero Augen an Ihro May. Dero Frau Mutter geworffen, und von deroselben
               einen Wincker empfangen hatte, das von Ihro Königl. Hoheit deroselben praesentirte,
               und mit kostbahresten Brillanten versetzte Portrait samt einem zarten Hand-Kuß empfangen.[81] Es wurden noch ein paar Komplimente ausgetauscht; dann zog der Bräutigam sich mit
         seinem Gefolge auf dieselbe spektakuläre Weise wieder zurück. Kein Detail dieses Vorgangs
         war zufällig oder belanglos; auch dass im Frauentrakt die Tür nicht geschlossen wurde und dass Maria Theresia erst nach einem Wink ihrer Mutter das Brautgeschenk
         und den Handkuss des Bewerbers annahm, war von symbolischer Signifikanz. Es waren
         eigens ein- und andere Personen aufgestellet worden, die die Richtigkeit aller zu Ablegung dero offentlichen Compliments erforderlichen Dispositionen
               Ihro Königlichen Hoheit [des Herzogs von Lothringen] notificiren sollten. Das heißt: Über jedes Detail wurde schriftlich Protokoll geführt, um zu dokumentieren,
         dass alles seine formale Richtigkeit gehabt hatte. Das war notwendig, denn es handelte
         sich bei dieser Brautwerbung um ein Verbindlichkeit erzeugendes Ritual, und ein Ritual
         entfaltet seine Wirkung dadurch, dass es unter Zeugen in vollkommener äußerer Korrektheit
         durchgeführt wird. Das galt ebenso für den darauffolgenden Renunciations-Actus, die feierliche Erklärung, dass Maria Theresia und Franz Stephan auf das Thronerbe
         verzichten würden, falls dem Kaiserpaar noch ein Sohn geboren werden sollte.[82] Wenn die reiche Erbtochter einen hochrangigen Habenichts in prekärer Lage heiratete,
         dann nur unter der Bedingung, dass sie die Herrschaft über ihre Länder dadurch unter
         keinen Umständen aus der Hand gab.
      

      Zuvor war ein Ehevertrag aufgesetzt worden.[83] Er unterschied sich in der Struktur nicht von dem, was in anderen Ständen üblich
         war, wenn es um die Eheschließung, das heißt um einen umfangreichen Gütertransfer
         zwischen Familien und Generationen ging. Festgelegt wurde, was beide Seiten in die
         Ehe einbrachten und was der eine jeweils für sich behielt, falls der andere starb.
         Das war zuallererst die Mitgift der Braut und die ebenso hohe Gegengabe des Bräutigams,
         die sogenannte Widerlag, die sich nur in der Höhe von der in anderen Ständen unterschied; beide betrugen
         150.000 Gulden. Darüber hinaus enthielt der Vertrag ein ausführliches Inventar aller
         eingebrachten beweglichen Güter. Festgelegt wurden auch Maria Theresias potentielle
         Witwensitze, wobei man sowohl Commercy in Lothringen als auch Siena im Großherzogtum
         Toskana in Aussicht nahm, denn formal hatte Franz Stephan ja auf Lothringen noch nicht
         verzichtet. Schließlich wurde auch geregelt, wie die Kinder aus der Ehe zu versorgen
         seien, insbesondere dann, wenn einer der Eheleute später noch einmal heiraten sollte.
      

      Nach den hochformellen Präliminarien kehrte Franz Stephan wieder in seine Residenz
         als kaiserlicher Statthalter nach Pressburg zurück, allerdings für nicht einmal zwei
         Wochen. Es galt eine minimale symbolische Frist zwischen Brautwerbung und Beylager einzuhalten. Dieser kurzen Trennung sind drei eigenhändige Briefe Maria Theresias
         zu verdanken, geschrieben an drei aufeinanderfolgenden Tagen, die ersten überlieferten
         Quellen, die sie ganz selbst verfasst hat und die zum ersten Mal einen Blick auf ihre
         Existenz jenseits der höfischen Vorderbühne erlauben. Es gibt deshalb kaum Selbstzeugnisse
         von ihr, die berühmter wären. Mit den drei kurzen Briefen antwortete sie auf Briefe
         des Verlobten, die sich leider nicht erhalten haben. Dabei sprach sie ihn ganz förmlich
         mit Durchleuchtigster Herzog, villgeliebter Bräutigamb an und blieb im Wesentlichen auf dem Boden konventioneller Höflichkeitsformeln: Ist wol gutt, das nicht auf lange ist, und hoffe, das es ins künftige zu einer beständigeren
               und gewünschtern einigkeit dienen wird, oder: indeme recht von hertzen auf Eüer liebden so obligeante und complimentose brief antworte,
               wüntsche eine glickliche reis und guttes wetter. Unterzeichnet ist stets mit Eüer liebden getreüeste braut Maria Theresia. In einem französischen Zusatz unter dem ersten Brief schlug sie allerdings einen
         ganz anderen, spielerischen, vertrauten und liebevollen Ton an als in dem schwerfälligen
         und steifen Deutsch: j’etois en peine comme une pauvre chienne – wie ein armes Hündchen sehne sie sich nach seiner Nachricht. Unterzeichnet war
         mit adieu mäusl, je vous embrasse de tout mon coeur, menagez vous bien, adieu caro viso,
               je suis la votre sponsia dilectissima – Adieu Mäusl, ich umarme Euch von ganzem Herzen, lebt wohl, adieu liebes Antlitz, ich bin Eure Euch
               über alles liebende Braut.[84]
      

      Der Kontrast zwischen der strengen Form des Brautwerberituals und dem intimen Ton
         dieses Briefs führt noch einmal vor Augen, dass es bei Hof zwei verschiedene Sphären
         gab, die formelle Vorder- und die informelle Hinterbühne. In der Sicht der bürgerlich-nationalen
         Historiographie verhielten sich diese beiden Sphären zueinander wie Schein und Sein,
         wahr und falsch, Heuchelei und Authentizität. In den Brautbriefen suchten die Historiker
         den «eigentlichen», innersten Kern der Person zu erfassen. Diese Sicht erscheint uns
         auch heute noch ungemein plausibel, weil uns das höfische Zeremonienwesen vollkommen
         fremd geworden ist, während das Ideal des autonomen Individuums den Kern des modernen
         Wertesystems darstellt. Diese Sicht ist aber einseitig und unvollständig; sie steht
         dem Verständnis der vormodernen höfischen Verhältnisse eher im Wege. Brautwerberitual
         und Brautbriefe gehörten nicht zwei verschiedenen Welten an. Vorder- und Hinterbühne
         des Hofes waren zwei Seiten derselben Medaille. Maria Theresia war es von klein auf
         gewohnt, sich zwischen beiden Bühnen hin und her zu bewegen und dabei zwischen zwei
         verschiedenen Verhaltensstilen zu wechseln. Dafür sind diese bemerkenswerten Brautbriefe
         ein frühes Zeugnis.
      

      Die eigentliche Copulation, die Zusammenführung, fand am 12. Februar 1736 statt.[85] Ganz anders als bei heutigen Royal Weddings spielte sich das Geschehen keineswegs
         unter den Augen der allgemeinen Öffentlichkeit ab, sondern innerhalb der Hofburg,
         die man zuvor sorgfältig abgeriegelt hatte: Notandum daß am Tag der Copulation von 12. Uhr mittags biß andern Tags umb besagte
               Stund alle zugäng in die Kayl. Burgg- und Hoff-Kirche gespörrt, und hinnach auf die
               Posten Commissarien von Kayl. Cammerern, Truchsässen, Statt-Garde officiren, und gemeine
               Soldaten aufgestellet worden.[86] Die Trauung vollzog sich in ganz ähnlicher Weise wie zuvor die Brautwerbung vor
         einer rein höfischen Öffentlichkeit. Das gemeine Volk erfuhr davon nur indirekt durch
         die akustische Symbolik der Kanonenschüsse, Gewehrsalven, Pauken und Trompeten.
      

      Erst am Nachmittag des Hochzeitstages um vier Uhr kam der Bräutigam aus Pressburg
         mit der Postkutsche in Wien an. In der Antekammer des Kaiserappartements versammelte
         sich der hohe Adel in prächtiger Galakleidung, der Hofstaat des Bräutigams hingegen
         im Appartement des Oberstkämmerers, wo der Bräutigam von seinen Kämmerern entkleidet
         und anschließend neu eingekleidet wurde, und zwar ganz in Weiß, mit einem weiß-silbernen
         Mantelkleid, der Ordenskette des Goldenen Vlieses und weißem Federhut, selbst Schuhe
         und Strümpfe waren weiß. Auf Einladung des kaiserlichen Kammerfouriers machte er sich,
         die wohlgeordnete Prozession seiner Kavaliere und Offiziere vorweg, auf den Weg zur
         kaiserlichen Retirade, wo die Braut, ebenfalls in weißem Kleid und kostbarem Schmuck,
         die Brauteltern und der sorgsam nach Rang aufgereihte Hofstaat warteten.[87] Nach dem Austausch zeremonieller Komplimente zog die ganze Gesellschaft wiederum
         in streng geordneter Reihenfolge durch die von Hartschieren und Trabanten gesäumte
         Ritter- und Wachtstube und einen verdeckten Gang in die Hofkirche der Augustiner,
         wo die Trauung stattfand.
      

      Die Ehe war (und ist) nach katholischer Auffassung ein Sakrament, das die beiden Brautleute
         einander gegenseitig spenden – nicht der Priester. Seit dem 13. Jahrhundert galt nach
         kirchlichem Recht der unerschütterliche Grundsatz, dass allein der Wille der beiden
         Brautleute die Ehe konstituiere, und zwar in ritueller Form manifestiert durch Wort,
         Ringtausch und commixtio carnalis, zu Deutsch fleischliche Vermischung. Nach kanonischem Recht waren streng genommen weder der priesterliche Segen noch die
         Zustimmung der Eltern unerlässlich für das Zustandekommen einer Ehe. Mit der sozialen
         Realität hatte das aber wenig zu tun; tatsächlich war die Eheschließung eine Angelegenheit
         der beiden Familienverbände, und zwar umso mehr, je mehr dabei wirtschaftlich und
         politisch auf dem Spiel stand. Die Art und Weise, wie die Trauung vollzogen wurde,
         brachte diese Spannung zwischen kanonisch vorgeschriebener freier Willensbekundung
         der Braut und elterlicher Autorität über die Tochter sehr schön zum Ausdruck. Nachdem
         der päpstliche Nuntius zuerst dem Bräutigam das Ehegelöbnis auf Latein vorgelesen
         und dieser mit volo, ich will, geantwortet hatte, wurde Maria Theresia gefragt, ob sie Franz Stephan von Lothringen
         zum Mann nehmen wolle. Worauf als dieselbe, nach deme Sie vorhero von des Kaysers, und Ihrer Kayl. Frauen
               Mutter M[ajestäten], gegen welche Sie Sich zu diesem Ende mit einer tieffen Reverentz
               gewendet, dazu mitels eines Winckens, die gnädigste Erlaubnus erhalten, mit volo ingleichen
               geantwortet.[88] Diese symbolische Geste der Unterwerfung unter den elterlichen Willen hatte ja auch
         schon bei der Brautwerbungsszene eine tragende Rolle gespielt. Auch jetzt wurde das
         wieder penibel dokumentiert und selbst den Lesern des Wiener Diariums nicht vorenthalten.
         Denn eine Herrscherdynastie konnte nicht zulassen, dass bei einer Heirat der autonome
         Wille der Tochter im Zentrum stand, auch nicht symbolisch. Es folgten der Ringtausch,
         der Nuntius segnete die Ehe im Angesicht der Kirche, dann intonierte er das Te Deum, Pauken und Trompeten setzten ein, die Stadtgarde löste das Gewehr und die sechzig
         auf den Basteien rings um die Stadt aufgestellten Kanonen wurden zum ersten Mal abgefeuert.
         In einem Klang-Kokon zog die Prozession in derselben Ordnung wieder durch die Kirche
         über die breite Stiege und den hölzernen Gang zurück in die Burg und die kaiserliche
         Retirada. Abends fand eine offene Tafel statt, bei der gemäß spanischem Hofzeremoniell allein das Kaiserpaar, das Brautpaar
         und die drei Mitglieder der Kaiserfamilie Platz nahmen und speisten, während die ganze
         Hofgesellschaft um sie herumstand und die höchsten Hofbeamten den rituellen Tafeldienst
         leisteten (Farbtafel 3).[89] Schließlich führte die Hochzeitsgesellschaft das Brautpaar nach altem Brauch zum
         Beilager in sein Appartement, wo das Brautbett stand. Dann zog sich die Gesellschaft zurück,
         und nur die Brauteltern blieben, um dem Paar beim Entkleiden zu helfen. Auf diese
         Weise gaben sie symbolisch ihren Segen zur deren fleischlicher Vermischung, die die Eheschließung erst vollendete.[90] Am folgenden Tag fand ein Hochzeitsgottesdienst statt, an dem diesmal auch Minister,
         Geheime Räte und Kämmerer teilnehmen durften. Es wurde große Gala angesagt und die
         vom Hofdichter Metastasio eigens geschriebene Oper aufgeführt.[91] Der dritte Tag war zugleich der letzte Tag des Karnevals, so dass die Feierlichkeiten
         mit einem Maskenball endeten. Am Aschermittwoch war alles vorbei. Wenig später opferten
         die Brautleute in der Wallfahrtskapelle Mariazell vor dem wundertätigen Gnadenbild
         ein brillantbesetztes goldenes Herz, um sich den Beistand Mariens für eine glückliche
         und fruchtbare Ehe zu sichern.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_005.jpg]

         Abb. 5: Trauung Maria Theresias und Franz Stephans von Lothringen in der Augustinerkirche
            in Wien am 12. Februar 1736. Kupferstich von Elias Böck, 1736
         

      

      Doch so harmonisch, wie es auf dem Bild aussieht, verliefen die Hochzeitsfeierlichkeiten
         nicht.[92] Der Nuntius hatte sich schon im Vorfeld mit dem Wiener Erzbischof um den Rang gestritten,
         so dass Letzterer, weil er unmöglich nachgeben konnte, wohl oder übel der Feier ganz
         fernblieb. Noch unerfreulicher war, dass an der ganzen Hochzeit offiziell kein einziges
         Mitglied des Hauses Lothringen teilnehmen konnte. Franz Stephans Bruder Karl war zwar
         im Hintergrund als Zuschauer körperlich anwesend, aber nur inkognito, das heißt, für
         das Zeremoniell galt er als abwesend und wurde wie Luft behandelt. Das war kein Einzelfall.
         Die Anwesenheit der lothringischen Familie am Kaiserhof stellte den Obersthofmeister
         grundsätzlich vor fast unlösbare Schwierigkeiten. Die Ursache war ein für die ganze
         Epoche charakteristisches politisches Strukturproblem, die zunehmende Spaltung zwischen
         denen, die zum exklusiven Kreis der Souveräne gehörten, und solchen, die aus diesem
         Kreis ausgeschlossen blieben. Der Königstitel machte den Unterschied.[93] Wie alle Fürsten, die keine gekrönten Häupter, also nicht zu Königen gesalbt und gekrönt waren, hatten auch die Herzöge von Lothringen
         ein solches Statusproblem. Sie beanspruchten, trotzdem als königliche Majestäten behandelt
         und angesprochen zu werden, was ihnen die anderen, ‹echten› Könige aber in der Regel
         verweigerten. Das höchste Ziel aller ungekrönten Fürsten war es daher, sich auf irgendeine
         Weise einen Königstitel zuzulegen, um als Souveräne zu gelten, was einige von ihnen –
         wie die Kurfürsten von Brandenburg – auch geschafft hatten, andere aber nicht. Dazu
         gehörten die Lothringer. Deshalb behielten sie als späte Nachkommen des Kreuzfahrers
         Karl II. von Anjou immer noch den Phantomtitel eines Königs von Jerusalem bei, obwohl
         die letzten Reste dieses Reiches schon Ende des 13. Jahrhunderts von den Mameluken
         erobert worden waren. Die anderen Souveräne, allen voran der Papst, erkannten das
         aber nicht an und verweigerten den Lothringern die honores regii, die königlichen Ehren. Wenn diese also keine empfindliche Kränkung hinnehmen wollten,
         blieb ihnen nichts anderes übrig, als dem Nuntius und den königlichen Botschaftern
         entweder ganz aus dem Weg zu gehen oder sich nur inkognito am Hof aufzuhalten. Für
         Franz Stephan selbst gab es diesen Ausweg seit der Hochzeit selbstverständlich nicht
         mehr. Das wurde vor allem später zum Problem, als Maria Theresia den Thron bestiegen
         hatte und Königin von Ungarn und Böhmen geworden war, also einen eindeutig höheren
         Rang einnahm als ihr eigener Ehemann. Sie musste sich dann bei öffentlichen Akten
         stets entscheiden, wen sie lieber dabei haben wollte, den Nuntius oder den Gatten,
         denn beide durften sich nicht über den Weg laufen.[94] Das war der Preis dafür, dass sie als ranghöchste europäische Erbtochter mit dem
         Herzog von Lothringen einen dynastischen Zwerg geheiratet hatte.
      

      
         Der höfische Kosmos
         

      

      Die Heirat veränderte Maria Theresias Status grundlegend, so wie es für die Frauen
         in allen Ständen galt. Sie war nun nicht mehr Erzherzogin von Österreich, sondern
         Herzogin von Lothringen und seit Oktober 1737, nachdem der Letzte aus dem Haus Medici
         gestorben war, Großherzogin der Toskana. Üblich war in allen Ständen, dass eine Ehefrau
         das Haus ihrer Eltern verließ und mit dem Ehemann einen eigenen Hausstand gründete
         oder an dessen Heimathof zog. Da Franz Stephan aber zum Zeitpunkt der Hochzeit im
         Begriff war, sein ererbtes Land aufzugeben, ohne schon ein neues dafür eingetauscht
         zu haben, blieb Maria Theresia mit ihm in ihrem Elternhaus – eine absolut ungewöhnliche
         Konstellation. Maria Theresia wurde fortan am Wiener Hof zeremoniell wie die Gattin
         eines auswärtigen Souveräns behandelt. Wie diesen redete man auch sie mit Votre Altesse Royale, Ihre Königliche Hoheit, an, hielt also die Fiktion einer souveränen Monarchie Lothringen aufrecht, die mittlerweile
         weniger Realitätsgehalt hatte denn je.[95] Maria Theresias neuer Status als Ehefrau wurde dadurch markiert, dass sie in die
         lothringischen Gemächer umzog und einen lothringischen Hofstaat erhielt, der von der Ersten Hofdame bis hinunter zum Kammerheizer rund dreißig
         Personen umfasste.[96]
      

      Der Kaiserhof war ein sozialer und wirtschaftlicher Kosmos von ungeheuren Ausmaßen,
         der um die Herrscherfamilie als Zentrum kreiste.[97] Die Zeitgenossen stellten beeindruckt fest, man könne nicht leicht anderswo einen solchen nombreusen Hof von solcher Splendeur und Magnificence finden, was den hohen Rang der anwesenden Adeligen und die Zahl der festen Chargen
         anging.[98] Alles in allem bildeten diesen Kosmos etwa zweitausend Menschen von sehr verschiedenem
         Status, die sich alle vom Hof Vorteile erhofften. Eine genaue Zahl lässt sich allerdings
         nicht nennen, denn es gab ganz unterschiedliche Grade der Zugehörigkeit. Wie es einem
         adeligen Familienhaushalt entsprach – und anders als in einer modernen Organisation
         wie einer Behörde oder einem Betrieb –, gab es engere und weitere Kreise um die Familie
         herum: Verwandte, Gesinde, adelige, geistliche und bürgerliche Amtsträger, Besucher
         und Bittsteller; es gab Menschen, die mit der Herrscherfamilie unter einem Dach wohnten,
         und solche, die dort nur zeitweise ihren Dienst versahen; es gab Amtsinhaber mit und
         solche ohne Besoldung. Die Ränder des Hofes fransten aus, die Grenzen zur Außenwelt
         waren fließend.
      

      Der Kern des Hofes war der Hofstaat, der über alle Maßen wuchernde Haushalt der Herrscherfamilie,
         der für die Dienste in Küche und Keller, Kammer und Stall zuständig war.[99] Diese Dienste bei feierlichen Gelegenheiten in Person symbolisch-rituell zu versehen
         war ein altehrwürdiges adeliges Privileg, das die unmittelbare Nähe des Inhabers zum
         Thron, seine Zugehörigkeit zur familia demonstrierte. Die adeligen Amtsinhaber übten diese Dienste außer bei ganz besonderen
         Solennitäten nicht selbst aus, sondern leiteten die entsprechenden Stäbe: Der Obersthofmeister
         stand an der Spitze des Ganzen, er war für die «Organisation der Organisation»[100] zuständig. Der Obersthofmarschall war Richter über das gesamte Hofgesinde, der Oberstkämmerer
         war Herr über Tafel und Kammer, hinzu kamen Oberststallmeister, Oberstjägermeister
         und Oberstfalkenmeister. Sie geboten über Scharen von Dienern und Dienerinnen, von
         Edelknaben und Kammerfräulein, über all die Hofgeistlichen und Hofgelehrten, die Hofkünstler
         und Hofhandwerker, all die Türhüter und Tapezierer, Mundköche und Zuckerbäcker, Herolde,
         Hartschiere und Trabanten, Lakaien, Heyducken, Läufer und Sesselträger, Musiker, Sängerinnen
         und Sänger, Tanz-, Sprach- und Fechtmeister, Zimmerwärter und Gärtner, Kutscher und
         Sattelknechte, die Futter- und Quartiermeister, Sekretäre und Dolmetscher, Schreiber
         und Zahlmeister, Inspektoren, Revisoren und Expeditoren und so weiter und so weiter
         in schier unendlichen Reihen – alle sorgfältig geordnet nach Stäben und Rängen, vom
         Höchsten bis zum Geringsten: vom Obersten Silberkämmerer bis zum Kesselreiberjungen,
         vom Schlosshauptmann bis zum Steckenknecht, vom Hofprediger bis zur Kapellwäscherin,
         vom Oberstjägermeister bis zum Jungen für die Wind- und Wachtelhunde. Staunenswert
         war das Ausmaß der Spezialisierung in den Künsten und Handwerken: Es gab den mathematischen
         Instrumentenmacher, den Kompassmacher, den Kammerbarometermacher und den Kammeruhrmacher,
         es gab den Edelgesteinbohrer, den Beinstecher, den Kristallschneider und den Spiegelmacher,
         den Hofvergolder, den Gold- und Perlensticker und die Knopfmacherin. Der Hofstaat
         wurde vor allem dadurch vermehrt, dass jedem höheren Amtsträger seinerseits eigene
         Bediente zur Verfügung standen: Selbst die Hofpatres hatten ihren eigenen Tafeldecker
         und dieser noch einen Tafeldecker-Adjunkten. Die Dienste für die hohen Herrschaften
         waren zu äußerster Feinheit ausdifferenziert: Die Haubenhefterin war nur für das Anlegen
         von Maria Theresias Haube zuständig, die Leibkröserinnen kümmerten sich nur um das
         Bügeln der Spitzenwäsche,[101] und wenn noch irgendeine Aufgabe im Frauenzimmer übrig war, für die es keine spezielle Amtsträgerin gab, so hatte man dafür ein Frauenzimmer Extramensch oder ein Extraweib.[102]
      

      Sie alle gemeinsam bildeten den Hofstaat im engeren Sinne, die Dienerschaft der Herrscherfamilie. Eine grundlegende ständische
         Kluft trennte allerdings die Inhaber adeliger Hofämter vom nichtadeligen Hofgesinde.
         Doch adelige wie nichtadelige (höhere) Amtsinhaber hatten miteinander gemeinsam, dass
         sie auf den Etatlisten des Hofzahlamts standen und im jährlichen Kayserlichen Hof- und Ehrenkalender verzeichnet waren, dem Herrscher einen Eid geschworen hatten und ihm in einem persönlichen
         Dienstverhältnis verpflichtet waren. Wie sehr es sich dabei um ein persönliches, kein
         sachlich-abstraktes Verhältnis handelte, ist daran zu erkennen, dass es beim Tod des
         Herrschers erlosch und von seinem Nachfolger neu begründet werden musste.
      

      Außer denen, die auf den offiziellen Besoldungslisten standen, gehörten auch Personen
         dem Hofstaat an, die keine Besoldung erhielten und sich nur vorübergehend der Ehre
         wegen dort aufhielten. Dazu zählten zum Beispiel die zwei- bis dreihundert kaiserlichen
         Kämmerer. Wer diesen Titel trug, hatte zwar nur jeweils vier Wochen pro Jahr tatsächlich
         Dienst zu tun und lebte in der übrigen Zeit fernab des Hofes irgendwo in den Erbländern.
         Doch der Titel war äußerst wertvoll, denn die Kämmerer hatten potentiell jederzeit
         Zutritt zum Hof, was sie symbolisch durch den höchst begehrten goldenen Schlüssel
         am Gürtel zur Schau stellten. Viele andere Menschen hielten sich auch ohne Amt kürzer
         oder länger am Kaiserhof auf: etwa Verwandte des Herrscherhauses, nachgeborene Söhne
         des hohen Adels aus dem Reich, junge Herren auf ihrer Kavalierstour und, nicht zu
         vergessen, die ständigen Gesandtschaften der auswärtigen Potentaten. Jeder durchreisende
         Adelige suchte der Kaiserfamilie seine Aufwartung zu machen, um später davon berichten
         zu können, wie der Baron de Montesquieu im Jahr 1728: Ich hatte die Ehre, die Hand des Kaisers und der Kaiserin zu küssen. Ich sah ihnen
               bei der Mahlzeit zu.[103] Die soziale Attraktivität des Hofes besaß eine sich selbst verstärkende Dynamik:
         Je mehr Adelige schon allein der Ehre wegen kamen, desto mehr steigerten sie ihrerseits
         die Anziehungskraft des Hofes. Denn die europäischen Potentaten standen in einer unausgesprochenen
         Konkurrenz zueinander, einer Konkurrenz nicht nur um die besten Architekten, Maler
         und Bildhauer, die virtuosesten Komponisten, Kapellmeister und Sänger, sondern auch
         um die höchstrangigen Fürsten und Fürstinnen, Damen und Herren, die sie anzuziehen
         vermochten. Wenn auch der Wiener Hof an materieller Pracht hinter Versailles zurückbleiben
         mochte, so galt er doch in sozialer Hinsicht für viele als der attraktivste Ort in
         Europa: Dort hielten sich auf engstem Raum die meisten und höchstrangigen Adeligen
         auf und erhöhten dessen Pracht ungemein.[104]
      

      Doch der Hof war nicht nur ein erweiterter dynastischer Großfamilienhaushalt, er war
         zugleich die Spitze der Herrschaft über die Länder. Die Sphäre der Politik hatte sich zwar nach und nach aus der Sphäre des Haushalts, des oikos, heraus entwickelt, doch sie gehorchte noch immer einer ähnlichen sozialen Logik.
         Beide, Hofökonomie und Landesökonomie, hingen zusammen. Nichts anderes war ja gemeint,
         wenn sich der Herrscher als Landesvater, die Herrscherin als Landesmutter bezeichnete.
         Die Herrschaft im Land über die Untertanen ähnelte der Herrschaft im Haus über Frau,
         Kinder und Gesinde – jedenfalls sprach man darüber in derselben Sprache, mit denselben
         Begriffen. Der Wiener Hof war der Ort – oder sollte es jedenfalls idealerweise sein –,
         wo die Fäden der Regierung über die verschiedenen Länder zusammenliefen, wo die Verwaltung
         der Ressourcen angesiedelt war, wo im Namen des Landesherrn Recht gesprochen wurde,
         wo die Armeen aufgestellt und dirigiert wurden, wo die Gesandten auswärtiger Mächte
         die Interessen ihrer Prinzipalen zur Geltung brachten – mit anderen Worten: das Zentrum
         dessen, was man im 18. Jahrhundert als ‹Staat› zu bezeichnen begann, mit verschiedenen
         Hofkanzleien, der Hofkammer, dem Hofkriegsrat und zahllosen weiteren Kommissionen,
         Räten und Konferenzen. Tatsächlich handelte es sich um ein seit Jahrhunderten wucherndes
         Dickicht von Institutionen mit manchen halb abgestorbenen Ästen und zahlreichen neuen
         Trieben, undurchdringlich mit seinen vielfach einander überlappenden Zuständigkeiten,
         Konkurrenzen und Sonderrechten.[105] Dieses Geflecht hatte sich seit dem Mittelalter unaufhörlich weiter verzweigt; es
         war bevölkert von Heerscharen gelehrten und ungelehrten Personals. Denn wenn neue
         Ämter eingeführt wurden, schaffte man die alten keineswegs einfach ab, sondern ließ
         sie mit Titel, Rang und meist auch Gehalt weiterbestehen. Die Spitzenbeamten verfügten
         ihrerseits über eine schier endlose Zahl von Bediensteten, Sekretären, Konzipisten,
         Kanzlisten, Expeditoren und Registratoren. Schließlich war der Wiener Hof aber nicht
         nur der Ort, wo der habsburgische Landesherr über seine zahlreichen Stammländer herrschte,
         sondern zugleich auch der Ort, an dem er als Kaiser und Oberhaupt des Heiligen Römischen
         Reiches deutscher Nation residierte, als höchster Richter und oberster Lehnsherr.
         Auch für diese Funktionen gab es separate Institutionen, den Reichshofrat und die
         Reichsvizekanzlei.[106] Über all dem hatte sich schließlich eine informelle Versammlung der engsten Ratgeber
         des Herrschers etabliert, die Hofkonferenz, die in allen wichtigen Angelegenheiten
         konsultiert wurde – sei es in Sachen des Hauses und der Dynastie, der Länder, des
         Reiches oder der Beziehungen zu auswärtigen Potentaten. Denn alle diese Bereiche ließen
         sich keineswegs klar auseinanderhalten. Der Hof war kein bürokratischer Apparat mit
         eindeutigen Zuständigkeiten, klaren Befehlsketten und festgelegten Karrierestufen.
         Es kennzeichnete ihn vielmehr, dass wirtschaftliche, rechtliche, politische und auch
         religiöse Funktionen aufs Engste miteinander zusammenhingen und ein und derselben
         sozialen Logik gehorchten. Diese Logik war eine Logik der persönlichen Gunst.
      

      
         Die Logik der Gunst
         

      

      Menschen aller Stände erhofften sich Vorteile vom Hof, ob sie das Amt des Obersilberkämmerers,
         die Würde eines Reichshofrats oder eine Anstellung als Waschfrau im Auge hatten, denn
         es erstrecket sich die Allerhöchste Gnade von denen Vornehmsten des Hofs, biß auf den
               geringsten Laquayen oder Kutscher.[107] Der Hof war das Zentrum eines allumfassenden Gunst- und Gabensystems. Er war das
         Nadelöhr, durch das die Fäden zur Umverteilung der materiellen und immateriellen Ressourcen
         des gesamten habsburgischen Herrschaftsbereichs liefen. Ein Hofkritiker wie der Frankfurter
         Kaufmann Johann Michael von Loen sprach verächtlich von der unzählbaren Menge vornehmer und geringer Bettler, die sich aus allen Orten und
               Enden der Welt am kayserlichen Hof melden […]. Alles flehet die kayserliche Majestät
               um Gnad und Beystand an.[108]
      

      Die Güter, die man sich vom Kaiserhof erhoffte und um die man dort konkurrierte, waren
         ganz verschiedener Art. Zum einen waren es materielle Gaben, sowohl in Form von Gnadengeldern
         und Pensionen als auch in Form besonderer Geschenke: vom abgelegten Kleid für das
         Kammerfräulein über das Kaiserporträt mit Brillantbesatz für den Gast aus dem Ausland
         bis hin zum herrschaftlichen Landgut für den verdienten Obersthofmeister. Zum Zweiten
         waren es Ämter aller Art: weltliche Ämter im Hofstaat, in Justiz und Verwaltung, in
         Militär und Diplomatie, und nicht zuletzt auch die Vermittlung geistlicher Pfründen –
         oder wenigstens zuerst einmal die Anwartschaft auf solche Ämter und Pfründen. Zum
         Dritten erhoffte man sich vom Hof alle möglichen Privilegien und Freiheiten: Sonderrechte
         aller Art, sowohl Konzessionen für die Ausübung aller erdenklichen Tätigkeiten als
         auch Befreiungen von Pflichten und Lasten. Doch die Güter, zu denen man sich am Hof
         Zugang zu verschaffen suchte, waren keineswegs nur materieller Art; es waren auch
         und vor allem symbolische Güter, für die man seinerseits bereit war, erhebliche Summen
         zu bezahlen: etwa für die Verleihung des Kämmererschlüssels oder des Geheimratstitels,
         den Erwerb eines Adelsbriefs, die Aufnahme in die Ehrengarde, den Sternkreuzorden
         oder den Orden vom Goldenen Vlies – Standeserhöhungen und Ehrentitel, die den Glanz
         des eigenen Hauses vermehrten und die eben nur am Kaiserhof und nirgendwo sonst zu
         haben waren.
      

      Zu den symbolischen Gütern, die der Aufenthalt dort verschaffte, zählte außerdem der
         Erwerb eines standesgemäßen Habitus. Denn der Kaiserhof war auch eine hochexklusive
         Bildungs- und Erziehungsanstalt. Die Söhne und Töchter der erbländischen Adelsfamilien,
         die als Edelknaben und Kammerfräulein bei Hof lebten, lernten dort von der anmutigen
         Körperhaltung bis zur manierlichen Konversation alles, was zum adeligen Habitus dazugehörte
         und schwerlich aus Büchern zu lernen war, jedenfalls dann nicht, wenn es in Fleisch
         und Blut übergehen sollte. Adelige katholische Töchter hatten – abgesehen von Klosterschulen –
         kaum einen anderen Ort der standesgemäßen höheren Bildung als den Hof.[109] Sie traten meist mit achtzehn Jahren in den Hofdienst ein und blieben dort, bis
         sie heirateten. Das geschah oft durch direkte Vermittlung und nicht ohne die Erlaubnis
         der kaiserlichen Familie. Für junge Männer von Adel war es ein höchst vorteilhafter
         Karriereschritt, ein kaiserliches Kammerfräulein zu heiraten. Der Hof war mithin auch
         der prominenteste adelige Heiratsmarkt in den Erbländern und im ganzen Reich, mehr
         noch: der wichtigste Ort schlechthin, um standesgemäße soziale Kontakte zu knüpfen.
      

      Aus all diesen Gründen war es von essentiellem Wert, am Hof – wenigstens zeitweise –
         persönlich anwesend zu sein.[110] Der Hof war der Ort, wo man sein Glück machen konnte, gleich, welchem Stand man
         angehörte. Doch die Logik des Hofes war ambivalent: So viele Güter es dort zu gewinnen
         gab, so groß war andererseits das Risiko zu scheitern. Denn die Zahl derer, die um
         diese Güter konkurrierten, war groß, und die Regeln, nach denen die Güter verteilt
         wurden, waren nicht formalisiert. Der soziale Kosmos des Hofes beruhte vielmehr auf
         persönlichen Beziehungen. Alle Gaben, die am Hof zu haben waren, erschienen direkt
         oder indirekt als Ausfluss herrscherlicher Freigiebigkeit, als freiwillig von der
         Allerhöchsten Majestät gespendete Gaben, die die Empfänger zu umfassender Dankbarkeit, Reconnaissance und Loyalität verpflichteten.
      

      Doch das höchste Gut in dieser Gesellschaft, die persönliche Gunst des Herrschers,
         die Zugang zu allen anderen Gütern versprach, war knapp, schwankend und vergänglich.
         Das elementare Charakteristikum des Hofes als Sozialsystem war deshalb seine hohe
         Instabilität und seine begrenzte Berechenbarkeit. Es kennzeichnet ja die Gnade im
         Gegensatz zum Recht, dass sie aus freien Stücken gewährt wird und jederzeit wieder
         entzogen werden kann. Das machte den Hofdienst riskant, und zwar desto mehr, je weiter
         oben man in der sozialen Hierarchie angesiedelt war. Gerade für Adelige war dieser
         Dienst unter finanziellem Aspekt zwiespältig. Während das niedrige Hofgesinde und
         auch die Mitglieder der Behörden in der Regel ein festes Gehalt bezogen, von dem sie
         recht gut leben konnten, waren die Saläre der hohen adeligen Amtsträger relativ niedrig
         und wurden zudem kaum je regelmäßig und pünktlich gezahlt. Je höher man in der höfischen
         Ämterhierarchie stand, desto weniger konnte man sich auf sichere finanzielle Entlohnung
         verlassen. Die Monarchen pflegten sich ungern festzulegen, sowohl was die Höhe als
         auch was den Zeitpunkt der Gegenleistungen anging, die sie dem Adel für seine Dienste
         zukommen ließen. Karl VI. zog es vor, einem verdienten hohen Amtsinhaber ein brillantbesetztes
         Porträt im Wert von 15.000 Gulden zu schenken, als ihm sein festes jährliches Gehalt
         von nur 2000 Gulden auf Dauer zu erhöhen.[111] Denn das ließ seine Gabe als freiwilliges Gnadengeschenk erscheinen, als Ausdruck
         souveräner Großzügigkeit und persönlicher Freundschaft, und nicht als etwas, worauf
         der Belohnte einen regelmäßigen, gar einklagbaren Anspruch hatte. Daher waren adelige
         Amtsträger meist gezwungen, die Aufwendungen für ihre Amtsführung teilweise aus eigenem
         Vermögen zu finanzieren, in der vagen Hoffnung auf spätere reiche Recompensation. Zudem waren sie genötigt, einen großen Aufzug zu unterhalten: Kleidung, Schmuck, silbernes Tafelgeschirr, Pferde, Kutschen, Bedienstete –
         je höher das Amt, desto mehr galt es im standesgemäßen Prunk nicht hinter den Standesgenossen
         zurückzubleiben. Der Aufwand an Luxus war keineswegs ins Belieben der Einzelnen gestellt;
         vielmehr musste, wer zu Galatagen erscheinen wollte, einer vorgeschriebenen Kleiderordnung
         folgen, um zu decor des allerhöchsten hofes beizutragen.[112] Das machte die hohen Hofämter zu einer extrem kostspieligen Sache. Wenn die Adeligen
         sich trotzdem darauf einließen, anstatt auf ihren Landgütern ein weniger anstrengendes
         und weniger ruinöses Leben zu führen, dann hatte das zwei Gründe: Zum einen war der
         Hof, das Zentrum aller splendeur und magnificence, der Ort, an dem leben musste, wer zur Spitze der sozialen Hierarchie dazugehören wollte.
         Dort spielte – im wörtlichen wie im übertragenen Sinne – die Musik. Der Kaiserhof
         ließ etwas von seinem Glanz auf all diejenigen abstrahlen, die sich in seinem Umkreis
         aufhielten, so dass man sich das gern etwas kosten ließ. Zum anderen besaß das verschwenderische
         Leben am Hof durchaus seine eigene ökonomische Rationalität. Denn all die Beziehungen,
         die sich nur dort knüpfen ließen, all die Ehren, die einem nur dort vor aller Welt
         zuteil werden konnten, stellten ein soziales und symbolisches Kapital dar, das, so
         hoffte man, irgendwann einmal materielle Zinsen abwerfen würde, sei es in Form vorteilhafter
         Heiratsverbindungen oder einträglicher Güter und Pfründen für sich und seine Nachkommen.
         Diese generationenübergreifende Strategie des Adels erforderte allerdings hohe finanzielle
         Investitionen und einen sehr langen Atem. Der Fürst verpflichtete sich die hochadeligen
         Diener gerade dadurch dauerhaft, dass er mit seiner Gegenleistung auf sich warten
         ließ. Nicht erst die Gaben selbst waren es, die den Höfling zum Dienst veranlassten,
         sondern die Erwartung dieser Gaben. Dieses System war nicht gegen Enttäuschung gefeit; es barg für den
         Höfling ein hohes Risiko. Dass die Wohltaten des Hofes langsam, die Ungerechtigkeiten
         hingegen schnell erfolgten, war ein geflügeltes Wort. So bemerkte ein Kritiker sarkastisch:
         Das kurtze Leben der Menschen mag auch vil Schuld daran seyn, daß große Herrn außer
               Stand gesetzt werden, ihre Danckbarkeit thätig zu bezeugen. Wenigstens sollte man
               disen Schluß machen müssen, wann man von einem, der sich alt, lahm, arm und todt gedient
               hat, den Nachruhm bey Hof erschallen hört: Wenn der Mann noch länger am Leben geblieben
               wäre, würde man ihn reichlich belohnt haben.[113]
      

      Die herrscherliche Gunst war nicht nur schwankend und unberechenbar, sondern auch
         eine grundsätzlich knappe soziale Ressource. Gunst beruhte auf persönlicher Nähe,
         Zuneigung und Vertrauen. Sie konnte daher nicht an jedermann und gleichmäßig gespendet
         werden, sondern bedurfte der Vermittlungskanäle. Jeder Herrscher war stets auf Vermittler
         seiner Gunst und seiner Befehle angewiesen, und zwar – paradoxerweise – desto mehr,
         je mächtiger er war. Mit dem Wachstum seiner Macht wuchs zugleich seine Abhängigkeit
         von den Vermittlungskanälen dieser Macht.[114] Ebenso waren auch umgekehrt diejenigen, die von der herrscherlichen Gunst direkt
         oder indirekt profitieren wollten, auf persönliche Vermittlung angewiesen. Auf diesem
         Umstand beruhte die allgegenwärtige Macht der persönlichen Beziehungen, die sich vom
         Hof über das ganze Land erstreckten und darüber hinaus auch ein Netz zwischen den
         europäischen Höfen spannten. Persönliche Beziehungen strukturierten die ständisch-hierarchisch
         geordnete Gesellschaft sowohl in der Horizontale – durch Verwandtschaft und Freundschaft
         (damals ein anderes Wort für angeheiratete Verwandtschaft) – als auch in der Vertikale –
         durch Patronage und Klientelismus. Der Hof war der enge soziale Trichter, von dem
         die Verteilung aller anderen Güter abhängig war. Um dort sein Glück zu machen, bedurfte
         man eines Zugangs dorthin, und um Zugang zu gewinnen, bedurfte man der Fürsprache
         derer, die schon Zugang hatten. Es galt dabei möglichst viele Verbindungen zu knüpfen
         und dauerhaft zu pflegen, möglichst viel soziales Kapital anzusammeln in der Hoffnung,
         dass es einem irgendwann einmal würde nützlich werden können.
      

      Die Verhältnisse waren grundsätzlich andere als in einem bürokratischen Apparat, wo
         – zumindest idealerweise – Stellen nach formalen Verfahren mit dafür tauglichen Personen
         besetzt werden. Am Hof wurden vielmehr eher umgekehrt Personen mit tauglichen Stellen
         belohnt. Wenn ein Amt vakant war, wurde es nicht etwa öffentlich ausgeschrieben und
         gemäß formalen Leistungskriterien besetzt; vielmehr standen immer schon Kandidaten
         bereit, die Expektanzen vorweisen und ein Netzwerk von Fürsprechern aufbieten konnten.
         Das galt nicht nur für den Hofstaat, sondern auch für die Verwaltungs- und Justizbehörden
         bis hinauf zum Reichshofrat. Auch wo ein Amt an bestimmte Leistungsvoraussetzungen
         gebunden war, wie etwa ein hohes Justizamt an ein akademisches Studium, da bildete
         diese Qualifikation nur eine notwendige, keineswegs aber die hinreichende Bedingung
         für den Erwerb der Stelle. Ohne Fürsprache, ohne Zutritt und Kredit hatte man keine Chance.
      

      Die erste Frage war folglich: Wie erhält man überhaupt Zugang zum Hof? Dazu bedurfte
         es verwandtschaftlicher oder klientelärer Beziehungen zu jemandem, der schon dort
         war. Und dann stellte sich die Frage: Wie findet man sich dort zurecht? Wie hat man
         sich zu benehmen? Wer an den Hof kam, benötigte umfassende Informationen über das
         dortige Beziehungsgeflecht: Wem kann man vertrauen; wen muss man meiden, wen hofieren;
         wen kann man ignorieren? Und vor allem: Wer kann einem nützlich sein? Zur ersten Orientierung
         für Fremde dienten die jährlich erscheinenden Hof- und Staatskalender, in denen alle
         aktuellen Stelleninhaber namentlich nach ihrem Rang aufgeführt waren.[115] Doch damit allein kam man noch nicht sehr weit, denn die formale Rangordnung war
         mit den tatsächlichen informellen Einflussstrukturen nicht identisch. Deshalb musste
         es darum gehen, zunächst einmal die aktuellen Konstellationen, die Freund- und Feindschaften,
         Parteiungen und Koalitionen zu durchschauen und die einflussreichen von den kaltgestellten
         Personen zu unterscheiden. Hatte man die wichtigen Personen, die in der Gunst der
         noch Wichtigeren oder gar des Herrschers selbst standen, identifiziert, dann galt
         es sorgfältig ihre charakterlichen Schwächen und Stärken, ihre möglichen Interessen
         und zukünftigen Schachzüge, ihre Nützlichkeit und ihre Vertrauenswürdigkeit zu analysieren –
         kurzum, ihren Wert für das eigene Fortkommen zu berechnen. Sodann galt es zu antichambrieren und zu sollizitieren, sich Zutritt bei ihnen zu verschaffen und anschließend durch allerlei Dienste, Komplimente
         und Gefälligkeiten – materielle und immaterielle Insinuationen – ihre Gunst zu gewinnen, um von da aus wiederum Zutritt zu noch Einflussreicheren
         zu erwerben, und so fort in einem endlosen Bemühen, die anderen zu Werkzeugen des
         eigenen Glücks zu machen.[116]
      

      Die Schlüsselwörter der höfischen Logik, Interesse und Kredit, sind nicht zufällig Begriffe, die bis heute einen moralisch-ökonomischen Doppelsinn
         haben. Das Handeln bei Hof folgte einer Ökonomie der Ehre,[117] und deren Währung waren persönliche Kontakte. Kredit bedeutete, glaubwürdig zu sein,
         von anderen geschätzt und daher protegiert zu werden. Von diesem Kapital konnte man
         nie genug haben, denn die Konjunkturen bei Hof ließen sich nicht vorausberechnen.
         Folglich ging es darum, Zeit in Beziehungspflege zu investieren, die Beziehungen zu
         akkumulieren und für sich arbeiten zu lassen, damit das soziale Kapital intérêts, Zinsen, abwarf. Es gab Konjunkturen, Hausses und Baisses: Man gewann desto mehr an Gunst, je mehr man schon besaß, während man von allen gemieden
         wurde, wenn man erst einmal aus dem Gunstkreis der wichtigen Personen herausgefallen
         war. Dabei standen das Streben nach dem eigenen Vorteil, Interesse, und nach dem Vertrauen
         anderer, Kredit, in einem beständigen Spannungsverhältnis zueinander. Denn um Kredit
         zu erwerben, für einen homme sure, einen zuverlässigen Menschen, gehalten zu werden, galt es das eigene Interesse möglichst
         zu verbergen. Der gesamte soziale Umgang war mithin strategischer Natur: Es kam darauf
         an, für glaubwürdig zu gelten – nicht unbedingt, es zu sein.
      

      
         Maklerin kaiserlicher Gnade
         

      

      Das System herrscherlicher Gunst- und Gnadenvermittlung durchzog keineswegs nur den
         Hof selbst, sondern spannte sich als Netz über die Erbländer und das Reich, ja erstreckte
         sich sogar noch darüber hinaus auf die Beziehungen zwischen den Höfen in Europa. Maria
         Theresia als Tochter des Kaisers spielte in diesem Geflecht eine wichtige Rolle, sowohl
         als Familienmitglied des Kaiserhauses und mögliche zukünftige Thronerbin als auch
         als Ehefrau des neuen Großherzogs von Toskana. Als der letzte Medici am 9. Juli 1737
         gestorben war, hatte Franz Stephan entsprechend dem Tauschprojekt seines Schwiegervaters
         die Herrschaft über dieses Territorium geerbt. Dass er sich damit identifizierte,
         war schwerlich von ihm zu erwarten; überdies war er als Feldherr im Krieg gegen die
         Türken unterwegs. So hatte er zunächst einen Gouverneur eingesetzt. Erst ein Jahr
         später, am 17. Dezember 1738, brach das Paar mit einem Gefolge von 453 Personen, 39 Kutschen
         und 21 Gepäckwagen in die Toskana auf, um dort förmlich und höchstpersönlich seine
         Herrschaft anzutreten.[118] Die traditionelle Huldigungsreise führte über mehrere Stationen nach Florenz, wo
         das Thronfolgerpaar im Januar 1739 von den Würdenträgern, Ständen und Korporationen
         in ritueller Form und mit größtmöglichem Aufwand empfangen wurde, den Huldigungseid
         entgegennahm und dafür im Gegenzug die hergebrachten Freiheiten und Privilegien des
         Landes bestätigte. Die Bürger errichteten einen Triumphbogen eigens für diesen Einzug,
         veranstalteten Opern, Wettkämpfe und Feuerwerke, die adelige Jugend führte ein historisches
         Fußballspiel auf, die jüdische Gemeinde errichtete eine Schaupyramide mit Esswaren,
         Cuccagna, Medaillen wurden geprägt und unters Volk geworfen, Loblieder gedichtet und alles
         in großformatigen Kupferstichen dokumentiert – kurzum, die Gastgeber feierten die
         Gäste und sich selbst in Form eines barocken Spektakels mit allem, was dazugehörte,
         und zwar nicht nur in Florenz, sondern anschließend auch in Livorno und Siena.[119]
      

      Die offizielle Huldigungsreise diente zur rituellen Anerkennung des neuen Herrscherpaares,
         seiner legitimen Erbfolge und des souveränen Status des Fürstentums. Das alles verstand
         sich ja keineswegs von selbst, schon gar nicht in einem Falle wie diesem; daher galt
         es neue Loyalitäten zu erzeugen und zu demonstrieren. Vormoderne Herrschaft war ja
         keine lückenlose, abstrakt-generelle Beziehung gegenüber allen Untertanen gleichermaßen,
         sondern eine persönliche Verpflichtung zwischen dem Fürsten und seiner Dynastie einerseits
         und den eingesessenen Adelsfamilien, geistlichen Korporationen und städtischen Führungsschichten
         andererseits. Nun fehlte es in der Toskana durch den Dynastiewechsel ja noch fast
         völlig an sozialen Bindungen, die auf dem Tausch von materiellen und symbolischen
         Gütern gegen Dienste und Loyalitäten beruhten und normalerweise über Generationen
         hinweg geknüpft und gepflegt wurden. Es kennzeichnete in den Augen der Zeitgenossen
         den guten Fürsten und die gute Fürstin, dass sie dem Land Wohltaten spendeten, ganz
         besonders beim Herrschaftsantritt. Den Personen von Kredit und guter Gesinnung Wohltaten zu erweisen war schon immer
               eine der großen Künste der Monarchen, schrieb der venezianische Gesandte Zeno 1740.[120] Diese Wohltaten, das waren Gnadengeschenke an einzelne vertrauenswürdige und treu
         ergebene Standespersonen, eben persone di credito e ben affette, deren dauerhafter Zuneigung und Unterstützung gerade ein landfremder Monarch sich
         versichern musste: Privilegien, Exemtionen und Konzessionen, Pensionen und Ämter,
         Ehrentitel und Standeserhöhungen – und nicht etwa allgemeine Wohltaten gegenüber der
         gesamten Untertanenschaft. Maria Theresias italienische Korrespondenz aus der Zeit
         nach der Huldigungsreise zeigt, wie sie die Rolle der guten Fürstin in genau diesem
         Sinne erfüllte.
      

      Weil sie selbst später rückblickend beklagt hat, dass sie von ihrem Vater nicht hinreichend
         auf ihre Regentinnenrolle vorbereitet, sondern von der Situation bei seinem Tod 1740
         vollkommen überrascht worden sei, haben die späteren Historiker geschlossen, dass
         sie in der Zeit davor – wie es sich für eine Frau in ihren Augen ja auch gehörte –
         keinerlei politische Erwartungen gehegt noch Erfahrungen gemacht habe. So bemerkt
         ihr Biograph Arneth, es sei bis zur Thronbesteigung «nicht das Geringste geschehen,
         sie in die Besorgung der Staatsgeschäfte einzuweihen».[121] Und ein anderer Biograph, Eugen Guglia, imaginiert 1917 einfühlsam, Maria Theresia
         habe später als Herrscherin «auf diese Zeit, wo sie nur Gattin und Tochter zu sein
         brauchte, wie auf ein verlorenes Paradies zurückgeblickt», denn: «Ihre Hoffnungen […]
         waren doch in erster Linie fraulich-mütterlich.»[122] Heinrich Kretschmayr schreibt 1925 über die Zeit Franz Stephans als Großherzog und
         Feldherr im Türkenkrieg: «Daß Franzens Frau sich anders denn als Gemahlin, Tochter
         und Mutter um alles dieses besorgt gezeigt hätte, ist nicht wahrzunehmen.»[123] Und schließlich glaubt Edward Crankshaw 1969 zu wissen: «Es erfreute sie, sich dem
         Willen ihres Gemahls unterzuordnen.»[124] Bei genauerem Hinsehen erweisen sich solche Urteile als Projektionen bürgerlicher
         Historiker, die nicht nur eine klare Vorstellung von naturgegebener weiblicher Unterwerfungsbereitschaft
         hatten, sondern sich politisches Handeln vor allem als Kriegführen und Vertragschließen
         vorstellten und wenig Sinn für die spezifische Logik dynastischen Handelns aufbrachten.
         Schaut man sich aber die Korrespondenz an, die Maria Theresia in ihrer Zeit als Großherzogin
         von Toskana geführt hat, dann zeigt sich, dass sie durchaus genau das betrieb, was
         Politik in dieser Zeit ausmachte.
      

      Und wenn Maria Theresia selbst rückblickend behauptet hat: Solange der Kaiser gelebt, hat mich niemand angesehen, noch ist wer zu mir gekommen, so täuschte sie ihre Erinnerung.[125] Tatsächlich unterhielt sie Kontakte zu Adelsfamilien und geistlichen Würdenträgern
         in Italien und Lothringen, empfing Gesandte auswärtiger Potentaten, leistete Vermittlungsdienste
         im habsburgischen Patronagesystem und nahm Einfluss auf Ämterbesetzungen. Das zeigt
         ihre Korrespondenz, die von ihrem Sekretär Wolfscron geführt wurde. Sie enthält neben
         den üblichen wechselseitigen Feiertags- und Neujahrs-Komplimenten, Kondolenzbriefen,
         Gratulationen zum Herrschaftsantritt und zur ersten Entbindung, Dank für Präsente
         und Beglaubigungsschreiben von Gesandten auch immer wieder Bittbriefe, in denen Maria
         Theresia als Landesherrin der Toskana angerufen oder um Fürsprache beim Kaiser oder
         der Kaiserin gebeten wurde.[126] Denn als Ehefrau des neuen Landesherrn und Tochter des Kaisers besetzte sie Schlüsselpositionen
         im habsburgischen Vertrauensnetzwerk und konnte Zugang zu all dem symbolischen und
         sozialen Kapital eröffnen, das der Hof zu vergeben hatte. Die offizielle Korrespondenz,
         die sie in dieser Zeit führte, zeigt, wie das Gunst- und Patronagesystem funktionierte
         und wie weit es sich erstreckte.
      

      Zwei oder drei Beispiele mögen das veranschaulichen. So schrieb ihre Tante Maria Elisabeth,
         Statthalterin der habsburgischen Niederlande, am 25. September 1739 aus Brüssel an
         die geliebteste Frau Nichte und Schwester Maria Theresia, sie möge dem jungen Grafen Hohenlohe-Schillingsfürst mittelst meiner freundmuhmlichen Vorschrifft einen geneigten Zutritt [beim Kaiser]
               zuwege bringen, denn der junge Mann sei ein nächster Anverwandter von meiner Obristhoffmeisterin. Maria Theresia antwortete in ebenso wohlgesetzten Worten, der Graf habe bei ihr Audienz
         erhalten und das erwähnte Schreiben überreicht. Sie versicherte die Tante ihres unabänderlich zutragende[n] treue[n] und ganz zugeneigte[n] gemüth[s] und sagte zu, dass in Ansehung Euer L[iebden] bey mir alles vermögenden vorworths, dann auch der zwischen
               dero Obristen Hofmeisterin, und gedachtem grafen obwaltenden nahen anverwandtschafft
               halber, alle begebenheiten sehr angenehm seyn, ihme während seines hiesigen aufenthalts,
               und sonsten Meine Wohlgewogenheit sonderbahr angedeyen zu lassen.[127]
      

      Vermittlung über mehrere Stufen war nötig, damit ein junger Adeliger – geschweige
         denn ein Bürgerlicher – Zugang zum Hof bekam. In diesem Fall hatte der junge Hohenlohe
         das Glück, ein Verwandter der Oberhofmeisterin der Tante der Tochter des Kaisers zu
         sein. Wer ein Niemand war, konnte hingegen nicht auf Unterstützung hoffen. Gunst und
         Gnade wurden im Rahmen des höfischen Gabentauschsystems nur gezielt gespendet. Das
         lässt sich deshalb so genau beobachten, weil auch die unbeantworteten Bittschriften
         um Pensionen, Regimenter oder finanzielle Unterstützung in Maria Theresias Registratur
         sorgfältig dokumentiert wurden. So stießen etwa die Barfüßigen Karmeliter aus Florenz
         mit ihrer Bitte um finanzielle Unterstützung beim Aufbau ihres verfallenen Klosters
         auf taube Ohren und wurden explizit keiner Antwort gewürdigt. Der Sekretär Wolfscron
         vermerkte vielmehr gewissenhaft, dass derer P. P. Carmelitern barnfüssern zu Florentz Schreiben worinnen sie um eine Beysteuer
               zu ihrem ruinirten Closter gebäu ansuchen […] auf gnädigsten befehl unbeantwortet
               geblieben sei.[128]
      

      Die ‹große› Politik unterschied sich strukturell nicht von der ‹kleinen›. Auch die
         höchsten Ämter der Christenheit wurden nicht grundsätzlich anders vergeben als Pensionen,
         militärische Regimenter oder Ämter bei Hof. Es waren nur mehr Akteure im Spiel und
         der Einsatz war wesentlich höher, wenn es um Kardinalshüte, Bischofssitze oder gar
         den Heiligen Stuhl ging. Auch dafür finden sich in Maria Theresias Korrespondenz Beispiele.
         So bat Joseph Prinz von Hessen, Domkapitular zu Augsburg, sie am 6. Januar 1738 um
         Intercession zu meiner faveur, damit bei künftiger apertur [Erledigung] des Bistums auf mich vor andern reflectirt werden
               mögte.[129] Das war charakteristisch: Man warb nicht erst dann um einflussreiche Fürsprecher,
         wenn man ein aktuelles Anliegen hatte, sondern schon langfristig vorher für zukünftig
         eintretende Fälle. Dabei hatte man sich einer sprachlichen Form äußerster Unterwürfigkeit
         zu bedienen. Der Domherr hatte, so schrieb er, zu meinem sonderbahren trost vernommen, dass Maria Theresia an Beförderung meiner Person und Interesse einen gnädigsten Theil zu nehmen die mildeste
               Intention hegen. Deshalb wolle er sie inständigst und untertänigst belangen, sie möge durch ihre Fürsprache die Kaiserin dazu bewegen, dass diese wiederum durch
         ihre Interzession den Kaiser veranlasse, das anhoffende Recommendationsschreiben an den Domdechanten von Augsburg zu beförderung meiner [Person] mit Nachtruck fördersambst abzulaßen, und ich dessen
               erwünschten gedeylichen effect zu seiner zeit werckthätig empfinden möge. Als Gegengabe bot der Domherr ihr seine spirituellen Dienstleistungen an: Dahingegen ich den Allmächtigen um Verleyhung Dero langwieriger ohnverruckter Gesundheit,
               all erwünschlichen Großhertzoglichen Wohlwesen, auch Erhaltung eines Durchlauchtigsten
               Erbprinzen zum trost und aufnahm des Allerdurchlauchtigsten Ertzhauses Österreich
               in meinem täglichen Heyl. Messopfer unablässlich zu bitten ohnermangelen werde. Maria Theresia antwortete vielsagend, es würde sie sehr freuen, wenn das bei ihrer
         Frau Mutter eingelegte Vorwort für ihn von guter Wirkung sei. Der Bittsteller hatte mit seinem Anliegen tatsächlich
         Erfolg: Als der Fürstbischof von Augsburg zwei Jahre später starb, wählte das Domkapitel
         den hessischen Prinzen zum Nachfolger. Wie viel er davon Maria Theresia zu verdanken
         hatte, weiß niemand, und das konnte auch er selbst nicht sicher wissen. Doch genau
         darauf beruhte das höfische Verpflichtungssystem.[130] Da die Einflussnahme zugunsten oder zu Lasten eines Kandidaten sich stets im Verborgenen
         abspielte, da meist mehrere einflussreiche Personen um Hilfe gebeten wurden und das
         nicht erst, wenn eine Vakanz eintrat, sondern auch schon langfristig im Voraus, konnte
         der Bittsteller den Erfolg oder Misserfolg seiner Bitte nie eindeutig zurechnen. Hatte
         sein Anliegen irgendwann Erfolg, so verpflichtete es ihn fortan zu allgemeiner und
         langfristiger Dankbarkeit gegenüber allen, die er gebeten hatte. War ihm hingegen
         kein Erfolg beschert, so ließ sich das ebenfalls nicht eindeutig zurechnen; die Fürsprecher
         hatten sich dann eben womöglich nur nicht durchsetzen können. Das System der höfischen
         Gunst wirkte tendenziell immer zugunsten derer, die Einfluss hatten, verstärkte also
         die Macht der ohnehin schon Mächtigen: Erfolge bescherten ihnen Dankesschulden, Misserfolge
         hingegen mussten sie sich nicht negativ anrechnen lassen.
      

      Eine solche langfristige Dankesschuld war natürlich für den Fürsprecher desto wertvoller,
         je höher und einflussreicher das vakante Amt und je reicher die damit verbundenen
         Ressourcen waren. Nichts übertraf in dieser Hinsicht das Amt des Papstes.[131] Dass das Kaiserhaus auf dessen Wahl, besser gesagt auf die Kardinäle, die die Wahl
         vollzogen, massiven Einfluss nahm, verstand sich von selbst. Auch in diese Vorgänge
         wurde die Kaisertochter involviert, als sich 1739 eine Vakanz des Heiligen Stuhls
         abzeichnete. Seit der alte Papst Clemens XII. krank war, kümmerte man sich in Wien
         um die Frage, welche Kardinäle als Nachfolger in Frage kämen.[132] Im Oktober 1739 schickte man einen Sondergesandten nach Rom, wo auch französische
         und spanische Agenten bereits am Werk waren.[133] Als Clemens XII. am 6. Februar 1740 starb, standen einander im Kardinalskollegium
         eine österreichisch-französische und eine spanische Partei gegenüber. Das Papstwahl-Konklave
         verdiente damals den Namen nicht mehr; von Abgeschlossenheit konnte keine Rede sein.
         Die Abgesandten der großen Mächte gingen vielmehr in der Sixtinischen Kapelle ein
         und aus. Während des höchst wechselvollen, dramatischen und spektakulär langen vierzigtägigen
         Konklaves, bei dem zahlreiche Kandidaten als papabile gehandelt wurden und drei Wähler das Zeitliche segneten, bat der Bruder des Kardinals
         Pompeo Aldrovandi Maria Theresia um ein Vorwort beim Kaiser. Ihr Sekretär vermerkte dazu im Briefregister, dass sie wegen der Wichtigkeit der Sache nicht schriftlich geantwortet, sondern dem Bittsteller über einen Mittelsmann die
         kaiserliche Antwort persönlich habe eröffnen lassen. Am Ende fiel die Wahl äußerst
         knapp gegen Aldrovandi aus. Gewählt wurde ein Kompromisskandidat, der Erzbischof von
         Bologna, Lorenzo Lambertini, der unter dem Namen Benedikt XIV. fast zwanzig Jahre
         regieren sollte. Der unterlegene Aldrovandi bedankte sich dennoch schriftlich bei
         Maria Theresia für ihre Unterstützung, während der kaiserliche Wahlgesandte Santa
         Croce sich ihr gegenüber für seinen Misserfolg zu rechtfertigen suchte. Doch trotz
         der allseits mit großem Aufwand betriebenen politischen Einflussnahme schrieb Maria
         Theresia das Ergebnis der Papstwahl am Ende dann doch ganz selbstverständlich der Inspiration des Heiligen Geistes zu, die nun leider anders ausgefallen sei als gehofft.
      

      Die Beispiele zeigen, dass Maria Theresia im kaiserlichen Patronagesystem die klassische
         Rolle einer Vermittlerin spielte: Als Erbtochter war sie die Nächste am Ohr des Kaisers.
         Später, als Regentin der Erbländer und erst recht als Kaiserin, konnte sie selbst
         diese Rolle nicht mehr spielen. Denn als Oberhaupt der Länder hatte man über solchen Netzwerken zu stehen; als Herrscher pflegte man den Nimbus strikter Unparteilichkeit
         und universaler Gerechtigkeit. Dazu bedurfte es allerdings eines allgemeinen Überblicks.
         Weil dieser Überblick notwendigerweise umso fiktiver war, je weiter der Herrschaftsbereich
         sich erstreckte, war jeder Herrscher auf Vermittler essentiell angewiesen. Verglichen
         mit dem, was 1740 auf Maria Theresia zukam, mag ihr die politische Vermittlungstätigkeit
         geringfügig vorgekommen sein, und tatsächlich hatte diese Rolle eine andere Qualität
         als das selbstständige Geschäft des Regierens. Doch der Umstand, dass sie als Tochter
         und Ehefrau auf selbstverständliche Weise in das dynastische Klientelsystem eingebunden
         wurde, wie es für hochadelige Familienmitglieder im Umkreis des Herrschers üblich
         war, bereitete sie durchaus auf dieses politische Geschäft vor. Als sie die Regierung
         der österreichischen Erbländer antrat, war ihr die ‹mikropolitische› Sphäre vertraut.[134] Der Bruch war also keineswegs so groß, wie sie es selbst aus der Rückschau dargestellt
         hat. Dass sie von ihrem Vater nicht auf die Rolle der Regentin vorbereitet worden
         sei, stimmt zwar, wenn man ihre Jugend mit der Erziehung eines Erbprinzen vergleicht,
         der üblicherweise explizit in das Geschäft des Regierens eingeführt wurde. Es stimmt
         aber nicht, wenn man bedenkt, dass sie ebenso in die Rolle der höfischen Politik –
         die eben persönliche Verflechtungspolitik war – hineinwuchs wie jede andere hochadelige
         Ehefrau.
      

      Allerdings hatte Maria Theresia in der ersten Zeit ihrer Ehe keinen leichten Stand
         am Hof. Als Tochter, selbst als potentielle Erbtochter, musste sie sich gefallen lassen,
         von den Ministern ihres Vaters bevormundet zu werden. Symptomatisch dafür ist zum
         Beispiel, wie der greise Hofkanzler Philipp Ludwig von Sinzendorf mit ihr umsprang.
         Sinzendorf war Mitglied des innersten Kreises um den Kaiser, der Geheimen Hofkonferenz,
         vermutlich der einflussreichste Mann am Hof überhaupt. Zeitgenossen beschrieben ihn
         übereinstimmend als erfahren in der auswärtigen Politik, aber interessengeleitet und
         habgierig, illoyal und verschlagen; jeder wusste, dass er – was allerdings durchaus
         nicht unüblich war – im Sold fremder Potentaten stand und seine Geschäfte in strategischem
         Chaos und gezielter Intransparenz führte; doch genoss er offenbar das blinde Vertrauen
         des Kaisers und war derjenige, an den sich deshalb auch die Lothringersöhne zu halten
         hatten.[135] Wie er Maria Theresia bevormunden zu können glaubte, zeigt sich an einem signifikanten
         Detail: der Frage, in welcher Sprache sie ihre offizielle Patronagekorrespondenz führen
         sollte. Sie schrieb nämlich gern italienisch und französisch, was wider den Stylum der Ertzherzgl. Schreibarth war und umb deswegen auf weiteren Befehl des H[errn] Oberst Hofcantzler Excell[enz] nicht
               mehr geschehen solle.[136] Über ihren Kopf hinweg gab Sinzendorf ihrem Privatsekretär Wolfscron die Anweisung,
         ausschließlich Deutsch und Latein zu schreiben. Sie fuhr dennoch unbeirrt mit ihrer
         italienischen und französischen Korrespondenz fort, obwohl sich der Sekretär wiederholt
         auf das berief, was ihm von Ihro Excell[enz] dem mehrgedachten H[errn] Obersten Hofcantzlern aufgetragen worden.[137] Trotzdem bestand sie auf ihrem selbstgewählten Stylus und lieferte einen ersten Eindruck davon, dass sie sich auch von dem allmächtigen
         alten Minister nicht einschüchtern ließ, sondern mit erstaunlicher Standfestigkeit
         und gehörigem Selbstbewusstsein auf ihrer Position beharrte.
      

      
         Der glücklose Ehemann
         

      

      Doch ein Problem, das sie nicht in der Hand hatte, war: Sie besaß in den Augen vieler
         den falschen Ehemann. Je begeisterter die Hofleute von Maria Theresia schwärmten,
         desto düsterer malten sie das Bild ihres Mannes. Es sei schade, so hieß es, dass ausgerechnet
         er eine so tapfere Frau habe.[138] Franz Stephan von Lothringen galt als schwach, arbeitsscheu, furchtsam, entschlusslos
         und mit den Aufgaben, die ihm der Kaiser übertragen hatte, vollständig überfordert.
         Sein eigener Bruder Karl urteilte, er sei zwar ein Ehrenmann, aber in einer Naivität erzogen wie ein Kind und werde sowohl vom Kaiser als auch von den Ministern bevormundet. Er verlasse sich vollkommen auf den Grafen Sinzendorf, der ihn hintergeht. Im Lande sei er nicht beliebt, ja vielfach verhaßt, was der Bruder auf seine ironische, unernste Art zurückführte.[139] Ein anderer Beobachter, der Reichshofrat Christoph Ludwig Seckendorff, schrieb um
         die Wende des Jahres 1737/38, Franz Stephan habe alle Österreicher zu Feinden; die Schwiegereltern seien mißvergnügt über ihn und er über sie; nur Maria Theresia halte zu ihm.[140] Wie wenig ernst man ihn nahm, zeigt eine boshafte anonyme Satire vom Wiener Hof
         zum Karneval 1738. Dort firmierte Franz Stephan als Arlequin Enfant, Statue et Perroquet, das heißt als kleiner Hanswurst, steif und papageienhaft, der nachplappert, was
         andere ihm sagen.[141]
      

      Warum Franz Stephan am Hof einen so schweren Stand hatte, liegt auf der Hand. Mehrere
         Probleme verstärkten sich gegenseitig und führten dazu, dass er in jeder Hinsicht
         als Verlierer wahrgenommen wurde. Es fehlte ihm alles, was in der Adelswelt zählte.
         Als Spielball der Mächtigeren hatte er mit den Ländern seiner Ahnen auch Rang, Ehre
         und Namen seines Hauses hergeben müssen und war gezwungen worden, seine uralt-ehrwürdige
         Herkunft, den Kern adeligen Selbstbewusstseins schlechthin, zu verraten. Was er dafür
         einhandelte, das Großherzogtum Toskana, verdankte er nicht eigener Eroberung, sondern
         der Gnade anderer. Es fehlte ihm auch an Kriegsruhm, der vieles hätte kompensieren
         können. Aus dem Krieg gegen die Osmanen, in dem ihm Karl VI. 1738 das Oberkommando
         übertragen hatte, kehrte er nach demütigenden Misserfolgen krank wieder zurück; der
         Oberbefehl wurde ihm danach nicht mehr anvertraut. Mit seinem misslungenen Feldzug
         trug er dazu bei, dass der Kaiser fast alle zuvor vom Prinzen Eugen eroberten Gebiete
         in Bosnien, Serbien und der Walachei einschließlich Belgrads wieder einbüßte. Dieser
         ruinöse letzte Türkenkrieg war in den Augen der Zeitgenossen eine unermessliche Schande
         für das Haus Österreich, die sie gern einem «Ausländer» wie Franz Stephan von Lothringen
         in die Schuhe schoben. Alles geriet ihm zum Nachteil. Seine Begabung zum effizienten
         Wirtschaften wurde ihm als krämerhafter Geiz ausgelegt; es hieß, die Geschenke, die
         er anlässlich der Hochzeit verteilt habe, seien billig gewesen, überhaupt seien alle lothringische Präsente schlecht.[142] In einem Wertesystem, in dem soziale Macht an demonstrativer Freigiebigkeit und
         Verschwendung gemessen wurde, war das ein vernichtendes Urteil. Und zu allem Übel
         fehlte es ihm schließlich auch an dem nötigen Erfolg im Ehebett: Er zeugte nicht rechtzeitig
         einen männlichen Nachkommen, der das Erbe Karls VI. hätte antreten können, sondern
         nur eine Tochter nach der anderen: Am 5. Februar 1737 war Maria Elisabeth geboren
         worden, am 6. Oktober 1738 Maria Anna,[143] am 12. Januar 1740 Maria Carolina. Mit jeder Schwangerschaft stieg die allgemeine
         Erwartung, mit jeder Entbindung wuchs die Enttäuschung.[144] Das alles wurde Franz Stephan angelastet, zumal von denjenigen bei Hof, die immer
         schon den bayerischen Thronfolger für die bessere Partie gehalten hatten. Die Hofleute
         registrierten gnadenlos jede Schwäche des entwurzelten Fremdlings, der ganz auf die
         Wohltaten seines Schwiegervaters angewiesen war und nun nicht einmal dessen elementarste
         Erwartungen erfüllte. Diese Geringschätzung spiegelte sich in dem, was über ihn kolportiert
         wurde und was ihm bis an sein Lebensende und darüber hinaus anklebte: Der allmächtige
         Kabinettssekretär Bartenstein – selbst ein nobilitierter Aufsteiger – hat ihm gleichsam in’s Gesicht gesagt, daß, nachdem ihm der Kayser die Gnad gethan,
               ihm seine Erbtochter zu geben, er sich in allem des Kaysers Willen gefallen lassen
               müsse.[145]
      

      In den ersten Jahren seiner Ehe war das Paar also in keiner beneidenswerten Lage.
         Das galt aber nicht minder für den Hof, die Dynastie und die Monarchie im Ganzen.
         Die Höflinge hatten allen Grund, die Situation mit Zynismus zu betrachten. Ein Schlaglicht
         darauf wirft die schon zitierte, ebenso boshafte wie hellsichtige Satire vom Karneval
         1738, verfasst von einem mit den höfischen Interna bestens vertrauten anonymen Autor,
         vermutlich einem Mitglied der französischen Gesandtschaft.[146] Der kleine Text besteht in einer Liste von dramatis personae und charakterisiert Menschen und Ereignisse am Hof, indem er sie mit den Titeln aktueller
         französischer Komödien belegt. Nämlich: der Krieg gegen die Türken: Le Naufrage – Schiffbruch; die Finanzen für den nächsten Feldzug: L’Inconnu – unbekannt; die kaiserliche Hofkammer: Le Banqueroutier – pleite; die Entscheidungen des Hofes: Le je ne scai quoi – keine Ahnung; das Volk von Wien: Muet par crainte – stumm vor Angst. Und schließlich setzt der Autor unter all die Komödien eine berühmte
         Tragödie: die Pragmatische Sanktion – Medea, die ihre eigenen Kinder umbringt.[147] Das sollte sich als prophetisch erweisen.
      

   

         III

         DER ERBFOLGEKRIEG
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_006.jpg]

         Abb. 6:  Ein Husar tötet einen preußischen Soldaten. Tafeluhr, 
Mitte 18. Jahrhundert

      

      
         Herrscherwechsel
         

      

      Am 20. Oktober 1740 starb Karl VI. nach kurzer Krankheit im Alter von nur 55 Jahren.[1] Der Tod eines Herrschers war in Erbmonarchien immer ein besonders neuralgischer
         Moment, der zu Landesteilungen führen, Mitwirkungsansprüche der Stände wecken oder
         auswärtige Konkurrenten auf den Plan rufen konnte. In diesem Fall galt das erst recht,
         denn die militärische und finanzielle Hilflosigkeit der habsburgischen Länder lag
         seit längerem offen zutage. Als Maria Theresias Vater starb, standen gleich zwei Nachfolgen
         an, die an den europäischen Höfen schon seit einiger Zeit mit großem Interesse erörtert
         worden waren: zum einen die Herrschaft über seine zahlreichen Länder, zum anderen
         die Wahl eines neuen Römisch-deutschen Kaisers. Beides – Erbländer und Reich – waren
         durchaus verschiedene Dinge. Maria Theresia war Erbin der habsburgischen Länder; zur
         Kaiserin gewählt werden konnte sie nicht.
      

      Die Monarchie, die sie erbte, hatte keinen Namen. ‹Die Erbländer›, das war ein vager
         Sammelbegriff für die vielen verschiedenen Territorien, die das Allerhöchste Erzhaus, der österreichische Zweig der Habsburgerdynastie, im Laufe der Zeit durch Kriege,
         Erbschaften und Heiraten an sich gebracht hatte (vgl. Karte S. 1065 f.). Den Kern,
         also das, was im engeren Sinne als «österreichische» oder «deutsche» Erbländer bezeichnet
         wird, bildeten die beiden Erzherzogtümer Ob und Unter der Enns (Ober- und Niederösterreich[2]), die Herzogtümer Steiermark, Kärnten und Krain (Innerösterreich), die Grafschaft
         Tirol mit Vorarlberg, die Grafschaft Görz, Inneristrien und die ägäische Hafenstadt
         Triest, schließlich alter Streubesitz im Breisgau, in Schwaben und im Elsass (Vorderösterreich).
         Die meisten dieser Territorien gehörten dem Reichsverband an, auch wenn ihnen zahlreiche
         Privilegien und Exemtionen einen Sonderstatus sicherten. Der größere Teil der Länder
         aber, Erbländer im weiteren Sinne, lag außerhalb des Reichsverbandes oder gehörte
         nur in ganz lockerer Form dazu, so die Länder der Wenzelskrone (Böhmen, Mähren, Schlesien)
         und die alten Länder der Stephanskrone (Ungarn, Kroatien, Slawonien, Dalmatien) einschließlich
         der den Türken wieder abgewonnenen Gebiete Siebenbürgen und Banat. Hinzu kamen die
         Territorien in Italien, nämlich die Herzogtümer Mailand, Modena, Parma und Piacenza,
         und schließlich die südlichen Niederlande, also ungefähr das heutige Belgien. Das
         Großherzogtum Toskana brachte Franz Stephan in die Ehe ein.Die Pragmatische Sanktion
         sollte verhindern, dass die Erbländer wieder in verschiedene Linien auseinanderfielen.
         Mehr als die Herrscherdynastie hatten diese Länder nämlich nicht gemeinsam. Dass das
         Länderkonglomerat als Ganzes nicht einmal einen Namen hatte, ist deshalb höchst bezeichnend.
         In den österreichischen Ländern und Böhmen allein lebten zusammen rund sechs Millionen
         Menschen. Das gesamte Herrschaftsgebiet umfasste insgesamt eine Landmasse von rund
         730.000 km2, wovon der weitaus größte Teil außerhalb des Reiches lag.[3] Doch jeder Versuch, die geographische Ausdehnung der Länder des Hauses Österreich
         durch klar umgrenzte farbige Flächen auf einer Landkarte darzustellen, führt in die
         Irre. Denn solche Darstellungen suggerieren, es hätte lineare Grenzen und einheitliche
         Gebietsherrschaften gegeben, und sie verdecken die hochgradig verschachtelten und
         zum Teil uneindeutigen Herrschaftsverhältnisse in diesen Ländern.
      

      Während in all diesen Territorien das Prinzip der dynastischen Erbfolge galt, beruhte
         das Römische König- bzw. Kaisertum auf dem Prinzip der freien Wahl durch die kleine,
         exklusive Gruppe der Kurfürsten.[4] Und während Karl VI. für die Sicherung der dynastischen Erbfolge hohe politische
         Opfer gebracht hatte, hatte er sich um die Wahl eines Nachfolgers in der Kaiserwürde
         kaum gekümmert und nicht dafür gesorgt, seinen Schwiegersohn Franz Stephan rechtzeitig
         zum Römischen König und künftigen Kaiser wählen zu lassen, wie es sonst meist geschehen
         war. Das Heilige Römisch-Deutsche Reich, dessen Oberhaupt der Kaiser war, stellte
         ein hochkomplexes politisches Gebilde dar, das aus sehr verschiedenen Gliedern bestand
         und durch eine Reihe gemeinsamer Institutionen zusammengehalten wurde, vor allem durch
         den Reichstag und die höchsten Reichsgerichte.[5] Die Kurfürsten, die für sich in Anspruch nahmen, das ganze Reich zu repräsentieren,
         hatten zwar seit 1438 in ununterbrochener Folge immer den Kandidaten aus dem Haus
         Habsburg, den Sohn, Enkel oder Bruder des Kaisers, zum neuen Oberhaupt gewählt. Das
         war aber keineswegs nur eine Formsache gewesen, denn sie hatten sich ihre Wahlstimmen
         jedes Mal durch reiche Privilegien, Versprechungen und Geschenke honorieren lassen.
      

      Nun, da der Kaiser ohne männliche Erben gestorben war und auch zu seinen Lebzeiten
         keinen Nachfolger hatte wählen lassen, war alles offen. Denn eine Frau konnte zwar
         Herrschaften erben, nicht aber zum Reichsoberhaupt gewählt werden. Es stand zwar nirgendwo
         geschrieben, dass das förmlich ausgeschlossen sei, aber den Zeitgenossen erschien
         es schlicht nicht vorstellbar. Johann Jakob Moser, der beste Kenner des Reichsrechts,
         schrieb zu dieser Frage nur lapidar: Das Frauenzimmer endlich ist zwar weder durch ein Reichs-Gesetz, noch durch Reichs-Herkommen,
               von der Kayser-Würde ausgeschlossen, wird sich aber doch schwerlich jemals eine Hoffnung
               darzu machen dörffen. Daran ändere auch die Tatsache nichts, dass in früheren Zeiten die Reichs-Regierung […] theils bey Minderjährigkeit, theils bey Abwesenheit derer
               Kayser, gelegentlich von Frauen verwaltet worden sei.[6]
      

      Weiberherrschaft galt im vormodernen Europa als Problem, obwohl sie keineswegs selten war. In der
         Frühen Neuzeit wie schon im Mittelalter galt die Frau aufgrund ihrer körperlichen
         und geistigen Verfasstheit als dem Mann unterlegen und folglich auch untergeordnet.
         Das wurde theologisch, medizinisch und juristisch begründet – jede der drei höheren
         Fakultäten des damaligen Wissenschaftssystems trug das Ihrige dazu bei, diese Unterordnung
         theoretisch zu untermauern. Zwar gab es durchaus auch einige Gelehrte, die sich bemühten,
         die besonderen Tugenden einzelner ‹starker Frauen›, mulieres fortes, aus Bibel und Historie nachzuweisen. Doch dabei handelte es sich um gelehrte Spielereien,
         mit denen die Autoren ihre außerordentliche Belesenheit demonstrierten. Die herrschende
         Lehre lautete hingegen, dass die Weiberherrschaft monströs und gegen die Ordnung Gottes,
         der Natur und der Menschen sei.[7] Was man als Weiberregiment fürchtete, das war die Umkehrung der Ordnung zwischen
         Mann und Frau in Ehe, Haushalt und Familie, die häusliche Weiberherrschaft, gynaecocratia domestica; ihr abschreckender Urtypus war Xanthippe, die Frau des Sokrates. Etwas anders verhielt
         es sich mit der politischen Weiberherrschaft, gynaecocratia politica, die von den Gelehrten durchaus kontrovers diskutiert wurde. Unter politischen Gesichtspunkten,
         so meinten viele, handele es sich zwar um ein Staats-Gebrechen, eine Monstrosität.[8] Unter juristischen Gesichtspunkten mussten sie allerdings feststellen, dass weibliche
         Regentschaft in vielen Fällen durchaus rechtens sein könne. Dabei gab es verschiedene
         Möglichkeiten. Der üblichste Fall war die stellvertretende Regentschaft einer fürstlichen
         Witwe für ihren unmündigen Sohn oder einer Fürstin für ihren abwesenden Ehemann. Schon
         seltener war es, dass Frauen aus eigenem Recht herrschten, wie die Fürst-Äbtissinnen
         im Reich, die vom weiblichen Stiftskapitel gewählt wurden. Und schließlich konnte
         auch die Herrschaft einer fürstlichen Erbtochter rechtens sein, sofern es die Hausgesetze
         der Dynastie so vorsahen, wie es bei Maria Theresia der Fall war. Doch die weibliche
         Erbfolge trat nur dann ein, wenn die männliche Linie erlosch oder unterbrochen wurde.
         Das heißt: Hätte Maria Theresia noch zu Lebzeiten ihres Vaters einen Sohn geboren,
         so hätte dieser den Thron geerbt, und sie hätte nur als seine Vormünderin regiert,
         bis er volljährig geworden wäre. Da aber Maria Theresia zu Lebzeiten ihres Vaters
         zur allgemeinen Enttäuschung bloß drei Töchter zur Welt brachte, so dass Karl VI.
         nicht nur ohne Söhne, sondern auch ohne männliche Enkel starb, ergab sich, was man
         eine Unterbrechung im Mannesstamm nannte. Nur deshalb erbte sie selbst gemäß Pragmatischer Sanktion die Herrschaft –
         was formal zwar rechtens, aber politisch heikel war.[9]
      

      In der Ehe Maria Theresias und Franz Stephans war die Geschlechterordnung spätestens
         seit dem Tod des Kaisers auf den Kopf gestellt.[10] Denn Franz Stephan von Lothringen erbte ja von seinem Schwiegervater nichts. Maria
         Theresia, die Herrin eines Riesenreiches mit zwei europäischen Kronen, an der Seite
         eines bloßen Großherzogs, das war schwer erträglich in den Augen einer Gesellschaft,
         die für wenig anderes eine so ausgeprägte Aufmerksamkeit hatte wie für Fragen von
         Herkunft, Rang und Status. Nachdem Maria Theresia die Königreiche von Ungarn und Böhmen
         geerbt hatte, galt sie als (demnächst) gekröntes Haupt, ihr Gatte aber nicht. Genau darin aber, in Krone und Salbung, bestand die zentrale
         symbolische Differenz zwischen den europäischen Potentaten; das machte in ihren Augen
         den wesentlichen Unterschied zwischen Königen und bloßen Fürsten aus. Geschlechtsrang
         und Herrschaftsrang kamen also in dieser Ehe nicht zur Deckung. Mit anderen Worten:
         Im Hause Österreich herrschte eine gynaecocratia domestica: Die Frau war die Herrin im Haus.
      

      Das Problem stand auch Maria Theresia selbst deutlich vor Augen. Schon im zeremoniellen
         Umgang am Wiener Hof war der geringere Rang des Gatten von Anfang an auf Schritt und
         Tritt spürbar, was der Obersthofmeister ein ums andere Mal beklagte.[11] Dass die Dinge durch die weibliche Thronfolge unerhört kompliziert geworden waren,
         zeigte sich schon in der Irritation der hergebrachten Raumordnung. Nach dem Tod Karls VI.
         bezogen Maria Theresia und Franz Stephan die Staatsappartements im sogenannten Leopoldinischen
         Trakt der Hofburg, um symbolisch ihre Thronbesteigung zu manifestieren. Wie in Residenzschlössern
         üblich, gab es auch hier eine Herren- und eine Frauenseite, die spiegelbildlich zueinander
         angeordnet waren, so dass die Audienzen beim Herrscherpaar jeweils nach den gleichen
         zeremoniellen Zugangsregeln ablaufen konnten – man wartete zuerst dem Herrscher auf
         und dann in derselben Form seiner Frau.[12] Auf der Herrenseite fanden traditionell die großen Herrschaftsakte wie die Huldigung
         der Landstände oder die Antrittsbesuche der auswärtigen Botschafter statt. Nun hatte
         Maria Theresia ihre Privatgemächer als Frau zwar, wie es üblich war, auf der Frauenseite.
         Die traditionelle Huldigung als Landesherrin aber empfing sie, wie bei ihren männlichen
         Vorfahren ebenfalls üblich, auf der Herrenseite.[13] Das bedeutete, dass Franz Stephan entweder zu diesem Anlass seine eigenen Gemächer
         verlassen oder sich mit dem untergeordneten Platz, einem einfachen Stuhl an Maria
         Theresias linker Seite, begnügen musste, dem Platz also, der sonst der Herrschergattin
         zukam. Deutlicher konnte einem höfischen Publikum, dem die zeremonielle Grammatik
         in Fleisch und Blut eingeschrieben war, die Verkehrung der Geschlechterrollen gar
         nicht vor Augen geführt werden. Niemand konnte sich dieser Grammatik entziehen; sie
         entfaltete ihre symbolischen Botschaften, ob man das wollte oder nicht. Deshalb richtete
         sich Maria Theresias ganze Sorge darauf, ihrem Gatten zu einem höheren Rang zu verhelfen,
         der diese zeremoniellen Dissonanzen aufheben sollte.[14]
      

      Obwohl weibliche Herrschaft in der Vormoderne, solange die Politik dynastisch geprägt
         war, tatsächlich ziemlich häufig und in verschiedenen Formen vorkam, war sie doch
         selten ganz unangefochten. Jede Form von ‹Weiberherrschaft› war ein Einfallstor für
         konkurrierende Herrschaftsansprüche von Verwandten oder Nachbarn, die sich die angeblich
         mangelnde Regierungsfähigkeit von Frauen zunutze machen konnten. Wer gegenüber einer
         Regentin seine eigenen Ambitionen durchsetzen wollte, konnte leicht auf die traditionellen
         Lehren von der weiblichen Natur zurückgreifen und sich auf die Schwäche der Frauen
         an Körper und Geist berufen, die sie fürs Regieren ungeeignet mache. So auch hier.
         Der Wiener Hofdichter Zeno registrierte voci tumultuanti, aufrührerische Stimmen, die meinten, es sei gegen die Ehre des Landes, von einer
         Frau regiert zu werden, und das allgemeine Wohl erfordere einen deutschen Fürsten
         als Thronfolger.[15] Damit wurde unverhohlen den Ansprüchen des Kurfürsten Karl Albrecht von Bayern auf
         das Habsburgererbe das Wort geredet. Die Hofgesellschaft war schon lange zwischen
         lothringischen und bayerischen Parteigängern gespalten. Schließlich war der bayerische
         Kurfürst mit einer Tochter Kaiser Josephs I. verheiratet, die Kaiserinwitwe Amalia
         also seine Schwiegermutter und gleichsam das natürliche Haupt der bayerischen Partei
         am Wiener Hof.[16] Zwar war Maria Theresia gemäß Pragmatischer Sanktion durch den Tod des Vaters seine
         Nachfolgerin geworden. Für sie stand es völlig außer Frage, dass es ihre heilige Pflicht
         gegenüber Gott, dem Erzhaus und den Ländern war, dieses Erbe anzutreten. Doch ob sich
         die Untertanen widerspruchslos in die Weiberherrschaft fügen, ob sich die europäischen
         Mächte an das neue Erbfolgegesetz gebunden fühlen würden, war äußerst zweifelhaft.
      

      Noch lag der Leib des toten Kaisers prunkvoll öffentlich aufgebahrt in der Ritterstube
         der Hofburg,[17] da brachen auch schon in der Umgebung der Hauptstadt Unruhen aus. Viele der einfachen
         Untertanen betrachteten offenbar die weibliche Thronfolge als illegitim und den Thron
         als vakant.[18] Hinzu kam, dass die Lage ohnehin angespannt war: Das Wetter hatte in diesem Jahr
         die Weinernte vernichtet und die Preise für Lebensmittel in die Höhe getrieben. Schlechte
         Ernten waren häufig Anlass für Volksunruhen, denn Teuerungen führten angesichts der
         prekären Existenzbedingungen vieler Menschen schnell zu Hungersnöten. Hier kamen nun
         zwei destabilisierende Faktoren zusammen. Der Tod des Herrschers war ein Moment, in
         dem die Ordnung für kurze Zeit zur Disposition zu stehen schien, so dass man leichter
         wagte, sie offen anzugreifen. Kristallisationspunkt des Volkszorns war in diesem Fall
         vor allem das zahlreiche Wild, das der jagdbesessene Kaiser besonders liebevoll hatte
         hegen und pflegen lassen. Das Wild durfte von niemandem außer der Hofgesellschaft
         gejagt werden und fraß den Bauern die Felder und Gärten leer. Die adeligen Jagdprivilegien
         waren für die Untertanen seit eh und je ein Stein des Anstoßes und nicht nur in Österreich
         Ursache bäuerlicher Ausschreitungen; regelmäßig führten sie bei Thronwechseln zu Unruhen,
         manchmal sogar zu regelrechten Aufständen. Die Jagd, das höfische Vergnügen par excellence,
         erschien geradezu als Symbol für die Ignoranz der müßigen Höflinge gegenüber der existenziellen
         Not der einfachen Leute.[19] Der Moment des Thronwechsels entfesselte den sonst unterdrückten Zorn und führte
         dazu, dass die Bauern das Wild in den kaiserlichen Jagdgebieten massenweise töteten,
         obwohl Wilderei unter strengster Strafe stand. Um diesem Ausbruch offener Widersetzlichkeit
         den Wind aus den Segeln zu nehmen, blieb Maria Theresia nichts anderes übrig, als
         ihrerseits das Wild von den Hofjägern in großer Zahl abschießen zu lassen.[20] Den Unmut über den irregulären Thronwechsel besänftigte das kaum. Umso mehr Bedeutung
         kam daher nun den traditionellen Ritualen des Herrscherwechsels zu.
      

      Mit dem Tod des Herrschers erloschen traditionell alle Gehorsams- und Dienstverpflichtungen,
         denn sie wurden noch als ganz persönliche Beziehungen angesehen, die jedes Mal beim
         Thronwechsel erneuert werden mussten. Eine Reihe von Übergangsritualen diente dazu,
         diese prekäre Schwellensituation zu überbrücken und dafür zu sorgen, dass die Ordnung
         die gleiche blieb, auch wenn die individuellen Amtsinhaber wechselten. Auf verschiedenen
         Ebenen der ständischen Hierarchie mussten feierliche Eide geschworen werden, um den
         neuen Herrschaftsinhaber vor aller Augen mit Legitimität auszustatten und neue persönliche
         Loyalitäten zu stiften. Nicht nur die Minister und Hofangehörigen mussten daher nun
         ihrer neuen Herrin gegenüber Amtseide ablegen, sondern auch die Truppen mussten ihr
         Treue schwören und die Stände sämtlicher Erbländer schuldeten ihr einen Huldigungseid.
         In den meisten Ländern wurde das nur noch stellvertretend gegenüber Gesandten oder
         schriftlich vollzogen. Die bedeutende Ausnahme war die Huldigung der Landstände von
         Niederösterreich, die Maria Theresia wie ihre Vorfahren in großer Feierlichkeit in
         der Hofburg persönlich entgegennahm. Das geschah schon am 22. November 1740, denn
         angesichts der prekären politischen Lage hatte man es diesmal besonders eilig damit.[21]
      

      Dieses Herrschaftsritual vertrat in Österreich gewissermaßen die Stelle einer Krönung,
         die es ja nur in Königreichen gab. Dazu wurde eigens der Erzherzogshut in feierlicher
         Prozession aus Klosterneuburg nach Wien gebracht, damit die Erzherzogin Maria Theresia
         die Huldigung in vollem Schmuck der Insignien entgegennehmen konnte. Klosterneuburg
         war das sakrale Zentrum des Erzhauses; dort wurde auch der Schädelknochen Leopolds,
         des heiligen habsburgischen Stammvaters, als Reliquie aufbewahrt, von dessen heilsträchtiger
         Nachbarschaft der Erzherzogshut profitierte. Dieser ‹Hut› hatte – ebenso wie die ‹Kurhüte›
         der Kurfürsten – die Gestalt einer Krone, auch wenn er nicht Krone genannt werden
         durfte. Wie eine Krone verkörperte er die Herrschaft über das Land, die über den Wechsel
         der Inhaber hinweg dieselbe blieb. Maria Theresias Vorfahr Rudolf IV. von Habsburg
         hatte sich die Insignie im 14. Jahrhundert mittels einer gefälschten kaiserlichen
         Urkunde, des Privilegium maius, zusammen mit einer Reihe anderer großartiger Vorrechte und dem Phantasietitel Erzherzog zugelegt, weil er zu seiner Verbitterung nicht den Status eines Kurfürsten besaß
         und sich deshalb in der Hierarchie des Reiches empfindlich zurückgesetzt fühlte.[22]
      

      Ein aufwendiger großformatiger Kupferstichzyklus legte nun von den verschiedenen Stationen
         des feierlichen Herrschaftsaktes Zeugnis ab, dessen zeremonieller Ablauf zuvor sorgfältig
         ausgehandelt worden war.[23] Er begann mit einer großen öffentlichen Prozession und einem feierlichen Hochamt
         zum Heiligen Geist im Stephansdom. Anschließend fand in der Ritterstube der Hofburg
         der wechselseitige Verpflichtungsakt statt: Die neue Regentin versprach, die Rechte
         und Freiheiten des Landes zu schützen, dann legten die Landstände mit erhobenen Händen
         ihren Treueid ab und durften ihr in der Reihenfolge ihres Ranges die Hand küssen.
         In der Hofkapelle wurde das Te Deum Laudamus gesungen, und das Ganze endete mit einem öffentlichen Mahl, bei der die adeligen
         Inhaber der Landes-Erbämter beim Herrscherpaar den Tafeldienst verrichteten.
      

      Die Ritualsequenz, die bei jedem solchen Anlass in traditioneller Weise wiederholt
         wurde, hatte einen mehrfachen Sinn: Nicht nur wurde die neue Herrscherin in die gegebene
         Ordnung eingesetzt, sondern auch diese Ordnung selbst mit einer Aura der Zeitlosigkeit
         und Unverfügbarkeit umgeben. Dabei wurden nicht zuletzt auch alle Beteiligten in ihren
         mehr oder weniger privilegierten Rollen bestätigt. Die Ordnung der Personen bei der
         Prozession, in der Kirche und an der Tafel bildete die Landeshierarchie in feierlicher
         Weise ab, was durch die Anwesenheit zahlloser Zuschauer beglaubigt wurde. Auch die
         einfachen Untertanen waren hier keineswegs nur passive Zaungäste. Sie wurden traditionell
         in das gemeinsame Mahl am Schluss des Rituals symbolisch einbezogen, indem man ihnen
         Münzen, Wein und andere Gaben spendete. Doch gerade das Ritual, das den Herrscherwechsel
         institutionell absichern und bekräftigen sollte, war zugleich auch der Ort, an dem
         der Protest dagegen wirkungsvoll zur Geltung kommen konnte. Denn so unerschütterlich,
         wie die Inszenierung sie erscheinen ließ, war die Herrschaft ganz und gar nicht. Wovon
         der prächtige Bilderzyklus und die offizielle Zeremonialbeschreibung im Wienerischen Diarium nichts verraten, das sind die wütenden Proteste der Volksmenge, die darin gipfelten,
         dass bei einem besonders verhassten Hofkriegsrat die Scheiben eingeworfen wurden und
         die Aufrührer sich mit den Stadtwachen eine Straßenschlacht lieferten. Immerhin musste
         ein Dragonerregiment aufgeboten werden, um der aufgebrachten Menge Herr zu werden.[24]
      

      Doch das alles war nur ein geringfügiges lokales Vorgeplänkel, verglichen mit dem,
         was noch kommen sollte. Es zeigte sich nämlich schnell, dass alle Vorkehrungen Karls VI.
         zur Sicherung seines Erbes nach seinem Tod nichts mehr wert waren. Während die meisten
         europäischen Monarchen einschließlich des preußischen Königs Maria Theresia zwar formvollendet
         gratulierten, machte sich der französische Hof noch Gedanken darüber, welcher Anrede
         man sich bedienen sollte – ein Zeichen dafür, dass ihr neuer Status nicht ohne Bedenken
         akzeptiert wurde.[25] Der Kurfürst von Bayern verweigerte Maria Theresia von Anfang an kategorisch die
         Anerkennung und legte in Wien förmlichen Protest gegen die Thronfolge ein.[26] Die fertige juristische Begründung dafür, warum ihm selbst die Herrschaft über sämtliche
         habsburgischen Länder zustehe, hatte Karl Albrecht von Bayern schon in der Schublade.
         Aus zwei knapp zweihundert Jahre alten Urkunden, dem Ehevertrag und dem Testament
         Kaiser Ferdinands I. aus den Jahren 1543 und 1546, ließ er seinen Hofarchivar den
         Anspruch auf das gesamte Erbe juristisch herleiten. In diesen Urkunden war allerdings
         davon die Rede, dass das Haus Wittelsbach das Haus Habsburg beerben solle, wenn dieses
         vollständig (und nicht nur in männlicher Linie) aussterben sollte. Dass Karl Albrecht
         zudem bei seiner Heirat mit der Kaisertochter feierlich auf alle Erbansprüche gegenüber
         dem Erzhaus verzichtet hatte, hinderte ihn nicht daran, es für sein gutes altes Recht,
         ja seine Pflicht gegenüber seiner Nachkommenschaft zu halten, nun das Erbe Karls VI.
         anzutreten. Zugleich meldete er damit auch seinen Anspruch an, zum Kaiser gewählt
         zu werden, eine Würde, die das Haus Wittelsbach im Spätmittelalter immerhin schon
         zweimal bekleidet hatte. Die Vakanz des Kaiserthrons schien ihm eine gute Gelegenheit,
         seinem Geschlecht endlich die Würde zu verschaffen, die seinem hohen historischen
         Rang angemessen war. Denn im Gegensatz zu seinen kurfürstlichen Kollegen aus Berlin,
         Dresden und Hannover war es dem bayerischen Kurfürsten bisher nicht gelungen, eine
         europäische Königskrone zu erwerben und damit im Kreis der Potentaten eine völkerrechtlich
         eindeutig souveräne Rolle zu spielen. Den Weg zu seinem anspruchsvollen Ziel hatte
         er allerdings strategisch nur unvollkommen durchdacht; zur nachdrücklichen Durchsetzung
         gegen mögliche Widerstände fehlte es ihm sowohl an Truppen als auch an Finanzen als
         auch an diplomatischen Vorbereitungen. Ohne fremde – in diesem Fall vor allem französische
         – Unterstützung ließ sich an eine Realisierung dieser Pläne gar nicht denken. Doch
         den französischen Ersten Minister, Kardinal Fleury, einen für seine Friedensliebe
         geschätzten Mann, hatte Karl Albrecht bisher nicht für sich gewonnen.
      

      Maria Theresia wies die Ansprüche des Kurfürsten von Bayern auf ihr Erbe umgehend
         zurück. Der bayerische Gesandte durfte sich in Wien mit eigenen Augen davon überzeugen,
         dass die Originalurkunden die gegen sie erhobenen Ansprüche gar nicht hergaben. Maria
         Theresia war nicht nur entschlossen, das habsburgische Erbe zu verteidigen, sondern
         erwartete auch, dass ihr Mann die Kaisertradition des Hauses Habsburg fortsetzen würde.
         Um dafür den Weg zu ebnen, aber auch, um die Geschlechterordnung am Wiener Hof formal
         wieder ins Lot zu bringen (und nicht, um die Regierung «auf stärkere Schultern als
         die ihren zu legen», wie Historiker des 19. Jahrhunderts sich das erklärten[27]), ernannte sie Franz Stephan im November kurzerhand zum Mitregenten. Sie übertrug
         ihm auch die Großmeisterwürde des Ordens vom Goldenen Vlies und trat ihm die böhmische
         Kurstimme ab, über die sie als Königin von Böhmen verfügte, die sie als Frau aber
         bei der bevorstehenden Kaiserwahl nicht selbst ausüben konnte.[28] Die Ernennung Franz Stephans zum Mitregenten war eine Gratwanderung: Maria Theresia
         trug damit einerseits den Erwartungen ihrer Umwelt Rechnung; sie machte ein Zugeständnis
         an die Konventionen der Geschlechterhierarchie, um formale Probleme wie die Führung
         der Kurstimme und die Rangordnung bei Hof zu lösen. Doch andererseits stellte sie
         unmissverständlich klar, dass sie damit nichts von ihrer ererbten Souveränität preisgab.
         Graf Sylva-Tarouca, einer ihrer engsten Vertrauten, bemerkte dazu, die Verleihung
         der Mitregentschaft an Franz Stephan hing nur allein von der Willkür der Königin ab, die die Herrin ist und sich helfen
               lassen kann, von wem es ihr gefällt; diese Mitregentschaft ist nichts anderes als
               eine Unterstützung, fast so wie bei einem Ersten Minister.[29]
      

      Der Kurfürst von Mainz, bei dem als Erzkanzler des Reiches die Initiative des Wahlverfahrens
         lag, hatte Franz Stephan sofort nach dem Tod Karls VI. zum Wahltag nach Frankfurt
         eingeladen.[30] Doch nun erwies sich, dass das voreilig gewesen war. Die Kurfürsten von Bayern und
         Sachsen erhoben offiziellen Protest. August III., Kurfürst von Sachsen und König von
         Polen, machte sich nämlich seinerseits Hoffnungen auf Teile des Erbes und die Kaiserwürde.
         Grundsätzlich wurde nun in Frage gestellt, dass eine Frau überhaupt die böhmische
         Kurwürde erben könne, denn weder die Goldene Bulle, das alte Grundgesetz des Reiches,
         noch die Pragmatische Sanktion verloren darüber ein Wort. Franz Stephan als Großherzog
         von Toskana, so wurde argumentiert, besitze selbst gar kein Kurfürstentum, ja nicht
         einmal einen ordentlichen Sitz auf dem Reichstag. Als Maria Theresia dennoch einen
         Wahlgesandten nach Frankfurt schickte, wurden ihm von den anderen Kurfürsten Geleit,
         Quartier und jedweder offizielle Kontakt verweigert – eine unerhörte öffentliche Brüskierung.[31]
      

      Doch während noch alle interessierten Potentaten eilig ihre Gesandten hin und her
         schickten, um an den verschiedenen Höfen die Unterstützungsmöglichkeiten für ihre
         Pläne auszuloten, schuf ein anderer Akteur seinerseits Tatsachen: Der neue König von
         Preußen, Friedrich II., der wie Maria Theresia gerade erst den väterlichen Thron bestiegen
         hatte, nutzte die Gunst der Stunde und marschierte am 16. Dezember 1740 mit seinen
         Truppen in Schlesien ein. Das kam nicht völlig unerwartet. Der kaiserliche Gesandte
         hatte schon 1738 aus Berlin über den Kronprinzen Friedrich nach Wien berichtet, er
         liebe das Militär und habe sich vorgenommen, seine Regentschaft mit einem glanzvollen
         Coup zu beginnen: Son principe est de commencer par un coup d’éclat.[32] Friedrich, nur fünf Jahre älter als die dreiundzwanzigjährige Maria Theresia, war
         bisher vor allem als musisch und intellektuell begabter Schöngeist hervorgetreten,
         der sich in seinem Salon mit den provokantesten Literaten, freigeistigsten Gelehrten
         und fashionabelsten Künstlern umgab. Jetzt, da sein tyrannischer Vater endlich gestorben
         war, freute er sich auf das Rendezvous mit dem Ruhm, das die Schwäche der Habsburgermonarchie ihm eröffnete.[33] Die Voraussetzungen dafür waren die besten, denn er hatte von seinem Vater eine
         volle Staatskasse und ein großes, hochmodernes Heer geerbt. Seinen Einfall in das
         benachbarte Herzogtum Schlesien, eines der wohlhabendsten Territorien der Habsburgermonarchie,
         begründete er nicht nur mit alten und gerechten Ansprüchen seines Hauses, für die
         er noch schnell eine juristische Rechtfertigungsschrift verfassen ließ, sondern auch
         mit Hilfe in der Not für die schutzlose Erbtochter: Es gelte anderen Potentaten zuvorzukommen,
         die heimlich den Plan hegen, einen Teil des Erbes an sich zu reißen […]. Mein einziger
               Zweck ist die Erhaltung und der wahre Nutzen des Hauses Österreich.[34] In wohlgesetzten Worten von größter Liebenswürdigkeit an seine Frau Schwester – Madame Ma Soeur – präsentierte sich Friedrich als fürsorglich-brüderlicher Bündnispartner, dessen Einmarsch
         in ihr Territorium von den reinsten Intentionen und der vollkommensten Hochschätzung geleitet sei.[35] Er bot ihr seine Unterstützung gegen jedweden Angriff von außen, seine Kurstimme
         für die Kaiserwahl ihres Gatten und einen Kredit von zwei Millionen Gulden an und
         verlangte zum Dank für alles, was er für die Glorie des Erzhauses unternehme, die
         völlige Abtretung Schlesiens. Maria Theresia ignorierte die zierlichen Worte und schrieb
         nüchtern an ihren Gesandten, dass wir solches weder glauben können noch wollen; dann wie ist es möglich seinen
               Nachbahren von darumben feindlich anzugreiffen, weilen er die ihme anbiethende hülfe
               nicht nöthig zu haben glaubt?[36] In ihrer offiziellen Erklärung wies sie Friedrichs Offerte kategorisch zurück und
         erlaubte sich dabei die ironische Bemerkung, wenn er mit solchen Mitteln die Verfassung
         des Reiches und die Wohlfahrt Europas zu sichern beabsichtige, dann sei sie interessiert
         zu erfahren, wie es erst aussehe, wenn er beides zerstören wolle. Zur Sicherung ihrer
         Erbansprüche benötige sie seine Hilfe nicht, denn dazu sei das ganze Reich ohnehin
         verpflichtet. Man habe noch nie einen Krieg angefangen, um einen Fürsten zu nötigen,
         Geld und Hilfe anzunehmen, und sie sei weit entfernt, ihre Regierung mit der Aufteilung
         ihrer Staaten zu beginnen.[37]
      

      Der Feldzug Friedrichs durch Schlesien verlief kurz und reibungslos.[38] Die schlesischen Stände, die eben erst Maria Theresia gehuldigt hatten, waren zu
         Gegenwehr nicht in der Lage. Während Friedrich innerhalb von zwei Monaten das ganze
         Land mit Ausnahme von einigen wenigen Festungen in seine Hand brachte, war der österreichische
         Oberkommandierende Neipperg noch nicht einmal aus Wien ins Feld aufgebrochen. Erst
         Anfang April, wie es alte Sitte war, begann er die Kampagne und rückte allmählich
         mit seinem Heer nach Schlesien ein. Dort kam es bei dem Städtchen Mollwitz südöstlich
         von Breslau am 10. April zur Entscheidungsschlacht. Niemand hatte erwartet, dass sich
         das Heer des unbedeutenden Aufsteigers Preußen gegen die österreichischen Truppen
         durchsetzen würde. Doch anders als diese war die preußische Infanterie durch modernen
         Drill dazu abgerichtet, unbeirrt und automatengleich in Reihen abwechselnd zu laden
         und zu feuern, ohne sich durch die fallenden Kameraden rechts und links irritieren
         zu lassen. Dennoch glaubte selbst der preußische König im Schlachtverlauf nicht an
         den Erfolg seiner Truppen; auf Anraten seiner Generäle verließ er das Geschehen und
         brachte sich in Sicherheit. Doch wer als Letzter mit seinen Fahnen das Schlachtfeld
         behauptete, galt als Sieger, und das waren die Preußen – obwohl auch die Österreicher
         den Sieg für sich reklamierten und in den Kirchen das Te Deum singen ließen.[39] Friedrich seinerseits ließ einen Dankgottesdienst feiern, für den er feinsinnig
         anordnete, aus dem Paulusbrief an Timotheus (Tim 2, 11–12) vorzulesen, wo es heißt:
         Einem Weibe gestatte ich nicht, dass sie des Mannes Herr sei ….
      

      Die Niederlage bei Mollwitz wirkte für die anderen interessierten Potentaten wie ein
         Signal, sich nun ebenfalls in das Spiel einzuschalten und an der Aufteilung des Habsburgererbes
         zu beteiligen.[40] Im Mai/Juni 1741 formierte sich eine Koalition gegen Maria Theresia, bei der jeder
         Partner seine eigenen Ziele verfolgte. Die Königin Elisabeth von Spanien, die für
         ihren Mann die Regierungsgeschäfte führte, sah eine gute Gelegenheit gekommen, die
         Toskana zurückzugewinnen und sich womöglich noch die oberitalienischen Herzogtümer
         Parma und Piacenza anzueignen. Am französischen Hof setzte sich der ehrgeizige Marschall
         Belle-Isle gegenüber dem friedfertigeren Premierminister Fleury mit einem wohlkalkulierten
         Programm durch. Es hatte zum Ziel, das gesamte habsburgische Erbe aufzuteilen, die
         Gewichte in Europa ganz neu zu verteilen und die Habsburger als Rivalen des Hauses
         Bourbon und Inhaber der Kaiserwürde für alle Zeiten auszuschalten. Auch die bayerischen
         und sächsischen Pläne sahen vor, das Erbe nahezu vollständig aufzuteilen und Maria
         Theresia allenfalls Ungarn zu belassen. In Frankfurt, wo sich die Gesandten der Kurfürsten
         zur Kaiserwahl versammelt hatten, formierte sich derweil mit französischer Hilfe nach
         und nach eine Mehrheit an Stimmen für Karl Albrecht von Bayern.[41] Alle Hoffnungen Maria Theresias, die bündnisgemäße Unterstützung Frankreichs, Englands,
         der Niederlande, Russlands oder Sachsen-Polens gegen Preußen zu gewinnen, erfüllten
         sich samt und sonders nicht, im Gegenteil: Frankreich, Bayern und Spanien schlossen
         sich zusammen; im September wechselte auch Sachsen-Polen auf die Seite ihrer Gegner.
         Der englische Gesandte in Wien suchte die ganze Zeit über zu vermitteln und sie zu
         Zugeständnissen zu überreden. Denn Großbritannien befand sich im Seekrieg mit Spanien,
         fürchtete das Eingreifen Frankreichs und wollte die Koalition seiner Gegner nicht
         noch um Preußen vermehren.
      

      Der Druck auf Maria Theresia wuchs, Teile von Schlesien oder zumindest ersatzweise
         irgendein anderes kleines Territorium zu opfern. Ihre Minister rieten ihr mehrheitlich
         zu; und auch ihr Gatte hielt es für klüger, einzulenken und den Krieg gegen Friedrich
         zu beenden, um nicht noch mehr zu verlieren. Maria Theresia ließ sich davon nicht
         umstimmen. Sie schrieb an den böhmischen Hofkanzler Graf Kinsky, einen der wenigen,
         die sie in ihrer Haltung bestärkten: Auf die Zugeständnisse, zu denen ihre Minister
         sie überreden wollten, lasse sie sich nur zum Schein ein. Tatsächlich aber sei es
         ihr fester Entschluss, niemals ein Teil von Schlesien preiszugeben […]. Gott verhüte,
               dass ich jemals daran denken sollte, so etwas zu tun.[42] Sie betrachtete es als ihre historische Pflicht gegenüber der Dynastie und als Auftrag
         der göttlichen Vorsehung, das Erbe ihrer Vorfahren zusammenzuhalten und nicht das
         kleinste Stück freiwillig herzugeben. Je nach Perspektive haben die Historiker diese
         Haltung als heldenhafte, unerschütterliche Standfestigkeit[43] oder als unklugen Starrsinn[44] beschrieben. Wie auch immer – am Ende blieb es ihr dennoch nicht erspart, sich mit
         Friedrich II. zu arrangieren. Denn mittlerweile waren der Kurfürst von Bayern und
         der Marschall Belle-Isle in das österreichische Kernland eingefallen, und sie benötigte
         alle ihre Truppen zu dessen Verteidigung. Erst Anfang September erklärte sie sich
         deshalb endlich mit größtem Widerwillen zu einigen Zugeständnissen bereit: Placet weil kein anders mittel zu helffen, aber wohl mit mein größten hertzenleid, notierte sie an den Rand des ministeriellen Vorschlags,[45] und dem Hofkanzler Sinzendorff schrieb sie, diese ganze Angelegenheit sei gegen
         ihren Willen verhandelt worden.[46] Doch mittlerweile hatte sich ihre Verhandlungsposition dramatisch verschlechtert;
         Friedrich war nun auch mit Frankreich, Sachsen und Bayern im Bunde.[47] Im Oktober 1741 schloss sie mit ihm einen geheimen Waffenstillstand, der sie zwang,
         Niederschlesien abzutreten.[48] Damit Friedrichs Bundesgenossen nicht merkten, dass er im Begriff war, sie im Stich
         zu lassen, wurde zum Schein eine Belagerung der Festung Neiße inszeniert.[49] Wenig später überlegte Friedrich es sich indessen schon wieder anders, brach den
         Waffenstillstand und schloss sich erneut den Feinden Maria Theresias an.
      

      Am 15. August 1741 hatten französische Truppen begonnen, den Rhein zu überqueren und
         sich mit den bayerischen Truppen zu vereinigen. Unter der persönlichen Führung des
         Kurfürsten Karl Albrecht von Bayern fiel die Armee Anfang September im Land ob der
         Enns ein. Auch dort ging wieder alles sehr schnell.[50] Das Landesaufgebot war machtlos und wurde wieder nach Hause geschickt, die österreichischen
         Truppen zogen sich vor dem Feind zurück. Die Kaiserinwitwe Amalie trug Maria Theresia
         im August persönlich die Forderungen ihres bayerischen Schwiegersohnes vor.[51] In Oberitalien eröffneten spanische Truppen einen weiteren Kriegsschauplatz. Am
         15. September zog Karl Albrecht in der oberösterreichischen Hauptstadt Linz ein, wo
         ihn die Landstände feierlich als neuen Herrn empfingen und ihm den Huldigungseid leisteten.
         In Wien begann man sich auf eine Belagerung einzustellen. Das einzige Land, von dem
         sich Maria Theresia in dieser Lage Hilfe versprechen konnte, war das Königreich Ungarn.
      

      
         Treue und untreue Ungarn
         

      

      Während all dieser Ereignisse, von Juni bis Oktober 1741, hielt sich Maria Theresia
         nicht in Wien auf, sondern in ihrer Residenz in Pressburg (ungarisch Poszony, heute
         Bratislava in der Slowakei), um dort persönlich die Herrschaft anzutreten.[52] Pressburg war die ‹österreichischste› Stadt Ungarns, von Wien nur eine halbe Tagesreise
         die Donau hinab am äußersten westlichen Rand des großen Königreichs gelegen. Der Herrschaftsantritt
         in Pressburg verlief dramatisch und spielt bis heute eine Schlüsselrolle in der hagiographischen
         Meistererzählung über Maria Theresia.
      

      Das Verhältnis der Habsburger zu Ungarn war seit jeher gespannt. Dass Maria Theresia
         seit dem Tod ihres Vaters als Königin von Ungarn angesprochen wurde und nicht als
         Erzherzogin von Österreich, lag weniger daran, dass sie zu diesem Land eine größere
         Nähe gehabt hätte als zu den anderen Erbländern – sie hielt sich nur selten in Pressburg
         auf. Vielmehr war der ungarische Königstitel der wertvollste Titel, über den sie verfügte.
         Mit der Würde des Rex Hungariae verband sich die Herrschaft über ein Bündel an weiträumigen Ländern, symbolisch vereint
         durch die Krone des Heiligen Stephanus aus dem 11. Jahrhundert, der als Stifter des
         christlichen Königreichs Ungarn verehrt wurde. Dazu gehörten neben dem ungarischen
         Kernland die Unterkönigreiche Slawonien, Dalmatien und Kroatien im Süden, ferner als
         separate Territorien Siebenbürgen und der Banat im Südosten, die man, nachdem sie
         aus dem osmanischen Herrschaftsverband militärisch wieder herausgelöst worden waren,
         wohlweislich nicht in das ungarische Königreich integriert hatte, sondern direkt von
         Wien aus verwaltete. Zu Maria Theresias Zeit summierte sich das Ganze zu einer Fläche,
         die ungefähr so groß war wie die aller anderen Erbländer zusammen (Karte S. 1065 f.).[53] Die Region war im Wesentlichen ländlich geprägt und von den kriegerischen Auseinandersetzungen
         schwer gezeichnet. In den Dörfern lebten Menschen unterschiedlicher Sprachgruppen
         nebeneinander: Magyaren, Kroaten, Serben, Slowaken, Walachen, Schwaben, Sachsen, Ruthenen,
         Griechen und ‹Zigeuner›. Auch die religiöse Vielfalt war, anders als in den Erbländern,
         groß: Es gab nicht nur Katholiken, sondern auch Lutheraner, Calvinisten, griechisch-orthodoxe
         und unierte Christen, Juden, ja sogar Antitrinitarier, Sabbatisten und allerlei andere
         kleine religiöse Gruppen. Die Bevölkerung war entlang dieser ethnisch-religiösen und
         sprachlichen Grenzen separiert; in vielen Dörfern lebten die verschiedenen Gruppen
         unvermischt nebeneinander, ohne untereinander zu heiraten und ohne gemeinsame politische
         Institutionen und Artikulationsmöglichkeiten.
      

      Die Bauern waren mehrheitlich Leibeigene der adeligen Grundherren, die in ihren Herrschaften
         ohne nennenswerte Einschränkungen regierten. Der Adel machte aber keinen homogenen
         Stand aus, sondern war stark zerklüftet. Den rund zweihundert außerordentlich reichen
         Magnatenfamilien wie den Batthyány, Pálffy, Eszterházy oder Nádasdy stand der zahlreiche
         niedere Adel gegenüber, der sich zum Teil zwar durch seine Privilegien, kaum aber
         durch seine Lebensführung von den Bauern unterschied. In den menschenarmen Grenzregionen
         zum Osmanischen Reich, der sogenannten Militärgrenze, lebten bewaffnete freie Bauern
         in Wehrdörfern. Städte gab es nur wenige; der Handel wurde von österreichischen Kaufleuten
         dominiert. Das ungarische Kernland gliederte sich in Komitate, adelige Selbstverwaltungsbezirke,
         die für Steuereintreibung, Truppenaushebung und vieles andere zuständig waren. An
         der Spitze eines Komitats stand als Stellvertreter der Krone meist ein Großgrundbesitzer,
         der nicht nur ein beauftragter Amtsträger, sondern zuallererst ein Herr aus eigenem
         Recht war.
      

      Das Königreich Ungarn war eine ständisch beschränkte Monarchie, entsprach also dem
         in ganz Europa traditionell vorherrschenden Typus politischer Verfasstheit. Die politische
         Einheit dessen, was man Ungarn nannte, wurde durch die Landtage hergestellt. Das heißt,
         der König berief die Stände des Reiches von Zeit zu Zeit zu Versammlungen ein, um
         in traditioneller feierlicher Form mit ihnen zu verhandeln – zuerst, wenn er seine
         Herrschaft antrat, dann aber auch jedes Mal, wenn er Truppen oder Geld oder beides
         brauchte oder in irgendeiner Weise in die hergebrachten Rechte des Landes eingreifen
         wollte. Die Stände des Königreiches, status et ordines, waren die Inhaber von Herrschaftsrechten, auf deren Zustimmung der König angewiesen
         war, wenn er auf die wirtschaftlichen Ressourcen des Landes zugreifen wollte. In Ungarn
         waren das zum einen die höchsten geistlichen und weltlichen Würdenträger und die Häupter
         der Hochadelsfamilien (die Obere Kammer) und zum anderen die Deputierten des niederen
         Adels und der freien Städte, gewählt in den Versammlungen der Komitate (die Untere
         Kammer). Wenn sie feierlich zu einem Landtag zusammentraten, dann verkündete ihnen
         zuerst der Vertreter des Königs, was dieser von ihnen wünschte. Anschließend berieten
         die Stände getrennt in den zwei Kammern oder Tafeln, um dann wieder zusammenzutreten und untereinander einen Beschluss auszuhandeln,
         den sie schließlich dem König vortrugen.[54] Für ihre Zugeständnisse ließen sich die Stände alle möglichen kollektiven Privilegien
         und Freiheiten – meistens auf Kosten ihrer eigenen Untertanen – bestätigen. So oder
         ähnlich war es in allen europäischen Monarchien der Frühen Neuzeit üblich. Das Verhältnis
         zwischen Landesherrn und Ständen wurde als Vertragsverhältnis aufgefasst, das auf
         wechselseitigen Rechten und Pflichten beruhte, und nicht als einseitiges Herrschaftsverhältnis.
         Die Einheit des Landes beruhte auf dem Anspruch der Stände, das Land als Ganzes zu
         repräsentieren, und zwar in einem doppelten Sinne: Sie stellten das Land sowohl sinnfällig
         dar, indem sie sich auf Landtagen in ritueller, hierarchisch geordneter Form versammelten,
         und sie stellten es als politische Einheit zugleich her, indem das, was sie dort mit
         dem Herrscher aushandelten und beschlossen, für alle Einwohner des Landes als verbindlich
         galt. In Ungarn hatte sich diese ständische Verfassung stärker behauptet als in vielen
         anderen Monarchien, weil die habsburgischen Herrscher angesichts des Dauerkonflikts
         mit den Türken zu vielfältigen Zugeständnissen an die Stände genötigt gewesen waren.
      

      Die ältere österreichische Nationalgeschichtsschreibung, für die in Ungarn die Grenze
         zwischen christlicher Zivilisation und orientalischer Barbarei, zwischen Europa und
         Asien verlief, hat die Zurückdrängung der Osmanen durch die Habsburger als Geschichte
         der Befreiung und Befriedung des Landes erzählt.[55] Das war, um es vorsichtig auszudrücken, eine perspektivisch verzerrte Sicht. Tatsächlich
         verliefen die Fronten keineswegs eindeutig. Ähnlich wie in anderen Ländern wurde auch
         in Ungarn die landfremde katholische Herrscherdynastie von dem teilweise protestantischen
         Adel nicht mehr geliebt als der muslimische Sultan. Das Verhältnis der Stände zu den
         Habsburgern schwankte seit jeher zwischen strategischer Allianz, verdeckter Renitenz
         und offenem Widerstand.[56] Die Koalitionen waren komplex und wechselhaft: Die einen kooperierten mit den Habsburgern
         gegen die Türken, die anderen, die man die Malcontenten nannte, mit den Türken und Franzosen gegen die Habsburger. Das Spannungsverhältnis
         zwischen den großen Mächten Habsburg, Frankreich und Osmanischem Reich konnten sich
         die ungarischen Stände immer wieder für ihre Interessen zunutze machen.
      

      Die Vertreibung der muslimischen Oberherren in den Türkenkriegen hatte in den zurückeroberten
         Gebieten ein Vakuum geschaffen, eine Situation, in der sowohl die Habsburger als auch
         die adeligen Opponenten die Chance sahen, die Machtverhältnisse zu ihren Gunsten zu
         verschieben. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts war es zu einem breiten, alle Schichten
         erfassenden Aufstand gekommen. Der Anführer Ferenc II. Rákoczy, Nachkomme eines osmanischen
         Amtsträgers, konnte sich auf türkische und französische Hilfe stützen. Als es Maria
         Theresias Vater Karl VI. schließlich gelungen war, die Aufständischen zu besiegen,
         hatte er klugerweise nicht mehr wie noch seine Vorfahren versucht, das ganze Land
         einer strengen Zentralisierung und Katholisierung zu unterwerfen. Im Frieden von Szátmár
         1711 hatte er vielmehr versprochen, Ungarn niemals auf die gleiche Weise zu regieren
         wie die anderen Erbländer, und sich damit die Anerkennung seines erblichen Anspruchs
         auf die Krone erkauft. Denn wie man König von Ungarn wurde, durch Wahl seitens der
         Stände oder durch Erbfolge, war nie ganz eindeutig und unumstritten. Nach hergebrachtem
         Verständnis war es nach wie vor das mittelalterliche Inaugurationsritual der Weihe
         und Krönung, das den König erst zum König machte, während die Habsburger den Königstitel
         schon vorher zu führen pflegten, um ihr erbliches Recht auf die Krone zu demonstrieren.
      

      Als Maria Theresia die Herrschaft antrat, war sie existenziell auf die Hilfe der ungarischen
         Stände angewiesen. Diese nutzten den Thronwechsel, um ihr Verhältnis zur Krone neu
         zu definieren. Der Ort dafür war der traditionelle Huldigungs- und Krönungslandtag,
         wo Herrscher und Stände feierlich zusammentrafen, so dass die Verfassung des Königreichs
         gleichsam in Realpräsenz zur Erscheinung kam. Die Krönung des neuen Königs bildete
         den Höhepunkt: Indem König und Stände hier wechselseitig ihre Rechte und Pflichten
         beschworen, wurde symbolisch-rituell in Geltung gesetzt, was zuvor auf dem Landtag
         ausgehandelt worden war. Das war 1741 von besonderer Brisanz, denn es ging nicht zuletzt
         um die faktische Anerkennung der Pragmatischen Sanktion durch die Ungarn und die Zurückweisung
         des bayerischen Anspruchs.
      

      Am 21. Januar 1741 ließ Maria Theresia ihren ersten Landtag ausschreiben.[57] Am 18. Mai versammelten sich die ungarischen Stände in Pressburg zur feierlichen
         Eröffnungssitzung, wo der höchste geistliche Würdenträger des Reiches, der Primas,
         die königliche Proposition vortrug. Die Stände berieten darüber und über ihre Gegenforderungen
         höchst kontrovers und schickten sodann eine Delegation nach Wien, um Maria Theresia
         zu der Geburt ihres Sohnes Joseph, des Thronfolgers, zu gratulieren, der am 13. März
         zur Welt gekommen war, und sie persönlich zum Landtag einzuladen. Am 19. Juni fuhr
         Maria Theresia in Begleitung ihres Mannes und mit großem Gefolge auf mehreren Prunkschiffen
         die Donau hinunter und wurde am nächsten Tag an der Landesgrenze von den höchsten
         Würdenträgern in ritueller Form begrüßt. In einem eigens errichteten Pavillon legte
         sie ungarische Tracht an, bevor sie in die Stadt geleitet wurde – ein ritueller Kleiderwechsel,
         der, wie in der Vormoderne üblich, den Wechsel der Herrschaftsrollen demonstrierte.
         Alle Details waren vorher präzise ausgehandelt worden. Der Adventus, die feierliche Ankunft des neuen Herrschers, war ein auf antiken Traditionen fußendes,
         seit dem Spätmittelalter in ganz Europa übliches Herrschaftsritual, das die wechselseitige
         Beziehung zwischen einem neuen Herrscher und den Ständen mit großem Prunk symbolisch
         in Szene setzte.[58]
      

      Am 21. Juni fand eine Sitzung des gesamten Landtags statt, an der Maria Theresia in
         eigener Person teilnahm und, wie Beobachter notierten, in elegantem Latein eine kurze,
         formelhafte Ansprache an die Stände hielt, bevor die Proposition verlesen wurde.[59] Wenig überraschend war deren Inhalt: Die Königin sicherte im Voraus zu, die hergebrachten
         Landesfreiheiten zu bestätigen, den Krönungseid in der traditionellen Form zu leisten
         und einen neuen Palatin wählen zu lassen. Der Palatin galt als Stellvertreter der
         Krone, wurde aber von den einheimischen Magnaten aus ihrem eigenen Kreis gestellt
         und agierte in deren Interesse. Sein Amt war jahrelang vakant gewesen, während stattdessen
         Franz Stephan als habsburgischer Statthalter amtiert hatte, was für die Ungarn ein
         dauernder Affront gewesen war. Im Gegenzug für ihre Zugeständnisse verlangte Maria
         Theresia die Aufstellung einer regulären Armee und die fortgesetzte Zahlung der dazu
         nötigen Kontributionen. Die Vorstellungen der Stände gingen allerdings deutlich über
         das Zugestandene hinaus. Sie verlangten die Sicherung der adeligen Steuerfreiheit
         und die separate Regierung Ungarns für alle Zukunft, die Einbeziehung Siebenbürgens
         in die ungarische Verwaltung, die Vergabe der ungarischen Ämter und Pfründen exklusiv
         an den einheimischen Adel und die regelmäßige persönliche Teilnahme der Königin an
         den Landtagen. Auch die Mitregentschaft Franz Stephans in Ungarn war hoch umstritten.
         Die Verhandlungen der Stände verliefen tumultuarisch. Den Parteigängern der Habsburger
         in der Oberen Kammer, wo viele Adelige und Höflinge aus den ‹deutschen› Erbländern
         Sitz und Stimme hatten, stand eine starke Opposition in der Unteren Kammer gegenüber.
         Maria Theresia weigerte sich, die zusätzlichen Bedingungen zu akzeptieren, denn diese
         hätten ihre Möglichkeiten, auf die Ressourcen des Landes zuzugreifen und das ganze
         Land stärker mit den anderen Erbländern zu verbinden, massiv eingeschränkt. Denn um
         diese Frage ging es im Kern: Wie kann die landfremde habsburgische Herrschaft den
         Zugang zu den Reichtümern des Landes gewinnen, um damit zum einen die dringendsten
         militärischen Bedürfnisse zu befriedigen und zum anderen die eigene Klientel mit einträglichen
         ungarischen Ämtern und Pfründen zu bedienen?
      

      Die zentralen Streitfragen waren noch völlig offen, als an dem dafür festgesetzten
         Tag, dem 25. Juni, dennoch die Krönung stattfand. Maria Theresia hatte sich hinsichtlich
         des Wortlauts von Eid und Urkunde zwar weitgehend durchgesetzt, war allerdings zugleich
         genötigt worden, schriftlich zu versichern, dass sie den Wünschen der Stände in späteren
         Verhandlungen noch Rechnung tragen werde.[60] Der faktische Dissens wurde also vorübergehend notdürftig zugedeckt, damit das mittelalterliche
         Krönungsritual in traditioneller Form zelebriert und nach außen feierliche Einmütigkeit
         zur Schau gestellt werden konnte.
      

      Das Ritual der Königseinsetzung stellte jeden neuen ungarischen König in die Kontinuität
         des Heiligen Stephanus.[61] Orte, Dinge, Worte und Gesten verbanden ihn unmittelbar mit dem mythisch-sakralen
         Ursprung der Monarchie. Das geschah, indem der Krönungskandidat mit den uralten Insignien
         des ersten Königs ausgestattet wurde. Die Symbolik des christlichen Herrschers als
         Verteidiger des Glaubens durchzog das gesamte Ritual, das zugleich die «Freiheit»
         der ungarischen Adelsnation unter ihrem selbstgewählten König bekräftigte. Das Schauspiel
         war ganz und gar darauf ausgerichtet, den Patriotismus des ungarischen Adels zu bedienen
         und die neue Königin nicht als Landfremde auftreten zu lassen. Am Krönungstag wurde
         Maria Theresia, in prunkvoller ungarischer Tracht und juwelenübersät, in ihrer Pressburger
         Residenz, der mächtigen mittelalterlichen Burg, abgeholt und in feierlicher Prozession
         zum Martinsdom geleitet. Allen österreichischen Adeligen, die ungarische Ämter innehatten,
         samt ihren Frauen und Töchtern war befohlen worden, ebenfalls ungarische Kleidung
         zu tragen. Man hatte sichergestellt, dass nicht etwa Wiener Höflinge in der Prozession
         die Krönungsinsignien trugen, sondern die ungarischen Landesbarone.[62] Bürgermilizen sperrten den Weg gegen die Zuschauermenge ab, die sich das seltene
         Spektakel nicht entgehen lassen wollte und deren Anwesenheit zum gelungenen Ritual
         unbedingt dazugehörte. In der Krönungskirche warteten die höchsten geistlichen Würdenträger
         Ungarns, dazu der päpstliche Nuntius, der Erzbischof von Wien und der venezianische
         Botschafter. Der Erzbischof von Gran als geistliches Oberhaupt, Primas, des Königreiches
         vollzog das Einsetzungsritual, das dem einer Kaiserkrönung in vieler Hinsicht ähnelte.
         Die Szenerie wurde gerahmt von dem ungarischen Reichsmarschall mit gezücktem Schwert,
         dem Palatin und zehn Grafen, die die Fahnen der zehn alten ungarischen Territorien
         trugen. Die Kandidatin hatte auf der untersten Altarstufe zu knien, denn um erhöht
         zu werden, musste sie sich zuerst erniedrigen. Der Primas trug die rituelle Ermahnung
         vor, löblich zu regieren. Dann wurden die Insignien des Heiligen Stephanus auf den
         Altar gelegt: Krone, Zepter, Mantel, Reichsapfel und Schwert, die als heilig verehrten
         Gegenstände, in denen sich die überpersönliche Dauer und Einheit des Königreichs materiell
         verkörperte. Die Kandidatin musste das dargereichte Kreuz küssen, zwei Finger auf
         das Evangelienbuch legen und den Krönungseid leisten. Daraufhin wurden die vorgeschriebenen
         Gebetsformeln gesprochen und die Heiligenlitanei gesungen, bevor die Kandidatin vom
         Primas an rechter Schulter und Brust mit geweihtem Öl gesalbt wurde. Die Salbung war
         seit dem Frühmittelalter der sakrale Höhepunkt der christlichen Königseinsetzung,
         denn sie entsprach der Bischofsweihe und machte den König zum Gesalbten des Herrn,
         zum rex et sacerdos – eine sakrale, fast priestergleiche Würde, die Frauen normalerweise nicht zukam. Dann
         nahm die Kandidatin auf dem Thron Platz und wurde mit dem Mantel des Heiligen Stephanus
         bekleidet. In allem wurde größter Wert darauf gelegt, dass sie nit als eine Gemahlin eines Königs, sondern wie ein König selbsten gekrönet wurde, wie es in dem Zeremonialprotokoll heißt.[63] Während des Hochamts empfing sie kniend das entblößte Schwert mit dem Auftrag, die Feinde des Volkes Israel zu überwinden,[64] und wurde mit Krone, Zepter und Reichsapfel ausgestattet. Damit war der performative
         Akt beendet, der sie in aller Form zum König von Ungarn machte, und die Anwesenden
         akklamierten ihr als Rex et domina noster, einer fein ausbalancierten Formel, die zuvor exakt so vom Landtag beschlossen worden
         war.[65] Pauken, Trompeten und Kanonensalven erschallten und das Te Deum wurde gesungen. Nach dem Ende der Messfeier ging die Gekrönte zu Fuß im vollen Krönungsornat
         unter einem Baldachin und mit vorangetragenem Schwert zur Franziskanerkirche. Auf
         dem Weg dorthin machte sie vor der Statue der Siegreichen Jungfrau Maria halt, um
         ihr die rituelle Reverenz zu erweisen. Siegreich – der Name erinnerte an die Umstände, unter denen Maria Theresias Großvater Leopold I.
         die Statue 1675 hatte errichten lassen, nachdem er die Protestanten von dort vertrieben
         hatte.[66] In der Franziskanerkirche übte die Königin ihr Herrscheramt in traditioneller Form
         zum ersten Mal aus, indem sie 48 Edelleute zu Rittern schlug und so in ritueller Form
         zeigte, dass sie Herrin über die Hierarchie des ungarischen Reiches war. Sodann wiederholte
         sie auf einer Bühne unter freiem Himmel ihren Krönungseid vor dem versammelten Volk
         und begab sich zu dem kleinen, künstlich aufgeschütteten und mit den Landesfarben
         geschmückten Krönungshügel (s. Farbtafel 4). An dessen Fuß satzten sich Dieselbe auf ein mit Edelsteinen und Perlen geschmücktes
               Pferd, und ritten gantz alleine in vollem Lauf den Berg auf, zuckten das Schwerdt,
               und führten gegen die 4. Welt-Theile in Creutzes-Form 4. Streiche unter Zuruffung
               des Volcks, dadurch anzuzeigen, daß Sie solches Reich von allen Theilen vor dem Feind
               beschützen wolle.[67]
      

      Es war eine rituelle Ausnahmesituation ohne historisches Vorbild, dass eine Frau zum
         König von Ungarn gesalbt wurde und symbolisch das Schwert führte. Schon das Reiten
         war ungewöhnlich; Maria Theresia hatte es eigens für diesen Akt lernen müssen. Mit
         all dem agierte sie symbolisch als Rex Hungariae, nicht als Regina, denn sie war ja nicht die Gattin eines Königs, sondern hatte die Herrschaft aus
         eigenem Recht inne. Eigens wurde in den Zeremonialakten festgehalten, dass sie nicht als eine kgl. Gemahlin komme, sondern als ein König gekrönet, und sonsten auch
               alles dasjenige was bey einer Crönung eines Königs zu observiren, dabey beobachtet
               werden solle.[68] Physisches Geschlecht und juristisches Geschlecht waren hier zweierlei; kraft ritueller
         Fiktion galt sie in diesem Fall als Mann. Von dem Mangel des natürlichen Geschlechts
         konnte man zur Not absehen, wenn es um die Herrschaftsansprüche des Allerhöchsten
         Erzhauses ging. Bei anderer Gelegenheit brachte der Oberstkämmerer Khevenhüller es
         klipp und klar auf den Punkt: In weltlichen Zeremonien lasse sich zwischen den männ- oder weiblichen Geschlecht nicht wohl ein Unterschied machen,
               da die Majestät und Ober-Herrschafft bei beiden in gleicher Gestalt und Wesenheit
               hafften.[69]
      

      Im sakralen Akt der königlichen Salbung wurde Maria Theresia, wie erwähnt, nach alttestamentlichem
         Vorbild am rechten Arm und an der Brust gesalbt, so wie es der Prophet Samuel mit
         König David getan hatte. Auch bei der Bischofsweihe wurde gemäß römischer Liturgie
         die rechte Hand gesalbt, mit der anschließend die heilswirksamen Sakramente gespendet
         werden konnten. Selbst in diesem liturgisch relevanten Detail wurde Maria Theresia
         ohne Rücksicht auf ihr natürliches Geschlecht wie ein Mann behandelt.[70] Die Geschlechterrollen waren in diesem Fall zwischen ihr und ihrem Ehemann geradezu
         vertauscht. Denn Franz Stephan war von dem gesamten Krönungsgeschehen, bei dem sich
         die institutionelle Ordnung des Landes und auch des Wiener Hofes feierlich in Szene
         setzte, formal nahezu völlig ausgeschlossen, was auf dem Landtag zuvor ausdrücklich
         so vereinbart worden war. Allenfalls informell, wie jeder andere gewöhnliche Zuschauer,
         konnte er einen Blick auf das Geschehen werfen.[71] Erst ganz am Ende beim Krönungsmahl in der Residenz, wo die Würdenträger, Magnaten,
         Minister und Ständevertreter an fünfzehn Tafeln bewirtet wurden, durfte er offiziell
         in Erscheinung treten und mit Maria Theresia an demselben Tisch sitzen – allerdings
         nicht, wie es für ein fürstliches Paar sonst die Regel war, unmittelbar an ihrer rechten
         Seite, sondern neben ihrer Schwester, der Erzherzogin Maria Anna, womit in geradezu
         demütigender Weise zum Ausdruck kam, dass er nicht zur habsburgischen Herrscherdynastie
         gehörte und in Ungarn absolut nichts zu sagen hatte – obwohl oder vielmehr gerade
         weil er bis vor kurzem dort königlicher Statthalter gewesen war.
      

      Die Königin trat ihre Regierung also mit allgemeinem Beyfall an, resümierte eine zeitgenössische Schilderung, auch wenn leider da und dorten der Krieg ihre Regierungs-Geschäffte ein wenig in dem Fortgang hemmten.[72] Das war, um das Mindeste zu sagen, zurückhaltend ausgedrückt. Die gegnerischen Truppen
         lagen in den Erbländern; förmliche diplomatische Protestationen Bayerns und Spaniens
         gegen die Krönung standen im Raum. Auch der Konflikt mit den ungarischen Ständen war
         nur vorübergehend hinter der Konsensfassade des Krönungsrituals verborgen gewesen.
         Die Landtagsverhandlungen wurden anschließend ebenso kontrovers fortgesetzt wie zuvor.
         Außer über die zentralen Finanz- und Ämterfragen stritten sich die Stände auch über
         die Höhe des als freiwillig geltenden traditionellen Krönungsgeschenks – relativ bescheidene
         100.000 Gulden erschienen der Unteren Kammer noch viel zu viel – und über die Frage
         der Mitregentschaft Franz Stephans in Ungarn. Die oppositionellen Stände argumentierten,
         zwei Regenten bedeuteten eine doppelte Bedrückung des Landes. Sie erwarteten, dadurch
         noch mehr in die habsburgischen Erbkonflikte hineingezogen zu werden; vor allem aber
         befürchteten sie, dass dann nicht nur österreichischen, sondern auch lothringischen
         Familien der Zugang zu den Ämtern, Pfründen und Gütern ihres Landes eröffnet werden
         würde.[73] Insgesamt ging es darum, die Unabhängigkeit der ungarischen «Adelsnation» gegenüber
         den Ansprüchen der habsburgischen Herrschaft dauerhaft zu sichern. Als die Stände
         sich schließlich zu einer förmlichen Antwort auf die königliche Proposition durchgerungen
         hatten und sie am 9. Juli der Königin vortrugen, soll sie angesichts der ständischen
         Renitenz in Tränen ausgebrochen sein.[74] Ihrerseits gab sie nun den Ständen eine im Wesentlichen ablehnende Antwort. Der
         Landtag nahm das wiederum mit Empörung auf; viele drohten mit Abreise. Zugleich erschienen
         anonyme Schmähschriften gegen Maria Theresia und die ihr ergebenen Magnaten im Druck,
         die der Palatin – als Strafe für das Majestätsverbrechen – vom Henker verbrennen ließ.[75] Mittlerweile waren die feindlichen Armeen in Österreich einmarschiert und man befürchtete
         einen Angriff auf Wien, was Maria Theresias Verhandlungsposition nicht verbesserte.
         Am 30. August legten die Stände ihr erneut einen hartleibigen Beschluss vor. Daraufhin
         entschloss sie sich gegen die Bedenken ihrer Minister, ihre Strategie zu ändern und
         die Ungarn zur allgemeinen Insurrection, einem allumfassenden Landesaufgebot zur Verteidigung des Reiches, aufzurufen. Nachdem
         sie sich zuvor hinter den Kulissen der Zustimmung der wichtigsten Magnaten versichert
         hatte, lud sie die gesamten Stände am 11. September zu sich in die Burg, um ihnen
         eine neue Proposition vorzulegen.[76]
      

      Diese Audienz inszenierte Maria Theresia als dramatischen persönlichen Appell. Nachdem
         der ungarische Hofkanzler den Ständen die Bedrohung des Königreichs vor Augen geführt
         hatte, ergriff sie selbst das Wort, was durchaus ungewöhnlich war, und zwar auf Lateinisch:
         Es gehe um die Sicherheit der Krone, um ihre Person und ihre Kinder; sie appelliere
         an virtutem et belligeram fidelitatem, den Mannesmut und die Tapferkeit der Ungarn, und vertraue fest darauf, dass sie
         ihr die nötige Hilfe nicht versagen würden. Bei der Erwähnung ihrer Kinder, so die
         Quellen, habe sie die Tränen nicht zurückhalten können. Gerührt von diesem Bild der
         verfolgten Unschuld, calamitosa innocentia, seien die Anwesenden in den Ruf vitam et sanguinem! ausgebrochen, bereit, Leben und Blut zu opfern.[77] Der Primas habe eine spontane Rede gehalten, in der er das Königreich als Körper
         und Maria Theresia als dessen Seele bezeichnet und ihr alle erdenkliche Hilfe gegen
         die Feinde versprochen habe. Allerdings verschweigen die Quellen auch nicht, dass
         keineswegs alle Anwesenden diesen Gefühlsausbruch teilten; ganz im Gegenteil seien
         auch böse Worte, Flüche und Drohungen gefallen.[78]
      

      Doch die Szene bot sich zur Legendenbildung so sehr an, dass alle unschönen Untertöne
         verdrängt wurden. Sie erschien als dreifacher Triumph: der verfolgten Tugend, des rechtmäßigen Königtums und der Schönheit.[79] Die wilden, ungestümen, freiheitsliebenden Ungarn lassen sich von der unwiderstehlichen
         Magie der verfolgten, schönen, jungen Mutter so in den Bann schlagen, dass sie all
         ihre Freiheitsrechte vergessen und sich ihr mit Blut und Leben verschreiben – das
         war eine Geschichte, die die ganze emotionale Dynamik einer guten Heldenerzählung
         bot: Todesgefahr für Frau und Kinder, mütterlicher Schmerz und Mut der Verzweiflung,
         bedrohte Unschuld, Ritterlichkeit und Edelmut, Opferbereitschaft und Todesverachtung,
         weibliche Schönheit und männliche Stärke. Die Szene wurde vielfach nacherzählt, gemalt
         und gedruckt und verfehlte ihren Eindruck auf das europäische Publikum nicht. In England,
         wo die Geschichte mit enthusiastic pleasure aufgenommen wurde,[80] kam sogleich die ungarische Husarentracht in Mode: Fashionable Gentlemen liefen
         neuerdings, so notierte das Journal Female Spectator, durch London like warriors of the Queen of Hungary.[81]
      

      Zur Verklärung trug vor allem die spätere Darstellung durch Voltaire bei, den Historiographen
         seines eigenen Zeitalters, bei dem die Szene so aussah:
      

      Je unausweichlicher der Ruin schien, desto mehr wuchs Maria Theresias Mut. Sie verließ
                  Wien und warf sich den Ungarn, die von ihren Vorfahren so hart behandelt worden waren,
                  in die Arme. Nachdem sie die Stände des Reiches in Pressburg versammelt hatte, erschien
                  sie vor ihnen mit ihrem erstgeborenen Sohn, fast noch einem Säugling, auf dem Arm
                  und sprach auf Lateinisch zu ihnen […]: ‹Verlassen von meinen Freunden, verfolgt von
                  meinen Feinden, überfallen von meinen nächsten Verwandten, habe ich keine andere Zuflucht
                  als eure Treue, euren Mut und meine eigene Standhaftigkeit. In eure Hände lege ich
                  das Schicksal der Tochter und des Sohnes eurer Könige, denn von euch erwarten sie
                  ihre Rettung.› Alle Palatine, gerührt und begeistert, zogen ihre Säbel und riefen
                  Moriamur pro rege nostro Maria Theresia, Lasst uns sterben für unseren König Maria
                  Theresia. Sie nennen nämlich ihre Königin stets König. Nie hat eine Fürstin diesen
                  Titel mehr verdient. Unter Tränen schworen sie, sie zu verteidigen; nur sie allein
                  hielt ihre Tränen zurück […]. Sie war erneut schwanger und hatte kurz zuvor ihrer
                  Schwiegermutter geschrieben: ‹Ich weiß nicht einmal, ob mir noch eine Stadt übrig
                  bleiben wird, wo ich mein Kind bekommen kann.›[82]

      Die Anwesenheit des neugeborenen Kindes hatte Voltaire mit genialem Blick für die
         entscheidende Pointe dazuerfunden. Das erst machte die Szene perfekt und ließ Maria
         Theresia madonnengleich erscheinen. Und genau so, wie die Mutter Gottes mit dem Kind,
         wurde sie in der Folgezeit in zahllosen Variationen dieser Szene ins Bild gesetzt
         (Abb. 7 und 8).[83] Selbst Augenzeugen glaubten sich später genau daran zu erinnern, wie gerührt sie
         waren, als eine Amme den kleinen Thronfolger auf einem Kissen hereintrug. Alle hätten
         laut geweint, so hieß es.[84] Auch die Befürchtung, nicht einmal einen Ort für ihre bevorstehende Niederkunft
         zu haben, die Voltaire Maria Theresia in den Mund legte, ließ an die Geschichte der
         Heiligen Familie denken. Später kam eine weitere hagiographische Ausschmückung hinzu,
         die Maria Theresia in die Tradition ihrer Vorfahren und ihres Kampfes für den wahren
         Glauben stellte. Es hieß, sie habe dasselbe Kreuz nach Pressburg mitgenommen, vor
         dem kniend ihr Vorfahr Kaiser Ferdinand II. 1619 eine prophetische Vision empfangen
         habe; er habe nämlich von dem Kreuz die Worte Non te deseram, Ich werde dich nicht verlassen! vernommen.[85] Die Madonnenszene fügte sich ein in die Geschichte von den Ungarn – laut zeitgenössischem
         Stereotyp eine Nation von allergrausambsten, bluthbegierigen, aufrührerischen Verräthern[86] –, die endlich gezähmt zu ihrer wahren angestammten katholischen Herrschaft zurückfinden.
         Die Geschichte fügte sich aber auch in das Geschlechterstereotyp von der schutzbedürftigen,
         unschuldigen und vor allem wunderschönen jungen Frau, die sich in die Obhut wilder
         Beschützer begibt und durch ihren eindringlichen Appell die barbarischen Krieger in
         christliche Ritter verwandelt.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_007.jpg]

         Abb. 7: Die Königin Maria Theresia fordert ihre ungarischen Reichsstände zur Hilfe gegen
            ihre Feinde auf, Juni 1741. Radierung von Bernhard Rode, 1779
         

      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_008.jpg]

         Abb. 8: Maria Theresia mit Thronfolger auf dem ungarischen Landtag 1741. Sammelbild aus der
            Serie «Berühmte Frauen». Sammelalbum Firma Gartmann Kakao
         

      

      Später wurde die Episode zur allgemeinen Rührung des Publikums weiter ausgesponnen.
         Man erzählte zum Beispiel, Maria Theresia habe das Kind auf ihrem Arm heimlich gezwickt,
         um es zum Weinen und die Ungarn zum Erbarmen zu veranlassen.[87] Schon ihr Biograph Alfred von Arneth hat klargestellt, dass die ganze Kindergeschichte
         eine Legende war, denn der kleine Thronfolger war nachweislich erst später aus Wien
         nach Pressburg gebracht worden.[88] Doch auch Arneth hat wie die Biographen vor und nach ihm die Szene hagiographisch
         verklärt. Wie immer, wenn es um die weibliche Psyche der Monarchin ging, ließ sich
         der nüchterne Nationalhistoriker dazu hinreißen, Quellenevidenz durch eigene Imagination
         zu ersetzen. Da wurde aller Aktenstaub von der sonst so grundsoliden Darstellung abgeschüttelt
         und frei phantasiert: «Ernst und Schwermuth lagen auf ihren Zügen, als sie langsam
         und majestätisch die Reihen der Ungarn durchschritt […].» «Ihr zauberischer Anblick
         erfüllte die Anwesenden mit Begeisterung […].»[89] Auch für ungarische Historiker wurde die Szene zu einem Schlüsselmoment ihrer Nationalgeschichte,
         denn sie erlaubte es ihnen, den Stolz auf die eigene nationale Unabhängigkeit mit
         dem Stolz auf die Zugehörigkeit zum Habsburgerreich zu vereinbaren. Als 1867 in einem
         Verfassungskompromiss die Doppelmonarchie Österreich-Ungarn begründet wurde, feierte
         man Maria Theresia als deren Wegbereiterin und die dramatische Audienz auf dem Landtag
         von 1741 als quasi-mythische Urszene, die jedes Schulkind nacherzählen konnte.[90] Selbst auf den bunten Sammelbildern der Schokoladen- und Zigarettenindustrie, die
         seit dem späten 19. Jahrhundert in Mode kamen und der beste Gradmesser für die Popularisierung
         und Mythisierung der Geschichte sind, war kein Motiv Maria Theresias so beliebt und
         verbreitet wie das der Mutter mit dem Kind im Kreis der begeisterten Ungarn.[91]
      

      Tatsächlich allerdings war die ständische Opposition auf dem Landtag durch den dramatischen
         Appell keineswegs zum Schweigen gebracht worden. Die Versammlung dauerte nach dem
         angeblich bahnbrechenden Auftritt noch über sechs Wochen. Am 29. Oktober fand die
         feierliche Schlusssitzung statt, nach neunzig Sitzungen der Stände und mehr als fünf
         Monaten Dauer. Die Ergebnisse waren aus habsburgischer Sicht insgesamt eher enttäuschend:
         Zwar wurde Franz Stephan als Mitregent installiert und die Stände sagten ein sagenhaftes
         Landesaufgebot von insgesamt rund 100.000 Mann zu, wofür ihnen im Gegenzug fast alle
         Privilegien im gewünschten Umfang garantiert wurden, aber das tatsächliche Aufbieten
         der Truppen erfolgte schleppend und unvollständig.[92] Auf ihre Kosten kamen vor allem diejenigen ungarischen Magnaten, die die Königin
         auf dem Landtag unterstützt hatten; sie wurden mit kostbaren Geschenken, militärischen
         Beförderungen, Geheimrats- und Kämmererwürden belohnt.[93]
      

      Dennoch bildeten die ungarischen Truppen in der Folgezeit zweifellos einen Eckpfeiler
         der Kriegführung Maria Theresias. Sie führte später die Politik fort, das Potential
         des riesigen Landes für ihre Zwecke einzuspannen, indem sie sich den ungarischen Adel
         durch besondere symbolische Gunsterweise verpflichtete.[94] So schuf sie 1760 eine ungarische Leibgarde zum Schutz der kaiserlichen Familie,
         deren Mitglieder auch die Erzherzöge auf Feldzügen begleiteten und privilegierten
         Zutritt zu den höfischen Appartements genossen. Nach dem Siebenjährigen Krieg, als
         die Finanznot noch weit größer war als 1741, gründete sie den Sankt-Stephans-Orden
         als besondere Prestigequelle für den ungarischen Adel, um ihn zu motivieren, Teile
         der Staatsschuld zu übernehmen, was aber weniger Anklang fand als gehofft. Vielmehr
         wiederholte sich auf dem Landtag von 1764/65 der Konflikt zwischen der Krone und ungarischen
         Ständen. Diesmal verweigerten die Stände die geforderten zusätzlichen Steuern. Maria
         Theresia vertagte den Landtag auf unbestimmte Zeit und setzte in der Folge Reformmaßnahmen
         zugunsten der Bauern, zu Justiz, Schul- und Medizinalwesen ohne ständische Zustimmung
         durch und stützte sich dabei auf loyale Amtsträger aus dem einheimischen Adel.[95] Die Zusage von 1741, dass sie regelmäßig in die alte Königsstadt Buda kommen werde,
         um dort zu residieren, löste sie nie ein. Das hochkomfortable und aufwendige moderne
         Residenzschloss, das sie dort bauen ließ und das bis heute den Burgberg beherrscht,
         bewohnte sie nie. Als sie anlässlich des kontroversen Pressburger Landtags 1764 einen
         kurzen Abstecher nach Ofen machte, um einen Blick auf das ambitionierte und kostspielige
         Bauprojekt zu werfen, gestand sie gegenüber ihrem Gefolge mit einer gewissen Zerknirschung
         ein, dass es in der That recht ridicule ist, ein so magnifiques und nach der neuesten Mode auf
               das prächtigste gezierte Gebäu an einem solchen Orth aufzuführen, allwo nach allem
               menschlichen Ansehen jemahls [gemeint ist: niemals] der Hof residiren wird wollen
               noch können.[96] Stattdessen ließ sie 1771 wenigstens einen Arm des heiligen Königs Stephanus, der
         in Ragusa (dem heutigen Dubrovnik) aufbewahrt wurde, nach Buda überführen und baute
         dort im Schloss eine Kapelle, wo die Reliquie zur Verehrung ausgestellt wurde.[97] Auf diese Weise residierte statt ihrer der erste ungarische König selbst, wenn auch
         nur pars pro toto, in der alten Hauptstadt und repräsentierte in Gestalt seiner nur geringfügig verwesten
         heiligen Hand das überzeitliche ungarische Königtum. Die zentrale Kontrolle der ungarischen
         Ressourcen hingegen wurde von Wien aus durch die Ungarische Hofkanzlei organisiert.[98] In dem eindrucksvollen Barockpalais Fischers von Erlach in der Wiener Bankgasse,
         wo diese Institution den Glanz des ungarischen Königreichs verbreitete (und die heute
         noch die ungarische Botschaft beherbergt), ließ Maria Theresia später eine Serie von
         sieben großformatigen Zeremonialgemälden anbringen, die an die ungarische Krönung
         erinnerten.[99]
      

      

         Die Königin ist nackt
         

      

      Zu Beginn des Jahres 1742 sah die Lage für Maria Theresia trotz der ungarischen Hilfe
         miserabel aus. Im Oktober des Vorjahres hatten die oberösterreichischen Stände in
         Linz Karl Albrecht von Bayern als ihrem neuen Landesherrn gehuldigt; im November war
         er als Sieger in Prag eingezogen und hatte sich dort ebenfalls von den Ständen als
         neuer König von Böhmen huldigen lassen. Am 24. Januar wurde er auf Betreiben des französischen
         Marschalls Belle-Isle von den Kurfürsten in Frankfurt am Main einstimmig zum Kaiser
         gewählt. Maria Theresias förmlicher Protest beim Reichstag, dass die Wahl ungültig
         sei, weil sie als rechtmäßige Königin von Böhmen nicht gemäß der Wahlordnung der Goldenen
         Bulle ihre Kurstimme hatte abgeben dürfen, wurde ignoriert. Kurz darauf, am 12. Februar,
         wurde der Bayer von seinem Bruder, dem Kurfürsten und Erzbischof von Köln, gemäß mittelalterlicher
         Tradition, aber mit nie dagewesenem Prunk in Frankfurt am Main zum Kaiser gekrönt,
         wo, wie er selbst stolz bemerkte, die Augen der ganzen Welt auf ihm geruht hätten.[100] Ein Zeuge aus Versailles notierte: So war dieser Tag wunderbar für Frankreich […]. Für diesen Erfolg hatte Frankreich
               jedem willigen Fürsten ein ihm vorteilhaftes Gebiet zugesagt, auf Kosten des Hauses
               Österreich, das vernichtet werden würde. Das mochte dem Reich noch zu schaffen machen,
               war man doch schon so lange an die Herrschaft dieses Hauses gewöhnt, vor allem das
               einfache Volk, dieser Sklave der Gewohnheit.[101] Doch es kam anders. Der neue Kaiser musste in Frankfurt bleiben, denn sein eigenes
         Land war mittlerweile großenteils von den österreichischen Truppen besetzt worden.
         Seine Residenzstadt München kapitulierte zwei Tage nach der Krönung. Dass er als Kaiser
         Karl VII. nun in Frankfurt mehr schlecht als recht einen behelfsmäßigen Ersatzhof
         führen musste, war signifikant für seine mangelnde Machtgrundlage, über die er nur
         mithilfe der französischen Truppen und der preußischen und sächsischen Bundesgenossen
         hinwegtäuschen konnte.
      

      Die Lage war für Maria Theresia dennoch verzweifelt. Zu dem Kriegsschauplatz in Böhmen,
         Mähren und Schlesien war im November 1741 ein weiterer in Italien hinzugekommen, nachdem
         die spanische Flotte in der Toskana gelandet war. Die neue russische Zarin Elisabeth,
         die mit Maria Theresia verbündet war, befand sich im Krieg gegen Schweden und kam
         ihr nicht zu Hilfe. Die niederländische Republik bestand auf einer neutralen Haltung.
         Und die verbündete englische Regierung drängte Maria Theresia immer wieder dazu nachzugeben,
         Zugeständnisse zu machen und mit ihren Feinden Frieden zu schließen. Denn für die
         Engländer war der österreichische Erbfolgekrieg nur ein Nebenschauplatz in einem viel
         umfassenderen machtpolitischen Kalkül. Selbst Maria Theresias Ehemann entwarf Friedenspläne,
         in denen er Zugeständnisse an Preußen und Bayern vorschlug, um die Franzosen wieder
         loszuwerden, was aber auf ihre kompromisslose Ablehnung stieß.[102]
      

      Die traditionelle Sicht der preußisch-deutschen Nationalhistoriographie, die den Konflikt
         zum Auftakt des großen Duells zwischen Maria Theresia und Friedrich dem Großen stilisiert
         hat, verzerrt die Proportionen und verstellt den Blick auf die globale Dimension des
         Geschehens. Tatsächlich handelte es sich nicht um nur einen, sondern um viele Kriege,
         um ein ganzes Bündel miteinander verflochtener militärischer Konflikte, die zeitversetzt
         an vielen Fronten in Europa und weit darüber hinaus ausgetragen wurden: nicht nur
         in Schlesien, Böhmen und Bayern, an Rhein und Main, in Lothringen und den Niederlanden,
         in Italien und der Provence, sondern auch in Indien und auf dem Atlantik. Im Hintergrund
         stand ein struktureller Interessenkonflikt zwischen den beiden bourbonischen Königreichen
         Frankreich und Spanien einerseits und den beiden ‹Seemächten› Großbritannien (in Personalunion
         mit Kurhannover) und der Republik der Vereinigten Niederlande andererseits. England
         und Frankreich führten zur See einen Krieg um Handelsprivilegien und Kolonialbesitz
         in Südostasien und Amerika. Auch mit Spanien befand sich England seit Ende 1739 im
         Krieg.[103] Diese Konstellation hatte zur Folge, dass die Engländer in der alten Frontstellung
         zwischen den Häusern Bourbon und Habsburg stets als gleichsam natürliche Verbündete
         der Habsburger erschienen, während der französische Hof regelmäßig die Gegner Habsburgs
         unterstützte. Nun aber hatten die englischen Politiker kein Interesse daran, dass
         der habsburgische Erbfolgekonflikt den Franzosen immer mehr Bündnispartner in die
         Arme trieb, und drängten Maria Theresia daher zu Konzessionen. Die von England in
         Aussicht gestellte Hilfe in Gestalt von Truppen und Subsidienzahlungen aber ließ auf
         sich warten.[104]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_009.jpg]

         Abb. 9: Maria Theresia wird ihrer Kleider beraubt. Anonymer niederländischer Einblattdruck,
            um 1742
         

      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_010.jpg]

         Abb. 10: Entkleidung Maria Theresias. Anonymer Einblattdruck, um 1742
         

      

      Da sie den Schaden hatte, brauchte Maria Theresia für den Spott nicht zu sorgen. Die
         europäische Öffentlichkeit belustigte sich an ihrem spektakulären Unglück mit Karikaturen,
         die ihre Pointe aus den sexuellen Konnotationen des Krieges zogen.[105] Im Kampf zwischen den Potentaten wie im Kampf der Geschlechter ging es ja um Angriff
         und Verteidigung, Belagerung und Unterwerfung, Sieg und Niederlage. Im Krieg wie in
         der Liebe drehte sich schließlich alles um Macht, potentia, Potenz, und weiblicher Widerstand feuerte die männliche Eroberungsbegierde nur umso
         stärker an. Die sexuellen Konnotationen des Krieges ließen sich die Pamphletisten
         der Zeit nicht entgehen. Im Krieg um das Habsburgererbe wurde die Metapher der militärischen
         Eroberung als Überwältigung der schwachen Frau durch die starken Männer ja gleichsam
         zur Realität. Auf dem freizügigen englischen und niederländischen Druckmarkt erschien
         eine Reihe von illustrierten Flugschriften, die die Kriegskonstellation mehr oder
         weniger drastisch als sexuelle Unterwerfung ins Bild setzten: Die schöne junge Erbtochter
         sieht sich ihrer Kleider, ihrer Ehre und ihrer Länder beraubt. Das wurde in verschiedenen
         Varianten lustvoll inszeniert.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_011.jpg]

         Abb. 11:  Een Vrouw van eedel Bloet. Anonymer Einblattdruck, Niederlande, um 1742

      

      So sieht man etwa Maria Theresia auf einem Sofa, nackt bis zur Taille – das Bildmotiv
         der unschuldig verleumdeten Susanna im Bade wird hier ins Boudoir verlegt –, wie sie
         sich erfolglos eines zudringlich neben ihr knieenden Kavaliers – des Königs von Preußen –
         zu erwehren sucht, während sich ein Kleriker – der französische Minister Kardinal
         Fleury – von rechts an sie heranmacht (Abb. 9). Derweil schleicht sich ein anderer
         Kavalier – der Kurfürst von Bayern – mit Krone und Zepter durch die Tür davon, ein
         zweiter – der Spanier – hält den (italienischen) Strumpf in der Hand, ein dritter –
         vermutlich der Ratspensionär der Vereinigten Niederlande – sitzt ungerührt mit Neutralitätserklärung
         in der Hand daneben. Im Schatten hockt tatenlos ein vierter – Franz Stephan, der schwache
         Gatte? – und beklagt den Fluch, der auf dem Haus Österreich liegt.[106] Auf einem zweiten Blatt (Abb. 10) waren die Rollen anders verteilt: Man sieht Maria
         Theresia in der Mitte in Gestalt der Mediceischen Venus, völlig nackt. Ein Kardinal
         greift, verschlagen um sich blickend, nach der rechten Hand, mit der sie ihre Blöße
         bedeckt, während die anderen Herren sich mit verschiedenen Kleidungsstücken aus dem
         Staub machen: rechts der Bayer mit der Kaiserkrone und dem böhmischen Hemd, daneben
         ein Preuße mit dem mährischen Unterkleid und ein Pole mit dem schlesischen Überrock,
         links zwei Herren mit den Strümpfen aus Mailand und Schuhen aus Parma.[107]
      

      Noch unverhohlener präsentiert ein drittes niederländisches Blatt das Geschehen als
         Vergewaltigungsszene (Abb. 11). Man sieht Maria Theresia in ihrem Schlafzimmer vor
         dem Prunkbett mit gespreizten Beinen auf dem Boden liegen, im zerrissenen, offenen
         Hemd und kurzen Unterrock, die Beine bis zu den Oberschenkeln entblößt. Einer der
         Räuber, ein fescher junger preußischer Kavalier, der Mof, greift nach ihrem Rock, während sich hinter seinem Rücken ein Franzose und ein Pole –
         Waal und Polak – um die Beute streiten; ein Vierter rechts im Vordergrund, der Boer, durch den Löwen an seiner Seite als Bayer ausgewiesen, sucht bereits lädiert das
         Weite. Auf dem Boden verstreut liegen Schuhe, Strumpf und umgestoßener Nachttopf,
         daneben eine Truhe, aus der mehrfach gesiegelte Urkunden herausgerissen sind; der
         kleine Thronfolger in der Wiege streckt hilfesuchend die Arme aus. Doch Rettung naht
         durch die Tür von rechts, wo eine Schar Bewaffneter eindringt; ein Verteidiger schlägt
         den ersten Räuber mit erhobenem Degen in die Flucht. Der Text zum Bild nimmt Partei
         für die Frau von edlem Geblüt, der widerrechtlich Gewalt angetan wird.[108] Einen noch derberen Geschmack bediente ein englisches Blatt, auf dem zu sehen ist,
         wie Maria Theresia von einem Ärztekollegium mit gigantischem Klistier, verschiedenen
         Rezepturen und Purgiermitteln zum Brechdurchfall gebracht wird.[109] Wieder andere inszenierten den Krieg in galanterer Form als Aufforderung Maria Theresias
         zum Tanz[110] oder als Billardspiel zwischen den Potentaten.[111] Der Subtext der meisten Bilder war eindeutig sexueller Natur: Die schwache Frau
         erliegt den starken Männern. Auch wenn die Blätter die grausamen Kavaliere nicht besonders
         gut aussehen ließen und deshalb geeignet waren, Sympathie für die unschuldig verfolgte
         Frau zu wecken, so setzten sie doch eine Geschlechterordnung männlicher Dominanz voraus,
         die nun gewaltsam wiederhergestellt zu werden schien. Die Siege der Preußen, Bayern
         und Franzosen rückten gleichsam das Geschlechterverhältnis wieder zurecht, das durch
         die Weiberherrschaft im Hause Habsburg empfindlich gestört war.
      

      Doch nicht für lange. Das Blatt wendete sich wieder. Im Juli 1742 schied Friedrich II.
         im von England vermittelten Frieden von Berlin aus der Reihe der Gegner (vorübergehend)
         aus und behielt das wirtschaftlich hoch entwickelte Schlesien – eine unerhörte Errungenschaft,
         die den Umfang seiner Territorien auf einen Schlag um rund ein Drittel erweiterte
         und seine Untertanenschaft nahezu verdoppelte. Nach den militärischen Erfolgen der
         Preußen in Böhmen hatte sich Maria Theresia am Ende doch zähneknirschend gezwungen
         gesehen, auf Schlesien zu verzichten, um sich dafür die preußische Unterstützung gegen
         die Bayern und Franzosen zu erkaufen. Wenig später trat August von Sachsen-Polen dem
         Berliner Friedensschluss bei. Aus Oberösterreich und Böhmen wurden die feindlichen
         Truppen wieder vertrieben, und gegen Ende des Jahres 1742 gelang es, Prag zurückzugewinnen.
         Auch in Italien gingen die habsburgischen Truppen in die Offensive und siegten in
         der Schlacht bei Campo Santo im Februar 1743, so dass es in den Bereich des Möglichen
         rückte, das Königreich Neapel von den Bourbonen zurückzuerobern. Mittlerweile hatten
         sich auch Truppen aus den Niederlanden, England, Hannover und Hessen zur sogenannten
         ‹Pragmatischen Armee› zusammengeschlossen, um den Österreichern gegen die Franzosen
         zu Hilfe zu kommen. Im Mai 1743 konnte Maria Theresia mit allem traditionellen Prunk
         in die böhmische Hauptstadt einziehen und sich zum König von Böhmen krönen lassen.
         Noch auf der Rückreise von Prag erfuhr sie, dass die Pragmatische Armee am 26. Juni
         in der Schlacht bei Dettingen am Main einen spektakulären Sieg gegen die Übermacht
         der Franzosen errungen hatte.
      

      Jetzt drehten die Karikaturisten, Pamphletisten und Bänkelsänger den Spieß um. Das
         Bild der entkleideten Königin wurde wieder aufgenommen und gegen den Afterkaiser aus Bayern gewendet:
      

      
         Einstmals sah ich ihr Porträt/Als ob sie ein Kleid anhätt,/So aus allen ihren Landen,/die
                     sie hatte, war bestanden;/Ihre Feinde standen schon,/Jeder schnitt ein Trumm davon./Dass
                     euch nicht die Scheer zerbricht!/Dacht’ ich. – Alsbald, was geschicht?/Kleider dieser
                     Landesmutter/Haben ungarisch Unterfutter;/Nur des Königs Friedrich Faust/Hat ein Loch
                     in Sack gezaust./Was thut dieses wackre Weib?/Sie hält was auf ihren Leib./Kann kein
                     Loch in Kleidern leiden,/sondern flickt es fein beizeiten;/Wie haushaltisch ist sie
                     doch,/Setzt ein bayrischen Fleck auf’s Loch.[112]

      

      Selbst auf Medaillen – nicht nur Medien herrscherlicher Siegespropaganda, sondern
         auch populärer Erinnerungskultur – tauchte das Bild des Kleiderraubs wieder auf. Die
         Spottversion einer Triumphmedaille, wahlweise in Silber oder Kupfer erhältlich, zeigte
         auf der Vorderseite das bekannte Motiv der nackten Maria Theresia zwischen Kardinal
         Fleury und Karl VII., der sich mit einer Hose unterm Arm davonmacht. Auf der Rückseite
         hingegen konnte man sehen, wie die Lage sich mittlerweile gewendet hatte: Maria Theresia,
         nun mit der Krone auf dem Kopf, ruft dem Kaiser, der im Begriff ist, seine Krone zu
         verlieren, Vous avez perdu hinterher, Ihr habt verloren, und zieht sich die beirische Hose an.[113]
      

      Der Wandel des Kriegsglücks musste so schnell wie möglich genutzt werden, um alle
         Zweifel an der Legitimität Maria Theresias als Königin von Böhmen zu beseitigen. Dazu
         diente die Krönung im Prager Veitsdom am 12. Mai 1743. Das Herrschaftsritual war alles
         andere als eine «bloß symbolische» Äußerlichkeit und irrelevant für die «eigentliche»
         Machtpolitik, wie die ältere Geschichtsschreibung es unterstellt hat.[114] In diesem Sinne wird gern die scheinbar despektierliche Äußerung Maria Theresias
         zitiert, die Wenzelskrone (die Kaiser Karl IV. 1337 hatte anfertigen und dem böhmischen
         Landespatron weihen lassen) sehe aus wie ein Narrenhäubel.[115] Das hat man so verstanden, als hätte Maria Theresia auf die mittelalterliche Tradition
         des böhmischen Königtums, das sich ja in der Krone verkörperte, spöttisch hinabgesehen.
         Es ist aber schwer vorstellbar, dass gerade Maria Theresia kein Gefühl für die Ehrwürdigkeit
         und Unantastbarkeit der böhmischen Krone gehabt haben sollte, auf der ihre eigene
         Legitimität zu einem wesentlichen Teil beruhte – zumal die goldene Wenzelskrone auch
         nicht anachronistischer aussah als die noch viel ältere Stephanskrone. Ganz anders
         als später bei der Kaiserkrönung ihres Gatten ging es diesmal um ihre eigene sakrale
         Legitimation als gekröntes und gottgeweihtes Haupt eines ihrer bedeutendsten Erbländer,
         um eine Würde, die zudem in einer Situation existenzieller Bedrohung verteidigt werden
         musste.
      

      Wie wesentlich die Krönung im Verständnis der Zeitgenossen für den monarchischen Status
         immer noch war, zeigt umgekehrt der Fall Karl Albrechts von Bayern. Er selbst hatte
         sich in Prag nicht krönen, sondern nur huldigen lassen können, denn die Wenzelskrone
         stand ihm nicht zur Verfügung; sie befand sich zusammen mit den anderen böhmischen
         Herrschaftsinsignien in der Wiener Schatzkammer.[116] Irgendein Ersatz kam nicht in Frage, denn der korrekte Vollzug des Rituals hing
         an der Verleihung der «echten» Insignien, die allein die mythische Aura des Heiligen
         Wenzel und die gottgewollte Kontinuität des böhmischen Königtums vermittelten. So
         ist es auch nicht verwunderlich, dass die anderen Kurfürsten bei der Kaiserwahl nicht bereit
         gewesen waren, Karl Albrecht den Titel eines Königs von Böhmen beizulegen und ihn
         die böhmische Kurstimme führen zu lassen.[117] Ohne Salbung und Krönung war die königliche Legitimität des Bayern höchst zweifelhaft,
         sie entbehrte der göttlichen Weihe und hatte den unguten Beigeschmack gewaltsamer
         Usurpation.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_012.jpg]

         Abb. 12:  Krönung Maria Theresias zum König von Böhmen. In: Johann Heinrich Ramhoffsky, Drey Beschreibungen, Erstens: Des Königlichen Einzugs, welchen […] Maria Theresia […]
                     in Dero Königliche drey Prager Städte gehalten, Andertens: Der Erb-Huldigung […]; Drittens: […] Königlich-Böhmischen Crönung, Prag 1743

      

      Umso mehr lag Maria Theresia daran, die alleinige Rechtmäßigkeit ihrer böhmischen
         Königswürde so bald wie möglich durch die Krönung beglaubigen zu lassen. Sofort nach
         dem Rückzug der Franzosen aus Prag begannen die Planungen des zeremoniellen Ablaufs,
         der in allem genauso vonstattengehen sollte wie bei ihrem Vater zwanzig Jahre zuvor.
         Für den Krönungszug mit großem Gefolge wurden keine Kosten gespart; ein aufwendiger,
         mit großformatigen Kupferstichen illuminierter Prachtband sorgte für die standesgemäße
         Verbreitung des Ereignisses in europäischen Hofkreisen.[118] Am Krönungstag selbst gelangte die Nachricht vom Sieg über die Bayern bei Braunau
         in Prag an – ein Zusammentreffen, das womöglich ein wenig manipuliert war, aber als
         glückliches Omen verstanden wurde, nämlich als eine augenscheinliche Entscheidung des allerhöchsten Richters, welcher […] gleichsamm
               selbsten den Ausspruch für die Gerechtsamme ihres [Maria Theresias] Successions Rechts
               gemacht hat.[119] Die Krönung selbst folgte wie die ungarische und die deutsche dem in ganz Europa
         verbreiteten Muster, wie es sich im mittelalterlichen Frankenreich herausgebildet
         hatte. Für das Ritual musste Maria Theresia wie zuvor schon in Ungarn kraft ritueller
         Fiktion ihr Geschlecht wechseln, changer de sexe, wie sie selbst es einmal formuliert haben soll.[120] Wie in Ungarn wurde sie durch die Salbung zum rex et sacerdos und durch die Verleihung des Schwertes zum Verteidiger des Glaubens. In den Krönungslaudes
         wurde sie auch in diesem Falle nicht als regina, sondern als rex foemina angesprochen, und ebenso war es zum ersten Mal in der gesamten Krönungstradition
         der Fall, dass eine Frau zum König gekrönt wurde. Die zeitgenössische Verherrlichungsindustrie
         nahm das Motiv auf und pries Maria Theresia in Einblattdrucken und Lobgedichten als
         foemineus princeps, mater und masculus heros, als weiblicher Fürst, Mutter und männlicher Held in einer Person. Ihr erster Biograph
         wiederholte 1747, was so viele Scribenten und Zeitungen seit 4 Jahren gemeldet: Dem Ansehen nach ein
               Weib, allein an Herz ein Mann, und eine Göttin, so die Anmuth bilden kann.[121]
      

      Nach der Krönung ließ Maria Theresia sich von den böhmischen Ständen huldigen, und
         zwar auch von denjenigen, die zuvor die nichtige Huldigung gegenüber dem Bayern Karl VII. geleistet hatten.[122] Dazu zählten nicht wenige von den böhmischen Magnaten und sehr viele von den Rittern.
         Wer keine hohen Ämter und Würden am Wiener Hof innehatte, sondern nur von seinen böhmischen
         Landgütern lebte, war eher geneigt, sich dem Bayern anzuschließen. Ähnlich wie in
         Ungarn gab es auch in Böhmen eine starke Gruppe vor allem aus dem Niederadel, der
         der habsburgischen Herrschaft äußerst distanziert gegenüberstand und sich von einem
         schwachen König eine größere Autonomie versprach. Zudem hatte der Bayer starken Druck
         auf die Stände ausgeübt und mit Strafe gegen Ungehorsam gedroht. Dennoch hatte mehr als die Hälfte des böhmischen Adels sich um den persönlichen
         Treueid unter Vorwänden herumgedrückt, sich mit Krankheit entschuldigt oder nur einen
         Stellvertreter zur Huldigung geschickt. Manch einer hatte sich sogar an Maria Theresia
         gewandt und sie um die Erlaubnis gebeten, dem Bayern schriftlich huldigen zu dürfen,
         was sie empört zurückgewiesen hatte. Zwar wurde – wie auch gegenüber den oberösterreichischen
         Ständen in Linz – eine strenge Inquisition angestellt, um zu ermitteln, wer sich durch besondere Illoyalität hervorgetan hatte.
         Doch die wenigsten wurden tatsächlich bestraft. Die Entgegennahme der Erbhuldigung
         in Prag wie auch die der oberösterreichischen Stände in Linz konnten als demonstrative
         Versöhnungsgesten verstanden werden.[123] Indem Maria Theresia den Abtrünnigen die Gnade gewährte, ihnen den Loyalitätsbruch
         zu verzeihen, verpflichtete sie die Begnadigten zu desto stärkeren Ergebenheitsbeweisen
         in der Zukunft. Der Vertrauensvorschuss, den sie gewährte, sollte ihr in der Folgezeit
         hohe Zinsen einbringen, zu zahlen in der Währung politischer Zuverlässigkeit. Tatsächlich
         konnten Einzelne unter den Abtrünnigen wenig später durchaus wieder in hohe Ämter
         gelangen; die böhmische Familie Kolowrat ist das prominenteste Beispiel dafür. Und
         diejenigen, die sich ohnehin als besonders treu erwiesen hatten, wurden dafür belohnt
         und aus Anlass der Krönung zu Geheimen Räten oder Kammerherren promoviert.[124]
      

      Da sich Karl VII. im Sommer 1743 auf der ganzen Linie in der Defensive befand, sah
         er sich genötigt, Maria Theresia Verhandlungsangebote zu machen. Der Reichstag, die
         Vertretung der Reichsstände in Regensburg, bot an, zwischen dem Kaiser und der Königin
         zu vermitteln.[125] Und auch die Franzosen sondierten nach der spektakulären Niederlage in der Schlacht
         von Dettingen im Juni 1743, wie man zu einer Annäherung kommen könne. Zugleich zog
         sich die ‹Pragmatische Armee› unter der Führung Georgs II. von England zu Maria Theresias
         bitterer Enttäuschung wieder vom rheinischen Kriegsschauplatz zurück.[126] Und in Italien musste sie ihrem Verbündeten, dem König von Sardinien, erhebliche
         Zugeständnisse machen, damit er sich nicht mit ihren Gegnern verständigte.[127] Alles sprach dafür, nun nach einer diplomatischen Lösung zu suchen. Doch die Königin
         verwarf alle Verhandlungsangebote. Sie beharrte auf dem Standpunkt, es sei ihre Pflicht,
         das heilige Recht ihrer Dynastie bis zum Äußersten zu verteidigen – was jetzt, da
         sie in einer militärisch günstigeren Lage war als zuvor, bedeutete, sich für den Verlust
         Schlesiens, den sie ja vertraglich hatte akzeptieren müssen, durch andere Eroberungen
         schadlos zu halten. So erwog sie zum Beispiel den Tauschplan, Bayern zu behalten und
         Karl VII. dafür auf Kosten der Spanier mit dem Doppelkönigreich Neapel-Sizilien zu
         entschädigen, was aber am Widerstand der Engländer scheiterte.[128]
      

      Im Jahr nach der Prager Krönung wendete sich das Blatt wieder zum Schlechteren. In
         Italien trugen die österreichischen Truppen den Krieg um das Königreich Neapel auf
         dem neutralen Boden des Kirchenstaats aus, ohne am Ende irgendeinen Erfolg erzielen
         zu können. In den habsburgischen Niederlanden eröffneten die Franzosen im Frühjahr
         1744 einen neuen, vierten Kriegsschauplatz und erklärten nun auch förmlich den Krieg,
         nachdem sie zuvor immer nur als Hilfstruppen des Bayern in Erscheinung getreten waren.
         Maria Theresia suchte die Engländer und Niederländer zu einer Offensive gegen Frankreich
         zu überreden, was ihr aber nicht gelang. Stattdessen schickte sie im Sommer ihre eigenen
         Truppen unter dem Kommando ihres Schwagers Karl von Lothringen über den Rhein. Unterdessen
         schmiedete Friedrich II. schon wieder Pläne, erneut in das Geschehen einzugreifen.
         Er verbündete sich mit dem Kaiser, dem Kurfürsten von der Pfalz und dem Landgrafen
         von Hessen-Kassel – vorgeblich, um die Reichsverfassung zu schützen und Karl VII.
         in seinem Stammland Bayern zu restituieren, tatsächlich aber in der Absicht, sich
         Böhmens zu bemächtigen, wie in einem Geheimvertrag festgehalten wurde. Maria Theresia
         befand sich ja mittlerweile nicht nur im Krieg gegen das gewählte und gekrönte Reichsoberhaupt,
         sie verstieß auch gegen die Regeln des Reichsrechts, indem sie ihre fremden – ungarischen –
         Truppen durch unbeteiligte Reichsterritorien ziehen und daraus verpflegen ließ. Das
         bot dem preußischen König den willkommenen Vorwand, sich der gesamten Reichsöffentlichkeit
         als Verteidiger von Recht und Frieden zu präsentieren, womit er auch bei einigen anderen
         Reichsständen auf positive Resonanz stieß.[129] Am 29. Juli 1744 ließ er 60.000 Mann in Kursachsen einmarschieren, offiziell als
         Hilfstruppen für die Unterstützung des Kaisers. Für Maria Theresia liefen die Dinge
         nun überall desaströs: Am 16. September kapitulierte Prag vor den Preußen; Karl VII.
         eroberte Bayern zurück; die Franzosen fielen wieder in das Reich ein. Auf dem niederländischen
         Kriegsschauplatz stagnierte das Geschehen; in Italien mussten die österreichischen
         Truppen sich zurückziehen.
      

      Maria Theresia setzte alles daran, ein großes Bündnis gegen Preußen zustande zu bringen,
         was ihr im Januar 1745 auch gelang. Die russische Zarin mobilisierte Truppen, und
         in der Warschauer Allianz verbündeten sich Österreich-Ungarn, Sachsen-Polen, Hannover-England
         und die Vereinigten Niederlande. Auch Maria Theresia bediente sich dabei reichspatriotischer
         Friedens- und Rechtsrhetorik, denn auch sie konnte sich darauf berufen, dass der –
         aus ihrer Sicht illegitime – Kaiser fremde Truppen ins Reich gerufen hatte, die dort
         auch unbeteiligte Länder heimsuchten. Zudem hatte das Reichsoberhaupt auf einen Vorschlag
         Friedrichs II. hin schon 1742 überlegt, eine Reihe von Reichsstädten und Fürstbistümern –
         Freising, Passau, Augsburg, Regensburg, Würzburg, Bamberg, Eichstätt, Salzburg – kurzerhand
         zu mediatisieren und zur Stärkung seiner Hausmacht seinem bayerischen Territorium
         einzuverleiben. Das hätte einen massiven Bruch der Reichsverfassung bedeutet. Doch
         dazu kam es nicht mehr, denn Karl VII. starb am 20. Januar 1745 unerwartet im Alter
         von 48 Jahren.
      

      Der neue Kurfürst Max Josef von Bayern, beim Tod des Vaters erst siebzehnjährig, schloss
         im April 1745 Frieden mit Maria Theresia. Auch Friedrich II. bot ihr Friedensverhandlungen
         an, was sie aber ablehnte, weil sie immer noch entschlossen war und es für möglich
         hielt, Schlesien zurückzugewinnen. Doch darin täuschte sie sich. Am 4. Juni 1745 erlitten
         die Österreicher in der Schlacht bei Hohenfriedberg eine vernichtende Niederlage gegen
         die Preußen. Kurz zuvor, am 11. Mai, hatte ein 90.000 Mann starkes französisches Heer
         die Alliierten in einer zwei Tage dauernden und unerhört verlustreichen Schlacht bei
         Fontenoy an der Schelde geschlagen und sich damit den Weg nach Flandern gebahnt. Die
         Engländer zogen sich von dem Kriegsschauplatz zurück; sie hatten andere Sorgen, als
         der katholische Thronprätendent Karl Stuart im August 1745 aus dem Exil nach Schottland
         aufbrach und dort einen Aufstand gegen den König anführte. Der englische Gesandte
         drängte Maria Theresia erneut zum Friedensschluss mit Friedrich II., der ihr im Gegenzug
         seine Kurstimme für die Kaiserwahl ihres Gatten anbot. Doch Maria Theresia sträubte
         sich auch weiterhin. Dem venezianischen Gesandten gegenüber rechtfertigte sie, warum
         sie dem Frieden mit Preußen widerstehe und auch weiterhin widerstehen werde: Das geschehe
         nicht aus Unversöhnlichkeit, sondern aus Erfahrung; dem König sei unmöglich zu trauen.[130] Der englische Gesandte Robinson notierte, sie habe ihm gegenüber empört geäußert,
         der Großherzog Franz Stephan sei nach einer leeren Ehre, wie es die Kaiserkrone ist, nicht so begierig, wie Ihr glaubt, schon
               gar nicht unter der Vormundschaft des Königs von Preußen. […] Die kaiserliche Würde!
               Ist sie etwa vereinbar mit dem fatalen Verlust Schlesiens?[131]
      

      Die Frage war akut, denn mittlerweile hatten die Verhandlungen über die Wahl des neuen
         Kaisers begonnen.[132] Der Kurfürst von Mainz hatte die anderen Kurfürsten schon im Februar nach Frankfurt
         eingeladen, darunter auch die Königin von Böhmen. Der Einwand ihrer Gegner, dass Maria
         Theresia als Frau die böhmische Kurstimme nicht führen könne, wurde damit de facto
         erledigt – was kein Zufall war, denn der Mainzer Kurfürst Friedrich Karl von Ostein
         verdankte seinen Status als zweithöchster Würdenträger des Reiches der Tatsache, dass
         er eng in das habsburgische Patronagesystem eingebunden war. Der französische Versuch,
         den Kurfürsten von Sachsen als Gegenkandidaten für die Kaiserwahl aufzubauen, scheiterte
         unter anderem an dessen Desinteresse. In französischen Druckschriften wurde bestritten,
         dass Franz Stephan, der Großherzog von Toskana, als «Ausländer» überhaupt wählbar
         sei, und unterstellt, mit seiner Wahl wolle das Haus Habsburg die Kaiserwürde de facto
         in weiblicher Linie erblich machen.[133] Solche Einwände hatten indes keine Wirkung, weil es schlicht keine Alternative zu
         Franz Stephan gab. Das Desaster des Wittelsbacher Kaisertums hatte deutlich gemacht,
         dass die Rolle des Reichsoberhaupts ohne angemessene eigene Hausmacht nicht ausgefüllt
         werden konnte. Worum es bei den Wahlverhandlungen in Frankfurt ging, war nicht, welcher
         Kandidat ausgewählt werden würde, sondern welche Zugeständnisse er dafür machen musste.
         Schließlich wurde Franz Stephan am 13. September 1745 mit den Stimmen von Mainz, Köln,
         Trier, Böhmen, Sachsen, Bayern und Hannover zum Kaiser gewählt. Die Gesandten von
         Brandenburg und der Kurpfalz hatten von vornherein Protest eingelegt und waren schon
         am Vortag der Wahl abgereist, um sich nicht der Mehrheitsentscheidung unterwerfen
         zu müssen. An der feierlichen Krönung ihres Mannes in der Frankfurter Bartholomäuskirche
         am 4. Oktober 1745 nahm Maria Theresia nur inkognito teil; die eigene Krönung zur
         Kaiserin lehnte sie ab, obwohl Franz Stephan sie mit großer Eindringlichkeit darum
         gebeten hatte.[134] Immerhin war das die einzige Reise ins Reich, die Maria Theresia jemals unternahm.
      

      Es kostete sie noch eine Reihe weiterer militärischer Niederlagen – gegen die Preußen
         bei Soor im September, gegen die Spanier in der Lombardei, gegen die Franzosen in
         den südlichen Niederlanden –, bis Maria Theresia endlich ihren erbitterten Widerstand
         aufgab und sich zu Friedensverhandlungen mit Friedrich II. bereitfand. Am 25. Dezember
         1745 schloss sie mit ihm zähneknirschend den Frieden von Dresden und war damit ein
         zweites Mal gezwungen, den Verlust Schlesiens zu akzeptieren. Doch mit dem Ausscheiden
         zuerst Bayerns und dann Preußens war der Krieg noch keineswegs vorbei, im Gegenteil:
         Es ging nicht nur auf dem italienischen und niederländischen Kriegsschauplatz weiter;
         es wurden auch neue Fronten eröffnet. Im Februar 1746 kapitulierte Brüssel, die Hauptstadt
         der habsburgischen Niederlande; eine Reihe weiterer flämischer Städte folgte; im Oktober
         hielten die österreichischen Truppen dort keinerlei Festungen mehr. Trotzdem lehnte
         Maria Theresia jedweden Friedensplan weiterhin ab. Als Philipp V. von Spanien im Juli
         starb und die Portugiesen sich anboten, einen Frieden mit Spanien zu vermitteln, scheiterten
         sie ebenfalls an Maria Theresias Unerbittlichkeit. Stattdessen schickte sie Truppen
         von Italien aus über das Meer in die Provence, um sie dort auf englischer Seite gegen
         die Franzosen kämpfen zu lassen. Sie wollte sich dadurch weiterhin der englischen
         Unterstützung für ihre eigene Sache versichern, denn England und Frankreich befanden
         sich ja immer noch in einem globalen Seekrieg, in dessen Verlauf die Engländer bereits
         eine Reihe spektakulärer Flottensiege errungen hatten. Im Herbst 1746 besetzten österreichische
         Truppen die mit Spanien verbündete Republik Genua und wurden im Dezember durch einen
         Volksaufstand wieder vertrieben, woraufhin Maria Theresia alles daransetzen ließ,
         die Republik zurückzuerobern und die Aufständischen zu bestrafen. Auch für die neue
         Saison 1747 plante sie unbeirrt weitere Feldzüge, obwohl die umkämpften Länder längst
         wirtschaftlich vollkommen ruiniert und ihre Finanzen total erschöpft waren. Eine neue
         allgemeine Kopfsteuer sollte für Abhilfe sorgen. In den Niederlanden, in Italien und
         Südfrankreich ging der Krieg weiter.
      

      Während all dieser militärischen Auseinandersetzungen wurden allerdings stets direkt
         oder indirekt diplomatische Kontakte unterhalten. Der Krieg war nie ein totaler, sondern
         laufend begleitet von wechselseitigen Sondierungen, wie die jeweiligen politischen
         Ziele mit anderen als gewaltsamen Mitteln zu erreichen wären. Auch Maria Theresias
         Botschafter waren in diese Sondierungsprozesse einbezogen, scheiterten aber immer
         wieder daran, dass sie auch jetzt nicht von ihren Forderungen abwich, nämlich die
         habsburgischen Niederlande und das Großherzogtum Toskana vollständig zurückzuerhalten,
         wenn schon Neapel oder Bayern nicht zu haben waren. Lange Zeit war sie nicht bereit,
         den verheerenden Krieg gegen einen «schlechten» Frieden einzutauschen, trotz aller
         desaströsen Folgen.
      

      Deshalb kam es für alle Beteiligten äußerst überraschend, dass Maria Theresia ihre
         Haltung im November 1747, nach rund sieben Jahren Krieg, plötzlich änderte. Der Oberstkämmerer
         Khevenhüller hat den spektakulären Sinneswandel anschaulich festgehalten. In sein
         Tagebuch notierte er zum 29. November 1747: Nachdeme aber die Kaiserin schon einige Zeit her üblen Humors, mithin bei dieser Gelegenheit,
               da mann ihr die Misère deren Trouppen, welche in der That zu bedaueren und sehr groß
               ist, auf das beweglichste vorgestellet, ob aber und wie zu helffen nicht gezeigt hatte,
               sie noch mehr aufgebracht, so verfiele sie darauf, daß mann ihr Geld schaffen oder
               Frieden machen solle. […] Leztlich befahle sie, wir sollten ihr biß morgen vor der
               Kirchen unsere Mainung über folgende Anfrag schrifftlich bringen, ob nemmlichen sie
               annoch dem Hazard einer Campagne sich und ihre Trouppen exponiren, oder nicht vill
               lieber von nun denen Alliirten clar ihre Unvermögenheit darthun solle.[135] Sie habe sogar selbst eine Antwort auf diese Frage auf einen Zettel geschrieben,
         den sie den Ministern später nach deren Voten habe vorlesen wollen, das aber sei,
         als sich ihre erstere Ereifferung wieder etwas gelegt hatte, dann doch unterblieben. Die Minister waren betreten und
         wünschten nur mit Ehren davon zu kommen; der Kaiser, notierte Khevenhüller peinlich berührt in vagen Worten, ne faisoit pas trop bonne contenance en tout cela – er habe bei alledem keine allzu gute Figur gemacht.[136]
      

      Mittlerweile war Maria Theresia offensichtlich zu der realistischen Einsicht gekommen,
         dass ohne tiefgreifende Reformen des gesamten Militär- und Finanzsystems kein Krieg
         zu gewinnen sei. Gestützt auf den neuen Minister Haugwitz, nahm sie das Problem nun
         grundsätzlich in Angriff, und zwar ebenso entschlossen und unbeirrbar, wie sie zuvor
         den Krieg betrieben hatte. Doch nun waren umgekehrt die Franzosen nicht bereit, ihre
         vorteilhafte Stellung einfach aufzugeben; schließlich waren sie dem Ziel nahe, das
         Haus Österreich ultimativ zu demütigen, wie der französische Gesandte Saint-Sévérin
         zitiert wurde.[137] Der Krieg wurde im Frühjahr 1748 fortgesetzt, während in Aachen bereits Verhandlungen
         stattfanden, bei denen sich Franzosen und Engländer auf Friedenspräliminarien einigten
         und Maria Theresia zu ihrer Empörung vor vollendete Tatsachen stellten.[138] Doch am Ende war Maria Theresia diejenige, die zur Eile drängte und der die Truppenabzüge
         nicht schnell genug gehen konnten. Der Minister Ulfeld klagte, niemand könne sich
         vorstellen, was für eine fürchterliche Ungeduld die Kaiserin an den Tag lege, um endlich
         mit den nötigen inneren Reformen beginnen zu können.[139] Es dauerte indes noch bis zum 18. Oktober 1748, bis der Krieg in aller Form durch
         den Friedensvertrag von Aachen zwischen Frankreich einerseits, England und der Niederländischen
         Republik andererseits beendet wurde. Eine Woche später trat Maria Theresia dem Vertrag
         zähneknirschend bei; die Spanier und die italienischen Kriegsparteien folgten kurz
         darauf. In fast acht Jahren Krieg gegen wechselnde Feinde, mit ungeheuren Kosten an
         Menschenleben und Ressourcen, hatte sie am Ende ihr Erbe im Wesentlichen verteidigt;
         nur Schlesien, Glatz und die drei kleinen italienischen Herzogtümer Parma, Piacenza
         und Guastalla hatte sie eingebüßt. Dafür wurden fortan die Pragmatische Sanktion ebenso
         wie die Kaiserwürde Franz Stephans von allen Beteiligten anerkannt. Vor allem waren
         die Franzosen bereit, auf ihre niederländischen Eroberungen wieder vollständig zu
         verzichten, was den Aachener Vertrag in Frankreich nicht populär machte. Trotzdem
         war Maria Theresia ihrerseits mit dem Friedensschluss vollkommen unzufrieden und fühlte
         sich vor aller Welt gedemütigt, vor allem durch die Engländer. Sie lehnte es demonstrativ
         ab, den englischen Gesandten zu empfangen, der den üblichen förmlichen Gratulationsbesuch
         zum Friedensschluss abstatten wollte, und legte Wert darauf, der ganzen Welt in die Augen fallen zu machen, daß Wir an einem so schlechten, mangelhafften,
               gleich denen Präliminarien monstruosen und in manchen stucken noch ärgeren werk keinen
               antheil als nothgedrungen nehmeten.[140]
      

      Maria Theresias Biograph und Bewunderer Alfred von Arneth hatte großes Verständnis
         für «die tief schmerzlichen Seelenkämpfe […], welche die hochgesinnte Frau zu bestehen
         hatte», und fand, dass sie «in ihrer Nachgiebigkeit bis an die Grenze des überhaupt
         Zulässigen ging».[141] Doch auch er räumte ein, dass die Bilanz des Krieges eine Frage des Maßstabs war.
         Gemessen an dem heiligen Erbrecht des Allerhöchsten Erzhauses hatte Maria Theresia
         allerdings unzumutbare Rechtsverletzungen hinnehmen müssen. Gemessen an dem großangelegten
         Plan, den ihre Gegner ursprünglich gefasst hatten und wonach der gesamte habsburgische
         Territorienkomplex vollständig hätte aufgeteilt werden sollen, gemessen auch an dem
         katastrophalen Zustand ihres Militär- und Finanzwesens bei ihrem Herrschaftsantritt,
         hatte sie sich erstaunlich gut behauptet. Keineswegs war sie die schwache Frau unter
         lauter starken Männern, als die sie die Spottblätter des Jahres 1741 dargestellt hatten.
         Von «schwächlichen Friedensneigungen», wie das einer ihrer Biographen später, im Weltkriegsjahr
         1917, anerkennend formulierte, war sie völlig frei.[142] Ihr Einsatz des Krieges als politisches Mittel war keineswegs so defensiv, wie sie
         es in den veröffentlichten Memoranden und in ihren Rechtfertigungsschriften für die
         Nachkommen dargestellt und die Nationalhistoriker es bereitwillig übernommen haben,
         zumal es dem alten historiographischen Klischee entsprach, wonach die Habsburger das
         Kriegführen immer lieber den anderen überlassen hätten – bella gerant alii. Das Bild der defensiven, nur ihr gutes Recht verteidigenden Frau verdankte sich vor
         allem der scharfen Kontrastierung mit dem Bild des kriegerischen, aggressiven, alles
         aufs Spiel setzenden Preußenkönigs und war nicht zuletzt deshalb so glaubwürdig, weil
         es den Geschlechtergegensatz so perfekt abbildete. Damit wird man aber weder dem Gesamtzusammenhang
         des komplexen Kriegsgeschehens noch Maria Theresias Haltung zum Krieg gerecht. Die
         neuere Militärgeschichte hat mit dieser anachronistischen «Weichzeichnung der barocken
         Landesmutter» mittlerweile gründlich aufgeräumt.[143]
      

      Zwar diente der Erbfolgekrieg zunächst einmal der Verteidigung ihres legitimen Erbanspruchs;
         Maria Theresia hatte das Recht der Tradition und der Verträge auf ihrer Seite. Doch
         auch für sie war selbstverständlich, dass ein siegreicher Eroberer über die eingenommenen
         Länder nach Belieben verfügen konnte. Auch sie verfolgte nach Gelegenheit wechselnde
         Expansionsziele und verstand militärische Eroberungen als legitime Möglichkeit, ihre
         Landverluste zu kompensieren: sei es durch den Erwerb des Kurfürstentums Bayern, die
         Rückeroberung des Herzogtums Lothringen oder des Königreichs Neapel – Länder, die
         ihrer Dynastie entweder nie gehört hatten, die sie rechtsförmlich eingetauscht oder
         auf die sie irgendwann vertraglich verzichtet hatte. Nach der Eroberung Bayerns ließ
         sich Maria Theresia als Bavariae jure belli domina, als Herrscherin Bayerns kraft Kriegsrechts,[144] huldigen. Ehre, Ruhm und Größe der Dynastie waren die letzten Zwecke in ihrem Wertesystem,
         nicht anders als für alle anderen Potentaten. An der Legitimität dieser Zwecke bestanden
         keinerlei Zweifel, sie rechtfertigten notfalls auch Vertragsbrüche, Tauschgeschäfte
         und militärische Abenteuer, auf jeden Fall aber den Einsatz von Leib und Leben der
         Soldaten. In einem vielzitierten Brief vom Dezember 1741 an den Grafen Kinsky schrieb
         Maria Theresia mit aller Deutlichkeit: Mein Entschluß ist gefaßt, Alles aufs Spiel zu setzen und zu verlieren, um mir Böhmen
               zu retten […]. Alle meine Heere, alle Ungarn sollen eher vernichtet werden, als daß
               ich irgend etwas abtrete. Der kritische Augenblick ist endlich da; schonet das Land
               nicht, um es zu erhalten. […] Was man vom Lande nicht freiwillig erlangen kann, muß
               man nehmen. Ihr werdet sagen, daß ich grausam sei. Es ist wahr; ich weiß aber auch,
               daß ich alle die Grausamkeiten, welche ich jetzt begehen lasse, um mir das Land zu
               erhalten, hundertfältig zu ersetzen im Stande sein werde. Das will ich tun; jetzt
               aber verschließe ich mein Herz dem Mitleid.[145]
      

      Das eigene Leben für den Herrscher aufs Spiel zu setzen war in der heroisch-aristokratischen
         Kultur der Zeit vollkommen selbstverständlich. Doch für den Adel war das ein Geschäft
         auf Gegenseitigkeit – auch das wird aus dieser Briefstelle klar. Die stillschweigende
         Erwartung der adeligen Familien bestand darin, für ihre Opfer am Ende mit Kriegsbeute –
         Land, Ämtern und Pfründen – reich entschädigt zu werden. Die einfachen Untertanen
         wurden schlicht nicht gefragt, ob sie das auch so sähen. Ihre Lebenswirklichkeit wurde
         gar nicht in Betracht gezogen, ihr Wohl umstandslos mit dem der Dynastie identifiziert.
         Dazu diente die Metaphorik vom Herrschaftsverband als Familie: Die Opferbereitschaft
         der Landeskinder für die mildmütterlichste Herrscherin oder den mildväterlichsten Herrscher wurde fraglos vorausgesetzt. Und selbstverständlich hatte jeder Potentat
         Gott auf seiner Seite. Auch für Maria Theresia waren das Wohlergehen und die heiligen
         Rechte des Allerhöchsten Erzhauses identisch mit dem des ganzen Römisch-deutschen
         Reiches und der gesamten Christenheit. Als ihr Schwager Karl von Lothringen im Sommer
         1744 mit seinen Truppen den Rhein überschritten hatte, gratulierte sie ihm wegen seiner
         Verdienste umb mich, Mein Erzhaus, das teutsche Reich und die ganze Christenheit,
               als auch den vorhin schon erworbenen eygenen unsterblichen ruhm.[146]
      

      
         Krieg führen aus der Ferne
         

      

      Die Kriege des Ancien Régime sind nicht in nationalistischen, sondern nur in aristokratisch-dynastischen
         Kategorien zu verstehen. Sie folgten den Imperativen der adeligen Standeskultur. Ohne
         Zweifel war Maria Theresia dieser adelig-heroischen Kultur ihrer Zeit ebenso verpflichtet
         wie ihre Gegner. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Frage des militärischen Oberkommandos.
         Das traditionelle Herrscherideal war immer noch das des Kriegsherrn, der seinen Truppen
         voranreitet. Das Kriegführen hoch zu Ross im glänzenden Harnisch stand pars pro toto für die physische Gewalt, auf der die Herrschaft letztlich beruhte. Dass Monarchen
         wie Friedrich II. von Preußen, Georg II. von England, Karl XII. von Schweden oder
         auch Karl Albrecht von Bayern persönlich in die Schlacht zogen, war zwar tatsächlich
         eher die Ausnahme – ohne die gröste Noth sollten die großen Regenten ihre geheiligten Personen der Gefahr
               nicht exponiren, gaben viele zu bedenken[147] –, es wurde aber als ideale Verkörperung der heroischen Standesideale gefeiert.
         Militärische Kommandos waren nach wie vor die begehrtesten Posten für hochadelige
         Söhne und nahezu Pflicht für die Zweitgeborenen einer Herrscherdynastie. Der kleine
         habsburgische Thronfolger Joseph erhielt selbstverständlich mit sechs Jahren sein
         eigenes Regimentskommando übertragen. Wollte der Herrscher sich dem Adel überzeugend
         als höchste Autorität präsentieren, so konnte er nichts Besseres tun, als sich als
         triumphaler Feldherr zu inszenieren. Nicht zufällig waren monumentale Standbilder
         des Herrschers als Reiterkrieger seit Ludwig XIV. die ganz große Mode unter europäischen
         Potentaten.
      

      Das bescherte Maria Theresia ein gravierendes Problem. Frauen waren aufgrund ihres
         Geschlechts vom Kriegsdienst grundsätzlich ausgeschlossen – auch wenn es viele zeitgenössische
         Geschichten von verkleideten weiblichen Soldaten gab und die Künstler dem antiken
         Amazonenmythos huldigten. In einem Singspiel des Wiener Hofdichters Metastasio betrauerte
         die weibliche Heldin ihr schweres Schicksal, als Frau nicht in den Krieg ziehen zu
         dürfen.[148] Maria Theresia selbst klagte über die Beeinträchtigungen, die ihr Geschlecht ihr
         auferlegte, und empfand ihre ständigen Schwangerschaften als lästige Behinderung,
         die sie so weit wie möglich zu ignorieren suchte. Soferne nicht alle Zeit gesegneten Leibes gewesen, schrieb sie einmal, mich gewiß niemand aufgehalten hätte, selbsten diesem so meineidigen Feinde [Friedrich II.]
               entgegenzusetzen.[149] Der preußische Gesandte Podewils notierte 1747, was man bei Hof über sie sagte,
         nämlich daß sie eine Zeitlang ernsthaft beabsichtigt hat, das Kommando über ihre Armeen selbst
               zu führen. Sie gibt sich Mühe, die Schwächen ihres Geschlechts zu verleugnen, und
               strebt Tugenden an, die […] Frauen selten besitzen. Es scheint, als sei sie ärgerlich,
               als Frau geboren zu sein.[150] Immerhin hatte sie die männliche Rolle als Rex Hungariae und als Rex Bohemiae ausprobiert und dabei zumindest symbolisch hoch zu Ross das Schwert geführt. Umso
         unerträglicher erschien es ihr, den Krieg ganz aus der Ferne dirigieren und sich in
         allem auf widerspenstige und eigenmächtige Feldherren verlassen zu müssen, mit denen
         sie nur durch Briefe und Boten in Verbindung stand. Es war ein schwacher Ersatz, dass
         sie dem Feldherrn Khevenhüller ihr Porträt und das des Thronfolgers schickte, um wenigstens
         symbolisch auf dem Schlachtfeld vertreten zu sein (Abb. 13).[151] Der Appell an die persönliche Bindung der Soldaten gegenüber der Königin, so glaubte
         man, steigere ihren Kampfesmut und ihre Opferbereitschaft. Deshalb inszenierte man
         sie auch als mater castrorum, als Patronin der Feldlager, und griff in Bildersprache und Lobgedichten auf alle
         erdenklichen mythologischen und biblischen Figuren zurück, um das weibliche mit dem
         kriegerischen Element zu verbinden: Als Einheit von Mars und Hera wurde sie dargestellt,
         als Pallas Athene, als alttestamentliche Königin von Saba, als Judith, als weiblicher
         Siegfried.[152]
      

      Wenn Maria Theresia die Feldherrenrolle schon selbst nicht übernehmen konnte, dann
         sollte diese zumindest in der Familie bleiben – allerdings nicht ausgefüllt von ihrem
         Gatten, den sie unbedingt bei sich in Wien behalten wollte.[153] Stattdessen hielt sie an ihrem Schwager Karl von Lothringen als Oberkommandierendem
         trotz dessen notorischer militärischer Misserfolge stets unbeirrt fest und gehorchte
         auch sonst bei der Kommandovergabe den Regeln der höfischen Patronage. Die Historiker
         haben sich immer wieder gefragt, wie das zu erklären sei. Manche waren versucht, es
         einer weiblichen Schwäche für den attraktiven Schwager zuzuschreiben.[154] Doch das geht an der Sache vorbei, weil es den symbolischen und sozialen Wert des
         militärischen Oberkommandos in der Adelsgesellschaft verkennt.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_013.jpg]

         Abb. 13: Feldmarschall Khevenhüller zeigt den Truppen das Porträt Maria Theresias. Kupferstich
            von Jan Caspar Philips
         

      

      An dem Selbstbewusstsein, eigentlich der bessere Feldherr zu sein, mangelte es Maria
         Theresia offensichtlich keineswegs. Jede Zeile ihrer zahlreichen Briefe an ihre Minister
         und Vertrauten verrät ihre zunehmende Ungeduld angesichts der – wie sie fand – Zaghaftigkeit,
         Mutlosigkeit und Unentschlossenheit ihrer Feldherren und ihren wachsenden Zorn darüber,
         selbst zur Untätigkeit verdammt zu sein. Dabei zeigte sie sich in allen militärischen
         Details erstaunlich genau informiert. Zwar war ihr klar, dass sie den Feldherren aus
         der Ferne nicht im Einzelnen vorschreiben konnte, was sie zu tun und zu lassen hatten.
         Aus dem operativen Geschäft der Kriegführung musste sie sich notgedrungen weitgehend
         heraushalten. Doch ihre Briefe an die Oberkommandierenden verraten Zeile um Zeile,
         wie schwer ihr das fiel. Immer wieder heißt es geradezu beschwörend, man dürfe keinen Augenblick verlieren, keinesfalls Zeit versäumen, sich nicht mit Kleinigkeiten aufhalten,[155] geschwinde Resolution fassen,[156] sich nicht irr machen lassen, nicht angsthaft oder kleinlaut sein,[157] denn nichts sei schädlicher als die längere, bisher gedauerte Inaction.[158] Die meisten ihrer Feldherren sahen das durchaus anders; sie legten Wert darauf,
         nicht unnötig knappe Ressourcen und wertvolle Soldaten aufs Spiel zu setzen. Ohnehin
         war der Stil der zeitgenössischen Kriegführung eher defensiv; verlustreichen offenen
         Feldschlachten ging man aus dem Weg und konzentrierte sich auf die Belagerung strategisch
         wichtiger befestigter Plätze. Maria Theresia musste sich von ihren erfahrenen Feldherren
         belehren lassen, sie verstehe nichts vom Kriegswesen. Trotzdem stellte sie selbst
         mitunter sehr konkrete strategisch-taktische Überlegungen an und legte sie den Befehlshabern
         eindringlich ans Herz. Auch ihren eigenen Ehemann, der gegen ihren Protest im Juni
         1742 das Oberkommando in Böhmen übernommen hatte, drängte sie zum Handeln und schlug
         ihm verschiedene, präzise formulierte Optionen vor, unter denen sie ihn allerdings
         notgedrungen selbst wählen lassen musste.[159] Dabei klingt zwischen den Zeilen deutlich ihre Skepsis gegenüber dem Mut und der
         Entschlossenheit des Gatten an: […] in diesem Leben und im Krieg muss man viel wagen – beaucoup hazarder –, beschwor sie ihn, ich bin voll Mut […] Seid nicht niedergeschlagen![160]
      

      Immer wieder versuchte sie mit großer Energie und Zähigkeit, aber auch mit wachsender
         Erbitterung, das Kriegsgeschehen aus der Ferne in den Griff zu bekommen, was vor allem
         hieß, neue Ressourcen zu mobilisieren und die Verwendung der schon aufgebrachten Mittel
         besser zu kontrollieren. Von allen Seiten sah sie sich illoyal behandelt, behindert,
         hintergangen und im Stich gelassen. Sie kümmerte sich selbst um Details von Rekrutierung,
         Proviantierung, Kleidung, Bewaffnung, Versorgung und musste dann immer wieder die
         Erfahrung machen, dass ihre Befehle schleppend oder gar nicht umgesetzt wurden: Ist es möglich, dass eine Sache, deren Besorgung ich so lange positiv befohlen und
               die unter meinen Augen geschieht, nicht befolgt wird?[161] Mitunter erhielt sie auf ihre Befehle auch gar keine Antwort und verlangte dann
         erbittert zu wissen, wer so wenig Respect und Eifer gehabt, nicht zu antworten, damit er seines Dienstes
               entsetzt werden kann und eher seine Schuldigkeit lerne.[162] An einen engen Vertrauten, den Hofrat Doblhoff, schrieb sie illusionslos: Alles schläft, und wenn ich nicht triebe, so würde gar nichts gethan.[163] Keinen Menschen habe, der mir arbeitet, oder auf den ich mich verlasse, als auf Euch. […]
               ich werde ganz müde und verdrossen, lauter Difficultäten zu finden, lauter Corruption.[164]
      

      Von Anfang an war die Aufbringung, Finanzierung und Unterhaltung der Truppen das größte
         Problem, und es verschärfte sich dramatisch, je länger der Krieg dauerte. Die Kampagnen
         verschlangen Monat für Monat Hunderttausende Gulden.[165] Es fehlten Millionenbeträge; die von den Ständen der Erbländer bewilligten Gelder
         liefen nur teilweise und schleppend ein, und die tatsächlich bereitgestellten Gelder
         versickerten zu einem Großteil in dunklen Kanälen. Zu den von den Ständen offiziell
         bewilligten Kriegssteuern und den Hilfsgeldern der Verbündeten kamen immer neue Lasten
         für die Bevölkerung: Sonderabgaben, außerordentliche dons gratuits, Unterhaltsbeiträge, Servisgelder, Naturalleistungen. All das reichte aber keineswegs
         aus, so dass bei Bankiers und Privatleuten im In- und Ausland ständig neue Kredite
         aufgenommen werden mussten. Zugleich wurden aber unablässig neue Truppen auf die Beine
         gestellt. Immer wieder forderte Maria Theresia daher von ihren Ministern, sich über
         neue Geldquellen Gedanken zu machen. An den Hofkanzler Ulfeld schrieb sie Anfang 1744:
         Die Armee in Italien ist im größten Elend. […] Vor Mai haben sie keinen Kreuzer. Wahrhaftig,
               das Herz blutet mir, ist denn gar nicht zu helfen?[166] Oder an Dietrichstein, den Präsidenten der Hofkammer, Mitte des Jahres 1745: In Italien ist auch nichts mehr geschehen. Ich will wissen, wo all die Gelder […]
               stecken oder ob sie angekommen sind. Die Daten will ich sehen.[167] Ihre Befehle wurden umso schärfer und drohender, je aussichtsloser es schien, die
         Militärfinanzen unter Kontrolle zu bringen. Der Kriegszahlmeister, so schrieb sie
         an Dietrichstein, soll nichts aus der Casse ohne meinen eigenhändigen positiven Befehl ausfolgen lassen […]
               und wird er mir in Person dafür geradestehen müssen.[168] Oder im August 1748: Ich will also eine ordentliche Auskunft haben und hierüber ernstlich befehlen, daß
               in Geldanschaffung nicht ein Kreuzer soll passirt werden, nicht hundert Gulden ohne
               meine Unterschrift, da sonst der Cassier, oder der das Geld gibt, mit seinem Kopfe
               dafür haften wird.[169] Der Obersthofmeister Khevenhüller weiß in seinem Tagebuch von Maria Theresias Wutanfällen
         zu berichten, wenn es um die Frage ging, wie den Armeen neue Finanzquellen erschlossen
         werden könnten: à quelle occasion selbe [die Kaiserin] in sehr hitzige Äusserungen gegen den Obrist
               Canzlern ausbrach, welcher aber solche mit großer Standhaftigkeit und Moderation ausgehalten.[170]
      

      Die Probleme, mit denen die Kriegführung zu kämpfen hatte, waren struktureller Natur,
         was Maria Theresia am Ende zunehmend klar wurde. Doch um ihre Haltung während des
         Krieges zu verstehen, muss man in Rechnung stellen, dass sie die Kampagnen nicht aus
         eigener Anschauung kannte. Die Kriegsschauplätze waren fern. Auch wenn sie von Kurieren
         regelmäßig über die aktuellen Ereignisse auf dem Laufenden gehalten wurde, mit den
         Feldherren korrespondierte und wöchentlich mit den Ministern darüber konferierte,
         so wurde ihr Alltagsleben bei Hof davon doch meist nur am Rande berührt. Für die Hofgesellschaft
         war der Krieg nur ein Gegenstand der Aufmerksamkeit unter vielen anderen. Liest man das Tagebuch ihres
         Oberstkämmerers, so ist das mit Händen zu greifen. Zweifellos spielte die Verteidigung
         ihres Erbes für Maria Theresia eine alles beherrschende Rolle, doch das heißt nicht,
         dass der Krieg das Einzige gewesen wäre, was sie in den ersten acht Jahren ihrer Herrschaft
         beschäftigte. Rückschauend schrieb ihr enger Vertrauter Sylva-Tarouca über diese Zeit:
         Als Maria Theresia vier- oder fünfundzwanzig Jahre alt war, hatte sie viele Feinde,
               sehr wenig Geld und Hilfe und sehr wenig Erfahrung. […] Sie war ganz auf sich allein
               gestellt, musste das ABC der Herrschaft lernen, arbeitete für vier und fand doch genug Zeit, uns alle mit
               ihrer Anwesenheit zu erfreuen. Sie ritt fast zu oft, tanzte, spielte, unterhielt sich,
               aß mittags und abends in Gesellschaft, machte viele kleine Ausflüge und bekam vor
               allem jedes Jahr ein Kind; das heißt, sie hatte damals die gleichen, wenn nicht mehr
               Gründe als heute, oder besser Vorwände, um sich einzuschließen, und fand trotzdem
               die Zeit, all das zu tun, und zwar gut zu tun.[171] Sie brachte aber nicht nur in den sieben Jahren sieben Kinder zur Welt; was Sylva-Tarouca
         bei alldem nicht erwähnt ist, dass sie in dieser Zeit auch zwei Kinder wieder verlor.
         Das eine, Maria Carolina, starb im Alter von einem Jahr am 25. Januar 1741, also kurz
         nachdem Friedrich II. in Schlesien eingefallen war; das andere, ihr zehntes Kind,
         eine Tochter, die ebenfalls Carolina genannt wurde, überlebte die Geburt nicht. Das
         war am 17. September 1748, kurz vor dem Abschluss des Aachener Friedens. Zudem starb
         am 16. Dezember 1744 ihre Schwester Marianne, zu der sie ein sehr enges Verhältnis
         hatte, im Alter von 26 Jahren im Kindbett.
      

      Während all dessen ging das streng ritualisierte höfische Alltagsleben seinen gewohnten
         Gang: Maria Theresia wohnte täglich kirchlichen Zeremonien bei, eröffnete Landtage,
         promovierte Ordensritter, belehnte Vasallen, empfing auswärtige Gesandte, hörte Bittsteller
         an, tafelte öffentlich, gab Abendgesellschaften und Maskenbälle, feierte Geburtstags-
         und Namenstage, lud zu Jagdpartien und Schlittenfahrten, besuchte Opern und Komödien.
         In diesem höfischen Alltag, der den Namen eigentlich nicht verdient, weil er aus einer
         nahezu unaufhörlichen Serie von Galatagen bestand,[172] trat der Krieg nur in ganz geringem Maße und in zeremoniell gebändigter Form, in
         Paraden, Promotionen und in Gestalt von blasenden Postillionen in Erscheinung.
      

      Es begann schon, bevor ein Regiment ins Feld zog, mit der Weihe der Fahnen in einer
         feierlichen Messe. Wenn das in Wien selbst stattfand, wurde es als großes gesellschaftliches
         Ereignis in Anwesenheit der Herrscherfamilie zelebriert und der vornehmste Adel dazu eingeladen. Im Falle des Infanterieregiments Prinz Louis’ von Wolfenbüttel veranstaltete
         man die Weihe beispielsweise in der Wiener Karlskirche, und anschließend wurden die
         Gäste in dem Fürst Schwartzenbergischen Garten sehr galant tractiret, wovon dann wiederum eine Beschreibung gedruckt wurde, in der die Adeligen ihre Namen
         in illustrer Gesellschaft lesen konnten.[173] Ähnlich große Aufmerksamkeit fanden die Paraden der Regimenter, die zu einer Kampagne
         aufbrachen oder erfolgreich davon zurückkehrten. Auf die vollendete symmetrische Schönheit
         dieser Paraden, nicht etwa auf die pragmatischen Erfordernisse der Kriegführung, war
         das gesamte Erscheinungsbild der Truppen ausgerichtet, ihre Ausstattung ebenso wie
         ihr Exerzieren. Die zunehmend prächtigeren Uniformen, die leuchtenden Farben und die
         Gold- und Silbertressen, die hohen metallverzierten Mützen, die Federbüsche und prunkvollen
         Schabracken der Pferde waren im Feld ausgesprochen funktionswidrig.[174] Auch die Exerzierreglements mit ihren kunstvollen Evolutionen waren weniger an den
         Bewegungen im Feld ausgerichtet als an den öffentlichen Paraden und Manövern, die
         entsprechend dem geometrischen Verhaltensideal der Zeit vollkommen exakt und symmetrisch
         abzulaufen hatten. Disziplin und Schönheit waren geradezu identisch. Das Exerzieren
         diente vor allem dazu, durch seine «optisch und akustisch eindrucksvolle Inszenierung
         der Welt das Vermögen einer Armee zu demonstrieren» und «die Reputation des Kriegsherrn
         zu steigern».[175] Das höfische Publikum begutachtete diese Übungen fachmännisch und notierte aufmerksam,
         wie magnifiques, belles oder merveilleux sie ausfielen.[176] Maria Theresia schätzte die Vorführung solcher Manöver sehr und ließ dabei gelegentlich
         die anwesende Hofgesellschaft aus ihrer eigenen Kasse großzügig bewirten.[177] Im Sommer 1754 berichtete sie ihrer Freundin Trautson ganz begeistert von den Manövern
         in Prag: Die 11 Regimenter Infanterie und die 3 Reiterregimenter defilierten. Die Lobkowitz-Kürassiere
               waren wunderbar, die Ghibert-Dragoner desgleichen; ich wünschte, dass das von Josef
               [ihrem Sohn] so adjustiert wäre, blau und rot, weiße Bandouliers, Württemberg rot
               und schwarz, wie Savoyen, alle recht gut. Von der Infanterie war es Karl [von Lothringen],
               der sowohl an Größe, als auch an Schönheit den Preis davontrug […], Brown eines der
               schönsten nach Karl, ganz poudriert und frisiert également à la florent, was komisch
               aussah, aber Effekt machte […].[178]
      

      Außer durch Paraden war der Krieg in der Hauptstadt vor allem in Gestalt von Siegesnachrichten
         präsent. Wurde ein Gefechts- oder Belagerungserfolg gemeldet, dann liefen in Wien
         und in den anderen Landeshauptstädten ähnlich wie bei anderen Jubelanlässen routinemäßig
         Rituale ab – fein abgestuft je nach der Bedeutung, die man dem Ereignis beimaß.[179] Nachdem ein reitender Bote die Nachricht zunächst informell und diskret überbracht
         hatte, zog derselbe Kurier oder besser ein höherer Offizier der siegreichen Truppe
         anschließend noch einmal in feierlicher Form in die Stadt ein, wobei eigens festgelegt
         wurde, wie viele Trompete blasende Postillione – zwei, vier, sechs, acht oder gar
         zwölf – ihm voranritten. Als Höhepunkt einer solchen Inszenierung übergab der Offizier
         der Herrscherin die erbeuteten Fahnen der Feinde und empfing dafür eine Belohnung.
         Die Glocken wurden geläutet, Salutschüsse abgefeuert, der Hofadel wurde zu Gratulation
         und Handkuss vorgelassen, in den Kirchen wurde das Te Deum gesungen und überall im
         Land wurden Dankgottesdienste abgehalten. Bei besonders triumphalen Siegen wurden
         öffentliche Jubelfeiern angeordnet: Die Bürger mussten ihre Häuser illuminieren, Feuerwerke
         wurden abgebrannt, Siegesmünzen unters Volk geworfen und Wein gespendet. Begleitend
         wurden Medienberichte lanciert: Das Wienerische Diarium gab Extrablätter heraus und
         auswärtige Zeitungen wurden mit Relationen von der siegreichen Schlacht beliefert.[180] Nachrichten von Niederlagen hingegen wurden in aller Stille überbracht und so vill immer möglich verborgen gehalten,[181] was sich aber nicht immer machen ließ, wenn man nicht der Gegenseite die Deutungshoheit
         über das Geschehen überlassen wollte. Nach dem spektakulären Sieg des Marschalls von
         Sachsen über Karl von Lothringen bei Fontenoy zum Beispiel gab der Hof eine Relation
         heraus, bei der ein und anderer Umstand, um die Reputation des Commando zu salviren, nothwendigerweis
               in etwas aufgebutzet werden müssen,[182] was allerdings öffentliche Unmutsäußerungen auf den Wiener Straßen nicht verhindern
         konnte.
      

      Maria Theresia begeisterte sich ihr Leben lang für militärische Exerzitien. Je suis toute militaire, Ich bin ganz militärisch, schrieb sie später einmal ihrem Sohn Ferdinand.[183] Ihre Söhne ließ sie von klein auf in diesem Geist erziehen, denn sie fand, nichts
         mache es einem Fürstensohn leichter, sich um die Monarchie verdient zu machen und
         in der Welt zu glänzen, als der Militärstand.[184] Man sagte ihr nach, dass sie sich unter allen Regierungsaufgaben am meisten für
         die Militärverwaltung interessierte und die Offiziere unter allen Amtsträgern ihre
         höchste Gunst genossen.[185] Für den Ritt auf den Pressburger Krönungshügel hatte sie, wie bereits erwähnt, eigens
         reiten gelernt und daran größten Gefallen gefunden – sehr zum Leidwesen und zur Sorge
         ihres Obersthofmeisters, der ein ums andere Mal vor gesundheitlichen Risiken des Reitens
         vor allem während der Schwangerschaft warnte. Insbesondere dass sie im Männersattel
         ritt, wurde bei Hof mit hochgezogenen Augenbrauen zur Kenntnis genommen (s. Farbtafel 23).[186] Das Reiten ermöglichte Maria Theresia die symbolische Selbstinszenierung in der
         männlichen Herrscherrolle, die ihr im wirklichen Krieg verwehrt war. Ein Ersatz, wenn
         auch nur ein schwacher, war ihr Auftritt als Rokoko-Amazone im Rahmen eines aufsehenerregenden
         höfischen Turnierspiels, des sogenannten Damen-Caroussels im Januar 1743. Caroussels oder Rossballette, eine Kombination aus Pferdedressur, Turnier und Musik, waren zu
         Beginn des 17. Jahrhunderts in Mode gekommen und gehörten zu den Höhepunkten der barocken
         Hofkultur. Als Maria Theresia zwölf Jahre alt war, hatte ihr Vater Karl VI. dafür
         in der Hofburg nach den Plänen Johann Bernhard Fischers von Erlach eigens eine Winterreitschule
         bauen lassen, die als einziger Bestandteil des großen Schlosskomplexes die Anerkennung
         selbst anspruchsvollster französischer Reisender fand und als schönste Reithalle in
         ganz Europa galt.[187] Das Caroussel verkörperte vieles von dem, was die barocke Adelskultur kennzeichnete: äußerste materielle
         Pracht, adelig-ritterlicher Wettstreit, geometrische Ästhetik, präzise Choreographie,
         virtuose Körperdisziplin, vor allem eine vollkommene und scheinbar mühelose Unterwerfung
         der Pferde unter den Willen der Reiter als Sinnbild der Herrschaft.[188]
      

      Es war eine ausgesprochene Sensation, dass im Januar 1743 in der alhiesigen herrlichen Königlichen Reit-Schul ein bishero nie gesehenes noch
               in denen älteren und jüngeren Welt-Geschichten gelesenes ungemein prächtiges Frauen-Carrousel gegeben wurde (s. Farbtafel 5).[189] Die als amazoninen prächtigst ausgekleydeten ritterinnen, die Königin selbst auf einem Schimmel voran, ritten oder fuhren in prunkvollen Phaetons und wetteiferten darum, Asiaten- und Mohrenfiguren mit Pistolen oder Wurfpfeilen zu treffen oder ihnen mit Lanze oder
         Degen die Köpfe abzuschlagen.[190] Die ganze Hofgesellschaft schaute zu, auch einige stadtleuth waren auf der Galerie zugelassen; Wachen mussten dafür sorgen, das andringen des volcks abzuhalten. Alle Frauen Ritterinnen wurden am Ende mit den exquisitesten Preisen bedacht, von brillantenen Ohrgehängen
         bis zum exotischen Teeservice. Das Ereignis erregte europaweit Aufsehen. Denn es war
         tatsächlich neu, dass ein solches Turnier allein von Frauen aufgeführt und damit auf
         den Amazonen-Mythos angespielt wurde. Selbst die Pariser Gazette de France musste zugeben, dass es das erste Spektakel dieser Art in ganz Europa war.[191] Es traf sich besonders gut, dass die mehrfach verschobene Aufführung schließlich
         kurz nach der Wiedereroberung Prags stattfand und zugleich als Siegesfeier erschien.
         Das war ursprünglich gar nicht so geplant gewesen; vielmehr hatte Maria Theresia mit
         den Wiener Hof- und Stadtdamen bereits wochenlang vorher in der Hofreitschule dafür geübt. Schon im November hatte
         Franz Stephan seinem Bruder geschrieben, man spreche bei Hof von nichts anderem mehr.[192] Ihre erneute Schwangerschaft verheimlichte Maria Theresia absichtlich bis nach der
         Aufführung, um nicht auf die Teilnahme verzichten zu müssen. Spätere Historiker konnten
         sich nicht enthalten, das als «übertriebene Vergnügungslust» zu missbilligen. Selbst
         ihr größter Bewunderer Alfred von Arneth fand, ein solches Divertissement habe «dem Ernste ihrer Lage vielleicht nicht völlig entsprochen».[193] Doch das Urteil ist anachronistisch. Für die Zeitgenossen gehörte beides – höfisches
         Turnier und «Kriegskunst» – eng zusammen, denn für beide galten dieselben Maßstäbe
         ästhetischer Perfektion. Für Maria Theresia zählte das Caroussel zu den spektakulärsten Glanzpunkten ihrer Herrschaft. Sie ließ das Motiv später eigens
         in den großformatigen Gemäldezyklus aufnehmen, den sie bei ihrem Hofmaler Martin van
         Meytens in Auftrag gab.[194] Es liegt auf der Hand, dass mit diesem höfischen Schauspiel eine politische Botschaft
         verbunden war. Mitten im Krieg, den Maria Theresia gegen die Übermacht ihrer männlichen
         Gegner führte, demonstrierte sie damit dem in- und ausländischen Publikum ein unerhörtes
         Selbstbewusstsein als weibliche Kriegerin.
      

      
         Krieg führen vor Ort
         

      

      Aus der Sicht des Adels war der Krieg eine heroische, ehrenvolle, Ruhm verheißende
         Sache, eine Gelegenheit zur Bewährung adeliger Tugenden und nicht zuletzt eine hohe
         Kunst, die sich in ästhetisch disziplinierten Bewegungen und formvollendeter zeremonieller
         Ordnung ausdrücken sollte. Ein Klassiker der barocken Militärwissenschaft, Hanns Friedrich
         Flemings ‹Vollkommener Teutscher Soldat› aus dem Jahr 1729, hielt den Krieg geradezu
         für eine Triebfeder der allgemeinen zeremoniellen Verfeinerung des Verhaltensstils,
         auf die die Zeitgenossen so stolz waren: Das Ceremoniel-Wesen ist zu unsern Zeiten auf das höchste gestiegen; auch der Krieg
               selbst hat einen sehr großen Antheil davon. Das sogenannte Kriegs-Ceremoniel oder decorum belli erstreckte sich auf alle Bereiche der militärischen Praxis, von der Werbung angefangen
         über das Marschieren, Exerzieren und Paradieren, den Austausch der Gefangenen, den
         höflichen Umgang unter regierenden Herren, Generälen und Offizieren bis hin selbst
         zur Formierung der Bataillen, Attaquen, Bestürmung und Capitulation.[195] Die streng reglementierte geometrische Ordnung der Bewegungen im Raum diente nicht
         nur ästhetischem Wohlgefallen, sondern vor allem der exakten Abbildung sozialer Ordnung,
         die nur als hierarchische überhaupt vorstellbar war. Auf dem Exerzierplatz und dem
         Schlachtfeld sollte das nicht anders sein als bei der höfischen Aufwartung oder in
         der Gesandtenaudienz. Man hielt sich auf die Zeremonialisierung des Krieges einiges
         zugute; sie gehörte zu den jüngsten völkerrechtlichen Errungenschaften und war ein
         Kennzeichen zivilisierter Nationen: Es geschieht aber solches nur unter Nationen, welche die billige Krieges Raison bey
               behalten, und ihre Miliz durch besonder Ordres und Reglemens zu dem Kriegs Ceremoniel,
               und decoro belli angewöhnet haben.[196]
      

      Dass die militärische Realität damit wenig zu tun hatte, steht auf einem anderen Blatt.
         Der informelle, schmutzige, ganz und gar unfeierliche und unheroische Kriegsalltag
         entzog sich solch feiner Reglementierung ebenso wie der chaotische und unkalkulierbare
         Verlauf der Feldschlachten. Krieg war damals zugleich mehr und weniger als in der
         Moderne: Einerseits war er für viele der Normalzustand, das Kriegs-«Handwerk» eine
         selbstverständliche Lebensform vieler Soldaten. Andererseits war der Krieg nicht total
         und nicht überall gleichermaßen spürbar. Der Alltag war nicht vom Schlachtgeschehen
         beherrscht, sondern von den Problemen der Rekrutenaushebung, des Transports von Menschen
         und Material, der Versorgung und der Finanzierung. Zugleich rissen die diplomatischen
         Kontakte niemals ab, «während die Truppen marschierten, schwitzten, froren, hungerten,
         plünderten und manchmal auch kämpften».[197] Idealerweise sollte die Zivilbevölkerung vom Militär möglichst wenig in Mitleidenschaft
         gezogen werden, was allerdings für die Menschen der betroffenen Regionen ein frommer
         Wunsch blieb. Die seit dem 17. Jahrhundert stetig weiter anwachsenden, viele zehntausend
         Mann zählenden Armeen zogen kreuz und quer durch die Länder und brachten ihnen den
         wirtschaftlichen Ruin – und zwar nicht nur den Ländern der Feinde, sondern auch den
         eigenen und denen unbeteiligter Dritter. Denn die Truppen waren strukturell unterversorgt.
         Die mangelhafte Versorgung war nicht nur eine Frage des – niemals ausreichenden –
         Geldes, sondern vor allem auch der Logistik. Rechnet man etwa zwei Pfund Brot als
         Tagesration für einen Soldaten, so benötigte man für ein Heer von 50.000 Mann allein
         100.000 Pfund Brot pro Tag. Das dafür notwendige Getreide musste gekauft, gelagert,
         vor Mäusefraß, Ungeziefer und Fäulnis geschützt, transportiert, gemahlen und gebacken
         werden; zu diesem Zweck mussten die Truppen eigene Mühlen und Öfen mitführen.[198] Dafür brauchte man ebenso wie zum Transport der schweren Geschütze und der Munition
         Tausende von Pferden, die wiederum ungeheure Mengen an Futter benötigten.[199] Solchen logistischen Anforderungen waren die Organisationsstrukturen und die Transportverhältnisse
         der Zeit kaum gewachsen. Sobald die riesigen Heere die heimatlichen Versorgungsstützpunkte
         verlassen hatten und sich nicht mehr in Reichweite der Magazine aufhielten, drohte
         ihnen der Hunger. Zwar trieben die Kriegskommissare von der Bevölkerung Kontributionen
         und Naturalien ein, doch reichte auch das meist nicht aus, und die Soldaten waren
         zu einem großen Teil auf Eigenversorgung angewiesen. Wenn sie ihren Sold nicht erhielten,
         blieb ihnen wenig anderes übrig, als auf eigene Faust zu plündern. Die dauerhaft schlechte
         Versorgung und der mangelnde Schutz gegen die Witterung steigerten ihre Anfälligkeit
         für Krankheiten. Es starben mindestens ebenso viele Soldaten auf den Märschen und
         in den Winterquartieren wie im Verlauf der eigentlichen Kriegshandlungen. Zugleich
         litt die Zivilbevölkerung unter den Truppendurchzügen; die Kontributionen und Plünderungen
         zehrten auch das Saatgut auf und brachten die Bauern um ihre Zugtiere, so dass die
         Ernten in jedem Folgejahr geringer ausfielen und die Kontributionen noch schwerer
         aufzubringen waren. Auf diese Weise kam der gefürchtete Teufelskreis der drei göttlichen
         Plagen – Krieg, Hunger und Pestilenz – so recht in Schwung.
      

      Krieg war vor allem Belagerungskrieg.[200] Ganz Europa durchzogen Befestigungsanlagen, die allerdings im 18. Jahrhundert der
         immer ausgeklügelteren Belagerungstechnik und der technisch verbesserten Artillerie
         selten lange standhielten. Im Österreichischen Erbfolgekrieg dauerte eine Belagerung
         im Durchschnitt zwölf Tage, bevor die Festung kapitulierte – es sei denn, ein Entsatzheer
         griff die Belagerer rechtzeitig von außen an. Offene Feldschlachten, bei denen die
         Infanterietruppen nach allen Regeln der Kunst im Gelände platziert wurden, um, flankiert
         von der Kavallerie, in langgezogenen Fünferreihen aufeinander zuzugehen und in regelmäßigem
         Rhythmus abwechselnd zu feuern, wurden vermieden, um die wertvollen Linienregimenter
         nicht ohne Not zu dezimieren. Dass es tatsächlich die wenigen großen Schlachten waren,
         die «kriegsentscheidend» wirkten, wie es die klassische Militärgeschichtsschreibung
         des 19. Jahrhunderts nahegelegt hat, darf bezweifelt werden. Es war oft schon eine
         Frage der Interpretation, wer überhaupt die Schlacht gewonnen hatte.[201] Allgemein galt als Sieger, wer als Letzter das Schlachtfeld behauptet hatte. Doch
         auch die Erbeutung möglichst vieler gegnerischer Fahnen war ein Kriterium, ebenso
         die Zahl der Gefallenen, Verletzten und Gefangenen. Das alles aber war nicht selten
         zwischen beiden Seiten strittig. Nach der Schlacht bei Campo Santo am 8. Februar 1743
         beanspruchten zum Beispiel sowohl die Spanier als auch die Österreicher den Sieg.
         Diese konnten zwar darauf verweisen, en ordre de bataille über Nacht auf der Walstatt ausgeharrt zu haben, doch die Spanier gaben ihren Abzug
         als ganz freiwillig und in schönster Ordnung genohmene Retraite aus.[202] Umgekehrt ließen nach der Schlacht bei Mollwitz auch die Österreicher zum Dank für
         den Sieg das Te Deum singen.[203] Und uneins war man sich auch über den Ausgang des Gefechts bei Velletri Ende August
         1744.[204] Es ging also nicht einfach darum, die Schlacht, sondern auch Informationskontrolle
         und Deutungshoheit über sie zu gewinnen. Denn welche politische Wirkung der Ausgang
         einer Schlacht hatte, hing eben auch davon ab, als wie desaströs und demoralisierend
         er wahrgenommen wurde.
      

      Einer der ganz unumstrittenen Erfolge für die habsburgische Seite war die Schlacht
         bei Dettingen, einem kleinen Ort am Main. Am 26. Juni 1743 errang die Pragmatische
         Armee der Briten, Hannoveraner, Österreicher und Hessen einen Sieg gegen die Übermacht
         der Franzosen – eine der wenigen großen, offenen Feldschlachten des Erbfolgekrieges
         und sicher eine der blutigsten.[205] In der kollektiven Erinnerung zumindest der Engländer ist sie bis heute präsent,
         weil König Georg II. persönlich in die Schlacht zog und Georg Friedrich Händel dessen
         Kriegsruhm in seinem ‹Dettinger Te Deum› ein berühmtes musikalisches Denkmal gesetzt
         hat. Die Schlacht begann um neun Uhr morgens und dauerte bis zum Abend. Der Schaden,
         der den umliegenden Dörfern durch Fouragieren und Plündern seitens der Pragmatischen
         Armee entstand, belief sich nach Ausweis der Oberkellnerei Aschaffenburg auf 148.785
         Gulden und 4 Kreuzer.[206] Rund 35.000 Mann kämpften auf der Seite der Alliierten, rund 70.000 Mann betrug
         die Heeresstärke der Franzosen, wovon allerdings bei weitem nicht alle am Kampfgeschehen
         beteiligt waren. Die Zahl der Verluste, also der Toten, Schwerverletzten und Deserteure,
         belief sich auf 2000 bis 2700 Mann bei den Alliierten und 3500 bis 4000 Mann bei den
         Franzosen. Schlimmer als der Tod waren schwere Verletzungen. Wem die Feldchirurgen
         einen Arm oder ein Bein amputierten, der überlebte das im seltensten Fall. Nicht alle
         Toten und Verletzten wurden geborgen; viele blieben auf dem Schlachtfeld liegen, wo
         man sie ausplünderte. Noch drei Wochen nach der Schlacht erging ein Befehl, die todt gebliben Menschen und Vieh völlig unter die Erde zu scharren, damit nicht
               etwa einige Krankheiten bey dermalig Hundsthäg einreißen möge.[207] Trotzdem brach nach der Schlacht die Ruhr aus. Viele, die nicht ihren Verletzungen
         erlegen oder beim Rückzug im Main ertrunken waren, starben später an der Seuche. Die
         Leipziger ‹Genealogisch-historischen Nachrichten› druckten einen Augenzeugenbericht,
         der das Schicksal der französischen Gefangenen beschrieb:
      

      Der Jammer dieser armen Leute ist nicht genug zu beschreiben. Etlichen war ein Fuß,
                  etlichen alle beyde, anderen eine Hand oder beyde Arme abgeschossen; einigen waren
                  die Köpffe gespalten; und wer kan alle ihre gehabten Wunden erzehlen? […] Man konte
                  es nicht ohne Thränen ansehen, wenn sie von den Wagen gehoben und ins Lazaret gebracht
                  wurden; insonderheit wenn die Chirurgi die Finger in Rheinischen Brandtwein tauchten,
                  und in den Wunden herum fuhren; sodenn ein benetztes Tuch darauf legten. Wenn einer
                  starb, ward er in ein Bettuch genehet, und ausser der Vorstadt in einen Acker begraben.[208]

      Solche Beschreibungen waren allerdings äußerst selten. In den Zeitungen und Zeitschriften
         dominierten Schlachtenberichte, die von Glück und Unglück, Geschick, Mut und Tapferkeit
         aller Seiten berichteten. Die Feinde waren keine Unmenschen, sie wurden nicht verteufelt;
         man respektierte vielmehr ihre militärischen Tugenden und Fähigkeiten. Denn eine wesentlich
         tiefere Trennlinie als zwischen Freund und Feind verlief zwischen Standespersonen
         und gemeinen Soldaten. Die ständische Grenze blieb bestehen, wenn sich die Fronten
         zwischen Freund und Feind längst wieder verändert hatten.
      

      
         Pandurentheresl
         

      

      Der Krieg verschlang eine schier unerschöpfliche Zahl an Menschen. Die Heere der Habsburgermonarchie
         hatten zu Beginn des Erbfolgekrieges – nach einer allerdings nicht sehr zuverlässigen
         Quelle – eine Sollstärke von 143.438 Mann; bis 1745 wuchs dieser Wert auf 203.576
         Mann an, was im Vergleich zu den französischen Heeresstärken immer noch «geradezu
         lächerlich» gering war.[209] Die Soldaten wurden auf verschiedene Weise rekrutiert. Die traditionelle Form war
         die Landesdefension; dabei handelte es sich um ein Aufgebot aus Landeseinwohnern,
         die von den Ständen nur im Falle der Not und für kurze Zeit für die Verteidigung des
         eigenen Landes aufgestellt wurden und auch nur im Land selbst zum Einsatz kommen sollten.[210] Mit ihnen ließen sich keine Expansionskriege führen. Aus der Landesdefension hatte
         sich die sogenannte Landrekrutenstellung entwickelt, bei der die Stände eines jeden
         Landes eine festgesetzte Zahl von Rekruten aufbieten mussten, was sie aber auch durch
         Geldzahlungen ablösen oder durch Werbungen im Ausland ersetzen konnten. Hausgesessene blieben von der Landrekrutenstellung verschont, weil sie für die Landwirtschaft unentbehrlich
         waren; auch Juden, Zigeuner und einige andere fremde Nationen waren davon ausgenommen. Rekrutiert wurden vor allem Männer aus den unterbäuerlichen
         Schichten, Tagelöhner, Knechte, Arme und Nichtsesshafte. Eine andere Möglichkeit war
         die freie Werbung von Soldaten durch die Regimenter selbst, die vor allem in den benachbarten
         Reichsterritorien betrieben wurde. Bei beiden Formen der Rekrutierung war meist physischer
         Zwang im Spiel und die Zahl der Deserteure deshalb notorisch hoch.
      

      Das größte Reservoir der habsburgischen Armee aber bildeten Böhmen, Ungarn und dort
         insbesondere die Militärgrenze, das heißt die Grenzregion zum Osmanischen Reich. Dort
         waren in der Zeit der Türkenkriege Wehrbauern angesiedelt worden, die der Militärverwaltung
         unterstanden und ursprünglich die Aufgabe hatten, das Land gegen Türkeneinfälle zu
         schützen. Ihr gesamtes Leben war auf ihre militärische Nützlichkeit hin organisiert.
         Als die Angst vor den Türken allmählich verblasste, wurden diese Männer zunehmend
         als Milizen für die anderen Kriege der Habsburger eingesetzt. Im Erbfolgekrieg soll
         allein die kroatische Militärgrenze 45.000 Mann aufgeboten haben.[211] Die Grenzer wurden als leichte Truppen im sogenannten Kleinen Krieg eingesetzt,
         also jenseits der regulären Regimenter, vor allem zu Kundschafterzwecken, zur Abschirmung
         der Hauptarmee, zum Fouragieren und Beutemachen.[212] Sie trugen statt Uniformen ihre lokale Tracht, galten als wild, tollkühn, undiszipliniert,
         zur Meuterei und Ausschweifung geneigt und besonders grausam. Ihre Art der Kriegführung
         war die dunkle Kehrseite, das schmutzige Andere, von dem sich der heroische, ehrenvolle,
         zeremoniell eingehegte Krieg abgrenzte und ohne das er doch keineswegs auskam. Für
         Maria Theresia waren diese Truppen von elementarer Bedeutung. Das zeigt sich exemplarisch
         an ihrer Haltung gegenüber dem legendären Pandurenobersten Franz Freiherr von der
         Trenck, der das war, was man heute einen Warlord nennt.
      

      Schon ganz zu Beginn des Erbfolgekrieges, am 26. Januar 1741, war ein Aufruf an alle
         ungarischen Komitate ergangen, Reitertruppen zur Verteidigung gegen die Preußen aufzustellen.
         Der große Erfolg dieses Aufrufs hatte nicht so sehr mit der spontanen Begeisterung
         für die junge Königin zu tun als vielmehr mit der Aussicht vieler verarmter Edelleute
         auf praeda libera, auf freie Beute. Denn man hatte den Adeligen, die sich dazu meldeten, ausdrücklich
         die Freiheit zu plündern eröffnet.[213] Einer der Ersten, die auf den Aufruf reagierten, war Franz von der Trenck, der Sohn
         eines ostpreußischen Adeligen, der in Slawonien umfangreiche Güter in dem von den
         Osmanen zurückeroberten Land erworben hatte. Von der Trenck (1711–1749) zog im Mai
         1741 mit einer über 1000 Mann starken, von ihm selbst aufgebotenen Reitertruppe auf
         dem Weg nach Schlesien durch Wien und präsentierte sie der Monarchin und dem Volk
         in einer Parade von martialischer Exotik, mit Krummsäbeln und Messern, gekleidet in
         rote Kapuzenumhänge und begleitet von türkischer Militärmusik.[214] So etwas hatte die Wiener Bevölkerung auf ihren Straßen noch nicht erlebt. Die Panduren genannten Truppen übten eine höchst ambivalente Faszination auf das Publikum aus.
         Durch ihre Kleidung, ihre Waffen und ihre Musik hatten sie symbolischen Anteil an
         der «orientalischen» Prägung der Region, aus der sie stammten. Die rohe Wildheit und
         Grausamkeit, die man allem zuschrieb, was von der Türkengrenze kam, sollte jetzt dem
         Allerhöchsten Erzhaus zugutekommen und dessen Feinden Furcht einflößen. Das gefährliche
         Fremde kam den Wienern in Gestalt der Panduren auf einmal ganz nah und wurde zum Eigenen.
         Die Pandurenth’resl, wie Maria Theresia in einem populären Lied jetzt genannt wurde,[215] schien die Grausamkeit der barbarischen Truppen aus dem fernen Land hinter den Bergen
         zu domestizieren und für die gerechte Verteidigung ihrer Länder nutzbar zu machen.
         Wie es mit der sprichwörtlichen Grausamkeit der Panduren tatsächlich bestellt war,
         ist allerdings die Frage. So galt das Pfählen bei lebendigem Leib als landestypische
         Gräueltat. Tatsächlich war es allerdings der habsburgische Feldmarschall Joseph Friedrich
         von Sachsen-Hildburghausen, der als Organisator der Militärgrenze unter Karl VI. dort
         diese Strafe für Landesverräter und Überläufer zu den Türken angedroht hatte.[216]
      

      Die Drucker schürten jedenfalls die ambivalente Faszination, die von den wilden Grenzsoldaten
         ausging, und schlugen daraus Kapital. So veröffentlichte der Augsburger Verleger Martin
         Engelbrecht eine umfangreiche Kupferstichserie über die milice étrangère Maria Theresias, die die wilden Schauergestalten von der Türkengrenze – Panduren,
         Kroaten, Janitscharen, Husaren, Hayduken, Walachen, Tolpatschen und wie man sie sonst
         noch nannte – effektvoll in Szene setzte und damit beim Publikum auf große Resonanz
         stieß: Was kommen noch vor Leut auf unsern Teutschen Boden/Die Mohren oder gar Chineser stellen
               für?/Was bringen sie nicht vor rare Kleider Moden/Postur und Miene zeigt den Muth
               und Raub Begier.[217]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_014.jpg]

         Abb. 14:  Pandur. Aus: Martin Engelbrecht, Théatre de la milice étrangère. Schaubühne verschiedener in Teutschland bishero unbekannt
                     gewester Soldaten von ausländischen Nationen, Augsburg 1742–1744

      

      Franz von der Trenck war der schillerndste Held dieser Bilderserie. Er hatte im letzten
         Türkenkrieg auf russischer Seite gekämpft und sich durch seine außergewöhnliche Grausamkeit,
         Tollkühnheit und Beutegier einen Namen gemacht. Auch mit seinen ‹Merckwürdigen Thaten›,
         einer aus Anekdoten und Plagiaten zusammengesetzten, mehr oder weniger fiktiven Autobiographie,
         ließ sich später gutes Geld verdienen, obwohl man sie durch des Scharffrichters Hand öffentlich hatte verbrennen lassen.[218] Franz von der Trenck war die Verkörperung all dessen, was man den irregulären Truppen
         aus Ungarn und von der Militärgrenze an Gräueltaten zuschrieb. Sein Vetter und Erbe,
         der preußische Offizier Friedrich von der Trenck, notierte später über ihn: In seinem 18. Jahre köpfte er einen Beamten auf seines Vaters Gütern, der ihm nicht
               gehorsamen wollte, ohne weitere Umstände und flüchtete deßwegen nach Rusland, wo er
               durch seine außerordentliche Bravour innerhalb 3. Jahren Major ward. Der Türken Krieg
               gab ihm Gelegenheit dazu. Und ich schreybe hier nichts aus seinem Buche ab, sondern
               das, was mir seine Cameraden und Feynde selbst in Rusland erzählet haben, nämlich,
               daß er öfters ganz allein unter einen Hauffen Tartare gesprenget und allezeit ohnbeschädigt
               mit einem Kopfe, auch einmal mit 3en zurück gekommen sey, welches Handwerk er mehr
               als meisterlich verstand.[219] Weil er einen Vorgesetzten geohrfeigt hatte, soll er in Russland von einem Kriegsgericht
         zum Tode verurteilt, dann begnadigt und degradiert worden sein. Zurück auf den Gütern
         seines Vaters in Slawonien, leistete er dem Wiener Hof gute Dienste durch gänzliche Ausrottung der Räuber Banden. Viele ‹Räuber› wechselten aber eigentlich nur die Seiten: 1740 errichtete er die ersten Banduren von denen übrigen pardonierten Räubern und
               seinen eigenen Unterthanen, womit er sich in dem Östreichischen succeßions kriege
               berühmt und reich gemacht, auch seiner Kayßerin 22000. Kriegs Gefangene bei 6. Millionen
               contributions geliefert und andere große Dienste geleistet hat,[220] schrieb sein preußischer Vetter. Auch wenn man dessen Feindseligkeit gegenüber Franz
         von der Trenck in Rechnung stellt und die exorbitanten Zahlen sicher als Übertreibungen
         ansehen muss, bleibt doch das Bild eines Militärunternehmers und Kriegsabenteurers
         alter Schule, der auf eigene Faust Truppen aufbot und der Herrscherin für den schmutzigen
         ‹Kleinen Krieg› zur Verfügung stellte, dabei aber kaum zu kontrollieren war. Seinen
         ganzen Ehrgeiz soll er darauf gerichtet haben, im ungarisch-osmanischen Grenzgebiet
         eine unabhängige Herrschaft aufzubauen, wobei ihm seine angeborene Freude an physischer
         Gewalt entgegengekommen sei. Ihm wurde nachgesagt, er habe de[n] wirkliche[n] plan entworfen, Souverainer Fürst in Sclavonien zu werden,[221] und dabei auf die Unterstützung der Osmanen gehofft.[222] Bei solchen Spekulationen hatte man offenkundig historische Vorbilder vor Augen,
         anti-habsburgische Schreckgestalten wie den Siebenbürgenfürsten Gabor Bethlen aus
         der Zeit des Dreißigjährigen Krieges.
      

      Die Trenck’schen Panduren machten im Verlauf des Erbfolgekrieges durch ihre militärischen
         Erfolge ebenso von sich reden wie durch ihre Gewaltexzesse gegenüber der Zivilbevölkerung,
         aber auch gegenüber den eigenen Leuten.[223] Man erzählte sich, die Grausamkeiten, die er verübt habe, hätten selbst den Soldaten Schauder vor ihm
               eingeflößt.[224] Doch wenn von der Trencks Truppen Kontributionen erpressten, Dörfer in Brand steckten,
         Priester misshandelten, Kirchen schändeten, Bauern umbrachten und Frauen vergewaltigten,
         so standen sie damit keineswegs allein. Die Quellen sind voll von Berichten über Ausschreitungen
         dieser Art durch Truppen aller Seiten. Allerdings waren die leichten Truppen wesentlich
         mehr gefürchtet als die regulären Regimenter. Einen anschaulichen Eindruck von den
         alltäglichen Exzessen vermittelt das Tagebuch des Abtes Marian Pusch, Vorsteher des
         großen und wohlhabenden Benediktinerklosters Niederaltaich in Bayern. In dessen Nachbarschaft
         hatten im Kriegsjahr 1742 die gegnerischen Truppenverbände der Franzosen und der Österreicher
         beiderseits der Donau ihre Lager aufgeschlagen. Das Kloster beherbergte zuerst monatelang
         die französische Generalität und wurde nach deren fluchtartigem Abzug im August 1742
         mehrfach auch von den österreichischen Feldherren als Quartier genutzt: zunächst von
         Khevenhüller und im November 1742 für kurze Zeit auch von den Brüdern Franz Stephan
         und Karl von Lothringen. Auch von der Trenck hielt sich im Winter 1742/43 dort auf.[225] Das Kloster war auch immer wieder Zufluchtsort für Geistliche, Deserteure und Flüchtlinge,
         so dass der Abt ständig über die Verhältnisse in der Umgebung auf dem Laufenden war.
         Die regulären Truppen – ob Freund oder Feind – verheerten die Felder, grasten die
         Weiden ab, schlachteten das Vieh, fischten die Teiche leer und fällten ganze Wälder
         für ihre Befestigungsanlagen. Mehr als einmal betonte der Abt, dass die verbündeten
         Franzosen, ja selbst bayerische Schützen ärger als der Feind selbst plünderten und excedirten.[226]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_015.jpg]

         Abb. 15: Panduren plündern ein niederländisches Dorf. Kupferstich von Joseph van Loo nach
            Frans Breydel, 1746
         

      

      Doch von den Kroaten, Husaren und Panduren wird immer wieder berichtet, dass sie noch
         mehr taten als das: Sie steckten Häuser und ganze Dörfer, ja ein Spital mit den Kranken
         darin in Brand,[227] misshandelten Pfarrer und jagten sie nackt auf die Straße, raubten die Messgeräte
         aus den Kirchen, traten die Hostien in den Schmutz, verschütteten das geweihte Öl,
         zogen die Messgewänder an und tanzten darin zur Sackpfeife.[228] Wer sich zur Wehr setzte, wurde erschossen oder erstochen; einer Köchin, die sich
         gegen die Vergewaltigung wehrte, wurde die Hand abgehackt.[229] Wer sein Geld versteckt hatte, wurde gefoltert, bis er das Versteck verriet. Mitunter
         entführte oder misshandelte man auch Kinder, um die Eltern zur Preisgabe ihrer Ersparnisse
         zu zwingen.[230] Wer den teuer erkauften Schutzbrief eines Kommandanten vorwies, dem wurde höhnisch
         bedeutet, dass das Blatt Papier nichts wert sei, indem man sich damit den Hintern auswischte.[231] Angesichts all dieser Gräueltaten erschien der Oberst von der Trenck keineswegs
         als der Schlimmste von allen; ihm bescheinigte der Abt von Niederaltaich sogar mehrmals,
         er habe gutes Commando gehalten.[232] Was aber die Trenck’schen Panduren 1742 der Stadt Cham im Bayerischen Wald antaten,
         als die Bürger sich nicht schnell genug ergaben, muss die üblichen Exzesse in den
         Schatten gestellt haben: Sie hätten, schreibt der Abt, alles, was darin lebte, Junges und Altes auf gut tartarisch massacrirt, die ganze
               Stadt mit den Kirchen und Klöstern muthwilligerweise in Grund und Boden verbrennt,
               die hochgeweihten Kelche und Kirchengeschirre von unschätzbarem Werthe geraubt und
               die heiligen Bilder und Reliquien verunehrt.[233]
      

      Was von der Trencks Ruf besonders schadete, waren Berichte, wonach er auch gegen seine
         eigenen Leute extrem grausam vorging und dabei keine Standesunterschiede machte. Bei
         Hof erzählte man sich, er habe seine Offiziere mit unsagbarer Härte behandelt; er habe sie oft in Eisen legen
               lassen, um sie zu zwingen, ihm einen Teil der Beute, die sie gemacht hatten, abzutreten.[234] Unvorteilhaft für seinen Ruf war auch die Erzählung, er habe Abteilungen ausgeschickt, um junge Mädchen von zwölf bis dreizehn Jahren,
               selbst solche von Stande, zu entführen, und nachdem er sie vergewaltigt hatte, habe
               er seine Offiziere zwingen wollen, sie zu heiraten.[235] Seiner Taten habe er sich zudem öffentlich, unter anderem an der Tafel des Ministers
         Ulfeld, gerühmt und von seinen Raubzügen und Plündereien gesprochen wie von lustigen Streichen.[236] Von der Trencks Memoiren, auch wenn sie wahrscheinlich nicht von ihm selbst stammen,
         vermitteln einen Eindruck davon, was man sich über ihn erzählte. So heißt es dort,
         dass jeder Offizier […] so viel Mägdgen nahm, als er wollte. Er selbst habe zwei vierzehnjährige Jungfrauen als Beute davongetragen und ihnen nichts abgehen lassen, so dass sie am Ende gantz zahm geworden seien.[237] Von der Trencks Wertschätzung durch die Historiker hat das übrigens kaum Abbruch
         getan. Der vom Hofkriegsrat in Wien gegen ihn erhobene Vorwurf des raptus et stuprum, der Vergewaltigung also, wurde noch in den 1980er Jahren verständnisvoll als «privates
         Schäferstündchen» mit einem «sehr jungen, offensichtlich aber bereitwilligen Mädchen»
         bezeichnet[238] oder mit kaum verhohlenem Respekt als draufgängerische «Weibergeschichte» verklärt.[239]
      

      Von der Trencks Ruf war auch Maria Theresia wohlbekannt, und sie schätzte das alles
         durchaus nicht. Doch im Krieg kam es vor allem auf Erfolge gegen den Feind an, und
         die waren für sie wertvoll genug, um von der Trenck trotz seines Rufes zuerst zum
         Oberstleutnant und dann zum Obersten zu befördern. Als er allerdings in der Schlacht
         bei Soor am 30. September 1745 das Zelt des preußischen Königs erbeutete, ging das
         Gerücht, er habe es aus Beutegier unterlassen, den König gefangen zu nehmen, wenn
         nicht sogar den zum Greifen nahen Sieg der Österreicher verhindert. Da diese und andere
         Vorwürfe gegen ihn nicht verstummten, ließ Maria Theresia eine Untersuchungskommission
         einsetzen. Um sich zu verteidigen, kam von der Trenck nach Wien, wo er ebenfalls durch
         allerlei grobianische Extravaganzen Aufsehen erregte. In dem Prozess vor dem Hofkriegsrat
         wurde ihm vorgeworfen, er habe sich auf Kosten der Armee auf vielerlei Weise persönlich
         bereichert, seine Untergebenen misshandelt und in Schlesien und den Erbländern Exzesse
         gegenüber der Bevölkerung begangen. Unter anderem habe er eine Müllerstochter vergewaltigt
         und eine schwangere Frau durch Stockschläge zu Tode prügeln lassen.[240] Noch während der Verhandlung griff er den Vorsitzenden, Hofkriegsrat Löwenwolde,
         tätlich an und drohte ihn aus dem Fenster des Gerichtsgebäudes zu werfen, worauf man
         ihn in Fesseln legte und in Haft nahm. Der Prozess endete im August 1746 mit einem
         Todesurteil.
      

      Hofkanzler Ulfeld und Staatssekretär Bartenstein rieten Maria Theresia mit großer
         Eindringlichkeit, die Unabhängigkeit der Justiz zu achten und den Übeltäter nicht
         zu begnadigen. Ulfeld lobte ausdrücklich den Mut des Militärrichters, der sich nicht
         einmal vom Kaiser selbst davon hatte abhalten lassen, gegen von der Trenck die Todesstrafe
         zu verhängen. Die Gesetze allein, nicht persönliche Dankbarkeit, müssten die unverrückbare Richtschnur jedes Richterspruchs sein.[241] Doch aufgrund sehr mächtiger und vornehmer Protection,[242] nämlich durch Prinz Karl von Lothringen und Franz Stephan selbst, ließ Maria Theresia
         den Prozess dennoch von einer Kommission unter dem Feldmarschall Königsegg wieder
         aufnehmen. Königsegg war kein Freund von der Trencks und galt als vorbildlicher, absolut
         unbestechlicher Ehrenmann.[243] Das Revisionsverfahren zog sich zwei Jahre hin; die Mitglieder sahen sich massiven
         Einflussnahmen durch von der Trencks mächtige Gönner ausgesetzt. Als Maria Theresia
         befahl, die Sache endlich zu Ende zu bringen und ein Urteil zu fällen, votierten die
         Mitglieder der Kommission mit nur einer Ausnahme aufs Neue für die Todesstrafe.[244] Zum äußersten Missfallen Ulfelds, der mahnte, mit der gerechtigkeit lasset es sich nicht schertzen,[245] verwandte sich Prinz Karl aufs Neue für den Verurteilten und hatte damit Erfolg.
         Maria Theresia setzte sich über das Gutachten der Kommission hinweg, wandelte die
         Strafe in lebenslängliche Festungshaft um und sorgte überdies für die standesgemäße
         Alimentation des Häftlings. Auf der Festung Spielberg bei Brünn brachte von der Trenck
         sein letztes Lebensjahr zu. Man darf sich diese Haft nicht allzu hart vorstellen.
         Die Kaiserin wies ihm persönlich einen Dukaten pro Tag zu seinem Unterhalt an, gestattete
         ihm Papier und Tinte und einen Diener, der in der Festung jederzeit ein- und ausgehen
         konnte.[246] Sonn- und feiertags besuchte von der Trenck die Messe und tafelte beim Festungskommandanten.
         Als er krank wurde, sorgten sich Ärzte, Chirurgen und ein Geistlicher um sein körperliches
         und seelisches Wohl. Maria Theresia persönlich befürwortete, dass man seinem Wunsch
         nachkomme, ihn ins Kapuzinerkloster nach Brünn zu verlegen und ihm nach seinem Tod
         ein militärisches Ehrenbegräbnis zuteilwerden zu lassen. Dazu kam es allerdings nicht, denn wer alle seine militärischen
         Ämter und Würden verloren hatte, dem kamen solche zeremoniellen Ehren nicht mehr zu.
         Über die Regeln des militärischen Rangrechts konnte sich auch die Kaiserin nicht so
         leicht hinwegsetzen.
      

      Dass die Exzesse des Obersten und seiner Panduren, all die Unterschlagungen, Plünderungen,
         Brandstiftungen, Morde und Vergewaltigungen, selbst für Kriegsmaßstäbe verwerfliche
         Gewalttaten waren, ließ sich kaum leugnen; auch Maria Theresia war sich dessen bewusst.
         Sie war auch durchaus bestrebt, die Untertanen vor solchen Grausamkeiten zu bewahren,
         und erließ scharfe Anordnungen, dass gegenüber den Tätern in derartigen Fällen ohne
         jede Milde verfahren werden sollte: Die Schuldigen können nicht genug abgestraft werden, indem ich einen Excedenten nicht
               einmal würdig ansehe, daß er in einem so venerablen Corps, welches der Schutz der
               Länder sein soll, begriffen sei.[247] Die Ehre des Militärs selbst verlange es so, schrieb sie den Kommandanten, die die
         neu erlassenen Strafnormen für zu hart hielten. Nicht zuletzt ging es darum, die Untertanen
         nicht durch die Verwüstung der Dörfer ihrer Existenzgrundlage zu berauben und sie
         zum Aufruhr zu reizen. Doch im Falle von der Trencks offenbarte sich ein grundsätzliches
         Dilemma, dem sich Maria Theresia bei anderen Gelegenheiten immer wieder ausgesetzt
         sah, nämlich die Unvereinbarkeit von generell-abstrakter Norm und persönlicher sozialer
         Loyalität. Vor die Wahl gestellt zwischen der gesetzlichen Bestrafung des Kriegsverbrechers
         zum Schutz der Untertanen einerseits und der persönlichen Dankbarkeit gegenüber dem
         verdienten Kriegshelden andererseits, entschied sie sich für Letzteres.[248] Wenn man ihn nach den puren Kriegsregeln […] judicirt, so ist sicher, dass er längst
               den Tod verdient hätte, schrieb sie an den zuständigen Hofrat Doblhoff. Doch sie fügte hinzu, dass sie von denen aber dispensirt habe. Ich hoffe nicht, dass Ihr mit dem Publicum glauben
               werdet, dass ich für ihn bin, noch solche Recommendationen anhöre. Das ist grundfalsch;
               dass mich aber allzeit hart ankommt, wen zu strafen, der doch grosse Actionen für
               mich gethan, kann ich nicht leugnen.[249]
      

      Maria Theresia hatte es mit einem strukturellen Problem zu tun. Das Aufgebot der Panduren
         und anderer Freikorps entsprach der damaligen Organisation des Militärs, die persönliche
         Initiative erforderlich machte. Das hatte Konsequenzen für die Motive der Kommandeure
         und der Soldaten. Über die kaiserlichen Truppen an der Militärgrenze schrieb eine
         englische Reisende schon 1717, es handele sich eher um Räuber und Vagabunden als um
         Soldaten; sie erhielten keinen Sold und seien auf Plünderei angewiesen.[250] Auf dem gleichen Prinzip beruhte auch der Erfolg des königlichen Aufrufs zur allgemeinen
         Bewaffnung in Ungarn, bei dem man ausdrücklich mit der Freiheit zum Plündern warb.
         Dass die begierde zur beuth dem Insurrectionswerk mehreren Vorschub als alle Cantzley rescripta
               gegeben, war auch Maria Theresia klar.[251] So aber war es kein Wunder, dass, wie der Feldmarschall Khevenhüller klagte, viele
         der ungarischen Insurgenten sich auf das Rauben verlegen, grosse Excessen verüben und in keiner disciplin zu erhalten
               seynd.[252]
      

      In einer ständischen Gesellschaft, in der es noch kein staatliches Gewaltmonopol gab,
         wo, mit anderen Worten, die Verfügung über physische Gewaltmittel noch nicht einer
         effizienten zentralen Kontrolle unterworfen war, sondern ein adeliges Privileg darstellte,
         war die Bewaffnung größerer Bevölkerungsgruppen ein notorisches Problem. Wem man gestattete
         sich zu bewaffnen, der konnte diese Waffen womöglich auch gegen die Obrigkeit einsetzen.
         Wehrhaftigkeit und Freiheit hingen stets auf das Engste zusammen; wer sich selbst
         zu verteidigen in der Lage war, dem kamen auch bestimmte Privilegien zu. Deshalb war
         die allgemeine Insurrektion der Ungarn bei den österreichischen Ministern auf größte
         Skepsis gestoßen, und deshalb schreckte Maria Theresia zunächst davor zurück, sich
         dieses Mittels in Böhmen zur Abwehr der bayerisch-französischen Truppen zu bedienen.
         Karl VII. hingegen hatte in den französisch besetzten Gebieten Böhmens am 5. Juli
         1742 ein Edikt anschlagen lassen, das die gesamte – mehrheitlich aus unfreien Bauern
         bestehende – Bevölkerung aufforderte, sich gegen die österreichischen Truppen zu bewaffnen.
         Dafür sollten sie von der Leibeigenschaft befreit werden, alles Erbeutete behalten
         dürfen und drei Jahre keine Steuern zahlen müssen. Ihre Führer dürften sie sich frei
         wählen.
      

      Das lief auf einen Angriff nicht nur gegen die Erbuntertänigkeit, sondern gegen die
         ständische Ordnung ganz allgemein hinaus, wie die Hofkonferenz klar auf den Punkt
         brachte, da kein Land ist, wo nicht zwischen Herren und Unterthanen ein Unterschied eingeführet
               sich befände, und diesen von denen Schuldigkeiten gegen jene zu befreyen, würde den
               einen zaumloß und den anderen unzufrieden machen, allerseits aber gegen die Gerechtigkeit
               verstoßen.[253] Gerechtigkeit und soziale Harmonie waren nach zeitgenössischer Vorstellung notwendig
         an ständische Ungleichheit gebunden. Allgemeine Bewaffnung war damit nur schwer vereinbar.
         Das Edikt Karls VII. kam einer Aufforderung zum Aufruhr der unfreien Bauern gegen
         die gesellschaftliche Ordnung gleich. Deshalb galt es mit aller Schärfe darauf zu
         reagieren.
      

      Das Dokument sollte zunächst in einem symbolisch-rituellen Akt vom Henker öffentlich
         verbrannt werden – ein traditionelles Strafritual, wie es auch etwa gegenüber den
         Schriften von Häretikern und Libertins üblich war.[254] Eine solche Inszenierung führte den Untertanen mit aller Drastik die Strafmacht
         der Obrigkeit vor Augen und stellte die gottgewollte Ordnung symbolisch wieder her,
         indem eine Druckschrift, die die Ordnung bedrohte, durch die rituelle Reinigungskraft
         des Feuers pars pro toto vernichtet wurde. Doch Maria Theresia wandte sich in einem eigenhändigen Brief an
         ihren Mann gegen eine solche Behandlung des Edikts: wegen des henckers habe ein bedenckhen.[255] Das Edikt solle zwar verbrannt werden, aber nicht durch die unwürdigen Hände eines
         Henkers. Henker galten als unehrlich, das heißt, sie waren sozial tabuisiert, der bloße Kontakt mit ihnen machte ehrlos.
         Die Entehrung traf indirekt auch den Autor einer Schrift, die der Henker verbrannte.
         Deshalb kam die Verbrennung in Maria Theresias Augen für ein herrscherliches Edikt
         nicht in Frage. Ihre Begründung ist aufschlussreich: Die gekrönten Häupter schuldeten
         einander unter allen Umständen Respekt. Gegen die böhmischen Untertanen, die das Edikt
         bereits befolgt hatten, gab es diese Vorbehalte nicht; ihnen gegenüber beließ sie
         es auch nicht bei symbolischen Sanktionen. Die betreffenden böhmischen Dörfer wurden
         von zweitausend Reitern dem Erdboden gleichgemacht.[256] Ein Gemeindeschöffe, der das Edikt verbreitet hatte, wurde öffentlich mit dem Schwert
         hingerichtet und dann gevierteilt, wie Franz Stephan aus dem Feld an Maria Theresia
         berichtete: Gestern aber wurde ein Geschwohrener von einem hier ohnweit gelegenen Orth der Ursachen
               geköpfft und nachgehends andern zum Abscheu geviertelt, weilen er solche Patenten
               nach Überlesung derenselben in Gegenwarth des Richters weither befördert und ausgestreuet.[257]
      

      Die Episode ist signifikant. Sie offenbart einmal mehr, dass die ständische Kluft,
         die die Potentaten von ihren Untertanen trennte, wesentlich tiefer war als die Feindschaft
         zwischen den Kriegsgegnern. Denn die ständische Grenze war eine kategorische Grenze,
         die unbedingt aufrechtzuerhalten im gemeinsamen Interesse aller Herrscher lag. Zudem
         war man ja vielfältig miteinander verwandt und verschwägert. Karl Albrecht von Bayern
         war schließlich der Schwiegersohn der Kaiserinwitwe Amalia, die am Wiener Hof lebte,
         seine Frau war Maria Theresias Cousine. Deshalb verbot es sich, seine Ehre vom Henker
         antasten zu lassen – selbst dann nicht, wenn er seinerseits mit seinem Edikt gegen
         die Regeln herrscherlicher Solidarität verstoßen hatte. Das Edikt selbst war höchst
         ambivalent: Einerseits besaß es kaiserliche Autorität, der im Interesse der gemeinsamen
         ständischen Ordnung Respekt geschuldet war; andererseits rief es zum Aufruhr gegen
         eben diese ständische Ordnung auf. In diesem Dilemma entschied sich Maria Theresia
         für die Loyalität unter Monarchen. Sie respektierte den, der das Edikt erlassen hatte,
         und strafte die, die es befolgten. Allerdings griff sie umgekehrt ebenfalls zum Mittel
         der Volksbewaffnung, und zwar nicht nur im Falle Ungarns – was von ihren Ministern
         von Anfang an als hoch riskant beargwöhnt worden war –, sondern auch in Mähren und
         Schlesien. Dort richtete sie im Frühjahr 1742 ihrerseits eine Proklamation an die
         Landbevölkerung und stellte denjenigen Beute und Abgabenermäßigung in Aussicht, die
         erfolgreich gegen die preußischen Truppen zu den Waffen griffen.[258]
      

      Die Gegnerschaft der Potentaten untereinander war immer eine vorübergehende. Krieg
         und Frieden waren rasch wechselnde Zustände, so dass man in dem Gegner von heute den
         potentiellen Verbündeten von morgen sah. Die Regeln der Höflichkeit wurden deshalb
         nie ganz außer Kraft gesetzt. Der Jurist Friedrich Karl von Moser beschrieb es als
         den Gipfel der Staats-Galanterie, dass der französische König Maria Theresia zum Regierungsantritt noch dreißig Jagdhunde
         zum Geschenk gemacht habe, während er gleichzeitig schon den Angriff gegen sie ins
         Auge fasste.[259] Die Regeln der Staats-Galanterie galten eine Zeitlang selbst für das Verhältnis
         zwischen dem Wiener Hof und dem König von Preußen, der sich ja zunächst als Beschützer
         gegen Maria Theresias Feinde angeboten hatte, allerdings gegen etwas zu unverschämte
         Entschädigungsforderungen. Zwischen einem Verbündeten, der sich für seine militärische
         Unterstützung mit Land entschädigen ließ, und einem Feind, der sich das Land eigenmächtig
         aneignete, bestand eben nur ein gradueller Unterschied. Maria Theresias Ehemann korrespondierte
         jedenfalls mit Friedrich II. im September 1741, als sich ein Waffenstillstand anbahnte,
         mit großer Herzlichkeit. Schließlich hatte er in seiner Jugend einst auch den Berliner
         Hof besucht, war auf Friedrichs Hochzeit zu Gast gewesen und hatte den damaligen Kronprinzen
         sehr sympathisch gefunden. Nun ließ er den Krieg geradezu als ein Kavaliersdelikt
         erscheinen: Da sich die Sachen in Schlesien zur großen Zufriedenheit Eurer Majestät entwickeln,
               hoffe ich die Korrespondenz, die ich während der Zeit der Wirren [troubles] zu meinem
               Bedauern unterbrochen habe, wieder aufnehmen zu können. […] Ich zweifle nicht, dass
               die freundschaftlichen Gefühle, die Eure Majestät zu Beginn des Krieges für die Königin
               und mich gehegt hat, noch dieselben sind. In dieser Hoffnung (über die ich mich nicht
               zu täuschen glaube) zähle ich darauf, dass Eure Majestät den Versuch unternehmen wird,
               die Königin im Besitz ihrer restlichen Länder zu unterstützen, um in ihr immer eine
               treue und gute Alliierte zu haben.[260]
      

      Hochadelige Standesgenossen gingen im Krieg nicht wesentlich anders miteinander um
         als sonst. Wenn die hohen Herren selbst ins Feld zogen, dann wurde auf der Kampagne
         das höfische Leben weitergeführt. Auf Annehmlichkeiten wollte man nicht verzichten,
         und der hohe Stand des Herrn musste angemessen repräsentiert werden. Es galt dann,
         die Feld-Postmeister und viele Postillions, die Trompeter und Paucker, die vielen
               Hand-Pferde, die mit den kostbaresten Schabracken geziert, die Trage-Pferde mit den
               Gezelten, die Maul-Thiere mit den Serviesen, ein Theil der Hoffstatt so mitgehet,
               die Küchen- Keller- Silber- Pack- Cammer- und Bagage-Wägen, die Regiments-Wägen, die
               Feld-Jagdmeister, die Artilleristen, die unterschiedenen Kriegs-Handwercke, die Zimmerleute,
               Sattler, Schmiede u. s. w. nicht nur angemessen zu versorgen, sondern auch in der rechten hierarchischen Ordnung
         zu arrangieren, damit es nicht zu den notorischen Rangkonflikten kam.[261] Als Georg II. von England 1743 persönlich am Feldzug in Flandern teilnahm, verlängerte
         sich der Transportzug seines Bataillons um zwei Kilometer.[262] Die adeligen Offiziere eiferten ihm nach, was auch durch herrscherliche Luxusverbote
         kaum zu begrenzen war. Als der Duc de Harcourt 1742 sein Lager im Kloster Niederaltaich
         aufschlug, brachte er unter anderem sechs Köche, einen Sommelier, einen Pastetenbäcker,
         einen Zuckerbäcker, einen Silberputzer, drei Kochbuben und einen Tross von Livreebedienten
         mit, dazu silbernes Tafelgeschirr im Gewicht von 1500 Pfund.[263]
      

      Die soziale Logik der Statusdemonstration hörte auch im Feld nicht auf. Das galt auch
         für die Umgangsformen unter Kriegsgegnern. Es entsprach dem aristokratischen Selbstverständnis,
         Standesgenossen im Krieg nicht grundsätzlich anders zu behandeln als im Frieden, was
         dem Krieg den Anstrich eines adeligen Wettkampfs verlieh. Hat sich ein Commendant in einer Vestung tapffer gehalten, so wird er bey Übergabe
               von dem Feinde selbst auf das höchste gerühmet, zur Tafel gezogen, und auf das beste
               tractiret. Es hören auch im Kriege nicht alle Actionen der Höflichkeit auf. Die grösten
               Printzen und Generals, ob sie gleich feindselig aufeinander sind, lassen doch einander
               bißweilen durch Trompeter, als privilegirte Personen, besuchen und Complimens gegen
               einander machen. Manchmal lassen sie einander condoliren wegen der Blessuren oder
               anderer Fatalitäten. […] Bald erkundigen sie sich nach der Gegend, wo sie ihr Haupt-Gezelt
               aufgeschlagen, mit dem Versichern, daß man vor dieselbe Gegend bey dem Canoniren und
               Bombardiren Respect haben sollte.[264] So behandelte Maria Theresia später den im Siebenjährigen Krieg gefangenen Prinzen
         von Braunschweig-Bevern, der mütterlicherseits mit ihr verwandt war, in jeder Hinsicht
         standesgemäß. Sie empfing ihn zur Audienz, bewirtete ihn an ihrer Tafel, erwies ihm
         alle erdenklichen Aufmerksamkeiten und ließ ihm schließlich sogar die Wahl, in ihren
         Dienst überzutreten oder ohne Lösegeldzahlung in sein Regiment zurückzukehren. Der
         Prinz entschied sich – wegen des Point d’honneur oder aus Rücksicht auf die Religion,
         wie Khevenhüller vermutete – zur Rückkehr, woraufhin Friedrich II. die Großzügigkeit
         der Kaiserin mit einer anderen bezahlte und ebenfalls einen gefangenen Offizier ohne
         Lösegeldforderung zurückschickte.[265] Auch der Abt von Niederaltaich berichtete mehrfach von solchen Zeugnissen adeliger
         Courtoisie inmitten all der Kriegsgräuel. Voller Anerkennung habe etwa der Feldmarschall
         Khevenhüller sich über die Präzisionsleistung der Franzosen geäußert, aus 49 Kanonen
         gleichzeitig eine völlig synchrone Salve zu schießen.[266] Als den Österreichern ein Neffe des französischen Generals Harcourt in die Hände
         fiel, schickte Khevenhüller ihn wenig später auf einem prächtig gezierten Pferd wieder
         zurück, ohne Lösegeld zu verlangen, so dass die Franzosen nicht umhin konnten, die
         schöne und edle Handlung des Feindes zu würdigen.[267] Als die Österreicher das Gepäck des Prinzen Bourbon-Conti, eines Angehörigen des
         französischen Königshauses, erbeutet hatten, ließ Prinz Karl es ihm als seinem Herrn Vetter wieder zurückbringen.[268] Und nachdem Franz Stephan im Winter 1742/43 ein paar Tage im Kloster Niederaltaich
         logiert hatte, bedankte er sich zum Abschied mit vollendeter Höflichkeit, indem er
         dem Abt eine goldene Tabatiere im Wert von 340 Gulden und den Klosterdienern 25 nagelneue ungarische Thaler zum Geschenk machte – während die Verpflegung der Armee das Kloster allerdings rund
         9000 Gulden gekostet hatte und die Bevölkerung einschließlich der Mönche unter extremer
         Hungersnot litt und ihre letzten Gerätschaften verfeuern musste, um nicht zu erfrieren.[269]
      

      Kurzum: Der Unterschied zwischen Freund und Feind war gering, sowohl was die katastrophalen
         Auswirkungen auf die einfache Bevölkerung anging, als auch was die Regeln des standesgemäßen
         Umgangs unter den adeligen Offizieren betraf. Es gab eine standesspezifische aristokratische
         Verbundenheit über die schnell wechselnden kriegerischen Fronten hinweg, die zu Lasten
         ihrer Untertanen ging. Das war es, was bürgerliche Patrioten im 18. Jahrhundert zunehmend
         kritisch betrachteten, die nun das Vaterland als Gegenstand ihrer Loyalität an die
         Stelle der Dynastie treten ließen.[270] Doch dieser allmähliche Wertewandel wurde erst acht Jahre später sichtbar, als es
         wieder zum Krieg kam. Zunächst einmal kehrte für die österreichischen Erbländer eine
         Weile Frieden ein, und Maria Theresia hatte Zeit, ein paar fundamentale Lehren aus
         dem Erbfolgekrieg zu ziehen und in die Tat umzusetzen.
      

   
      
         IV

         KAISERIN, KAISER UND REICH
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_016.jpg]

         Abb. 16: Huldigung der Frankfurter Bürger vor Kaiser Franz I. Stephan auf dem Römerberg, 1745.
            Kupferstich von Johann Georg Fünck und W. C. Meyer
         

      

      
         Kaiserkrönung
         

      

      Ältere Personen, welche der Krönung Franz’ des Ersten beigewohnt, erzählten: Maria
                  Theresia, über die Maßen schön, habe jener Feierlichkeit an einem Balkonfenster des
                  Hauses Frauenstein, gleich neben dem Römer, zugesehen. Als nun der Gemahl in der seltsamen
                  Verkleidung aus dem Dome zurückgekommen, und sich ihr sozusagen als ein Gespenst Karls
                  des Großen dargestellt, habe er wie zum Scherz beide Hände erhoben und ihr den Reichsapfel,
                  den Szepter und die wundersamen Handschuh hingewiesen, worüber sie in ein unendliches
                  Lachen ausgebrochen; welches dem ganzen zuschauenden Volke zur größten Freude und
                  Erbauung gedient, indem es darin das gute und natürliche Ehegattenverhältnis des allerhöchsten
                  Paares der Christenheit mit Augen zu sehen gewürdiget worden. Als aber die Kaiserin,
                  ihren Gemahl zu begrüßen, das Schnupftuch geschwungen und ihm selbst ein lautes Vivat
                  zugerufen, sei der Enthusiasmus und der Jubel des Volks aufs höchste gestiegen, so
                  daß das Freudengeschrei gar kein Ende finden können.[1]

      Diese berühmte Darstellung Goethes in ‹Dichtung und Wahrheit› hat das spätere Bild
         der Kaiserkrönung Franz’ I. Stephan ebenso geprägt wie das Bild des idealen kaiserlichen
         Ehepaares. Mindestens zwei zentrale Botschaften verbindet Goethe in dieser kunstvollen
         kleinen Episode miteinander: Zum einen schildert er die Kaiserkrönung als geradezu
         gespenstische Inszenierung eines längst überlebten mittelalterlichen Rituals, das
         zugleich pars pro toto für die altersschwache Reichsverfassung steht. Und zum anderen spiegelt sich der
         bizarre Anachronismus des Rituals in den intim-ironischen Gesten der beiden Ehegatten,
         die der Krönung ihren gravitätischen Ernst nehmen und sie zugleich als Paar von völlig
         unverstellter und unprätentiöser, authentischer «Natürlichkeit» zeigen. Die ironische
         Distanz der beiden gegenüber dem rituellen Auftritt verringert zugleich ihre menschliche
         Distanz gegenüber den Untertanen, die sie begeistert als – scheinbar – ihresgleichen
         bejubeln.[2] Als Goethe das schrieb, gab es das Heilige Römische Reich deutscher Nation allerdings
         schon nicht mehr. Die Schilderung ist ein romantisierender Kommentar aus der Rückschau.
         Was sich allerdings nicht von der Hand weisen lässt, ist, dass Maria Theresia dem
         Reich und der Kaiserwürde mit wahrnehmbarer Ambivalenz gegenüberstand.
      

      Die Wahl und Krönung eines römisch-deutschen Kaisers war die symbolische Mitte der
         ganzen Reichsverfassung. In dieser hochkomplexen Ritualsequenz kam die Majestät des
         Reiches im 18. Jahrhundert ausnahmsweise noch zu konkreter sinnlicher Anschauung;
         bei dieser Gelegenheit wurde das durch so viele Pergamente, Papiere und Bücher beinah verschüttete Deutsche Reich
               wieder für einen Augenblick lebendig.[3] Deshalb spiegelte sich in Maria Thersias Haltung zur Krönung ihre Einstellung zu
         Reich und Kaisertum insgesamt. Einerseits hatte sie alle diplomatischen Fäden gezogen,
         um ihrem Gatten diese Würde nun im zweiten Anlauf endlich zu verschaffen. Andererseits
         ließ sie sich aber nicht dazu bewegen, sich selbst ebenfalls zur Kaiserin krönen zu
         lassen, wie das viele Kaisergattinnen zuvor getan hatten[4] – und das, obwohl Franz Stephan sehr viel daran lag und er sie mit großer Eindringlichkeit
         wiederholt darum gebeten hatte.[5] Eigenhändig hatte er ihr aus dem Feldlager in Heidelberg geschrieben und, als das
         nichts nützte, dem Hofkanzler Ulfeld aufgetragen, sie umzustimmen. Als Argument führte
         er ins Feld, die Krönung würde eine sehr vorteilhafte Wirkung auf die ganze Reichsöffentlichkeit
         haben und Maria Theresias eigenen königlichen Würden überhaupt keinen Abbruch tun.[6] Sie hingegen drohte unverhohlen, sie wolle lieber gar nicht kommen, obwohl mir dies leidtun würde, als mich in meinem jetzigen
               Zustande krönen lassen.[7] Der Hinweis auf die Schwangerschaft konnte schon die Zeitgenossen kaum überzeugen,
         denn im Übrigen ließ sie sich davon in ihren Aktivitäten bis kurz vor der Entbindung
         nie auch nur im Mindesten beeinträchtigen. Ulfeld schrieb an Franz Stephan über seine
         vergeblichen Bemühungen, Maria Theresia zur Krönung zu überreden: Eure Königliche Hoheit weiß ja, wie es ist, wenn Ihre Majestät einmal eine Meinung
               gefasst hat, und ich habe nichts anderes zur Antwort bekommen, als dass sie es nicht
               wolle. Wenn sie wüsste, dass man sie, wäre sie erst einmal in Frankfurt, damit überrumpeln
               und sozusagen zwingen wolle, dann würde sie gar nicht erst dort hinkommen. Ich habe
               mein Bestes getan, um wenigstens den Grund herauszufinden, warum die Königin so über
               die Sache denkt, aber ich hatte keinen Erfolg, denn sie wollte sich nicht weiter dazu
               äußern. Auf sein Insistieren habe sie wiederholt, die Krönung sei eine bloße Komödie, die sie nicht mitspielen wolle. Ulfeld fügte auch einen vorsichtigen eigenen Erklärungsversuch hinzu: Alles, was ich mir vorstellen kann – auf die Gefahr hin, mich zu täuschen –, ist,
               dass sie vielleicht diese Krönung geringer schätzt als die beiden männlichen Kronen
               [Couronnes Masculines], die sie trägt.[8] Genau das hatte ja auch Franz als Grund vermutet, indem er seiner Gattin versicherte,
         die Kaiserinnenkrönung würde ihrer Qualität als König (quallité de Roy) keinen Abbruch tun. Doch genau das war es offensichtlich, was ihr an dem traditionellen
         Ritual missfiel: Es wies ihr einen von der Würde ihres Mannes abgeleiteten, untergeordneten
         Status zu, ganz anders als die Kronen Ungarns und Böhmens, die ihr aus eigenem Erbrecht
         zukamen.[9] Eine Kaiserin besaß nämlich keine würkliche Majestät oder einiges Recht zur Regierung, sondern nur die von ihrem
               Gemahl herrührende Hoheit.[10] Eine derartige symbolische Zurücksetzung hinter ihren Mann kam für Maria Theresia
         nicht in Frage. Allen Beteiligten war klar, dass ihre Weigerung als demonstrative
         Geringschätzung der Kaiserwürde – und indirekt auch dessen, der sie innehatte – verstanden
         werden musste. Auch im weiteren Verlauf der Krönungshandlungen machte sie deutlich,
         wie wenig ihr an der Zeremonie lag, wie überflüssig sie die hohen Kosten fand und
         wie eilig sie es hatte, das Ganze hinter sich zu bringen und nach Wien zurückzukehren.
      

      Damit stufte sie nicht nur die Kaiserkrönung zu einer lästigen Formalie herab, sondern
         demonstrierte ihrem Ehemann auch, welcher Machtbasis er seine kaiserliche Stellung
         eigentlich verdankte. Symptomatisch war, dass er mit seinen eigenen, aus der Toskana
         herbeigeschafften Geldern kaum die Kosten für die aufwendige Reise nach Frankfurt –
         440 Personen, 640 Pferde und 91 Wagen – bestreiten konnte.[11] Auch als Kaiser schien er auf die Alimentierung aus den Erbländern dauerhaft angewiesen
         zu sein (was sich später als gründlicher Irrtum herausstellen sollte). Mit ihrer Weigerung,
         sich krönen zu lassen, machte Maria Theresia deutlich, dass in ihrer Wertehierarchie
         die Dynastie ganz eindeutig vor dem Reichsverband rangierte, und rückte die Proportionen
         zwischen sich und ihrem Ehemann ebenso wie zwischen den Erbländern und dem Reich zurecht.
         Auch das diplomatische Zeremoniell nutzte sie dazu, ihre separate Rolle als Königin –
         oder genauer gesagt: als König – zweier Länder, ihre männlichen Functionen, stets sichtbar zu halten.[12] Wenn auswärtige Botschafter ihre feierlichen Antritts- und Abschiedsaudienzen nahmen,
         empfing sie nämlich in der Regel zuerst Franz als Kaiser, dann Maria Theresia als
         Kaiserin und am Tag darauf noch einmal Maria Theresia, nun in ihrer Eigenschaft als
         Herrscherin der Erbländer. Dabei ging es ausdrücklich darum, die doppelte Repraesentanz beider Mayestätten zu marquiren.[13] Der Kaiser habe nicht zu Unrecht den Eindruck, als werde dadurch seiner Dignität etwas benommen, schrieb Khevenhüller über dieses ungewöhnliche zeremonielle Arrangement. Es sei
         aber notwendig, auf diese Weise die sonderbahre Souveraineté der Kaiserin qua Königin […] mehr und mehr hervorzuputzen
               und zu befestigen. Denn es könne ja passieren, dass die kaiserliche Würde dem Erzhaus noch einmal,
         wie schon geschehen, abhanden komme, weshalb es nicht ratsam sei, die erblichen Königswürden
         zu vernachlässigen.[14] Wer tatsächlich am Wiener Hof das Sagen hatte, war auswärtigen Gesandten klar; manchmal
         kam es daher vor, dass sie den zeremoniellen Vorrang des Kaisers ignorierten und ihn
         einfach übergingen.[15]
      

      Wenn Maria Theresia die uralten Formalitäten des heiligen Reiches geringschätzte, die Kaiserwürde als leere Ehre und die Krönung als Komödie bezeichnete, dann schloss das keineswegs aus, dass sie sich dieses Amtes politisch
         bediente, sobald es wieder bei ihrem Haus bzw. bei ihrem Gatten lag.[16] Maria Theresia gelang in der Folgezeit die Quadratur des Kreises: nämlich das symbolische
         wie politische Kapital der Kaiserwürde für sich und ihr Haus zu nutzen, ohne sich
         doch ihrem Mann als dem Kaiser unterzuordnen. Das gelang ihr so vollkommen, dass sie, mehr als ihr Mann, der Nachwelt bis heute als eigentliche Inhaberin der Kaiserwürde
         erscheint, ja dass sie hartnäckig als «Kaiserin von Österreich» bezeichnet wird. Und
         niemand wunderte sich darüber oder nahm gar Anstoß daran, dass sie auf einigen ihrer
         Porträts mit der Reichskrone abgebildet wurde, was streng genommen eine Usurpation
         darstellte.[17]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_017.jpg]

         Abb. 17: Maria Theresia als Kaiserin mit der Reichskrone. Mit der linken Hand weist sie auf
            ein kleines Porträtmedaillon Franz Stephans an ihrer Brust; links vorn im Schatten
            die böhmische Krone. Kupferstich von Philipp Andreas Kilian nach Martin van Meytens
         

      

      
         Franz I. Stephan
         

      

      Franz Stephan von Lothringen[18] war, wie schon erwähnt, seit seiner Ankunft am Wiener Hof im Alter von fünfzehn
         Jahren gewöhnt, dass man ihn herablassend behandelte und ihn seinen untergeordneten
         Status spüren ließ. Nur in Gesellschaft der Gräfin Fuchs, der alten Aya und später
         Obersthofmeisterin, hat sich das Paar offenbar wohl gefühlt, weshalb Franz Stephan
         sie lebenslang wie keine andere schätzte.[19] Nach seiner Hochzeit mit der Erbtochter hatte sein prekärer Rang ständig für peinliche
         Probleme im zeremoniellen Umgang gesorgt; die auswärtigen Gesandten und insbesondere
         der päpstliche Nuntius hatten ihm deshalb bei Hof dauernd aus dem Weg gehen müssen.[20] Bei den Krönungen in Pressburg und Prag hatte man ihn zeremoniell wie Luft behandelt.
         Seine militärischen Misserfolge als Oberbefehlshaber im Türken- und im Erbfolgekrieg
         waren in Wien Stadtgespräch gewesen. Er reagierte auf alle diese Kränkungen defensiv,
         indem er sich so weit wie möglich vom formellen Hofleben zurückzog. Beobachter charakterisieren
         ihn als liebenswürdig und gutherzig, humorvoll und intelligent, tolerant und unprätentiös,
         jedem hoheitlichen Gestus zutiefst abgeneigt und von einer Anlage zur Melancholie.[21] Das steife und prunkvolle spanische Mantelkleid, in dem er auf Staatsporträts dargestellt
         wird, war ihm verhasst. Der preußische Gesandte Podewils beobachtete, dass es ihm
         an geradem Gang und guter Haltung mangele und dass er sein Gesicht durch die Angewohnheit,
         Grimassen zu schneiden, verunstalte.[22] Öffentliche Auftritte lagen ihm nicht, bei formellen Ansprachen nuschelte er und
         verschluckte die Endsilben.[23] Alle zeremoniellen Förmlichkeiten waren ihm zuwider, doch wenn es sich nicht vermeiden
         ließ, fügte er sich ihnen und stellte sie nicht – wie später sein Sohn Joseph – demonstrativ
         in Frage. Wie gegenüber politischen, so verhielt er sich auch gegenüber religiösen
         Zeremonien: Er respektierte sie als unerlässliche Äußerlichkeiten, von denen man nicht
         allzu viel Aufhebens machen sollte. In den Schriften an seine Kinder legte er Zeugnis
         von einer reflektierten und verinnerlichten persönlichen Religiosität ab, die weit
         entfernt war von Bigotterie und Fanatismus.[24] In seiner Jugend war er einer Freimaurerloge beigetreten, während Maria Theresia
         die Freimaurerei als abergläubische Verschwörung unnachsichtig verfolgte und die erste
         Wiener Loge auflöste.[25]
      

      Im Gegensatz zu Maria Theresia war er im Umgang mit Menschen in der Regel defensiv
         und zurückhaltend und ging, wie Beobachter übereinstimmend bezeugen, Konflikten mit
         seiner Gattin möglichst aus dem Weg. Später gab er das seinem Sohn Leopold zu dessen
         Regierungsantritt in der Toskana als Verhaltensmaxime mit auf den Weg: Mit Höflichkeit,
         Liebenswürdigkeit und Sanftmut (politesse, complaisance et douceur) komme man weiter als mit herrischem Ton (le ton de maitre); innere Ruhe (tranquilleté chez soi) sei wichtiger als Autorität (autorieté). In unwichtigen Dingen solle man nachgiebig sein. Besonders für die Ehe gelte, dass
         man aufeinander eingehen und sich auf das Temperament (humeur) des anderen einstellen müsse. Die Frau solle den Mann als echten Freund, nicht als
         Herrn und Meister ansehen. Die ideale Ehe sah er als aufrichtige Freundschaft und vollkommenes Vertrauensverhältnis zwischen Mann und Frau.[26] Generell riet er seinem Sohn, sich im Umgang mit anderen stets in die Perspektive
         seines Gegenübers hineinzuversetzen und immer auf der Hut vor sich selbst zu sein,
         denn nous même, wir selbst, seien uns der schlimmste Feind; Selbstliebe mache anfällig für Schmeichelei
         und Selbsttäuschung.[27] Aus manchen dieser Maximen sprach offensichtlich seine langjährige Erfahrung mit
         Maria Theresia, deren äußerst willensstarker und durchsetzungsfähiger Persönlichkeit
         er auf diese Weise Rechnung trug – ob aus eigener Neigung oder aus notgedrungener
         Anpassung, kann man dahingestellt sein lassen. Jedenfalls erschienen die Charaktere
         der beiden den meisten Beobachtern geradezu komplementär. Maria Theresias häufig bezeugten
         Temperamentsausbrüchen setzte er wenig entgegen; ihr scheint er in der Regel mit weiser
         Zurückhaltung begegnet zu sein, in der Erwartung, dass er ohnehin den Kürzeren ziehen
         würde. Aus der Not der kränkenden Zurücksetzung machte er offenbar für sich selbst
         die Tugend der freiwilligen Selbstbeschränkung. Doch seine geringe Bereitschaft, sich
         mit seiner Ehefrau anzulegen, ließ ihn am Hof erst recht zur Randfigur werden.
      

      An dieser Konstellation änderte sich auch dadurch nichts, dass Franz Stephan zum höchsten
         weltlichen Würdenträger in ganz Europa aufstieg – eher im Gegenteil. Denn alle wussten,
         dass ihm diese Stellung nur durch seine Ehe mit der Habsburger Erbtochter zuteilgeworden
         war, dass er sie also nur der kaiserlichen Gnade und nicht der eigenen Herkunft zu
         verdanken hatte. Das wurde ihm von Maria Theresia selbst immer wieder vor Augen geführt,
         obwohl sie andererseits an ihrer ehelichen Liebe und Leidenschaft für ihn nie den
         geringsten Zweifel ließ.[28] Der Gesandte Podewils berichtete unter Berufung auf eine sichere Quelle, während einer Hofkonferenz habe sie ihm einmal in sehr scharfer Weise Schweigen geboten, indem sie ihm zu verstehen gab, daß er sich
               nicht in Angelegenheiten mischen solle, von denen er nichts verstände.[29] Andererseits notierte der Oberstkämmerer einmal, sie habe in Abwesenheit des Kaisers
         nichts beschließen wollen.[30] Doch die allgemeine Wahrnehmung bei Hof war eine andere. Auch wenn er sich mit der
         Zeit offenbar wegen seiner Offenheit, Leutseligkeit und Haushälterqualitäten viele
         Sympathien erwarb, hielt man ihn doch für allzu willensschwach und indolent, als dass
         er sich seiner temperamentvollen Gemahlin gegenüber hätte entgegenstellen können oder
         wollen. Das aber erwartete man von ihm als dem Ehemann. Khevenhüller, der ihn im Übrigen
         sehr schätzte, gab ihm selbst die Schuld an der eigenen Unterlegenheit: Zumal in den
         ersten Regierungsjahren habe es lediglich von ihm dependiret, das Steuerruder vollkommen in Handen zu haben. Allein
               nebst deme, daß er von Natur nicht sehr arbeitsam, dann langsam und unentschlossen
               ware, so fählete es ihm auch an der nöthigen Fermeté, um denen immer zu sehr hitzig
               ausbrechenden Vivacités seiner Gemahlin den behörigen Wiederstand zu leisten.[31] Franz Stephan selbst machte sich offenbar keine Illusionen über seinen Ruf. Podewils
         gegenüber ließ er durchblicken, es sei ihm klar, dass auch der preußische König ihn
         für ohnmächtig halte, er nehme ihm das aber nicht übel.[32] Trotzdem scheinen ihn die fortgesetzten Kränkungen bei Hof geschmerzt zu haben.
         Khevenhüller notierte mehr als einmal in sein Tagebuch, der Kaiser leide unter Anfällen
         von Melancholie.[33]
      

      Vom höfischen Gunstsystem scheint Franz Stephan weitgehend ausgeschlossen gewesen
         zu sein. Versuchte er gelegentlich, seine Nähe zur Herrscherin für eine Fürsprache
         zu nutzen, dann hatte er damit wenig Erfolg, vor allem wenn Maria Theresia argwöhnte,
         der jeweilige Protégé habe einen schlechten Einfluss auf ihn. Bei Hof wurde aufmerksam
         registriert, wenn seine ohnehin seltenen Protektionsbemühungen scheiterten. Man erzählte
         sich etwa, er habe vergeblich versucht, einem jungen Grafen von der Lippe eine Stelle
         als Generaladjutant in der Armee zu verschaffen, ja der Obersthofmeister habe den
         jungen Mann sogar des Appartements verwiesen, so dass Franz Stephan sich bei ihm schriftlich
         und mit einem kostbaren Geschenk entschuldigt habe.[34] In der Logik der höfischen Gunst war es unverzeihlich, solche Fehlschläge als Zeichen
         der eigenen Ohnmacht obendrein noch zuzugeben. Ebenso war es nach den Regeln des höfischen
         Ranges zumindest ungewöhnlich, dass Franz Stephan sich bei einem Höfling persönlich
         für eine Entgleisung entschuldigte. So bat er einmal den Oberstkämmerer schriftlich
         dafür um Verzeihung, dass er ihn unbeherrscht und rüde behandelt habe.[35] Auch gegenüber dem Staatskanzler Kaunitz kam das später mindestens einmal vor, obwohl
         das beiderseitige Verhältnis mehr als kühl war. Die Entschuldigung verfasste der Kaiser
         in der ihm eigenen unorthodoxen Schreibweise: ma vivasite fig mir Regt an et je vous dret ne lavoyre pas fay pour bocoup. Das sollte heißen: Ma vivacité [meine Lebhaftigkeit] ficht mich recht an, et je voudrais ne l’avoir pas
               fait pour beaucoup [und ich wünschte sehr, es nicht getan zu haben]. Es ist überaus bezeichnend für das Verhältnis Maria Theresias zu ihrem Gatten, aber
         auch zu ihrem engen Vertrauten Kaunitz, dass sie sich veranlasst fühlte, den Satz
         ihres kaiserlichen Ehemannes in korrigierter sprachlicher Form an den beleidigten
         Staatskanzler weiterzuleiten und auch noch ihrerseits entschuldigend zu kommentieren:
         Das Billet des Kaisers muss mir zu wahrem Troste gereichen, indem ich daraus die aufrichtige Umkehr und sein
               Bedauern über eine erste Aufwallung ersehe, und zwar um so mehr, als er hierzu durch
               eigenes Nachdenken gelangt ist […].[36] Maria Theresia bevormundete ihren Gatten gern und operierte hinter seinem Rücken,
         indem sie mit Dritten über ihn sprach, wenn auch stets in bester Absicht und nur zu
         seinem Wohl – oder dem, was sie dafür hielt.[37] Dass das in den Augen der Hofgesellschaft mit dem kaiserlichen Status schwer vereinbar
         war und sein Ansehen unterminierte, liegt auf der Hand. Doch Franz Stephan selbst
         vertrat den Standpunkt, dass man sich durch Höflichkeit, Bescheidenheit und Zurückhaltung
         niemals erniedrigen könne.[38] Für einen Herrscher, so fand er, galten in dieser Hinsicht keine anderen Grundsätze
         als für jeden gewöhnlichen Mann von Ehre. In einem Disput mit dem Grafen Königsegg
         vertrat er beispielsweise vehement die Auffassung, dass auch Souveräne nie gegen die
         adeligen Standesregeln des Taktes, délicatesse, und der verwandtschaftlichen Loyalität verstoßen dürften, selbst dann nicht, wenn
         übergeordnete politische Gründe das nahelegten. Khevenhüller notierte in sein Tagebuch,
         der Kaiser habe sich ereifert und ausgerufen: Ich kenne die Pflichten eines Souveräns besser als Ihr, denn ich bin selbst einer,
               und ich werde immer daran festhalten, dass die Eigenschaften eines honnête homme gleichermaßen
               essentiell für einen Souverän wie für einen Privatmann [particulier] sind.[39]
      

      Ganz offensichtlich war Franz Stephan nicht glücklich mit dem, was seine Rolle als
         ranghöchster europäischer Herrscher von ihm verlangte.[40] Im Lauf der Zeit neigte er immer mehr dazu, den Hof zu meiden und sich in sein Privatpalais
         in der Wallnergasse zurückzuziehen, wo er sich mit einem kleinen Kreis lothringischer
         Landsleute und Verwandter umgab.[41] Eine ruhige, zurückgezogene Wohnung sei überaus wichtig, legte er seinem Sohn ans
         Herz, sonst habe man bei Hof leicht die Hölle auf Erden.[42] Bei Galatagen fühlte er sich äußerst unwohl. Einmal, so berichtet der englische
         Gesandte Robinson, habe der Kaiser sich auf einem Hoffest abseits in eine Ecke gesetzt
         und die Hofdamen, die sich ehrerbietig erheben wollten, beschwichtigt: ‹Achten Sie nicht auf mich, ich will hier warten, bis der Hof sich entfernt. Der Hof›,
               habe er hinzugefügt, ‹sind die Kaiserin und meine Kinder, ich bin hier nur ein einfacher
               Privatmann.›[43] Für den Geschmack von Hofleuten wie Khevenhüller war so etwas ein unerträglicher
         Akt der Selbsterniedrigung; immer wieder stellte der Oberstkämmerer trotz aller Verehrung
         für seinen Herrn fest, dass er sich mit Vertraulichkeiten und harmlosen Vergnügungen
         zu weit unter seinen Stand herablasse und gegen die kaiserliche Würde verstoße.[44] Franz Stephan verbrachte viel Zeit mit der Jagd, dem Billard-, Ball- und Kartenspiel,
         auch mit der Sammlung von Medaillen und Mineralien, Kunstwerken und Kuriositäten.
         All das unterschied ihn allerdings kaum von vielen anderen Fürsten seiner Zeit. Wenn
         alle Beobachter übereinstimmend etwas an ihm besonders hervorhoben, dann war es seine
         glückliche Hand im Umgang mit Geld, sei es im Spiel, sei es mit Finanzspekulationen,
         sei es mit der Wirtschaftsförderung in seinem eigenen Territorium, dem Großherzogtum
         Toskana. Er hinterließ seinen Erben Millionenbeträge; nach seinem Tod tauchten überall
         Kisten mit Bargeld auf.[45] Das fügte sich insgesamt mehr zum Bild eines rührigen und wohlhabenden adeligen
         Privatmannes als eines Herrschers. Der Begriff des particulier begegnet immer wieder im Zusammenhang mit Franz Stephans Lebensstil. Er trifft aber
         nur die halbe Wahrheit.
      

      Tatsächlich beteiligte sich Franz Stephan durchaus an den Wiener Regierungsgeschäften.
         Immerhin nahm er gemeinsam mit Maria Theresia regelmäßig persönlich an der Hofkonferenz
         teil, dem lange Zeit einflussreichsten, kaum formalisierten Beratungs- und Entscheidungsgremium
         der Monarchie, zu dem die wichtigsten sechs Minister mehrmals in der Woche beim Staatskanzler
         Ulfeld zusammentraten.[46] Nach der Einschätzung verschiedener Beobachter soll er sich daran nur der Form halber
         und ohne Enthusiasmus beteiligt, nicht wirklich für die Regierungsgeschäfte interessiert
         und insbesondere von den Reichsangelegenheiten keine Ahnung gehabt haben.[47] Dazu passt allerdings nicht, dass er über jede Sitzung, an der er teilnahm, eigenhändig
         in seiner unleserlichen Handschrift und eigentümlichen Orthographie Notizen anfertigte.[48] Von Desinteresse kann also kaum die Rede sein. Wenn er politisch wenig in Erscheinung
         trat, so lag das vielmehr an der Stärke seiner Gegner. Denn Franz Stephan befand sich
         in dauerhafter politischer Opposition zu seiner Gattin und ihren bevorzugten Ratgebern,
         zuerst zu Bartenstein und später zu Kaunitz.[49] Der unentbehrliche Kabinettssekretär Bartenstein, der auch in Reichsangelegenheiten
         den Ton angab, war seit jeher den Lothringern am Hof unfreundlich gesinnt. Es ging
         das Gerücht, er habe Maria Theresia ausdrücklich geraten, ihrem Mann keinen Einfluss
         auf die Regierung einzuräumen.[50] Die Denkschriften und Referate, die er und Kaunitz zu allen wichtigen politischen
         Fragen unablässig produzierten, waren nahezu ausschließlich an die Kaiserin und so
         gut wie nie an den Kaiser adressiert.[51]
      

      Für manche Beobachter erschienen Kaiserin und Kaiser geradezu die Kristallisationskerne
         zweier gegnerischer Parteien am Wiener Hof. Ganz im Gegensatz zu seiner Gattin neigte Franz Stephan dazu, nicht
         nachtragend zu sein und gutnachbarliche Beziehungen zu Preußen wiederherzustellen.
         Als Maria Theresia nach dem Erbfolgekrieg 1749 von allen Konferenzministern Voten
         über die Neugestaltung des außenpolitischen Systems verlangte, verfasste auch der
         Kaiser selbst ein Memorandum dazu. Mit dem König von Preußen, heißt es darin, solle
         man gute Nachbarschaft halten und ihn menagiren, also schonend behandeln. Den Hass, den man gegen ihn zu hegen Anlass habe, solle
         man nicht öffentlich zeigen und ihm nicht in Sachen opponieren, die für das Kaiserhaus
         gleichgültig seien, kurzum: ihm keinen Vorwand für neue Feindschaft liefern. Dem französischen
         Hof gegenüber sei größte Vorsicht angebracht; ihm sei nie zu trauen, denn seine Absicht
         gehe immer dahin, Uns mit Unseren natürlichen Alliierten – England und den Niederlanden – zu brouillieren. Den Plan Kaunitz’, Frankreich von Preußen zu entfernen, müsse man allezeit als chimère ansehen.[52] Der Gesandte Podewils traf das Richtige, wenn er seinem Prinzipalen in Potsdam signalisierte,
         dass der Kaiser dem preußischen Hof freundlich gesinnt sei und die Gegner Preußens
         deshalb immer sorgfältig Zwietracht zwischen der Kaiserin und ihrem Gatten säen aus Furcht,
               daß der letztere, bei dem sie nicht gleiches Gehör finden, Einfluß gewinnen und der
               Kaiserin schließlich die Augen über ihre Intrigen öffnen möchte.[53] Nach dem Umschwung des europäischen Bündnissystems im Jahr 1756 – eben doch keine
         Chimäre – vertiefte sich die politische Kluft zwischen den Eheleuten noch. Franz Stephan
         misstraute der Allianz mit Frankreich, die Kaunitz als sein Meisterwerk betrachtete.
         Dem französischen Hof, dem Franz Stephan den Verlust seines angestammten Herzogtums
         Lothringen nie verzieh, stand er zeitlebens ablehnend gegenüber. Maria Theresia hingegen,
         gestützt auf ihren seit 1753 allmächtigen, überaus frankophilen Staatskanzler, suchte
         das Bündnis noch immer enger zu knüpfen. Das waren kaum vereinbare Haltungen. Der
         Oberstkämmerer Khevenhüller, der sich beiden, Kaiserin und Kaiser, gleichermaßen verbunden
         fühlte, schrieb 1757 frustriert: Wir haben zwei Herren, den Kaiser und die Kaiserin; beide wollen regieren, und obzwar
               der erstere das Militare, auch d’une certaine façon [auf gewisse Weise] das Finantzwesen
               dirigiret, oder doch in disen beiden Branches du gouvernement ohne seinem Mitwissen
               und Zuthun nicht leichtlichen etwas wichtiges unternohmen wird, so ist er doch zu
               commod [bequem], um einen so großen Last ertragen zu können.[54]
      

      Franz Stephan war also offensichtlich nicht so sehr politisch desinteressiert als
         vielmehr seiner Gattin gegenüber strukturell benachteiligt und zudem persönlich konfliktscheu.
         Er zog es wohl oder übel vor, ihre Überlegenheit hinzunehmen und sich nicht auf aussichtslosem
         Posten zu verausgaben. Von den meisten seiner Zeitgenossen und erst recht von den
         späteren Historikern wurde ihm seine defensive Haltung gegenüber Maria Theresia als
         Schwäche, Unfähigkeit, Antriebsarmut oder sogar Faulheit ausgelegt. Offenbar konnte
         man ihm nicht verzeihen, dass er sich die Umkehrung der Geschlechterhierarchie widerstandslos
         gefallen ließ. Diese allgemeine Geringschätzung hat dazu beigetragen, dass man auch
         seiner Rolle als Kaiser lange Zeit überhaupt keine Aufmerksamkeit geschenkt hat. Doch
         es kommen andere Gründe hinzu, warum man darüber bis heute nur wenig weiß. Man hat
         nachweisen können, dass seine Papiere systematisch, wenn auch nicht restlos aus den
         einschlägigen Aktenbeständen entfernt worden sind. Die Vermutung, dass Maria Theresia
         selbst es war, die diese Aktenvernichtung veranlasst hat, um die Kontroversen im eigenen
         Haus nicht an die Nachwelt gelangen zu lassen, liegt nahe.[55]
      

      
         Reichspolitik
         

      

      Die Gründe für das Desinteresse der Historiker an dem Kaiser Franz I. Stephan sind
         aber noch grundlegenderer, struktureller Art. Sie haben mit dem traditionell schwachen
         Interesse am Reichsverband insgesamt zu tun. Die Tatsache, dass das Heilige Römische
         Reich deutscher Nation im Jahre 1806 aufhörte zu existieren und der letzte Kaiser
         Franz II. sich seit 1804 nur mehr Kaiser von Österreich nannte, hatte zur Folge, dass
         dieses frühneuzeitliche «Alte Reich» weder in der preußisch-deutschen noch in der
         österreichischen Nationalgeschichte eine Rolle spielte. Wenn man eine schlüssige,
         lineare Erfolgsgeschichte darüber erzählen wollte, wie die «modernen» Staaten des
         19. und 20. Jahrhunderts entstanden waren, sei es die österreich-ungarische Doppelmonarchie,
         sei es das deutsche Kaiserreich, dann stand das Alte Reich beiden Seiten nur im Weg.
         Was zählte, war die große mittelalterliche Kaiserherrlichkeit; das frühneuzeitliche
         Reich erschien dagegen als Schwundstufe und Verfallsprodukt, als leeres Gehäuse, das
         die Staaten Österreich und Preußen-Deutschland irgendwann im Laufe des 18. Jahrhunderts
         gesprengt und hinter sich gelassen hatten. Diese Sicht hat sich mittlerweile sehr
         verändert, in der deutschen Geschichtsschreibung noch gründlicher als in Österreich.[56] In Deutschland hat das Alte Reich seit den 1980er Jahren geradezu eine Renaissance
         erlebt; manch ein Historiker hält es nun für ein Muster an funktionsfähiger, proto-parlamentarischer
         Rechtsstaatlichkeit. Auch das wird diesem eigentümlichen politischen Gebilde nicht
         gerecht. Der schwerfällige Reichsverband war der rasanten machtpolitischen Entwicklungsdynamik
         und dem Antagonismus seiner größten Glieder im 18. Jahrhundert nicht gewachsen. Selbst
         Friedrich Karl von Schönborn, dessen Familie zu den größten Stützen des Reichsverbandes
         gehörte, meinte schon 1736, dass unser dermaliges systema Imperii dergestalt beschaffen, daß man gleich von Zeit zu
               Zeit einen Fleck nach dem andern zu Wien darauf setzet, [so dass] ich doch, als ein
               langjähriger Reichs-Vice-Kanzler, nicht mehr absehe, wie dieser Bettlermantel länger
               halten kann.[57] Die Strukturprobleme des Reiches waren das eine, die Unterlegenheit Franz’ I. gegenüber
         seiner übermächtigen, später zum Mythos ihrer selbst überhöhten Gattin war das andere –
         beide Umstände gemeinsam hatten zur Folge, dass die Historiker das Verhältnis des
         Wiener Hofes zum Reich in der Zeit Maria Theresias lange Zeit kaum zur Kenntnis genommen
         haben.[58]
      

      Nach dem politischen Fiasko Karls VII. kam der Reichsverband aus dem Krisenmodus nicht
         mehr heraus. Das Intermezzo des Wittelsbacher Kaisertums hatte dem Ansehen der Institution
         nachhaltig geschadet und die Strukturkrise verschärft, in die der Reichsverband geraten
         war.[59] Als Reichsoberhaupt hatte Karl VII. keine Bedenken gehabt, die geistlichen Fürstentümer
         seiner Umgebung als seine machtpolitische Verfügungsmasse zu behandeln und damit elementare
         Prinzipien des Reichsrechtes preiszugeben. Doch auch die anderen Kriegsgegner im Reich –
         Preußen ebenso wie Österreich – hatten auf der Klaviatur des Reichspatriotismus gespielt;
         jeder hatte für sich in Anspruch genommen, die alte teutsche Freiheit zu verteidigen, solange es opportun war.[60] Doch wer wirklich das Reichsrecht auf seiner Seite hatte, war schlechthin unentscheidbar.
         Denn die Reichsverfassung war kein systematisch geschlossenes Ganzes, sondern ein
         hochkomplexes, in sich widersprüchliches Geflecht aus ganz verschiedenen Verträgen,
         Privilegien und Rechtstraditionen. Positive Gesetze und Vereinbarungen bildeten nur
         kleine «Inseln im Meer des gewohnheitsrechtlichen Herkommens».[61] Was man Reichsstaatsrecht oder Ius publicum Romano-Germanicum nannte, war über die Jahrhunderte gewachsen und hatte sich in vielen heterogenen
         Schichten abgelagert. Es stand kontroversen Deutungen offen, und niemand konnte erfolgreich
         die alleinige Entscheidungshoheit darüber für sich in Anspruch nehmen. Das Reichsrecht
         lieferte allen Seiten Bausteine zu ihrer Rechtfertigungsrhetorik, die bei Gelegenheit
         auch wieder fallen gelassen werden konnten. Für machtpolitische Großkonflikte wie
         den Österreichischen Erbfolgekrieg war die komplizierte Ordnung des Reiches deshalb
         unzureichend gerüstet. Wenn der Kaiser selbst Partei war, konnte er schlecht Schiedsrichter
         sein.
      

      Im 18. Jahrhundert spitzten sich die Spannungen im Reichsverband immer mehr zu, je
         mehr die machtpolitische Kluft zwischen den wenigen großen und den vielen kleinen
         Reichsgliedern sich vertiefte. Der Westfälische Friedensvertrag von 1648 hatte die
         formale Ordnung konserviert und ließ wenig Spielraum für flexible Anpassung an veränderte
         Verhältnisse. Deshalb drifteten formelles und informelles Handeln immer weiter auseinander.
         Bei der Wahl und Krönung des Kaisers wurde das besonders offensichtlich: Die Gesandten
         der großen Fürsten führten in Frankfurt die alte Ordnung bis in feinste rituelle Details
         getreulich auf und beschworen das heilige Band zwischen Haupt und Gliedern, aber ihre Herren folgten zu Hause an ihren Höfen einem ganz anderen machtpolitischen
         Kalkül und ignorierten dieses immer wieder beschworene heilige Band. Auf allen Seiten war ein gehöriges Maß an struktureller Heuchelei im Spiel, denn
         dass die Traditionen des Reiches und die Opportunitäten europäischer Bündnispolitik
         kaum zusammenpassten, lag auf der Hand, wurde aber nicht öffentlich ausgesprochen.[62]
      

      Das Verhältnis zwischen dem Reich und den habsburgischen Erbländern war allerdings
         nicht erst seit dem 18. Jahrhundert kompliziert und uneindeutig. Das lässt sich schon
         am Sprachgebrauch ablesen. Aus österreichischer Perspektive befand sich das Reich außerhalb der Erbländer, seine Schauplätze und Institutionen befanden sich in Frankfurt
         oder Mainz, Regensburg oder Wetzlar. Man sagte, man fährt ins Reich, oder sprach von étrangers de l’Empire, Ausländern aus dem Reich[63] – obwohl doch die Habsburger selbst jahrhundertelang immer die Würde des Reichsoberhaupts
         innegehabt hatten und ihre ‹deutschen› Erbländer zweifellos zum Reich gehörten (bei
         Böhmen oder den Niederlanden war das wesentlich weniger eindeutig). Andererseits genossen
         diese Erbländer aufgrund einer erfolgreich gefälschten kaiserlichen Urkunde, dem Privilegium maius, schon seit dem 14. Jahrhundert allerlei Vorrechte, die sie vom übrigen Reich trennten;
         vor allem waren sie der Reichsgerichtsbarkeit und den Reichssteuern nicht unterworfen.
         Auch von der Regel des Westfälischen Friedens, wonach ein Reichsfürst die Konfessionsverhältnisse
         des ‹Normaljahres› 1624 in seinen Ländern nicht verändern durfte, waren die habsburgischen
         Erbländer ausgenommen. Über die Frage, inwiefern auch das Haus Habsburg an die konfessionellen
         Toleranzregeln gebunden sei, hatte man auf dem Friedenskongress bis zuletzt keine
         Einigung erzielt.[64] Trotz dieser Sonderstellung war es über die Jahrhunderte gelungen, das Römisch-deutsche
         Reich und das Kaisertum der Habsburger in hohem Maße miteinander zu identifizieren.
         Das lag nicht zuletzt an den Abwehrkriegen gegen die Osmanen, die die Habsburger geführt
         hatten und die von der Gesamtheit der Reichsstände finanziert worden waren; sie hatten
         eine starke einigende Wirkung auf den Reichsverband gehabt. Über alle inneren Konflikte
         und konfessionellen Zerreißproben hinweg hatten sich eine Reihe gemeinsamer Institutionen
         herausgebildet und verfestigt, die es rechtfertigten, vom Reich als einem politischen
         Körper aus Haupt und Gliedern zu sprechen. Die Einheit des Ganzen hing an der Würde
         des Kaisers als oberstem Lehnsherrn und höchstem Richter, am Ansehen des Kurfürsten
         von Mainz als Erzkanzler des Reiches und des Kurkollegs insgesamt, an der Autorität
         der beiden höchsten Reichsgerichte, an der Integrationskraft des Reichstages, am System
         der Einziehung von Steuern und der militärischen Exekution durch die Reichskreise.[65] Alle diese Institutionen funktionierten keineswegs immer und überall gleich gut,
         und vor allem funktionierten sie nicht unabhängig von den jeweiligen Machtverhältnissen.
         Während kleine Reichsglieder – Städte, Fürstäbte und -bischöfe, Grafen oder Reichsritter
         mit ihren Klein- und Kleinstterritorien – auf das Funktionieren der Reichsinstitutionen
         existenziell angewiesen waren, empfanden große Fürsten sie entweder als lästige Fesseln
         oder als nützliche Instrumente für eigene Zwecke. Bei Franz Stephans Herrschaftsantritt
         war das Vertrauen in den Reichsverband bereits für viele in hohem Maße erschüttert.
      

      Herrschaft im Reich und Herrschaft in den Erbländern waren vollkommen unterschiedliche
         Dinge, sie gehorchten verschiedenen Logiken und verlangten verschiedene politische
         Strategien. Dem Kaiser als Reichsoberhaupt standen einerseits eine Reihe anderer großer
         Landesfürsten gegenüber, einige von ihnen selbst Könige in Ländern außerhalb des Reiches –
         Brandenburg in Preußen, Sachsen in Polen, Hannover in England. Fürsten wie diese konnte
         der Kaiser zu gar nichts zwingen, mit ihnen konnte er nur im Konsens etwas ausrichten.
         Andererseits konnte sich der Kaiser auf eine Vielzahl kleinerer Fürsten und Herren,
         Ritter und Städte stützen, um die Interessen seines eigenen Hauses zu verfolgen. Die
         Kaiserwürde verlieh keine souveräne Staatsgewalt, aber sie war von erheblichem Vorteil
         für ihren Inhaber: Sie erhob ihn über alle anderen Fürsten im Reich und in Europa,
         und das sowohl in symbolischer wie in instrumenteller Hinsicht. Jahrhundertelang war
         das den Habsburgern zugutegekommen, weil der Kaiserhof de facto mit dem Hof des Erzhauses
         identisch gewesen war. Die Kaiserwürde hatte wie ein «selbstverständliches Attribut»
         des Hauses Habsburg[66] erscheinen können, auch wenn die einzelnen Inhaber den Kurfürsten für die Wahl jedes
         Mal aufs Neue Zugeständnisse hatten machen müssen. Die Frage des Nutzens der Kaiserwürde
         für das Erzhaus hatte sich gar nicht gestellt. Erst das Intermezzo des Wittelsbacher
         Kaisertums während der Jahre 1742 bis 1745 hatte die bisherigen Selbstverständlichkeiten
         erschüttert und das Verhältnis von Erbländern und Kaisertum in neuer Weise zum Gegenstand
         rationaler Abwägung und nüchternen Kosten-Nutzen-Kalküls werden lassen. Das prägte
         Maria Theresias pragmatisches Verhältnis zur kaiserlichen Würde: Diese war nicht mehr
         unangefochten ein selbstverständliches, traditionelles Gut ihres Hauses, sondern ein
         Mittel zum Zweck, dessen Tauglichkeit es gegen die Kosten abzuwägen galt. Wie nützlich
         dieses Mittel für das Allerhöchste Erzhaus tatsächlich sei, wurde seit der Kaiserkrönung Franz Stephans ausführlich erörtert.[67] Reichsvizekanzler Colloredo meinte etwa, daß das Römische Reich mit denen Ertz-Herzogl. Österreichischen Erblanden einen derley
               gemeinschaftlichen aneinanderhang habe, [und] daß das heyl des einen von dem wohlseyn
               deren anderen mehreren theils abhange, kann fast nicht in Abrede gestellet werden. […]
               Sobald die Einverständniß des Erzhaus mit dem Reich verwirret worden, [haben] sich
               auch beederseitige Anliegenheiten merklichen verschlimmeret. Man könne zwar nach wie vor davon ausgehen, daß das allerd[urchlauchtigste] Erzhaus doch derley macht besitze, daß es allenfalls
               einem deren mächtigsten feinden allein wiederstand zu leisten vermögend seye, und
               in zukunft das Reich dasselbe um schutz noch jederzeit anflehen würde. Das Reich sei also auf das Erzhaus wesentlich mehr angewiesen als umgekehrt, ja
         es könne ohne das Erzhaus gar nicht bestehen. Doch es sei andererseits ebenso unzweifelhaft,
         dass auch das Erzhaus aus dem Reichsverband vielfältige Vorteile ziehe.[68]
      

      Die Stellung des Kaisers im Reichsverband beruhte darauf, dass er der oberste Lehnsherr
         und der höchste Richter war. Er bildete sozusagen den symbolischen Schlussstein des
         gesamten Verbandes, das geweihte, von Gott beauftragte Oberhaupt, den letzten Bezugspunkt,
         von dem sich alle legitime Ordnung letztlich herleitete.[69] Im Lauf der Zeit hatten die Kurfürsten den Kaiser allerdings in allen wichtigen
         Entscheidungen an die formale Zustimmung der Reichsstände gebunden. Trotzdem behielt
         er eine Fülle von Handlungsmöglichkeiten, die andere Fürsten im Reich nicht hatten.
         Zunächst einmal war der Kaiserhof eine unüberbietbare Quelle symbolischen Kapitals;
         er galt unbestritten immer noch als erster weltlicher Hof des christlichen Europa.[70] Der Kaiser allein konnte im Reich Standeserhöhungen vornehmen, wichtige Reichsämter
         besetzen, besondere Privilegien verleihen und wertvolle zeremonielle Vorzüge gewähren;
         er konnte auf die fetten Pfründen in der Reichskirche Einfluss nehmen und er hatte
         das letzte Wort in Prozessen vor dem Reichshofrat. All das verschaffte dem Kaiserhof
         eine zentrale Stellung in der europäischen Fürstengesellschaft.[71]
      

      Durch das Wittelsbacher Zwischenspiel war diese Position mitsamt ihren Ressourcen
         dem Erzhaus vorübergehend abhandengekommen. Dadurch war das Klientelsystem des Hauses
         Habsburg empfindlich durcheinandergebracht worden. Denn da der Habsburgerhof seit
         drei Jahrhunderten mit dem Kaiserhof de facto identisch gewesen war, ließen sich kaiserliche
         und habsburgische Klientel nicht voneinander trennen. Formal waren Reichsämter und
         erbländische Ämter präzise voneinander unterschieden, aber informell bildeten beide
         gemeinsam einen einzigen großen Ressourcenpool, aus dem habsburgische Klienten versorgt
         und die Unterstützung potentieller Herrschaftskonkurrenten erkauft werden konnte.
         Es war zwar eigentlich nicht ungewöhnlich, dass politische Konflikte die grenzüberschreitenden
         adeligen Patronagesysteme durcheinanderbrachten, so dass sie bei einem Friedensschluss
         wieder neu austariert werden mussten. Allein beim Kaiserhof war das eben etwas Neues,
         denn ein Dynastiewechsel im Kaisertum hatte sich ja seit über dreihundert Jahren nicht
         ereignet. Nun aber waren die Ämter und Würden des Reiches – Reichsvizekanzler, kaiserliche
         Repräsentanten beim Reichstag, Reichshofräte, Reichskammerrichter, kaiserliche Kammerherren
         und so fort – entweder von Karl VII. mit seinen Kreaturen besetzt worden, oder die
         alten Amtsinhaber hatten ihm persönlich Treue geschworen. Denn die Reichsämter hatten
         immer noch den Charakter persönlicher Treueverhältnisse zu dem jeweiligen Kaiser;
         es waren noch keine Dienstverhältnisse gegenüber einem anonymen Staat, und ihre Inhaber
         waren allenfalls dem Namen nach auf ein abstraktes Gemeinwohl verpflichtet. Maria
         Theresia hatte das Kaisertum des Wittelsbachers formal nie anerkannt. In ihren Augen
         war der Kaiserthron vakant geblieben; auch Reichstag und Reichshofrat waren für sie
         in dieser Zeit gar nicht rechtsgültig zusammengetreten.[72] Sie ignorierte daher auch die Amts- und Standespromotionen, die Karl VII. als Kaiser
         vorgenommen hatte. So befahl sie schon 1743 aus Anlass ihrer böhmischen Krönung, alle
         Personen von der Liste der Kammerherren zu streichen, die bei dem Affter König zu dieser Ehre gelangt waren – welches Unglück, so notierte ihr Obersthofmarschall nicht ohne Anteilnahme, verschiedene mit getroffen, die fast wider ihren Willen bei damaliger Verwirrung sothane
               Stelle überkommen hatten.[73] Nun, 1745, kam es zu einem gründlichen Wechsel in den Hofkarrieren; viele Stellen
         wurden wieder mit altgedienten Amtsträgern aus der Zeit von Maria Theresias Vater
         besetzt. Wer sich mit Karl VII. eingelassen hatte, fiel in Ungnade und musste sich
         wieder ganz hinten anstellen.
      

      Nach der Wahl und Krönung Franz’ I. war der Reichstag aus Frankfurt nach Regensburg
         zurückgekehrt und der Reichshofrat tagte aufs Neue in der Hofburg. Die frühere Ordnung
         schien wiederhergestellt und alles aus habsburgischer Sicht wieder im Lot. Wien war
         wieder der höchstrangige Hof der Christenheit, weshalb man endlich eine neue Hofrangordnung
         erlassen konnte.[74] Als Kaiser war Franz Stephan seiner Gattin nun nicht mehr im Rang unterlegen; zeremonielle
         Demütigungen blieben ihm zukünftig erspart. Auswärtige Botschafter mussten ihm nicht
         mehr ständig aus dem Weg gehen, um Rangkonflikte zu vermeiden, und auch zur Linken
         seiner Gattin musste er nicht mehr sitzen.[75] Als Königin von Böhmen und Erzherzogin von Österreich war Maria Theresia im Lehnssystem
         des Reiches nun vielmehr die Vasallin ihres Gatten; sie musste sich förmlich von ihm
         mit Kurwürde und Erbländern neu belehnen lassen und war sogar bereit, dafür persönlich
         vor dem Kaiserthron niederzuknien (wozu es dann aber doch nicht kam).[76] Doch das war nur die eine Seite der Medaille. Der altehrwürdige Reichsverband war
         durch eine spezifische Doppelbödigkeit gekennzeichnet:[77] Auf der formalen Ebene wurden die verschiedenen Rechtstitel – hier: der Kaisergattin
         einerseits, der souveränen Königin andererseits – im Zeremoniell und auf dem Papier
         auf das Penibelste auseinandergehalten und waren Gegenstand eines hoch diffizilen
         reichsrechtlichen Spezialwissens. Doch auf der informellen Ebene ließen sich all diese
         Würden gebündelt im Dienst einer und derselben dynastisch-machtpolitischen Strategie
         einsetzen. Daher wäre es irreführend, von einer «Reichspolitik» Franz’ I. zu sprechen,
         die unabhängig von seiner Gattin und von den dynastischen Interessen des Erzhauses
         betrieben worden wäre. Eine Reichspolitik, die diesen Namen verdiente, hätte darin
         bestanden, den Reichsverband als solchen wieder zu stärken und die allseits geforderten
         Reformen der Reichsorgane auf den Weg zu bringen. Reichspolitik in diesem strengen
         Sinne gab es in der Regierungszeit Franz’ I. nicht.[78] Die formale Trennung der Rollen zwischen dem Kaiser als Reichsoberhaupt und seiner
         Gattin als Herrscherin über die Erbländer konnte nicht darüber hinwegtäuschen, dass
         Reichspolitik Mittel zum dynastischen Zweck war. Maria Theresia und nicht der Kaiser
         «bestimmte in Wien die Richtlinien der Politik».[79]
      

      Sofort nach der Krönung wurde die Kaiserwürde wieder für die erbländischen Ziele eingespannt,
         und zwar energischer als je zuvor. Das wurde dadurch erleichtert, dass der Kurfürst
         von Mainz und Reichserzkanzler, also derjenige Würdenträger, der formal an der Spitze
         des gesamten Reichsverbandes dem Kaiser gegenüberstand, seit 1743 mit einer Kreatur des Hauses Habsburg besetzt war, nämlich mit Johann Friedrich Karl Graf von Ostein
         (1696–1763).[80] Sein Stellvertreter am Kaiserhof, der Reichsvizekanzler, als Leiter der Reichskanzlei
         in Wien formal für alle Sachen zuständig, die das Reich betrafen, war Rudolph Graf
         Colloredo (1706–1788), ein Angehöriger einer erbländischen Adelsfamilie und in Böhmen
         reich begütert. Er hatte eine rasche und steile Karriere gemacht. Das Amt des Reichsvizekanzlers
         hatte er bereits unter Maria Theresias Vater innegehabt und nun unter Franz I. Stephan
         wieder zurückerhalten. Seine Stellung verdankte er mehr dem Einfluss seines Schwiegervaters,
         des Konferenzministers Starhemberg, als seinen eigenen Meriten. Nach dem Urteil des
         Oberstkämmerers Khevenhüller, der ihn nicht leiden konnte, hatte er sich in das Amt
         des Reichsvizekanzlers wider der Königin Willen durch verschiedene Kunstgriffe des schlauen Alten eingeschlichen.[81] Auch der mächtige Konferenzsekretär Bartenstein hatte bei der Karriere des jungen
         Colloredo bereits die Finger im Spiel gehabt und war auch später derjenige, der ihm
         beim Verfertigen seiner schriftlichen Vorträge zur Seite stand. Colloredo selbst galt
         als Mann von sehr überschaubaren Geistesgaben, selbstverliebt und ohne große politische
         Ambition, der sich im Dickicht des Reichsrechts kaum auskannte, die Akten nicht selber
         las[82] und in Conferenzien und publico wegen einer engebohrenen Timidität und mauvaise honte
               [Schüchternheit] mit der Sprach nicht fortkommen konnte.[83] In allem, was einen echten Kavalier ausmachte, war er allerdings nicht zu übertreffen.
         Bei Maria Theresia hatte er sich wegen seiner vielen galanten Affären unbeliebt gemacht.[84]
      

      Formal waren die Kompetenzen zwischen Reich und Erbländern klar unterschieden: Die
         Reichskanzlei war das Zentrum der Reichspolitik, die Staatskanzlei hingegen das Zentrum
         der erbländischen Politik.[85] Doch de facto konkurrierten beide Oberinstanzen miteinander. Als der ambitionierte
         und scharfsinnige Kaunitz, neben Bartenstein der engste Vertraute Maria Theresias,
         1753 Staatskanzler wurde,[86] verschoben sich die politischen Gewichte zunehmend von der Reichskanzlei zur Staatskanzlei.
         Kaunitz, der die Reichsinstitutionen geringschätzte und den Reichsvizekanzler Colloredo
         zudem persönlich nicht leiden konnte, stellte die Reichskanzlei zunehmend kalt, indem
         er seinen eigenen engen Vertrauten dort platzierte und dafür sorgte, dass die Regierungsakten
         daran vorbeigeschleust wurden.[87] Das trug wesentlich dazu bei, dass von einer Reichspolitik im strengen Sinne, die
         sich in den Zielen von der erbländischen Politik hätte unterscheiden lassen, keine
         Rede mehr sein konnte.
      

      Zu den Vertrauenspersonen und Klienten des Hauses Habsburg, die schon unter Maria
         Theresias Vater zentrale Reichsämter innegehabt hatten und nun wieder installiert
         wurden, gehörten auch der alte Präsident des Reichshofrates, Johann Wilhelm Graf von
         Wurmbrand (1670–1750), und sein Nachfolger, Ferdinand Bonaventura Graf von Harrach
         (1708–1778). Der Reichshofrat war das wichtigste Ratsgremium des Kaisers in seiner
         Eigenschaft als oberster Richter und Lehnsherr des Reiches, ein Zwischending zwischen
         Gerichtshof und kaiserlichem Ratsgremium, zuständig für den Schutz von Frieden und
         Recht in einem ganz allgemeinen Sinne, aber auch für Privilegierungen und Gnadenerweise
         aller Art.[88] Der Reichshofrat hatte seinen Sitz in der kaiserlichen Residenz; der Kaiser war
         in Gestalt seines Porträts symbolisch ständig darin präsent; ihm stand in allen Prozessen
         das entscheidende Votum zu, auch wenn die Verfahren de facto von teils bürgerlichen,
         teils adeligen Räten geführt wurden. Als höchster Gerichtshof – neben dem Reichskammergericht
         in Wetzlar, das zu Franz Stephans Regierungszeit durch Reformstau und Korruptionsaffären
         weitgehend lahmgelegt war[89] – stellte der Reichshofrat das zentrale Organ der Konfliktregulierung im Reich dar,
         vor dem nicht nur Reichsstände gegeneinander, sondern auch Untertanen gegen ihre Obrigkeiten
         klagen konnten. Von dieser Möglichkeit wurde im Reich lebhaft Gebrauch gemacht; es
         gab viel mehr Prozesse, als die wenigen Räte bewältigen konnten. Tausende unerledigter
         Fälle hatten sich über die Zeit angesammelt, und jedes Jahr kamen Hunderte neuer hinzu.[90] In unzähligen Fällen hatten frühere Kaiser erfolgreich Kommissionen mit der Konfliktregulierung
         beauftragt, in einigen spektakulären Fällen sogar Landesfürsten oder Stadträte wegen
         Misswirtschaft und Tyrannei abgesetzt. Doch unter Franz I. Stephan geriet der Reichshofrat –
         das bedeutendste Kleinod der kaiserlichen Würde[91] – in die Krise. Durch die zahlreichen Rekurse der Konfliktparteien an den Reichstag
         war er schon länger in seiner Autorität gefährdet.[92] Nun ließ die Zahl der Prozesse, die neu dort anhängig gemacht wurden, spürbar nach.[93] Aus protestantischer Sicht hatte man dem Gericht immer schon konfessionelle Parteilichkeit
         vorgeworfen. In diese Kerbe stießen nun politische Gegner Habsburgs wie der preußische
         Gesandte Fürst: Ganz Deutschland weiß, wie wenig man sich bei diesem Gerichtshof auf die Gerechtigkeit
               seiner Sache verlassen darf, wenn man nicht durch Begünstigungen unterstützt wird.
               Mit wenigen Ausnahmen herrschen hier Leidenschaft, Unkunde und Interesse; die Hinneigung
               des Kaisers ist das höchste Gesetz.[94] Die adeligen Räte seien junge Leute ohne die mindeste Erfahrung, die das Gericht nur als Karrieresprungbrett nutzten, viele gelehrte Räte feile Seelen, schlecht bezahlt, dabei zu großem Repräsentationsaufwand gezwungen und daher auf
         Geschenke der Prozessparteien geradezu angewiesen.[95] Diese Kritik, wenn auch polemisch zugespitzt, war nicht von der Hand zu weisen.
         In den 1750er und 1760er Jahren erreichte das Prozessaufkommen am Reichshofrat einen
         Tiefpunkt. Das war ein deutliches Signal dafür, dass das Vertrauen der Reichsstände
         und Untertanen in den Kaiser als unparteiisches Reichsoberhaupt allgemein schwand.[96]
      

      
         Treue Klienten
         

      

      Das traditionelle Forum, auf dem der Kaiser mit der Gesamtheit der Reichsstände zusammentraf
         und verhandelte, war der Reichstag. Ursprünglich ein feierliches Großereignis, bei
         dem das Reich als Ganzes in aller Pracht zur Erscheinung kam, war er mittlerweile
         zu einer eher glanzlosen Dauereinrichtung geworden, die permanent in Regensburg tagte.
         Seit langem waren es ausschließlich Gesandte, die dort vor allem Informationen austauschten,
         informelle Netzwerke unterhielten, manchmal formale Beschlüsse fassten und sehr selten
         auch Reichsgesetze verabschiedeten.[97] Der Kaiser selbst tauchte dort im 18. Jahrhundert nicht mehr auf, ebenso wenig wie
         die Fürsten. Für den Kaiserhof war der Reichstag vor allem das Zentrum seines Klientelnetzes
         und ein Reservoir für Bundesgenossen gegen seine Feinde im Reich.[98] Der zunehmende Antagonismus zwischen Preußen und Habsburg bildete sich in Regensburg
         unter den Gesandten gleichsam maßstabsgetreu ab. Wegen seiner notorischen Zeremonialstreitigkeiten
         und der Schwerfälligkeit seines Verfahrens genoss der Reichstag in Europa eine schlechte
         Presse. Der französische Parlamentspräsident Montesquieu, der auf einer Europareise
         auch Regensburg besucht hatte, notierte in seinen Reiseaufzeichnungen, die meisten
         Reichstagsgesandten seien unbedeutende Leute, die nur ihre Ruhe haben oder sich an den Wohltaten des Wiener Hofs bereichern wollten.[99] Der habsburgische Gesandte Trautmannsdorff notierte in den 1780er Jahren als Quintessenz
         seiner langjährigen Erfahrung: Die zur reichstäglichen Beratung gehörenden Gegenstände sind meistens von gar keiner
               Wichtigkeit und dem Kaiserlich Allerhöchsten Hof äußerst gleichgültig.[100]
      

      Doch das war nicht die ganze Wahrheit. Das Haus Habsburg konnte auf das Reichstagsgeschehen
         zu seinem Vorteil Einfluss nehmen, und zwar in drei verschiedenen Rollen. Der Kaiser
         selbst wurde durch den Prinzipalkommissar repräsentiert, der im Stift Sankt Emmeram
         einen prunkvollen kaiserlichen Ersatzhof führte. Maria Theresia war als Königin von
         Böhmen im Kurfürstenrat und als Erzherzogin von Österreich im Fürstenrat durch einen
         Gesandten vertreten. Hier führte sie zudem die ranghöchste weltliche Stimme, so dass
         ihr Gesandter in jeder zweiten Sitzung die Verfahrensregie führte. Außerdem hatten
         erbländische Fürsten und andere habsburgische Klienten, vor allem geistliche Fürsten,
         zahlreiche Stimmen im Fürstenrat inne. Die Einflussmöglichkeiten Habsburgs auf das
         Reichstagsgeschehen waren also vielfältig; sie wurden aber begrenzt durch den ebenfalls
         beträchtlichen Einfluss ihrer Gegner und insbesondere des preußischen Königs, der
         ebenfalls nicht nur über eine Stimme im Kurfürstenrat, sondern auch über mehrere eigene
         Stimmen im Fürstenrat verfügte. Um die mittleren und kleineren Höfe im Reich galt
         es also zu konkurrieren, und dabei war der Besitz der Kaiserwürde von großem Vorteil.
         Reichsvizekanzler Colloredo, 1749 in der Hofkonferenz von Maria Theresia um seine
         Stellungnahme dazu gebeten, meinte, es sei nicht schwer, reichsfürstliche Familien
         für habsburgische Interessen zu gewinnen, da bekannter maßen jederzeit die kleineren Höfe, oder derenselbe Ministri von denen
               größeren besonders dem Kayserlichen Hof Gnaden ansuchen, und darumb aspirieren. Diese Möglichkeiten gelte es zu nutzen. Man brauche beispielsweise nur einige mit Militärchargen zu begnadigen bzw. denen, die schon im kaiserlichen Dienst seien, mit Avancierung zu winken. Auch die indirekte Einflussnahme über die hohen Amtsträger koste nicht viel: Es reiche
         schon, den Ministern der reichsfürstlichen Höfe geringe Pensionen von einigen wenigen 1000 fl. zu verleihen.[101] Auf diese Weise war es traditionell üblich, die Mehrheit der Stimmen am Reichstag
         für die Ziele des Kaiserhofs einzuspannen.
      

      Die wichtigste Klientel des Erzhauses im Reich waren zweifellos die geistlichen Fürsten,
         die über zahlreiche Sitze im Reichstag verfügten. Dass Erzbischöfe und Bischöfe von
         Reichsbistümern, Äbte und Äbtissinnen von Reichsklöstern zugleich weltliche Herrschaft
         über ein Territorium und damit Sitz und Stimme auf dem Reichstag innehatten, war ein
         strukturelles Spezifikum der Reichsverfassung.[102] Die geistlichen Fürsten und Fürstinnen litten unter notorischer Existenzangst, denn
         sie waren in der Regel umgeben von mächtigen weltlichen Nachbarn, die bestrebt waren,
         sich die kleinen territoriuncula auf die eine oder andere Weise einzuverleiben. Diese Gefahr ging keineswegs nur von
         protestantischen Fürsten aus, sondern auch von den eigenen Konfessionsgenossen; zuletzt
         hatte der Wittelsbacher Kaiser Karl VII. solches im großen Stil geplant, um seiner
         schwachen Hausmacht aufzuhelfen. Das Habsburgische Erzhaus, das den Schutz der Reichskirche
         traditionell auf seine Fahnen geschrieben hatte, bot sich da als Zuflucht an, denn
         es schien als einziges katholisches Haus groß und mächtig genug, um auf die Säkularisierung
         geistlicher Nachbarterritorien nicht angewiesen zu sein. Wesentlich war nun, dass
         die geistlichen Fürsten und Fürstinnen durch Wahlen in ihre Ämter gelangten und nicht,
         wie alle anderen Fürsten, durch Geburt. Auf diese Wahlen also Einfluss zu nehmen,
         womöglich sogar die eigenen Söhne oder Töchter dort unterzubringen, darum konkurrierten
         die großen katholischen Dynastien, vor allem Habsburg und Wittelsbach, aber auch die
         mittlerweile wieder katholisch gewordenen Häuser Kursachsen, Kurpfalz und Württemberg.
         Diese Konkurrenz hielt die Klientelsysteme im Reich in ständiger Bewegung. Der Kaiser
         hatte den Vorteil, traditionell bei einer solchen Wahl durch seinen Gesandten anwesend
         zu sein, weil es sich ja um ein geistlich-weltliches Doppelamt handelte und der Gewählte
         anschließend vom Kaiser mit den weltlichen Herrschaftsrechten über sein Territorium
         belehnt werden musste. Das Wahlrecht selbst aber lag gemäß kanonischem Recht bei dem
         jeweiligen Stiftskapitel. Diese Domherren oder Stiftsfrauen stammten normalerweise
         aus den landsässigen Adelsfamilien der Region, und sie ließen sich ihre kostbaren
         Wahlstimmen stets teuer bezahlen – mit Privilegien, Ämtern und Pfründen für sich und
         ihre Familien, aber auch ganz schlicht mit Geld. Deshalb hatten sie ein begreifliches
         Interesse daran, dass ihre geistliche Wahlfreiheit nicht angetastet wurde.
      

      Es ist nun signifikant für Maria Theresias Verhältnis zur Reichsverfassung, wie sie
         mit diesen strukturellen Gegebenheiten umging und ihren Einfluss auf die Reichskirche
         strategisch nutzte, wo immer eine Vakanz auftrat oder auch nur zu erwarten war: sei
         es in Eichstätt[103] oder Ellwangen,[104] in Würzburg,[105] Bamberg,[106] Speyer,[107] im benachbarten Salzburg[108] oder – am allerwichtigsten – in einem geistlichen Kurfürstentum wie Trier.[109] Stets ging es darum, dass die Ergebenheit gegen das allerhöchte Ertz-Haus immer mehr und mehr consolidiret und
               andurch die zahl deren gutgesinnten vergrösseret wird.[110] Dazu galt es darauf hinzuwirken, dass ein Kandidat ex gremio gewählt wurde, das heißt aus dem Kreis des jeweiligen Kapitels und damit aus dem
         regionalen Landadel, nicht aus einem der großen altfürstlichen Häuser, deren Macht
         im Reich ja nicht noch vergrößert werden sollte. Vor allem das Haus Wittelsbach war
         auf diesem Gebiet der schärfste Konkurrent des Erzhauses. Einfluss zu nehmen galt
         es auch bereits bei der Wahl des Coadjutors, des bischöflichen Stellvertreters, der in der Regel ein Recht auf die Nachfolge
         hatte.
      

      Bei alldem war stets eine Doppelstrategie aus offentlicher Sprache und geheimer Verwendung zu verfolgen, wie es der Reichsvizekanzler Colloredo mit schöner Deutlichkeit formulierte.[111] Der Kaiserhof musste nämlich unbedingt den Eindruck vermeiden, er bedrohe das hohe
         Prinzip der geistlichen Wahlfreiheit. Dann bestand die Gefahr, dass die Domherren
         widerspenstig wurden und zur Verteidigung ihrer Wahlkompetenz gerade den Kandidaten
         wählten, der nicht die Gunst des Kaiserhauses genoss. Zum anderen legte das Erzhaus großen Wert darauf,
         es sich mit keinem der Kandidaten für die Zukunft zu verscherzen. Als zum Beispiel
         im Fürstbistum Bamberg im Juli 1753 eine Bischofswahl anstand, protegierte der Kurfürst
         von Bayern den Domherrn Adam Friedrich Graf Seinsheim, dessen Vater kurbayerischer
         Minister war. Der Wunschkandidat des Kaiserhauses hingegen war der bereits 74-jährige
         Domdechant Franz Konrad Graf Stadion. Die beiderseitigen Patronageverhältnisse waren
         ein offenes Geheimnis.[112] An der Wahl eines zuverlässigen Parteigängers war dem Wiener Hof in diesem Fall
         besonders viel gelegen, weil das Hochstift Bamberg im Fränkischen Reichskreis lag
         und dort das Fürstentum Brandenburg-Ansbach zum Nachbarn hatte, auf das zu dieser
         Zeit Friedrich II. von Preußen gerade ein Auge geworfen hatte. Im Fränkischen Kreis
         spielte sich also die preußisch-österreichische Rivalität gleichsam im kleineren Maßstab
         stellvertretend ab. Der Kaiserhof stimmte in diesem Fall wie immer die hohe Rhetorik
         der Freiheit und des Patriotismus an: Überhaupt gehet bei dieser wie bei all- anderen Wahlen Unsere aufrichtige Meinung
               und alleiniges Verlangen dahin, daß die kanonische Wahlfreiheit beibehalten und ein
               solcher Fürst erwählet werde, so teutsch patriotische Principia heget, lautete die Instruktion für den Wahlbotschafter. Die Grundregel, die er dabei zu beachten hatte, war, sich solchergestalten zu betragen, daß jener, so erwählet wird, Uns danksagen zu müssen
               sich überzeuget befinde, dergestalten daß, wenn Graf Stadion auslangte [die Wahl gewinne],
               Uns wie gemeldet worden, den Dank abstatte, Seinsheim aber andurch keine Gelegenheit
               überkomme, auf den Argwohn zu verfallen, als wäre von Uns ihme etwas in den Weg geleget
               worden […].[113] Diese Taktik zahlte sich aus. Stadion wurde zwar gewählt, starb aber schon 1757.
         Seinsheim wurde sein Nachfolger und bewährte sich im Siebenjährigen Krieg als kaiserlicher
         Parteigänger (was sich allerdings für die Bevölkerung des Hochstifts katastrophal
         auswirkte). In anderen Fällen gab es mehrere Kandidaten, die gleichermaßen zum Patronagenetz
         des Erzhauses gehörten. Dann galt es erst recht so vorzugehen, dass der Gewählte,
         gleichgültig wer es war, am Ende das Gefühl hatte, mit kaiserlicher Unterstützung
         gewählt worden zu sein. Deshalb sollte der Wahlgesandte ohnvermercket zu erforschen suchen, auf wen die Majora ihr Absehen haben, also wer voraussichtlich die Mehrheit der Stimmen erhalten würde, und sich sodann solchergestalt dabei aufführen, dass der am Ende Gewählte Uns Danck zu wissen und dafür verbunden zu sein, Ursache habe.[114]
      

      Die kaiserliche Einflussnahme auf die Besetzung der geistlichen Fürstentümer konnte
         als wertvolle politische Tauschware dienen. Beispielsweise erwartete Antonia von Sachsen,
         dass Maria Theresia sich 1763 für die Wahl ihres Neffen Albert zum Koadjutor des Deutschordensmeisters
         einsetze. Das war die unausgesprochene Gegenleistung für die kursächsische Stimme
         bei der bevorstehenden Königswahl Josephs. In diesem Fall nahm Maria Theresia kein
         Blatt vor den Mund, wie mit dem Wahlgremium umzugehen sei: […] ich werde alles einfädeln, und dann muss man das Kapitel vorbereiten. Diese Herren
               fangen an, einen hochmütigen Ton anzuschlagen. Was gerade in den Kapiteln in Westfalen
               und in Lüttich passiert ist, regt mich auf.[115] Es zeigt, dass man die Dinge so handhaben muss, dass sie nicht glauben, man wollte
               sie zu etwas zwingen, sondern denken, sie hätten die freie Wahl. Das war auch deshalb wichtig, weil Maria Theresia Pläne für ihren jüngsten Sohn Maximilian
         hatte, der in den geistlichen Stand eintreten sollte: Zu gegebener Zeit werde ich ihn [den neuen Hochmeister] bitten, meinen jüngsten Sohn
               zum Koadjutor zu nehmen […].[116] Albert von Sachsen verzichtete später auf die geistliche Karriere und wurde stattdessen
         Maria Theresias Schwiegersohn. Hingegen sammelte Antonias Neffe Clemens Wenzeslaus
         mit kaiserlicher Unterstützung eine ganze Handvoll bedeutender Reichspfründen, nachdem
         er seine Karriere im kaiserlichen Kriegsdienst aufgegeben hatte. Er wurde 1763 Bischof
         von Freising und von Regensburg, 1768 Fürstbischof von Augsburg und schließlich als
         Krönung der geistlichen Karriere Kurfürst-Erzbischof von Trier. Dass er auch noch
         Fürstabt von Prüm und Fürstprobst von Ellwangen war, fiel da politisch kaum noch ins
         Gewicht, brachte aber ebenfalls schöne Zusatzeinkünfte mit sich. Als hingegen Antonia
         von Sachsen Jahre später darum bat, ihren jüngsten Sohn Anton mit sechzehn Jahren
         auf den Bischofsstuhl in Lüttich zu bringen, obwohl sich ihr Verhältnis zum Kaiserhaus
         deutlich abgekühlt hatte, zog Maria Theresia sich auf den offiziellen Grundsatz zurück,
         sie dürfe ja nicht in die geistliche Wahlfreiheit eingreifen.[117] Auch bei ihrem eigenen Sohn Maximilian bewährte sich später die kaiserliche Strategie
         im Umgang mit der Reichskirche. Er wurde – nicht ohne den Einsatz beträchtlicher Finanzmittel –
         1780 zum Hochmeister des Deutschen Ordens sowie zum Koadjutor des Fürstbistums Münster
         und des Erzbistums Köln gewählt. Damit war ein deutliches Gegengewicht zum preußischen
         Einfluss in Nordwestdeutschland gesetzt und der Weg geebnet, dass Maximilian nach
         dem Tod seiner Mutter 1784 Fürstbischof von Münster und Kurfürst-Erzbischof von Köln
         werden konnte.[118]
      

      All diese Fälle zeigen, dass Maria Theresia sehr genau wusste, wie man auf der komplexen
         Klaviatur der Reichsverfassung spielen musste, nämlich mit einer Doppelstrategie aus
         Freiheitsrhetorik nach außen und verborgenen Do-ut-des-Geschäften nach innen. Die
         Wahlfreiheit der Domkapitel war dabei keineswegs eine bloße Fassade; man musste sie
         nur richtig zu nutzen wissen. Konnte oder wollte die Kaiserin einen bestimmten Kandidaten
         nicht durchsetzen, dann bot ihr der Grundsatz der Wahlfreiheit eine Deckung, hinter
         der sie sich gegenüber den Zumutungen der Bittsteller zurückziehen konnte. Die Wahlfreiheit
         ermöglichte es, tatsächliche Einflussnahmen zu verdecken und die Dankbarkeit des jeweils
         erfolgreichen Kandidaten für sich auch dann in Anspruch zu nehmen, wenn es gar keinen
         Grund dazu gab. Auf diese Weise dienten die unglaublich reichen Pfründen der Reichskirche
         als Reservoir für das habsburgische Patronagenetzwerk. Sie waren auch deshalb besonders
         wertvoll für das Erzhaus, weil es dafür nicht die Ressourcen der eigenen Erbländer
         einsetzen musste.
      

      Eine andere Schlüsselstelle in der Reichsverfassung, deren sich das Kaiserhaus für
         seine Zwecke bedienen konnte, war die des kaiserlichen Prinzipalkommissars auf dem
         Reichstag in Regensburg. Wie Maria Theresia den Reichstag als politische Schaltstelle
         für die erbländische Politik nutzte, zeigt beispielhaft die Geschichte des Prinzipalkommissars
         Alexander Ferdinand von Thurn und Taxis (1739–1773).[119] Die Familie Thurn und Taxis war seit Generationen im erblichen Besitz des Reichspostmonopols
         und ein fester Baustein im habsburgischen Patronagesystem; Kaiser Leopold I. hatte
         sie 1695 in den Fürstenstand erhoben. Die Loyalität der Familie lag dem Kaiserhaus
         nicht zuletzt deshalb besonders am Herzen, weil sie es ermöglichte, den Briefverkehr
         im Reich systematisch zu nutzen, zu kontrollieren und auszuspähen. Schon unter Maria
         Theresias Vater war ein Netz geheimer Postlogen, sogenannter Schwarzer Kabinette, aufgebaut worden, in denen die eingehenden Briefe nach Bedarf unbemerkt geöffnet,
         gelesen, wieder verschlossen und weiterbefördert wurden.[120] Eine enge Verbindung des Generalpostmeisteramts mit dem Kaisertum war für beide
         Seiten höchst vorteilhaft, und nach der Logik der ständischen Gesellschaft baute man
         eine solche Verbindung auf familiale, generationenübergreifende Loyalitäten. Der Wechsel
         im Kaisertum war daher eine empfindliche Störung in der langfristigen Strategie beider
         Familien.
      

      Maria Theresia empfand es als ungeheuren Treuebruch, als sich Alexander Ferdinand
         1742 auf die veränderten Umstände einstellte, für den Wittelsbacher Afterkaiser Karl VII. ein Dragonerregiment für den Erbfolgekrieg aufbot und sich von ihm wenig
         später mit dem Amt des Kaiserlichen Prinzipalkommissars am Reichstag betrauen ließ,
         dem ersten und vornehmsten Character […], welchen Ihro Kayserl. Majest. im Reich zu verleihen
               haben.[121] Der Prinzipalkommissar repräsentierte den Kaiser im vollen Sinne des Wortes, das
         heißt, er trat auf und wurde behandelt, als ob er der Kaiser selbst wäre. Das Amt
         verschaffte daher einen ungeheuren Gewinn an Ehre und erforderte umgekehrt Repräsentationsaufwendungen,
         die das schmale Gehalt ungefähr um das Zehnfache überstiegen. Darüber hinaus ließ
         Karl VII. das Reichsgeneralpostamt zu einem fürstlichen Thronlehen erheben. Für die
         Familie Thurn und Taxis bedeutete das eine immense Mehrung ihres symbolischen Kapitals;
         die Bindung an den neuen Kaiser versprach weiteren zügigen Aufstieg in der ständischen
         Hierarchie. Dass dessen Herrschaft nicht von langer Dauer sein würde, war ja nicht
         vorauszusehen.
      

      Maria Theresia reagierte auf den Treuebruch mit äußerster Empörung und erließ den
         Befehl, Alexander Ferdinand, der sich in Brüssel aufhielt, dort festsetzen zu lassen,
         um ihn zum Verzicht auf das Prinzipalkommissariat zu zwingen, was aber durch die Vermittlung
         des Kurfürsten von Mainz verhindert wurde.[122] Nach drei Monaten Arrest kam der Fürst wieder auf freien Fuß. Als Karl VII. starb,
         galt es nun, das Reichspostmeisteramt wieder an das Haus Habsburg zu binden, um über
         das unschätzbar wertvolle Kommunikationssystem verfügen zu können. Da die Reichspost
         aber ein erbliches Reichslehen war, konnte sie dem Haus Thurn und Taxis nicht einfach
         entzogen werden. Maria Theresia setzte daher auch in diesem Falle die Strategie des
         gnädigen Verzeihens ein. Der Fürst von Thurn und Taxis durfte zuerst 1745 eine Prinzessin
         aus dem Haus Lothringen heiraten; wenig später bekam er zuerst den Titel eines Wirklichen
         Geheimen Rates der Kaiserin, zwei Tage später den gleichen Titel auch im Namen des
         Kaisers verliehen. Als dann 1748 das Prinzipalkommissariat wieder frei wurde, weil
         der Amtsvorgänger freiwillig resignierte, übertrug der Kaiser dem Fürsten Alexander
         Ferdinand das ebenso prestigeträchtige wie kostspielige Amt aufs Neue. Dabei sollte
         es bleiben; bis zum Untergang des Reiches behielt die Familie Thurn und Taxis das Amt
         des kaiserlichen Prinzipalkommissars. Und nicht allein das. Alexander Ferdinand wurde
         zudem 1749 in den hochexklusiven Orden vom Goldenen Vlies aufgenommen, was ihm den
         privilegierten Zugang zum Hof sicherte.[123] Die Beförderung von Rang und Ehre seiner Familie war aus mehreren Gründen auch weiterhin
         ein wichtiges Element im habsburgischen Patronagesystem. Erstens war kaum jemand anders
         bereit und in der Lage, ein derart aufwendiges Amt auf eigene Rechnung angemessen
         auszufüllen. Zweitens war das Reichspostwesen ein unschätzbares Kommunikations- und
         Kontrollinstrument, auf das das Haus Habsburg nicht verzichten konnte. Und drittens
         war der Reichsgeneralerbpostmeister selbst ein einflussreicher Patron, der seine Klientel
         im Südwesten des Reiches fester an das Kaiserhaus band, was zur Unterstützung gegen
         Preußen dringend nötig war.
      

      Was Fürst Alexander Ferdinand im Gegenzug erwartete, lag auf der Hand. Er brauchte
         die Unterstützung des Kaiserhauses zum einen, um das ihm zunehmend streitig gemachte
         Postmonopol im Reich zu verteidigen, und zum anderen, um die Standeserhebung der Familie
         zu vollenden. Seine Familie befand sich nämlich rangmäßig in einem unbefriedigenden
         Schwebezustand. Sie war zwar 1695 in den Fürstenstand erhoben worden, verfügte aber
         nicht über ein entsprechendes Reichsterritorium und daher auch noch nicht über Sitz
         und Stimme im Fürstenrat des Reichstags. Die alteingesessenen Reichsfürsten fassten
         es als Affront auf, dass der Kaiser ihnen einen Prinzipalkommissar zumutete, dem sie
         höchste Ehrerbietung entgegenbringen sollten, obwohl er geringeren Standes war als
         sie selbst. Zugleich wehrten sie sich mit allen Mitteln dagegen, einen Titularfürsten
         wie Thurn und Taxis in ihren Kreis aufzunehmen. Es wurde allgemein als peinlicher
         Verstoß gegen die ständische Ordnung empfunden, dass Alexander Ferdinand den Kaiser
         gegenüber dem Reichstag vertrat, zu dem er selbst aber gar keinen Zutritt hatte. Das
         widersprach der Logik der ständisch-hierarchischen Ordnung eklatant. Alles musste
         also darangesetzt werden, der Familie Thurn und Taxis die solenne Introduktion in die Fürstenkurie des Reichstags zu ermöglichen. Dieses Ziel hatte für Maria Theresia
         höchste politische Priorität.
      

      Im reichspolitischen Geschäft galt Alexander Ferdinand zwar als faul und inkompetent;
         es hieß, sein Gewicht sei moins que zéro – geringer als Null.[124] Aber darauf kam es nicht an. Die eigentliche Arbeit machte seit 1745, und zwar höchst
         geschickt und erfolgreich, sein Stellvertreter, der Konkommissar Carl Joseph von Palm,
         ein engagierter bürgerlicher Aufsteiger der zweiten Generation, der sich bereits unter
         Karl VI. und dann unter Maria Theresia selbst in vielerlei diplomatischen Diensten
         äußerst verdient gemacht und sogar eine Avance Karls VII. mit dem Hinweis auf seine
         Bindung an das Erzhaus ausgeschlagen hatte.[125] Als loyaler, versierter und ambitionierter Diplomat vertrug sich Palm mit seinem
         indolenten Vorgesetzten, dem Prinzipalkommissar, nicht immer gut. Palm machte sich
         Sorgen wegen dessen enger Beziehungen zu Gegnern des Hauses Habsburg und beschwerte
         sich über dessen häufige und lange Abwesenheiten vom Reichstag. Auch um Fragen des
         zeremoniellen Umgangs, ein Dauerthema in Regensburg, kam es immer wieder zu Konflikten
         zwischen Palm und dem Fürsten von Thurn und Taxis, deren Gattinnen sich überdies gegenseitig
         nicht leiden konnten. Vor diesem Hintergrund ist es wenig überraschend, dass der hochmotivierte
         und erfolgreiche Palm früher oder später einer Intrige zum Opfer fiel. Bei aller Kompetenz
         hatte er eine Grundregel höfischer Klugheit außer Acht gelassen, nämlich sich nie
         auf seine fachlichen Qualitäten zu verlassen, sondern stets den Neid der Konkurrenten
         in Rechnung zu stellen. Deshalb war es geraten, von seinen Verdiensten kein Wesens
         zu machen, ja sie am besten sogar anderen zuzuschreiben.[126] Auch mangelte es ihm offenbar an der nötigen Geschmeidigkeit; man warf ihm hartnäckigen Eigensinn vor.[127] Thurn und Taxis jedenfalls gewann die Überzeugung, Palm hintertreibe seine Einführung
         in den Fürstenrat – wofür sich in den Quellen allerdings keine Anhaltspunkte finden,
         im Gegenteil.[128] Drahtzieher dieser Beschuldigungen scheint ein überaus emsiger und ehrgeiziger Funktionär
         der Taxis’schen Post namens Lilien gewesen zu sein, der sich wenig später um den systematischen
         Ausbau der Schwarzen Kabinette verdient machte.[129] Jedenfalls drohte Thurn und Taxis dem Kaiserpaar mit seinem Rücktritt vom Amt des
         Prinzipalkommissars, wenn Palm nicht vom Reichstag entfernt würde. Palm, im Bewusstsein
         seiner untadeligen Loyalität und seiner allseits bekannten Verdienste um das Erzhaus,
         war empört, reiste nach Wien und legte sein Schicksal den beiden Majestäten zu Füßen.[130] Das brachte diese in eine äußerst unbehagliche Lage, denn in der Tat wurden die
         Verdienste Palms selbst von seinen Gegnern nicht geleugnet.[131] Doch Maria Theresia handelte gemäß der Logik der ständischen Gesellschaft. Sie entschied
         sich für den Fürsten und ließ den verdienten bürgerlichen Diener fallen. Palm zog
         sich daraufhin tief gekränkt auf seine Güter zurück und nahm fortan kein kaiserliches
         Amt mehr an. Thurn und Taxis hingegen setzte mit Unterstützung Maria Theresias kurz
         darauf die lang ersehnte feierliche Einführung in den Fürstenrat durch.[132]
      

      Die Geschichte ist in verschiedener Hinsicht signifikant; sie zeigt die Prioritäten
         der Kaiserin-Königin. Nämlich erstens: Reichspolitik war habsburgische Hauspolitik
         mit Reichsmitteln, nicht eine auf das Reich als politisches Ganzes ausgerichtete Politik.
         Zweitens: Maria Theresia war die entscheidende Akteurin dabei; an sie richteten die
         Beteiligten ihre Schreiben; der Kaiser wurde, wenn überhaupt, dann erst später hinzugezogen.[133] Und drittens: Auf der Ebene des Reiches wog für Maria Theresia der Inhaber eines
         Erbamtes und verschwägerte Aristokrat – trotz erwiesenermaßen brüchiger Loyalität –
         schwerer als der zuverlässige und arbeitsame, aber eben doch austauschbare Diener,
         so zuverlässig er seine reichspolitische Arbeit auch erledigen mochte. Es war für
         sie in diesem Fall vernünftiger, der ständischen Logik des Reichsverbandes zu folgen
         als der Logik individuellen Verdienstes. Damit praktizierte sie im Hinblick auf das
         Reich genau die traditionelle Strategie, die es in den Erbländern zur selben Zeit
         zu überwinden galt – wo es nämlich darum ging, ein völlig neues Systema zu etablieren.
      

   
      
         V

         REFORMEN
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_018.jpg]

         Abb. 18: Kaiserliche Vorstellungsuhr der Gebrüder Knaus aus Darmstadt. Wien, Hofburg, Präsidentschaftskanzlei
         

      

      
         Der Staat als Maschine
         

      

      Im Oktober 1750 ließ Landgraf Ludwig VIII. von Hessen-Darmstadt eine staunenerregende
         Gabe nach Schönbrunn bringen, um dem Kaiserpaar zu seinem doppelten Jubiläum zu gratulieren –
         Maria Theresia zum zehnten Jahrestag ihrer Thronbesteigung in den Erbländern und Franz
         Stephan zum fünften Jahrestag seiner Kaiserkrönung. Es handelte sich um einen fast
         zwei Meter hohen und über 100 Kilogramm schweren silbernen Wunderautomaten, eine gigantische,
         von Rocaillen, Figuren und Herrschaftssymbolen geradezu überwucherte Prunk-Spieluhr,
         die noch heute in den Repräsentationsräumen des österreichischen Bundespräsidenten
         zu sehen ist (Abb. 18).[1] Der Clou dieses Wunderautomaten besteht in einer Guckkastenbühne in der Mitte unterhalb
         des Zifferblatts. Darauf spielt sich, wenn man die Uhr in Gang setzt, eine komplexe,
         musikalisch untermalte Vorstellung ab. Vor dem Hintergrund einer Triumpharchitektur
         ziehen von rechts und links Kaiser und Kaiserin auf, denen Repräsentanten dreier Länder
         ihre Herrschaftsinsignien darbringen: Franz erhält die Reichskrone, Maria Theresia
         die Kronen von Ungarn und Böhmen. Dann naht das Unglück in Gestalt eines Dämons der
         Zwietracht und des Hasses, der drohend aus dunklen Wolken über den Häuptern des Paares
         erscheint. Doch göttliche Hilfe ist nicht weit; von der anderen Seite des Himmels
         schwebt der Erzengel Michael mit dem Flammenschwert herunter und vertreibt den teuflischen
         Genius. Zum Schluss tritt Klio, die Muse der Geschichte, auf und schreibt mit goldenen
         Lettern die Worte Vivant Franciscus et Theresia an den Himmel, Lorbeerkränze senken sich auf das Kaiserpaar herab und triumphale
         Fanfaren erklingen. Das Ganze erscheint wie eine extrem elaborierte, höfisch-barocke
         Version der szenischen Vorstellungen an den Turmuhren mancher Städte. Man wird erinnert
         an die Nürnberger Frauenkirche, deren Uhrwerk jeden Tag um zwölf Uhr mittags die Figuren
         der sieben Kurfürsten hervortreten und um die goldene Figur des Kaisers kreisen lässt.
      

      Die bizarre Vorstellungsuhr, die der hessische Landgraf von seinen Hofuhrmachern Ludwig und Friedrich Knaus hatte
         konstruieren lassen, war ein Zeichen der Ergebenheit gegenüber dem Kaiserhaus, wie
         es die Welt noch nicht gesehen hatte. Nicht nur wegen ihrer schieren Größe und ihres
         materiellen Wertes – man schätzte ihn auf 80.000 Gulden –, sondern vor allem wegen
         der Spitzenleistung der Uhrmacherkunst, deren erstaunliche Präzision hier ganz in
         den Dienst der Verherrlichung des Hauses Habsburg gestellt wurde, stellte die Kayserliche Vorstellungsuhr jede andere Gabe an Kostbarkeit und Originalität in den Schatten. Die Motive des
         Landgrafen waren allerdings nicht völlig uneigennützig. Er hoffte, dass Maria Theresia
         im Gegenzug alte Hausschulden aus dem Dreißigjährigen Krieg in Höhe von 300.000 Gulden begleichen werde. Anlässlich
         der Übergabe der Uhr ließ er seinen Gesandten mit ihr darüber verhandeln, allerdings
         ohne Erfolg. Immerhin wurde seine aufwendige Gabe später durch die Verleihung eines
         kaiserlichen Regimentskommandos belohnt, während sein Hofuhrmacher Zeit seines Lebens
         auf den Kosten für die Uhr sitzenblieb.[2] Sie wurde später in der Schatzkammer der Burg aufbewahrt, wo Besucher von Stand
         sie sich vorführen lassen konnten.[3]
      

      Mechanische Wunderwerke wie die Kayserliche Vorstellungsuhr faszinierten die Zeitgenossen im Allgemeinen und das Kaiserpaar im Besonderen. Franz
         Stephan hatte ein physikalisch-mathematisches Kabinett angelegt, in dem er kostbare
         astronomische Uhren und Automaten aller Art versammelte. Friedrich Knaus, den Schöpfer
         der Vorstellungsuhr, stellte er später selbst als Hofmechanicus für dieses Kabinett
         ein. Knaus konstruierte unter anderem eine Schreibmaschine und präsentierte sie dem Kaiser zu seinem fünfzehnten Thronjubiläum: einen Automaten
         in einem weltkugelförmigen Gehäuse, gekrönt von einer kleinen silbernen Frauenfigur,
         die mit Feder und Tinte zierliche Buchstaben auf eine Tafel zu schreiben in der Lage
         war.[4] Die kenntnisreiche Förderung durch Franz Stephan machte Wien zu einem Zentrum der
         europäischen Uhrmacherkunst. Der Hof zog einzelne geniale Gelehrte und Mechaniker
         an, meist Geistliche oder Laienbrüder, die sich im Kloster mit der Konstruktion astronomischer
         Uhrenautomaten befassten und ihre Meisterwerke dem Kaiserpaar zum Geschenk machten
         (wofür sie mit Pensionen und Gnadengaben belohnt wurden).[5] Auch Maria Theresia begeisterte sich für solche mathematischen Kunststücke und curieusen Machinen und besaß mehrere außergewöhnliche astronomische Prunkuhren.[6] Physikalische und geometrische Grundbegriffe hatte sie als Schülerin von dem Hofmathematiker
         Marinoni, Leiter der Sternwarte und Direktor der Wiener Akademie für Geometrie und
         Kriegswissenschaften, vermittelt bekommen. Der Oberstkämmerer Khevenhüller berichtet
         mehrfach davon, dass sie der Hofgesellschaft seltene Automaten vorführen ließ. So
         erwähnt er 1745 drei erstaunliche Maschinen in Menschengestalt, die sich scheinbar
         ohne äußeren Antrieb von allein bewegten und allerlei Tätigkeiten ausführten. Maria
         Theresia ließ den Mechaniker, der diese Maschinenmenschen auf dem Wiener Alten Markt
         gezeigt hatte, nach Schönbrunn kommen und dort eigens eine Hütte errichten, damit
         er sie der Hofgesellschaft präsentieren konnte.[7]
      

      Womöglich noch staunenswerter waren die Wunderwerke, die der königlich-ungarische
         Hofkammerrat Wolfgang von Kempelen in seinen Nebenstunden für den Kaiserhof konstruierte.
         Er schuf alle möglichen mechanischen Geräte – von den Wasserspielen im Park von Schönbrunn
         bis hin zu einer speziellen mechanisch verstellbaren Liege für die im Alter unbeweglich
         und rheumatisch gewordene Kaiserin.[8] Sein größter Coup aber war der schachspielende ‹Türke›, den er 1769 unter allgemeinem
         Applaus bei Hof vorführte. Bei dem Schachspieler handelte es sich allerdings um einen
         Trick: In dem Gehäuse war ein Mensch verborgen, der die Schachzüge des Automatenmenschen
         dirigierte. Doch das konnte Kempelen damals zunächst erfolgreich geheim halten. Dass
         sein Publikum es für möglich hielt, eine menschliche Intelligenzleistung wie das Schachspiel
         kausal-mechanisch nachzubilden, zeigt, welch erstaunliches Zutrauen man zur mechanischen
         Kunst hatte. Von mechanischen Modellen erwartete man, dass sie alle Vorgänge der physischen
         Welt imitieren und damit durchschaubar machen könnten. Wenn am Modell eines astronomischen
         Uhrwerks ablesbar war, wie die Bewegungen der Himmelskörper funktionierten, warum
         sollte es dann nicht auch möglich sein, anhand mechanischer Modelle zu verstehen,
         wie Lebewesen funktionieren, die sich ja auch von ganz allein bewegen, ohne dass eine
         äußere Antriebskraft zu sehen ist? Die Naturwissenschaft des 17. Jahrhunderts hatte
         das Weltbild nachhaltig «mechanisiert», das heißt, die gesamte materielle Welt nach
         Gesetzen der mechanischen Kausalität zu verstehen gelehrt. Danach erschien das ganze
         Universum als eine Art Uhrwerk, das nach ewigen Naturgesetzen gemäß der weisen Konstruktion
         eines göttlichen Uhrmachers, einmal aufgezogen, mit großer Regelmäßigkeit von allein
         läuft, so dass man zu dessen Erklärung weder auf verborgene innere Absichten zurückgreifen
         noch an Wunder glauben muss. Diese mechanistische Weltsicht blieb zwar nicht unwidersprochen,
         sie war aber lange Zeit die dominierende und trug zu der großen Faszination bei, die
         von all diesen menschengemachten Automaten ausging – von den astronomischen Uhren,
         die die Himmelsbewegungen simulierten, über die Männleinlaufen an den Kathedralen und Rathaustürmen bis hin zu Jahrmarktspuppen, die scheinbar selbstständig
         Hanswurst-Kunststücke vorführten.
      

      Die Kayserliche Vorstellungsuhr wirkt aus heutiger Sicht bizarr, weil sie vieles in einem ist: Herrschaftssymbol
         und Huldigungsgabe, Prunkobjekt der Silberschmiedekunst, physikalisches Präzisionsgerät,
         aber auch Spielzeug für Erwachsene mit Anklängen an eine Jahrmarktsbelustigung. Doch
         für die damaligen Zeitgenossen waren die Sphären von Wissenschaft und Fürstenhof,
         Kunst und Handwerk nicht so klar getrennt wie heute. Naturwissenschaftliche Experimente
         wurden oft als Spektakel im adeligen Salon oder auf dem städtischen Marktplatz vorgeführt.
         Die gesamte Wissenskultur befand sich in einem tiefgreifenden Umbruch. Die größten
         technischen Fortschritte verdankten sich dem Zusammenwirken von althergebrachter spekulativer
         Gelehrsamkeit und gemeinem Handwerk, von «hoher» Mathematik und «niederer» Mechanik.
         Die experimentellen Naturwissenschaften waren noch nicht fest an den Universitäten
         etabliert; die neue Art der Forschung war noch kaum professionalisiert und methodisch
         standardisiert, sondern spielte sich an Höfen, in Klöstern und Werkstätten, Sozietäten
         und Akademien ab. Jeder Interessierte, auch Frauen und Kinder, konnte daran teilhaben.
      

      Neue mechanische Geräte aller Art spielten dabei eine Schlüsselrolle. Das Uhrwerk,
         anschaulichstes Idealbild einer von selbst laufenden Maschine, war die Lieblingsmetapher
         der Zeit und das erkenntnisleitende Modell schlechthin. Kein Geringerer als René Descartes
         hatte sie in der Philosophie prominent gemacht. Auf allen Gebieten des Wissens hatte
         der Begriff ‹Maschine› Hochkonjunktur. Im 18. Jahrhundert sprach man beispielsweise
         von der tierischen oder menschlichen Maschine, wenn man den lebendigen Körper meinte. Und nicht nur in Physik, Medizin und Theologie,
         auch in der Politik hielt die Maschinenmetapher Einzug. Das lag schon deshalb auf
         der Hand, weil man seit der Antike das Gemeinwesen stets mit einem lebendigen Körper
         verglichen hatte. Wenn man den Körper als Maschine betrachtete, dann auch den politischen
         Körper. Als nun die Lehre vom Gemeinwesen, die Politica, neuerdings mit einem geradezu mathematischen Gewissheitsanspruch, more geometrico, auftrat, lag es nahe, sich dort ebenfalls auf das Uhrwerk als Modell und Metapher
         des Staates zu stützen.[9] Schon Thomas Hobbes hatte seine streng materialistisch-mechanistische Staatstheorie
         auf diese Metapher gegründet.[10]
      

      Im deutschen Raum verdankte das Ideal vom Fürstenstaat als einer wohl eingerichteten Maschine seine große Prominenz dem Thüringer Johann Heinrich Gottlob Justi, einem Universalgelehrten
         und Projektemacher, der zu Beginn der 1750er Jahre in Wien eine ebenso rasante wie
         kurze Karriere machte. Justi hatte im lutherischen Wittenberg Jura und das noch junge
         Fach Kameralwissenschaften studiert und war 1750 an das Theresianum, die 1746 von
         Maria Theresia gegründete Adelsakademie, berufen worden, nicht ohne vorher rasch zum
         Katholizismus konvertiert zu sein.[11] Justi gilt als der große Systematiker der österreichischen Kameralistik. Dieser
         Wissenszweig befasste sich seit Mitte des 17. Jahrhunderts mit der Frage, wie man
         die fürstliche Schatzkammer – modern gesprochen: die Staatskasse – durch die gezielte
         Nutzung aller möglichen Finanzquellen, nicht zuletzt durch die Förderung der Wirtschaftskraft
         der Untertanen und ein wohldurchdachtes Steuersystem, effizienter und nachhaltiger
         füllen könne.[12] Justi bearbeitete diese Fragen erstmals in einer streng systematischen Ordnung,
         die er von dem damals hochberühmten Philosophen Christian Wolff übernommen hatte.
         Damit fand die Kameralistik den Anschluss an die deutsche Modephilosophie des 18. Jahrhunderts, die Naturrechtslehre, die sich mit
         den Grundlagen aller menschlichen Ordnung befasste, von Ehe und Familie über das bürgerliche
         Gemeinwesen (societas civilis) bis hin zum Völkerrecht.[13] Justis Lehrbuch der Staatswirtschaft (1754) erfüllte die neuen Ansprüche an die
         Kameralistik als eine wissenschaftliche Disziplin; es fand großen Anklang auch bei
         Maria Theresias Ministern und wurde zur Instruktion der Beamten an die lokalen Verwaltungsbehörden
         verteilt.[14]
      

      Schon bei seiner Antrittsvorlesung am Theresianum lehrte Justi, dass man den Staat
         wie eine Maschine betrachten müsse, deren Wirkung allein von der systematischen Ordnung
         aller seiner Tätigkeiten abhängt: Die grosse Einrichtung des gemeinen Wesens ist eine Maschine, davon alle Theile, alle
               Räder, alle Triebfedern übereinstimmen müssen.[15] Der Regent, so schrieb er, muß der Werkmeister, die erste Triebfeder oder die Seele seyn, wenn man so sagen kann,
               die alles in Bewegung setzet.[16] Deshalb sei die unumschränkte monarchische Regierungsform die beste von allen. Denn
         die Staatsmaschine dürfe und könne nur von einem allein in allen ihren Teilen überblickt
         und in ihrer Ordnung erhalten werden. Der Regent könne zwar nicht alle Einzelheiten
         selbst beurteilen, sondern müsse sich darin auf die Berichterstattung seiner Minister
         und Bedienten verlassen. Er solle auch weder sein eigener Staatskanzler, noch sein oberster Justizpresident, noch sein Kriegsminister,
               noch sein Finanzpresident seyn.[17] Seine einzige Aufgabe sei es vielmehr, stets zu prüfen, ob deren Vorschläge mit
         dem entworfenen Regierungsplan und mit dem allgemeinen Endzwecke des Staats übereinstimmen. Das allerdings setzte voraus, dass der Staat erst einmal in eine vollkommene Ordnung
         gebracht werde. Genau darin sah Justi die erste Aufgabe eines weisen Regenten, und
         dazu gab er selbst in seinen Vorlesungen und Schriften alle nötigen Handreichungen.
         Sei die Maschine aber einmal vernünftig und systematisch konstruiert, dann brauche
         es nichts weiter, als ihren ordentlichen Lauf zu überwachen: Die Maschine wird von selbst gehen und alle Kräfte und Thätigkeit zeigen, deren sie
               fähig ist.[18]
      

      Der höchste und allgemeinste Grundsatz, nach dem der Regent die Staatsmaschine zu
         konstruieren habe, sei deren Endzweck, nämlich Stärke und Glückseligkeit des Staates. Sobald ein gewisser Endzweck vorhanden ist,
               höret alles Willkührliche der Ordnung auf, und die Dinge müssen diesem Endzwecke gemäß
               geordnet werden. Alle Ordnungen, welche zu diesem Endzwecke gar nichts, oder nur wenig
               beytragen, sind wirkliche Unordnungen, ob sie gleich […] in einem anderen Verhältnisse
               allerdings als Ordnungen angesehen werden könnten. Der Endzweck der staatlichen Stärke und Glückseligkeit – was das genau war, definierte
         allerdings im Zweifelsfall der Regent – diente als absoluter Maßstab, an dem sich
         alles Altüberkommene und Bestehende, alle Traditionen, Gewohnheiten, Privilegien und
         Freiheiten messen lassen mussten. Was für ein weites Feld eröffnet sich hier nicht, tausend Bemerkungen über die Einrichtungen
               der Staaten in ihren politischen und geistlichen Verfassungen zu machen, die, wenn
               man sie aus diesem Gesichtspuncte betrachtet, weiter nichts als schöne und ordentliche
               Unordnungen sind. Jedoch diese Seite zu berühren ist die allerzärtlichste; und nichts
               ist so gefährlich als tief eingewurzelte Vorurtheile zu bestreiten.[19]
      

      Justi wusste, wovon er sprach. Er hatte zu Beginn der 1750er Jahre in den Erbländern
         aus der Nähe beobachtet, wie Maria Theresia und ihr Minister Haugwitz gegen alle Widerstände
         ein Neues Systema der Staatsverwaltung zu implementieren versuchten. Allerdings war Justis Staatsmaschinenideal
         eher von Haugwitz’ Reformpolitik inspiriert als umgekehrt, denn seine Schriften entstanden
         erst nach dem großen Reform-Coup von 1748/49. Und dass dem tatsächlich ein solches
         theoretisches Generalprogramm zugrunde lag, ist zu bezweifeln. Doch Justi – und viele
         andere zeitgenössische Autoren – deuteten die Reformpraxis als planmäßiges Vorgehen,
         das zum Ziel habe, die Staatsverwaltung zu einem vollkommen einheitlichen, hierarchisch
         durchstrukturierten Zweck-Mittel-System umzugestalten, in dem sich jedes einzelne
         Element durch seinen Beitrag zum Endzweck zu rechtfertigen hatte und keinem Teil gestattet
         war, seine eigenen Absichten und Sonderinteressen zu verfolgen. Justi und nach ihm
         viele andere Staatswissenschaftler taten im Grunde nichts anderes, als die Vielzahl
         der alten und neuen Staatsaufgaben in eine systematische gedankliche Ordnung zu bringen.
         Sie behandelten den Staat wie ein philosophisches Lehrgebäude, das aus wenigen allgemeinen
         Axiomen schrittweise alle einzelnen Lehrsätze abzuleiten erlaubt: ein Systema. Dieser Lieblingsausdruck der Reformer stammte aus der Philosophie und hatte mit
         der Praxis des Regierens und Verwaltens nicht viel zu tun. Doch der Begriff des Systems
         und das dahinter stehende Bild des gleichmäßig von selbst laufenden Uhrwerks entfalteten
         eine außerordentliche Suggestivkraft. Es waren unmittelbar einleuchtende Legitimationsformeln,
         um mit dem mächtigen, altehrwürdigen Herkommen aufzuräumen. Sie prägten und polarisierten
         die öffentlichen Debatten, die in der zweiten Jahrhunderthälfte über die Reformpolitik
         geführt wurden.
      

      
         Alte Gewohnheiten
         

      

      Die Erbländer waren alles andere als ein wohleingerichtetes Uhrwerk, sie waren ja
         nicht einmal ein Ganzes, nicht ein Staat. Aus der Perspektive von Leuten wie Justi war da nichts als Unordnung, ein
         undurchdringlicher Wirrwarr von konkurrierenden Herrschaftsinhabern und Autoritäten,
         zahllosen Kanzleien, Ämtern, Räten und Kommissionen, und zwar für die einzelnen Länder
         oder Ländergruppen jeweils andere. Seit dem 16. Jahrhundert hatten sich die Institutionen
         immer mehr vervielfältigt, waren aufgespalten und ergänzt worden, entsprechend der
         wechselhaften Geschichte der Länder, die unter den jeweiligen Erben mehrfach neu aufgeteilt
         und umgruppiert worden waren. Es gab auch keine eindeutigen sachlichen Zuständigkeiten,
         sondern Justiz, Militär, Finanzen, Beziehungen zu auswärtigen Potentaten und Familienangelegenheiten –
         all das lag weitgehend ungetrennt in mehreren verschiedenen Händen, so dass Kompetenzstreitigkeiten
         allgegenwärtig waren. Dem Wirrwarr innerhalb der einzelnen Länder entsprach das Durcheinander
         auf der zentralen Ebene in Wien, wo doch in der Hand der Monarchin eigentlich alle
         Räder der Staatsmaschine durch einen großen Hebel in Gang gesetzt und kontrolliert
         werden sollten.
      

      Doch was aus der Perspektive des neuen mechanistischen Staatsprogramms schiere Unordnung
         war, hatte eben seine eigene Logik, und dieser Logik war auch die habsburgische Dynastie
         lange Zeit durchaus zu ihrem Vorteil gefolgt. Es gab nämlich keinen klaren und eindeutigen
         Gegensatz zwischen den Interessen von Monarch und Ständen. Die Historiker haben lange
         Zeit die Geschichte des «ständestaatlichen Dualismus» allzu einfach erzählt: hier
         der Kampf der monarchischen Zentralgewalt um den Aufbau des modernen Gesamtstaates,
         dort der zähe und illegitime Widerstand der mächtigen privilegierten Stände – oder
         anders gesagt: hier das öffentliche Staatsinteresse, vertreten von den Monarchen, dort die privaten Partikularinteressen, vertreten von den großen Adelsfamilien in den Ländern. Diese
         Gegenüberstellung von Öffentlich und Privat ist ein Anachronismus des 19. Jahrhunderts.
         Tatsächlich lagen die Dinge viel komplizierter. Auch die Herrscherdynastie war ja
         zunächst einmal eine (wenn auch durch sakrale Weihe herausgehobene) Hochadelsfamilie
         unter anderen und hatte sich erst allmählich über die Jahrhunderte gegen die vielen
         adeligen Herrschaftskonkurrenten durchgesetzt. Bei den Habsburgern spielten dabei
         der Abwehrkampf gegen die Osmanen und die Verteidigungskriege gegen Ludwig XIV. eine
         wesentliche Rolle, ebenso wie die Niederschlagung der protestantischen Bewegungen
         in Böhmen und Österreich und die erfolgreiche Rekatholisierungspolitik nach dem Dreißigjährigen
         Krieg. Doch der Ausbau der habsburgischen Herrschaft beruhte nicht zuletzt darauf,
         dass die Habsburger sich die anderen großen Adelsfamilien durch ein feingesponnenes
         Netz von Leistungen und Gegenleistungen verpflichtet hatten. Die ganze Herrschaftsordnung
         beruhte auf dem Grundsatz do ut des. Die Magnatenfamilien in den Erbländern herrschten auf ihren riesigen Gütern unangefochten
         über ihre eigenen Untertanen, aber nicht nur das: Sie bekleideten auch die hohen Ämter
         bei Hof, in den Zentralbehörden, beim Militär und in der Kirche, von denen es eine
         große und unüberschaubare Vielzahl gab. Die gemeinsame soziale Logik, die die Adelsfamilien
         (und nicht nur sie) mit den Habsburgern selbst grundsätzlich teilten, war eine Logik
         von Haus und Familie. Es ging um die generationenübergreifende Beförderung von Stamm, Rang und Namen;[20] alles andere war stets Mittel zu diesem Zweck. Nach dieser Logik aber stand die
         standesgemäße Versorgung von Familienmitgliedern im Vordergrund, nicht die Verfolgung
         irgendwelcher abstrakter Staatszwecke. Kurz gesagt: Es galt Ämter für Personen zu
         finden und nicht Personen für Ämter. Diese soziale Logik prägte die Struktur aller
         Institutionen, vom höchsten Amt bis zum geringsten.
      

      Sie prägte vor allem auch das Verhältnis der einzelnen Erbländer zur Monarchie. Ein
         ‹Land› – davon war am Beispiel Ungarns schon ausführlich die Rede – definierte sich
         als politische Einheit seit dem ausgehenden Mittelalter über die Landstände, also
         Adelsfamilien, geistliche Korporationen und Städte, die mehr oder weniger regelmäßig
         auf Landtagen zusammentraten, um mit dem Vertreter der Krone über Steuern und Beschwerden
         aller Art zu verhandeln.[21] Da die bewilligten Finanzhilfen aber kaum je pünktlich und vollständig einliefen
         und auch nie ausreichten, wurde die Krone zunehmend zur Schuldnerin und musste ihre
         eigenen Einkunftsquellen, wie Bergwerke oder Zölle, mehr und mehr an die Stände verpfänden.
         Die Ständekorporationen aber wurden von den großen eingesessenen Adelsfamilien dominiert,
         die traditionell auch den Landeshauptmann oder Landmarschall stellten und alle wichtigen
         Hofämter besetzten. In diesem Verhältnis waren beide Seiten aufeinander angewiesen
         und profitierten zugleich wechselseitig voneinander: das Kaiserhaus ebenso wie die
         großen Familien. Doch verschiedene Faktoren, wie die Vorteile der Kaiserwürde und
         vor allem die Siege gegen die Osmanen, die den Habsburgern riesige Landgewinne beschert
         hatten, verschoben die Gewichte allmählich zu Gunsten des Herrscherhauses. Es wurde
         immer attraktiver für die Adelsfamilien, sich mit dem Erzhaus gutzustellen. Das ist
         nicht zuletzt an der gewandelten Selbstdarstellung der erbländischen Stände abzulesen.
         Sie setzten sich um 1700 zunehmend dadurch selbst in Szene, dass sie dem Kaiser Denkmäler
         errichteten oder ihm auf andere Art symbolisch huldigten, um sich in seinem stetig
         wachsenden Glanz zu sonnen.[22] Umgekehrt konnte aber auch das Erzhaus ohne die Magnaten schlicht nicht auskommen,
         denn ohne sie waren die Länder nicht zu regieren, ohne sie war an ihre reichen Ressourcen
         nicht heranzukommen.
      

      Die Einkünfte, über die ein Herrscher damals verfügte – so auch Maria Theresia zu
         Beginn ihrer Regierung – waren grundsätzlich von zweierlei Art: Cameralia und Contributionalia. Die Cameralia bestanden in all dem, was dem Herrscherhaus aus seinen eigenen Ländereien,
         den Krondomänen, und aus allen möglichen Regalien und Vorrechten zufloss: aus Berg-,
         Münz- und Zollrechten, Taxen und Gebühren sowie indirekten Steuern auf Güter aller
         Art, vom Bieraufschlag bis zum Fleischkreuzer. Die Contributionalia hingegen waren Steuern, die die Krone von den Landständen immer aufs Neue erbitten
         musste und mit denen vor allem die Kriege finanziert wurden. Über diese Kontributionen
         wurde auf Landtagen verhandelt. Zwar konnten sich beide Seiten dabei schwer über die
         ungeschriebenen Regeln der Wechselseitigkeit hinwegsetzen – wenn die Krone um Hilfe
         bat, konnten die allergehorsamsten Stände sich kaum der Bewilligung entziehen. Doch der springende Punkt war: Diese
         Steuern gelangten nie wirklich in die Verfügungsgewalt der Krone. Die Stände selbst
         waren es, die die bewilligten Summen auf ihre eigenen Untertanen umlegten, sie eintrieben,
         verwalteten und zum größten Teil auch wieder ausgaben, nämlich für die Aufstellung
         und Unterhaltung von Truppen, die sie für den habsburgischen obersten Kriegsherrn
         ins Feld schickten, aber nicht allein dafür. Schon der Begriff «Staatseinkünfte» ist
         also irreführend. So etwas wie einen Gesamtetat oder eine gesamtstaatliche Buchführung
         gab es nicht. Keine Hofstelle hatte einen Überblick über sämtliche Einkünfte und Verbindlichkeiten
         der Monarchie.
      

      Die Behörden, die die Kontributionen verwalteten, waren die Kanzleien der jeweiligen
         Länder. Jedes Land (bzw. jede Ländergruppe) besaß in Wien eine eigene Behörde mit
         einer eigenen Geschichte. Es gab eine österreichische, eine böhmische und eine ungarische
         Hofkanzlei, eine für Siebenbürgen, eine für die italienischen Territorien und eine
         für die Niederlande. Die Reichshofkanzlei, das Organ des Kaisers als Reichsoberhaupt,
         von der schon die Rede war, spielte wiederum eine eigene Rolle.[23] Die Hofkanzleien hatten aber keineswegs nur die Aufgabe, die Finanzen des betreffenden
         Landes zu verwalten; sie waren zugleich Gerichtshöfe, oberste Regierungsstellen und
         außerdem auch für die Beziehungen zu bestimmten auswärtigen Potentaten zuständig.
         Die Spitzenämter dieser Kanzleien hatten einen janusköpfigen Charakter, denn die Kanzler
         wurden zwar von der Krone bezahlt, vertraten aber sowohl die Krone gegenüber dem Land
         als auch das Land gegenüber der Krone – von den Interessen ihrer eigenen Familie ganz
         zu schweigen.[24] Sie waren die Scharniere, die beide Seiten miteinander verbanden. Die ungarische
         und die böhmische Hofkanzlei befanden sich in den Händen mächtiger Magnatenfamilien,
         was sie eher zu Konkurrenten als zu Werkzeugen der Krone machte. Seit Ende des 17. Jahrhunderts
         residierten sie in Wien in prachtvollen Barockpalais, die in doppelter Hinsicht repräsentativen
         Charakter besaßen: Sie verkörperten die Autonomie dieser Länder und stellten zugleich
         Reichtum und Selbstbewusstsein der jeweiligen Kanzler und ihrer Familien demonstrativ
         zur Schau.[25] So residierten die ungarischen Hofkanzler – zu Maria Theresias Regierungszeit waren
         das Männer aus den Magnatenfamilien Batthyány, Nádasdy, Pálffy und Esterházy – in
         einem prunkvollen Palais in der Bankgasse, das nach den Plänen des großen Barockbaumeisters
         Johann Bernhard Fischer von Erlach errichtet worden war. Von demselben Architekten
         stammten auch die Pläne zu dem imposanten Palais in der Wipplingerstraße, in dem bei
         Maria Theresias Regierungsantritt die böhmische Hofkanzlei untergebracht war. Die
         österreichische Hofkanzlei residierte in einem von Johann Lukas von Hildebrandt entworfenen
         Palais am Ballhausplatz. Ebenso wie dort Amtsgebäude und Familienpaläste kaum zu trennen
         waren, ließen sich auch Amtsvermögen und Privatvermögen der großen Familien schwer
         voneinander unterscheiden. Die Spitzenämter brachten ihren Inhabern aus Amtsgefällen
         und anderen, informellen Quellen weit mehr ein, als die offiziellen Zahlen auf den
         Gehaltslisten des Hofzahlamtes verraten.
      

      Hingegen gab es nur ganz wenige Zentralbehörden, die diesen Namen verdienten und tatsächlich
         für alle Erbländer einschließlich Ungarns zuständig waren – von den niederländischen
         und italienischen Ländern ganz zu schweigen, die ohnehin stets separat verwaltet worden
         waren, wobei es auch unter Maria Theresia blieb. Die älteste einheitsstiftende Klammer
         des erbländischen Territorienbündels war die Hofkammer, also diejenige Stelle, wo
         sämtliche Kameraleinkünfte aus Prag, Pressburg, Brünn, Breslau, Graz und Innsbruck
         eigentlich zusammenlaufen sollten.[26] Tatsächlich war das aber längst nicht mehr der Fall. Viele Einkunftsquellen hatten
         die Habsburger seit Beginn des Jahrhunderts als Stammkapital an den «Wiener Stadt-Banco»
         abgetreten, der seither rund die Hälfte der Kameralgefälle verwaltete, ein halb städtisches,
         halb regierungsamtliches Kreditinstitut unter der Kontrolle einer Hofdeputation. Die
         Hofkammer, etabliert 1527, war unbeweglich und ohnmächtig wie ein in die Jahre gekommener
         Dinosaurier.[27] Ihr politisches Gewicht stand im umgekehrten Verhältnis zu ihrer Größe. Zwischen
         1682 und 1728 war die Zahl der Hofkammerräte von zehn auf achtundsechzig angewachsen,
         während die Höhe der verwalteten Ressourcen immer weiter geschrumpft war. Zentrale
         Sitzungen gab es ebensowenig wie eine Hauptbuchhaltung, stattdessen aber eine Vielzahl
         von Spezialkommissionen und Sonderreferaten. Niemand überschaute das Ganze. Signifikant
         ist auch, dass die Hofkammer als einzige zentrale Finanzbehörde der gesamten Monarchie
         nicht etwa in der Hofburg residierte, sondern im Vergleich zu den Länderkanzleien
         eher bescheiden – im Questenberghaus in der Johannesgasse – untergebracht war.
      

      An der Hofkammer lässt sich exemplarisch veranschaulichen, auf welche Art und Weise
         Maria Theresia die Strukturprobleme anging, die sich durch die desolaten Verhältnisse
         im Erbfolgekrieg offenbart hatten. Hier setzte sie erstmals, noch während des Krieges,
         eine Reorganisation ins Werk. Zu Beginn ihrer Regierung ließ sie zuerst einmal jede
         Beförderung und Neubesetzung der Hofkammerstellen aussetzen. Stattdessen bat sie den
         Grafen Starhemberg, den ehemaligen Finanzberater ihres Vaters, um seine Einschätzung
         der Lage. Dessen Stellungnahme fiel unumwunden kritisch aus und enthielt eine lange
         Reihe grundlegender Änderungsvorschläge. Aufschlussreich für die strukturelle Problematik
         ist aber das Referat, das der Präsident der Hofkammer, Graf Dietrichstein, am 26. Januar
         1745 selbst vorlegte.[28] Einig waren sich beide Minister darin, dass aus Kostengründen das Personal reduziert
         werden müsse. Doch der Kammerpräsident warnte davor, durch zu große Einschränkungen
         den ganzen Geschäftsgang zu gefährden. Das gelte vor allem dann, wann bei künftigen bestellungen ohne anderweitigen absichten auf recommendationes
               oder andere motiva extranea blos und allein auf die zu der function oder departement
               erforderliche qualitäten und experienz gesehen wird. Implizit räumte er damit ein, dass es bisher selbstverständlich gewesen war, die
         Ämter nach anderen als Leistungskriterien, nämlich aufgrund von persönlicher Fürsprache
         und externen Motiven, motiva extranea, zu vergeben. Wenn nun aber die Personen dem Geschäft auch gewachsen sein sollten,
         dann sei es erst recht erforderlich, möglichst vielen jungen Leuten den Weg in das
         Amt zu eröffnen. Denn bisher werde die Kameralwissenschaft nicht auf den Universitäten
         gelehrt, sondern müsse durch lange praxim und übung erworben werden. Das wiederum mache es erforderlich, die Kandidaten in das Amt allmählich
         hineinwachsen zu lassen. Zu Anfang seien sie dann bereit, für eine zum Leben nicht
         ausreichende Besoldung zu dienen, unter der stillschweigenden Bedingung, später in
         eine angemessen bezahlte Stellung aufzurücken. Um diese berechtigte Erwartung seien
         sie seit Maria Theresias Regierungsantritt aber betrogen worden: Es ist leicht zu ermessen, was diser durch etliche jahr […] genommene verschub für
               lamenti, clagen und überlauf, zum theil auch hinterstand der arbeit verursachet habe,
               so auch denen officianten nicht übel gedeutet werden kan. Die subalternen Hofkammerbedienten seien mittlerweile halb so gut besoldet wie die
         anderer Behörden, ja selbst schlechter als das niedere Hofpersonal, das immerhin freie
         Wohnung und Kleidung genieße. Das sei umso weniger tragbar, als es sich ja bei der
         Hofkammer um die einzige Behörde handele, die das alleinige königliche Interesse zu besorgen, dises auch gegen das politicum und
               militare zu verfechten, folgsam allseithigen haß zu tragen hat.[29]
      

      Die niedrige Besoldung und das geringe Ansehen der Hofkammer bedingten sich wechselseitig
         und hatten fatale Folgen. Denn ein Amt, das mit Autorität versehen sein sollte, benötigte
         an seiner Spitze nach der damals herrschenden Logik Stelleninhaber, die hohen Standes
         waren. Alle hochrangigen Kollegien bestanden jeweils aus einer Herren- und einer Ritter-
         bzw. Gelehrtenbank, das heißt, sie waren zur Hälfte aus Geburtsadel und zur Hälfte
         aus (nobilitierten) Gelehrten zusammengesetzt. Der Vorsitz lag immer bei einem Mitglied
         der Herrenbank. Geringe Besoldung machte die Hofkammerstellen nun aber für den Hochadel
         unattraktiv, weshalb der Präsident warnte, daß aus eben solcher ursach die ansehnlichere familien dahin nicht mehr aspiriren,
               sondern lieber zu politischen und landschaftsdiensten sich wenden. Auch ein weiteres Gutachten, verfasst vom Vizepräsidenten der Kammer, kam zu dem
         Schluss, dass die ansehnlichen Familien wieder stärker für die Herrenbank der Hofkammer interessiert werden müssten, denn
         es seind die mächtige anfechtungen von allen seiten gegen das camerale bekant, welchen
               das ansehen vornehmer familien mit ihrer adhaerenz viel ergiebigeren wiederstand als
               andere räthe thuen und viel kräftiger das camerale unterstützen können.[30] Mit anderen Worten: Die Monarchie sei bei der Aufbringung und Verwaltung der Kameraleinkünfte
         auf die Mitwirkung der Hochadelsfamilien mindestens ebenso angewiesen wie umgekehrt.
      

      Nachdem Maria Theresia diese und weitere schriftliche Voten eingeholt hatte, schrieb
         sie schließlich Ende August 1745 eigenhändig – in Form eines Handbillets – auf, wie sie die Hofkammer zukünftig eingerichtet haben wollte.[31] Gegen die Bedenken des Kammerpräsidenten reduzierte sie die Zahl der Ratsstellen
         drastisch und erhöhte dafür die Besoldungen, die aber einen numerus fixus insgesamt nicht überschreiten durften. Alle einzelnen Kommissionen wurden abgeschafft,
         stattdessen gab es künftig nur noch Plenarberatungen, die mindestens viermal in der
         Woche stattfinden sollten und bei denen niemand ohne ihre Erlaubnis fehlen durfte.
         Vertrat in den Beratungen jemand eine abweichende Meinung, so sollte er es schriftlich erinnern, damit nicht die zeit in unnuzen schwäzereyen passirt werde. Die einzelnen Räte, die Referenten, waren jeweils für bestimmte Länder zuständig,
         hatten aber alle zwei Jahre die Zuständigkeit zu wechseln, damit nicht, wie jetzo geschehen, der anhang in denen ländern zu starck an solche beständige referenten sich hänge. Münz- und Bergwerkssachen wurden aus der Kompetenz der Hofkammer ausgegliedert,
         Überschneidungen mit anderen Aufgaben als dem Rechnungswesen aufgehoben. Künftig sollte
         ein Hauptbuch aller Einnahmen und Ausgaben geführt und der Kaiserin eine jährliche
         Bilanz vorgelegt werden. Die vielen Amtsinhaber, die durch die Reform funktionslos
         wurden, durften allerdings – eine sehr signifikante Einschränkung – sowohl ihren Rang
         als auch ihre Einkünfte behalten. Damit aber selbe noch etwas zu thun haben, sollten sie die alten liegengebliebenen Rechnungen aufarbeiten. Für die Neubesetzung
         der Stellen waren Maria Theresia selbst alle Kandidaten, von den Räten bis auff die geringsten thürhütter […] die jüngste und beste vorzuschlagen. Schließlich schärfte sie ein, das keiner directe noch indirecte antheyl nehme an einigen gewinn, das sich alle von
               dem ersten bis geringsten nicht allein von eygennuz sondern auch von geschancknussen,
               sie mögten haben vor einnahmen was sie wollen, enthalten unter cassirung. Sie verlasse sich auf den Kammerpräsidenten, dass er standhaft und bald diese einrichtung zu stand bringe.
      

      Die Hofkammerräte berieten sich und erstatteten der Königin eine schriftliche Antwort.
         Darin heißt es, daß euer kgl. Mayestät das cammerwesen betreffende allergnädigste anordnung dero von gott
               erlangten höchsten talenten und ausnehmenden erleuchtung gemäß sei und man sie dafür nicht anderst als in tiefesten respect veneriren und preisen könne, auch alle Kräfte auf den schleunigen Vollzug der Anordnung richten werde.
         Übergangslos folgte auf diesen Lobpreis dann eine lange Reihe von Änderungsvorschlägen.
         Diese Verbindung von vollendeter Unterwürfigkeit in der Form mit unbeirrter Renitenz
         in der Sache entsprach durchaus den hergebrachten Gepflogenheiten. Maria Theresia
         fertigte indessen alle Einwände mit Randbemerkungen ab wie: Meine resolution ware khlar; Es ist kein unterschid zu machen noch ausnahm; Bleibt bei meiner resolution.[32] Wenig später, am 13. September 1745, wurde die Reform der Hofkammer in einem erneuten
         königlichen Handschreiben ohne wesentliche Änderungen definitiv festgesetzt.[33]
      

      Das war nicht die einzige Maßnahme zur Reform der Zentralbehörden, die Maria Theresia
         schon vor dem Ende des Erbfolgekrieges vornahm, aber an ihr lassen sich besonders
         gut einige charakteristische Züge ablesen, die ihr damaliges Handeln kennzeichneten:
         die Unbeirrbarkeit im Festhalten am einmal Beschlossenen, die Unempfindlichkeit gegenüber
         Schmeichelei, der starke Wille zur Überwindung von Widerständen aller Art, die Abneigung
         gegenüber langwierigen Konsensfindungsprozessen, die sie für unnützes Geschwätz hielt,
         die illusionslose Einschätzung ihrer adeligen Standesgenossen, aber auch die realistische
         Bereitschaft, auf deren Empfindlichkeiten eine gewisse Rücksicht zu nehmen. Typisch
         ist die Reform der Hofkammer allerdings auch insofern, als sie keineswegs, wie man
         annehmen könnte, der erste Auftakt zu einem planvollen und systematischen Reformprozess
         war, auf den dann in der Folgezeit schrittweise weiter aufgebaut worden wäre. Ganz
         im Gegenteil: Schon vier Jahre später wurde die Hofkammer aufs Neue umstrukturiert,
         nur um kurz darauf im Rahmen der großen Reformwelle zu völliger Bedeutungslosigkeit
         reduziert zu werden.[34]
      

      
         Ein neues System
         

      

      Der Erbfolgekrieg hatte die Strukturdefizite der Monarchie offenbart, so dass sie
         von niemandem mehr geleugnet werden konnten. Die Dynastie verfügte kaum über eigene
         Ressourcen, sondern war bei den Ständen hoch verschuldet; die Loyalität der hohen
         Amtsträger war gespalten; die Kontributionen für den Krieg flossen spärlich und versickerten;
         die Truppen ließen sich nicht disziplinieren. Es schien nicht möglich, auf neue Bedrohungen
         in der Zukunft sofort und effizient zu reagieren. Noch während des Krieges wurde daher
         eine Reorganisation des Militärwesens in Angriff genommen.[35] Doch es war klar, dass das Ganze viel grundsätzlicher angegangen werden musste.
         Unter den Konferenzministern war die Phantasie, wie man das anstellen sollte, begrenzt.
         Stattdessen bot sich der Monarchin ein aufstrebender schlesischer Verwaltungsbeamter
         mit seinen ehrgeizigen Denkschriften an. Er empfahl sich dadurch, dass er sein persönliches
         Karriereinteresse auf Gedeih und Verderb mit dem Interesse der Dynastie verknüpfte.
         Friedrich Wilhelm von Haugwitz (1702–1765) entstammte einer protestantischen Adelsfamilie,
         die in Glogau und Liegnitz begütert war. Sein Vater hatte in der kursächsischen und
         später kaiserlichen Armee gedient und wurde 1733 in den Grafenstand erhoben. Der Sohn
         machte seine Kavalierstour nach Lothringen – karrierestrategisch wohlbedacht, denn
         der Herzog von Lothringen, Franz Stephan, war damals Herzog von Troppau in Schlesien.
         In Lunéville konvertierte Haugwitz zum katholischen Glauben und erhielt die lothringische
         Kammerherrenwürde. Zurück in Schlesien, trat er 1725 in Breslau in den Verwaltungsdienst
         ein und machte zügig Karriere.[36] Vorteilhaft war auch, dass er in die einflussreiche schlesische Adelsfamilie Nostitz
         einheiratete, deren Mitglieder in Wien hohe Hofämter bekleideten, darunter auch Maria
         Theresias ehemalige Aya, die Gräfin Fuchs. Nach der Eroberung des Landes durch Preußen
         machte die Königin Haugwitz 1742 zum Verwaltungspräsidenten in Restschlesien. In dieser
         Eigenschaft legte er ihr schon bald darauf Pläne vor, die darauf zielten, vom Beispiel
         des preußischen Feindes zu lernen, das Finanzsystem grundlegend zu reformieren und
         die ständischen Hindernisse einer unumschränkten Herrschaft zu beseitigen – zuerst
         in Schlesien, aber dann in den anderen Erbländern und in der Monarchie als Ganzer.[37]
      

      Haugwitz schlug einen neuen Ton an. Er entsprach dem Idealtyp eines Fürstendieners,
         der sich ausschließlich der herrschenden Dynastie verpflichtet fühlt, der er seinen
         Aufstieg zu verdanken hat, sich vollkommen mit deren Interessen identifiziert und
         durch keinerlei andere Loyalitäten ablenken lässt. Wie Maria Theresia selbst betrachtete
         er die Herrschaft der Habsburger als von Gott verliehenen Auftrag und leitete daraus
         nicht nur das Recht, sondern vielmehr die Pflicht ab, diese Herrschaft mit allen Mitteln
         zu verteidigen.[38] Sein Neues Systema bestand, kurz gesagt, darin, Länderverwaltung, Finanzen und Militär der Verfügungsgewalt
         der Landstände zu entziehen und in der Hand der Monarchin zu zentralisieren. Das bedeutete
         unter anderem, die Trennung von Contributionalia und Cameralia aufzuheben und auch auf der regionalen und lokalen Ebene überall eine allein der
         Zentrale verpflichtete Verwaltungsorganisation aufzubauen. Es galt, mit anderen Worten,
         die Erträge der vielen ganz unterschiedlichen Ressourcen tatsächlich zu Staats-Einkünften umzuformen, indem sie vollständig in Geldsummen umgerechnet, von herrscherlichen
         Behörden eingenommen, verwaltet und ausgegeben werden sollten. Im Zuge dessen waren
         die erbländischen Adelsfamilien ebenso zu den Lasten der Landesverteidigung heranzuziehen
         wie die einfachen Untertanen, die diese Lasten bisher weitgehend allein getragen hatten.
         Dahinter verbarg sich ein radikaler Perspektivenwechsel: Die Adelsfamilien wurden
         dadurch letztlich von Herrschaftsteilhabern zu – wenn auch privilegierten – Untertanen
         herabgestuft; die Herrscherdynastie hingegen erschien als neutraler Dritter, weit
         hinausgehoben über die Stände wie über die einfachen Untertanen gleichermaßen. Ein
         auswärtiger Beobachter brachte es auf die Formel, dass man damit nicht mehr den ganzen alten Unterschied zwischen dem [adeligen] Herrn und seinen Unterthanen anerkenne.[39] So jedenfalls der Geist des neuen Systema, als dessen interesseloser Sachwalter sich Haugwitz verstand. Maria Theresia vergalt
         es ihm durch ihr unerschütterliches Vertrauen; sie erblickte in ihm den einzigen zuverlässigen
         Verbündeten gegen die renitenten und eigensüchtigen Aristokraten um sie herum. Rückblickend
         bezeichnete sie ihn als einen Mann, der ehrlich, ohne Absicht, ohne Praedilection und ohne Ambition noch Anhang, der das
               Gute weil es gut erkennet wird, soutenieret, nebst einem grossmüthigen Desinteressement
               und Attachement vor seinen Landesfürsten, ohne Praevention, mit großer Capazität und
               Freud zur Arbeit auch beständigen Application, das Licht nicht scheuend, noch den
               unbilligen Haß deren Interessierten sich zuzuziehen.[40] Das entsprach dem Idealbild des Ministers schlechthin: Ein Herrscher benötigte einen desinteressirten Mann für sich und die Seinige, der nur auf das Beste seines
               Souveräns und seiner Länder achtet, der sich nie durch Ambition verblenden lässt,
               sich nicht durch Particular-Absehen von diesem Weg abbringen lässt.[41] Doch genau diese Haltung entsprach nicht den höfischen Klugheitsregeln und war daher
         selten zu finden. Ein Höfling konnte es sich normalerweise nicht leisten, sich ausschließlich
         am herrscherlichen Interesse zu orientieren, solange dessen Gunst schwankend war und
         eine Hofkarriere nicht ohne Einbettung in ein soziales Netz wechselseitiger persönlicher
         Dankbarkeiten funktionierte.
      

      Bei Haugwitz war das anders; er setzte allein auf eine einzige Karte, nämlich die
         Monarchin. Wenn die späteren Historiker Haugwitz als modernen Bürokraten und geborenen
         Gegner des Adels stilisiert haben, so ist das irreführend.[42] Er stellte sich nicht in den Dienst einer abstrakten Staatsgewalt, sondern diente
         der geheiligten Dynastie und war von deren göttlichem Erbrecht überzeugt. Er war selbst
         einer von Adel und verfolgte wie jeder andere seine persönlichen Karriereinteressen,
         allerdings mit einer signifikant anderen Strategie als die meisten anderen: Er hatte
         den Mut, sich allein auf die Gunst der Herrscherin zu verlassen, und nahm den allseitigen
         Hass seiner Standesgenossen in Kauf. Das zahlte sich aus. Er erwarb ein großes Adelsgut
         in Mähren, stieg in den Fürstenstand auf und wurde mährischer Ober-Erblandtürhüter.
         Khevenhüller, der mit ihm verschwägert war, sah in ihm rückblickend zwar denjenigen,
         durch den das ganze Systema unserer innerlichen Verfassung erschütteret und verkehret worden
               ist, bescheinigte ihm aber, er sei ungehindert seines confusen und dabei meistens auch sehr hitzig und violenten Geists, doch stets amis des ses amis gewesen, der Freund seiner Freunde. Das heißt: Auch Haugwitz sorgte für die Seinen;
         tatsächlich nutzte er seinen Zugang zur Monarchin für Klientelpolitik und brachte
         seine Günstlinge in mährischen Landesämtern unter.[43] Maliziös notierte Khevenhüller weiter, Haugwitz habe jedem particulier gerne geholffen, mithin singulis mehr genützet dann dem Publico
               et Complexo, als deme er den ersten tödlichen Streich versetzet, nach welchem erst
               von anderen die dermahlige unglückliche Lage der Länder beförderet und leider fast
               ohne Hoffnung einiger Remittirung noch biß dise Stund fortgepflanzet wird.[44] Nicht zufällig ist das Bild, das Khevenhüller von Haugwitz zeichnete, exakt das
         Gegenteil des Bildes, das Maria Theresa selbst von ihm malte und mit dem er in die
         Geschichte eingegangen ist. Unter Seinesgleichen galt er keineswegs als interesselos,
         sondern im Gegenteil als emsiger Netzwerker. Für sie war er nicht der geniale Finanzreformer
         und Architekt des neuen Systems, sondern ein Chaot, dessen planloses Agieren den Staat
         an den Abgrund geführt hatte. Khevenhüller notierte nach Haugwitz’ Tod 1765, der Minister
         sei von Natur nicht sehr arbeitsam, langsam und unentschlossen gewesen; er habe in seinen Amts-Verrichtungen bekantermaßen immer ohne Ordnung manoeuvriret und alles
               untereinander geworffen, ja selbst in seinem eigenen Hauswesen habe er den Stand seines Vermögens nicht eigentlich gewust und öfters nicht so vill Geld bei Cassa gehabt, um seine Lieferanten zu bezahlen – und das, obwohl die Kaiserin ihm immer wieder
         hohe Geldgeschenke gemacht und ein jährliches Gehalt von über 50.000 Gulden gewährt
         habe.[45] Der große Staatsökonom – privat ein miserabler Hauswirt! Dass er Unmengen an Geld
         auf Gartenanlagen und Silberzeug, Jäger, Pferde und Hunde verschwendete, unterschied
         ihn eben gerade nicht von seinen Standesgenossen.
      

      Dass Haugwitz sich erfolgreich den Anschein gab, völlig ohne eigene Ambition zu sein, und Maria Theresia ihm daher bedingungslos folgte, brachte die anderen Höflinge
         naheliegenderweise zur Weißglut. Tatsächlich nutzte auch Haugwitz die Logik der Gunst
         zu seinem eigenen Vorteil, nur auf andere Weise als die meisten Standesgenossen. Seine
         Strategie war riskant, ging aber auf. Er verließ sich ebenso bedingungslos auf Maria
         Theresias allerhöchste Protektion, wie sie sich umgekehrt auf ihn verließ. Nur weil sie ihm so unerschütterlich vertraute
         und gegen jedermann in Schutz nahm, konnte er es wagen, gegen die höfische Klugheitsregel
         zu verstoßen, wonach man sich niemanden zum Feind machen und niemandes Eifersucht
         erregen dürfe. Das sahen auch viele auswärtige Beobachter so, die Haugwitz und seinem
         Systema ihren Respekt nicht versagten: Ohne die Gnade seiner Fürstin wäre er längst gestürzt.[46] Kurzum: Haugwitz wusste die Gunst der Stunde zu nutzen, indem er sein Interesse
         rückhaltlos mit dem des Erzhauses verknüpfte und Reformen ins Werk setzte, die gegen
         die hergebrachte soziale Logik verstießen.
      

      Das war aber nur möglich, weil sich ihm nach dem Erbfolgekrieg für kurze Zeit die
         Gelegenheit dazu eröffnete. Niemand, auch nicht die Stände, konnte die desaströse
         Lage leugnen, und die Furcht vor einem weiteren preußischen Vordringen war noch wach.
         Auch dass die Bedrohung seitens der Osmanen jederzeit wieder aufflammen könnte, war
         nicht auszuschließen. Haugwitz konnte mit der Gefahr für das ganze Gemeinwesen und
         die heilige catholische Religion argumentieren, die von Preußen ausging. Ihm war zwar durchaus bewusst, dass ein christlicher
         Herrscher die altehrwürdigen ständischen Privilegien zu respektieren hatte, doch er
         konnte darauf hinweisen, dass ein angemessener Beitrag der Stände zur Abwehr der Existenzbedrohung
         des ganzen Gemeinwesens in deren eigenem Interesse nötig sei, wenn sie nicht alle
         dem Feind anheimfallen und erst recht ihre Freiheiten verlieren wollten.[47]
      

      Dennoch musste das neue Systema sehr vorsichtig ins Werk gesetzt werden.[48] Schon in Restschlesien, wo Haugwitz seine Reformtätigkeit begann, war die Einführung
         einer neuen, gleichmäßigeren Steuerverteilung noch während des Krieges auf Lamenti ohne Ende gestoßen. Ein Mitglied der Wiener Hofaristokratie wie Fürst Liechtenstein, dessen
         Güter betroffen waren, verlangte Ausnahmeregelungen; andere versuchten es mit Bestechung
         der königlichen Amtleute.[49] Das Werk der Steuerrectification hatte mit tausend Schwierigkeiten zu kämpfen, wurde aber unter allerlei Zugeständnissen
         im Wesentlichen durchgesetzt. Jedenfalls schien es Maria Theresia zum Modell für die
         anderen Erbländer zu taugen. 1747 schickte sie Haugwitz nach Kärnten und Krain, um
         auch dort die Steuerverwaltung in die Hände neuer königlicher Oberbehörden zu legen,
         die Kontributionen strikt von dem eigenen Haushalt der Landstände zu trennen und die
         Steuerlasten gleichmäßiger zu verteilen. Die königlichen Behörden mussten allerdings
         nach wie vor mit den ständischen Institutionen zusammenarbeiten – schon allein für
         die Bekanntmachung des neuen Systems vor Ort waren sie ja auf dieselben Gutsherren
         angewiesen, gegen deren Interessen sich das Ganze richtete.[50] In Kärnten war der Widerstand besonders heftig; dort schlug das königliche Reskript
         deshalb einen geradezu drohenden Ton an: Wenn die Stände ein zur conservation des Landes gereichendes wahrhafftes hülffsmittel nicht alleruntertänigst beitrügen, sehe die Monarchin sich gezwungen, eine noch ganz andere, ihnen weniger anständige verfassung zu machen.[51]
      

      Dass mit dem schärfsten Widerstand des erbländischen Adels und also mit den höchsten
         Amtsträgern in Wien selbst zu rechnen war, wenn das Neue Systema in Österreich und Böhmen insgesamt erfolgreich durchgesetzt werden sollte, war klar;
         nach den Experimenten in Restschlesien, Kärnten und Krain war man allseits gewarnt.
         Haugwitz riet der Monarchin im Herbst 1747 mit äußerster behutsamkeit und ausnehmender vorsichtigkeit vorzugehen.[52] Um dem vorauszusehenden Widerstand den Wind aus den Segeln zu nehmen, wurden die
         Mitglieder der Hofkonferenz zuerst unabhängig voneinander und insgeheim informiert
         und um schriftliche Voten zu Haugwitz’ Reformplan gebeten. Diesem Plan waren Berechnungen
         vorausgegangen, welche Finanzmittel für ein Stehendes Heer von 108.000 Mann benötigt
         wurden, wie hoch die Einnahmen und Verbindlichkeiten der Krone sich alles in allem
         beliefen und welche Kontributionen folglich von den einzelnen Ländern aufzubringen
         waren. Auf der Grundlage dieser Generalrechnung schlug Haugwitz vor, eine pauschale
         Kontributionssumme von 14 Millionen Gulden von den Ständen für zehn Jahre im Voraus
         bewilligen zu lassen, was eine deutliche Erhöhung bedeutete. Dafür sollten die Stände
         aber von allen weiteren Lasten für diesen Zeitraum völlig befreit und vor allem von
         der Verwaltung und Ausgabe dieser Mittel entlastet werden, das heißt auch die Verantwortung
         für die kostspielige Truppenversorgung abgeben. Von der Zentralisierung der Militaria versprach man sich nicht zuletzt eine größere Disziplin der Truppen, die es zuverlässiger
         als bisher zu besolden und zu versorgen galt, damit sie sich nicht mehr auf eigene
         Faust aus den Ländern bedienten. Die ratenweise Aufbringung der Steuersumme sollte
         auf der Grundlage einer Schätzung aller liegenden Güter durchgeführt werden, wobei
         die Adelsgüter mit einem Prozent, die Bauerngüter mit zwei Prozent des geschätzten
         Wertes belastet werden sollten.
      

      Am 29. Januar 1748 fand im Beisein von Kaiserin und Kaiser die denkwürdige Geheime
         Hofkonferenz statt, in der die unglückseelige neue Einrichtung deren Ländern beraten wurde.[53] Alle Konferenzminister – außer Haugwitz waren das Harrach, Kinsky, Ulfeld, Colloredo
         und Sallaburg – gestanden die Notwendigkeit der von Haugwitz errechneten Kontributionssumme
         grundsätzlich zu, doch sie gingen ins Detail, machten Einwände, hatten Bedenken, warnten
         vor Übereilung und Vertrauensverlust. Mit einem ausführlichen Gegenentwurf zu Haugwitz’
         System wartete nur Friedrich August Harrach auf, der böhmische Hofkanzler.[54] Er war der Ansicht, dass die Länder sogar noch mehr Finanzmittel aufbringen könnten,
         dafür aber die gesamte Finanzverwaltung einschließlich der Kameraleinkünfte und der
         Fonds der Stadtbank vollständig in eigene, ständische Regie übernehmen und die indirekten
         Steuern als Handelshemmnisse abgeschafft werden müssten. Damit stellte er das System
         Haugwitz praktisch auf den Kopf. Dessen Gegenvotum ließ an Deutlichkeit nichts zu
         wünschen übrig. Er kenne den Eigennutz der Stände aus eigener Erfahrung und wisse,
         daß wann man ein land in gefahr bringen wolte, man nur denen ständen freie hände laßen
               dörfte. Millionen an Einkünften seien durch sie verwürtschaftet und verschenket worden, auch der Verlust Schlesiens sei ihnen guten theils mit zuzuschreiben.[55] Es stand für ihn außer Frage, dass er auf dem von ihm verfassten Generalplan in allen stücken ohne ausnahm annoch beharrete, da die Unentbehrlichkeit einer zulänglichen Bewaffnung des Landes jedem vernüftigen Menschen von selbst in die Augen fallen müßte. Dabei dürften aber weder die Freiheiten der Stände noch die Rechte der Kaiserin
         gekränkt werden, weshalb es nötig sei, die ganze Sache vorher auf die huldreichste arth an die länder zu bringen und ihre Erklärungen dazu anzuhören.[56]
      

      Das Konferenzprotokoll hält fest, dass Maria Theresia, nachdem sie alle Voten angehört
         hatte, sich ausdrücklich mit der Frage an Harrach wandte, ob er sich getraue, dieses
         System den böhmischen und niederösterreichischen Landständen vorzulegen. Dieser antwortete,
         es nicht thun zu können, und auch nicht zu glauben, daß ein anderer es zu thun sich
               erkühnen würde.[57] Kinsky, der Vorgänger Harrachs als böhmischer Hofkanzler, dem sie die gleiche Frage
         vorlegte, redete sich mit einer obhabenden verrichtung heraus. Doch Maria Theresias Entschluss stand offenbar bereits fest. Sie verfügte
         unbeirrt, dass Haugwitz den Ständen das System vorlegen, aber es wohlweislich nicht als einen entschluß sondern als ein project ausgeben solle. Zum Schluss hält das Protokoll fest, der Kaiser habe die Minister
         aufgefordert, daß nachdeme die kaiserin ihre allerhöchste willensmeinung so klar und deutlich zu
               erkennen gegeben hätten, jeder seine pflicht und schuldigkeit der eigenen meinung vordringen laßen müsse und dem Plan weder heimlich noch öffentlich irgendwelche Hindernisse in den
         Weg legen dürfe.[58] Maria Theresia fügte dem Protokoll handschriftlich hinzu: Placet, und ist diese sache nur allzuwahr also abgelofen; in 50 jahren wird man nicht
               glauben daß dises meine ministre waren, die von mir alleine creirt worden.[59]
      

      Ihre Empörung hatte gute Gründe. Harrachs unverhüllte Widersetzlichkeit gegen die
         Souveränin war äußerst ungewöhnlich und verstieß gegen das höfische Benehmen. Die
         Person des Herrschers war gegen die offene Verletzung seiner Autorität normalerweise
         durch die ungeschriebenen Regeln der Höflichkeit und die geschriebenen Regeln des
         Zeremoniells geschützt. Ihr offen ins Gesicht im Beisein anderer den Gehorsam zu verweigern
         bedeutete einen krassen Verstoß gegen diese Regeln. Bei Hof sprach sich die unerhörte
         Szene bis zu den auswärtigen Gesandten herum, so dass auch Podewils dem König in Potsdam
         davon berichtete: Er [Harrach] ist sogar der Kaiserin gegenüber sehr heftig geworden, so daß diese Fürstin
               ihm gesagt hat, er denke offenbar nicht daran, dass er mit seiner Herrscherin spreche.[60] Maria Theresia reagierte auf Harrachs fortgesetzten Widerstand nur indirekt, mit
         einem Schreiben an Staatskanzler Ulfeld, der klar mit ihm reden sollte. Auf einen direkten Brief oder gar eine Zusammenkunft mit Harrach verzichtete
         sie ausdrücklich, weil sie ihm keine Gelegenheit geben wollte, sie aufs Neue persönlich
         zu kränken. An Ulfeld schrieb sie stattdessen eigenhändig: Ich bedaure, dass Harrach sich selbst verlieren will. Ich lasse ihm also noch zehn
               Tage Zeit zu dem Entschlusse, als ein getreuer Unterthan seiner Frau [d.h. ihr, der Kaiserin] zu gehorsamen. Wenn er aber bei seiner Meinung bleiben wolle, sehe sie keine andere Möglichkeit,
         als dass er sich für ein Jahr vom Hof entferne. Nur seine Abwesenheit schütze ihn
         vor dem Verdacht, der Durchführung ihres Plans entgegenzuarbeiten. Es mag aber geschehen, was immer will, ich bleibe bei meiner Resolution; wer nicht
               gehorsamen kann, der lasse es bleiben, allein hier und vor meinen Augen soll kein
               solcher mehr erscheinen. Diesen barschen letzten Satz strich sie allerdings wieder durch, bevor sie den Brief
         an Ulfeld abschickte.[61] Harrach legte daraufhin das Amt des Niederösterreichischen Landmarschalls nieder,
         das er stellvertretend für seinen Bruder innegehabt hatte, und zog sich tatsächlich
         mit viller Ostentation auf seine Güter in Böhmen zurück, um sich in diesem ganzen Einrichtungsgeschäft passive zu verhalten und alle Ombrage, als dörffte er indirecte darwider arbeiten, zu vermeiden.[62] Allerdings kam er schon im Juli wieder zurück, was ihm bei Hof als Schwäche ausgelegt
         wurde; der sonst so habile Mann habe sich vill weicher als einige anfänglich vermuthen wollten, gezeigt und in der That hierdurch
               seinen bishero gehabten Credit, Estime und Ansehen um ein merckliches verlohren.[63]
      

      Mittlerweile brachten Haugwitz und andere kaiserliche Kommissare den Generalplan vor
         die einzelnen Ständegremien: zuerst in Mähren, dann in Böhmen, in Nieder- und Oberösterreich,
         in Steiermark, Kärnten, Krain und Tirol. Die Landesherrin selbst trat dabei nicht
         in Erscheinung, wie es auf den Niederösterreichischen Landtagen in Wien üblich und
         auch in Ungarn 1741 der Fall gewesen war. Der Auftakt in Mähren verlief zu Maria Theresias
         besonderem Vergnügen.[64] Sie belohnte die beiden dortigen Ständefunktionäre, denen sie den glücklichen Ausgang
         der Verhandlungen zuschrieb, auf der Stelle mit hohen Ämtern.[65] Auch in Böhmen liefen die Dinge glatt; in Nieder- und Oberösterreich schickten sich
         die Stände in das Unvermeidliche und verabschiedeten den Dezennalrezess. Dagegen bewilligten die Ständevertreter in Steiermark und Krain die Steuern nur
         für drei Jahre anstatt für zehn, und in Kärnten widerriefen sie ihre Zusage wieder.
         Doch Maria Theresia war entschlossen, von Haugwitz’ System auf keine Weise in keinem Land abzuweichen.[66] In Kärnten verfügte sie am Ende die Einrichtung des neuen Finanzsystems aus landesherrlicher
         Vollgewalt, jure regio, ohne die Zustimmung der Landstände.
      

      Das war eine große Ausnahme. Es kennzeichnete Landtagsverhandlungen vielmehr – nicht
         nur im Habsburgerreich und nicht erst im 18. Jahrhundert –, dass die Stände ihre Zustimmung
         zu dem vom Landesherrn Erbetenen am Ende nicht grundsätzlich verweigerten, sondern
         allenfalls indirekten Widerstand leisteten, indem sie etwa die Zahlung der zugesagten
         Mittel auf vielerlei Weise verschleppten. Auf offene, potentiell gewaltsame Konflikte
         wie im Jahrhundert zuvor, dem Zeitalter der protestantischen Adelsaufstände, ließen
         sie es in der Regel nicht mehr ankommen, weil das für sie nur desaströs enden konnte.
         Stattdessen waren die Landtage typischerweise Schauplätze eines Theaters der Freiwilligkeit.
         Es herrschte eine stillschweigende Übereinkunft zwischen Landesherrn und Ständen:
         Die Stände stellten ihre Zugeständnisse als freiwillig gewährte dar, auch wenn sie
         sie tatsächlich nicht ablehnen konnten. Der Landesherr akzeptierte diese Darstellung,
         indem er an der Inszenierung der Freiwilligkeit auf dem Landtag mitwirkte, und erhielt
         am Ende die gewünschte Leistung; die Stände wahrten ihr traditionelles Selbstbild
         und ihre Ehre. Das war vorteilhaft für beide Seiten. Der preußische Gesandte beschrieb
         diese Logik treffend: Die Stände sahen sich gezwungen, freiwillig zuzugestehen, was zu verweigern nicht
               mehr in ihrer Macht stand, um wenigstens den Schatten ihrer alten Freiheit zu bewahren.[67] Wie wichtig das für die erbländischen Stände war, zeigt die Tatsache, dass Maria
         Theresia ihnen im Landtagsrezess vom Sommer 1748 ausdrücklich versprach, in den Publikationspatenten
         das neue Steuersystem als ganz frei bewilligt zu bezeichnen.[68] Charakteristisch ist auch, dass im Folgejahr der niederösterreichische Landtag in
         Wien in der traditionellen Form stattfand, obwohl er ja 1748 die Steuern für zehn
         Jahre im Voraus bewilligt hatte. Maria Theresia unterschätzte allerdings das Bedürfnis
         der Stände, ihre alte Rolle als Herrschaftsteilhaber symbolisch aufrechtzuerhalten.
         Bei der feierlichen Eröffnungssitzung trat sie zwar wieder wie üblich persönlich auf,
         lehnte aber die ebenfalls übliche öffentliche Messe zum Heiligen Geist ab, weillen sie […] unanständig gefunden, den heiligen Geist um eine bereits geschehen-
               und abgethane Sach anzuflehen, vermeinend, daß – nachdeme durch den geschlossenen
               Recess die Bewilligung […] bereits auf so ville Jahr festgesetzt sich befände – die
               vor disem bei derlei Gelegenheit übliche, geistliche Function hors de sa place und
               unschicksamm wäre. Khevenhüller, der das berichtet, fügt hinzu, diese Überlegung sei zwar, vorurteilslos
         betrachtet, durchaus begründet. Aber die Unterlassung der feierlichen Heiliggeistmesse
         habe angesichts des allgemeinen Missvergnügens über die Reform dann doch zu villen unanständigen Critiquen den natürlichsten Anlaß gegeben […], wie denn ohne
               Scheu und in offentlicher Antecamera fast nichts anderes geredet worden, als daß die
               Kaiserin selbsten erkennet, wie der heilige Geist mit denen jezigen neuen Einrichtungen
               nichts zu thun hätte.[69]
      

      Unterdessen nahm die Etablierung des neuen Haupt-Systema ohne Segen des Heiligen Geistes ihren allerdings keineswegs reibungslosen Gang. In
         jedem Land wurde eine Deputation eingerichtet, die für Militärwesen, Kontributionen und Kameraleinkünfte zugleich
         zuständig war und der die bestehenden bzw. noch einzurichtenden lokalen landesfürstlichen
         Kreisämter untergeordnet wurden. Die Deputationen galten als die allerhöchste Person repräsentierende Instanzen und wurden in Rang, Ehre und Würde den Gubernien, d.h. Statthaltern der Krone, gleichgestellt.
         Ihre zentrale Leitung galt es an den alten Kanzleien vorbei zu organisieren, um zu
         verhindern, dass diese das ganze Werk verschleppten und sabotierten. Deshalb waren
         die Deputationen allein der Souveränin rechenschaftspflichtig; alle Berichte hatten
         sie ausdrücklich zu deren allerhöchsten Händen zu liefern. Die Verwaltung der Kammerschulden, die samt Zinsen regelmäßig abbezahlt
         werden sollten, wurde nun dem in Finanzfragen versierten Kaiser persönlich unterstellt.[70] Bei einer besonderen Hofkommission, der das Kaiserpaar regelmäßig einmal in der
         Woche persönlich vorsaß, sollten alle Fäden zusammenlaufen. Im August 1748 tagte dieses
         Hauptdeputation genannte Gremium zum ersten Mal.[71] Am 1. November 1748 trat das Neue Militär- Cameral- und Schulden-Systema offiziell in Kraft, also unmittelbar nach der Beendigung des Erbfolgekrieges durch
         den Aachener Frieden.
      

      Doch Haugwitz war mit dem Erreichten keineswegs zufrieden. Während die von ihm ausgewählten,
         meist landfremden neuen Beamten sich anschickten, das Systema in den Ländern in Gang zu bringen, produzierte er weiter eine Denkschrift nach der
         anderen, damit das so heilsame und länder-ersprießliche werk dermaßen consolidiret werde, dass die so
               standfeste allerhöchste diesfällige beeiferung nicht frustriret sondern der hieraus
               anhoffende ersprießlichsten würkungen theilhaftig gemachet werden möge.[72] Es ließ ihm keine Ruhe, dass nach wie vor allerlei Kompetenzen bei der alten Hofkammer
         lagen und dass die Befehle der Kaiserin immer noch über die alten Hofkanzleien an
         die Länder ausgefertigt wurden. Außerdem war die Hauptdeputation nur ein informelles Gremium und keine stabile Behörde. Mehr und mehr zeigte sich,
         dass die neuen Einrichtungen nicht einfach an den alten vorbei agieren konnten, sondern
         vielmehr mit Beharrungskräften auf allen Ebenen zu kämpfen hatten, nicht nur bei den
         Ministern, sondern auch bei den subalternen Beamten. Die ganze Machine drohte ins Stocken zu geraten.[73] Überall sah Haugwitz – vermutlich nicht ganz zu Unrecht – absichtsvolle Intrigen
         gegen sein allergerechtestes Hauptsystema am Werk. Die anderen Amtschefs, die Capi, lauerten aus Neid auf seinen Erfolg, so schrieb er, auf den Zusammenbruch seines
         Systems wie die Juden auf ihren Messias.[74] Sein Ton wurde immer schärfer. Wo im Jahr zuvor noch von dem Sanctuarium der ständischen Privilegien die Rede gewesen war, die man zu respektieren habe, sprach
         er nun nur noch von Hoffahrt, Ehrgeiz und Eigennutz der Gegner, von vielfältigen Attaquen und betrüglichen Insinuationen, die von allen Seiten vor die geheiligten Augen der Monarchin gebracht würden und gegen die sie sich nur mit allergrößter Vigilanz und scharfsinnigster Attention schützen könne.[75] Schließlich stehe ihre Autorität als Souveränin auf dem Spiel. Mit zunehmender Verbissenheit
         kämpfte Haugwitz darum, die gesamte Verwaltung der Länder als störungsfreies Uhrwerk
         in Gang und unter seine alleinige Kontrolle zu bringen – was aus nüchterner historischer
         Distanz nur als hoffnungsloses Phantasma bezeichnet werden kann. So funktionieren
         Reformen komplexer Institutionen selbst heute nicht, und so funktionierten sie damals
         erst recht nicht.
      

      Aus Angst vor den Intrigen seiner Gegner betrieb Haugwitz seine Nachbesserungspläne
         im Geheimen, in direktem Austausch mit Kaiser und Kaiserin; nur wenige hohe Amtsträger,
         wie Ulfeld und Bartenstein, hatte er auf seiner Seite. Vor allem die Hofkonferenz
         wurde nicht mehr einbezogen. Es glich daher fast einem coup d’état, als am 2. Mai 1749 persönliche Handbillets der Kaiserin aus Schönbrunn an die betroffenen
         Amtsinhaber ergingen, die sie lapidar über die Abschaffung der böhmischen und der
         österreichischen Hofkanzlei und die Einrichtung von zwei ganz neuen Institutionen,
         einer höchsten Justiz- und einer höchsten Verwaltungsbehörde, in Kenntnis setzten.[76] Es handelte sich um ein großes Aufräumen und Neu-Arrangieren nach Haugwitz’ Wünschen.
         Er selbst erhielt die Leitung der neuen zentralen Verwaltungsbehörde, die für alle
         böhmischen und deutschen Erbländer zuständig und den einzelnen Länderdeputationen
         vorgesetzt war. In Anlehnung an das preußische Vorbild wurde sie Directorium in publicis et cameralibus genannt. Zur Demonstration seiner Bedeutung zog das Direktorium – prunkvoller ging
         es nicht – in das ehemalige Palais der böhmischen Hofkanzlei ein; später wurde in
         diesem Directorial Palast bezeichnenderweise noch eine Kapelle eingerichtet, die der heiligen Theresia gewidmet
         war.[77] Die Deputationen in den Ländern wurden ihrerseits umbenannt in Repräsentationen und Kammern, um zu unterstreichen, dass sie die Person der Herrscherin im vollen Sinne und unmittelbar
         repräsentierten. Dem neuen Direktorium fielen die meisten Kompetenzen der alten Kanzleien
         und der Hofkammer zu, mit der einen wichtigen Ausnahme der Gerichtsbarkeit. Die verschiedenen
         Gerichtsrechte, um die es stets besonders viele Kompetenzkonflikte gegeben hatte,
         wurden sämtlich in der neuen Obersten Justizstelle gebündelt, die künftig für alle Gerichtsverfahren in den Erbländern die höchste Instanz
         darstellte. Die Neuordnung lief also auf eine grundlegende Trennung von Justiz und
         Verwaltung hinaus.[78]
      

      Dergleichen Revolution hatte niemand erwartet.[79] Maria Theresias Vorgehen vom 2. Mai wurde nicht nur in der Sache, sondern auch in
         der Form als unerhört und bestürzend empfunden. Es verstieß in mehrerlei Hinsicht
         gegen eingewurzelte Selbstverständlichkeiten. Zum einen war die definitive Abschaffung
         von altehrwürdigen Institutionen wie den Hofkanzleien höchst ungewöhnlich. Solche
         Institutionen waren durch ihr Alter geheiligt und so gut wie unantastbar. Die damit
         verbundenen Stellen, Ränge und Titel, ja schon die bloße Anwartschaft darauf erschienen
         den Betroffenen als ihre wohlerworbenen Rechte. Deshalb ließ man sie normalerweise
         formal bestehen, auch wenn sie durch konkurrierende neue Einrichtungen funktionslos
         wurden. Die Welt des Ancien Régime war voll von solchen Titeln, die sich selbst überlebt
         hatten. Dass es nun ausgerechnet bei den beiden Hofkanzleien anders gehalten wurde,
         irritierte die Zeitgenossen aufs Äußerste. Zum anderen wurde als besonders anstößig
         empfunden, dass der ganze Coup im Geheimen ohne jede Konsultierung der Konferenzminister
         vorbereitet worden war, und zwar von einigen wenigen und einer so wichtigen Sach nicht gewachsenen Federfechteren.[80] Maria Theresia selbst sprach man die gute Absicht nicht ab, betrachtete sie aber
         als irregeleitet von ehrlosen Projektemachern, denen es nicht um den wahren Ruhm des
         Erzhauses ging. Khevenhüller zeigte sich erschüttert, dass ein so erleuchter Regent wie unsere Frau ist sich nicht von den dazu berufenen ehrlichen Leuten habe beraten und vor unersetzlichem
         Schaden habe bewahren lassen. Signifikant für die ungewöhnliche Vorgehensweise war
         schließlich auch, dass Maria Theresia anstelle eines förmlich-zeremoniellen Erlasses
         die Form des Handbillets gewählt hatte. Fürstliche Handbillets, also vom Herrscher
         persönlich unterzeichnete, kurze und formlose Schreiben, waren in ihrer impliziten
         Symbolwirkung mehrdeutig: Einerseits galten sie unter Standesgleichen als Zeichen
         besonderer Vertraulichkeit und Nähe, andererseits konnten sie sich aber auch je nach
         Kontext in ein Zeichen besonders barscher autokratischer Willensäußerung, ja kränkender
         Herablassung verwandeln. Ein zeitgenössisches Lehrbuch des Kanzleiwesens für die angehenden
         Beamten in der Wiener Ritterakademie bezeichnete Handbillets sogar als Mittel, zu
         dem ein Regent gegenüber Rangniederen greifen könne, damit der andere empfinde, wie gleichgültig und nachläßig man ihm begegnen wolle.[81] Wie auch immer die Empfänger – Harrach, Seilern, Ulfeld und Haugwitz selbst – die
         Billets in diesem Fall auffassten: Jedenfalls demonstrierte Maria Theresia mit dieser
         Form, dass es sich nicht um das Ergebnis eines kollegialen Verfahrens handelte, sondern
         um eine Äußerung ihres allerhöchsten souveränen Willens, dem unbedingter Gehorsam
         zu leisten war.[82]
      

      Frühere Historiker haben in Haugwitz’ Werk die Geburtsstunde des modernen Staates
         gesehen und das je nach Perspektive entweder gefeiert oder – in Böhmen – als endgültigen
         Verlust der nationalen Unabhängigkeit beklagt. Tatsächlich wurden das Königreich Böhmen
         und die «deutschen» Erbländer organisatorisch auf der zentralen Ebene zu einer Einheit
         zusammengefasst, während die separaten Kanzleien für Ungarn, Italien und die Niederlande
         blieben, wie sie waren. Doch die Zuständigkeiten des Direktoriums waren nach wie vor
         auf die einzelnen Erbländer bezogen. Und insgesamt war das Werk weit weniger rational
         und systematisch durchgeplant, als Haugwitz und mit ihm viele spätere Historiker es
         dargestellt haben. So blieb etwa der alte Hofkriegsrat erhalten, und die Hofkammer,
         die ja erst wenige Jahre zuvor gründlich reformiert worden war, wurde trotz Haugwitz’
         Drängen formal nicht aufgelöst, obwohl sie mittlerweile überhaupt keine Kompetenzen
         mehr hatte. Und die Trennung von Justiz und Verwaltung, aus moderner Perspektive eine
         substantielle staatsrechtliche Errungenschaft, hatte ursprünglich keineswegs die zentrale
         programmatische Bedeutung, die ihr später im Sinne des liberalen Grundprinzips der
         Gewaltenteilung zugeschrieben wurde. Sie war tatsächlich eher eine notwendige Folge
         der anderen Arrangements; in der Obersten Justizstelle wurden die Kompetenzen zusammengefasst,
         die noch übrig geblieben waren.
      

      Das Bild des neuen Staates, den die Reformen hervorbringen sollten, wurde nicht zuletzt
         durch die neue Archivierungspraxis geprägt. Gleichzeitig mit den neuen Zentralbehörden
         ließ Maria Theresia nämlich auch ein Zentralarchiv des Erzhauses gründen. Das war
         ein konstitutiver politischer Akt, dessen langfristige Wirkung kaum überschätzt werden
         kann. Archivführung war ein Mittel, um den Zugang zu rechtlich relevanten Dokumenten
         dauerhaft zu kontrollieren; sie war sowohl Bedingung als auch Symbol stabiler politischer
         Autorität und Handlungsfähigkeit.[83] Zugespitzt könnte man sagen: kein Staat ohne Staatsarchiv. Im Konfliktfall musste
         man einzelne Herrschafts- und Rechtsansprüche durch Urkunden vorweisen können. In
         dieser Hinsicht lag im Erzhaus allerlei im Argen.[84] Schon bei Maria Theresias Regierungsantritt hatte man die einschlägige Urkunde Kaiser
         Ferdinands I. eine Weile suchen müssen, um den Erbfolgeanspruch des Wittelsbachers
         zurückzuweisen. Die wichtigsten Hausschriften wurden ungeordnet in zwei versiegelten Kisten im Schatzgewölb der Wiener Hofburg aufbewahrt,[85] aber nicht nur dort; vieles lag in den Kellergewölben der früheren Residenzen einzelner
         Linien des Hauses, in Prag, Innsbruck und Graz. Von gezielter Sammlung und sorgfältiger
         Aufbewahrung konnte keine Rede sein. Welches Chaos herrschte, stellte Bartenstein
         fest, als er sich zum ersten Mal mit der Archivierungsfrage befasste und nicht einmal
         die Verhandlungsakten des Westfälischen Friedens finden konnte: Die Original-Protocolla, so währender langwürigen, von dem Westphälischen Frieden
               vorhergegangenen Handlung von dortiger kayserlicher Botschaft geführet worden, seynd
               hier auf dem Tandelmarkt verkauffet und sodann vom alten Grafen von Wackerbarth nach
               Dresden versendet worden, allda aber vor etlich und zwanzig Jahren verbrunnen.[86] Um dieses Chaos zu beseitigen und erstmals alle wichtigen Dokumente des Erzhauses
         zusammenzuführen, befahl Maria Theresia per Dekret vom 13. September 1749 die Einrichtung
         eines Haus- und Staatsarchivs, das dem Haugwitz’schen Direktorium untergeordnet wurde. Der neue Archivar Rosenthal
         trug in den folgenden Jahren Tausende von Urkunden aus Österreich, Böhmen und Ungarn
         zusammen. Auch die Archivbestände der beiden aufgelösten Hofkanzleien wurden von dieser
         Neuordnung erfasst und damit der Verfügung der Landstände entzogen. Doch es wurde
         nicht nur gesammelt, sondern auch aussortiert. Es hieß, Haugwitz habe ganze Wagenladungen
         von böhmischen Landesakten entsorgen lassen.[87]
      

      Das neue Haus- und Staatsarchiv war in erster Linie als Rüstkammer zur Verteidigung der Rechte des Erzhauses gedacht, in der die argumentativen Waffen für künftige politische Konflikte griffbereit
         zur Hand sein sollten. Doch die langfristige Wirkung der zentralen Archivgründung
         ging weit darüber hinaus. Indem Maria Theresia die verstreuten schriftlichen Überlieferungen
         der verschiedenen Länder und Institutionen auswählen und an einem zentralen Ort zusammenführen
         ließ, erfand sie diesen Ländern eine einheitliche Tradition. Der Archivar wurde beauftragt,
         eine diplomatische Historie der Erbländer zu verfassen, wozu es allerdings nicht kam. Aber zukünftigen Historikergenerationen
         stellten sich die Geschichten dieser Länder fortan als Teilgeschichten eines im Keim
         immer schon angelegten Ganzen dar. Die Zusammenführung der Landesüberlieferungen in
         einem zentralen Archiv in Wien stiftete rückblickend Einheit, wo vorher keine gewesen
         war.
      

      Warum gab es nicht mehr Widerstand gegen das neue System? Die Haugwitz’sche Reform
         musste bei Hof sozial abgefedert werden; es durfte in der hohen Aristokratie keine
         offensichtlichen Verlierer geben. Die Etablierung der Obersten Justizstelle hatte
         nicht zuletzt den erwünschten Nebeneffekt, dass die ehemaligen Mitglieder der beiden
         Hofkanzleien dort mit angemessenen neuen Rangpositionen und entsprechenden Gagen versorgt
         wurden. Maria Theresia hatte Harrach die Leitung der Obersten Justizstelle angeboten,
         die er aber ablehnte.[88] Stattdessen fand sie für ihn eine andere Lösung: Er wurde auf eigenen Wunsch zum
         Präsidenten der neuen Conferenz in internis gemacht, eines Gremiums, das an die Stelle der vormaligen Hauptdeputation treten sollte. Attraktiv erschien ihm diese Rolle vermutlich deshalb, weil er damit
         dem Grafen Haugwitz übergeordnet wurde, der nämlich ihm, Harrach, alle Protokolle
         des Directoriums nicht allein zur Einsicht, sondern villmehr zur Censur übersenden sollte.[89] Khevenhüller deutete das so, dass Harrach die Persohn eines Premier Ministre pour les affaires du dedans vorzustellen die Ehre habe.[90] Tatsächlich handelte es sich bei der Conferenz in internis allerdings um eine Art Phantom-Institution, die seit der Gründung des Direktoriums
         keine eigene Funktion mehr hatte und daher auch nach Harrachs Tod sang- und klanglos
         der Vergessenheit anheimfiel. Immerhin ermöglichte diese Maßnahme es Harrach, sein
         Gesicht zu wahren und ohne persönlichen Ehrverlust aus der Sache herauszukommen, gegen
         die er als Einziger offen gekämpft hatte. Trotzdem gestaltete sich sein Abschied anlässlich
         der Auflösung der böhmischen Hofkanzlei dramatisch. Harrach habe, so erzählt Khevenhüller,
         nach seiner angebohrnen Beredsamkeit sich in so beweglichen Ausdruckungen beurlaubt,
               daß fast alle Umstehende geweinet und ihme zuletzt selbsten das Hertz gebrochen, mithin
               er nicht im stande gewesen, seine Rede zu endigen, sondern selbe – um die hervorbrechende
               Thränen zuruckzuhalten – zum Schluß ganz kurz abbrechen und (um disen freien Lauff
               zu lassen) sich in sein Cabinet verfügen müssen.[91] Wenig später wurde er krank und starb im Alter von nur 53 Jahren. Bei Hof war manch
         einer überzeugt, dass das auf diese seelische Erschütterung zurückzuführen sei.[92]
      

      Harrach war keineswegs der Einzige, der Haugwitz verabscheute und die Reformen als
         Weg ins sichere Verderben betrachtete. Nicht nur Männer wie Khevenhüller, die schon
         bei jeder Lockerung der höfischen Kleiderordnung den Zusammenbruch aller Ordnung voraussahen,
         stimmten Harrach darin zu. Wie einhellig die Ablehnung der Reform war, bezeugten vielmehr
         auch fremde Beobachter: Alle ministri principali verurteilten den Plan, schrieb der venezianische Gesandte; die Unzufriedenheit sei
         allgemein, beobachtete Podewils. Wenn das aber zutrifft, dann ist es erstaunlich und
         erklärungsbedürftig, wieso der Widerstand gegen Haugwitz’ System nicht erfolgreicher
         war. Dass die beiden prominentesten Gegner, Kinsky und Harrach, kurz nacheinander
         starben,[93] spielte gewiss eine Rolle, erklärt aber nicht, wieso sich ihnen niemand anschloss
         und nachfolgte. Um das zu verstehen, muss man sich die Mechanismen der höfischen Kommunikation
         vor Augen führen.
      

      Die Gunst des Herrschers (oder der Herrscherin) war das Nadelöhr, durch das jeder
         bei Hof seine Ziele zu erreichen versuchte. Das stand einer Solidarisierung der möglichen
         Opponenten gegen den Herrscher entgegen. Die Hofleute waren es gewohnt, nach persönlichen
         und familiären Karrierestrategien zu handeln; sie waren nicht (mehr) gewohnt, ein
         kollektives politisches Ziel zu verfolgen. Es sich mit der Souveränin persönlich nicht
         zu verscherzen, erschien jedem von ihnen im Zweifelsfall wichtiger, als unter hohem
         Risiko gemeinsame Standesinteressen zu verteidigen. Hinzu kam noch etwas anderes:
         Die Ehre und Würde eines Herrschers war für alle am Hof ein hohes Gut, denn von dessen
         allerhöchster Autorität leitete sich ja auch ihr eigener herausgehobener Status ab.[94] Deshalb mussten die Mitglieder des Hofes ein ureigenes Interesse daran haben, das
         Ansehen des Herrschers durch die Bezeugung ihres Respekts aufrechtzuerhalten. Ehre und Würde der allerhöchsten Person hingen nicht zuletzt von den symbolischen Formen ab, mit denen die anderen ihr begegneten.
         Die Ehre des einen war stets abhängig von der Ehr-Erbietung der anderen. Dass das möglichst reibungslos funktionierte, dafür sorgten bei Hof
         eine Fülle ungeschriebener und geschriebener Regeln, die die Herrscherperson über
         alle anderen entrückten und vor Herabsetzung schützten. Weil es im Sinne aller Beteiligten
         war, die Autorität der Herrscherin zu wahren, war die (sichtbare) Kommunikation mit
         ihr auf Devotion, Konsens und Harmonie festgelegt. Für offenen Dissens gab es schlicht
         keine legitime, allgemein anerkannte Form. Zudem war es auch gar nicht so leicht möglich,
         Dissens gegenüber einem Herrscher direkt zu äußern, denn zu den Regeln, die seine
         Autorität schützten, gehörte, dass die Kommunikation mit ihm stets sorgfältig beschränkt
         und kanalisiert wurde.
      

      Als sich der Konflikt mit den Reformgegnern abzeichnete, machte Maria Theresia sich
         diese höfischen Umgangsregeln zunutze, um den drohenden Widerstand zu vereinzeln und
         auf diese Weise zu bändigen. Mit Bedacht setzte sie das Mittel der differenzierten
         Geheimhaltung ein, um mögliche Opponenten voneinander zu isolieren. So wurde zu Beginn
         des Jahres 1748 keineswegs versucht, Haugwitz’ Plan völlig geheim zu halten – das
         hätte sich ohnehin kaum durchhalten lassen. Vielmehr wurde jedem der Konferenzminister
         der Plan separat und insgeheim vorgelegt, so dass jeder von ihnen annehmen musste,
         als Einziger ins Vertrauen gezogen zu werden. Das machte es unwahrscheinlicher, dass
         sie zu gemeinsamem Widerstand zuammenfanden. Auch die Verhandlungen über die Annahme
         des Hauptsystems führte Haugwitz mit den Ländervertretern jeweils separat und möglichst diskret, damit
         die Länder nicht causam communem machten.[95]
      

      Einzelne gefährlichere Gegner, die wie Harrach die Autorität der Herrschaft tatsächlich
         offen bedrohten, wurden unschädlich gemacht, indem sie vom direkten Zugang abgeschnitten,
         demonstrativ nicht mehr zum Handkuss vorgelassen oder gar vom Angesicht der allerhöchsten Person ganz entfernt wurden. So nötigte Maria Theresia Harrach nach dem Affront in der Konferenz
         vom Januar 1748 nicht nur zum Verlassen des Hofes. Ihm wurde auch jede Möglichkeit
         genommen, auf dieses Ansinnen persönlich zu reagieren, weil Maria Theresia nicht einmal
         an ihn selbst schrieb, sondern an Ulfeld, der ihm die Botschaft ausrichten musste.
         Über Dritte zu kommunizieren war eine auch sonst übliche Praxis zur Wahrung der herrscherlichen
         Autorität. So wie in diesem Fall bediente sich Maria Theresia auch in anderen Fällen
         ihrer Mittelsleute, um Gunstverlust anzudrohen oder gnädiges Verzeihen in Aussicht
         zu stellen. Von einem solchen Fall erzählt Khevenhüller im August 1748.[96] Sein Großonkel Philipp Joseph von Rosenberg-Orsini, ein Mann aus böhmischem Hochadel,
         der schon unter Karl VI. wegen verschiedener étourderies, Unbedachtsamkeiten, einen Karriereknick hatte hinnehmen müssen,[97] war allzu geschwätzig gewesen und hatte sich offenbar den Verdacht zugezogen, mit den Reformgegnern zu
         sympathisieren. Maria Theresia beauftragte daraufhin Khevenhüller, seinem Onkel ein unangenehmes Compliment zu machen, ihn also gleichsam abzumahnen. Um sich zu rechtfertigen, spielte Rosenberg Maria
         Theresia über seinen Neffen einen Brief zu, in dem er detailliert schilderte, wie
         Harrach ihn vergebens auf seine Seite zu ziehen versucht habe.[98] Daraufhin zeigte sich Maria Theresia gnädig und ließ Rosenberg ausrichten, sie werde
         das Vorgefallene vergessen und keine weitere Ungnade gegen ihn hegen; er solle sich
         aber die Sache zu künftiger Witzigung, also zur Belehrung, dienen lassen. Im Übrigen solle er es als ihre besondere Nachsicht
         betrachten, dass sie ihm die Zurechtweisung durch seinen Neffen und nicht durch einen unangenehmeren Canal habe übermitteln lassen.[99] Diese herrscherliche Kommunikationsstrategie hatte noch einen vorteilhaften Nebeneffekt.
         Die warnenden Botschaften, die Maria Theresia durch Dritte an mögliche Opponenten
         übermitteln ließ, richteten sich ja nicht nur an die Empfänger, sondern indirekt auch
         an die Boten selbst. Sie wurden dadurch von der Herrscherin als ihre besonderen Vertrauten
         ausgezeichnet und zugleich vereinnahmt, so dass sie sich nur noch schwer mit den Empfängern
         der Botschaft solidarisieren konnten.
      

      Dem angedrohten oder tatsächlichen Gunstentzug für mögliche Opponenten entsprach auf
         der anderen Seite die demonstrative Belohnung prominenter Einzelner, die kooperierten,
         wie ewa die Ständefunktionäre in Mähren oder früher in Ungarn. Alle diese Kommunikationsstrategien
         zusammen verhinderten, dass die Hofleute sich offen mit einem gefährlichen Dissidenten
         wie Harrach solidarisierten, sondern sich auf unterschwelliges Murren im intimen Kreis
         beschränkten. Dissens aber, der nicht offen vor aller Augen gezeigt, sondern nur insgeheim
         hinter vorgehaltener Hand geäußert wurde, der also nur gerüchteweise existierte, aber
         niemandem persönlich zugeschrieben werden konnte und vor allem nicht als kollektiver
         Protest wahrgenommen wurde – ein solcher stiller Dissens entfaltete auch keine große
         soziale Wirkmächtigkeit. Deshalb war Harrach trotz aller versteckten Sympathie in
         seinem Widerstand isoliert. An ihm statuierte Maria Theresia vielmehr ein Exempel.
         Jeder konnte sehen, was mit jemandem geschah, der sich so offen widersetzte. Das wirkte
         abschreckend. Das Amt des Niederösterreichischen Landmarschalls, das Harrach niedergelegt
         hatte, ließ sich anschließend kaum noch an den Mann bringen. Niemand wollte in die
         Lage kommen, womöglich noch einmal den ständischen Protest artikulieren zu müssen.[100]
      

      Aus all diesen Gründen formierte sich also am Hof kein allgemeiner Widerstand gegen
         das Haugwitz’sche Hauptsystema. Dass dieses trotzdem kein durchschlagender und dauerhafter Erfolg wurde, hatte andere
         Ursachen, die eher in den Bedigungen vor Ort und im Charakter des Systems selbst lagen.
         Die Reformgegner prophezeiten nicht zu Unrecht, dass es bei den einmal eingeführten
         Neuerungen nicht bleiben werde, sondern dass sie eine unabsehbare Eigendynamik entfalten
         könnten, in Erwegung, daß – wann einmahl der Esprit de nouveauté zu regiren anfangt – selber
               nicht leicht zu ruhen, sondern immer weiters sich auszubreiten und eine Verwirrung
               mit der anderen zu häuffen pflegt.[101] So kam es auch. Tatsächlich sah sich Haugwitz laufend zu neuen Änderungen gezwungen.
         Einerseits expandierte das Directorium in publicis et cameralibus unter seiner Leitung
         und zog noch immer mehr Kompetenzen an sich. Zugleich und gegenläufig dazu schuf Haugwitz
         aber auch wieder eine Fülle anderer Hofkommissionen neben dem Direktorium.[102] Die ständigen Nachbesserungen produzierten ein neues Ämterdickicht, das auch für
         ihn selbst zunehmend schwerer überschaubar war. Als Administrator war Haugwitz offenbar
         weniger talentiert denn als Reformator; das gestehen auch seine größten Bewunderer
         unter den Historikern ein. Die Bewährungsprobe eines erneuten Krieges, wofür das System
         ja ursprünglich einmal gedacht gewesen war, bestand es jedenfalls nicht. Nach dem
         nächsten großen Krieg, der schon 1756 begann, sieben Jahre dauerte, noch weit mehr
         Ressourcen verschlang als der vorige und die Monarchie mit noch viel hoffnungsloseren
         Schulden zurückließ, wurde es weitgehend abgeschafft und durch ein neues System ersetzt.
         Haugwitz widerfuhr ironischerweise das gleiche Schicksal, wie er selbst es Harrach
         hatte zuteilwerden lassen – er wurde 1760 mit einer prestigeträchtigen, aber funktionslosen
         Stelle abgefunden und kaltgestellt. Maria Theresia wandte ihre Gunst einem neuen Ratgeber
         zu, der bereits zu Haugwitz’ Zeit seinen ersten großen Auftritt in der Hofkonferenz
         gehabt und jedermann beeindruckt hatte, dem mährischen Grafen Wenzel Anton Kaunitz-Rietberg.[103]
      

      
         Ich bin nicht mehr dieselbe
         

      

      Die Atmosphäre am Wiener Hof und die Stimmung der Kaiserin selbst hatten sich gegen
         Ende des Erbfolgekrieges spürbar verändert. Der pointierteste Bericht darüber stammt
         von dem preußischen Gesandten Podewils, der zwar keineswegs ein neutraler, aber doch
         ein sehr scharfer Beobachter war. Die Charaktere der Menschen einzuschätzen und ihre
         verschwiegenen Handlungsmotive zu ergründen war für alle Hofleute eine Existenzfrage,
         für einen Gesandten stand das im Zentrum seiner Mission. Manche brachten es darin
         zu großer Perfektion. So auch Podewils; ihn hatte Friedrich II. nach dem Dresdner
         Frieden 1745 nach Wien geschickt, um das verlorene Vertrauen allmählich wieder aufzubauen
         und die politischen Absichten der Kaiserin auszukundschaften. Der noch sehr junge
         pommersche Kavalier – zu Beginn der vier Jahre dauernden Mission war er 27 Jahre alt –
         entledigte sich der Aufgabe trotzdem zur großen Zufriedenheit seines Auftraggebers.
         Die schwierige Mission ruinierte allerdings seine ohnehin schwache Gesundheit; mit
         31 Jahren erlitt er einen Schlaganfall, musste sich abberufen lassen und verbrachte
         sein weiteres Leben zurückgezogen auf seinen pommerschen Gütern. Obwohl er am Wiener
         Hof aus naheliegenden Gründen von den meisten gemieden und von Maria Theresia nur
         zu formalen Audienzen empfangen wurde, seine Informationsbruchstücke also aus dritter
         und vierter Hand beziehen musste, lieferte er eine Reihe detaillierter Charakterporträts,
         von denen hier schon einige zitiert worden sind.
      

      Podewils beschrieb die Veränderung Maria Theresias in dem Bericht an seinen König
         bereits im Januar 1747 als dramatische Wende und Selbstentlarvung. Endlich habe sie
         ihre Maske fallen gelassen und ihr wahres Gesicht gezeigt.
      

      Bei ihrer Thronbesteigung fand sie das Geheimnis, sich die Liebe und Bewunderung aller
                  Welt zu erringen. […] Sie nahm sich in acht und zeigte sich nur von der guten Seite,
                  leutselig, fromm, freigebig, wohltätig, volkstümlich, mutig, hochherzig, gewann sich
                  bald die Herzen ihrer Untertanen […], trug Geistesstärke zur Schau, bot ihrem Unglück
                  Trotz und versuchte, durch ihren Mut ihren Untertanen solchen einzuflößen. – Man hörte
                  nur Lobeserhebungen über diese Fürstin. Jeder erhob sie in die Wolken. Alle Welt schätzte
                  sich glücklich. Die Landstände steuerten alles zu ihren Bedürfnissen bei, was ihnen
                  möglich war. Das Volk ertrug die Steuern, ohne zu murren. […] Man vergötterte sie.

      Doch dann kam der Umschwung:

      Die Königin konnte sich nicht lange Zwang antun. Das Unglück erhöht die Freude, geliebt
                  zu sein, und steigert das Verlangen danach. Die Widerwärtigkeiten, die sie zu Anfang
                  ihrer Regierung erfuhr, versetzten sie in diese Stimmung. Die Erfolge ihrer Politik
                  nach dem Frieden von Breslau [1745] ließen sie wieder abflauen. Nach und nach nahm
                  sie wieder ihr natürliches Wesen an. […] Sie hörte nur ungern auf Ratschläge, duldete
                  keinen Widerspruch, suchte eher Furcht als Liebe zu erwecken, gab sich nicht weniger
                  stolz als ihre Ahnen, behandelte viele mit Hochmut, zeigte sich rachsüchtig und unversöhnlich,
                  hörte oft mit Ungeduld die Klagen, die man ihr vorbrachte […]. Eine so große Wandlung
                  verursachte eine nicht minder beträchtliche in den Gesinnungen ihrer Untertanen, die
                  anfingen, über die Steuern zu murren, die sie bezahlen mußten, und in jeder Beziehung
                  eine große Unzufriedenheit zu erkennen gaben.[104]

      Die Geschichte, die Podewils erzählt, handelt von einer wechselseitigen Gefühlsbeziehung
         zwischen Herrscherin und Beherrschten: Das Unglück des Krieges habe der Königin die
         Liebe ihrer Untertanen beschert und sie zugleich davon abhängig gemacht. Bestrebt,
         geliebt zu werden, habe sie sich ihrerseits liebenswürdig gezeigt. Doch als sich das
         Ende des Krieges abzeichnete, habe sie die Liebe der Untertanen nicht mehr nötig gehabt
         und folgerichtig auch verloren, nachdem sie ihre liebenswürdige Maske abgelegt habe.
         Diese Deutung zeugt von bemerkenswertem psychologischem Gespür für die wechselseitige
         Dynamik menschlicher Beziehungen, auch wenn die Geschichte von Marias Theresias böswilliger
         Verstellung sicher ein Zugeständnis an die Erwartungen des Adressaten ist – es ging
         für Diplomaten ja immer auch darum, ihrem Auftraggeber eine erfreuliche Lektüre zu
         bieten. Ein Märchen war es jedenfalls, dass Stände und Untertanen zu Beginn des Krieges
         begeistert ihren Beitrag geleistet hätten; bekanntlich gab es Tumulte gegen Maria
         Theresia schon bei ihrer Thronbesteigung. Doch in der Darstellung des allgemeinen
         Stimmungsumschwungs stimmte Podewils mit vielen anderen internen und externen Beobachtern
         überein. Vieles von dem, was er über die Anfangszeit von Maria Theresias Regierung
         schildert, wird er von seinen Wiener Informanten so gehört haben. Der Bericht folgt
         zweifellos einem Erzählmuster, das zu dieser Zeit am Wiener Hof kursierte und das
         Podewils für seinen Potsdamer Adressaten nur noch ein bisschen schärfer gewürzt hat.
      

      Dass die Missstimmung bei Hof und in der Bevölkerung sich verschärfte, als die jahrelangen
         hohen Steuerbelastungen durch die Reformen auf Dauer gestellt zu werden drohten, dafür
         gibt es jedenfalls zahlreiche Indizien. Von der Erbitterung des Adels gegen Haugwitz
         war ja schon die Rede. Doch auch die einfachen Untertanen sahen in den Neuerungen
         beileibe keinen Segen. Wie immer bei obrigkeitlichen Reformen befürchteten sie nicht
         zu Unrecht, dass das Ganze vor allem auf eine höhere Belastung hinauslaufen würde.
         Jedenfalls musste Haugwitz’ Haus von Kürassieren bewacht werden, weil der Mob dort
         im Sommer 1748 die Fenster eingeworfen hatte, angeblich ermutigt und aufgewiegelt
         von den Großen.[105] Demonstrationen göttlichen Missfallens blieben auch nicht aus: Im August beschädigte
         ein Unwetter von beispielloser Dauer und Heftigkeit die Karlskirche; im Oktober wurden
         Ungarn und Mähren von Heuschreckenplagen heimgesucht; im Juni 1749 spürte man in Wien
         minutenlang die Erde beben.[106] Wer wollte, konnte das als apokalyptische Zeichen lesen, mit denen Gott zur Umkehr
         mahnte. Auf den unerhörten politischen Neuerungen lag offensichtlich kein Segen.
      

      Dass sich Maria Theresias eigene Stimmung gewandelt hatte, ist vielfach belegt. Beobachter
         fanden sie stark verändert und degoutée de tout, angewidert von allem.[107] Die Krone sei ihr zur unerträglichen Last geworden, hieß es. Gerade als der Krieg
         beendet war und der größte Druck nachgelassen hatte, machte offenbar ihre bis dahin
         von allen bewunderte Vitalität einer tiefen Niedergeschlagenheit Platz. Gründe dafür
         gab es einige: Den Friedensschluss empfand sie als Niederlage und Verrat ihrer Verbündeten.
         Die Durchführung der Reformpolitik stieß auf immense Schwierigkeiten und stellte ihre
         Entschlossenheit auf eine harte Probe. Hinzu kam, dass sie im September 1748 ein Kind
         zur Welt gebracht hatte, das die Geburt nicht überlebte.[108] Im Dezember 1750 starb überdies ihre Mutter, die Kaiserinwitwe Elisabeth Christine,
         die allerdings sehr zurückgezogen im Kloster in Hetzendorff gelebt und zeitlebens
         ein distanziertes Verhältnis zu ihrer Tochter gehabt hatte. Welche Wirkungen diese
         Ereignisse auf Maria Theresias Gefühlshaushalt hatten, ist schwer einzuschätzen. Jedenfalls
         machte ihr in dieser Phase ihres Lebens die allseitige Ablehnung – die Missgunst der
         Hofleute und die Feindseligkeit des Adels ebenso wie die Missstimmung in der einfachen
         Bevölkerung, soweit sie überhaupt davon erfuhr – offenbar viel mehr zu schaffen als
         die objektiv viel größeren Schwierigkeiten zu Beginn ihrer Regierung. Doch damals
         hatte es sich vor allem um Angriffe von außen gehandelt (obwohl auch die fremden Angreifer
         durchaus Sympathisanten am Wiener Hof besaßen), während diesmal die Anfeindungen von
         ihrer unmittelbaren Umgebung ausgingen. Es sei ihr unerträglich und trostlos, den will nicht sagen Haß, aber Unerkenntlichkeit von allen Seiten zu ertragen, schrieb sie um 1750. Und fünf Jahre später: Wer das
         nicht üble Gemüt kenne, das Gott ihr geschenkt habe, der könne sich vorstellen, wie sehr ihr die schwindende
         Zuneigung und der Undank der Untertanen zu Herzen gingen.[109]
      

      Ihre Niedergeschlagenheit geht auch aus dem Briefwechsel mit dem Grafen Silva-Tarouca
         hervor.[110] Der Graf (1691–1771), ein alter Edelmann aus einer verarmten portugiesischen Familie,
         stand seit 1716 im kaiserlichen Dienst. Er hatte schon unter dem Prinzen Eugen im
         Türkenkrieg gedient und amtierte seit 1740 als Präsident des Niederländischen Rates,
         war also für die Korrespondenz zwischen Wien und der Verwaltung in Brüssel zuständig.
         1744 wurde er Ritter vom Goldenen Vlies; in demselben Jahr machte Maria Theresia ihn
         zum Hofbaudirektor und vertraute ihm ihr Lieblingsprojekt, den großangelegten Umbau
         von Schönbrunn, an.[111] 1750 übertrug sie ihm auch die Leitung des Italienischen Rates. Khevenhüller, der
         ihn ebenfalls sehr schätzte und zu seinen Freunden zählte, notierte 1753, Taroucas
         Kredit bei Maria Theresia sei so weit nun gestigen, daß mann ihn in der That als ami de l’Imperatrice ansehen kann, ja daß die Kaiserin ihn in die Stelle der alten und täglich mehr abnehmenden Gräffin
               Füchsin surrogiret, mithin als den vertrautesten Freunnd angenohmen und declariret
               habe, welchem sie das Innerste ihres Hertzens entdecket und hingegen auch erlaubet,
               alles zu ihren Dienst Vorfallende oder sonsten beliebige offenhertzig zu melden.[112] Später kühlte Taroucas enge Beziehung zur Kaiserin unter dem Einfluss von Kaunitz
         ab, der ihm von Anfang an mit Antipathie begegnet war.[113]
      

      Tarouca gegenüber beklagte Maria Theresia das refroidissement […] dans l’affection des Ses Sujets, die erkaltete Liebe ihrer Untertanen, und fragte um Rat, was sie dagegen tun solle.[114] Daraufhin hielt Tarouca ihr vor Augen, wie sehr sie sich gegenüber den ersten Regierungsjahren
         verändert habe. Damals habe sie trotz der vielen Feinde, trotz des Mangels an Geld,
         Unterstützung und Erfahrung und trotz der vielen Arbeit immer Zeit gefunden, sich
         zu entspannen und zu unterhalten, anstatt sich von allen zurückzuziehen und im Kabinett
         einzuschließen. Die Kaiserin antwortete ihm darauf eigenhändig: Ich bin nicht mehr dieselbe, für mich gibt es keine Zerstreuungen mehr. Man darf nicht
               mehr daran denken. Ich versuche notdürftig zurechtzukommen und es wenigstens die anderen
               nicht merken zu lassen […].[115]
      

      In dieser Situation entstanden die zwei großen Rechtfertigungsschriften, mit denen
         sich Maria Theresia gegen alle Anfechtungen und vermutlich auch gegen die eigenen
         Selbstzweifel zur Wehr gesetzt hat, die erste um 1750/51 und einige Jahre später,
         um 1755/56, die zweite. Bei diesen ‹Politischen Testamenten›, wie man sie später in
         Anlehnung an die Gattung der Fürstentestamente im Allgemeinen und das ‹Testament politique›
         ihres Gegners Friedrich II. im Besonderen genannt hat, handelt es sich wohl um die
         beiden bekanntesten und meistzitierten Selbstzeugnisse Maria Theresias überhaupt.[116] Die Originalüberschrift des ersten Textes – Aus mütterlicher Wohlmeinung zu besonderen Nutzen der Posterität verfaßte Instructions-Puncta – ist irreführend; der zweite hat gar keinen Titel. Zwar richten sich beide Schriften
         an ihre Nachkommen und sind in der familiären Ich-Form geschrieben. Aber tatsächlich
         werden darin keine praktischen Instruktionen formuliert – mit Ausnahme der einen Regel,
         nämlich das neue Finanz- und Verwaltungssystem wie einen Augapfel zu hüten, es niemals abzuändern und sich darin nicht von falschen Ratgebern irremachen
         zu lassen.[117] Statt Maximen für das zukünftige Handeln zu geben, schildern beide Schriften ausführlich
         die Geschichte von Maria Theresias bisheriger Regierung einschließlich der desolaten
         Vorgeschichte, und zwar mit dem expliziten Ziel, bei den Nachkommen um Verständnis
         für ihr Handeln zu werben.
      

      Die beiden Texte stammen allerdings nicht von ihrer eigenen Hand. Sie hat sie auch
         nicht vollständig selbst einem Schreiber in die Feder diktiert, sondern von jemand
         anderem entwerfen lassen, wie es ausdrücklich heißt.[118] Beide sind auf Deutsch verfasst, also in der Sprache, in der sie gewöhnlich mit
         ihren Beamten korrespondierte, während sie an ihre Familienmitglieder fast immer französisch
         schrieb. Schon der spätere Herausgeber hat vermutet, dass Haugwitz großen Anteil an
         der Entstehung des ersten ‹Politischen Testamentes› hatte.[119] Tatsächlich fällt auf, dass viele Passagen zumindest der ersten Schrift sowohl in
         der Sache als auch im Stil von Haugwitz’ Denkschriften kaum zu unterscheiden sind.
         Es ist zudem unwahrscheinlich, dass Maria Theresia selbst Ausdrücke von subalterner
         Beflissenheit wie dienstersprießlich in den Sinn gekommen wären. Auf Haugwitz als Geisterschreiber der früheren Schrift
         verweisen auch die zahlreichen beigefügten Finanztabellen sowie die Tatsache, dass
         seine eigene Rolle als gottgesandter Retter mit einer gewissen Penetranz in den Vordergrund
         gerückt wird.[120] Die zweite Schrift von 1755/56 variiert das Thema der ersten, ist aber weniger systematisch
         aufgebaut, hat einen etwas anderen sprachlichen Duktus und räumt auch bereits einen
         gewissen Überarbeitungs- und Vervollkommnungsbedarf des Reformwerks ein. Deshalb ist
         anzunehmen, dass Haugwitz bei der Abfassung keine so zentrale Rolle mehr gespielt
         hat wie zuvor.[121] Doch letztlich kann dahingestellt bleiben, wie es sich mit dem Zustandekommen der
         beiden Texte im Einzelnen verhielt. Wesentlich ist, dass Maria Theresia ausdrücklich
         selbst als Autorin dieser Schriften firmierte und sie sich also zu eigen machte.
      

      Ihre Biographen, allen voran Alfred von Arneth, sind in ihren Darstellungen diesen
         Quellen gefolgt und haben sich mit ihrer Perspektive in hohem Maße identifiziert;
         sie zitieren die Texte gleichsam als unmittelbare Dokumente des Geschehens, die «sagen,
         wie es eigentlich gewesen».[122] Mit anderen Worten: Maria Theresias Apologie ihres Regierungshandelns, verfasst
         zur Verteidigung ihres Reformwerks gegen die Angriffe gegenwärtiger und zukünftiger
         Gegner, hat das Geschichtsbild in Österreich und weit darüber hinaus nachhaltig geprägt.
         Es ist ihr mit diesen beiden Schriften in erstaunlichem Maße gelungen, die Deutungshoheit
         über die eigene Geschichte selbst in die Hand zu bekommen. Das liegt vor allem daran,
         dass die Perspektive der Schriften sich perfekt in die Großerzählung von der Entstehung
         des modernen «Gesamtstaats» als der Realisierung einer großen Idee einfügt. Doch mittlerweile
         erzählen Historiker die Geschichte der Reformen von 1748/49 nicht mehr als Kampf zwischen
         Gut und Böse, sie machen sich nicht mehr selbst eine der beiden Perspektiven zu eigen,
         sondern beschreiben die Struktur des Konflikts. Tatsächlich handelte es sich bei der
         ganzen Auseinandersetzung über das neue System um einen fundamentalen Normenkonflikt:
         hier die traditionelle Norm des do ut des, die auf der engen wechselseitigen Verflechtung von Adel und Herrscherdynastie beruhte,
         dort die Norm der Staatsräson, wonach der Herrscher, losgelöst von allen Partikularinteressen
         und gleich weit über Adel und Untertanen hinausgehoben, als unparteiischer Dritter
         allein das Interesse des großen Ganzen vertritt. Die Existenzkrise der Monarchie stellte
         einen außergewöhnlichen Notfall dar, der ausnahmsweise die Gelegenheit eröffnete,
         die traditionellen Regeln der adeligen Gegenseitigkeit und Herrschaftsbeteiligung
         außer Kraft zu setzen. Doch aus der Perspektive der Stände und Hochadelsfamilien war
         keineswegs ausgemacht, dass es auch in ihrem Interesse liege, die Kontrolle über die
         Ressourcen ihrer Länder dauerhaft aus der Hand zu geben und der um ihren Großmachtstatus
         kämpfenden Herrscherdynastie zur Verfügung zu stellen. Die Denkschriften von 1750/51
         und 1755/56 zeigen, dass sich Maria Theresia dieses Normenkonflikts durchaus bewusst
         war. Sie zeigen vor allem auch, worin sie den nötigen Rückhalt fand, um das traditionelle
         Handlungsmuster zu durchbrechen und beharrlich bei dem einmal eingeschlagenen Kurs
         zu bleiben. Die beiden Schriften erzählen eine Geschichte von göttlicher Providenz
         und standhaft überwundenen Anfechtungen, von mütterlicher Liebe und kindlichem Undank,
         von unermüdlicher Arbeit am Gemeinwohl, treu ergebenen Dienern und eigensüchtigen
         Widersachern.
      

      Das zentrale Argument der Selbstrechtfertigung ist das Wissen um den göttlichen Auftrag
         der Habsburgerdynastie im Allgemeinen und Maria Theresias im Besonderen. Nur die Frömmigkeit
         der Vorfahren habe ihnen über Jahrhunderte den göttlichen Beistand gesichert und ihren
         unsterblichen Ruhm begründet.[123] Gott belohne den gottesfürchtigen Herrscher und leite ihn. Denn wem er die Pflicht
         des Herrscheramtes auferlege, dem verleihe er auch die Fähigkeit, es richtig auszuüben.
         Die Hauptmaxime Maria Theresias, die ihr aus aller Not herausgeholfen habe, sei stets
         gewesen, allein auf Gott zu trauen, dessen Allmacht ohne mein Zuthun noch Verlangen mich zu
               diesem Stande auserwählet, welcher also auch mich würdig zu machen hätte […] diesem
               mir aufgetragenen Beruf nach Erfordernüs vorzustehen.[124] Dann aber gelte: je größer die Gefahr je wundernswürdiger der angediehene göttliche Beistand. Solange sie in seinem Sinne handelte, griff Gott immer wieder zu ihrer Unterstützung
         in das Geschehen ein. So zog er im richtigen Moment selbst einen Strich, indem er die Reformgegner Kinsky und Harrach rechtzeitig sterben ließ.[125] Während des Erbfolgekrieges wendete er dreimal mit starkem Arm das Kriegsglück zu
         ihrem Vorteil, so dass die Rettung ihrer Länder – ein schieres Miracle, ein augenscheinliches Wunderwerk – nicht der Kunst der Waffen, sondern Gottes Milde und Beistand allein beizumessen seie. Deshalb bestand kein Zweifel, dass er irgendwann zu Ausbreitung seiner Glorie ihrem Haus zur Wiedereroberung [Schlesiens] gnädiglich verhelfen werde.[126] Ein Do-ut-des-Verhältnis bestand mithin auch zwischen dem Allmächtigen und dem Allerhöchsten Erzhaus,
         denn beide Seiten dienten einander zur Steigerung ihres Ruhmes. Gott allein schreibt
         Maria Theresia auch ihren eigenen Mut und ihre Standhaftigkeit zu, ihr stets heiteres
         Gemüt und Selbstvertrauen, kurzum: die Kräfte, ein so großes beschwerliches Werk zu unternehmen, so keiner meiner Vorfahrer anzugreifen
               sich getrauet hatte.[127] Die unerschütterliche Identifikation mit dem Allmächtigen ermöglichte es Maria Theresia,
         sich selbst zugleich zu erniedrigen – vor Gott – als auch zu erhöhen, und zwar nicht
         nur über ihre Gegner, sondern auch über ihre eigenen Vorfahren, mit deren Herrschaftspraxis
         sie ja selbstbewusst brach. Trotz aller pflichtschuldigen Ergebenheitsbeteuerungen
         gegenüber ihrem verstorbenen Vater ließ sie doch keinen Zweifel daran aufkommen, dass
         er ihr nichts als festverwurzelte Missbräuche, hohe Schulden, mutlose Feldherren und
         unverschämte Minister hinterlassen habe, aber keinerlei Rüstzeug für die schwere Aufgabe,
         mit diesen Problemen fertigzuwerden.
      

      Die zweite Säule von Maria Theresias Rechtfertigungsstrategie war die Rhetorik selbstloser
         Mütterlichkeit. Dazu konnte sie an die altehrwürdige Metapher vom Herrscherpaar als
         Vater und Mutter der Untertanen und vom Land als erweiterter Familie anknüpfen. Spätestens
         seit Augustus sich als pater patriae inszeniert hatte, war Paternalismus das zentrale Rechtfertigungsmotiv monarchischer Herrschaft. Maria Theresia als vielfache
         Mutter konnte diesen Topos noch wirkungsvoll verstärken, indem sie die mütterliche
         Liebe zu den Untertanen der mütterlichen Liebe zu ihren Kindern ausdrücklich überordnete:
         So lieb ich auch meine Familie und Kinder habe, dergestalten daß keinen Fleiß, Kummer,
               Sorgen noch Arbeit vor selbe spare, so hätte jedoch derer Länder allgemeines Beste
               denen allezeit vorgezogen, wann in meinem Gewissen überzeuget gewesen wäre, daß […]
               dererselben Wohlstand dieses erheischete, indeme sothaner Länder allgemeine und erste
               Mutter bin.[128] Der Mütterlichkeitstopos diente ihr also – paradoxerweise – dazu, die eigene Herrschaft
         über alles Familieninteresse weit zu erheben: Das Wohl ihrer Länder liege ihr so am
         Herzen, dass sie, wenn es dieses Wohl erforderte, keinen Anstand genommen hätte, meine Autorität völlig selben [den Ständen] zu unterwerfen
               und zu überlassen, sondern ehender meinen Nachkömmlingen selbe [Autorität] diminuiret
               und benommen oder eingeschränket hätte, weilen der Länder Wohl und Gutes allzeit meinem
               Particulari, Famigle und Kindern vorgezogen haben würde.[129] Das aber war mit Bedacht im Irrealis gesagt. Tatsächlich ging es ihr ja darum zu
         zeigen, dass das Interesse ihrer Dynastie mit dem Interesse der Länder insgesamt –
         von einem abstrakten «Staat» spricht sie nicht – identisch war, ganz im Gegensatz
         zur Eigensucht der Stände und mehr noch ihrer eigenen Minister, die sowohl das allgemeine Beste und landesfürstliche Interesse öfters lau tractieret und mit Contradictionen und Disputationen dessen Beförderung behindert hätten.[130] Die Legitimität der hohen Amtsträger wird mit dem Argument bestritten, dass sie
         untereinander uneinig und misstrauisch seien, zerrissen von gegenseitigem Neid, Missgunst und Verleumdungen,[131] weil jeder nur für das Seine sorge. Deshalb sei es nötig, dass ein guter Herrscher
         sich ein eigenes Bild mache, eigene Experienz erwerbe, die wahre Kenntnüß von der Beschaffenheit seiner Länder sich selbsten beilege.[132] Sie selbst würde von den vielen widerstreitenden Ratgebern irregemacht worden sein,
         hätte sie nicht die äußerste Mühe angewendet, die Sachen in ihrer wahren Beschaffenheit durch mir
               beigelegte eigene Connaissance vollkommen zu penetrieren.[133] Nur dem Herrscher selbst liege das Wohl der einfachen Untertanen am Herzen, nur
         er könne sie gegen die Willkür ihrer Herren in Schutz nehmen und dafür sorgen, dass
         die Armen und besonders die Untertanen von denen Reichen und Obrigkeiten nicht unterdruckt
               werden.[134] Der Bauer dürfe nicht unter den Exzessen des Militärs leiden und nicht willkürliche
         Zusatzlasten aufgebürdet bekommen, und zwar vor allem deshalb nicht, weil er sonst
         ja das ihme zugeteilte Contributionsquantum nicht abführen könne.[135]
      

      Kurzum, so lautet das wiederholte Resümee, und damit wird am Ende die Zweck-Mittel-Hierarchie
         wieder zurechtgerückt: Alle Maßnahmen von Maria Theresias Regierung seien Mittel,
         die Monarchie in aufrechten Stande zu erhalten und auf meine Nachkommenschaft fortzupflanzen, ihre Herrschaft zum Besten und Nutzen meiner Nachkommen [zu] conservieren.[136] Die Überzeugung vom göttlichen Recht der Dynastie, deren Verteidigung ihr der Vater
         durch die Pragmatische Sanktion aufgebürdet hatte, war der Schlussstein von Maria
         Theresias Selbstverständnis und der Rückhalt gegen die allseitigen Anfechtungen. An
         ihre Nachkommen allein richtete sie daher ihre Rechtfertigungsschrift; nur sie – und
         nicht etwa die Minister oder gar die Untertanen – galt es von der Richtigkeit der
         getroffenen Entscheidungen zu überzeugen.
      

      
         Favoritenwechsel
         

      

      Schon in Maria Theresias zweiter Rechtfertigungsschrift von 1755/56 deutet sich an,
         dass das Reformwerk der Nachbesserung bedurfte.[137] Tatsächlich sollte Haugwitz’ System den nächsten großen Krieg nicht überleben. Das
         lag nicht allein an den Unzulänglichkeiten des Systems selbst und den Schwierigkeiten
         seiner Umsetzung, sondern auch daran, dass die Personenkonstellation bei Hof sich
         zu Beginn der 1750er Jahre nach und nach grundlegend neu formierte. Wer diese Veränderung
         vor allem betrieb und die neuen Machtverhältnisse dann auch institutionell verankerte,
         indem er die zentralen Gremien zu seinen Gunsten umstrukturierte, war der hoch ambitionierte
         Graf Wenzel Anton Kaunitz-Rietberg. Ihm fiel nicht nur Haugwitz, sondern auch Johann
         Christoph von Bartenstein zum Opfer, der über Jahrzehnte wichtigste politische Ratgeber
         des Kaiserhauses und engste Vertraute Karls VI., den Maria Theresia während des Erbfolgekrieges
         als die Seele des hiesigen laulichten Corps[138] betrachtet hatte – treu, arbeitseifrig und zuverlässig, ja derjenige, der ihr das wahre Licht angezündet und dem sie die Rettung der Monarchie wesentlich zu verdanken hatte.[139] Bartenstein verkörperte in vieler Hinsicht das Gegenbild sowohl zu Haugwitz als
         auch zu Kaunitz, nämlich den Typus des gelehrten bürgerlichen Aufsteigers, eines sozialen
         Fremdkörpers im hochadeligen Milieu des Wiener Hofes.[140]
      

      Bartenstein war der begabte Sohn einer weitverzweigten, streng lutherischen Straßburger
         Professorendynastie. Er hatte sein Universitätsstudium im Alter von nicht ganz dreizehn
         Jahren begonnen und mit einundzwanzig als Doktor beider Rechte abgeschlossen. In seiner
         Jugend verkehrte er mit dem Geistesadel seiner Zeit; er besuchte die gelehrten Mönche
         der berühmten Pariser Abtei Saint-Maur und machte Bekanntschaft mit dem alten Leibniz,
         mit dem er bis zu dessen Tod korrespondierte. Sein Ziel war allerdings keine Gelehrtenkarriere,
         sondern der Fürstendienst. Im vollen Bewusstsein seiner außergewöhnlichen Fähigkeiten
         entschied er sich, es gleich ganz oben zu versuchen, und knüpfte über gelehrte Fürsprecher
         Kontakte zum Kaiserhof. Höfische Geschmeidigkeit und Servilität waren nicht seine
         Sache. Der Stolz auf seine überlegenen Fähigkeiten ließ ihn auf Leute hinabsehen,
         die ihre Stellung durch den casus genitivus und dativus erworben hatten, wie er sich ausdrückte, sie also Geburt oder Geschenken zu verdanken
         hatten. Doch zu seiner Erbitterung musste er feststellen, dass seine lutherische Konfession
         einer Hofkarriere in Wien nachhaltig im Weg stand. Keineswegs religiös indifferent,
         rang er offenbar eine Zeitlang mit sich, bevor er um 1716 zum Katholizismus konvertierte.[141] Trotzdem dauerte es noch mehr als zehn Jahre, bis er über allerlei Umwege in die
         Österreichische Hofkanzlei aufstieg und 1727 schließlich auch Staatsreferendar und
         Protokollführer bei der Geheimen Hofkonferenz wurde. Bartenstein war zwar selbst kein
         Mitglied dieser exklusiv hochadeligen Versammlung, sondern nur Sekretär und Protokollant.
         Das hinderte ihn aber nicht daran, dort aufgrund seiner Sachkompetenz und des herrscherlichen
         Vertrauens die Geschäfte zu dirigieren und vor allem die auswärtige Politik – die
         sogenannten Staatssachen – zu beherrschen. Damit hatte er das Maximum dessen erreicht, was ein Bürgerlicher
         am Kaiserhof erreichen konnte, und machte das Beste daraus. Durch unerschöpflichen
         Fleiß, aber auch Scharfsinn und unbestechliche Urteilskraft machte er sich dem Kaiser
         unentbehrlich. Er war ein Aktenfresser mit ausgezeichnetem Erinnerungsvermögen und
         daher oft der Einzige, der die verworrenen Staatsangelegenheiten durchschaute – allerdings
         offenbar auch sorgfältig darauf bedacht, dass er der Einzige blieb. Er allein war
         das institutionelle Gedächtnis der Österreichischen Hofkanzlei, denn eine systematische
         Archivierung der Akten gab es nicht. Schon unter Maria Theresias Vater dominierte
         er Konferenz und Kanzlei. Den anderen Höflingen war er daher ein Dorn im Auge. Wenn
         immer wieder beklagt wurde, Karl VI. höre lieber auf kleine Leute als auf verdiente alte Minister, dann war vor allem der subalterne Matador Bartenstein gemeint, dem man auch gern unterstellte, den Kaiser zu hintergehen und
         falsch zu beraten.[142] Podewils schildert ihn 1747 ausführlich als kleinen, pedantischen Schulmeister, zwar unbestreitbar mit Geist und erstaunlicher Gedächtniskraft begabt, aber von
         beschränktem politischem Urteilsvermögen. Seinen Erfolg beim Herrscherhaus deuteten
         Neider als Frucht von äußerstem Ehrgeiz, Schmeichelei und gespielter Mäßigung. Unverzeihlich war für Herren von Stand, dass Bartenstein sich anmaßte, mit ihnen
         von gleich zu gleich zu verkehren, ja sich ihnen überlegen vorkam, alles besser wusste,
         ihnen ins Wort fiel und die ständische Rangordnung auf den Kopf stellte. Aufgrund
         seines Einflusses beim Kaiserhaus war alle Welt genötigt, die Knie vor ihm zu beugen. Leute vom höchsten Rang, die Reichsfürsten,
               die Generäle, die Minister, erschienen regelmäßig, ihm ihre Aufwartung zu machen.[143] Jemand wie Khevenhüller verabscheute ihn im Stillen, war aber gleichwohl ängstlich
         darauf bedacht, dass er keinen Disgusto wider mich fassen mögte.[144] Schwer erträglich war vielen offenbar, dass Bartenstein gar nicht versuchte, einen
         höfisch-eleganten Habitus zu imitieren, so dass man sich darüber hätte lustig machen
         können, sondern seine steif-trockene Gelehrsamkeit auch noch mit größtem Selbstbewusstsein
         zur Schau trug.
      

      Maria Theresia hatte zu Bartenstein anfangs ein kühles Verhältnis, weil er ein Gegner
         ihrer Heirat mit Franz Stephan gewesen war. Doch unter den Bedingungen des Krieges
         wurde er auch ihr schnell unentbehrlich. Sein Einfluss stieg noch durch eine erste
         organisatorische Umstrukturierung der Staatssachen: Als 1742 der alte Obersthofkanzler Sinzendorff starb, der sich von Bartenstein willig
         hatte leiten lassen, gliederte Maria Theresia die Abteilung der Österreichischen Hofkanzlei,
         die für auswärtige Korrespondenzen zuständig war, aus und machte sie als Hof- und Staatskanzlei zu einer eigenständigen Stelle für die gesamte auswärtige Politik des Erzhauses.[145] Als Staatskanzler setzte sie Anton Corfiz Graf Ulfeld ein (1699–1769), einen Konvertiten,
         dessen Vater aus Dänemark stammte und unter Karl VI. als General gedient hatte. Ulfeld,
         der zuvor verschiedene Gesandtschaften innegehabt hatte, galt als schroff, ungehobelt
         und beschränkt, aber rechtschaffen und uneigennützig. Für ihn sprach nicht nur, dass
         seine Mutter eine geborene Sinzendorf war, sondern auch, dass er keine eigenen Gestaltungspläne
         hatte, was die Führung der Staatskanzlei anging. Deutlich weniger scharfsinnig, aber
         auch weniger selbstgefällig als sein Sekretär, stellte er für diesen keine Konkurrenz
         dar und ließ seine dominierende Stellung unangefochten. Es hieß daher, Bartenstein
         selbst habe die Personalie eingefädelt. Auf diese Weise profitierten beide voneinander:
         Ulfeld war Bartensteins Patron, Bartenstein Ulfelds politisches Orakel.[146]
      

      In den Kriegsjahren produzierte der umtriebige Sekretär eine schier unerschöpfliche
         Fülle an Memoranden für die Staatskanzlei. Er galt als verliebt in seine Schriftsätze,
         die für ihre Weitschweifigkeit und Umständlichkeit berüchtigt waren,[147] aber fast immer Maria Theresias Zustimmung fanden.[148] Wie sehr sich Bartenstein seiner Unentbehrlichkeit bewusst war, zeigt eine Episode
         aus dem Reformjahr 1748: Als Maria Theresia ihm eine Kommission zur Vermittlung des
         neuen Finanzsystems in den Erbländern anvertrauen wollte, scheute er sich nicht, das
         schroff zu verweigern. Die Kaiserin, welche ohnedeme nicht gutten Humors ware, wurde darüber empfindlich
               und replicirte mit zornigen Worten, daß sie sich also an andere wenden würde. Bartenstein
               […] verfiele auf sehr unanständige Vorwürffe seiner geleisteten Dienste und erregte
               ein solches Geschrei, daß man es bis in des Kaisers zweite Retirada […] fast von Wort
               zu Wort hören können, notierte Khevenhüller mit stiller Befriedigung, denn ihm fiel es zu, die Kaiserin
         anschließend wieder zu beruhigen: Bartenstein habe aus einem irrigen Wahn sich ereifferet und selbsten nicht mehr gewust, was er redete.[149]
      

      Persönliche Missionen waren nicht Bartensteins Sache; er hatte nie als Gesandter gedient
         und keinen weltgewandten Habitus erworben. Sein Medium war die Schrift. Sein großer
         Einfluss auf die Regierung hing mit der Bedeutung der Schriftlichkeit für die Entscheidungspraxis
         am Wiener Hof zusammen. Dies zeigt sich sinnfällig an der Verfahrensweise der Geheimen
         Hofkonferenz. Diese Konferenz, von deren Rolle bei der Durchsetzung des Haugwitz’schen
         Systems ja schon ausführlich die Rede war, bestand aus den Oberhäuptern der wichtigsten
         zentralen Hofstellen (Hofkammer, Hofkriegsrat, Hofkanzleien, Hofmarschallamt), die
         sich regelmäßig montags, manchmal auch öfter, teils mit, teils ohne Kaiserin und Kaiser
         persönlich trafen, wozu jeder nur einen Referendar mitbrachte. Als zentrales kollegiales
         Beratungsgremium, wie es sie ganz ähnlich in allen europäischen Monarchien gab, war
         die Konferenz nur geringfügig institutionalisiert; sie hatte weder spezifische Zuständigkeiten
         noch eigene Stellen, noch Räume, sie stand weder im Hofkalender noch auf der Hofzahlamtsliste.
         Die Versammlung diente dazu, alle wichtigen aktuellen Fragen zu besprechen, von Krieg
         und Frieden über das Zeremoniell dynastischer Hochzeiten bis hin zu den Grundsätzen
         der Prinzenerziehung. Das Zustandekommen einer Entscheidung wurde in der Konferenz
         durch ein spezifisches Wechselspiel von Mündlichkeit und Schriftlichkeit strukturiert,
         das ganz auf die Souveränin hin ausgerichtet war.
      

      Maria Theresia verkehrte mit ihren Konferenzministern wie auch mit allen anderen Amtsstellen
         im Wesentlichen auf dem Fuß der uralten Verfassung des Duchleuchtigsten Erzhauses, das heißt: Schriftlich ließ sie sich die anstehenden Probleme vorlegen und schriftlich
         fällte sie Entscheidungen.[150] Das sah bei der Hofkonferenz so aus, dass die Beratungsgegenstände, Deliberations-Puncta, dem Vorsitzenden spätestens einen Tag vor der Konferenz schriftlich mitgeteilt wurden.
         Jeder Konferenzminister konnte das tun. Manchmal ließ Maria Theresia ihrerseits den
         Ministern durch den Konferenzsekretär eine Frage vorlegen und sich von jedem einzelnen
         ein schriftliches Votum dazu ausarbeiten. Dadurch wurde die Kommunikation kanalisiert;
         jeder Minister adressierte seine Ausführungen an sie, nicht an seine Kollegen, so
         dass die Voten der Ratgeber füreinander wechselseitig intransparent blieben, wenn
         man sie nicht zirkulieren ließ. In der Versammlung wurde dann über jedes punctum deliberandum nach Vernehmung der Stelle, die es haubtsächlich angienge,
               ordentlich votiret,[151] das heißt, es wurden eher fertig ausgearbeitete Stellungnahmen verlesen als offen
         diskutiert. Schließlich wurde das Conclusum gefasset.[152] Wie das im Einzelnen aussah, bleibt weitgehend im Dunkeln. Man darf es sich vermutlich
         nicht als formale Abstimmung nach Mehrheitsprinzip vorstellen, sondern – wie fast
         alle Entscheidungsverfahren damals – als Austarierung eines groben Konsenses. Die
         letzte Entscheidung lag ohnehin immer bei der Monarchin selbst. Langwierige deliberative
         Prozeduren aber waren Maria Theresia ein Gräuel; sie hielt das für unnötiges Geschwätz.[153] Abweichende Voten wollte sie schriftlich festgehalten, aber nicht lange diskutiert
         und vor allem nicht später in publico geäußert haben. Es zeichnete den perfekten Minister aus, dass er seine Meinung untertänigst
         vortrug, aber nicht darauf beharrte, wenn die Entscheidung der Souveränin anders ausfiel.[154]
      

      Protokolliert wurden die Sitzungen zunächst von den Referendaren derjenigen Kanzleien,
         die später für die Ausführung der Beschlüsse zuständig waren. Bei auswärtigen Angelegenheiten
         war das gewöhnlich die Staatskanzlei, das heißt: Bartenstein. In seiner Kanzlei wurden
         die einzelnen Protokolle zu einem Ganzen zusammengefügt und es wurde ein Bericht verfasst,
         der sogenannte Vortrag an die Monarchin. Man schrieb ihn auf längs gefaltete Bögen und ließ die linke Spalte
         für deren zustimmende, modifizierende oder ablehnende Kommentare frei. Streng genommen
         gehörte dieser Vortrag allen Konferenzmitgliedern noch einmal vorgelegt, damit sie
         sich von der Übereinstimmung mit der mündlichen Beratung überzeugen konnten.[155] Am Ende fällte dann Maria Theresia durch ihren handschriftlichen Vermerk Placet (mit oder ohne modifizierende Zusätze) am Rand des Vortrags die Entscheidung, die
         Resolution, die dann über die Kanzlei expediert wurde (Abb. 19). Es waren also nur die eingespielten
         Gewohnheiten des schriftlichen Geschäftsganges, die für eine gewisse Stabilisierung
         des Entscheidungsverlaufs sorgten, nicht etwa klar abgegrenzte Zuständigkeiten oder
         formale Verfahrensregeln.[156] Die unausgesprochene Norm, die dahinter stand, war immer noch die der alteuropäischen
         Tradition, wonach der von Gott autorisierte Herrscher am Ende entscheidet, aber stets
         im Konsens und nach Beratung mit den Großen seines Reiches. Wer im Einzelnen dazugehörte
         und wie der Konsens genau zustande kam, stand indessen nirgendwo geschrieben.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_019.jpg]

         Abb. 19:  Akte mit Kaffeefleck und der eigenhändigen Notiz Maria Theresias oben: de reliquo placet, Mitte: Schäme mich das eine Kanne cafée darüber geworffen, 1771

      

      Die Koordination des gesamten Verfahrens lag bei dem Sekretär der Hofkonferenz – also
         ebenfalls Bartenstein. Die Amtsbezeichnung ‹Sekretär› ist durchaus wörtlich zu verstehen;
         er war der Hüter der Geheimnisse. Ein Secretum sollte das Verfahren sein und bleiben; nicht umsonst hieß die Versammlung die Geheime Hofkonferenz. Geheimhaltung galt nicht als anrüchig, sondern war ein vollkommen legitimes
         Mittel der Herrschaftsausübung; sie diente dazu, die Kommunikation zu strukturieren,
         nicht sie zu verhindern.[157] Verschwiegenheit war die wichtigste Tugend des Fürstendieners, Einbeziehung in den
         Kreis der Wissenden umgekehrt die wertvollste soziale Auszeichnung, was auch in dem
         begehrten Titel des ‹Geheimen Rates› symbolisiert wurde. Vor allem in auswärtigen
         Sachen, aber auch im Inneren galt Secretum [als] die Seel von allem.[158]
      

      Das weitgehend schriftliche Verfahren der Hofkonferenz eröffnete indessen dem Sekretär
         als Regisseur des Ganzen diskrete Möglichkeiten der Einflussnahme. Wie seine Rivalen
         in der Hofkonferenz beobachteten, verfügte Bartenstein über eine belle methode, um kaiserliche Resolutionen in seinem Sinne zu erschleichen: nämlich Konferenzen einberufen zu lassen, ohne vorher den Gegenstand der Beratungen
               bekanntzugeben; dann nach der Konferenz die fertigen Expeditionen und Referate sofort
               der Kaiserin zum Placet vorzulegen, ohne sie vorher unter den Konferenzministern zirkulieren
               zu lassen.[159] Bemerkenswerterweise sah Bartenstein später, als er selbst kaltgestellt war, die
         Probleme eines solchen schriftlichen Verfahrens genauso: Bei der Abfassung der Vorträge
         könnten abweichende Meinungen unterschlagen und mithin die Entscheidungen des Souveräns
         manipuliert werden.[160] Als er noch der allmächtige Kanzleisekretär gewesen war, hatte Bartenstein das Beratungsverfahren
         allerdings anders dargestellt. Die Monarchin sei stets vollkommen informiert, weil
         alle, auch widerstreitende Argumente zu Wort kämen: weilen bei nicht gleichförmig obwaltenden Meynungen ein Theil wie der andere vernohmen
               worden, Ihro Maytt. um so mehr sicher gestellet, aus keinem irrigen Supposito […]
               einen Fehltritt zu thun.[161]
      

      Hatte Maria Theresia ihr handschriftliches Placet erst einmal erteilt, so war es unmöglich,
         noch etwas zu ändern und Manipulationen aufzudecken. Denn erstens hasste es die Kaiserin,
         wenn nach ihrer allerhöchsten Entschließung noch jemand eine Privatmeinung vorbrachte.[162] Und zweitens hatten alle Angst, das Missfallen des mächtigen und sich für unfehlbar
         haltenden Bartenstein zu erregen.[163] Nach dem Urteil Khevenhüllers galt das sogar für die Herrschaften selbst, die zu sehr auf Bartenstein angewiesen seien, um gegen dessen Dominat vorzugehen. Sie seien sich der Missstände bewusst, meinte er, doch da sie den Schlendrian (um den Federführer nicht zu disgustiren) eben nicht füglich ändern
               können – haben von dannen kein rechtes Vertrauen in die Conferenz selbsten und sondiren hier und dort anderer Leuthe Meinungen, die doch den ganzen Zusammenhang
               deren Geschäfften nicht wissen können, und müssen also immerdar wanckend und irr gemacht
               werden.[164]
      

      Auch wenn diese Beobachtung durch Khevenhüllers heftige Abneigung gegen Bartenstein
         eingefärbt war, so ist sie doch ein bemerkenswertes Zeugnis dafür, wie man bei Hof
         über die Geheime Konferenz und ihr schriftliches Verfahren dachte (das ganz ähnlich
         auch in vielen anderen Amtsstellen funktionierte). Es gab in solchen Gremien wenig
         Transparenz und wenig offene Debatten, aber Ströme von beschriebenem Papier. Die Geheimhaltung
         diente nicht so sehr zur Herstellung eines Schonraums, innerhalb dessen alle Mitglieder
         ungeschützt sprechen und auch Konflikte ohne Gesichtsverlust austragen konnten; die
         Geheimhaltung diente vielmehr dazu, den Entscheidungsprozess gegenüber einzelnen Mitgliedern
         des Gremiums selbst zu verschleiern. Das führte dazu, dass die Hofkonferenz langsam
         aber sicher ihre vorgesehene Funktion nicht mehr erfüllen konnte, nämlich Sachverhalte
         und Maßnahmen offen zu diskutieren, alle Argumente für und wider zu erwägen und die
         Monarchin umfassend zu beraten. Die Minister brachten wichtige Fragen gar nicht mehr
         in die Konferenz ein, sondern schleusten sie lieber daran vorbei und entschieden sie
         allein.[165] Das formale schriftliche Verfahren forderte unter den gegebenen Umständen seine
         eigene informelle Unterwanderung geradezu heraus.
      

      Wer Einfluss auf die zentralen politischen Entscheidungen nehmen wollte, musste die
         von Bartenstein dominierte Hofkonferenz umgehen. Dazu musste er sich an die zweite
         Schlüsselfigur im unmittelbaren Umfeld Maria Theresias halten, nämlich ihren persönlichen
         Kabinettssekretär Ignaz Freiherrn von Koch (1697–1763).[166] Koch war zwar von keiner Extraction,[167] das heißt, er war bürgerlicher Herkunft und wurde erst 1748 von Maria Theresia nobilitiert,
         hatte aber schon die Privatkorrespondenz des Prinzen Eugen geführt und unter Karl VI.
         zu den einflussreichsten Beamten am Hof gezählt. Seit 1742 war er das Nadelöhr, durch
         das fast alle schriftlichen Wünsche und Vorstellungen an die Monarchin hindurchgefädelt
         werden mussten. Seine Aufgabe besteht darin, ihr über die Gesuche und Denkschriften, die ihr überreicht
               werden, Bericht zu erstatten und sie dann mit der Entschließung Ihrer Kaiserlichen
               Majestät an die verschiedenen zuständigen Fachkollegien weiterzugeben. Er legt der
               Fürstin auch alles vor, was sie unterschreiben muss, und erledigt ihre persönliche
               Korrespondenz. Zu diesem Zweck arbeitet er jeden Vormittag mit ihr, schrieb der preußische Gesandte. Alle, die sich um eine Stelle oder um irgendeine Gnade bemühen, unterlassen nicht,
               sich an ihn zu wenden.[168] Koch war der wichtigste Makler der herrscherlichen Gunst, dessen sich sogar Khevenhüller
         bediente, wenn er etwas Heikles vorbringen wollte. Auch Haugwitz soll wesentlich ihm
         seinen Zugang zur Kaiserin verdankt haben.[169] Erstaunlicherweise wurde Koch trotzdem nicht allseits gehasst, was in einer solchen
         Schlüsselstellung sonst fast zwingend der Fall war. Der scharfsichtige Podewils führte
         das auf seine Bescheidenheit zurück, die seinen Einfluss verschleierte und zugleich
         auch für den Hofadel erträglich machte. Sowohl bei Maria Theresia als auch bei Außenstehenden
         galt er jedenfalls als Mann von unvergleichlicher Verschwiegenheit, ungemein ehrlich, christlich und ohne Intriquen.[170] Deshalb war er auch der Chef der Chiffrenkanzlei, das heißt des Geheimdienstes,
         und der geeignete Mann, um für Maria Theresia ein weitverzweigtes Spionagesystem zu
         organisieren.[171]
      

      Koch war auch derjenige, der es dem ambitionierten Kaunitz ermöglichte, die Hofkonferenz
         zu unterlaufen, Bartenstein aus der Staatskanzlei zu verdrängen und später auch Haugwitz
         zu ersetzen. Sowohl in den auswärtigen Staatssachen als auch in der Verwaltung der
         Erbländer setzte Kaunitz in den 1750er Jahren sich selbst peu à peu an die Stelle
         der ehemaligen Favoriten und seine eigenen, neuen Systeme an die Stelle der alten.
         Er wurde zur prägendsten Gestalt für Maria Theresias gesamte weitere Regierungszeit,
         ja sogar noch über ihren Tod hinaus. Wenzel Anton von Kaunitz-Rietberg (1711–1794)
         stammte aus einem alten böhmischen Adelsgeschlecht, das nach dem Aufstand von 1618
         die Protektion der mächtigen Familie Dietrichstein genoss und sich seither durch katholische
         Rechtgläubigkeit und unerschütterliche dynastische Loyalität hervorgetan hatte. Sein
         Großvater war Reichsvizekanzler gewesen und in den Reichsgrafenstand aufgestiegen,
         hatte dabei aber die mährischen Güter der Familie hoch verschuldet.[172] Der Vater war Landeshauptmann von Mähren und hatte eine westfälische Reichsgräfin
         Rietberg geheiratet. Von deren sechzehn Kindern überlebte Wenzel Anton als einziger
         Sohn, so dass allein auf seinen Schultern die gesamte Last der Aufgabe lag, der Familie
         wieder zu ihrem alten Glanz zu verhelfen. Der Vater erzog ihn streng und schickte
         ihn auf die Universität Leipzig, ein weit ausstrahlendes Zentrum der protestantischen
         deutschen Aufklärung, wo er die Rechte studierte – mit glänzendem Erfolg, wie es hieß.
         Anschließend begab sich Wenzel Anton, wie es für einen jungen Kavalier üblich war,
         auf die Grand Tour, und zwar über Berlin, Brüssel, Köln, Frankfurt, München nach Venedig,
         Rom, Neapel, Florenz, Mailand, Genua, Turin und schließlich Paris. Zurück in Wien
         trat er 1735 in den Reichshofrat ein, der als Karrieresprungbrett galt, und heiratete
         wenig später die Enkelin des mächtigen Konferenzministers Gundaker Thomas von Starhemberg.
         Während des Krieges verwandte ihn Maria Theresia für verschiedene Aufgaben und schickte
         ihn unter anderem als Gesandten nach Turin, wo er sich bereits 1742 durch kluge Denkschriften
         über das auswärtige System empfahl. Doch seine Karriere kam nicht recht in Gang. Die
         ihm angebotenen prestigeträchtigeren Gesandtschaften musste er ausschlagen, weil er
         nicht die nötigen Mittel hatte, um die Souveränin angemessen glanzvoll zu vertreten.
         Maria Theresias besondere Gunst gewann er dann durch seine erfolgreiche Mitwirkung
         an den Friedensverhandlungen in Aachen 1748. Dort begann er sich für den Plan zu engagieren,
         dass das Erzhaus sich von seinen angestammten Verbündeten trennen und stattdessen
         Frankreich auf seine Seite ziehen müsse, wenn es Schlesien wiedergewinnen wollte.[173] Sein Scharfsinn verschaffte ihm Eintritt in den exklusiven Kreis der Hofkonferenz,
         wo im Januar 1749 eine Bilanz der mächtepolitischen Gesamtlage gezogen und über das
         zukünftige auswärtige System der Monarchie beraten wurde. Schon als er zum ersten
         Mal teilnahm, fiel er durch außergewöhnliche Eloquenz und Gewandtheit auf.[174] Maria Theresia schätzte ihn da bereits als ihren wichtigsten Berater, als seule ressource pour ma ministère, einzige Hilfsquelle ihres Ministeriums.[175] 1750 schickte sie ihn als Botschafter nach Paris, wo er die habsburgisch-bourbonischen
         Beziehungen auf eine neue Grundlage stellen sollte.
      

      Kaunitz war allerdings schwierig: von perfektionistischer Umständlichkeit und zwanghafter
         Ordnungsliebe, selbstverliebt, eitel und prätentiös (vgl. Farbtafel 10). Er verstand
         sich selbst als stilbewussten Connaisseur und formvollendeten Liebhaber, sammelte Gemälde, kleidete sich bis ins Alter jugendlich
         nach neuester Mode, war stolz auf seine Reitkunst und seine elegante Beherrschung
         vier verschiedener Sprachen. In Paris profilierte er sich als Freigeist, indem er
         Voltaires Werke las, Diderots epochale Encyclopédie abonnierte und erotische Literatur sammelte.[176] Durch seinen Zutritt zu dem berühmten Salon der Madame Geoffrin, wo die angesagtesten
         philosophes verkehrten, durfte er sich zu der kleinen, feinen, selbsternannten Partei der Pariser
         Selbstdenker und Aufklärer zählen. Andere Gesandte fanden allerdings, dass er nicht
         das großzügige Haus führe, das sich für einen Repräsentanten des Kaiserhauses ziemte,
         und rümpften die Nase über seinen vertraulichen Umgang mit neureichen Emporkömmlingen,
         ein Verhalten, das man auf seinen Geiz und seine Geltungssucht zurückführte.[177] Vor allem mokierte man sich über seine zärtliche Sorge um den eigenen Körper, seine
         galanterie vis-à-vis de lui-même, seine bizarren Reinlichkeits- und Diätregeln.[178] Im Umgang mit anderen wirkte er kalt, emotionslos und undurchschaubar; er ließ sich
         seine Ansichten nicht anmerken und schwieg in Gesellschaft lieber, anstatt zu widersprechen.
         Niemand mochte ihn, aber jeder bewunderte seinen scharfen Verstand und seine umfassenden
         Kenntnisse. Der Kontrast zwischen seinem génie superieur und den vielen Ticks und Extravaganzen entging auch Maria Theresia nicht (ebenso
         wenig wie übrigens dem preußischen König). Jedenfalls berichtet Khevenhüller, dass
         er sich mit ihr lange über Kaunitz’ Eigenschaften unterhalten habe, was zu verschiedenen Reflexionen über die Contradictionen des menschlichen Characters
               Anlaß gabe.[179] Dem modesten Franz Stephan muss der hochtrabende Kaunitz einigermaßen zuwider gewesen
         sein, ganz zu schweigen von den eifersüchtigen Ministerkollegen, die ihren Ekel kaum
         unterdrücken konnten.[180]
      

      Während seiner Gesandtschaft in Paris in den Jahren 1750 bis 1752 stand Kaunitz in
         ständiger Korrespondenz mit dem Kabinettssekretär Koch. Von ihm ließ er sich alles
         berichten, was in der Hofkonferenz vorging, und spann seine Fäden gezielt an Bartenstein
         vorbei zur Kaiserin. Sein Ziel war die Staatskanzlei, das heißt die Leitung der auswärtigen
         Politik. Maria Theresia hatte diese Stelle, wie erwähnt, schon 1742 aus der österreichischen
         Hofkanzlei ausgegliedert und zu einer selbstständigen Zentralbehörde für Haus- Hof- und Staatsangelegenheiten gemacht.[181] Sie war seither sowohl für die Beziehungen des Erzhauses zu auswärtigen Mächten
         als auch für alle dynastischen geheimen Haussachen wie Heiraten, Erbschaften usw. zuständig – bezeichnenderweise, denn Verwandtschaftsbeziehungen
         machten nach wie vor ja einen großen Teil der auswärtigen Politik aus. Die Leitung
         der Staatskanzlei lag formell bei Ulfeld, informell aber bei Bartenstein. Es war klar,
         dass der rund zwanzig Jahre jüngere und überaus ehrgeizige Kaunitz, wenn er in den
         Staatsgeschäften Karriere machen wollte, mit dem allwissenden und selbstgerechten
         Sekretär nicht würde zusammenarbeiten können. Doch Maria Theresia hielt bekanntlich
         an ihren verdienten Beratern desto unerschütterlicher fest, je mehr sie angefeindet
         wurden, und hegte ein tiefes Misstrauen gegenüber Leuten von Ambition und Interesse. Bartenstein aus dem Amt zu drängen war daher nicht leicht und bedurfte besonderen
         Geschicks. Wie Kaunitz es einfädelte, den alten Kanzleisekretär abzuservieren, ist
         ein Fall höfischer Raffinesse, wie sie im Buche stand, konkret: in dem berühmten ‹Handorakel›
         des Jesuiten Balthasar Gracián, einer Art Bibel des klugen Hofmannes.[182] Es kam für Kaunitz darauf an, die eigene Ambition vollkommen zu verschleiern und
         es so zu arrangieren, dass die Monarchin selbst ihn um das bat, was er erreichen wollte.
      

      Maria Theresia war mit dem groben und unbeweglichen Ulfeld als Staatskanzler seit
         langem unzufrieden – sie soll ihn vor Dritten einen Esel genannt haben[183] – und plante, ihn durch den jungen Kaunitz zu ersetzen. Das sollte aber möglichst
         ohne Gesichtsverlust geschehen. Die Gelegenheit dazu ergab sich im Dezember 1751,
         als der Obersthofmeister Königsegg starb und damit eine ehrenvolle Position frei wurde,
         die man Ulfeld als Kompensation anbieten konnte. Maria Theresia ergriff die Gelegenheit
         und ließ Kaunitz über Koch das Amt des Staatskanzlers anbieten. Den Antwortbrief,
         den Kaunitz seinerseits an Koch schrieb, damit er ihn der Monarchin zeige, ist ein
         Kabinettstück höfischer Verstellungskunst.[184] Kaunitz deutete zuerst die geringe finanzielle Ausstattung der Stelle an, ließ sie
         also als nicht sonderlich attraktiv erscheinen. Dann entwarf er ein scheinbar rückhaltlos
         selbstkritisches Bild von seinen eigenen körperlichen und geistigen Gebrechen – mes vices de corps et d’âme –, die mit dem Amt des Staatskanzlers unvereinbar seien. Seine Auffassungsgabe sei
         zwar ausgezeichnet, sein Gedächtnis aber miserabel. Zudem habe er einen natürlichen
         Widerwillen dagegen, über eine Sache zu sprechen, von der er sich nicht zuvor klare,
         der natürlichen Ordnung entsprechende Ideen gebildet habe. Allerdings könne er sich dann mit Leichtigkeit
         und Gefälligkeit mündlich wie schriftlich darüber äußern, doch das koste ihn eben
         mehr Aufwand als andere. Eine Qual sei für ihn auch der Kleinkram der Geschäfte, er
         widme sich lieber den großen, essentiellen Fragen. Der Staatskanzler müsse sich derzeit
         um alles selbst kümmern, wenn die Machine nicht ins Stocken geraten solle. Man könne allerdings das ganze Werk vereinfachen,
         indem man Subalternbeamte für die mechanischen Abläufe einstelle, damit sich der Kanzler
         selbst auf die Direktion des Ganzen konzentrieren könne. Die traurige Wahrheit, die Kaunitz von seinem eigenen Charakter entwarf, war in jeder Hinsicht ein Gegenbild
         zur Geschäftsführung des alten Bartenstein. Auch wenn das Angebot der Kaiserin natürlich
         geeignet sei, seine Ambitionen und Interessen zu befriedigen, schrieb er weiter, so
         dürfe er in diesem Fall nicht an sich selbst denken und müsse es ablehnen, denn er
         sei weder in der Lage noch würdig, es auszufüllen. Eigentlich. Doch dann entwarf er
         in demselben Brief einen exakten Plan, wie die Staatskanzlei umgestaltet und Bartenstein
         daraus entfernt werden müsste, wenn er selbst das Amt übernehmen solle. Unverkennbar
         war es das Ideal des vernünftig eingerichteten, selbstlaufenden Uhrwerks, das er als
         notwendiges neues System der auswärtigen Politik beschrieb.[185] Jedem Leser des Briefes musste klar werden: Alle Unzulänglichkeiten Kaunitz’ waren
         in Wahrheit Stärken, alle Stärken, auf die Bartenstein sich so viel zugutehielt, hingegen
         strukturelle Schwächen. Wenn Kaunitz für das Amt der Falsche zu sein schien, so nur
         deshalb, weil das ganze System so mangelhaft eingerichtet war. Es galt also das System
         so umzugestalten, dass es einem genialen Mann wie Kaunitz entsprach. Diesen Schluss
         musste die Leserin des Briefes unweigerlich ziehen, ohne dass Kaunitz ihn offen aussprach.
         Mit dem Argument, er dränge sich nicht nach dem Amt, sondern sei allenfalls bereit,
         fürs Erste die nötige Reorganisation in die Hand zu nehmen, diktierte er der Kaiserin
         tatsächlich seine Bedingungen. Zugleich zeigte er sich als Mann von größter Aufrichtigkeit,
         als selbstloser Ehrenmann, der seine eigenen Interessen hinter dem Wohl des Erzhauses
         zurückstellte. Schließlich lautete der wichtigste Ratschlag der Verstellungskunst:
         Man gelte nicht für einen Mann von Verstellung.[186]
      

      Die Strategie ging auf. Als Kaunitz im Frühjahr 1753 nach Wien zurückkehrte, nahm
         Maria Theresia ein großes Revirement der Ämter vor. Kaunitz erhielt das Amt des Staatskanzlers;
         Ulfeld wurde mit dem Obersthofmeisteramt abgefunden.[187] Bartenstein verlor das Amt des Kanzleisekretärs – weil die beiden Genien sich nicht leichtlichen würden vertragen können[188] – und wurde stattdessen Vizekanzler des Directorium in publicis et cameralibus und
         zusätzlich Konferenzminister, was für einen Bürgerlichen eine nie dagewesene Ehre
         bedeutete. Als die beiden Betroffenen Ende Oktober 1752 von dem Plan erfuhren, versuchten
         sie vergeblich, ihr Schicksal noch abzuwenden. Bartenstein richtete einen geradezu
         flehentlichen Brief an Maria Theresia, in dem er seine Verdienste um die Monarchie
         aufzählte, auf seine Unentbehrlichkeit pochte und sich bereit erklärte, sich vollkommen
         dem neuen Staatskanzler unterzuordnen, ja selbst Eingriffe in seine Schriftsätze zukünftig
         klaglos hinzunehmen.[189] Vergebens bemühte sich Maria Theresia, Kaunitz umzustimmen, dass er Bartenstein
         in der Staatskanzlei, wie subordiniert auch immer, weiterhin arbeiten lasse. Damit
         drang sie aber nicht durch, was ein bezeichnendes Licht auf ihre Abhängigkeit von
         dem neuen Minister wirft. Auch Ulfeld reagierte keineswegs erfreut auf seine zukünftige
         Promotion zum Obersthofmeister, sondern äußerte sich gegenüber der Kaiserin in groben Worten und stellte hohe finanzielle Kompensationsforderungen.
      

      Der Ämterwechsel, den Maria Theresia wohlweislich so lange wie möglich geheim gehalten
         hatte, irritierte die hergebrachten Selbstverständlichkeiten bei Hof. Gemeinhin konnte
         ein hoher Amtsträger erwarten, dass er seine Stelle bis zum Tod behielt, solange er
         sich keine allzu groben Verfehlungen zuschulden kommen ließ. Zwei so langjährige hohe
         Diener abzusetzen – Bartenstein hatte seine Stelle seit 1726 inne –, bedeutete eine
         öffentliche Herabwürdigung und setzte Maria Theresia dem Vorwurf der unberechenbaren
         Härte und Undankbarkeit aus. Denn es waren tatsächlich Absetzungen, keine Beförderungen –
         Amotionen, keine Promotionen, wie Khevenhüller schrieb. Zwar tat man alles, um das zu verschleiern und die Amtswechsel
         als Ehrungen erscheinen zu lassen. Bartensteins Ernennungsurkunde sparte nicht mit
         allerhöchstem Lob,[190] und Ulfelds Einsetzung als Obristhofmeister vollzog man eigens mit größtmöglicher
         Solennitet und Decoro; sämtliche hohen Amtsträger, Geheimen Räte und Kammerherren mussten im spanischen
         Mantelkleid dazu erscheinen. Trotzdem empfand Ulfeld das Ganze als schwere Kränkung
         und rang bei seinen offiziellen Dankesworten um Fassung: Man merckte aber gar wohl, dass ihme das Hertz gebrochen.[191]
      

      Das konnte nur durch äußerste Großzügigkeit kompensiert werden. Den Verlust an symbolischem
         Kapital ließen sich die Betroffenen durch finanzielles Kapital teuer aufwiegen. Zu
         ihrer Abfindung und zur Beschwichtigung ihres eigenen schlechten Gewissens war Maria
         Theresia zu exorbitanten finanziellen Opfern bereit. Ulfeld erhielt ein Geldgeschenk
         von unglaublichen 100.000 Gulden und zusätzlich als Entschädigung für den Verlust
         seines Hofquartiers eine weitere hohe Summe zum Kauf eines repräsentativen Palais’.
         Es ging sogar das Gerücht, die Kaiserin habe 160.000 Gulden seiner Schulden übernommen.[192] Bartenstein erhielt ein ebenso hohes Geldgeschenk wie Ulfeld und zudem lebenslang
         erhöhte Gehälter nicht nur für sich selbst, sondern auch für seine drei Söhne. Das
         sahen die anderen Höflinge allerdings auch nicht gern; es trübte ihre Schadenfreude
         über Bartensteins Entmachtung erheblich. Doch damit war es nicht getan, denn hinzu
         kamen ja noch die Kosten für den neuen Staatskanzler und seine zahlreichen neu eingestellten
         Mitarbeiter. Dass Maria Theresia diese erstaunlichen Gelder trotz der ja keineswegs
         beseitigten Finanzmisere aufzubringen bereit war, zeigt, wie sehr sie selbst an die
         soziale Logik des höfischen do ut des gebunden war. Der allgemeinen Norm, dass ein Herrscher großzügig zu sein hatte, konnte
         sie sich nicht entziehen – im Gegenteil: Es entsprach auch ihrem eigenen Selbstbild,
         eine besonders großzügige, gnädige Herrscherin zu sein. Das wussten die Betroffenen
         für sich auszunutzen. Maria Theresia beklagte sich bitter bei Khevenhüller, ihre Gnadengeschenke,
         welche doch von jedem unpartheiischen Gemüth in voller Maß anerkennet werden müssten, gleichsamm verachtet zu sehen […]. elle avoit le coeur si gros [sie hatte ein so weites
               Herz], wie mann zu sagen pfleget, daß sie auf die Lezt mir offenhertzig bekennet,
               sie wüste ihr nicht mehr zu helffen.[193] In dem Konflikt zwischen staatswirtschaftlicher Rationalität und aristokratischer
         Standesnorm entschied Maria Theresia sich in diesem Falle – wie auch sonst fast immer –
         für Letztere. Der Kritik der Hofgesellschaft entging sie trotzdem nicht. Schließlich
         gab es auch erhebliche Vorbehalte gegen den undurchschaubaren und kapriziösen Kaunitz
         als Staatskanzler mit seinen erheblich erweiterten Befugnissen.[194] Gegenüber Khevenhüller rechtfertigte sie sich, sie könne es mit Ulfeld einfach nicht
         länger aushalten und müsse es daher mit Kaunitz versuchen, ob sie zwar ville Désagrements – zumahlen von seiten des Kaisers – vorsehete und sein,
               des Kaunitz schwache Gesundheit und Wunderlichkeiten ihr eben keinen langen Bestand
               mit ihm versprecheten.[195] Diese Vermutung, die vielleicht auch nur zu Khevenhüllers Beschwichtigung gedacht
         war, sollte sich allerdings als falsch erweisen.
      

      Kaunitz setzte in seinem neuen Amt sofort seine Pläne ins Werk und richtete die Staatskanzlei
         mehreren Ansehens halber nach französischem Muster ein, wie Khevenhüller pikiert notierte. Auf sein Verlangen
         creirte mann […] eine ganz neue Staats-Canzlei oder Bureau des affaires étrangères,
               worzu er das Personale nach seiner Willkühr ausersehen habe.[196] Kaunitz war der erste Staatskanzler, der systematisch in allen Positionen seine
         eigenen Leute meist bürgerlicher Herkunft installierte und dabei strenge Leistungskriterien
         anlegte, um seine Vorstellung von einer professionellen, hierarchisch strukturierten
         Zentralbehörde zu verwirklichen.[197] Nach und nach zog er alle Kompetenzen der «auswärtigen» Politik an sich, die zuvor
         auf verschiedene Stellen verteilt gewesen waren. So machte er dem Reichsvizekanzler
         Konkurrenz – das heißt, auch das Reich wurde zunehmend als Ausland behandelt –, nahm
         1755 dem Hofkriegsrat die Kompetenz für die Beziehungen zu den Osmanen ab[198] und zog 1757 auch den Italienischen und Niederländischen Rat an sich. Die allzuständige
         Hofkonferenz, in der Kaunitz seit 1753 ebenfalls den Vorsitz innehatte, wurde dadurch
         zunehmend altmodisch und büßte ihre zentrale Bedeutung allmählich ein. Die gesamte
         Entwicklung, die aus historischer Distanz als einschneidender «Systemwechsel» und
         als Etablierung eines «Außenministeriums» ganz neuen Stils beschrieben worden ist,
         erschien den zeitgenössischen Kritikern als schleichender ministerieller Despotism.[199] Und auch Maria Theresia selbst empfand Kaunitz mit der Zeit, trotz aller Wertschätzung,
         als erdrückend und unkontrollierbar. Als Ulfeld ihr 1757 in einem Brief vorhielt,
         sie habe sich von dem allmächtigen Staatskanzler die Hand abgewinnen lassen, daß vieles geschieht und verordnet wird, ohne dass Eure
               Majestät es wissen, viel weniger genehmigen. […] So ist nach und nach Alles von der Conferenz weggekommen, antwortete sie: Es ist dies nur gar zu wahr und ich kann mir nicht mehr heraushelfen.[200]
      

      
         Noch ein neues System
         

      

      Kaunitz’ Ehrgeiz blieb indessen nicht auf das Gebiet der auswärtigen Staatssachen
         beschränkt. Auch auf dem Gebiet der inneren Verwaltung setzte er wenig später, während
         des Krieges, sein eigenes System durch. Denn das revolutionäre neue Systema des Grafen Haugwitz hielt nicht, was Maria Theresia sich davon versprochen hatte.
         Es hatte die Verwaltung der Erbländer keineswegs zu einer Maschine gemacht, deren
         Teile ohne eigene Absichten und Interessen übersichtlich nach kausal-mechanischer
         Gesetzmäßigkeit funktionierten. Wenn man aber erst einmal den Anspruch erhoben hatte,
         die gesamte Ämterorganisation ohne Rücksicht auf Traditionsbestände nach rationalen
         Kriterien zu konstruieren wie eine Maschine, konnte man nicht umhin, diese Maschine
         erneut umzubauen, wenn sie sich als fehlerhaft erwies. Und das zeichnete sich immer
         mehr ab.
      

      Die Erfolge und Misserfolge der Haugwitz’schen Reform analysierte schon früh mit scharfem
         und unnachsichtigem Blick der alte Bartenstein. Er ließ sich vom Memorandenschreiben
         in seiner neuen Stellung nicht abbringen und rechtfertigte seine Offenheit mit seinem
         unbestreitbaren Eifer für das Wohl des Erzhauses. Obwohl er die Reform zunächst durchaus
         gutgeheißen und der Monarchin sogar geraten hatte, Kritik an dem einmal etablierten
         System ernsthafft zu untersagen,[201] legte er selbst ihr 1753 und 1756, also noch vor dem Krieg, zwei umfangreiche Denkschriften
         vor, in denen er eine ernüchternde Bilanz zog.[202] Frühere Historiker haben meist geurteilt, Haugwitz sei zwar ein genialer Reformer,
         aber ein schlechter Administrator seines eigenen Systems gewesen. Im Frieden habe
         sein System funktioniert, erst der Krieg habe es überfordert und seine Schwächen sichtbar
         gemacht. Bartensteins Denkschriften zeigen dagegen, dass die Schwächen offenbar schon
         lange vor Ausbruch des neuen Krieges auf der Hand lagen. Zwar räumte Bartenstein ein,
         dass die Reform durchaus segensreiche Wirkungen entfaltet habe, vor allem, was die
         Versorgung der Armee und die Abstellung militärischer Missstände angehe. Doch was
         er beklagte, waren die wachsende Unübersichtlichkeit des ganzen Verwaltungssystems,
         die Unzulänglichkeiten seiner Umsetzung und die mangelnde Akzeptanz bei allen Gruppen
         der Bevölkerung. Und er zählte die Fehler auf: Mehrere neue Hofkommissionen seien
         etabliert worden, die dem Generaldirektorium Konkurrenz machten und die Zentralisierungseffekte
         konterkarierten. Die Trennung von Justiz und Verwaltung habe alle Ämter verdoppelt,
         das Personal vermehrt, die Kosten vervielfacht. Das Direktorium verzettele sich in
         Kleinigkeiten, niemand habe den Überblick, die Papierflut schwelle stetig weiter an.
         Vor allem aber: Die Steuerbelastung sei nicht geringer geworden; alle Stände beschwerten
         sich gleichermaßen über die Reform; niemand nehme sie als segensreich wahr. Was ursprünglich
         gerade der Clou des neuen Systems hatte sein sollen, die Ausschaltung der ständischen
         Partikularinteressen durch eine unparteiliche, landfremde, nur dem Gemeinwohl verpflichtete
         Beamtenschaft, erschien nun gerade als Problem. Die ganze Reform sei überstürzt eingeführt
         worden, ohne die Betroffenen selbst einzubeziehen. Die Beamten kennten die Länder
         nicht, die sie verwalteten, und missachteten deren besondere Eigenarten; die Länderverfassungen
         würden mit Füßen getreten. Krasse Fehler bei der Bemessung der Besteuerungsgrundlagen
         hätten zu empörenden Ungerechtigkeiten geführt, und zwar sowohl zwischen den Ländern
         als auch zwischen den einzelnen Untertanen. Weil die Stände nicht konsultiert worden
         seien, kooperierten sie nun auch nicht bei der Umsetzung des Systems vor Ort. Kurzum:
         Statt die Verwaltung berechenbarer und die Besteuerung gerechter zu machen, habe die
         Reform die Verwirrung nur vergrößert.[203] Das Ideal des vollkommenen Uhrwerks entwickelte sich in der Praxis zum Fluch.
      

      Kaunitz zog daraus die Konsequenz und setzte ab 1760 eine neue Reihe von Verwaltungsreformen
         in Gang[204] – mitten im Siebenjährigen Krieg, als er feststellen musste, dass der große Plan
         der definitiven Demütigung Preußens und Rückeroberung Schlesiens an den desolaten
         Finanzen und den schwerfälligen Behördenstrukturen zu scheitern drohte. In einem Memorandum
         vom Dezember 1760 beschrieb er die Lage der Monarchie derart drastisch als totales
         Chaos, dass Maria Theresia bereit war, ein neues zentrales Beratungsgremium für alle
         inneren Angelegenheiten (parallel zur Staatskanzlei für das Auswärtige) einzurichten,
         einen conseil d’état, Staatsrath. Nach Kaunitz’ Plan sollte dieser Rat schlechthin alles – Verwaltung, Finanzen, Handel,
         Religion, Justiz, Policey, kurz: le sisteme universel de l’etat – in seinem Zusammenhang überschauen, surveiller à tout, und dafür sorgen, dass ein für alle Mal die richtigen Grundregeln zum Wohl der ganzen
         Monarchie etabliert würden, um den geist der ordnung und des zusammenhangs in alle übrige theile der regierung auszubreiten.[205] Unverkennbar war es das Justi’sche Ideal der Maschine, das Kaunitz der Monarchin
         vor Augen stellte, die Suggestion technischer Perfektionierbarkeit. Als heiligste
         Grundregel formulierte er, dass die Mitglieder dieses Gremiums keinerlei andere Ämter
         innehaben dürften, um vollkommen unparteilich zu sein und sich ausschließlich dieser
         zentralen Aufgabe widmen zu können. Nur einer sollte von dieser Regel ausgenommen
         sein, nämlich der Staatskanzler – also Kaunitz selbst. Wie unschwer zu erkennen, war
         dieses Gremium für ihn der Hebel, um nun auch die völlige Reorganisation der inneren
         Staatsgeschäfte in die Hand zu bekommen.
      

      Maria Theresia ließ sich angesichts der desolaten Kriegslage sehr schnell überzeugen:
         ich erwarte mit grossen verlangen dem anfang dises neuen staattsrath als das heyl
               meiner erblanden, beruhigung meines gemüths und gewissens, schrieb sie unter das Memorandum.[206] Im Januar 1761 trat der neue Staatsrat zum ersten Mal zusammen. Ihm gehörten zuerst
         sechs Mitglieder und ein Referendar an;[207] er tagte zweimal wöchentlich, und zwar in der Residenz. Kaiserin und Kaiser nahmen
         regelmäßig in Person daran teil. Haugwitz, der sein ganzes Werk zur Disposition gestellt
         sah, wurde zur Besänftigung und Gesichtswahrung selbst zum Mitglied gemacht.
      

      Die innere Verfassung des Staatsrates lieferte nach Kaunitz’ Vorstellung das Muster
         für den Geist der Ordnung, der sich dann durch alle Zweige der Regierung ausbreiten
         sollte.[208] Kaunitz war von der rationalistischen Zuversicht durchdrungen, dass es möglich sei,
         im freien Diskurs für jede politische Frage die einzig richtige Antwort zu ermitteln.
         Ein solcher Diskurs bedurfte allerdings bestimmter Rahmenbedingungen, die in der sozialen
         Welt des Ancien Régime normalerweise nicht gegeben waren. Der Staatsrat, für Kaunitz
         ein simples und reines Institutum, wie es in keiner anderen Monarchie der Welt zu finden sei, sollte einen solchen
         Freiraum der vernünftigen Wahrheitssuche bieten.[209] Dazu gab er sich selbst als Erstes eine förmliche Geschäftsordnung, eine schriftliche
         Verfassung, was ihn bereits signifikant von der alten Hofkonferenz, ja von den meisten
         monarchischen Beratungsgremien traditioneller Art unterschied, die nach informell
         eingespielten Regeln verfuhren.[210] Das Wesen dieser Verfassung bestand in der Unabhängigkeit der Mitglieder und ihrer
         libertas votorum, ihrer Stimmfreiheit. Der Vorsitz der Herrscherin selbst, Vorrang und Titulatur der
         Mitglieder sowie der Sitzungsort im Residenzschloss – also coram throno, gleichsam vor dem Thron – sorgten für den nötigen Respekt in der ständischen Umwelt.
         Die Mitgliedschaft war genau festgelegt, konkurrierende Loyalitäten waren ausgeschlossen.
         Nur dass Kaunitz hier für sich selbst eine Ausnahme machte, war ein Schönheitsfehler
         am makellosen politischen Körper des Staatsrats.[211] Wesentlich aber war die innere Verfahrensordnung. Nichts sollte beraten werden,
         was nicht den Mitgliedern rechtzeitig vorher zur Kenntnis gebracht worden war; alles
         sollte genau protokolliert und anschließend von jedem Mitglied abgesegnet werden.
         Zu jedem Beratungspunkt sollte jeder reihum sein Votum ablegen, und zwar – das ist
         äußerst bemerkenswert – entgegen der Hierarchie, nämlich vom jüngsten Mitglied des
         Ritterstandes aufwärts bis hinauf zum Ältesten des Herrenstandes. Sonst war es stets
         umgekehrt: Der Ranghöchste legte als Erster sein Votum ab und beeinflusste durch das
         soziale Gewicht seiner Stimme die Voten der Folgenden. Fortan sollte es mit Bedacht
         anders gehalten werden, damit die Votierenden sich allein vom Gewicht sachlicher Gründe
         und nicht von anderen sozialen Rücksichten, Respekt und Konformismus leiten ließen.[212] Tauchten neue Sachargumente auf, sollte erneut beraten werden; bildete sich dann
         immer noch kein klares Urteil heraus, dann sollte man die Sache zurückstellen und
         weitere Informationen einholen. Die Einbeziehung von externem Sachverstand spielte
         überhaupt eine zentrale Rolle. Der Staatsrat sollte sich nicht nur von den verschiedenen
         Behörden die nötigen Informationen liefern lassen, sondern er sollte auch alle zu allerhöchsten handen gelangende schriften, Verbesserungsvorschläge, Monita und Memoranden aufmerksam prüfen, von wem auch immer
         sie stammen mochten. Seine Zuständigkeit sollte sich auf schlechthin alle inneren
         Angelegenheiten der deutschen Erblande erstrecken (wobei Böhmen eingeschlossen war). Auch die Vollziehung sämtlicher von
         ihm inspirierter Maßnahmen sollte er überwachen. Dennoch sollte er sich nie selbst
         in die Praxis der Verwaltung einmischen und nichts entscheiden. Der Staatsrat war
         ausschließlich dazu da, die Wahrheit zu erforschen und die Monarchin zu beraten, der selbstverständlich am Ende allein die Entscheidung
         zustand. Aber, und das war eine bedeutende Einschränkung, die endliche allerhöchste Entschlüssung sollte immer erst dann erfolgen, wenn alle umstände und zweyfel […] hinlänglich ins klare gesetzet und erschöpfet worden.[213] Immerhin verpflichtete sich die Souveränin mit dieser Bestimmung selbst dazu, sich
         stets zuerst allumfassend sachlich aufklären zu lassen, bevor sie etwas beschloss.
         Vor ihrer freien Entscheidung endete selbstverständlich der herrschaftsfreie Diskurs.
         Aber in typisch aufklärerischer Zuversicht vertraute Kaunitz darauf, dass sich die
         Monarchin der Macht guter Argumente gar nicht würde verschließen können, weil ihr
         schließlich am Wohlergehen ihrer Länder selbst am allermeisten gelegen war.
      

      Der Staatsrat war eine rationalistische Kopfgeburt, die an der Praxis scheitern musste.
         Es dauerte nicht lange, da blieb er in der Masse der Agenden stecken. Schon bald mussten
         Veränderungen in den Verfahrensregeln vorgenommen werden; allein die genaue Ordnung
         des Votierens wurde immer weiter verfeinert.[214] Die Kritik an seiner Arbeitsweise riss bis zu Maria Theresias Tod nicht ab; der
         Staatsrat war und blieb selbst sein eigenes Thema.[215]
      

      Doch er war auch Kaunitz’ zentrales Instrument zur erneuten Umgestaltung der gesamten
         Staatsverwaltung. Bemerkenswert ist die neue Art und Weise, wie diese neuerliche Reform zustande kam.[216] Kaunitz führte nämlich einen unverkennbar neuen politischen Stil ein. Er setzte
         nicht wie Haugwitz auf einen im Geheimen vorbereiteten coup d’état, sondern auf allumfassende rationale Erörterung. Schon in der zweiten Sitzung des
         Staatsrats Ende Januar 1761 stellte er seine Reformgrundsätze zur Debatte. Wenige
         Tage später wurde die Frage, auf was für grund-regeln das ganze system des staats und desselben innerliche verfassung
               zu bauen seye, per kaiserlichem Handschreiben allen zehn Chefs der deutschen Erbländer und einigen
         anderen hohen Amtsträgern vorgelegt, darunter auch Bartenstein.[217] Haugwitz verteidigte sein eigenes System, viele kritisierten es scharf, doch votierten
         dagegen, es mitten im Krieg schon wieder umzustürzen, und plädierten für kleinere
         Nachbesserungen. Auch ließen manche durchblicken, dass Kaunitz seine abstrakten Weisheiten
         aus Büchern beziehe und keine Ahnung von den konkreten Problemen in der Praxis habe.
         Die Debatte zog sich bis in den Herbst 1761 hin und mündete nach vielerlei Misshelligkeiten
         in ein Reformbündel, das am 1. Januar 1762 in Kraft trat.[218] Es war tatsächlich ein Kompromiss zwischen den Vorstellungen Kaunitz’ und den Wünschen
         der Landeshauptleute, lief aber insgesamt auf einen weitgehenden Umsturz der Reformen
         von 1748/49 hinaus. Ein Grundprinzip des Haugwitz’schen Systems wurde rückgängig gemacht:
         Was dieser erstmals verbunden hatte, nämlich Finanzverwaltung und allgemeine Landesverwaltung,
         wurde nun wieder getrennt. Die auffälligste Veränderung bestand darin, dass das Directorium
         in publicis et cameralibus, Haugwitz’ stolze Zentralbehörde, völlig zerlegt wurde.
         Was davon übrig blieb, hieß fortan wieder ‹Böhmisch-österreichische Hofkanzlei› und
         hatte keine steuerpolitischen Kompetenzen mehr. Die Finanzen wurden nach den Ideen
         des jungen Ludwig von Zinzendorf, eines politischen Zöglings von Kaunitz,[219] ganz neu organisiert. Dabei wurde, was Haugwitz verbunden hatte, nun wieder getrennt
         und auf verschiedene Behörden verteilt: Für die Einnahme, Verwaltung, Ausgabe und
         Kontrolle der Staatsfinanzen waren nun Generalkasse, Hofkammer, Stadtbanco und Hofrechenkammer
         zuständig, was vielfältige neue Kompetenzstreitigkeiten zur Folge hatte. Allein die
         Trennung zwischen Justiz und Verwaltung blieb im Wesentlichen erhalten, obwohl es
         aus den Ländern viele Stimmen dagegen gegeben hatte. Die ganze Umstrukturierung hatte
         indessen keinen langen Bestand. Nach knapp drei Jahren, 1764/65, kam es erneut zur
         Reform der Reform, und auch dabei blieb es nicht.[220]
      

      
         Reformbilanz
         

      

      Die Reformen der Jahre 1748/49 galten lange Zeit als Geburtsstunde des «Kernstaats
         Österreich»[221] und «wichtigste Etappe auf dem Wege zur Überwindung des mittelalterlichen Staats».[222] Sie prägten das Bild von Maria Theresia als erfolgreicher nationaler Staatsbaumeisterin,
         als großer Reichshausfrau, die «Ordnung in ihrem Reichshaushalt» schafft.[223] Maria Theresia und Haugwitz, so heißt es, hätten am Ende nichts weniger als «einen
         neuen Staat aufgerichtet».[224] Was danach kam, wurde als Fortsetzung und Perfektionierung der Haugwitz’schen Reformen
         betrachtet[225] oder allenfalls als eine gewisse Beeinträchtigung des großen Staatsbauwerks bedauert.
         Mittlerweile sieht man das wesentlich nüchterner. Es gab keine folgerichtige Entfaltung
         einer abstrakten «Staatsidee» zu dem immer schon angelegten Ziel ihrer konkreten Verwirklichung,
         wie es die Staatsmythologie des 19. und frühen 20. Jahrhunderts suggerierte, die in
         den Nationalstaaten «Gedanken Gottes» erblickte.[226] Heute fällt es schwer, noch an Nationalstaatlichkeit als Ziel und Krönung aller
         Geschichte zu glauben. Zudem ist man generell skeptischer gegenüber Organisationen,
         wie staatliche Behörden es sind. Man weiß mittlerweile, dass keine Organisation jemals
         so funktioniert, wie ihre Statuten es vorschreiben und wie ihre Außendarstellung es
         glauben machen will, und man weiß um das Eigengewicht eingespielter Routinen und informeller
         Schleichwege.[227] Durch Dekrete von oben jedenfalls lassen sich eingewurzelte Selbstverständlichkeiten
         nicht einfach ausmerzen.
      

      Das lässt Maria Theresias Reformpolitik in einem anderen Licht erscheinen. Erstens
         waren die vielen Maßnahmen in sich weder streng systematisch noch widerspruchsfrei.
         Zweitens waren sie nicht lauter folgerichtige Schritte auf dem Weg zu einem zuvor
         klar ins Auge gefassten Ziel. Drittens ist wenig bekannt über die Implementation der
         Reformen in den Ländern und über die Art und Weise, wie die Amtleute dort an Ort und
         Stelle mit ihnen umgingen. Und schließlich wurden viertens die segensreichen Folgen
         für die Bevölkerung meist eher unterstellt als tatsächlich nachgewiesen.[228]
      

      Das heißt selbstverständlich nicht, dass die Reformpolitik gar nichts verändert hätte –
         nur eben nicht das, was intendiert war. Mindestens zwei Effekte hatten die Maßnahmen
         zweifellos. Zum einen vervielfältigte jede neue Reform die Zahl der Amtsstellen und
         erhöhte die damit verbundenen Kosten. Zum anderen stieg die Aktenflut exponentiell
         an.[229] Während die böhmische und österreichische Hofkanzlei von 1527 bis 1748 rund 2000
         Faszikel Archivmaterial hinterlassen haben, waren es in dem halben Jahrhundert von
         1748 bis 1792 rund 5500 Faszikel; das heißt, in diesen letzten fünf Jahrzehnten wurden
         rund dreimal so viele Akten produziert wie in den über zwei Jahrhunderten zuvor.[230] Doch das waren nur die äußerlich sichtbaren und quantifizierbaren Veränderungen.
         Wesentlich ist etwas anderes. Haugwitz’ Reformen bedeuteten tatsächlich einen Einschnitt,
         weil sie durch ihren entschlossenen Traditionsbruch eine Veränderungsdynamik auslösten,
         die sich in der Folgezeit immer weiter selbst verstärkte und beschleunigte. Legte
         man erst einmal den Maßstab der vollkommenen Staatsmaschine an, verstand man Herrschaft
         als eine Art technischer Herstellung, dann erzeugte das einen fortlaufenden Perfektionierungsdruck,
         entfaltete einen Fluch der Akribik. Die Reformen produzierten Probleme, auf die mit
         neuen, ähnlichen Reformen reagiert wurde, die wiederum ähnliche Probleme produzierten,
         und so fort. Denn alle Maßnahmen ähnelten sich in der erstaunlich optimistischen Erwartung,
         dass man sich von der Reorganisation der zentralen Oberbehörden die Lösung aller Probleme
         versprach. Es war das rationalistische Staatsmaschinenmodell, das genau dies suggerierte:
         Man glaubte von der Zentrale aus eine Art kausal-mechanischer Kettenreaktion bis 
         in alle geringsten Zahnräder des Staates hinein in Gang setzen zu können. Deshalb
         verwundert es nicht, dass auch die Klagen über die Mängel des jeweils neuen Systema sich auffallend glichen: Kompetenzwirrwarr, Intransparenz, Papierfluten, steigende
         Komplexität und unüberwindliche Widerstände vor Ort.
      

      Doch die Perspektive der zentralen Herrschaft war eben in spezifischer Weise beschränkt.
         Die Herrscherin saß wie eine unbewegte Bewegerin inmitten ihrer Residenz und verließ
         das Zentrum ihrer Länder so gut wie nie. Ihre Herrschaft beruhte noch immer wesentlich
         auf persönlicher Anwesenheit; sie ließ die Bittsteller zu sich kommen und ging nicht
         umgekehrt auf diese zu. Zur Bewältigung der neuartigen Herausforderungen, mit denen
         Maria Theresia konfrontiert war, reichte dieser Modus der Herrschaft aber nicht mehr
         aus. Dem damaligen Ideal gemäß sollte sie allein alles überschauen, doch zugleich
         war sie selbst allen entrückt und immer mehr auf den Augenschein anderer angewiesen.
         Diesem Paradox der Macht[231] ist sie bis zu ihrem Tod nicht entkommen.
      

   
      
         VI

         KÖRPERPOLITIK
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_020.jpg]

         Abb. 20: Maria Theresia als junge Königin. Eines der zahlreichen offiziellen Staatsporträts
            aus der Werkstatt des Hofmalers Martin van Meytens, 1744
         

      

      
         Schönheit
         

      

      Der fürstliche Körper war im Alten Europa ein politischer Gegenstand ersten Ranges.
         Zum einen stand er im Zentrum des gesellschaftlichen Symbolsystems: Der natürliche
         Körper des Herrschers repräsentierte den unsterblichen politischen Körper seines Reiches,
         dessen Haupt er zugleich war.[1] Seine Körperlichkeit diente als politische Metapher und wies auf vielerlei Weise
         über sich selbst hinaus: Herrschaft über den eigenen Körper galt als Voraussetzung
         für die Herrschaft über andere. Impotenz war Symbol und Indiz für politische Ohnmacht,
         sexuelle Ausschweifung Symbol und Indiz für Tyrannei. Doch der Körper von Herrscher
         und Herrscherin war nicht nur im metaphorischen, sondern auch im ganz wörtlichen Sinne
         Gegenstand des politischen Diskurses. Denn solange Herrschaft auf dem Recht der Geburt
         beruhte und quasi natürlich vom Fürstenpaar an seine Nachkommen weitergegeben wurde,
         spielte die Beschaffenheit ihrer Körper eine schlechthin zentrale Rolle, ihre Schönheit
         und Unversehrtheit, Reinheit und Disziplin, Gesundheit und – vor allem – Fruchtbarkeit.
         Die dynastische Herrschaftsweitergabe kraft Geburt hatte Vor- und Nachteile. Einerseits
         ließ es die Thronfolge als naturgemäßen Vorgang erscheinen, der der willkürlichen
         Verfügung und Entscheidung der Menschen entzogen war. Andererseits lieferte es die
         Dynastie damit aber auch dem Zufall der Geburt aus – eine Art natürlicher Lotterie nannte es Thomas Hobbes.[2] Denn genügte der Körper des Thronfolgers den Anforderungen nicht, war er krank,
         geistesschwach, steril oder hinfällig, so gefährdete das die Kontinuität und die Akzeptanz
         der Herrschaft und rief Konkurrenten auf den Plan. Erst recht war das der Fall, wenn
         es sich wie bei Maria Theresia um einen Körper handelte, der schon wegen seines Geschlechts
         als schwach und zur Herrschaft ungeeignet galt. Umso wichtiger war es, dass Maria
         Theresia diesen unleugbaren natürlichen ‹Defekt› auf andere Weise körperlich wettmachte:
         durch ihre Schönheit und außerordentliche Fruchtbarkeit.[3]
      

      Die Schönheit des Herrschers ist ein sehr alter Topos, der schon in den Psalmen des
         Alten Testaments begegnet und noch heute aus Märchen vertraut ist.[4] Der König ist der schönste Mann, die Königin die schönste Frau, und sie müssen es
         sein, eben weil sie König und Königin sind. Denn in einer wohlgeordneten, lesbaren
         Welt bringt die sichtbare Außenseite zuverlässig die unsichtbare Innenseite zum Ausdruck.
         Der Schönheit schrieb man Zeichencharakter zu; sie war Indiz göttlichen Segens, Signum
         von Tugend und Reinheit. Zwar warnten die christlichen Theologen vor dem falschen
         Schein einer schönen äußeren Gestalt, die innerlich von den Würmern des Lasters zerfressen
         sei. Doch der Suggestivkraft der Schönheit konnte das wenig anhaben. Auch diesen Zusammenhang
         hat Thomas Hobbes, der große Theoretiker der Macht, bereits nüchtern analysiert. Er
         nennt Macht jede Eigenschaft, ja schon den bloßen Ruf jeder Eigenschaft, die einem Menschen die Liebe oder die Furcht vieler einbringt. Zu den Qualitäten, die einem die Liebe anderer verschaffen, zählt er auch die Schönheit:
         Schönheit ist Macht, weil sie Gutes verheißt.[5] Ganz in diesem Sinne riet der österreichische Magnat Fürst Liechtenstein seinem
         Sohn, bei der Wahl einer Gattin nicht nur auf Tugend, Keuschheit und Religion, sondern
         auch auf eine schöne Gestalt zu achten, da die Fürsten auch angenehmer seyn, geachtet und geliebet werden wohl proportionirter
               Gestaldt und Phisionomia [wegen].[6] Mit anderen Worten: Schönheit ist eine Herrschertugend, denn sie verleiht ein besonderes
         Charisma und ruft bei den Betrachtern positive Affekte hervor.
      

      Die Schönheit der Königin war deshalb eine mächtige politische Legitimationsquelle
         und wurde umso mehr beschworen, als es galt, Maria Theresias prekäres Erbrecht zu
         verteidigen. Nicht nur ihre Parteigänger, sondern schlechthin alle Zeitgenossen, die
         Maria Theresia in den ersten Jahren ihrer Regentschaft zu Gesicht bekamen, hoben ihre
         Schönheit hervor, und auch wer sie nicht mit eigenen Augen gesehen hatte, trug diesen
         Ruf weiter, bis hin zu den Historiographen des 19. und 20. Jahrhunderts, die sie als
         «Muster vollendeter Weiblichkeit» preisen.[7] Ihre Schönheit und Anmut, ihr im wörtlichen Sinne bezauberndes Auftreten galten
         als Grund für die allgemeine Liebe der Untertanen und insbesondere für die Bereitschaft
         der Ungarn, für sie in den Krieg zu ziehen.[8]
      

      Die Beschreibungen ihrer Schönheit hatten topischen Charakter. Der Jurist Christian
         Gottlieb Richter, der sein Loblied auf Maria Theresia 1745 in einen alttestamentlichen
         Stil kleidete, bemühte gar das Hohe Lied (I,8–10): O wie schön ist die Tochter Carls des Sechsten, in ihrem Königlichen Geschmuck. Ihr
               Geschmeide und ihre Ohren-Spangen sind von Steinen, die man gräbt in Orient. Sie ist
               lieblich von Gestalt, und hat rothe Wangen, und Sie ist die Schönste unter den Frauen.[9] Maria Theresias Schönheit war ein Synonym für ihre monarchische Würde; sie machte
         ihren vornehmen Rang, ihr majestätisches Wesen sichtbar. So schreibt etwa der englische
         Gesandte Charles Hanbury Williams 1753: Her person was made to wear a crown and her mind to give lustre to it. Her countenance
               is filled with sense, spirit, and sweetness, and all her motions accompanied with
               grace and dignity.[10] Noch 1755, als sie bereits dreizehn Kinder geboren und erheblich an Leibesumfang
         zugenommen hatte, notierte der preußische Gesandte Fürst: Die Kaiserin ist eine der schönsten Fürstinnen von Europa: Allen ihren Nachtwachen
               und Wochenbetten zum Trotz hat sie sich sehr gut conserviert. Sie hat einen majestätischen
               und doch zugleich freundlichen Blick, obgleich hieran Wille und Selbstüberwindung
               auch zuweilen ihren Antheil haben mögen. Man nähert sich ihr nicht, ohne von Bewunderung
               durchdrungen zu werden.[11]
      

      Sie selbst sah das wesentlich nüchterner. Gegenüber Vertrauten sprach sie gelegentlich
         von sich selbst mit einer gewissen illusionslosen Selbstironie als von la grosse Therese, der dicken Therese.[12] An Antonia von Sachsen schrieb sie schon im Oktober 1749, also mit zweiunddreißig
         Jahren, sie sei dick und alt geworden; wer sie zehn Jahre nicht gesehen habe, werde
         sie nicht wiedererkennen.[13] Und an ihre Lieblings-Kammerfrau Trautson 1754: Diejenigen, die mich seit 8 Jahren nicht gesehen haben, konnten sich über meine Dicke
               nicht genug verwundern. Sie muß wirklich bedeutend sein; um aber die Pille zu versüßen,
               versicherten sie, daß sie meinen Teint weniger sonnengebräunt und besser fänden. Das
               macht jedoch den ersten Hieb nicht ungeschehen.[14] Doch selbst wer ihr in den 1770er Jahren persönlich begegnete, beschrieb sie meist
         immer noch schön, trotz ihrer außerordentlichen Leibesfülle und den Narben der überstandenen
         Blatternerkrankung.[15]
      

      Für die allermeisten Menschen war die Schönheit der Herrscherin das, was ihre unzähligen
         Porträts in immer neuen Variationen bezeugten – es gibt von ihr rund hundert große
         Staatsgemälde, dazu zahllose Kupferstiche, Miniaturen, Münzen und Medaillen.[16] Ihr Profil auf dem silbernen Maria-Theresien-Taler wurde zu einer Ikone, nicht nur
         in Europa, sondern weit darüber hinaus im gesamten arabischen Raum (übrigens bis weit
         ins 20. Jahrhundert hinein).[17] Die verschiedenen Gattungen von Porträts dienten verschiedenen Zwecken und richteten
         sich an verschiedene Adressaten. Da waren zum einen die großen konventionellen Staatsporträts
         aus der Hofmalerwerkstatt, die die Herrscherin in großem Schmuck mit ihren Insignien
         zeigen, gerahmt von beiseitegeschobenen Draperien, die suggerieren, dass dem Betrachter
         ein Blick auf die sonst verborgenen arcana imperii, Geheimnisse des Reiches, eröffnet wird. Diese Bildnisse machten die Herrschaft als
         solche sichtbar und hatten repräsentative Funktion im vollen Sinne des Wortes: In
         Audienzzimmern oder Gerichtssälen vertraten sie die Stelle der abwesenden Herrscherin,
         das heißt, ihnen musste die gleiche Ehrerbietung bezeugt werden, als wäre sie es selbst.[18] Da waren zum anderen intimere Porträts wie die des von Maria Theresia besonders
         geschätzten Jean-Étienne Liotard, die dazu dienten, die Beziehungen zu Familienmitgliedern
         und Vertrauten über Zeit und Raum hinweg lebendig zu erhalten (s. Farbtafel 9).[19] Das entsprach dem empfindsamen Porträtkult der Zeit: Lebendig und nach der Natur
         gemalt sollten die Bildnisse sein, ohne zeremonielle Förmlichkeit. Miniaturkopien
         solcher Bildnisse waren die bevorzugten Geschenke zwischen den Höfen; sie wurden sehr
         gezielt in fein abgestuften Graden an Kostbarkeit eingesetzt, um die Qualität des
         Verhältnisses zu demonstrieren. Gesandte erhielten gewöhnlich als Abschiedspräsent
         aus Khevenhüllers Hand eine Tabaksdose oder einen Ring mit brillantbesetztem Miniaturporträt
         der Kaiserin und trugen sie zu feierlichen Ereignissen als symbolisches Kapital zur
         Schau.[20] Porträts der Kaiserin waren aber auch weit über das höfische Milieu hinaus für die
         einfachen Untertanen allgegenwärtig: auf Fächern, Fayencen und Kupferstichen für die
         Wohlhabenderen (vgl. Farbtafel 8), auf Münzen und Medaillen für jedermann, ja in Mariazell
         sogar auf dem Antependium, der Tafel an der Front des Hauptaltars.[21] Im 18. Jahrhundert war es nicht ungewöhnlich, dass selbst Bauern an der Wand oder
         auf dem Trinkgeschirr ein Bild der Königin vor Augen hatten: Das Bildnis der Königin von Ungarn wird überall verehret.[22] Es ging ausdrücklich darum, durch Bilder bei den Untertanen Affekte von Liebe und
         Ehrfurcht zu erzeugen, denn die Erregung der Affecten ist die größte Kunst in einem Staat, wodurch Könige alles
               erhalten können.[23] Der Hof betrieb diese Bildpolitik strategisch und ließ sogar in eigener Regie Porträts
         drucken und an das Publikum verkaufen.[24] Die Schönheit der Herrscherin war ein wertvolles politisches Kapital.
      

      Was genau wurde von den Zeitgenossen als schön empfunden? Worin bestanden ihre Bewertungsmaßstäbe?
         Was machte den majestätischen Eindruck aus? Der scharfe Beobachter Podewils entwarf
         1749 für seinen König das folgende Gemälde Maria Theresias:
      

      Ihr Wuchs ist eher über als unter Mittelgröße. Er war vor ihrer Heirat sehr schön,
                  aber die zahlreichen Geburten, die sie durchgemacht hat, dazu ihre Körperfülle, haben
                  sie äußerst schwerfällig werden lassen. Trotzdem hat sie einen ziemlich freien Gang
                  und eine majestätische Haltung. Ihr Aussehen ist vornehm, obgleich sie es verdirbt
                  durch die Art, sich zu kleiden […]. Sie hat ein rundes, volles Gesicht und eine freie
                  Stirn. Die gut gezeichneten Augenbrauen sind, wie auch die Haare, blond, ohne ins
                  Rötliche zu schimmern. Die Augen sind groß, lebhaft und zugleich voll Sanftmut, wozu
                  ihre Farbe, die von hellem Blau ist, beiträgt. Die Nase ist klein, weder gebogen noch
                  aufgestülpt, der Mund ein wenig groß, aber ziemlich schön, die Zähne weiß, das Lächeln
                  angenehm, Hals und Kehle gut geformt, Arme und Hände wundervoll. Ihr Teint muß es
                  nicht minder gewesen sein, nach dem, was man noch sieht, trotz der geringen Sorgfalt,
                  die sie darauf verwendet hat. Sie hat gewöhnlich viel Farbe. Ihr Gesichtsausdruck
                  ist offen und heiter, ihre Anrede freundlich und anmutig. Man kann nicht leugnen,
                  daß sie eine schöne Person ist.[25]

      Die Beschreibung orientiert sich – hier wie auch bei den anderen Schilderungen des
         äußeren Erscheinungsbildes wichtiger Hofleute – an den maßgeblichen Schönheitskriterien
         der Zeit. In allererster Linie waren das freier Gang und majestätische Körperhaltung. In den Handbüchern für das angemessene Verhalten bei Hof lautete eine
         zentrale Maxime, sich freie, ungezwungene und doch sittsame Gebärden[26] und eine aufrechte Haltung zur zweiten Natur werden zu lassen, unausgesprochen hieß
         das: im Unterschied zu der gebückten, bedrückten, unfreien Körperhaltung des Pöbels.
         Maria Theresia konnte man, so hieß es, stets an ihrer freien demarche, ihrem ungezwungenen Gang erkennen, auch wenn sie maskiert war, während verkleidete
         Bauern sich durch ihre ungelenken Gebärden sofort als Bauern entlarvten.[27] Zedlers Universallexikon zählt im Artikel ‹Schönheit des Frauenzimmers› nicht weniger
         als dreißig Kriterien auf, von denen sich in Podewils’ Schilderung viele wiederfinden.
         Als schön galten eine freie Stirn, eine kleine, gerade Nase, ein kleiner Mund, Corallen-rothe Lippen, weiße, gleichmäßige Zähne, liebliche und feurige Augen, eine angenehme Stimme und ein holdseliges Lächeln.[28] Offener Blick und freies Lächeln waren allerdings bei weitem nicht jedem und überall
         gestattet; es richtete sich nach der Hierarchie von Stand und Geschlecht, wer den
         Blick gesenkt zu halten hatte und nur auf Aufforderung sprechen durfte. Als wesentliches
         Schönheitskriterium galten außerdem die Weiße, Makellosigkeit und Durchsichtigkeit
         der Haut im Gesicht, an Hals, Dekolleté, Armen und Händen, die verriet, dass sie weder
         schweren Krankheiten (wie Blattern oder gar Syphilis) noch der Arbeit in Sonne, Wind
         und Wetter ausgesetzt gewesen war. Gerötete Wangen und Lippen hoben die Weiße des
         Teints noch hervor und verwiesen auf Blutreichtum, das heißt ein sanguinisches, lebhaftes Temperament, wie es auch Maria Theresia zugeschrieben
         wurde.[29]
      

      Schönheit verbürgte Gesundheit und Fruchtbarkeit, und an der fruchtbarkeit ist alles gelegen.[30] Kinderlosigkeit der Herrscherin war eine Katastrophe, denn sie ließ die dynastische
         Kontinuität abreißen und zeigte zudem, dass auf der Ehe kein göttlicher Segen lag.
         Eine Vorgängerin Maria Theresias, der dieses Schicksal widerfahren war, Anna von Tirol,
         die Gattin Kaiser Matthias’, tat ihr Leben lang dafür schwere Buße. Die große Fruchtbarkeit
         eines Herrscherpaares hingegen offenbarte die Gottgefälligkeit ihrer Herrschaft; sie
         war zugleich Verheißung und Symbol für Fruchtbarkeit und Wohlstand ihrer Länder.[31] Ein anonymer Lobredner Maria Theresias, der 1745 die außerordentliche Zuneigung
         ihrer Untertanen rühmte, stellte fest: Man liebt sie als eine glückseelige Mutter, auch schon deswegen, da Sie sich durch
               Kinder den Seegen des Lands erbauet, und auf ihren Thronen die Göttin vorstellet,
               die dem Land ihr ähnliche Nachfolger verschaffet.[32] Unzählige populäre Drucke verherrlichten anlässlich dynastischer Taufen und Hochzeiten
         die Ehe des Kaiserpaares: Theresens Fruchtbarkeit ist Kaysers Franciscus Lust, der Zeiten Preiß und Ruhm, die
               Freude Teutscher Brust (s.u. Abb. 35 und 36).[33] Zahlreiche Nachkommen, so hieß es, vermehrten die Macht des Hauses Habsburg, verbanden
         es mit den anderen Herrscherhäusern und befestigten den Frieden in ganz Europa.[34] Kurzum: Der Körper der Monarchin war das Lebensprinzip der Monarchie.[35]
      

      
         Liebe und Libertinage
         

      

      Die eheliche Fortpflanzung war von essentieller Bedeutung für die Stabilität der gesamten
         gesellschaftlichen Ordnung. Von ihr hing nicht nur die Kontinuität des Herrschergeschlechts,
         sondern die exklusive Weitergabe von Stamm, Rang und Namen, Gütern und Privilegien
         auf allen Ebenen der Ständegesellschaft ab. Das hieß aber auch, dass eine strikte
         Kontrolle der Sexualität unerlässlich war. Doch die Regeln des Erlaubten und Verbotenen
         in puncto sexti, in der Frage des sechsten Gebots also, waren vielschichtig und keineswegs so widerspruchsfrei,
         wie es der Satz «Du sollst nicht ehebrechen» nahelegte. Dieses Gebot war ja sehr einfach
         und für Menschen beiderlei Geschlechts und jeden Standes dasselbe. Die strengen moralischen
         Normen der Kirche banden den Geschlechtsverkehr nicht nur an die Ehe, sondern erlaubten
         ihn auch ausschließlich zum Zwecke der Fortpflanzung und in der einzigen als natürlich
         empfundenen Stellung, keineswegs aber zur bloßen Befriedigung der Fleischeslust. Auch
         für Fürsten galt das Gebot, dem Teufel zu widerstehen und die verbotene Geilheit außer des Ehebeths zu meiden.[36] Die ungeschriebenen sozialen Regeln des Ancien Régime hingegen waren wesentlich
         komplizierter und für Männer und Frauen, Ledige, Verheiratete und Verwitwete, Standespersonen
         und gemeines Volk durchaus verschieden. Am strengsten waren sie für Jungfrauen hohen
         Standes. Ihre körperliche Unberührtheit und jungfräuliche Ehre waren äußerst wertvolle
         soziale Güter; sie hatten daher am meisten zu verlieren.[37] Am anderen Ende der Ständegesellschaft nahm der Wert der Jungfräulichkeit deutlich
         ab. Wer von seinem Elternhaus nicht viel zu erwarten und zu erben hatte, hatte auch
         weniger zu verlieren und daher einen größeren sexuellen Spielraum. Für mittellose
         Mädchen und Frauen waren sexuelle Dienste ein wertvolles Tauschgut, mit dem sie zu
         Reichtum und Status gelangen konnten.
      

      Umgekehrt galten die laxesten Regeln für Männer hohen Standes, oder vielmehr: Für
         sie gab es verschiedene Verhaltensmodelle. Während die christliche Religion selbstverständlich
         auch dem adeligen Hausvater eheliche Treue abverlangte, legte das aristokratische
         Wertesystem eine ganz andere Haltung nahe. Zum Habitus des honnête homme gehörte nicht nur das militärische, sondern selbstverständlich auch das sexuelle
         Erobern. Die tonangebende französische Literatur des 17. und frühen 18. Jahrhunderts
         kultivierte eine Kunst der Verführung und des amour passion, der leidenschaftlichen Liebe jenseits der Ehe. Dass Fürsten Mätressen unterhielten,
         war eher die Regel als die Ausnahme, auch wenn es nicht überall so offen ausgestellt
         wurde wie in Versailles oder Dresden. Herren von Stand hatten verschiedene sexuelle
         Möglichkeiten. Abenteuer mit verheirateten Frauen gleichen Standes waren tendenziell
         riskant; problemlos und üblich war es hingegen, Mädchen oder auch Ehefrauen geringerer
         Herkunft dauerhaft zu unterhalten, zu souteniren. Der Übergang zur Prostitution war durchaus fließend. Die Skala reichte von einmaligen
         sexuellen Dienstleistungen gegen sofortige Bezahlung auf der einen Seite bis zu dauerhaften
         außerehelichen Beziehungen auf der Grundlage von großzügigen ‹Geschenken›, das heißt
         wirtschaftlicher Unterstützung auf der anderen Seite. Sexuelle Libertinage hatte eine
         eindeutig ständische Note; sie gehörte zum adeligen männlichen Habitus; bürgerliche
         Männer nahmen außereheliche Freiheiten weniger selbstbewusst und selbstverständlich
         in Anspruch. Und schließlich musste man sich eine außereheliche Beziehung finanziell
         leisten können – je dauerhafter und exklusiver, desto kostspieliger war sie.
      

      Auch für Frauen von Stand galten relativ großzügige Maßstäbe, vorausgesetzt, dass
         sie verheiratet oder, noch besser, verwitwet waren. Der letzte Schrei im frühen 18. Jahrhundert
         war ein sogenannter Cicisbeo nach italienischem Vorbild, ein (meist rangniederer und unverheirateter) ständiger
         Begleiter, dessen Status durchaus mehrdeutig war und möglicherweise auch erotische
         Dienstleistungen einschloss; das beließ man gern im Ungefähren.[38] In diesem ganzen komplexen System sexueller Regeln war die allgemeinste und strengste
         Norm zweifellos die formale Wahrung der Ständeschranken: Wirtschaftlich abhängige
         Frauen oder Männer niederen Standes finanziell auszuhalten und sexuell zu benutzen
         war kein Problem, aber sie zu heiraten war ein Tabubruch.[39]
      

      Da die Ehen nach Familienräson arrangiert wurden, damit eine Verbindung möglichst
         viel wirtschaftliches, soziales und symbolisches Kapital vereinigte, konnte man an
         die persönliche Gefühlsbindung der Paare keine allzu hohen Ansprüche stellen. Im Gegenteil,
         Verliebtheit galt als schlechteste Voraussetzung für eine dauerhafte und gute Ehe.
         Leidenschaftliche Liebe und Ehe schlossen sich geradezu gegenseitig aus.[40] Die ideale Ehe war eine vernünftige ökonomische Zweckgemeinschaft zu Fortpflanzung,
         Kinderaufzucht und generationenübergreifender Sicherung von Stand, Rang und Vermögen;
         dort hatten sachliche, stabile, solidarische Verhältnisse zu herrschen. Mit leidenschaftlicher
         Liebe vertrug sich das schlecht. Liebe galt bestenfalls als Folge, nicht als Voraussetzung
         einer Heirat, und auch dann war damit eher eine freundschaftliche Verbundenheit gemeint.
         Liebe im Sinne leidenschaftlicher erotischer Beziehungen hingegen spielte sich außerhalb
         der Ehe ab und war Gegenstand einer raffinierten aristokratischen Kultur der Galanterie.
         Unzählige französischsprachige Romane, Theaterstücke und ‹Liebesschulen›, Écoles des amants, prägten die Regeln, nach denen auch in der sozialen Realität Gefühle ausgedrückt
         und gelebt wurden.[41] Bücher lehrten die Kunst der Verführung, ein raffiniertes Spiel von Ermuntern und
         Zurückweisen, Verstellen, Belagern und Erobern. Frauen wurden in diesem literarischen
         Universum in zwei Kategorien eingeteilt: die Koketten, die «immer ja sagen», und die
         Preziösen, die «immer nein sagen». Eine Kokette galt es dauerhaft an sich zu fesseln;
         eine Preziöse galt es zu erobern. Letzteres war für einen ehrgeizigen galant homme das erstrebenswerteste Ziel; die Preziöse, wie der Name sagt, galt als wertvollste
         Beute.[42] Der Code der galanten Liebe war nicht nur in Romanen und Komödien, sondern auch
         in Singspielen, Gemälden und Skulpturen allgegenwärtig; er gab die Art und Weise vor,
         wie Gefühle in der sozialen Wirklichkeit der höheren Stände wahrgenommen, artikuliert
         und gedeutet wurden.
      

      Die soziale Semantik der Liebe unterlag in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
         einem signifikanten Wandel. Ziemlich plötzlich kam, ebenfalls durch Romane vermittelt,
         ein ganz anderes Ideal des Geschlechterverhältnisses in Mode. Gegen die höfisch-aristokratisch
         konnotierte Kultur der Galanterie setzten jetzt Bestsellerautoren wie Samuel Richardson
         und Jean-Jacques Rousseau eine neue, «empfindsame» Gefühlskultur. Für sie war Liebe
         etwas völlig anderes. Ihre Heldinnen zeichneten sich durch Keuschheit, Ehrbarkeit
         und Leidenschaft aus. Die vernünftige, tugendhafte und zugleich zärtliche Liebe sollte
         nun ihre Erfüllung in der Ehe finden. Im Namen der «Natürlichkeit» wurde die innige
         und dauerhafte eheliche Liebe nun gegen die schnelllebige frivole Affäre in Stellung
         gebracht. Die neue Gefühlskultur trat mit einem starken antihöfischen Affekt auf,
         was aber nicht heißt, dass sie nicht auch auf adelige Leserinnen eine große Anziehungskraft
         ausgeübt hätte. Dennoch etablierte sich mit der Zeit ein stereotypes Gegensatzpaar:
         Die galante Liebe, lasterhaft, unaufrichtig und affektiert, galt als aristokratisch
         und französisch; die empfindsame Liebe, natürlich, keusch, aufrichtig und echt, galt
         hingegen als bürgerlich und deutsch (oder vielmehr englisch, denn die angesagtesten
         Moderomane kamen aus England).
      

      Dieses Stereotyp prägte auch die Vorstellungswelt der späteren Historiker und ihre
         Art, mit dem Thema Liebe und Ehe umzugehen. Für sie war dieser Gegenstand aus verschiedenen
         Gründen verpönt. Zum einen betrachteten sie alles, was mit Sexualität zu tun hatte,
         als «privat» und damit der seriösen politischen Geschichtsschreibung nicht würdig –
         obwohl Fortpflanzung doch geradezu den Kern aller dynastischen Politik darstellte.
         Zum anderen war Sexualität im 19. Jahrhundert mit weit schärferen Tabus belegt als
         im Ancien Régime, und der bürgerliche Moralkodex erlaubte eine offene Thematisierung
         solcher Dinge nicht mehr. Schließlich ging es den Historikern darum, ihre Heldinnen
         und Helden, die großen «welthistorischen Persönlichkeiten», vor der Beschmutzung durch
         «Hofklatsch» zu bewahren. Die großen Quelleneditionen wurden entsprechend gesäubert:
         die Korrespondenz Maria Theresias mit Marie Antoinette oder zwischen Joseph und Leopold
         etwa, wo es um Probleme des Ehevollzugs ging, oder der erotische Briefwechsel der
         Erzherzogin Marie Christine mit Josephs erster Frau Isabella.[43] Was die «hohe» Historiographie ausließ, wurde fast zwangsläufig zum Gegenstand eines
         komplementären Genres, der ‹Illustrierten Sittengeschichte›, die sich aus der zeitgenössischen
         erotischen Literatur umso unkritischer bediente. Ein Klassiker dieser Gattung ist
         das Werk des Sozialisten Eduard Fuchs aus der Zeit des späten Wilhelminismus, das
         nur unter der Ladentheke gehandelt wurde und an Frauen nicht verkauft werden durfte.[44] Seine ‹Illustrierte Sittengeschichte› galt als gefährlich, und zwar aus doppeltem
         Grund: Zum einen stellte der über das lasterhafte «Drohnenleben» der Aristokratie
         empörte Autor in zahlreichen Illustrationen sehr detailliert die Phänomene dar, über
         die er sich erregte. Zum anderen war seine Sittenkritik zugleich eine kaum verhüllte
         Polemik gegen den «absterbenden fürstlichen Absolutismus» seiner eigenen Zeit. Die
         vielen entblößten galanten Damen dienten als flammende Anklage gegen die Verkommenheit
         des Adels im Allgemeinen und die eigene politische Elite im Besonderen.[45] Dass sich die staatstragenden Nationalhistoriker von derlei Sitten- und Herrschaftskritik
         lieber fernhielten, ist daher kaum überraschend.
      

      Mittlerweile hat sich das Interesse der Historikerinnen und Historiker ebenso grundlegend
         verändert wie die Sexualmoral. Die Geschichte des Körpers und der Sexualität ist längst
         in den Rang einer seriösen historischen Teildisziplin aufgestiegen. Trotzdem ist es
         nicht leicht, sexuelle Beziehungen bei Hof zu rekonstruieren – aus verschiedenen Gründen.
         Zum einen unterscheidet sich die damalige Art und Weise, über intime Beziehungen zu
         sprechen, wesentlich von der heutigen, so dass viele Formulierungen schwer zu entschlüsseln
         sind. Zum anderen enthalten die Quellen zweifellos viele Gerüchte, denen man nicht
         einfach trauen darf – sie können zutreffen, müssen es aber nicht. Doch es geht ja
         gar nicht so sehr um die Frage, wie es im konkreten Einzelfall tatsächlich gewesen
         ist, sondern eher darum, welche soziale Logik, welches ungeschriebene Regelsystem,
         welcher symbolische Code damals herrschte. Und darüber verraten auch nicht zu verifizierende
         Gerüchte eine ganze Menge. Denn Klatsch hat ja eine soziale Funktion; wer klatscht,
         verständigt sich dabei implizit über die sozialen Regeln, deren Bruch man beobachtet.
         Die Art, wie in Memoiren, Reiseberichten, Briefen und Tagebüchern über sexuelle Affären
         geschrieben wurde, verrät daher viel über das herrschende soziale Normensystem.
      

      Wie war es nun in Wien, am Wiener Hof und unter Maria Theresia? Die Residenzstadt
         hatte zur Zeit ihres Vaters den Ruf einer Hauptstadt des Ehebruchs gehabt, unterschied
         sich darin allerdings wenig von anderen Metropolen. Die Lebensart in Wien ist lustig, frey, rauschend, schwelgerisch, dabey andächtig,
               ernsthafft und natürlich. Man ist wohllüstig und verliebt, aber nicht bis zur Verzweiflung.
               Man lacht und scherzet, aber man verbricht [sic] sich nicht den Kopf, um scharffsinnig
               und delicat zu seyn. Man isset und trinket, man fastet und schwermet; man betet und
               fluchet, alles wie es die Zeit und Gelegenheit mit sich bringet.[46] Die englische Gesandtengattin Lady Montagu beschrieb es zu Beginn des Jahrhunderts
         geradezu als übliche Praxis, dass die Wiener Damen von Stand zwei Männer hätten, einen
         für den Namen und einen für die ehelichen Pflichten: ’tis the establish’d custom for every lady to have 2 husbands, one that bears the
               Name, and another that performs the Dutys. Die Sache sei so allgemein geduldet, dass es einer öffentlichen Kränkung gleichkomme,
         wenn eine Dame ohne ihre beiden Herren eingeladen werde.[47] Das war zweifellos ironisch überzeichnet. Galante Affären waren zwar allgegenwärtig,
         wurden aber selten gänzlich unverhüllt praktiziert. Doch der Ton, in dem selbst in
         Anwesenheit des Kaisers über sexuelle Themen geredet wurde, war erstaunlich freizügig,
         jedenfalls, solange die Kaiserin nicht dabei war. Maria Theresias Vater scheint derbe
         Anzüglichkeiten, polissoneries, durchaus geschätzt zu haben.[48] Auch Friedrich August Harrach schilderte seinem Bruder die Dissimulation der Wiener
         Hofdamen, in deren Anwesenheit man zwar nicht gras, deftig, sprechen dürfe, die aber in natura durchaus zu schätzen wüssten, worüber sie sich zu reden zierten.[49] Das Ausmaß der Verwerflichkeit hing in hohem Maße von der Öffentlichkeit einer Affäre
         ab. Es galt die Devise nisi caste, tamen caute – wenn nicht keusch, dann wenigstens vorsichtig. Der Jesuitenorden, dem bis in die
         1760er Jahre alle Beichtväter bei Hof angehörten, verfügte über lange Erfahrung mit
         der Erörterung moralischer Ausnahmen von der Regel. Gegenüber ihren hochadeligen Beichtkindern
         waren die Jesuitenpatres meist zu nachsichtiger Auslegung der kirchlichen Normen bereit
         und erteilten selbstverständlich die Absolution. Man registrierte es durchaus mit
         Befriedrigung, wenn etwa eine Dame von Stand nach langjähriger außerehelicher Affäre
         auf dem Sterbebett alle erwünschliche Marques einer wahren Bereuung und christliche Poenitenz von sich
               spühren ließ.[50]
      

      Wenn verbal bekräftigte Moral und tatsächliche Praxis nicht zur Deckung kommen, nennt
         man das gemeinhin Heuchelei. Doch beim sexuellen Normensystem des Hofes lagen die
         Dinge komplizierter. Es handelte sich nicht einfach um individuelle moralische Verfehlungen,
         sondern eher um eine strukturell angelegte, kollektive Heuchelei. Denn die ganze Hofgesellschaft
         tolerierte ja stillschweigend, was die religiösen Normen streng genommen verboten.
         Man rechnete nicht allein mit Verstößen gegen das sechste Gebot, man bewunderte sie
         sogar – je nachdem, wer sie beging.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_021.jpg]

         Abb. 21: Betende Nonne. Martin van Meytens der Jüngere, um 1731 (Vorder- und Rückseite desselben
            Bildes)
         

      

      Der Vorwurf der Heuchelei traf diejenigen, die besondere moralische Makellosigkeit
         für sich in Anspruch nahmen. Das Porträt einer Nonne, das man von zwei Seiten betrachten
         kann, bringt das Thema in frappierender Weise auf den Punkt, indem es sich von vorn
         als frommes Andachtsbild präsentiert, von hinten aber als Obszönität entlarvt (Abb. 21).
         Durch den Kontrast von Vorder- und Rückseite verkörpert das Vexierbild selbst das,
         was es darstellt, nämlich einen Akt der Scheinheiligkeit, der sich beim Umdrehen selbst
         als solcher enthüllt. Das bemerkenswerte Porträt stammt von keinem Geringeren als
         dem späteren Hofmaler Martin van Meytens, der – und deswegen gehört das Bild hierher –
         die meisten Staatsporträts Maria Theresias und die berühmtesten Zeremonialgemälde
         ihrer Regierungszeit geschaffen hat. Entstanden ist das Nonnenbild 1731, also um die
         Zeit, als van Meytens gerade im Begriff war, von Stockholm nach Wien zu übersiedeln
         und in kaiserlichen Dienst zu treten.[51] Später hatte er es nicht mehr nötig, solche Bilder zu malen, und es wäre ihm auch
         sicher nicht verziehen worden. Maria Theresia nahm selbst an der Nacktheit mythologischer
         Gemälde Anstoß, ließ sie mit Tapeten überziehen und riet ihrem Sohn Leopold, als er
         seine neue Residenz in Florenz bezog: Versuche, allmählich im Palast die Nuditäten zu beseitigen, vor allem auf den Bildern.
               Gib Widerwillen dagegen zu erkennen und gestatte nicht, dass man solche Werke schafft.[52]
      

      Wenn Maria Theresia ihre Hofgesellschaft mit irgendetwas verblüffte oder auch, je
         nach Perspektive, amüsierte, dann war es ihre Einstellung zu Ehe, Liebe und Libertinage.
         Denn sie war nicht bereit, die herrschende kollektive Doppelzüngigkeit zu tolerieren.
         Vielmehr setzte sie eine Politik rigider sexueller Kontrolle auf ihre politische Agenda,
         wie es sie an europäischen Höfen sonst weit und breit nicht gab. Das trug ihr bei
         vielen ihrer Zeitgenossen den Ruf der Bigotterie ein, während es sie in den Augen
         der späteren Historiker zu einem «unvergänglichen Bild deutschen Frauentums»[53] und zu einem vorweggenommenen Muster bürgerlicher Tugend machte.
      

      Schon ihre eigene Brautzeit und Ehe waren eine staunenswerte Ausnahme. Als Brautleute
         hatten Maria Theresia und Franz Stephan eine außergewöhnliche persönliche Vertrautheit
         genossen. Sie waren ja nicht nur an demselben Hof aufgewachsen, sondern hatten in
         dieser Zeit auch schon eine besondere wechselseitige Zuneigung an den Tag gelegt.[54] Üblich war dagegen, dass sich fürstliche Brautleute nur von Porträts kannten und
         bei der Hochzeit zum ersten Mal aufeinandertrafen – und oft nicht einmal das; Eheschließungen
         per procuratorem, bei denen sich eine Seite durch einen Gesandten vertreten ließ, waren die Regel.
         Schon die Umstände dieser Eheschließung waren also absolut ungewöhnlich. Für die Ehe
         selbst galt das auch. Es war damals nicht Mode, ein guter Vater, ein guter Hausherr, ein guter Ehemann zu
               sein.[55] Kaum ein auswärtiger Gesandter am Wiener Hof versäumte deshalb hervorzuheben, wie
         zärtlich die herrscherlichen Eheleute einander liebten.[56] Nicht anders sahen es Maria Theresias engste Vertraute: Ein Herz und eine Seele,
         un Coeur et un Esprit, nannte sie beispielsweise Graf Tarouca im Jahr 1740.[57]
      

      Der Ort und zugleich das Symbol dieser ungewöhnlichen Intimität war das gemeinsame
         eheliche Schlafzimmer in der Hofburg, das genau in der Mitte zwischen den beiden Appartements
         der Eheleute lag, der allerunzugänglichste und intimste Raum, in dem die beiden langen,
         spiegelbildlich hierarchisch gestaffelten Raumfolgen aufeinandertrafen.[58] Auch in Schönbrunn gab es ein gemeinsames Schlafzimmer in der Mitte zwischen den
         beiden Appartements.[59] Anderswo war es üblich, dass der Fürst seine Gattin von Zeit zu Zeit in ihrem separaten
         Schlafzimmer besuchte, nicht aber, dass beide die ganze Nacht in demselben Bett schliefen,
         es mithin machten wie die Bauern.[60] Auch wenn Franz Stephan keineswegs immer die Nacht im gemeinsamen Ehebett verbrachte,
         sondern sich gern in seinem eigenen Palais in der Wallnergasse oder auf Jagdreisen
         außerhalb Wiens aufhielt, verkörperte dieses Schlafzimmer für jedermann das innige
         Verhältnis des Herrscherpaares. Der ungewöhnliche Sarkophag, den Maria Theresia 1754
         für sich und ihren Gatten in der Kapuzinergruft errichten ließ, war gleichsam eine
         steingewordene Verewigung des gemeinsamen Ehebettes (s. Abb. 40).[61]
      

      Offensichtlich war Maria Theresia diejenige, der an dieser besonderen ehelichen Nähe
         und Vertrautheit am meisten gelegen war. Das Gleiche legte sie später auch ihrer Tochter
         Marie Antoinette ans Herz: Ich bedauere, dass der König [Ludwig XVI. von Frankreich] es nicht liebt, zu zweit
               zu schlafen; ich halte diesen Punkt für sehr wesentlich, nicht etwa um Kinder zu haben,
               sondern um inniger verbunden, ungezwungener und vertrauter zu sein, weil man so alle
               Tage ungestört zusammen einige Stunden verbringt.[62] Bis kurz vor ihrem Tod kam sie immer wieder auf das Problem zurück (Ludwig XVI.
         schlief gemeinhin mit Marie Antoinette weder im weiteren noch im engeren Sinne): Ich hätte gewünscht, dass Sie sich auf deutsche Art benommen hätten und eher für eine
               gewisse Intimität gewesen wären, die es mit sich bringt, wenn man zusammen ist.[63] Die höfische Umwelt scheint diese ungewöhnliche Nähe zwischen den kaiserlichen Eheleuten
         keineswegs nur gutgeheißen, sondern für ein Zeichen ungehöriger weiblicher Dominanz
         gehalten zu haben. Man erzählte sich, dass der Lothringer Rosières, ein enger Vertrauter
         Franz Stephans, diesem den Rat gegeben habe, von seiner Frau getrennt zu schlafen.
         Auf diese Weise könne er sie unter Druck setzen und alles von ihr erreichen, was er
         wolle.[64] Ob die Anekdote ein Gespräch überliefert, das tatsächlich so stattgefunden hat,
         ist nicht zu klären, aber sie bringt die zeitgenössische Vorstellung vom angemessenen
         Verhältnis der Geschlechter anschaulich zum Ausdruck. Tatsächlich verließ Rosières
         wegen eines Konflikts mit Maria Theresia um diese Zeit den Hof.[65]
      

      Maria Theresia war sich selbst offenbar durchaus der Gefahr bewusst, die eine allzu
         große eheliche Nähe mit sich brachte. So riet sie später ihrer Tochter Marie Christine,
         es mit ihrer zärtlichen Anhänglichkeit auf keinen Fall zu übertreiben: Je mehr Freiheit Ihr Eurem Gemahl lasst, je weniger Zwang und Pünktlichkeit Ihr von
               seinen Besuchen erwartet, desto liebenswerter werdet Ihr für ihn sein und desto mehr
               Verlangen wird er nach Euch haben.[66] Die Tochter sollte sich vor ihrer eigenen Verliebtheit in Acht nehmen, sich rar
         machen, die Regeln weiblicher Zurückhaltung beachten, denn die wilde Verliebtheit
         sei schnell vorbei. Eine dauerhaft glückliche Ehe müsse auf Achtung, Entgegenkommen,
         Vertrauen und Freundschaft aufgebaut sein. Die Ratschläge, die Maria Theresia ihrer
         Lieblingstochter bei der Hochzeit mit auf den Weg gab, sind besonders aufschlussreich,
         denn Marie Christines Lage war der ihrer Mutter in vieler Hinsicht ähnlich. Sie hatte
         als einzige Tochter den Mann ihrer Wahl heiraten dürfen, obwohl das unter Gesichtspunkten
         der Familienräson eindeutig eine Missheirat war. Deshalb riet Maria Theresia ihr umso
         nachdrücklicher, sich ihrem Mann in der Ehe unterzuordnen und ihm zu gehorchen. Eure Lage ist in dieser Hinsicht ebenso heikel wie meine. Lasst ihn nie Eure Überlegenheit
               fühlen – nichts fällt schwer, wenn man vernünftig liebt. Was mich betrifft, so kann
               ich jedenfalls über diesen Punkt ruhig sein.[67]
      

      Das lässt sich mit guten Gründen bezweifeln. Dass Maria Theresia zumindest zu Beginn
         ihrer Ehe mit allen Zeichen leidenschaftlicher Verliebtheit an ihrem Mann hing und
         ihn lebenslang als ihren engsten Vertrauten schätzte, heißt keineswegs, dass sie sich
         ihm untergeordnet hätte, wie es die zeitgenössische Norm von einer Ehefrau verlangte
         und wie sie selbst es ihren eigenen Töchtern als weibliche Pflicht immer wieder mit
         größtem Nachdruck ans Herz legte. Ihre Zuneigung zu dem anbetungswürdigen Gemahl[68] hatte durchaus herrische Züge. Nur ungern ließ sie ihn aus den Augen. Als er 1744
         als Befehlshaber in den Krieg ziehen wollte, versuchte sie das mit allen Mitteln zu
         verhindern und schrieb anschließend selbstkritisch an ihre Schwester: Ich war krank vor Ärger und Schmerz und habe durch meine Bosheit auch meinem Alten [mon cher Alter nannte sie ihren Mann] Fieber verursacht. […] Ich nahm zu unseren gewöhnlichen Mitteln Zuflucht, den Liebkosungen
               und den Tränen; aber was vermögen sie nach neunjähriger Ehe; auch ich erreichte nichts,
               obgleich er der beste Ehemann der Welt ist. Endlich griff ich zum Zorn, und er hat
               mir so gut gedient, dass er und ich krank wurden.[69] Solche Wutanfälle ließen sich nicht immer vor der Außenwelt verheimlichen. Selbst
         ein der Kaiserin so treu ergebener Diener wie Khevenhüller ließ zuweilen durchblicken,
         dass er es befremdlich fand, wie Maria Theresia ihren Gatten behandelte. Dass die
         Regeln des Geschlechterverhältnisses in dieser Ehe auf den Kopf gestellt waren, war
         indessen ein Strukturproblem, das sich von niemandem ändern ließ. Franz Stephan musste
         mit der Tatsache leben, dass er bei Hof der Schwächere war. Seine strukturelle Unterlegenheit
         wurde auch und gerade dann sichtbar, wenn Maria Theresia sich bemühte, sie zu verschleiern.
         Denn die Haltung, die sie selbst ihm gegenüber mitunter einnahm, sollte sich kein
         anderer erlauben. Sie wachte mit großer Aufmerksamkeit darüber, dass jeder bei Hof
         ihn entgegenkommend behandelte und in zeremoniellen Details nicht zurücksetzte. Schon
         zu Beginn ihrer Regentschaft hatte sie gegen größte Widerstände durchgesetzt, dass
         Reichsfürsten vor ihrem Gatten dreimal das Knie beugten.[70] Damals war er nur Herzog gewesen; doch auch als er längst Kaiser war, hörten kleine
         symbolische Respektlosigkeiten ihm gegenüber nicht auf, und sei es nur, dass er bei
         einer Darbietung des Hofpoeten nicht angemessen erwähnt wurde.[71] Wenn Maria Theresia derartige Zeichen der Missachtung ihres Gatten scharf sanktionierte,
         dann wurde damit doch das strukturelle Problem nicht aus der Welt geschafft, dass
         ihre Ehe gegen die zeitgenössische Norm verstieß. Maria Theresia selbst war sich des
         Konflikts zwischen ihren Rollen als souveräne Herrscherin und als gehorsame Ehefrau –
         die Frau ist dem Mann untertan[72] – sehr bewusst und hat offenbar darunter gelitten.
      

      Maria Theresia hat ihren Mann fünzehn Jahre überlebt und den Verlust bis an ihr Lebensende
         nicht überwunden.[73] In ihrer langen Witwenzeit hat sie das Andenken an ihre liebevolle Ehe sorgfältig
         kultiviert: Seit ich fünf Jahre alt war, gehörte mein Herz niemand anderem als diesem unvergleichlichen
               Bräutigam.[74] So, wie sie das Verhältnis zu ihrem Mann in ihren späteren Briefen an die Kinder
         rückblickend verklärt hat, ist es dann auch in die historische Erinnerung eingegangen.
         Die Historiker und schon manche Zeitgenossen haben dieses idealisierte Ehe- und Familienleben
         als altdeutsch-bürgerlich etikettiert: «voll Zucht und Gehorsam, Maß und Sitte».[75] Doch das ist missverständlich. Denn im höfischen Alltag, im Verhältnis zu den Kindern,
         in den Heiratsstrategien, in fast allen anderen Hinsichten folgte Maria Theresia den
         aristokratischen Regeln ihrer Zeit. Dass sich ihre Ehe vom damals Üblichen in einigen
         Punkten unterschied, macht sie allein noch nicht zu einer «bürgerlichen». Dahinter
         verbirgt sich ein anachronistisches Missverständnis: Man misst Maria Theresia an einem
         neuartigen Ideal ehelicher Liebe, das sie selbst gar nicht kennen konnte. Wenn Historiker
         des 19. und 20. Jahrhunderts die Beziehung als «bürgerlich» bezeichneten, so in dem
         unausgesprochenen Wunsch, das Kaiserpaar als Kronzeugen für ihr eigenes, anti-höfisches
         Wertesystem zu vereinnahmen.[76]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_122.jpg]

         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_222.jpg]

         Bürgerliche Nikolausfeier im Hause Habsburg? Abb. 22a, oben: Kupferstich von Jacobus
               Houbraken nach Cornelis Troost. Abb. 22b, unten: Aquarellzeichnung der Erzherzogin
               Marie Christine

      

      Den Eindruck familiärer Intimität und behäbiger Bürgerlichkeit unterstreichen zwei
         bekannte Gouachen der Tochter Marie Christine, die das künstlerische Talent von ihrer
         Mutter geerbt hatte.[77] Das eine Bild zeigt eine Nikolausfeier im Familienkreis mit dem Kaiser in Schlafrock
         und Nachtmütze (Abb. 22b),[78] das andere die Schwägerin Isabella im Wochenbett, liebevoll umsorgt von Joseph II.
         Es liegt nahe, diese Bilder aus den frühen 1760er Jahren als dokumentarische Zeugnisse
         bürgerlicher Familiarität im Hause Habsburg zu deuten – was sie aber nicht sind. Vielmehr
         kopierte Marie Christine zwei Genrebilder des niederländischen Malers Cornelis Troost
         (ca. 1697–1750) und verlieh den Personen die Züge ihrer Familienmitglieder. Von dem
         Niederländer stammen das räumliche Arrangement, das bürgerliche Interieur, der Habitus
         der Figuren, die ganze einfache, intim-beschauliche Atmosphäre. So hat es weder in
         der Hofburg noch in Schönbrunn, noch im Jagdschloss Laxenburg je ausgesehen. Die Bilder
         sind möglicherweise Anhaltspunkte dafür, dass Marie Christine ihrerseits von dem Rousseau’schen
         Verhaltensideal der Schlichtheit und Natürlichkeit beeindruckt war – wie es im Hause
         Habsburg tatsächlich zuging, zeigen sie nicht. Doch die späteren Historiker sahen
         sich in ihrer liebenden Bewunderung für die Kaiserfamilie durch diese Bilder bestätigt.
         Schon Goethe erklärte sich so die Popularität Maria Theresias und Franz Stephans:
         Da die Großen nun auch einmal Menschen sind, so denkt sie der Bürger, wenn er sie
               lieben will, als seinesgleichen, und das kann er am füglichsten, wenn er sie als liebende
               Gatten, als zärtliche Eltern, als anhängliche Geschwister, als treue Freunde sich
               vorstellen darf.[79]
      

      Maria Theresia nahm zum Thema Ehe eine durchaus widersprüchliche Haltung ein. Während
         sie von ihren eigenen Kindern selbstverständlich verlangte, dass sie sich der dynastischen
         Räson fügten und die von ihr ausgewählten Ehekandidaten widerspruchslos heirateten –
         davon wird noch die Rede sein[80] –, konnte sie in anderen Fällen ohne weiteres auch eine Eheschließung gegen den
         Widerstand der beteiligten Familien durchsetzen. So war es nicht nur im Fall ihres
         eigenen Alter Ego, der Tochter Marie Christine, sondern auch bei dem einen oder anderen
         Kammerfräulein. Der Hof war ein wichtiger adeliger Heiratsmarkt.[81] Ein Kammerfräulein musste, wenn es heiraten wollte, die Erlaubnis Maria Theresias
         einholen und genoss dafür das Privileg, dass die Trauung bei Hof stattfand und die
         Kaiserin selbst als Trauzeugin fungierte. Ein spektakulärer Fall war der des Fräuleins
         Charlotte von Hager, die zwar als Tochter eines Geheimen Rates von allenfalls freiherrlichem
         Adel war, aber als Erzieherin von Maria Theresias beiden ältesten Töchtern deren besonderes
         Vertrauen genoss.[82] Sie war bereits 45 Jahre alt, als man es – nicht zuletzt aus gesundheitlichen (!)
         Gründen – für geraten hielt, sie zu verheiraten. Die Kaiserin hatte dazu auch den
         nötigen Bräutigam ausersehen, nämlich den Regimentsrat und Kämmerer Graf Stella. Dem
         Vater der Braut war dieser Kandidat aufgrund seiner bekanten geringen Extraction, das heißt mangelnden altadeligen Herkunft, allerdings nicht gut genug, und er brachte
         stattdessen den Fürsten Johann Wilhelm Trautson ins Spiel. An diesen Witwer, der Letzte
         seines Namens und aus allervornehmstem erbländischem Hause, hatte die Kaiserin zwar
         auch schon gedacht, die Idee dann aber zunächst wieder als untunlich verworfen, nahmentlich, weilen des Fürsten Humor mit einer alten Freile nicht zu sympathisiren
               schiene.[83] Es handelte sich um eine eindeutig unstandesgemäße Heirat, eine unerhörte Zumutung
         für die Familie des Bräutigams. Vor allem Trautsons Schwester, die Fürstin Maria Antonia
         Xaveria von Auersperg, war nicht zu beruhigen, obwohl man ihr den Plan ganz vorsichtig
         durch ihren Beichtvater hatte unterbreiten lassen, auf Art wie mann den Tod oder sonstige unglückliche Zufälle anzukündigen pflegt. Dennoch hatte sie sich sehr lange Zeit nicht darein schicken wollen, sondern villmehr ganz offentlich darwider
               geredet, ihren beiden Brüdern […] das Haus verbotten und wegen diser ihrem Hauß durch
               eine so ungleiche Heirath und ihrer Meinung nach undisputirliche Mésalliance beschehenen
               Torto [d.h. durch die wegen der zweifelsfreien Missheirat ihrer Familie zugefügte Schande]
         sehr häuffig geweinet und geschrien, so dass man schon vermutete, die Kaiserin werde
               ihr den Hof verbieten. Allein zuletzt wurden Mittl gefunden, sie einiger Massen zu
               appaisiren [besänftigen], zumahlen ihr die Kaiserin […] theils gütt-, theils bedrohlich
               zureden lassen. Die Braut musste eine Ahnenprobe vorlegen, um ihre adelige Abkunft nachzuweisen.
         Trotz alledem war die Fürstin Auersperg bis zuletzt nicht bereit, an der Trauung teilzunehmen
         oder gar die anschließende Hochzeitsfeier auszurichten. Auch für den Bräutigam selbst
         war die Heirat eine Zumutung, denn er hatte aus seinen zwei früheren Ehen keine männlichen
         Erben und das Fräulein Hager war zu alt, um ihm noch dazu zu verhelfen; er nahm also
         sehenden Auges das Aussterben seines Geschlechts in Kauf. Maria Theresia hatte erhebliche
         materielle und symbolische Überzeugungshilfen aufbieten müssen, um ihn zu der Eheschließung
         zu bewegen. Neben der gesamten Ausstattung und 3000 Gulden regulärem Heiratsgut erhielt
         die Braut von ihr magnifique Hochzeitsgeschenke wie diversen Brillantschmuck und 5000 Dukaten in Gold sowie eine
         Pension von jährlich 4000 Gulden. Wirklich eindrucksvoll aber waren die Distinctions, mit denen der Bräutigam selbst entschädigt wurde: Er bekam das Obersthofmeisteramt
         verliehen (das eigentlich schon jemand anderem versprochen gewesen war), dazu eine
         lebenslange Pension von 8000 Gulden im Jahr und eine Expektanz auf Aufnahme in den
         Orden vom Goldenen Vlies. Zu alldem kam noch hinzu, dass die Trauung spektakulärerweise
         in der kaiserlichen Ratsstube vorgenommen wurde, die sonst den großen Staatszeremonien
         vorbehalten war. Mit anderen Worten: Maria Theresia war in der Lage, ihren Willen
         gegen jede Standeskonvention durchzusetzen und ihrem bejahrten Kammerfräulein einen
         erstklassigen fürstlichen Bräutigam zu kaufen. Aus Sicht der Braut war das ein ausgezeichnetes
         Geschäft; es ebnete den weiteren sozialen Aufstieg, und niemand wäre auf die Idee
         gekommen, darin eine Demütigung der Braut zu sehen. Von Liebe war bei alledem selbstverständlich
         keine Rede.
      

      
         Keuschheitsfeldzug
         

      

      Die Kultur der Galanterie war auch an Maria Theresias Hof allgegenwärtig. Ihre männlichen
         Vorfahren hatten Affären gehabt, ohne viel Aufhebens davon zu machen. Auch die Aufzeichnungen
         des Oberstkämmerers Khevenhüller, der vergleichsweise strenge Tugendgrundsätze vertrat,
         lassen erkennen, dass er derlei als mehr oder weniger selbstverständlich hinnahm.
         Zwar notierte er 1743 missfällig, dass es in der Ballsaison wieder einmal an sonderbahren Aventuren und Liebesintriguen nicht mangele, als worzu die Freiheit unter den Larven gar zu ville Gelegenheit gebe, und dass man das inzwischen weniger zu verstecken suchte als bei voriger sehr seriosen Regierung. Woran er sich störte, waren weniger die Affären selbst als der Umstand, dass man
         sie nicht sorgfältig genug geheim hielt.[84] Über Khevenhüllers angebohrne christliche Unschuld machten sich andere lustig; angeblich wurde er schon rot, wenn er den Namen einer
         von ihm verehrten Tänzerin nur nennen hörte. Trotzdem war er gegenüber seinen männlichen
         Standesgenossen durchaus nachsichtig, wenn es um kleine Intrigues mit Frauenzimmern ging.[85] Reichsvizekanzler Colloredo zum Beispiel, Nikolaus Esterházy, Friedrich August Harrach,
         aber auch Kaunitz waren für ihre ausgeprägte Neigung zu außerehelichen Beziehungen
         bekannt.[86] Ein Stein des Anstoßes war das normalerweise nicht oder allenfalls dann, wenn besonders
         exzentrische Ausschweifungen bekannt wurden oder offene Konflikte ausbrachen, etwa
         weil ehemalige Geliebte oder uneheliche Kinder überhöhte finanzielle Forderungen stellten
         oder eine Ehefrau mit ihrem Geliebten durchbrannte.[87] Ein prominenter Gesprächsgegenstand der Salons waren galante Affären aber zweifellos.
         Die Attraktivität des Themas bestand ja gerade darin, dass man nie genau wusste, ob
         sie den Tatsachen entsprachen oder nicht, dass sie aber als Möglichkeit immer im Raum
         standen. Stoff für die Phantasie lieferten nicht zuletzt die vielen italienischen
         Singspiele und französischen Komödien, die sich um erotische Verstellungen und Verdächtigungen,
         Verwechslungen und Verwicklungen drehten. Man spielte Molière, Voltaire, Marivaux
         oder Le Sage und amüsierte sich über deren subtile Doppeldeutigkeiten.[88] Die Stücke trugen bezeichnende Titel wie Les ruses de l’amour (‹Liebeslisten›), Le rival supposé (‹Der vermeintliche Rivale›) oder Le mari amant de sa femme (‹Der Ehemann als Liebhaber seiner eigenen Frau›).[89]
      

      Maria Theresia waren die Komödien und Singspiele mit ihren erotischen Anspielungen
         und équivoques, Zweideutigkeiten, mehr und mehr ein Dorn im Auge. In den ersten Jahren ihrer Ehe
         und auch während des Erbfolgekrieges hatte sie selbst großen Spaß an den Divertissements, Zerstreuungen, der jährlichen Ballsaison im Januar und Februar gehabt, Theater und
         Maskenbälle besucht – beides gehörte eng zusammen und spielte sich an denselben Schauplätzen
         ab – und sich gelegentlich die ganze Nacht hindurch amüsiert. Seit 1747 begann sich
         das radikal zu ändern; sie verlor die Freude an Tanz und Theater und zog sich mehr
         und mehr von den öffentlichen Belustigungen zurück.[90] Zur selben Zeit begann sie einen beispiellosen Feldzug gegen die allgegenwärtige
         Unkeuschheit – bei Hof, in Wien und in der ganzen Monarchie.
      

      Ein erstes Zeichen ihrer zunehmenden Gereiztheit machte sich in der Fastnachtssaison
         1747 bemerkbar. Sie ließ Mitglieder der Opera Banda, der italienischen Sängertruppe, weillen sie den Fasching hindurch sich zu frech aufgeführet, des Landes verweisen. Schauspielerinnen, Sängerinnen und Tänzerinnen waren begehrte
         Trophäen der adeligen Galants, galten daher als notorisch lasterhaft und wurden von Maria Theresia mit besonderem
         Argwohn beobachtet. Die beiden besten Tänzerinnen der Oper, die Schwestern Ricci,
         seien par ordre supérieur ganz gähling von hier weggeschaffet worden, weillen selbe mit
               einigen jungen Cavalliers sich zu sehr bekant gemacht haben sollen, notierte der Oberstkämmerer 1752.[91] Für jede italienische Sängerin sei es eine Ehre, so spottete Casanova in seinen
         Memoiren, von der Kaiserin aus Wien verbannt zu werden.[92] Doch bei Ad-hoc-Maßnahmen beließ sie es diesmal nicht, sondern setzte erstmals eine
         Kommission unter der Leitung des Obersthofmarschalls ein, die das Comicum systematisch kontrollieren sollte.[93] Der fromme Khevenhüller kommentierte das in seinem Tagebuch kritisch. Ihm waren
         die Faschingsbälle bei Hof und in der Stadt generell ein Ärgernis, weil im Schutz
         der Maskierung allerlei Grenzüberschreitungen unvermeidbar waren. Er fand daher die
         Ausweisung der Sängerinnen an sich sehr löblich, doch nicht konsequent genug, weil das Übel nicht bei der Wurzel gepackt werde. Man
         könne nicht einerseits so gefährliche Unterhaltungen wie Maskenbälle und freie Spectaclen erlauben und andererseits alle christliche Eingezogenheit bei Hof verlangen.[94] Maria Theresia selbst sei es ja gewesen, die die Maskeraden – ganz im Gegensatz
         zu ihrem Vater – in Wien überhaupt erst zugelassen habe. Mittlerweile sei ihr die
         Fröhlichkeit der Jugend aber vergangen, und sie hätte diese Erlaubnis sicher längst wieder zurückgenommen,
         wenn nicht ihr Mann, der solche Amüsements aus Lothringen gewohnt war, sie davon abhielte.
      

      Im Winter des darauffolgenden Jahres, 1747/48, als Maria Theresia wegen der umstrittenen
         Reformpolitik ohnedeme nicht guten Humors ware,[95] ging sie erneut und diesmal mit noch größerer Rigorosität gegen die Ausschweifungen
         der Faschingszeit vor. Dem neuen Generalunternehmer für das Theater, dem Obersten
         Rocco de lo Presti, verlieh sie ein Privileg für die Veranstaltung von öffentlichen
         Maskenbällen und verbot alle und jede Verkleidungen in denen Privathäusern.[96] Ausgenommen waren nur die Bälle des hohen Adels im Haus an der Mehlgrube. Auch die
         öffentlichen Bälle wurden strengen Zugangsbeschränkungen und militärischer Aufsicht
         unterworfen.[97] Zugleich setzte sie eine neue Kommission ein, die darauf sehen müssen, damit alle heimliche Zusammenkünfften verhindert und gestöhret
               würden.[98] Die Mitglieder dieser Kommission taten ihre Arbeit offenbar gründlich; sie kontrollierten
         nicht nur öffentliche Orte, sondern hielten Kutschen an und durchsuchten Privatwohnungen.
         Als Strafen drohten, so wurde kolportiert, Amtsenthebung, Verbannung, Kerker, Klosterhaft.
         Das fand selbst der sittenstrenge Khevenhüller zuviel des Guten; die Kommissare trieben
         auch für seinen Geschmack die Sache zu weit. Sie ließen Maskierte bei der geringsten Ungebühr in Arrest nehmen, darunter angeblich viele grundlos Beschuldigte; selbst verheiratete
         Paare sollen nicht verschont geblieben sein. Die commission de chasteté oder Keuschheitskommission, wie man sie ironisch nannte, wurde schnell legendär.[99] Die Hofgesellschaft konnte kaum glauben, was sie da erlebte. Die auswärtigen Gesandten
         berichteten amüsiert davon an ihre Prinzipalen; der päpstliche Nuntius machte Scherze
         darüber; sogar in auswärtigen Zeitungen wurde offentlich darüber gespottet.[100] Was am meisten verblüffte, war der Umstand, dass Maria Theresia offenbar befohlen
         hatte, in dieser Kampagne alle ohne Ansehen der Person, ja selbst ohne Ausnahme der Fürsten und Geheimräte völlig gleich zu behandeln.[101] Ihr Keuschheitsfuror traf prompt auch Personen aus dem Hochadel, Angehörige großer
         Familien wie Sinzendorf, Starhemberg oder Trautson. Das war der eigentliche Skandal,
         während sittenpolizeiliche Maßnahmen gegen einfache Untertanen nicht anstößig waren.
         Ehebruch war seit jeher ein strafwürdiges Delikt, auch wenn es selten aktiv verfolgt
         und sanktioniert wurde. Strengere Sittenaufsicht gegenüber den Untertanen allein hätte
         vermutlich keinen besonderen Lärm verursacht, sondern wäre als frommer Eifer einer
         christlichen Herrscherin noch durchgegangen. Als unerhört aber wurde empfunden, dass
         Maria Theresia einen stillschweigenden moralischen Konsens unter adeligen Standespersonen
         außer Kraft setzte. Dieser Konsens bestand darin, dass hohe Adelige in Fragen der
         guten Sitten keiner obrigkeitlichen Kontrolle unterworfen, das heißt: nicht wie Untertanen
         behandelt wurden. In Frankreich waren Aristokraten in dieser Hinsicht unantastbar
         und blieben selbst bei schwersten Vergehen vor Strafe verschont, es sei denn, ein
         Familienoberhaupt wollte seinen ungezogenen Sprössling selbst durch einen königlichen
         Haftbefehl, eine lettre de cachet, disziplinieren lassen.[102] Hier war es nun anders. Die ständeübergreifende Keuschheitskampagne passte zu dem,
         was sich der erbländische Adel zur selben Zeit auf finanzpolitischem Gebiet gefallen
         lassen musste. Auch die Steuerreform, die die Adelsgüter stärker belastete, wurde
         ja als unerhörte Gleichmacherei empfunden. Mit anderen Worten: Maria Theresia ignorierte
         die Erwartungen an ihre adelige Standessolidarität.
      

      Dennoch ist höchst fraglich, ob Standespersonen in puncto sexti von den Mitgliedern der Policeykommission tatsächlich genauso behandelt wurden wie
         die einfachen Untertanen.[103] Was den auf frischer Tat Ertappten wirklich passierte, ist nicht leicht zu rekonstruieren.
         Ohnehin hat die sogenannte «Keuschheitskommission» in den Akten der erbländischen
         Zentralverwaltung wenig Spuren hinterlassen, so dass gewissenhafte Verwaltungshistoriker
         ihre Existenz mitunter bezweifelt haben. Die Bezeichnung war ja ein Spottname, der
         sich vermutlich auf verschiedene aufeinanderfolgende Kommissionen bezog. Diese Ungenauigkeit
         ist angesichts der vielen Veränderungen in den Wiener Zentralbehörden dieser Jahre
         kein Wunder. Wahrscheinlich war die «Keuschheitskommission» identisch mit der 1749
         formal etablierten Policeyhofkommission, der im Januar 1751 insgesamt dreiundzwanzig
         neue Polizeikommissariate, vier in der Innenstadt und neunzehn in den Vorstädten,
         zugeordnet wurden. Die Policeyhofkommission war seit 1752 ausdrücklich auch für Sittendelikte
         zuständig; 1753 ging sie in der neu eingerichteten niederösterreichischen Repräsentation
         und Kammer auf.[104]
      

      Wie die Policeykommissare tatsächlich verfuhren, lässt sich nur aus den vielen Anekdoten
         schließen, die darüber kursierten und in zahlreiche Memoiren, Briefe und Reiseberichte
         eingingen. Man erzählte sich, wie gewitzte Kavaliere den Sittenwächtern ein Schnippchen
         geschlagen, sie bestochen oder einfach verprügelt hätten, jedenfalls aber am Ende
         straflos geblieben seien. Es kursierte die Geschichte von einem englischen Lord, der
         mit einem kleinen Serail von acht Frauen, einem Leibarzt und zwei Negern durch halb Europa gereist sei. In Wien habe ihn die Polizeikommission aufgehalten
         und zur Rede gestellt, aber am Ende dank seiner Schlagfertigkeit unbehelligt gelassen.[105] Der schwäbische Journalist Wilhelm Wekhrlin erzählte von einer schönen Gastgeberin,
         die von einem Polizeikommissar mit dem sprechenden Namen Luchs aus ihrem ehelichen
         Haus heraus verhaftet und sechs Wochen unter dem Vorwurf der Kuppelei festgehalten
         worden sei. Selbst durch Stockschläge habe sie sich nicht zur Denunziation nötigen
         lassen. Doch diese Verschwiegenheit hätten sich die Kavaliere, die in ihrem Haus verkehrten
         und Grund zur Sorge hatten, mit 500 Dukaten erkauft.[106] Und Podewils berichtete von einem Kommissar, der versucht habe, den Kammerdiener eines jungen Mannes von Stand zu gewinnen, damit er ihn benachrichtige,
               wenn dieser irgendein Mädchen bei sich habe. Dieser unterrichtete seinen Herrn davon,
               welcher ihm befahl, ihn für eine bestimmte Stunde zu bestellen. Der Kommissär kam
               und fand ihn tatsächlich mit einem Mädchen. Der junge Mann spielte den Erschreckten,
               bat ihn inständig, ihn nicht bloßzustellen, und bot ihm hundert Dukaten. Nachdem der
               Kommissär sich eine Weile gesperrt hatte, nahm er sie an, aber kaum hatte er das Zimmer
               verlassen, als der junge Mann ihm hundert Stockschläge gab und ihn zwang, das Geld
               wieder herauszugeben. Er hat nicht gewagt, sich darüber zu beklagen.[107]
      

      Geschichten wie diese, auch wenn sie sicher großsprecherisch und übertrieben waren,
         verraten zum einen, dass die Kommission sich den Unwillen aller Seiten zuzog und alle Beteiligten – Kavaliere und Kammerdiener, Kupplerinnen und ihre Kunden – sich gegen
         sie verbündeten. Die Anekdoten zeigen zum anderen, wieso die Kaiserin mit ihrer die
         Standesgrenzen missachtenden Rigorosität scheitern musste. Denn die Kommissare ließen
         sich von den Reichen und Mächtigen leicht korrumpieren, während sie gegenüber den
         Schwachen mit aller Strenge vorgingen. So urteilten einhellig Beobachter ganz unterschiedlichen
         Temperaments, von dem ehrbaren Grafen Nils Bark, der 34 Jahre lang als schwedischer
         Gesandter in Wien lebte, bis zu Giacomo Casanova, der sich in den 1760er Jahren dort
         aufhielt und nach allerlei zwielichtigen Abenteuern selbst des Landes verwiesen wurde.[108] Die Kaiserin zwinge alle zur Heuchelei, hieß es. Sie verwechsle Schuldige und Unschuldige,
         bestrafe die Mädchen viel härter als die Männer, mische sich sogar in Ehen ein und
         verstoße damit gegen die Ehre der Ehemänner. Es stifte nur Unfrieden, dass sie Ehefrauen
         beim geringsten Anzeichen von Galanterie bei ihren Ehemännern anschwärze.[109] Vor allem warf man ihr vor, dass sie ihre herrscherliche Strenge an einen viel zu
         geringfügigen Gegenstand verschwende und Mord und Landes Verrätherey vor kein so großes Verbrechen hält als die Liebe.[110] Von den sieben Todsünden, spottete Casanova, beschloss die Kaiserin sechs zu übersehen
         und nur die Unzucht als einzige zu verfolgen.[111] Kurzum: Die Keuschheitskampagne kostete Maria Theresia selbst in den Augen ihrer
         größten Bewunderer einen Teil ihrer Reputation und verschaffte ihr den Ruf der Bigotterie.
         So großzügig sie in den großen Dingen sei, schrieb der schwedische Gesandte, so klein
         sei sie im Kleinen.[112] Und selbst Alfred Ritter von Arneth erlaubte sich später den leisen Tadel, dass
         sie sich in Dinge gemengt habe, «die zu kleinlich waren für ihre erhabene Stellung
         oder denen sie als Frau von so reinem Charakter besser fern geblieben wäre».[113]
      

      
         Gerüchte
         

      

      Zeitgenössische Beobachter konnten sich Maria Theresias Keuschheitsfeldzug nicht anders
         erklären als durch ihre eheliche Eifersucht. Aus diesem persönlichen Grund habe sie
         alle Galanterie von ihrem Hof verbannen wollen, unterstellte Podewils.[114] Hofleute, die im Ruf standen, einen ausschweifenden Lebensstil zu pflegen, versuchte
         sie von ihrem Ehemann fernzuhalten. Khevenhüller erhielt von ihr die ausdrückliche
         Anweisung, alle Leuthe nach Möglichkeit zu obligiren, den Kaiser zu amusiren und dennoch von
               unanständiger Gesellschaft […] abzuhalten.[115] Wen sie nicht aus ihrem engsten Umkreis verbannen konnte oder wollte, wie Kaunitz,
         den suchte sie eindringlich von unsittlichem Lebenswandel abzubringen. So drang sie
         immer wieder in ihn, keine käuflichen Frauen zu besuchen, was dieser allerdings souverän
         ignorierte.[116] Wie es sich in diesem Punkt mit ihrem Ehemann verhielt, darüber gab und gibt es
         widersprüchliche Mutmaßungen.
      

      Franz Stephan war von seinem Vater streng erzogen worden. Herzog Leopold von Lothringen
         wollte ein frommer christlicher Fürst sein und hatte seine Söhne in einer eigenhändig
         verfassten Instruktion nachdrücklich ermahnt, das sechste Gebot gewissenhaft zu befolgen
         (was er selbst keineswegs immer getan hatte).[117] Keine Sünde sei erniedrigender als der Ehebruch, denn damit stelle sich der Sünder
         auf eine Stufe mit den wilden Tieren. Gott strafe die Unzucht zudem schon im Diesseits
         durch tödliche Krankheiten, die Geburt von Bastarden und den Verlust von Vermögen
         und Ehre. Der Ehebrecher stürze Jungfrauen in Verzweiflung, füge deren Familien unendliches
         Leid zu und verletze heilige Eide; er sei absolument contraire à l’honnethomme – das absolute Gegenteil von einem Ehrenmann. Und strenger noch gelte das sechste Gebot
         für einen Souverän. Auf Ehebruch stehe schließlich die Todesstrafe. Ein Herrscher,
         der diese Strafe über seine Untertanen verhänge, während er sie eigentlich selbst
         verdiene, sei der noch schlimmere Verbrecher.[118] Tatsächlich war Gott die einzige Strafinstanz, die ein ehebrecherischer Herrscher
         zu fürchten hatte. Über die Furcht vor dem göttlichen Gericht setzten sich die meisten
         Fürsten allerdings hinweg – so auch die beiden Söhne des Herzogs, Franz Stephan und
         Karl, jedenfalls wenn man den Gerüchten am Hof Glauben schenkt. Franz Stephan stand
         im Ruf eines galanten Liebhabers; seinem Bruder Karl, der 1744 Maria Theresias Schwester
         Marianne geheiratet hatte und schon im ersten Ehejahr zum Witwer geworden war, sagten
         die einen Galanterie, die anderen grobe Ausschweifungen nach, was auch immer das bedeutete.[119] In seinem Nachlass fand sich beispielsweise die präzise Beschreibung einer Zeichensprache,
         mit der man in Gesellschaft unbemerkt galante Botschaften mit dem heimlichen Objekt
         seiner Begierde austauschen konnte.[120] Man erzählte sich auch, dass Maria Theresia diese Schwächen zwar nicht völlig verborgen
         blieben, dass das aber weder ihrer Liebe zu Franz Stephan noch ihrer Zuneigung zu
         dem Schwager Karl ernstlich Eintrag tat.
      

      Maria Theresia war ihrem Ehemann treu. Sie stand […] fleckenlos vor ihrem Zeitalter, und, was noch weit mehr sagen will, auch
               vor ihrer Umgebung, ihren dienenden Frauen,[121] rühmte Caroline Pichler, die Tochter ihrer langjährigen Kammerzofe und Vorleserin
         Charlotte Hieronymus. Dieses Urteil ist zwar aus der Perspektive einer ihrer größten
         Verehrerinnen wenig verwunderlich, doch auch nüchterne Beobachter und Kritiker wie
         die preußischen Gesandten fanden keine Hinweise darauf, dass Maria Theresia sich selbst
         nicht an ihre eigenen strengen Maßstäbe gehalten hätte. Wenn es anders gewesen wäre,
         hätten sie das ihrem Auftraggeber zweifellos nicht vorenthalten. Bei Caroline Pichler
         heißt es weiter: Diese Treue und Liebe wird noch herrlicher, wenn man weiß, daß die erste bei weitem
               nicht in dem Maß vergolten wurde, in welchem sie es verdient hätte. Kaiser Franz hatte
               verschiedene Liebschaften, die man teils kannte, teils nicht. Seine Gemahlin wußte
               wohl darum, sie zog die eine davon an ihren Spieltisch; – sie litt dadurch, aber sie
               liebte den Wankelmütigen nichtsdestoweniger mit gleicher Glut bis an seinen Tod.[122] Die Quellenhinweise auf Franz Stephans Affären sind tatsächlich überwältigend zahlreich.
         Dass er ein amoroso war, also ein Mann, der die Frauen liebte, darin war man sich allgemein einig. Andererseits
         fragten sich manche bei Hof, wie er angesichts der eifersüchtigen Beobachtung durch
         seine Gattin überhaupt in der Lage sei, Affären zu haben, ohne dass es ihr auffiel
         und einen offenen Eklat zur Folge hatte. Ihre Kontrollmöglichkeiten reichten weit;
         überall hatte sie Spitzel, die sich mit Informationen ihre Gunst zu erkaufen hofften.
         Franz Stephan seinerseits neigte dazu, Konflikten aus dem Weg zu gehen und das sanguinische
         Temperament seiner Gattin so wenig wie möglich zu reizen. Deshalb ist umstritten,
         ob er tatsächlich so viele Mätressen hatte, wie man sich erzählte.[123]
      

      Der Kaiser ist zu gut beobachtet, schrieb der preußische Gesandte Fürst, er würde gar nicht im Stande seyn eine Untreue gegen seine Gemahlin zu begehen, gesetzt
               auch, daß er sie nicht so liebte, wie er sie liebt.[124] Skeptisch war auch Podewils. Er berichtete zwar 1747, der Kaiser habe früher eine
         besondere Neigung zur Gräfin Colloredo, zu der Hofdame seiner Frau Gräfin Pálffy und
         einigen anderen Damen gehabt und heimlich galante Soupers mit ihnen veranstaltet,
         aber die Eifersucht der Kaiserin nötigte ihn, sich darin zu beschränken.[125] Dass er seine Jagdausflüge noch immer zu Affären nutze, hielt Podewils für ein böswilliges
         Gerücht von Leuten, denen an der Zwietracht des Kaiserpaares gelegen sei. Doch angesichts
         des gutmütigen und friedliebenden Charakters Franz Stephans und der argwöhnischen
         Wachsamkeit Maria Theresias – da ihr seine Schwäche in dieser Hinsicht bekannt ist – konnte er sich nicht vorstellen, dass sie nicht längst damit aufgeräumt hätte,
         wenn an den Gerüchten etwas Wahres gewesen wäre.
      

      Zweifellos waren unter Maria Theresias Gegnern viele maliziöse, kaum ernst zu nehmende
         Anekdoten im Umlauf, wie zum Beispiel die, die der preußische König in einem Brief
         kolportierte. Er hatte während der Friedenszeit 1754 als Geste der Höflichkeit die
         berühmte italienische Sängerin Astrua aus Berlin an den habsburgischen Hof in Prag
         ausgeliehen, wo sie vor dem Kaiserpaar auftrat. Diese Sängerin, so schrieb Friedrich II.
         an seine Schwester Wilhelmine von Bayreuth, habe ihm erzählt, dass der Kaiser ihr
         den Hof gemacht und sich ihr als Cicisbeo, ständiger Begleiter, angeboten habe. Maria Theresia selbst habe das mit den Worten
         passe pour celle-là kommentiert, was so viel heißt wie: lieber die als eine andere. Friedrich nahm es ironisch als Zeichen für die außergewöhnliche Reputation der Astrua,
         dass sie selbst die Kaiserin, die eifersüchtigste Person der Welt, für sich eingenommen habe.[126]
      

      Das hartnäckigste Gerücht betraf la belle princesse, Maria Wilhelmina Josepha von Auersperg geborene Neipperg (1738–1775), die mit sechzehn
         Jahren bei Hof eingeführt worden war und zu Marias Theresias Frauenzimmer gehörte. Ihre Mutter war eine geborene Khevenhüller, ihr Vater, Feldmarschall Neipperg,
         war Franz Stephans Erzieher gewesen und blieb bis zu dessen Tod sein väterlicher Vertrauter.
         1755, mit siebzehn Jahren, heiratete die schöne Prinzessin den verwitweten Fürsten
         Johann Adam Joseph von Auersperg, den der Kaiser erst einige Jahre zuvor in den Fürstenstand
         erhoben hatte.[127] Im Mai 1756, die Kaiserin war gerade wieder und zum letzten Mal schwanger, machte
         ihr Gatte häufige parties de plaisir aufs Land, worzu vornehmlich die junge Fürstin von Auersperg Anlaß gegeben, als für welche der
               Kaiser bereits seit dem letztern Fasching eine besondere Neigung bezeiget, die mann
               sogar pour une inclination marquée auslegen wollen, notierte Khevenhüller und deutete damit an, dass man diese Bevorzugung als demonstrative
         Auszeichnung der Fürstin, ja als Erhebung in den informellen Rang einer Favoritin
         ansah.[128] Khevenhüller selbst schloss sich diesem Gerücht zwar nicht an, bemerkte aber mit
         wachsender Missbilligung, dass sich der Kaiser bei seinen Jagdausflügen immer wieder
         von der Auersperg begleiten ließ und den Klatsch damit weiter nährte.[129] Zwar wurden bei diesen und ähnlichen Gelegenheiten die Paare meist ausgelost, aber
         es war ein offenes Geheimnis, dass man die Auslosung manipulieren konnte; Maria Theresia
         selbst tat das auch.[130] Die Hofgesellschaft jedenfalls vertrieb sich ihre viele freie Zeit gern damit, die
         Schlittenfahrten, Spielpartien und Theaterbesuche des Kaisers mit seiner dreißig Jahre
         jüngeren Favoritin genau zu beobachten und zu kommentieren. Maria Theresia selbst
         behauptete gegenüber ihrer Tochter Marie Christine, die sie offenbar darauf angesprochen
         hatte, dass es mit der Auersperg gar nichts weiter auf sich habe: Eure Einbildung ist falsch, nicht nur, dass mich die schöne Fürstin nicht ärgert,
               sie ist auch so angenehm und nett wie lange nicht. Man sieht und unterhält sich ausschließlich
               bei Tisch.[131] Jedenfalls war die Fürstin Auersperg knapp zehn Jahre lang, bis zu Franz Stephans
         Tod 1765, seine enge Vertraute und bevorzugte Begleitung.[132]
      

      Folgt man den Memoiren des Fürsten Charles-Joseph de Ligne,[133] so war Franz Stephan nicht der einzige Liebhaber der schönen Auersperg. Der geistreiche
         und charmante Fürst de Ligne (1735–1814) verkörperte in geradezu perfekter Weise den
         Typus des aristokratischen Libertin, Kriegshelden und Rokoko-Kavaliers. Sowohl bei
         Maria Theresia als auch bei Franz Stephan stand er in hoher Gunst. Als ältester Spross
         eines Fürstenhauses, dessen Lehnsbesitz zwischen Frankreich und dem Reich gelegen
         war, pendelte er zwischen den Höfen von Versailles, Wien und Berlin zwanglos hin und
         her, häufte immense Schulden an, kämpfte in mehreren Kriegen ruhmreich auf kaiserlicher
         Seite und verfasste nebenbei Hunderte literarischer Fragmente, Komödien, Phantasien,
         Reflexionen und ‹Contes immoraux›, ‹Unmoralische Erzählungen›. Sein Vater hatte ihn
         finanziell knapp gehalten, aber schon mit sechzehn Jahren am Wiener Hof eingeführt
         und ihm dort sofort die Kämmererwürde verschafft, ihn dann in seinem Regiment untergebracht
         und als Zwanzigjährigen, 1755, vorteilhaft mit einer Liechtenstein verheiratet. Der
         junge Fürst war ein versierter Kenner der erotischen Szene und unterhielt die üblichen
         galanten Beziehungen, ohne sich aber übermäßig damit zu brüsten.[134] In seinen Memoiren behauptete er, eine Zeitlang mit dem Kaiser dieselbe Mätresse
         geteilt zu haben, nämlich eben die schöne Princesse Auersperg. Die folgende Anekdote
         vermittelt einen Eindruck von der Nonchalance, mit der er solche Affären behandelte.
         Zu der Zeit, als ich mir die Reize der schönsten Frau der Welt, der größten Dame in
               Wien mit dem damaligen Kaiser teilte, dem guten, ausgezeichneten, zuverlässigen, liebenswürdigen,
               ebenso wie schönen, heiteren, ehrenhaften Franz I., ging die Kaiserin manchmal ins
               Theater. Dann wagte der Kaiser nicht seine Loge zu verlassen. Eines Tages, als er
               sah, dass sie offensichtlich abgelenkt war, schlich er sich in die Loge, in die auch
               ich damals immer kam. Seine Mätresse und ich wurden durch sein Erscheinen aufgeschreckt.
               Aber wir wussten ja, dass er uns beide liebte. Er fragte mich, wie das kleine Stück
               heiße, das da gespielt wurde. Es war ‹Crispin, der Nebenbuhler seines Herrn›. Ich
               wusste nicht, wie ich ihm das sagen sollte. Er bestand darauf. Ich antwortete, stotternd
               halb vor Peinlichkeit, halb vor Lachen […]. Dann flüchtete ich so schnell wie möglich
               und überließ es der glänzenden Phantasie meiner überaus schönen und charmanten Dame,
               eine Geschichte zu erfinden, mit der sie ihrem gekrönten Liebhaber unsere Verlegenheit
               und meinen hastigen Aufbruch erklären konnte.[135] Die Fiktion auf der Bühne spiegelte unverhofft die Wirklichkeit in der Loge, so
         dass das Komödienmotiv die Realität zu entlarven drohte. Ob sich das Ganze wirklich
         so abgespielt hat, muss dahingestellt bleiben; fest steht zumindest, dass diese Komödie
         1756 tatsächlich bei Hof gespielt wurde.[136]
      

      Es gibt andere Hinweise darauf, dass Franz Stephan Affären hatte, die indessen nicht
         zum Gegenstand des Hofklatsches wurden und auch Maria Theresia womöglich zeitlebens
         verborgen blieben. So interessierte sich der Kaiser auffallend intensiv für das Schicksal
         eines jungen Mannes namens Franz d’Arbogars aus Florenz, was kaum anders zu erklären
         ist als damit, dass es sich um seinen natürlichen Sohn handelte.[137] Der Junge besuchte seit 1748 das Gymnasium im Stift Kremsmünster, brach aber 1754
         den Schulbesuch ab, um zum Militär zu gehen. Der Kaiser korrespondierte über den Fall
         mehrfach mit der toskanischen Regierung und befahl ihr, sich sorgfältiger um die Erziehung
         des jungen Mannes zu kümmern. Das war vergebens; der Junge wurde Fähnrich, geriet
         in der Schlacht bei Leuthen in preußische Kriegsgefangenschaft und starb 1758 auf
         der Festung Glogau. Eine Anna Franziska d’Arbogars in Florenz, vermutlich seine Mutter,
         erhielt von Franz Stephan eine lebenslange jährliche Rente von 100 Gulden.
      

      Eine Beziehung von ganz anderem Charakter unterhielt Franz Stephan zu einer Frau seines
         eigenen Standes, nämlich Béatrice de Ligneville, der Tochter des Herzogs von Mignano
         und Witwe des Lothringers Leopold-Marc de Ligneville. Sie lebte seit dem frühen Tod
         ihres Mannes 1734 auf einem Gut ihrer Familie bei Neapel und unterhielt intensiven
         Briefkontakt mit der lothringischen Herzogsfamilie in Nancy. Den Zeitgenossen blieb
         ihr langjähriges, freundschaftlich-intimes Verhältnis zu Franz Stephan, das sich im
         Wesentlichen schriftlich abspielte, offenbar völlig verborgen. Es wurde erst viel
         später offenbar, als man verstreute Fragmente dieses Briefwechsels entdeckte.[138] Die Freundschaft ging vermutlich auf Franz Stephans Aufenthalt in Lunéville zwischen
         1729 und 1731 zurück. In der Korrespondenz ist von einem Wiedersehen 1739 in der Toskana
         die Rede. Die wenigen überlieferten Fragmente lassen erkennen, dass Franz Stephan
         den Briefkontakt über Jahre hinweg aufrechterhielt und immer wieder vergebens hoffte,
         Béatrice de Ligneville wiederzusehen. Noch 1758 plante sie eine Reise nach Wien, die
         aber offenbar nicht zustande kam, obwohl er sie inständig dazu einlud.[139] Deutlich wird in den Briefen auch, welchen Aufwand an Geheimhaltung die Korrespondenz
         erforderte. Man konnte sie nicht einfach mit dem Postboten schicken, denn die Post
         wurde überwacht, sondern musste sich enger Vertrauter als persönlicher Kuriere bedienen.
         Auch wurden die Briefe nicht immer unterzeichnet; die Briefpartner verließen sich
         darauf, einander an der Handschrift zu erkennen. Wie leidenschaftlich diese Beziehung
         auch immer gewesen sein mag, Franz Stephan war jedenfalls daran gelegen, sie unter
         allen Umständen vor seiner Frau geheim zu halten. Das war schwierig, aber offenbar
         nicht unmöglich.
      

      Tatsächliche Affären waren das eine und in gewisser Hinsicht das geringere Problem;
         die Gerüchte darüber waren mindestens genauso gravierend, und zwar unabhängig von
         ihrem Wahrheitsgehalt. Wie Maria Theresia damit umging, zeigt eine andere signifikante
         Geschichte. Im Jahr 1768, als Franz Stephan bereits drei Jahre tot war, trat in Bordeaux
         ein Fräulein Juliane von Schönbad, Schönau oder Schönbaden auf (die Namensangaben
         wechseln), die sich als natürliche Tochter des verstorbenen Kaisers und einer Dame höchsten Standes – dame de première distinction – ausgab.[140] In Frankreich lebte sie auf großem Fuß und machte hohe Schulden. Dann beging sie
         allerdings den Fehler, zwei Briefe zu fingieren, die angeblich aus der Feder Josephs II.
         stammten und ihre hochgeborene Identität bezeugen sollten. Einen davon schickte sie
         an Karl von Cobenzl, den kaiserlichen Gesandten in Brüssel, den anderen an Karl III.,
         König von Spanien. Der König war skeptisch und ließ bei Joseph nachfragen, was es
         mit dem Brief auf sich habe. So flog der Betrug auf. Maria Theresia erfuhr davon[141] und beauftragte Karl von Lothringen, seit 1741 Gouverneur der Habsburgischen Niederlande,
         das Fräulein mit der allergrößten Diskretion nach Brüssel bringen zu lassen und der
         Sache auf den Grund zu gehen. Man solle ihr Gnade versprechen, wenn sie ehrlich sage,
         wer ihre Eltern seien. Der Brüsseler Ratspräsident Neny, dessen Bruder Corneille Neny
         in Wien Maria Theresias geheimer Kabinettssekretär war, sollte die Untersuchung leiten
         und auch den Gesandten Cobenzl hinzuziehen. Im Sommer 1769 traf das Mädchen in Brüssel
         ein; man inhaftierte sie in der Festung Monterey und unterzog sie langwierigen Verhören.
         Dabei räumte sie zwar die Fälschung der Briefe ein, beharrte aber darauf, dass ihre
         Mutter, die sie selbst nicht kenne, die adelige Mätresse einer sehr hohen Standesperson
         gewesen sein müsse. Dass es sich dabei um Franz Stephan handelte, sei ihr durch ein
         Porträt klar geworden, das ein mysteriöser Besucher ihr geschenkt habe. Neny war misstrauisch,
         während Cobenzl dazu neigte, ihr zu glauben.
      

      Zwei Monate dauerten die Verhöre; die Aussagen blieben obskur. Die Geschichte hatte
         sich in Brüssel so wenig geheim halten lassen, dass sogar bereits bei einer Abendgesellschaft
         des päpstlichen Nuntius darüber gesprochen worden war. Die Herzogin von Arenberg und
         einige andere Damen von Stand waren dermaßen neugierig, dass sie sich sogar verkleidet
         in die Festung einzuschmuggeln versucht hatten, um einen Blick auf die geheimnisvolle
         Fremde zu erhaschen. Das Andenken des Kaisers drohte vor aller Welt kompromittiert
         zu werden. Die Beteiligten waren uneins, wie damit umzugehen sei. Das Mädchen hatte
         sich zweifellos des Betrugs strafbar gemacht. Sollte man sie nun in einem entlegenen
         Teil der Erbländer in ein Kloster einsperren oder unauffällig wieder nach Frankreich
         zurückschicken? Sollte man den Klatsch mit Schweigen übergehen oder bei Strafe verbieten?
         Cobenzl glaubte noch immer den Aussagen der Unbekannten; schließlich habe sie mit
         großer Natürlichkeit, ingenuité, gesprochen. Vielleicht wusste er auch mehr über die Sache; manche hatten ihn im
         Verdacht, selbst der geheimnisvolle Vater zu sein. Jedenfalls hielt er es für wahrscheinlich,
         dass sie tatsächlich vornehmer Herkunft sei. Die Kaiserin könne sie daher weder der
         öffentlichen Strafjustiz überantworten noch einfach freilassen und nach Frankreich
         zurückschicken, sondern müsse sie in ein möglichst entlegenes Kloster einsperren.
         Neny hielt dagegen, wenn das publik werde, müsse es jedermann als unfreiwillige Bestätigung
         des Gerüchts verstehen. Er plädierte stattdessen dafür, Gleichgültigkeit zur Schau
         zu stellen und die Gefangene mit Hilfe der französischen Beamten nach Bordeaux zurückzuschicken;
         das errege am wenigsten Aufsehen.
      

      Auch Kaunitz war ins Vertrauen gezogen worden; über ihn ließ Maria Theresia den Brüsselern
         vermitteln, wie sie vorzugehen wünschte. Kaunitz teilte Cobenzl klipp und klar mit,
         die wahre Herkunft des Mädchens interessiere nicht, es gehe allein darum, wie die
         Ehre des Erzhauses am besten gewahrt werden könne. Er befahl Neny, alle Dokumente
         des Falles so schnell wie möglich nach Wien zu schicken, damit in Brüssel keine Spur
         davon zurückbleibe (was nicht gelungen ist, denn in dem Brüsseler Nachlass Nenys hat
         sich das Material bis heute erhalten). Maria Theresia entschied sich dafür, die Unbekannte
         zur Grenze bringen und dort unter französischer Bewachung unauffällig bis nach Bordeaux
         geleiten zu lassen. Kaunitz trug diesen Wunsch dem französischen Minister Choiseul
         vor, der kühl bemerkte, eine solche Begleitung sei nicht nötig, denn in Frankreich
         liege ja nichts gegen das ehrbare Mädchen vor. Dass er die Betrügerin als ehrbar,
         honnête, bezeichnete, empörte Maria Theresia, denn mit dieser unverschämten Unterstellung, insinuation perfide, gab Choiseul ja zu verstehen, dass er ihren Aussagen im Verhör glaubte. Im Januar
         1770 befahl die Kaiserin schließlich, man solle das Mädchen mit 100 Gulden an der
         Grenze zu Holland oder Frankreich freilassen und ihr mit lebenslanger Haft drohen,
         falls sie jemals wieder habsburgisches Territorium betrete. In Holland verlieren sich
         ihre Spuren.[142] Das Gerücht blieb allerdings eine ganze Weile virulent. Noch anderthalb Jahrzehnte
         später, 1785, erschien in Wien eine anonyme Enthüllungsschrift mit dem Titel ‹Die
         Unbekannte. Eine wahre Geschichte›, die auf der Kenntnis der Verhörakten beruhte.
      

      Die Episode ist signifikant für Politik und Moral im Ancien Régime. Die Virulenz solcher
         Affären beruhte ja darauf, dass die Existenz von Bastarden jederzeit für möglich gehalten
         wurde. Solange galante Affären einerseits als selbstverständlich galten, andererseits
         aber geheim gehalten wurden, war nichts sicher, aber alles möglich. Zugleich war die
         Zeugung von Nachkommen eine in höchstem Maß politische Angelegenheit. Natürliche Söhne
         und Töchter konnten womöglich Erbansprüche erheben. Abenteurer von selbstbewusstem
         und weltgewandtem Auftreten wie das Fräulein von Schönbaden machten sich das zunutze,
         um Schweigegeld oder hohe Protektion zu erpressen. In einer solchen Situation kam
         alles auf die richtige Einschätzung der Lage, das richtige Skandalmanagement an. Die
         Wahrheit war irrelevant, wesentlich war die Kommunikation darüber. Kaunitz hatte das
         erkannt, Cobenzl nicht.
      

      Wie ging Maria Theresia mit Gefahren dieser Art um? Grundsätzlich verachtete sie jede
         Art von Klatsch und schärfte ihren Kindern immer wieder ein, selbst niemals Gerede
         zu verbreiten noch auf das Gerede anderer zu achten.[143] Zudem vertrat sie den Standpunkt, sich gegenüber Personen, die ihr nahestanden,
         kein Misstrauen zu gestatten, selbst auf die Gefahr hin, dass ihr Vertrauen nicht
         belohnt würde. Ihrem Sohn Ferdinand schrieb sie einmal, sie lasse sich im Zweifelsfall
         lieber täuschen, als den Menschen von vornherein mit Misstrauen zu begegnen.[144] Es gehörte zu ihrem souveränen herrscherlichen Habitus, sich von Indiskretion, Intrigen
         und Gerüchten in keiner Weise berühren zu lassen. Doch das war nur die eine Seite
         der Medaille. Einerseits musste sie als Herrscherin über jede Art von Gerede vollkommen
         erhaben erscheinen; andererseits musste gerade sie aber genauestens informiert sein.
         Maria Theresia wollte in fast obsessiver Weise alles wissen.[145] Dieser Normenkonflikt erforderte eine sorgfältig austarierte Doppelstrategie; vor
         allem bedurfte es einer wohlorganisierten Geheimkommunikation. Maria Theresia war
         auf absolut vertrauenswürdige und verschwiegene Zuträger angewiesen, die sie über
         alles auf dem Laufenden hielten, die Gefährlichkeit von Gerüchten einschätzen und
         ihnen im Notfall auch entgegenwirken konnten, während sie selbst sich den Anschein
         souveräner Desinteressiertheit geben konnte. Kaunitz war ein solcher Vertrauter, Kabinettssekretäre
         wie Ignaz Koch und Corneille Neny ebenfalls.
      

      Auch wenn es um eheliche Untreue ging, scheint Maria Theresia eine solche Doppelstrategie
         verfolgt zu haben. Jedenfalls war sie bestrebt, die einschlägigen Gerüchte nach außen
         zu ignorieren und um keinen Preis eifersüchtig zu erscheinen, womit sie aber offenbar
         nicht sehr erfolgreich war. Auch ihren Töchtern legte sie, wenn sie heirateten, eindringlich
         ans Herz, ihren Gatten alle Freiheit zuzugestehen und sie keinerlei Misstrauen spüren
         zu lassen. Gegenüber ihrer Lieblingstochter Marie Christine, mit der sie sich in vielerlei
         Hinsicht identifizierte, wurde sie am deutlichsten: Hütet Euch vor Eifersucht bei Eurem Mann, das würde ihn von Euch entfernen. Nicht
               einmal scherzen sollt Ihr über diesen Punkt; vom Scherzen gelangt man leicht zu Vorwürfen,
               ein bitterer Ton mischt sich hinein, die gegenseitige Achtung und Anziehung leidet
               darunter, und plötzlich spürt man das Gift der Abneigung. Je mehr Vertrauen ihr Eurem
               Gemahl entgegenbringt, je weniger Zwang Ihr ihm auferlegt, umso mehr werdet Ihr seiner
               Liebe und Treue sicher sein.[146] Und an Mercy-Argenteau, den Aufpasser, den sie ihrer Tochter Marie Antoinette in
         Paris zur Seite gestellt hatte, schrieb sie einmal: Wenn man nur wüßte, wer diese infamen Windbeutel sind, die den König [Ludwig XVI.
               von Frankreich] in galante Abenteuer treiben wollen – es wäre nur zu berechtigt, sie
               aufs strengste zu bestrafen. Andererseits kann ich nicht wünschen, daß meine Tochter
               mit hineingezogen und vor dem König und der Öffentlichkeit gar bloßgestellt würde.
               Nach meinen Grundsätzen hat die Frau nichts anderes zu tun, als die Verirrungen ihres
               Ehemannes mit Geduld hinzunehmen, und sie besitzt nicht das Recht, sie ihm zu verübeln.[147] Es entsprach also nicht Maria Theresias Vorstellung von einer guten Ehefrau, Eifersucht
         zu zeigen; vor allem aber war es unvereinbar mit ihrem Selbstbild als Herrscherin,
         sich eine derartige Schwäche anmerken und die Öffentlichkeit so erst darauf aufmerksam
         werden zu lassen. Wenn es also offenbar in diesem Punkt nie zu einem offenen Eklat
         zwischen ihr und ihrem Gatten kam (oder zumindest nie jemand etwas davon mitbekam),
         dann nicht unbedingt deshalb, weil es keine Affären gegeben hätte, sondern wahrscheinlich
         deshalb, weil sie sich eine standesgemäße Haltung souveränen Übersehens und Verzeihens
         auferlegt hatte, so dass ihre innersten Empfindungen in solch einer Situation der
         Außenwelt auf jeden Fall verborgen blieben.
      

      
         Disziplinierung der Untertanen
         

      

      Mit den Untertanen wurde in puncto sexti indessen ganz anders umgegangen. Sie traf die ganze Strenge des landesmütterlichen
         Keuschheitsregimes. Was Maria Theresia bei ihrem eigenen Gatten gezwungenermaßen tolerieren
         mochte und was sie bei den adeligen Kavalieren trotz aller Sanktionsdrohungen nicht
         verhindern konnte, das wurde bei den Untertanen mit desto größerer Unnachsichtigkeit
         verfolgt.
      

      Die obrigkeitliche Kontrolle von Ehe und Sexualität war an sich zwar wesentlich älter
         als Maria Theresias «Keuschheitskommission»; sie war aber herkömmlicherweise Sache
         der Kirche. Denn die Ehe – als Sakrament – fiel seit dem hohen Mittelalter in die
         Zuständigkeit des Kirchenrechts und unterlag der geistlichen Gerichtsbarkeit. Deshalb
         war es neu und ungewöhnlich, dass Maria Theresia die Aufsicht über die sexuellen Sitten
         zu einem Gegenstand der Policey machte. Dieser Begriff bezeichnete damals nicht etwa wie das moderne Wort ‹Polizei›
         ein staatliches Organ zur Verbrechensbekämpfung, sondern die gesamte innere Ordnung
         des Gemeinwesens selbst. Seit dem späten Mittelalter hatten sich die Policeysachen unaufhörlich vermehrt. Immer mehr Gegenstände wurden von den Obrigkeiten im Sinne
         einer wohl eingerichteten Policey geregelt: Maße, Gewichte und Lebensmittel wurden kontrolliert, Vorkauf und Wucher
         verboten, Feuerschutz und Straßenreinigung sichergestellt, Hebammen und Arzneihandel
         beaufsichtigt, unverschuldet Arme und Invaliden unterstützt, fahrendes Volk und fremde
         Bettler ferngehalten, ausgelassenes Bauernvolk diszipliniert und so fort. Eine klassische Aufgabe des Policeywesens war auch, darauf
         zu achten, dass die Sonn- und Feiertage geheiligt wurden und Gotteslästerung, Glücksspiel
         und Sauferei nicht überhandnahmen, denn eine christliche Obrigkeit hatte zu verhüten,
         dass Gott das ganze Land für die Vergehen einzelner Untertanen mit kollektiven Strafen
         überzog. Wichtig war auch dafür zu sorgen, dass im Aufwand – bei Taufen, Hochzeiten
         und Begräbnissen – sich jeder in den standesgemäßen Grenzen bewegte, damit die gottgefällige
         Ordnung nicht unleserlich wurde. Die Policeyordnungen, die all das regelten, waren
         über die Jahrhunderte immer länger und differenzierter geworden, um mit der wachsenden
         gesellschaftlichen Dynamik Schritt zu halten. Das heißt allerdings nicht, dass sie
         auch effizienter geworden wären. Im 18. Jahrhundert begannen die Obrigkeiten zunehmend
         an dem Sinn mancher Policeygesetze zu zweifeln. Sie sahen zum Beispiel ein, dass es
         nicht nur aussichtslos, sondern auch unzweckmäßig war, den Luxuskonsum der Untertanen
         zu begrenzen und die Standesschranken penibel aufrechtzuerhalten.
      

      Das galt auch für Maria Theresia. Doch während sie die Luxusverbote, wenn auch zögernd,
         reduzierte, führte sie andererseits neue Policeyaufgaben ein. Dazu gehörte die verschärfte
         Kontrolle der Untertanen im Hinblick erstens auf obrigkeitskritische Reden und zweitens
         auf Verstöße gegen die Keuschheit. Schon der policeywissenschaftliche Vordenker Johann
         Heinrich Gottlob Justi hatte, als er 1749 seine Stelle im Wiener Theresianum antrat,
         die Kaiserin in einem Gutachten darauf hingewiesen, dass die Aufsicht auf die Sitten und einreißenden Laster eine wesentliche Policeyaufgabe sei. Sein großangelegtes Programm, das nichts Geringeres
         als die Glückseligkeit des Staates zum Ziel hatte, verlangte, dass a) alle Tugenden überhaupt befördert […], und b) alle Laster hingegen bestrafet werden,
               vornehmlich diejenigen, welche die Ehrbarkeit verletzen und öffentliches Ärgerniß
               geben.[148] Ganz in diesem Sinne nahm sich Haugwitz’ neu etabliertes Direktorium der Aufgabe
         an, eine verbesserte Policeyordnung für die Erbländer zu erarbeiten.[149] Für die Durchführung der Policeygesetze waren überall die neuen Länderkammern zuständig,
         in Niederösterreich und der Hauptstadt Wien aber die schon erwähnte neue Policeyhofkommission.
         1751 wurden in Niederösterreich nicht weniger als 23 lokale Policeykommissariate eingerichtet
         und dieser Hofkommission unterstellt.[150] Wenig später erweiterte das Direktorium die Agenda der Policeykommission um einen
         wesentlichen Punkt, nämlich genaue obsicht-tragung, um alle offentliche ärgernussen zu erfahen und selbe abzustellen.[151] Der Kommission sollten mehrere amtspersonen und wach[en] zuarbeiten und aktive Nachforschungen anstellen. Zu diesem heiklen Amt sollten aber
         nur vertraute richter oder sonst verlässliche leute gebrauchet werden, damit niemand ohne hinreichenden Grund verdächtigt würde. Überhaupt sollte mit aller
         Behutsamkeit und Verschwiegenheit vorgegangen und jedes Aufsehen vermieden werden.
         Solange ein Sittenverstoß noch nicht öffentlich geworden war, sollten die Amtleute
         ihn auch nur sehr diskret bestrafen; mit aller Schärfe aber sollten sie vorgehen,
         wenn es sich um ein öffentliches Ärgernis handelte. Die Kaiserin selbst wollte regelmäßig
         alles erfahren, was die Nachforschungen zutage förderten; die Polizeihofkommission
         musste ihr wochentliche Vortrags- wie auch Currentprotocolla vorlegen.
      

      In den einzelnen Erbländern war das Policeywesen Sache der neu eingerichteten Repräsentationen
         und Kammern. Maria Theresia bestimmte 1750, dass die Kontrollaufgaben dort von einem
         besonderen Policeyaufseher übernommen werden sollten. Nicht eben gelehrte, aber geschickte und wachsame Männer galt es dafür auszuwählen, die regelmäßig vor allem die Schenck- Caffee- und Spielhäuser besuchen und dort die Augen offen halten sollten.[152] Um ihr Interesse an der Aufdeckung von Sittenverstößen zu steigern, sollte ihnen
         kein reguläres Gehalt gezahlt, sondern ein Drittel bis die Hälfte der verhängten Bußgelder
         in Aussicht gestellt werden. Jeder Policeyaufseher sollte schwören, das Amt unparteilich
         und unbeeinflusst von Freund- oder Feindschaft auszuüben. In den Lokalbehörden der
         Erbländer stieß diese neue Sittenaufsicht auf große Zustimmung, aber auch auf Schwierigkeiten.
         So reagierte beispielsweise die steirische Landesrepräsentation in Graz auf die Vorgaben
         aus der Wiener Zentrale mit großem Engagement und vielen eigenen Ideen.[153] Sie fand einen Policeyaufseher viel zu wenig und schlug stattdessen eine eigene dreiköpfige Policeykommission
         eigens für die Steiermark vor. Zudem entwarfen die Lokalbeamten ihrerseits eine umfangreiche
         Agenda mit 26 Punkten. Darunter waren klassische Policeymaterien wie die Aufsicht
         über Komödien, Gaukler, Tänzer und fahrendes Volk, das Einschreiten gegen verbotene Spiele, Nachtschwärmereien, Tumulte, Aufläufe und Zusammenrottungen. Ein besonderes Augenmerk aber sollte auf verdächtige Häuser und Zusammenkunften zweyerley Geschlechts Persohnen gerichtet werden.[154] Für die Kommission wurden drei Männer benannt: zwei bürgerliche Beamte und dazu
         ein Graf Auersperg. Als hohe Standesperson war er mit Bedacht ausgewählt worden, theils zu mehreren Ansehen und einer desto nachdrücklicheren Operation, theils damit
               in denen Zusammenkünfften des Adels jemand das Nöthige dißfals wahrnehme.[155] Die Beamten gingen also zu Recht davon aus, dass auch der Adel nicht von der Sittenaufsicht
         verschont bleiben sollte, fanden aber, dass diese Kontrolle, wenn überhaupt, dann
         nur von einem Standesgenossen vorgenommen werden könne, gemäß dem alten Grundsatz,
         dass jeder nur von seinesgleichen gerichtet werden sollte. Maria Theresia folgte dem
         Vorschlag einer besonderen Policeykommission für die Steiermark zwar nicht, erlaubte
         aber, dass mehrere Policeyaufseher eingesetzt wurden. Ihr Titel wurde zu Policey-Commissarius aufgewertet und ihre Zahl später durch Unterkommissäre noch deutlich vermehrt.[156] Es ist anzunehmen, dass sie keine geheimen Spitzel waren, sondern ihre Tätigkeit
         der Bevölkerung bekannt war.[157]
      

      Allerdings war dieser Dienst äußerst unbeliebt. Nicht alle, die die städtischen Magistrate
         für die Aufgabe vorschlugen, wollten sich als Denunzianten gebrauchen lassen. Ehrenwerte
         Bürger fürchteten um ihren eigenen Ruf, wenn sie sich nebenamtlich an übel beleumdeten
         Orten herumtrieben. So war es etwa im Falle des pensionierten innerösterreichischen
         Regierungs-Konzipisten und Pupillar-Kommissars Dr. Ludwig Piccardi, nebenbei Verfasser eines Traktats über ‹Das Allerheiligste Hertz
         Mariae›. Er beschwerte sich schriftlich: Die sinistren Stätten, die er überwachen
         solle, habe er niemahlens frequentiret und wolle das auch in Zukunft nicht tun. Sein Amt als Rektor der Bruderschaft Mariae
         Reinigung, der auch die Allerhöchsten Majestäten einschließlich der Kaiserin selbst
         angehörten, verbiete es ihm, derlei verdächtige Häusser andern zu einem bösen Beyspill oder wenigstens vermeintlicher
               Ärgernuß zu visitieren.[158] Kurzum: Die Durchführung der Sittenaufsicht erwies sich in der Praxis als schwierig.
         Wenn ehrenwerte Bürger nicht mitmachen wollten und nur solche Leute sich zu Spitzeldiensten
         bereitfanden, die vom Denunziantenlohn angelockt wurden, war an eine untadelige, gerechte
         und unparteiliche Sittenaufsicht, wie sie Maria Theresia im Auge hatte, kaum zu denken.
         Das änderte allerdings nichts an der Rigorosität, mit der gegen Menschen, vor allem
         Frauen, vorgegangen wurde, die der Sittenpolicey wegen ihres habituell unkeuschen
         Lebenswandels aufgefallen waren.
      

      Als Strafe für Sittlichkeitsdelikte drohte der Aufenthalt im Arbeits- oder Zuchthaus[159] oder die Deportation: der sogenannte Wasserschub mit dem Schiff über Donau und Theiß an die äußerste Peripherie des Habsburgerreiches,
         die Grenze zu den Türken, ins Banat nach Temešvar.[160] Für liederliche Weibsbilder wurde die Deportation unter Maria Theresia zum Mittel der Wahl. Sie verfolgte damit
         mehrere Ziele in einem: Das Ärgernis wurde aus den Augen geschafft und die wenigen
         heimischen Zucht- und Arbeitshäuser wurden entlastet. Zugleich sollten die Frauen
         zu nützlichen Arbeitskräften umerzogen werden, zur Kolonisierung des dünn besiedelten
         Banats beitragen und den katholischen Bevölkerungsanteil stärken. Moralische, konfessionspolitische
         und ökonomische Ziele schienen sich so aufs Günstigste verbinden zu lassen. Die Frauen
         sollten in Temešvar an einem bequemen orth untergebracht, sauber gehalten und ordentlich gekleidet werden; auch für ausreichend
         gesunde, frische Luft war zu sorgen. Die Kosten für Unterhalt und Transport sollten
         sie dann durch Manufakturarbeit – Spinnen und Strumpfstricken – selbst erwirtschaften.
      

      Der erste Wasserschub, der ausschließlich Frauen fortschaffte, ist für den Sommer 1744 belegt: neunundvierzig
         Frauen, die meisten ledig, kamen im September in Temešvar an. In den ersten zwei Jahren
         starben zwanzig von ihnen, einer gelang die Flucht. Noch im Dezember desselben Jahres
         erreichte der zweite Schub Temešvar: achtundzwanzig Frauen, von denen dreizehn innerhalb
         eines Jahres starben und fünf die Flucht ergriffen. Die Todesraten zeigen, dass es
         sich mit den gesunden Lebensbedingungen anders verhielt, als Maria Theresia es sich
         vorstellte. Die Banater Provinzregierung war überfordert. Der Regierungspräsident
         Engelshofen klagte nach Wien, es gebe nicht genug Raum für die Frauen; sie lägen in
         größter Unsauberkeit zusammengepfercht und würden vom Ungeziefer fast aufgefressen,
         Seuchen breiteten sich aus, an nützliche Arbeit oder gar Erziehung sei nicht zu denken.
         Bei den späteren Deportationen war die Sterblichkeit zwar nicht mehr ganz so hoch.
         Doch das ganze Projekt erwies sich dennoch als nicht profitable – ganz im Gegenteil, es belastete die Staatskasse erheblich.[161] Doch an dem Ziel der sittlichen Besserung wurde festgehalten; dieser Zweck überwog
         aus Sicht der Kaiserin das wirtschaftliche Kosten-Nutzen-Kalkül. Auch die erhoffte
         abschreckende Wirkung spielte zweifellos eine Rolle. 1753 meldete das halb offizielle
         Wienerische Diarium: Eodem fruhe morgens seynd mehrmalen einige Manns- und Weibs-Personen
               aus dem allhiesigen Zuchthaus schlechten und müßigen Lebenswandels halber zu Wasser
               in das Banat und auch einige nach Temesvar abgeschicket worden.[162]
      

      In der Folgezeit wurden die Deportationen nach Temešvar auf weitere Gruppen ausgedehnt:
         Auch männliche Straftäter, Vagabunden, Zigeuner, Junge und Alte, Menschen aus deutschen, ungarischen und italienischen Erbländern –
         alle, die man aus den Augen haben wollte, wurden zweimal jährlich im Frühjahr und
         im Herbst für den Wasserschub gesammelt, meist zwischen 100 und 200 Personen. Die
         Regierungsbeamten in den Ländern stellten sich offenbar darauf ein, ihre heimischen
         Disziplinierungsprobleme an die Peripherie des Reiches auszulagern.[163] Die Lage in Temešvar besserte das begreiflicherweise nicht. Obwohl Maria Theresia
         den Wasserschub wieder allein auf Frauen zu beschränken suchte, blieb es bei der einmal
         eingeführten Praxis gemischter Deportationen. Die Beamten bemühten sich zunehmend,
         die Deportierten in verschiedene Kategorien einzuteilen und ihre Behandlung entsprechend
         zu differenzieren. Nur eine kleine Zahl von Delinquentinnen sollte vorübergehend oder
         dauernd im Frauengefängnis, dem Weiberstockhaus, arrestiert werden, eine größere Zahl war für das Arbeitshaus vorgesehen. Die meisten
         aber sollten frei im Banat angesiedelt werden und entweder als Dienstmägde arbeiten
         oder heiraten und einen eigenen Hausstand gründen. Bei dieser dritten Gruppe handelte
         es sich vor allem um junge Mädchen und Frauen, die wegen unsittlichen Lebenswandels,
         Ehebruch und Kuppelei festgenommen worden waren. Trotz allerlei Bemühungen um eindeutige
         Kategorisierung wurden die Deportierten tatsächlich höchst unsystematisch behandelt.
         Ob überhaupt, für wie lange und unter welchen Bedingungen sie inhaftiert wurden, folgte
         kaum einem einheitlichen System.[164] Doch die Ansiedlungspolitik scheiterte auf ganzer Linie; die meisten Frauen fanden
         im Banat weder eine Anstellung noch einen Ehemann, sondern kehrten so bald wie möglich
         in ihre Heimatländer zurück. Die Behörden zeigten sich machtlos; um die Frauen an
         der Heimkehr zu hindern, hätten sie sie einsperren oder an der Grenze zu Ungarn einen
         Militärkordon einrichten müssen, hieß es.[165] Die niederösterreichische Regierung und die Banater Provinzverwaltung schoben sich
         gegenseitig die Schuld an den miserablen Verhältnissen zu; es wurden Gutachten verfasst
         und Verbesserungsvorschläge entwickelt, aber wegen der hohen Kosten nicht realisiert.
         Ein Bericht über die Zustände im Arbeitshaus fand das kaiserliche Missfallen. Maria
         Theresia stellte fest, der Einrichtung fehle alles, was nötig und erforderlich sei,
         um ihren Zweck zu erfüllen.[166]
      

      Doch obwohl sämtliche ursprünglich formulierten Ziele offensichtlich total verfehlt
         wurden, hielt Maria Theresia «geradezu kontrafaktisch an der Sinnhaftigkeit des Wasserschubs
         fest».[167] Erst nachdem Joseph, mittlerweile Kaiser und Mitregent seiner Mutter, im Mai 1768
         eine Reise durch Ungarn und das Banat gemacht und die Zustände selbst in Augenschein
         genommen hatte, wendete sich das Blatt. Joseph kehrte nach Wien mit der Einsicht zurück,
         daß der schub in sich eine unnütze, schädliche, ja, meinem gewissen nach, unbillige
               art zu strafen ist, und untermauerte das mit einer langen Reihe kaum abweisbarer Argumente: Die Deportation
         werde willkürlich verhängt, schrecke niemanden ab und bessere niemanden. Die Leute
         fänden im Banat keine Arbeit, sie gingen entweder an Krankheit und Mangel jämmerlich
         zugrunde oder würden erst recht wieder straffällig; junge Mädchen würden mitunter
         sogar von den Raitzen (d.h. Serben) in die Türkei verkauft.[168] Unter dem Eindruck von Josephs leidenschaftlicher Schilderung schloss sich Kaunitz
         im Staatsrat dessen Auffassung an und fand: […] nach erkanter Wahrheit wäre es in der That eine schwere Gewißenssache, wenn dem
               ungerechten und harten Verfahren nicht ohngesäumt und vor beständig abgeholfen würde.[169] Das alles überzeugte Maria Theresia indessen noch nicht. Sie wollte den Schub vorerst
         nur auf zwei Jahre aussetzen, die Exzesse abstellen und erst dann eine endgültige
         Entscheidung treffen. Doch Joseph setzte sich in diesem Fall durch. Im Oktober 1768
         fand der letzte Wasserschub nach Temešvar statt.
      

      Das harte und unbeirrbare Vorgehen der Kaiserin gegen notorisch liederliche Weibspersonen und anderes Gezeuch war das eine. Doch ihre Maßnahmen in Sittlichkeitsfragen lassen sich keineswegs alle
         auf einen Nenner bringen. So erließ sie im Oktober 1755 zwei Verordnungen zugunsten
         von Mädchen, die verführt, geschwängert und dann verlassen worden waren. In diesem
         Fall ging es allerdings weniger um das Wohl der geschwächten Weibspersonen als um die Seelen ihrer ungetauften Kinder. Es galt die Frauen davon abzuhalten,
         dass sie ihre Neugeborenen aus Hilflosigkeit und Angst vor der Schande umbrachten.[170] Maria Theresia reagierte damit auf das so sehr in Schwung gehende grausame Laster des Kindermordes, das zunehmend öffentliche Aufmerksamkeit auf sich zog. Man wollte den Mädchen alle
         Motive zur Verheimlichung ihrer Schwangerschaft nehmen, um die Kinder zu retten. Dazu
         wurde eine Reihe präventiver Maßnahmen angeordnet. Die Obrigkeiten und Gerichte wurden
         angewiesen, schwangere Mädchen allenfalls mild und diskret für ihren Fehltritt zu
         strafen, besser noch nur zu ermahnen, keinesfalls aber Geldbußen gegen sie zu verhängen
         oder gar, wie traditionell üblich, ihre Schande öffentlich auszustellen. Die Hebammen
         sollten uneheliche Schwangerschaften nicht den Behörden anzeigen, sondern den Frauen
         im Geheimen bei der Entbindung zur Seite stehen. Die Justizbehörden sollten dafür
         sorgen, dass die Kindsväter und Angehörigen ihrer Fürsorgepflicht für die Schwangere
         und das Kind nachkamen. Bei völlig Mittellosen sollte die Gemeinde einspringen, um
         Mutter und Kind notdürftig zu unterhalten. Kam es dennoch zu einem Kindsmord, dann
         sollten der Kindsvater sowie Eltern und Verwandte, die zur Verheimlichung der Schwangerschaft
         beigetragen oder bei der Entbindung keine Hilfe geleistet hatten, empfindlich bestraft
         werden. Um zu verhindern, dass die Mädchen aus Furcht vor der Schande in Kleinmüthigkeit verfallen, war die Kaiserin geneigt, so heißt es in der Verordnung, geschwächte Weibspersonen, die von ihren Buhlern durch Eheligung nicht wieder zu Ehren
               gebracht worden, sonsten aber sich ehrlich verhalten, auch ihre Schwangerschaft nicht
               vertuscht zu haben erweisen können, nebst ihrem Kind durch Ertheilung eines Diploms
               wiederum in den Stand der Ehre herzustellen, und zwar ohne die sonst für eine solche formale Ehrlichmachung üblichen Gebühren.[171] Wenn es um die Rettung der Seelen Neugeborener ging, stellte Maria Theresia ihre
         Sittlichkeitspolitik offensichtlich hintan. Zweieinhalb Jahrzehnte später, in den
         1780er Jahren, entspann sich um das Thema Kindsmord eine justizpolitische Grundsatzdebatte.
         Auf die Preisfrage der Kurpfälzer Akademie, mit welchen Mitteln man Kindstötungen
         verhindern könne, gingen rund 400 Zuschriften ein. Das Thema wurde vom Sturm und Drang
         auf die Theaterbühne gebracht – Fausts Gretchen! – und entwickelte sich zu einer Art
         Prüfstein für aufgeklärte und menschenfreundliche Gesetzgeber.[172] Mit ihrer Verordnung aus dem Jahr 1755 war Maria Theresia ihrer Zeit mithin um ein
         Vierteljahrhundert voraus.
      

      
         Geburten
         

      

      Maria Theresia brachte von 1737 bis 1756, vom einundzwanzigsten bis zum vierzigsten
         Lebensjahr, sechzehn Kinder zur Welt, sie war also während der ersten zwanzig Jahre
         ihrer Ehe die meiste Zeit schwanger.[173] Die ersten drei Kinder wurden vor ihrer Thronbesteigung geboren, alle drei waren
         Töchter: Maria Elisabeth am 5. Februar 1737, Maria Anna am 6. Oktober 1738 und Maria
         Carolina am 12. Januar 1740. Zwei von ihnen starben früh: die erste Tochter mit drei
         Jahren, die dritte kurz nach ihrem ersten Geburtstag. Nach Maria Theresias Thronbesteigung,
         zu Beginn des Erbfolgekrieges, am 13. März 1741 wurde der Thronfolger Joseph geboren.
         Ebenfalls während des Krieges kamen die nächsten sechs Kinder zur Welt: am 13. Mai
         1742 Maria Christina, am 13. August 1743 ein Mädchen, das wieder Maria Elisabeth genannt
         wurde, am 1. Februar 1745 der Sohn Karl Joseph, am 26. Februar 1746 Maria Amalia,
         am 5. Mai 1747 Peter Leopold und am 17. September 1748, kurz vor dem Aachener Friedensschluss,
         ein kleines Mädchen, wieder Maria Carolina genannt, das während der Geburt starb.
         Fünf Kinder wurden in der darauffolgenden Friedensphase geboren: Johanna Gabriele
         am 4. Februar 1750, Maria Josepha am 11. März 1751, die dritte Maria Carolina am 13. August
         1752, Ferdinand am 1. Juni 1754 und Maria Antonia (oder Marie Antoinette) am 2. November
         1755, einen Tag nach dem Erdbeben von Lissabon. Das letzte Kind, Maximilian Franz,
         kam am 8. Dezember 1756 zur Welt, als gerade wieder ein Krieg ausgebrochen war, der
         noch sechs Jahre dauern sollte. Maria Theresia erlebte in den folgenden Jahren, dass
         noch drei ihrer Kinder starben, bevor sie erwachsen werden konnten: Karl Joseph 1761
         im Alter von sechzehn, Johanna Gabriele 1762 im Alter von zwölf und Maria Josepha
         1767 ebenfalls mit sechzehn Jahren. Alle anderen, zehn Kinder von sechzehn, überlebten
         ihre Mutter. Das war angesichts der damaligen Kindersterblichkeit – in allen Ständen –
         eine überdurchschnittlich hohe Zahl. So viele Schwangerschaften waren hingegen nicht
         allzu ungewöhnlich. Ihre Tochter Maria Carolina beispielsweise, die spätere Königin
         von Neapel, bekam achtzehn Kinder, von denen nur vier die Mutter überlebten.
      

      Der Körper der Herrscherin war ein öffentlicher Körper. Das galt für die Zeit der
         Schwangerschaft in besonderem Maße; von ihrer Fruchtbarkeit hingen ja Glück und Fortbestand
         des Hauses und der ganzen Monarchie ab. Dass die Königin schwanger war, wurde deshalb
         als freudiges Ereignis der Öffentlichkeit mitgeteilt. Das geschah zunächst indirekt
         dadurch, dass sie etwa zu Beginn des vierten Monats beim nächstmöglichen feierlichen
         Anlass in einer prunkvollen seidenbespannten Sänfte zur Kirche getragen wurde. Das
         hatte weniger einen praktischen als einen symbolisch-rituellen Sinn: Die Königin veränderte
         ihren öffentlichen Status, sie war nun offiziell gesegneten Leibes. Sie trug die eigene Fruchtbarkeit zur Schau und verkörperte damit zugleich das Gedeihen
         der Dynastie. Die Sänfte war ein öffentliches Signal, das das Wienerische Diarium
         aufnahm und aller Welt zur Kenntnis brachte. Die öffentliche Declarierung einer fürstlichen Schwangerschaft war allgemein üblich: So bald die Hoch-Fürstlichen Gemahlinnen ihre Schwangerschaft antreten, wird es allenthalben
               public gemacht, und gemeldet, wie sie von Monath zu Monath in ihrer Schwangerschafft
               avanciren […]. Es wird dieses an andere Höfe gemeldet, da sie denn hernach so wohl
               von fremden als auch von ihren Unterthanen, insonderheit von den Reichs- und Land-Ständen,
               durch ihre Deputirte die Gratulationen dieserwegen erhalten.[174] Dass Maria Theresia zu Beginn des Jahres 1743 ihre fünfte Schwangerschaft noch eine
         Weile länger als üblich verheimlicht hatte, um alles Gerede über ihren Auftritt bei
         dem spektakulären Damenkarussell zu vermeiden, wurde damals allseits übel vermerkt.[175]
      

      Ob eine Frau schwanger war oder nicht, ließ sich allerdings nicht so leicht erkennen.
         Erst wenn sie Kindesbewegungen spürte, also um den vierten oder fünften Monat herum,
         ging sie davon aus, wirklich schwanger zu sein. Das Ausbleiben der Menstruation allein
         galt noch nicht als eindeutiges Zeichen. Es konnte nach Auffassung der Gelehrten viele
         Ursachen haben, eine Blutstockung etwa oder auch das Wachstum eines nichtmenschlichen
         Gewächses, das man auch Mondkind oder Mola nannte. Erst mit der Wahrnehmung der Kindesbewegung galt die Frucht als belebtes menschliches Wesen.[176] So schrieb Maria Theresia an ihren Sohn Ferdinand, als dessen Frau in ihrer Schwangerschaft
         die ersten Kindesbewegungen spürte: Ihr seid jetzt Vater eines kleinen lebenden Geschöpfes – père d’une petite créature
               vivante –, das Ihr in vier Monaten sehen werdet. In der Zeit vorher hatte sie stets von der Frucht, la fruit, gesprochen, danach sprach sie von dem Kind, l’enfant.[177]
      

      Die Schwangerschaft wurde im Rahmen der Hofgesellschaft auch dadurch markiert, dass
         man die Königin während dieser Zeit dreimal zur Ader ließ, was das Wiener Diarium
         ebenfalls dem Publikum mitteilte. Dieser Akt hatte sowohl medizinische als auch soziale
         Gründe. Der Aderlass galt der damaligen Medizin als universelles Heilmittel, das der
         gefährlichen Stauung des Blutes abhelfen und Krankheitsstoffe entfernen sollte. Selbst
         eine leichtere Empfängnis scheint man sich davon versprochen zu haben.[178] Gesundheit wurde gemäß der antiken Säftelehre als rechte Mischung, complexio oder temperamentum, der vier Körpersäfte Blut, Schleim, schwarze und gelbe Galle betrachtet. Eine Schwangerschaft
         hatte Konsequenzen für die Säftemischung im Körper. Die Mediziner lehrten, dass das
         Menstruationsblut dazu diene, regelmäßig schädliche Substanzen aus dem Körper auszuscheiden.
         In der Schwangerschaft, so nahm man an, floss dieses Blut nicht mehr ab, sondern nährte
         stattdessen den Fötus, konnte aber damit seine reinigende Funktion nicht mehr erfüllen.[179] Übelkeit und Erbrechen während der ersten Monate wurden als Folgen des überflüssigen
         gestockten Blutes gedeutet, weil die Frucht in der ersten Zeit ihres Wachstums noch nicht viel
         Blut benötige. Daher waren gerade in dieser Zeit regelmäßige Aderlässe als Ersatz
         für die ausbleibende Monatsblutung notwendig, erst recht bei einer Frau von besonders
         sanguinischem, das heißt blutreichem Temperament, wie Maria Theresia es war.[180] Anlässlich eines solchen Aderlasses setzte man, nachdem sie die Herrschaft übernommen
         hatte, meist einen höfischen Galatag an, so wie man es zu Geburtstagen, Namenstagen
         und anderen feierlichen Gelegenheiten auch tat. Dreimal fanden solche Aderlässe bei
         Maria Theresias Schwangerschaften für gewöhnlich statt, zu Beginn, in der Mitte und
         gegen Ende der Zeit.[181] Die Hofgesellschaft versammelte sich in Festkleidung um die Königin bzw. Kaiserin,
         gratulierte ihr zur erfolgreichen Aderlass-Kur und widmete sich allerlei Divertissements.
         Die Hofleute nutzten den freudigen Anlass, um sich der Herrscherin zu empfehlen. Selbst
         wenn Maria Theresia auf die öffentliche Bekanntgabe des Aderlasses verzichtete, fanden
         sich alle, die ein Zutrittsrecht hatten, in Galakleidung bei ihr ein, um zu gratulieren.[182]
      

      Man erwartete von ihr, dass sie sich schonte. Denn für eine schwangere Frau lauerten
         überall Gefahren, vor allem für die Gesundheit des Kindes. So ließ man Maria Theresia
         im Oktober 1740 nicht an das Sterbebett ihres Vaters, damit das Kind, das sie erwartete,
         keinen Schaden nehme.[183] Man war der Auffassung, dass ein furcht- oder schreckenerregender Anblick im wörtlichen
         Sinne Eindruck auf denjenigen mache, der ihm ausgesetzt war, und bei Schwangeren die Leibesfrucht
         schädige. Ein Hofdekret vom 27. August 1773 schärfte erneut die Vorschrift ein, dass
         mit gräslichen Schäden behaftetete Bettler fortzuschaffen seien, weil daraus öfter üble Folgen in Rücksicht auf die mit Leibesfrüchten beladenen Weibspersonen
               und unglückliche Geburten entstehen.[184] Und noch in dem offiziellen Handbuch der Hebammenkunst von 1774 heißt es, dass Frauen
         nach traumatischen Eindrücken Kinder zur Welt brächten, an deren Körper man deutlich die Zeichen ihres tödlichen Zufalles wahrgenommen hat.[185] Die Fenster des Geburtszimmers wurden deshalb üblicherweise mit Tüchern verhängt,
         nicht etwa, damit niemand hineinsehen konnte, sondern umgekehrt; die Schwangere sollte
         nicht hinaussehen, um keinem schädlichen Anblick ausgesetzt zu sein.
      

      Maria Theresia indessen ließ sich nicht leicht beeindrucken. Sie ertrug ihre vielen
         Schwangerschaften und Entbindungen erstaunlich mühelos. Nach der Geburt Josephs soll
         sie gesagt haben, sie wünsche sich schon wieder im sechsten Monat schwanger zu sein.[186] Und Anfang 1745 schrieb sie an ihren Leibarzt: Obgleich ich schon im neunten Monat meiner Schwangerschaft bin, fühle ich mich so
               wohl, wie man es nur verlangen kann.[187] In ihrem Alltagsrhythmus ließ sie sich stets so wenig wie möglich beeinträchtigen.
         Ihre Umgebung machte sich größte Sorgen wegen ihres unbekümmerten Lebenswandels und
         fürchtete Fehlgeburten, les fausses couches. Alle überflüssige Bewegung, vor allem Reiten, Tanzen und schnelles Fahren über holprige
         Straßen, galten als gefährlich. Es wurde immer wieder missfällig kommentiert, dass
         Maria Theresia sich in diesen Dingen keinerlei Beschränkungen auferlegte.[188] Erst nachdem ihre Schwester Marianne 1744 im ersten Kindbett gestorben war und vor
         allem nachdem sie selbst 1748 ein nicht lebensfähiges Kind zur Welt gebracht hatte,
         änderte sich das. Sie hielt nämlich eine kurz vor der Entbindung unternommene Kutschfahrt
         nach Holics für die Ursache dieses Unglücks. Nehmen Sie sich kein Beispiel an mir, denn ich war immer nur zu glücklich bei meinen
               Entbindungen, mehr als ich es verdiente, schrieb sie ihrer Schwester noch kurz vor deren Niederkunft.[189] Ihren eigenen Töchtern und Schwiegertöchtern schärfte sie später geradezu obsessiv
         immer wieder ein, in den ersten Monaten der Schwangerschaft auf keinen Fall zu reiten,
         zu tanzen oder Ausfahrten zu unternehmen; selbst längere Spaziergänge versuchte sie
         ihnen zu verbieten.[190] Sie war dauernd in größter Besorgnis um die Töchter, machte ihnen in jedem Brief
         neue Vorhaltungen und legte überhaupt ein ganz anderes Maß an als bei der eigenen
         Person.
      

      Kein Aufhebens um ihre Schwangerschaften machte sie vor allem, wenn es um ihre Regierungsarbeit
         ging. Körperliche Schwächen machten sie ärgerlich und ungeduldig. Bis kurz vor der
         Niederkunft erteilte sie noch Befehle – am Tag der Entbindung ihres Sohnes Ferdinand
         1754 hatte sie noch mit ihren Ministern morgens in der Konferenz über die aktuellen
         Probleme der auswärtigen Politik beraten – und schon wenige Tage danach kehrte sie
         wieder an den Schreibtisch zurück.[191] Ihre eigene unerhörte Disziplin machte sie zum Maßstab auch bei anderen, und so
         ärgerte sie sich über deren Schlendrian: Mein Kindbett ist aus, sie aber haben lange Vacanzen, schimpfte sie zehn Tage nach einer Entbindung über ihre Beamten.[192] Auch die religiösen Pflichten wurden so wenig wie möglich eingeschränkt. Noch 1754
         ließ sie sich zu Beginn des neunten Monats nicht davon abhalten, am Karfreitag bei
         der Kreuzesanbetung die gewöhnlichen drei Kniefälle zu machen.[193] Nur von den Fastengeboten ließ sie sich befreien und speiste deshalb an den Fastentagen
         allein.[194] Und wenn die Schwangerschaft weit fortgeschritten war, nahm sie nicht mehr an langen
         Prozessionen teil und ließ das eine oder andere Appartement, das Zusammensein mit dem engeren Hofzirkel, ausfallen. Das war aber auch schon alles,
         was sie sich an Schonung gestattete.
      

      Mit der Zeit empfand Maria Theresia ihre Schwangerschaften immer mehr als Beinträchtigung
         ihrer Bewegungsfreiheit, Arbeitskraft und Gemütsverfassung. Ihre große Fruchtbarkeit
         war im Alltag kein reiner Segen. Angesichts der hohen Kindersterblichkeit forderte
         aber die Familienräson, so viele Kinder zu bekommen wie möglich. Allzu leicht konnte
         es passieren, dass alle männlichen Erben vorzeitig starben; diese Erfahrung ihrer
         eigenen Eltern war ja noch allseits in leidvoller Erinnerung. Doch je älter Maria
         Theresia wurde, desto lästiger waren ihr die Schwangerschaften. Sie litt am Reißen; das Gehen und häufige Umkleiden fielen ihr zunehmend schwer.[195] Kurz vor der Entbindung ihres zehnten Kindes fand sie, nun sei es genug. An Antonia
         von Sachsen, der sie sich in diesen Dingen damals gern anvertraute, schrieb sie, wenn der liebe Gott mir die Kinder, die ich habe, erhalten möchte, wäre ich recht
               zufrieden, mit zehn Schluss zu machen; denn ich fühle, daß es mich schwächt und recht
               altern läßt und für alle Kopfarbeit weniger fähig macht.[196] Im Juni des folgenden Jahres, 1749, vertraute sie ihr an, sie fürchte schon wieder
         schwanger zu sein.[197] Wiederum ein Jahr später gab sie ihr Ratschläge für ihre erste Schwangerschaft und
         schickte ihr gegen ihre langueur – Lustlosigkeit und Schwäche – Pillen nach einem Familienrezept, das in ihrem Haus
         immer von der Mutter auf die Tochter weitergegeben wurde. Zu ihrem Bedauern, so fügte
         sie hinzu, sei sie eine langjährige Expertin und selbst auch schon wieder schwanger.[198] Im November 1756, kurz vor der Geburt ihres letzten Kindes Maximilian, vertraute
         sie der Kurprinzessin an, Krieg, Krankheit und die erneute Schwangerschaft drückten
         sie nieder.[199] Und 1761 beglückwünschte sie Antonia von Sachsen dazu, dass diese nicht schwanger war.[200]
      

      Maria Theresia bekam elf Töchter und nur fünf Söhne – ein ungünstiges Zahlenverhältnis.
         Für die Familienräson war die Geburt von Söhnen von größter Bedeutung, denn üblicherweise
         gaben ja nur Söhne Stamm, Rang, Namen und Herrschaft an ihre Nachkommen weiter. Wenn
         das, wie im Falle der Pragmatischen Sanktion, ausnahmsweise anders geregelt wurde,
         dann verstieß es gegen die herrschende soziale Logik und verursachte erhebliche Akzeptanzprobleme,
         wie sie ja selbst leidvoll erfahren hatte. Dass Söhne ein Grund zu viel größerer Freude
         waren als Töchter, verstand sich deshalb von selbst. Bei der Geburt des Thronfolgers
         kannte der Jubel keine Grenzen. Und als im Januar 1745 der zweite Sohn, Karl, geboren
         wurde, konnte Franz Stephan vor Freuden fast nicht reden. Maria Theresia selbst kam kurz nach der Niederkunft aus der Kammer heraus und ob sie zwar ihres bekanten Zustands halber so schwach an Füssen, daß sie kaum stehen
               kann und sich immer tragen lassen muß, gieng sie aus der nemmlichen Emotion von Freuden
               mit verwunderlicher Geschwindigkeit zum Fenster, um solches zu eröffnen und selbsten
               hinunter zu schreien, daß ein Ertzherzog gebohren worden seie.[201] Dagegen notierte Khevenhüller anlässlich der Geburt Maria Carolinas im August 1752,
         die Niederkunft sei zwar sehr glücklich, aber wiederum mit einer Dochter erfolgt. Dummerweise habe ein Kammerdiener den neugierig Wartenden in der Antekammer eine
         doppeldeutige Auskunft gegeben – eine übl ausgedachte Plaisanterie – und dadurch fälschlich ein Jubelgeschrei, als wäre ein Ertzherzog geboren worden, erwecket.[202] Das war zu diesem Zeitpunkt allerdings nicht mehr ganz so schlimm, weil es ja immerhin
         bereits drei Söhne gab. Zu Beginn ihrer Ehe dagegen, als nacheinander drei Töchter
         geboren worden waren, erwartete alle Welt mit größter Ungeduld einen männlichen Thronfolger.
         Man erzählte sich, Maria Theresia habe Zuflucht zum heiligen Joseph genommen und ihn
         um himmlische Fürsprache gebeten. Nachdem ihre Bitte erhört worden war, habe sie sich
         zum Dank für die Unterstützung des Heiligen entschieden, den Sohn Joseph zu nennen
         und nicht, wie es geplant war und der Tradition entsprochen hätte, Karl, nach ihrem
         Vater.[203]
      

      Sie war indessen nicht allein auf Gebete angewiesen, um das Geschlecht eines Kindes
         zu beeinflussen; es gab auch medizinische Rezepte. Die Ratschläge des Fürsten Karl
         Eusebius von Liechtenstein an seinen Sohn geben einen Einblick in das praktische Wissen,
         über das der niederösterreichische Adel in diesen Dingen damals verfügte.[204] Seine Ratschläge beruhten auf den althergebrachten medizinischen Theorien vom Geschlechterunterschied
         und vom Zeugungsvorgang. Im 18. Jahrhundert ging die Medizin von der geistigen und
         körperlichen Unterlegenheit des weiblichen Geschlechts noch selbstverständlich aus.
         Seit Aristoteles und Galen galt die Frau als defekte, unvollkommenere, weniger ausgereifte
         Version des Mannes.[205] Daher nahm man an, dass starker und lebhafter Samen Jungen erzeuge, während schwacher
         Samen entweder zu Missgeburten oder zu Mädchen führe. Karl Eusebius empfahl daher
         seinem Sohn, nicht zu oft ehelich beizuwohnen, weil das den Samen schwach und kraftlos
         mache. Nur nicht zu fleissig und sich Zeit gelassen, hatte aus diesem Grund schon Maria Theresias Vater seinem Schwiegersohn Franz Stephan
         geraten, als er noch hoffte, einen männlichen Enkel zu bekommen.[206] Für günstig hielt man auch die Empfängnis am fünften Tag des Neumonds, wenn der
         Mond noch jung ist, oder kurz nach der monatlichen Reinigung der Frau, weil dann die Gebärmutter noch besonders rein, nicht schon wieder durch
         Blut verunreinigt sei; auch das begünstige die Zeugung eines männlichen Nachkommen.
         Schließlich wurde der Frau geraten, sich nach der ehelichen Beiwohnung auf die rechte Seite zu legen, um einen Jungen zu bekommen; lege sie sich hingegen
         auf die linke Seite, so werde es ein Mädchen. Kurzum: Immer war es die schlechtere
         oder unreinere Zeugungspraktik, die weiblichen Nachwuchs zur Folge hatte. Diese Verhaltensregeln
         gehörten zum festen Wissensrepertoire der Zeit, und es ist zu vermuten, dass auch
         Maria Theresia sie kannte und beherzigte.
      

      Die Geburt selbst war wegen der damit verbundenen Gefahren in hohem Maße ritualisiert.
         Im gesegneten Leibeszustand bedurfte eine Herrscherin besonderer Fürsprache und spiritueller Unterstützung. Schon
         nach der Bekanntgabe der Schwangerschaft wurden in allen Kirchen der Residenz und
         des ganzen Landes Messen gelesen und Andachten gehalten, um für einen guten Verlauf
         der Schwangerschaft und eine glückliche Niederkunft zu beten.[207] Für liturgische Einheitlichkeit sorgten eigens zu diesem Zweck gedruckte lateinische
         Gebetstexte Pro Praegnante Regina (Für die schwangere Königin), die an alle Pfarreien der Länder geschickt wurden. Durch diese kollektiven Gebete
         um den Fortbestand des Allerhöchsten Erzhauses konnten sich alle Untertanen als Mitglieder
         einer großen rituellen Gebetsgemeinschaft und als Angehörige dieses Hauses empfinden.
         Maria Theresia selbst begab sich in eine der Marienkapellen – Mariazell, Maria Hietzing
         oder die Loretokapelle bei den Augustinern –, um die Gottesmutter als Magna Mater um ihre Hilfe zu bitten. Vor der Niederkunft, wenn die Kaiserin in den Kindstuhl gebracht wird […] und in den letzten Kinds Nöthen sich
               befindet, intensivierte man die geistliche Unterstützung. Nach altem Brauch wurde in der Hofkapelle
         und anderen Kirchen das Hochwürdigste Sakrament in einer Monstranz auf dem Altar ausgestellt.[208] In der Residenzstadt bildeten die Untertanen eine lückenlose Gebetskette, die in
         der Hofkapelle ihren Ausgang nahm und in einer festen Reihenfolge jeweils drei Tage
         lang in einer anderen Pfarr- oder Klosterkirche Wiens fortgesetzt wurde. Auch mitten
         in der Nacht wurde bei Hof abwechselnd auf Knien für die Königin gebetet.[209]
      

      Die Entbindungen Maria Theresias fanden traditionell in der Hofburg in ihrem Appartement
         auf der Frauenseite statt. Nichts bringt den Charakter der dynastischen Herrschaft
         so klar zum Ausdruck wie die Tatsache, dass das Appartement der zentrale Ort war,
         an dem beides sich abspielte: die Geburt der Kinder als Herrschaftsnachfolger und
         die Ausübung der Herrschaft selbst. Die Geburt war ein soziales Ereignis von höchster
         Relevanz, und zwar in allen Ständen. Überall war es selbstverständlich, dass der Schwangeren
         bei der Niederkunft von ihren Nächsten, den anderen Müttern, Beistand geleistet wurde.[210] Im Falle der Herrscherin war das Ereignis zugleich ein politisches, und der Beistand
         umfasste traditionell nicht nur die Familienmitglieder im engeren Sinne, wie den Gatten
         und die Kaiserinwitwe,[211] sondern auch die Spitzen der ganzen Hofgesellschaft als des erweiterten Herrscherhaushalts.
         Wenn Maria Theresia sich in Schönbrunn aufhielt und der Geburtstermin näher kam, musste
         deshalb das Wiener Stadttor ständig offen gehalten werden, damit man jederzeit rasch
         in die Burg zurückkehren konnte. Entschloss sie sich, ausnahmsweise in Schönbrunn
         das Kindbett zu halten, wie bei Leopold im Mai 1747, so bedeutete das, dass die Spitzen
         des Hofes ebenfalls alle nach Schönbrunn aufbrechen mussten – was den Obersthofmarschall
         vor eine logistische Herausforderung stellte, weil er kurzfristig für alle Kutschen,
         Unterbringung und Verpflegung organisieren musste.[212] Die höchsten männlichen Hofamtsträger hatten in der Ritterstube zu wachen, bis das
         Kind glücklich zur Welt gebracht war.[213] Ihre Frauen ebenso wie die Spitzen des weiblichen Hofstaats genossen hingegen traditionell
         das Recht und die Pflicht, im Entbindungszimmer selbst anwesend zu sein.[214] Seit 1748 stellte Khevenhüller allerdings immer wieder fest, dass man mehr und mehr
         von der alten Sitte abging, die hochrangigen Hofdamen an der Niederkunft teilnehmen
         zu lassen.[215] Dass nichts mehr ordentlich und regelmäßig gehalten wurde, schrieb er der alten Gräfin Fuchs zu, die sich als mütterliche Vertraute Maria
         Theresias um den Zutritt ins Geburtszimmer kümmerte. Sie achte aber nicht gehörig
         auf die Hofgebräuche und gebe dadurch zu verschiedenen Confusionen und contradictorischen Ordonanzien bei der Dames Etiquette
               Anlaß, meinte er missbilligend mit Blick auf ihre Einmischung in seinen sorgfältig gehüteten
         Zuständigkeitsbereich.[216] Die Anwesenheit bei der Niederkunft war stets ein begehrtes Privileg gewesen. Wenn
         nun die hochrangigen Hofdamen nicht mehr im Entbindungszimmer dabei sein durften,
         erwarteten sie eine symbolische Entschädigung, um in den Augen der Hofgesellschaft
         nicht gedemütigt dazustehen. Deshalb durften sie wenigstens um ein paar Täg ehender als die anderen die Hand küssen.[217]
      

      Unverzichtbar dagegen war und blieb der Beistand einer erfahrenen und vertrauten Hebamme.
         Sobald der Geburtstermin herannahte, bezog sie Quartier im Schloss, um jederzeit zur
         Verfügung zu stehen. Hinter der Sorge für die durchlauchtigste Kindbetterin hatte
         sie alles andere zurückzustellen, im Zweifelsfall auch ihre eigene Gesundheit. Im
         August 1752 machte man sich große Sorgen, weil die Hebamme Salerl von einem Fieber
         befallen war und im entscheidenden Moment womöglich nicht zur Verfügung stehen würde.
         So gabe mann dem armen Weib (zwar ohne Vorwissen der Kaiserin, als welcher mann von
               der Krankheit der Hebamme, um sie nicht zu allarmiren, ein Mystère gemacht) so ville
               China [Chinin] zu essen, daß sich das Fieber zwar gestellet und sie im Stand gewesen,
               der Kaiserin beizuspringen, allein bald darauf recidiv [rückfällig] geworden und es
               endlichen gar mit dem Leben büssen müssen.[218]
      

      In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts begann sich das Verhältnis zur Geburt tiefgreifend
         zu verändern. Die gelehrten Ärzte eigneten sich allmählich die höchste Autorität über
         den Entbindungsvorgang an; sie ordneten sich die anderen Heilberufe unter, diskreditierten
         alle nicht gelehrten Praktiken und verbannten die medizinischen Laien nach und nach
         von der Szene.[219] Es war nicht so sehr die Gräfin Fuchs als vielmehr der kaiserliche Leibarzt Gerhard
         van Swieten, der für die Entfernung der Hofgesellschaft aus dem Geburtszimmer sorgte.
         Maria Theresia hatte ihn 1745 nach Wien berufen, damit er sich um die Gesundheit der
         kaiserlichen Familie kümmerte (und nebenbei auch die Hofbibliothek leitete und sich
         der Universität mitsamt dem Zensurwesen annahm).[220] Die Berufung van Swietens war eine Richtungsentscheidung. Damals standen einander
         verschiedene medizinische Schulen gegenüber, und die Patienten waren einem Wirrwarr
         widersprüchlicher Lehrmeinungen ausgesetzt. Die Grundlagen der verschiedenen Richtungen
         waren alle mehr oder weniger spekulativ und entzogen sich empirischer Beurteilung.
         Für die Laien spielte daher persönliches Vertrauen bei der Wahl des Arztes die zentrale
         Rolle.[221] Für van Swieten entschied sich Maria Theresia, nachdem er in Brüssel bereits ihrer
         Schwester Marianne – allerdings am Ende vergebens – im Kindbett beigestanden hatte.
         Für ihn sprach auch, dass er der bekannteste Schüler des legendären Naturforschers
         Herman Boerhaave aus Löwen war. Ein anderer Arzt aus dem Boerhaave-Kreis, Bassand,
         hatte schon den jungen Franz Stephan im Winter 1727/28 von den Blattern geheilt, was
         allgemein als medizinisches Wunder betrachtet worden war.
      

      In die Welt der religiösen Kindbettrituale brach van Swieten ein wie eine Art Trojanisches
         Pferd des Rationalismus – gut katholisch zwar, aber mit neuen, klaren Vorstellungen
         davon, wo die Religion aufhörte und die Medizin anfing.[222] Nachdem Maria Theresia sich einmal für van Swieten entschieden hatte, ließ sie sich
         in ihrem bedingungslosen Vertrauen durch nichts mehr beirren und räumte ihm in allen
         Fragen von Gesundheit und Krankheit absolute Machtvollkommenheit ein. Das hatte unter
         anderem zur Folge, dass die Medizinische Fakultät der Universität Wien eine Vorreiterrolle
         bei der Verwissenschaftlichung der Geburtshilfe zu spielen begann.[223] Denn der Beistand in Kindsnöten war bis dahin weniger ein Gegenstand der Universitätsgelehrsamkeit
         als vielmehr des praktischen Erfahrungswissens gewesen. Van Swieten verband nun beides,
         Praxis und Wissenschaft, richtete 1754 den ersten Lehrstuhl für Geburtshilfe ein und
         reglementierte die medizinische Ausbildung der Hebammen. Sein Schüler Heinrich Johann
         Nepomuk Crantz verfasste 1756 – für Maria Theresias eigene Entbindungen knapp zu spät –
         ein Lehrbuch für den Hebammenunterricht, das über zwanzig Jahre lang maßgebend war
         und in einem Hofdekret vom 11. Februar 1770 offiziell empfohlen wurde.[224] Die Mediziner der neuen Generation hatten revolutionäre Ideen, wie mit einer Schwangeren
         umzugehen sei. Sie waren skeptisch gegenüber dem Aderlass als Allheilmittel in der
         Schwangerschaft; sie kritisierten die Gewohnheit, die Fenster zu verhängen und die
         Wöchnerinnen in den ersten Tagen nichts essen zu lassen;[225] sie bestritten, dass Ammen während ihrer Menstruation gefährlich für die Neugeborenen
         seien; sie dachten sich neuartige, lockere Wickelmethoden für die Neugeborenen aus
         und plädierten – die allerneueste Mode – sogar für das Selberstillen. Zunehmend wurden
         außerdem technische Apparaturen, Zangen und Saugglocken entwickelt, um das Kind sicherer
         ans Licht der Welt zu bringen, was allerdings zunächst, weil man die Geräte noch nicht
         sterilisierte, fatale Folgen hatte.
      

      Van Swieten und seinen Schülern ging es vor allem darum, das gesamte Geburtsgeschehen
         unter ärztliche Kontrolle zu bringen und die Konkurrenz der ungelehrten Heiler, Feldscherer,
         Chirurgen und Hebammen in die Schranken zu weisen. Dazu gehörte auch die Entzauberung
         traditioneller magischer Praktiken. Nirgends üben die Weiber [mulierculae] eine größere Herrschaft aus als bei der Geburt
               und beim Wochenbette, schrieb er. Sie beleidigen die Arzte, als ob diese von den Weibersachen gar nichts verstünden;
               eine jede der anwesenden alten Frauen verfügt über ein besonderes Heilmittel, welches
               sich in den ersten Familien der Stadt schon als durch Jahrhunderte erprobt bewiesen
               habe. Mit diesen Weibern vernünftig reden, ist Hopfen und Malz verloren. Darum kam
               ich immer eher zum Ziele, wenn ich mich dazu geneigt zeigte, harmlose, ja selbst lächerliche
               Dinge anwenden zu lassen, wofern sie nur ungefährlich waren. Nachsichtig war van Swieten zum Beispiel, wenn die Gebärenden einen Luchsstein um
         den Hals gelegt bekamen.[226] Diesem mysteriösen lapis Lyncis oder Ligur, der vermeintlich aus dem Harn des Luchses hervorging, wurde schon im
         Alten Testament Heilkraft zugesprochen; er war wie viele andere spirituell wirksame
         Edelsteine von biblischer Autorität schon seit dem frühen Mittelalter Gegenstand gelehrter
         Spekulationen.[227] Auch am Wiener Hof waren solche Traditionen lebendig. Die Gattin des spanischen
         Gesandten Mahoni bekam beispielsweise einen Stein geschenkt, dessen natürliche Heilwirkung
         angeblich dadurch dokumentiert und gesteigert wurde, dass Maria Theresia selbst ihn
         während ihrer vielen Schwangerschaften als Amulett getragen hatte. Die Gesandtin wollte
         den Stein an den Madrider Hof schicken, damit er dort der Prinzessin von Asturien
         segensreiche Dienste leistete. Doch offenbar kamen ihr Zweifel, und sie ließ 1771
         nachfragen, ob das tatsächlich wahr sei. Maria Theresia ließ lapidar antworten: Mahoni kann den Courier ersparen. Ich kenne gar wohl diesen Stein, welcher gewiss
               in zehn oder zwölf Schwangerschaften von der Nämlichen [der Nonne Gräfin Palm] mir
               geschickt worden, der aber nie weiter gekommen ist als in den oberen Gang in den Kasten
               der verstorbenen [Kammerzofe] Justel oder den der [Kammerfrau] Guttenberg, indem ich,
               so lang ich lebe, niemals auf solche Sachen gehalten, noch weniger etwas angehängt
               oder gebraucht hätte. Sie fügte aber bemerkenswerterweise hinzu: Um der Klosterfrau eine Freude zu machen, habe ich ihr ihn nach meiner Niederkunft
               wieder geschickt, um bei Anderen mehr Glauben zu finden, besonders wenn mein Name
               beigesetzt worden.[228] Maria Theresia nahm also eine erstaunlich abgeklärte Haltung zu solchen magischen
         Objekten ein – zumindest in der Rückschau, denn sie hatte ihre letzte Schwangerschaft
         schon seit fünfzehn Jahren hinter sich, als sie das schrieb. Bemerkenswert ist, dass
         sie zwar van Swietens Kritik am Aberglauben übernahm, aber gegenüber anderen keinerlei
         aufklärerischen Ehrgeiz entfaltete. Ganz im Gegenteil: Sie durchschaute die soziale
         Magie, die von ihrem eigenen herrscherlichen Charisma ausging, und wusste sie zu nutzen.
      

      Was das Geburtsgeschehen anging, so trug unter van Swietens Ägide die neue Wissenschaft
         den Sieg über die Religion davon. Sichtbarstes Zeichen dafür war der Umstand, dass
         im Gebärzimmer keine Reliquien mehr ausgestellt wurden.[229] Auch sonst ließ Maria Theresia sich auf die neuen Methoden ein, die der Protomedicus van Swieten ihr empfahl. Das galt etwa für die Art und Weise der Entbindung: Traditionell
         gebaren die Frauen sitzend im Kreißstuhl, neuerdings aber liegend im Bett. Maria Theresia
         hatte ihre ersten Kinder im Gebärstuhl zur Welt gebracht, bevorzugte aber später mehr
         und mehr die neue Methode der Entbindung im Liegen. Als sie ihrer Schwiegertochter
         Marie Beatrix noch 1776 einen traditionellen Gebärstuhl nach Mailand schickte, eine
         chaise pour accoucher, die Isabella von Parma gehört hatte, fügte sie hinzu, sie habe Verständnis dafür,
         wenn Beatrix sie nicht benutze. Sie selbst habe sechs Mal auf dem Stuhl und zehn Mal
         im Bett entbunden, könne also den Unterschied beurteilen.[230] Sie übersandte Ferdinand übrigens bei der Gelegenheit auch ein silbernes Waschbecken,
         ein monument de la famille, das bei vielen Geburten des Hauses einschließlich seiner eigenen verwendet worden
         war. Diese Art der Traditionsstiftung durch symbolisch besetzte Dinge war allerdings
         ambivalent. Nicht mit allen Gegenständen verbanden sich glückliche Erinnerungen, schon
         gar nicht mit dem Gebärstuhl der unglücklichen Isabella, deren Entbindungen überaus
         schwer gewesen waren. Sie hatte zwei Fehlgeburten gehabt und ein Kind schon im Wochenbett
         verloren; nur eine Tochter hatte sie überlebt. Zu dem Zeitpunkt, als Maria Theresia
         ihrer Schwiegertochter Beatrix den Gebärstuhl zum Geschenk machte, waren sowohl Isabella
         als auch ihre Tochter schon lange tot. Es lässt sich denken, dass Beatrix auf diesen
         Gebärstuhl lieber verzichtete.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_023.jpg]

         Abb. 23:  Gebärstuhl und Hebammengriffe. Aus: Johann Storch, Weiber-Krankheiten, 1747

      

      Auch ihren erwachsenen Söhnen und Töchtern gab Maria Theresia Leibärzte aus van Swietens
         Schülerkreis mit auf den Weg.[231] Unter den gelehrten Ärzten herrschte damals eine scharfe Konkurrenz um das Vertrauen
         der Monarchen, denn hochfürstliche Patienten brachten ihnen zwar meist wenig Lohn,
         dafür aber umso mehr unbezahlbare Reputation ein. Diese Konkurrenz konnte sich für
         die Patienten fatal auswirken, wenn sie sich einer Vielzahl unterschiedlicher Diagnosen
         und wechselnder Behandlungsmethoden ausgesetzt sahen. Meinungsvielfalt war Maria Theresia
         generell ein Gräuel. Es bedurfte in ihren Augen vielmehr klarer Autoritätsstrukturen.
         Deshalb schärfte sie ihren erwachsenen Kindern immer wieder ein, keine anderen Ärzte
         (und auch keine anderen Hebammen) an ihren Höfen zuzulassen als die, die sie ihnen
         aus Wien geschickt hatte. Dem jeweiligen Protomedicus sollten sich alle anderen bedingungslos
         unterordnen, so wie sie sich selbst stets van Swieten untergeordnet hatte. Das galt
         besonders für die Chirurgen, die in der Hierarchie der Heilberufe deutlich nach den
         gelehrten Ärzten rangierten. Als ihr Sohn Ferdinand es wagte, in Mailand für seine
         Frau Beatrix eigenmächtig den renommierten Chirurgen Pietro Moscati als accoucheur heranzuziehen, der mit neuen Geburtshilfemethoden von sich reden gemacht hatte, reagierte
         sie mit scharfer Zurechtweisung.[232] Sie sah unvermeidliche Konflikte zwischen Moscati und dem von ihr ausgewählten Leibarzt
         Bernhard Faby voraus: Bei den unterschiedlichen Denkweisen und Behandlungsmethoden
         von Deutschen und Italienern könne das alles nicht gutgehen. Der italienische Chirurg,
         befahl sie, dürfe nie mit der Schwangeren allein gelassen werden. Außerdem wies sie
         ihren Sohn zurecht, sich auf keinen Fall in medizinische Debatten einzumischen oder
         gar in Gesellschaft Dritter über anatomische Details zu sprechen. Was ihr ungemein
         missfiel, war Ferdinands Vorstellung, er könne sich als Laie im Wirrwarr der gelehrten
         Innovationen ein eigenes Urteil bilden und nach Gutdünken selbst entscheiden. Das
         kennzeichnete, wie noch zu zeigen sein wird, auch ihre Haltung gegenüber aufklärerischen
         Bewegungen in manch anderer Hinsicht.
      

      Dass so viele Akteure um die Deutungshoheit über das Geburtsgeschehen stritten, ist
         kein Wunder. Das Kindbett war eine äußerst gefährliche Sache für Mutter und Kind –
         allerdings deutlich weniger lebensgefährlich als in den hochmodernen Accouchierhäusern
         um 1800, denn der medizinische Fortschritt verlief auf diesem Gebiet keineswegs linear.
         Auch Maria Theresia hatte Erfahrung mit dem Tod im Kindbett. Im Oktober 1744 hatte
         ihre Schwester Marianne, der sie in ungemeiner Zärtlichkeit zugetan war, in Brüssel vier gantze Täge sehr schmertzlich in Kinds-Nöthen zugebracht und man war endlich
               genöthiget gewesen (da das Kind, so eine Princessin gewesen, ohnedeme nicht mehr lebend
               befunden worden) […] nachdeme I[hro] D[urchlaucht] zuvor mit allen heiligen Sacramenten
               sich versehen lassen – die Operation mit selber vorzunehmen […] Die Königin thate
               nichts als weinen.[233] Eine solche Operation überlebte eine Frau damals selten. Die Erzherzogin starb am
         16. Dezember. Maria Theresias besonders geliebte Schwiegertochter Isabella, die erste
         Frau Josephs, erlitt, wie erwähnt, zwei Fehlgeburten nacheinander und starb im November
         1763 nach einer weiteren Frühgeburt. Ihre Lieblingstocher Marie Christine verlor im
         Mai 1767 nach zweiundzwanzigstündigen Wehen und schwerer Entbindung ihr erstes Kind,
         das den nächsten Tag nicht überlebte.[234] Auch die erste Schwangerschaft der Schwiegertochter Beatrix endete mit einer Fehlgeburt.[235] Und von den achtzehn Kindern ihrer Tochter Maria Carolina, der Königin von Neapel,
         überlebten ihre Mutter nur vier. Wie Maria Theresia solche Verluste zu bewältigen
         suchte, zeigen die Briefe, die sie ihren Kindern aus solchem Anlass schrieb. Die katholische
         Religion war für sie unique ressource dans tous les malheurs, einziger Rückhalt in allen Unglücksfällen. Sich ganz in den göttlichen Willen zu fügen erschien ihr der einzige Trost. Das
         ging so weit, dass sie Ferdinand beim Tod seines einjährigen Sohnes mit dem (verfehlten)
         biblischen Vergleich zu trösten suchte: Dieses Opfer Eures lieben Kindes, das Ihr […] zusammen mit Eurer Frau dargebracht
               habt, wird Gott Euch hoch anzurechnen wissen, genauso wie er auch Abrahams Opfer erhört
               hat.[236]
      

      Maria Theresias Briefe sind Zeugnisse lebhaften Mitgefühls. Sie wusste, wovon sie
         sprach, denn sie hatte ja selbst eines ihrer Kinder, ihr zehntes, unter der Geburt
         verloren. In ihren Biographien und in genealogischen Tafeln des Hauses Habsburg wird
         diese Tochter, die auf den Namen Maria Carolina getauft war, entweder überhaupt nicht
         erwähnt, oder sie bleibt namenlos.[237] Dem entspricht die Bemerkung eines Zeitgenossen über fürstliche Fehl- und Totgeburten:
         Sollte bißweilen ein monströses oder sehr gebrechliches Kind auf die Welt kommen,
               so wird es bald auf die Seite geschafft, daß niemand viel davon zu sehen noch zu hören
               bekommt.[238] Maria Theresia selbst bemerkte einmal über die Taufe des Kindes einer Hoffrau: Wäre das Kind schwach, so ist es selbstverständlich, daß man die Zeremonie im geheimen
               abhält.[239] Die kleine Maria Carolina ließ sie allerdings nicht ganz so sang- und klanglos verschwinden.
         Früh verstorbene Kinder des Erzhauses erhielten zwar nicht das vollständige Zeremoniell
         einer einjährigen Hoftrauer – das war nur üblich, wenn sie nach ihrem zwölften Geburtstag
         starben.[240] Aber ganz ohne Trauerrituale blieb kein totes Neugeborenes – vorausgesetzt, dass
         es noch rechtzeitig hatte getauft werden können.
      

      Das war die übergroße Sorge, die alle Eltern in solchen Fällen umtrieb, so auch hier:
         Hatte das Kind noch gelebt, als die Taufe vollzogen worden war? Gegen den Kindstod
         konnte man wenig ausrichten. Umso wichtiger war die rechtzeitige Taufe; sie allein
         verhinderte, dass die Eltern sich dem Schicksal vollkommen hilflos ausgeliefert fühlten.
         Es galt das Ungeborene dem ewigen Untergang zu entreißen. Ungetauft verstorbene Kinder
         durften nicht christlich beigesetzt werden, denn sie waren ja nicht von der Erbsünde
         befreit. Sie hatten keine Chance auf die ewige Seligkeit, sondern mussten sich für
         immer in einem jenseitigen Zwischenreich, dem limbus puerorum, aufhalten, wo sie zwar keinen Höllenqualen ausgesetzt waren, aber auch nicht der
         ewigen Gottesschau teilhaftig wurden. Der Glaube war verbreitet, dass sie im Diesseits
         als Wiedergänger auftreten könnten, weil ihr ungeschützter Körper leicht von Dämonen
         besessen oder von Hexen und Zauberern missbraucht werden konnte. Deshalb war man erfinderisch,
         wenn es galt, doch noch auf irgendeine Weise die Taufe zu vollziehen. Manche Hebammen
         führten beispielsweise unter der Geburt das Taufwasser mit Hilfe einer Spritze in
         die Gebärmutter ein. Viele Eltern brachten ihre toten Kinder zu einer wundertätigen
         Gnadenkapelle, wo sie vorübergehend zum Leben erweckt und noch rasch notgetauft werden
         konnten, so etwa in der Kapelle Maria Luggau in Kärnten, über deren zahllose Erweckungswunder
         die Mirakelbücher berichteten.[241]
      

      Auch die Schilderung Khevenhüllers von der unglücklichen Geburt des zehnten Kindes
         zeigt, wie groß die Sorge war, es könnte nicht mehr rechtzeitig getauft worden sein.[242] Nachdem die Wehen unvermutet plötzlich eingesetzt hatten und in aller Eile das Altarsakrament
         zur Anbetung ausgestellt worden war, wartete er mit den anderen Hofleuten bei der
         Kammerkapelle, beobachtete alarmiert die aufgeregt hin- und herlaufenden Frauen und
         schnappte nur die geflüsterte Bemerkung auf, Nous avons un enfant foible – Wir haben ein schwaches Kind. Kurz darauf rief der Kaiser den Oberkämmerer zu sich, um ihn mit der Unglücksbotschaft
         vom Tod des Kindes zur Kaiserinwitwe Elisabeth nach Hetzendorf zu schicken. Dabei
         habe er ihm anvertraut, Maria Theresia glaube, das Kind sei ohne Taufe gestorben,
         und weine laut. Später, nach seiner Rückkehr aus Hetzendorf, erfuhr Khevenhüller,
         dass die Kaiserin gegen halb 5 Uhr mit einer Ertzherzogin, jedoch insoweit unglücklich genesen seie,
               daß – weillen das Kind nicht wohl gewendet und zuerst mit den Füsselen gekommen –
               die Hebamme es sofort notgetauffet und selbes hierauf nach gar wenig Minuten […] verschieden sei.[243] Obwohl van Swieten und die Hebamme versichert hätten, daß es noch bei Leben die Tauff erhalten habe, werde das aber von vielen am Hof bezweifelt.
      

      Da die Kaiserin selbst außer Gefahr war, kehrte allmählich wieder Ruhe ein. Khevenhüller
         wurde beauftragt, in den Akten nach Präzedenzfällen zu suchen, um das Trauerzeremoniell
         korrekt in die Wege zu leiten. Das stellte ihn vor erhebliche Probleme. Zum einen
         fand er, dass mindestens ein Galatag angesetzt werden müsse – wenn auch nicht drei,
         wie bei den anderen Entbindungen –, um wenigstens das Vergnügen über die Gesundheit
         der Kindbetterin zum Ausdruck zu bringen. Maria Theresia selbst wollte aber aus nachvollziehbaren
         Gründen gar keine Gala haben. Nun waren aber schon allerlei uneindeutige Anordnungen
         ergangen, so dass die Hofdamen noch nicht einmal wussten, in welchen Kleidern sie
         zu erscheinen hatten. Einmal mehr hatte daher Khevenhüller Anlass sich bitter zu beklagen,
         dass es an diesem Hof keine ordentliche und legale Etiquette mehr gebe und ein jeder schaffen und hoffmeisteren will, und, nach dem Sprichwort, niemand mehr
               weiß, wer Koch noch Kellner seie. Die noch heiklere Frage war, was mit dem Leichnam des Kindes geschehen sollte. Eine
         förmliche öffentliche Aufbahrung wie sonsten, wann einige der jungen Herrschaften mit Tod abgehet, gebräuchlich ist, wollte man vermeiden, vielleicht weil das Gesicht des Kindes von der Entbindung
         entstellt war (mann sahe dem armen Kind seinen Mörder auf der Stirn geschrieben, schrieb Khevenhüller in böser Anspielung auf einen vermeintlichen Missgriff der
         Hebamme). Andererseits wollte man den Leichnam auch nicht einfach im Geheimen begraben,
         um den Eindruck zu vermeiden, man hätte etwas zu verbergen und es könnte sich womöglich
         um eine monströse Missgeburt handeln. Dynastische Geburten waren öffentliche Ereignisse,
         und davon wollte man selbst im Fall eines totgeborenen Kindes nicht völlig abweichen.
         Deshalb ließ Khevenhüller den kleinen Leichnam von Schönbrunn, wo die Niederkunft
         stattgefunden hatte, in aller Stille in die Hofburg bringen und ins Sommerzimmer legen,
         aber nicht förmlich exponieren. Dort wurde allen Hofleuten noch einen Vormittag lang der Zutritt gestattet, um allen Argwohn wegen des Kinds Gestalt und Eigenschafft denen Leuthen zu benehmen.[244] Khevenhüller platzierte bei dieser Gelegenheit eine seiner Spitzen gegen den Leibarzt
         van Swieten, dem er heftig misstraute, seit er die Hofgesellschaft fast vollständig
         vom Kindbett verdrängt hatte. Die Kaiserin sei der blossen Willkühr der Hebamme und des Prothomedici Van Swieten überlassen, schrieb er, wo doch in dergleichen Fällen nicht genugsamme Vorsichtigkeit gebaucht werden kann
               und das Volck – wann der Frauen was geschehen wäre – über den Kaiser und uns alle
               bei Hoff (daß wir selbe vernachlässigt hätten) zu schreien und zu klagen Ursach über
               Ursach gehabt haben würde.[245] Mit anderen Worten: Die Hofgesellschaft als erweiterte Familie der Dynastie war
         aus Khevenhüllers traditioneller Sicht nach wie vor weit mehr für die glückliche Entbindung
         der Monarchin verantwortlich als der gelehrte Leibarzt.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_024.jpg]

         Abb. 24: Die vier frühverstorbenen Kinder Maria Theresias. Wandgemälde im Riesensaal der Hofburg
            zu Innsbruck von Franz Anton Maulbertsch
         

      

      Wie Maria Theresia die Erinnerung an ihre verstorbenen Kinder pflegte, dokumentiert
         ein Wandgemälde von Franz Anton Maulbertsch im ‹Riesensaal› der Hofburg zu Innsbruck,
         den Maria Theresia nach dem Tod ihres Mannes, der 1765 dort ganz plötzlich und unerwartet
         gestorben war, zu einem monumentalen Erinnerungsort ihrer Familie ausmalen ließ (Abb. 24).[246] Es zeigt die vier kleinen Mädchen mit Blumenkränzen auf Wolken sitzend: im Vordergrund
         Johanna Gabriele, die mit zwölf Jahren gestorben war, dahinter Maria Elisabeth, die
         Erstgeborene, im Alter von drei Jahren, dann Maria Carolina, die kurz nach ihrem ersten
         Geburtstag gestorben war, und ganz im Hintergrund, im Dunkel nur als schemenhafter
         Putto erkennbar, die zweite Maria Carolina, die keine Stunde gelebt hatte. Die drei
         besonders früh gestorbenen Töchter lebten gewissermaßen symbolisch in ihren namensgleichen
         Schwestern weiter, denn nach ihrem Tod wurden ihre Namen neu vergeben: Es gab eine
         zweite Maria Elisabeth und sogar eine dritte Maria Carolina. Im Haus Habsburg wurden
         die Vornamen immer wieder aus demselben beschränkten Reservoir von Heiligen ausgewählt,
         in jeweils anderer Reihenfolge. Es ging eben nicht um die Markierung von Individualität
         und Unverwechselbarkeit; es ging um die Markierung dynastischer Identität und Kontinuität.
      

      Für dynastische Kontinuität sorgte auch das Taufzeremoniell, das für Maria Theresias
         Kinder immer noch das gleiche war wie bei ihrer eigenen Taufe und bei einer langen
         Reihe von Taufen im Haus Habsburg zuvor.[247] Nur einige wenige, aber signifikante Änderungen nahm sie im Lauf der Zeit daran
         vor. So wurden, wie erwähnt, unter van Swietens Regiment die Reliquien im Taufzimmer
         nicht mehr ausgestellt, und sie bestimmte – wie bereits erwähnt –, dass auch für Töchter,
         nicht nur für Söhne, Salutschüsse abgefeuert wurden.[248] Außerdem nutzte sie das Instrument der Patenschaft konsequenter als zuvor, um die
         Beziehungen zu anderen Dynastien fester zu knüpfen, neue Bündnisse anzubahnen und
         alte Feindschaften beizulegen. Zuvor waren die Paten – neben dem Papst – meist aus
         der engeren Verwandtschaft gewählt worden; jetzt waren es zum Beispiel das Königspaar
         von Polen-Sachsen (1741) oder der Kurfürst Clemens August von Köln, der Bruder des
         verstorbenen Rivalen Karl VII. (1746), die Zarin Elisabeth (1747), Georg II. von England
         (1750) oder das spanische Königspaar (1752).[249] Die sensationelle Annäherung an Frankreich, die 1756 das ganze hergebrachte Bündnissystem
         auf den Kopf stellte, wurde ebenfalls durch Patenschaftsverhandlungen angebahnt.[250] Selbstverständlich hielten die auswärtigen Monarchen das Kind nicht selbst über
         das Taufbecken, sondern ließen sich von ihrem Botschafter oder einem fürstlichen Standesgenossen
         vertreten. Diese zeremonielle Funktion war von beträchtlichem symbolischem Wert; sie
         konnte keinesfalls von jedem adeligen Höfling ausgeübt werden, sondern nur von einem
         souveränen Fürsten. Kam die Niederkunft schneller als erwartet, wie bei der Geburt
         Ferdinands, dann konnte das erhebliche zeremonielle Probleme aufwerfen, weil man nicht
         wusste, wer so kurzfristig mit der Stellvertretung der Paten beauftragt werden sollte.[251]
      

      Bei der Geburt des lang ersehnten Thronfolgers Joseph am 13. März 1741 stellten die
         Feierlichkeiten alles bisher Dagewesene in den Schatten.[252] Diese Geburt war ein Schlüsselereignis, gleichsam eine Rettung in letzter Minute
         für Maria Theresias angegriffene Legitimität. Die Zeitgenossen interpretierten sie
         so, dass die dynastische Unterbrechung des Mannesstamms dadurch gerade noch rechtzeitig
         überbrückt worden sei – schließlich war Maria Theresia ja noch zu Lebzeiten ihres
         Vaters schwanger geworden: Der Enckel lebte schon/Bevor der Ahnherr starbe/Obgleich die bange Welt von seiner
               Mutter ihn/Erst eine Zeit hernach durch die Geburt erwarbe/Und dauret ja noch jezo
               immerhin/Der Männer-Stamme fort in unzertrennter Reihe/Wer zweifelt/daß der Prinz
               nicht der Ersezer seye?[253] Die Taufe zelebrierten neben dem Nuntius als Stellvertreter des Paten Benedikt XIV.
         nicht weniger als sechzehn weitere hohe geistliche Würdenträger. Bei Maria Theresias
         feierlichem Hervorgang sechs Wochen nach der Geburt illuminierten die Bürger Wiens
         ihre Häuser und brachten Sinnbilder und Sinngedichte an, die die fruchtbare Vereinigung
         der habsburgischen und lothringischen Häuser mit allem erdenklichen Aufwand feierten.
         Traditionell war es üblich, dass die Stadtbürgerschaft ihre Anteilnahme schon bei
         der Taufe demonstrierte. Maria Theresia ließ das diesmal ausdrücklich auf den Zeitpunkt
         ihres Hervorgangs verschieben, um selbst daran teilnehmen zu können. Das verschob
         den Akzent der Feierlichkeiten: Weniger der Vater, wie sonst üblich, als vielmehr
         die Mutter war das Objekt der Huldigungen.[254] Aus Dank dafür, dass ihre Gebete erhört worden waren, wogen die Eltern das neugeborene
         Kind, wie bereits erwähnt, buchstäblich in Gold auf, indem sie dem Marienheiligtum
         in Mariazell als Gegengabe eine goldene Kinderfigur darbrachten, die dasselbe Gewicht
         hatte wie das Neugeborene selbst – so wie es anlässlich von Maria Theresias eigener
         Geburt auch geschehen war und bei den nachgeborenen Söhnen fortgesetzt wurde.[255]
      

      Einem erstgeborenen Prinzen aus katholischem Haus sandte der Papst traditionell geweihte
         Windeln, fascie. Diese Windeln dienten selbstverständlich nicht dem Zweck, dem Windeln gemeinhin
         dienen, und sie sahen auch nicht so aus; vielmehr waren es kostbar bestickte Prunkbänder
         aus Goldbrokat mit reichem Perlenbesatz. In einem feierlichen Akt wurden sie in Rom
         vom Papst im Beisein des kaiserlichen Gesandten und zahlreicher Kardinäle geweiht;
         ein Nuntius extraordinarius brachte sie nach Wien zur feierlichen Windelpräsentierung. So war es zuletzt bei Maria Theresias früh verstorbenem Bruder Leopold gewesen.
         Nach der Geburt Josephs, als sich das Verhältnis wegen des Erbfolgekrieges eintrübte,
         verzichtete der Papst darauf und holte es erst fünf Jahre später nach. Das Wiener
         Diarium berichtete von der feierlichen Eröffnung des Präsents in Wien und wies darauf
         hin, dass das Geschenk einschließlich des goldenen Präsentkästchens den Wert von 15.000
         Scudi gehabt habe.[256] Der Hinweis war offenbar nötig, denn die päpstlichen Windelgeschenke standen in
         dem Ruf, nicht besonders kostbar zu sein. Die Protestanten spotteten, bei den geweihten
         Windeln solle bisweilen die Kraft der päpstlichen Benediction die Kostbarkeit ersetzen.[257] Überreicht wurde das Geschenk der Kaiserin zu Weihnachten 1746 im Rahmen der feierlichen
         Audienz des Nuntius Serbelloni, der in Anwesenheit des halben Hofstaats zugleich die
         päpstliche Gratulation zur Geburt des mittlerweile fast sechsjährigen Thronfolgers
         überbrachte. Sämtliche päpstlichen Geschenke wurden unter dem Baldachin des Audienzzimmers
         ausgebreitet, um zuerst von der Hofgesellschaft und anschließend vom gemeinen Volk
         besichtigt werden zu können.
      

      Wie die gebenedeiten Windeln, so war auch das Bett der Königin traditionellerweise
         Gegenstand einer geradezu kultischen Verehrung alles dessen, was die Fruchtbarkeit
         der Dynastie repräsentierte. An vielen Höfen war es üblich, dass die Fürstinnen im
         Paradebett liegend Gratulationsbesuche der auswärtigen Gesandten empfingen. Maria
         Theresia schätzte das allerdings nicht besonders. Solange ihr Vater noch lebte und
         sie selbst nicht die Regierung angetreten hatte, war es auch noch nicht nötig gewesen.
         Als Königin, so schrieb sie später, bin ich nur drei Mal en parade gelegen; zu selbiger Zeit war Krieg, war kein Botschafter
               noch Minister hier als Robinson; nachher habe ich mich nicht mehr sehen lassen als
               auf meinen Füssen.[258] Nach der Geburt des Thronfolgers wurde allerdings ihr Paradebett dem gemeinen Volk
         zur Besichtigung zugänglich gemacht; der Zulauf war groß.[259]
      

      Die königliche Mutter musste – wie in allen Ständen üblich – auf jedes öffentliche
         Auftreten bis zum feierlichen Hervorgang verzichten, der fünf bis sechs Wochen nach der Entbindung stattfand. Die Hervorsegnung war ein Akt der Reinigung, purificatio, der die Wöchnerin aus dem Zustand der rituellen Unreinheit, in die sie die Niederkunft
         versetzt hatte, wieder befreite. Das Fest Mariae Reinigung war derjenige Feiertag
         im kirchlichen Jahreszyklus, der diesen Akt spiegelte und an dem alle Wöchnerinnen
         in der Person der Gottesmutter stellvertretend gefeiert wurden. Am Wiener Hof bestand
         der Hervorgang darin, dass Mutter und Kind in feierlicher Prozession zur Loretokapelle
         im Augustinerkloster geleitet wurden, wo man das Neugeborene auf dem Altar der Mutter
         Gottes darbrachte. Üblich war lange Zeit, dass das Kind dabei von der Aya in einer
         Sänfte getragen wurde; seit 1751 änderte Maria Theresia den Brauch und trug ihr Kind
         fortan selbst in die Kapelle.[260] Auch verzichtete sie während des Wochenbetts nicht mehr strikt auf den Besuch jedes
         Gottesdienstes.
      

      Das Kind wurde von Anfang an einer Amme übergeben, wie es in den gehobenen Ständen
         üblich war.[261] Der Wahl der Säugamme wurde größte Aufmerksamkeit geschenkt. Dabei ging es vor allem um deren körperliche
         Qualitäten. Das vom Hof autorisierte Handbuch für die Hebammenausbildung empfahl,
         sie solle achtzehn bis zwanzig Jahre alt und vor etwa sechs Wochen selbst niedergekommen
         sein. Möglichst solle sie schon zwei bis drei eigene Kinder haben, damit man sich
         ein Bild von deren gutem Gedeihen machen könne. Genaue Angaben werden zur Beschaffenheit
         der Brust (nicht zu fett und nicht zu schlaff) und der Milch gemacht (weißlich, nicht
         zu dünn und nicht zu dick). Was das Temperament anging, so wurde geraten, eine sanguinische,
         blutreiche Amme mit schwarzen oder kastanienbraunen Haaren unbedingt einer gallichten mit weißgelben oder roten Haaren vorzuziehen. Die Amme solle zudem von starker Leibesbeschaffenheit
         sein und dürfe nicht aus dem Munde, auch nicht von den Achseln und von den Füßen riechen, weil dies Zeichen schlechter Gesundheit seien, und selbstverständlich dürfe sie
         auch keine erblichen Krankheiten wie Kropf, hinfallende Krankheit und venerische Seuche haben.[262] Maria Theresia legte Wert darauf, dass van Swieten die ausgewählten Ammen persönlich
         begutachtete.[263] Auch die Ernährung der Ammen lag ihr am Herzen: Ich finde nicht was ungesundes, indeme Sie 6 Speisen zu Mittag, 4 abends, unter Tags
               und Nacht gute Suppen haben mus.[264] Andere als körperliche Qualitäten scheinen bei der Wahl der Amme indessen keine
         Rolle gespielt zu haben.
      

      Die neugeborenen Herren und Frauen, wie man sie nannte, waren Gegenstand der sorgfältigsten Aufmerksamkeit – aber auf
         ganz andere Weise, als es später unter dem Einfluss einer neuen Kultur der Empfindsamkeit
         in Mode kam. Es ist viel darüber gestritten worden, ob die Mutterliebe womöglich erst
         eine bürgerliche Erfindung des späten 18. Jahrhunderts gewesen sei.[265] Zweifellos unterliegen auch Gefühle historischem Wandel, und zweifellos veränderten
         sich die Vorstellungen davon, was eine gute Mutter sei und was sie zu tun habe, in
         der Zeit um 1800 ganz erheblich. Die eigenen Kinder selbst zu stillen gehörte wesentlich
         zu dem neuen Ideal der Mutterliebe, das Rousseau in scharfer Abgrenzung zum Ammenwesen
         der zivilisierten Stände in seinem Schlüsselwerk ‹Emile› entwarf. Das Buch – mit einem Säugling an der Mutterbrust
         und spielenden Kindern unter einer Rousseau-Büste auf dem Titelkupfer – erschien 1762,
         als Maria Theresias letztes Kind Max Franz schon sechs Jahre alt war, in den Genuss
         dieser neuen Praxis also nicht mehr hätte kommen können. Wenn Maria Theresia diesem
         neuen Ideal nicht entsprach, bedeutet das indessen nicht, dass sie ihre Kinder nicht
         liebte, sondern nur, dass sie unter Mutterliebe etwas vollkommen anderes verstand.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_025.jpg]

         Abb. 25: Maria Theresia stillt das Kind einer Bettlerin. Stich von Albrecht Schultheiß nach
            einem Gemälde von Alexander von Liezen-Mayer, 1868
         

      

      Umso erstaunlicher ist, wie das Bild, das man sich im 19. Jahrhundert von ihr machte,
         radikal dem neuen Bild empfindsamer Mütterlichkeit angepasst wurde. Ein populärer
         Stich von 1868 nach dem Gemälde des erfolgreichen ungarischen Historienmalers Liezen-Mayer
         zeigt Maria Theresia als lichtbeglänzte, bildschöne junge Mutter, die sich in malerisch
         drapierter blauseidener Robe in einem lauschigen Park unter Bäumen auf einer steinernen
         Stufe niedergelassen hat und mit liebevoll-sanftem Blick einem Säugling die Brust
         gibt (Abb. 25).[266] Es ist nicht ihr eigenes Kind – das nämlich wird von einer Kammerfrau im Hintergrund
         auf üppigen spitzenbesetzten Kissen im Arm gehalten. Hinter der Herrscherin im Schatten
         sitzt schlafend eine abgehärmte Frau in Schwarz: die Mutter, der das Tuch, in das
         der Säugling gewickelt war, gerade aus den erschlafften Händen gleitet. Das Bild illustriert
         eine populäre Legende des 19. Jahrhunderts, wonach Maria Theresia beim Spaziergang
         durch den Schlosspark von Schönbrunn eine von Elend und Erschöpfung überwältigte Bettlerin
         mit ihrem Kind erblickt und sich des weinenden Säuglings angenommen habe, um ihm die
         allerhöchste Mutterbrust zu geben: «Der herzzerreißende Anblick läßt die Kaiserin,
         die selbst ein Kind gleichen Alters und für dasselbe so reichliche Nahrung besitzt,
         keinen Augenblick zaudern; sie legt den armen Wurm an ihre eigene Brust und schaut
         mit lebhafter Befriedigung auf das sichtlich erquickte kleine Wesen.»[267] Die Darstellung musste bei jedem Betrachter das Bild der Gottesmutter evozieren;
         sie steht in der langen Tradition des Bildtopos der Maria lactans, der milchspendenden Mutter Gottes. Die Anekdote hatte mit der höfischen Lebenswelt
         des 18. Jahrhunderts nicht das Mindeste zu tun. Auch hat sich Maria Theresia nie als
         Mutter mit einem ihrer eigenen Kinder auf dem Arm porträtieren lassen. Und sie kam
         auch nicht mit einfachen Untertanen derart hautnah in Berührung – es sei denn im Rahmen
         einer strengen rituellen Inszenierung, wenn sie am Gründonnerstag zwölf ausgewählten
         Frauen aus dem Volk die Füße wusch und küsste.[268] Die Darstellung der stillenden Mutter im Park verrät nichts über Maria Theresia,
         aber viel über ihren Mythos im 19. Jahrhundert.[269] In dem Historienbild verbindet sich das Weiblichkeitsideal der späteren Zeit mit
         dem Ideal der Herrscherin als nahrungsspendender, liebender Landesmutter, die die
         Not ihrer armen Untertanen lindert. Was hier ganz wörtlich verstanden und als Idyll
         ins Bild gesetzt wird, ist Maria Theresias berühmter Satz, sie sei ihrer Länder allgemeine und erste Mutter.[270]
      

   

         VII

         DISTINKTIONEN UND FINESSEN
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_026.jpg]

         Abb. 26: Hofgesellschaft im Theater in Schönbrunn anlässlich der Hochzeit Josephs mit Isabella
            von Parma, 1760. Werkstatt Martin van Meytens
         

      

      
         Audienzen
         

      

      Maria Theresia liebte ihre Untertanen und sie wurde von ihren Untertanen geliebt,
         ja angebetet. Das jedenfalls behaupten Historiker wie Zeitgenossen. Fragt man sich,
         was das eigentlich genau bedeutet haben kann, dann stößt man immer wieder auf denselben
         Topos: ihre Zugänglichkeit für jeden, selbst den Geringsten ihrer Untertanen. Alfred
         von Arneth formulierte es so: «Das Bezaubernde ihres persönlichen Auftretens, die
         herzgewinnende Art und Weise, mit der sie Allen begegnete, die Unbeschränktheit des
         Zutritts zu ihr, der sichtliche Antheil, mit dem sie die Bitten und Klagen des Geringsten
         ihrer Unterthanen hörte und sich bemühte, Trost und Hilfe zu gewähren, die lebhaften
         Ausdrücke wirklichen Bedauerns, mit welchen sie selbst eine abschlägige Antwort zu
         versüßen wußte […], all dies gewann ihr die bewundernde Verehrung eines Jeden, der
         sich ihr nahte.»[1] «Immer hatte sie Zeit und Lust […] zur Anhörung der Bitten oder Beschwerden ihrer
         Unterthanen.»[2] Ähnlich formulierte es auch Voltaire, als er in seiner ‹Geschichte Ludwigs XV.›
         auf Maria Theresias Regierungsantritt zu sprechen kam: Sie war Herrscherin über alle Herzen durch eine volksnahe Zugänglichkeit – affabilité
               populaire –, die ihre Vorfahren selten an den Tag gelegt hatten. Sie verbannte die
               steife Etikette und Arroganz, die eine Herrschaft so verhasst machen können, ohne
               ihr doch mehr Respekt zu verschaffen. […] Maria Theresia eröffnete allen Damen und
               Offizieren von Stand Zutritt zu ihrer Tafel, die Ständevertreter sprachen offen mit
               ihr, niemals verwehrte sie eine Audienz, und niemals verließ jemand sie unzufrieden.[3] Dass Maria Theresia «ihr Volk liebte», war offenbar der Grund dafür, dass ihr Volk
         es ihr mit Gegenliebe vergalt. Ein gelehrter französischer Diplomat, der sich eine
         Weile in Wien aufgehalten hatte, schwärmte rückblickend: Man weiß nicht, was mehr zu bewundern ist, die äußerst liebenswürdige und vertrauensvolle
               Art, wie die Kaiserin mit ihren Untertanen umging, oder die kostbare Erwiderung dieser
               Liebe, die Verehrung durch die Untertanen, mit der sie dafür belohnt wurde.[4]
      

      Liebenswürdigkeit, Ungezwungenheit, Zugänglichkeit der Kaiserin, das waren nicht erst
         Zuschreibungen des 19. Jahrhunderts, als ein neues Ideal des volksnahen konstitutionellen
         ‹Bürgerkönigtums› sich etablierte,[5] sondern das sahen auch schon viele ihrer Zeitgenossen so. Doch was hieß das damals
         eigentlich genau: «alle lieben und von allen geliebt werden»? Das Lob Maria Theresias
         entsprach zunächst einmal einem ganz alten Topos. Für jedermann zugänglich zu sein
         und jedermanns Anliegen anzuhören galt traditionell als Gradmesser und Symbol des
         guten Herrschers. Es entsprach der clementia als klassischer Herrschertugend und unterschied den Monarchen vom Tyrannen. Der gute
         Herrscher traditionellen Stils sorgte für Frieden und Gerechtigkeit, indem er auf
         Klagen antwortete, Konflikte schlichtete und Verdienste belohnte. Er erfüllte Bitten
         und stillte Beschwerden, aber er entwarf keine Zukunftsprogramme und gestaltete die
         Verhältnisse nicht um. Die Untertanen kamen zu ihm und er hörte sie an, doch er ging
         nicht auf die Untertanen zu. Dieses Ideal der ‹Responsivität›[6] entsprach einer Kultur der persönlichen Anwesenheit, der Kommunikation von Angesicht
         zu Angesicht. Potentiell sollte jeder Untertan, so die Vorstellung, persönlich vor
         dem Thron erscheinen und dem Herrscher (bzw. der Herrscherin) seine Anliegen vortragen
         können. Der Herrscher sollte jedermanns Beschwerden anhören und dabei zugleich freundlich
         und gravitätisch sein, denn er sollte geliebt, aber auch gefürchtet werden.[7] Selbstverständlich war die tatsächliche Reichweite dieser Art persönlicher Kommunikation
         zwischen Herrscher und ‹Volk› sehr begrenzt; der Herrscher war fern und von den einfachen
         Untertanen durch eine Reihe intermediärer, vermittelnder Herrschaftsträger getrennt.
         Doch der Topos der Gnade, Milde und Zugänglichkeit prägte die Sprache, in der über
         Herrschaft geredet wurde. Es war eine Sprache der persönlichen Nähe und Familiarität –
         so anonym das Verhältnis de facto für die allermeisten Untertanen auch gewesen sein
         mochte.
      

      Dass das Lob Maria Theresias einem klassischen Topos der Herrscherpanegyrik entsprach,
         ist das eine. Es fragt sich dann aber, worauf diese Urteile in ihrem Fall gründeten.
         Was hatte es mit der allgemeinen Zugänglichkeit und der natürlichen Ungezwungenheit
         Maria Theresias auf sich? Worin bestand ihr Geheimnis, sich die Liebe und Bewunderung aller Welt zu erringen, wie Podewils es formulierte – der das für nichts anderes als eine perfide Herrschaftsstrategie
         und eine geschickt gewählte Maske hielt.[8] Wie muss man sich die direkte Kommunikation zwischen der Monarchin und ihren Untertanen
         vorstellen? Wie und wo trafen sie aufeinander und wie gingen sie miteinander um? Und
         wer war mit alle Welt tatsächlich gemeint?
      

      Der klassische Ort der Begegnung mit dem Herrscher oder hier: der Herrscherin war
         die Audienz, bei der der Untertan buchstäblich Gehör fand. Ein Beispiel dafür, wie sich so etwas aus der Perspektive der Empfangenen darstellte,
         liefert der Besuch der Eheleute Gottsched in Schönbrunn. Die Gottscheds waren zwar
         keine direkten Untertanen Maria Theresias, sondern des Kurfürsten von Sachsen, lebten
         aber immerhin in einem Land, das zum Heiligen Römischen Reich gehörte. Im September
         1749 machten sich Luise Adelgunde Victoria und Johann Christoph Gottsched auf den
         Weg, um das glänzende Wien zu besuchen und die Monarchin zu sehen, die noch mehr Herzen beherrscht,
               als die Gränzen ihrer weiten Reiche in sich fassen.[9] Die Gottscheds waren in den literarischen Zirkeln des protestantischen Deutschland
         als tatkräftige Vorkämpfer für die Reinigung der deutschen Sprache und Dichtkunst
         berühmt, woran die hochgelehrte Frau Gottschedin (1713–1762) nicht weniger Anteil
         hatte als ihr Mann, der renommierte Leipziger Professor. Ihre Reise nach Wien diente
         nicht nur der Bildung und Unterhaltung, sondern vor allem den kulturpolitischen Anliegen
         Gottscheds, dessen Ruf im literarischen Deutschland durch kritische Angriffe zunehmend
         in Zweifel gezogen wurde. Es galt also die Gunst der Kaiserin zu gewinnen und damit
         die Kritiker in die Schranken zu weisen. Gottscheds Name war am Wiener Hof nicht völlig
         unbekannt, denn sein Drama ‹Sterbender Cato› war dort im Jahr zuvor aufgeführt worden.
         Trotzdem konnten die Eheleute bei Hof keineswegs einfach vorsprechen. In der Stadt
         angekommen, mussten sie sich erst einmal in Geduld fassen. Wer bei Hof Zutritt suchte,
         hatte sich stets auf eine unbestimmte Wartezeit einzustellen; er musste sollizitieren und antichambrieren, Fürsprecher suchen und auf Vorladung warten. Die Kaiserin sahen die Gottscheds in
         dieser Zeit nur von weitem, als sie inmitten der Volksmenge am Straßenrand der öffentlichen
         Prozession zum Stephansdom anlässlich des jährlichen Dankgottesdienstes für das Ende
         der Türkenbelagerung Wiens 1683 zuschauten. Schon das löste bei der Gottschedin größtes
         Entzücken aus. In einem Brief an Friedrich Heinrich von Seckendorf, der ehemals österreichischer
         Feldmarschall gewesen war,[10] schwärmte sie: Die majestätische Schönheit dieser Monarchin, die aller Herzen und aller Augen […]
               auf sich zog, rührte meine ganze Seele.[11] Außerdem suchten die Eheleute alle die Orte im Umkreis des Hofes auf, die schon
         damals in den Reiseführern als sehenswürdig beschrieben und Reisenden von Stand gegen
         ein Eintrittsgeld geöffnet wurden:[12] die grandiose Hofbibliothek, das Münzkabinett und die Gemäldegalerie in der Stallburg,[13] wo sich Luise Gottsched nicht so sehr von den Werken Raffaels, Tizians oder Rubens’
         beeindruckt zeigte wie vom Porträt der Kaiserin.
      

      Besichtigen konnten sie auch Kloster Neuburg und das Jagdschloss Hetzendorf. Mit Eintrittsbillets
         zugänglich war das Theater an der Burg, wo sie einmal das Glück hatten, die Kaiserin
         in ihrer Loge sitzen zu sehen. So verkürzten sie sich die Wartezeit, bis es ihnen
         schließlich durch hochadelige Fürsprache gelang, zur Audienz vorgelassen zu werden.
         Ihr Gastgeber in Wien war Franz Christoph von Scheyb, ein dichterisch ambitionierter
         Sekretär bei der niederösterreichischen Regierung und Anhänger von Gottscheds Sprachreinigungsprogramm,
         der sich selbst dem Hof 1746 durch ein panegyrisches Versepos auf Maria Theresia empfohlen
         hatte und mit dem die Gottscheds eine österreichische Akademie auf die Beine stellen
         wollten.[14] Über ihn kam das Paar unter anderem mit Nikolaus Esterházy in Berührung, dessen
         Vermittlung sie schließlich den Zutritt verdankten.
      

      Der Obersthofmeister bestellte sie sonntags morgens um zehn Uhr nach Schönbrunn ins
         Vorzimmer. Das ehemalige Jagdschloss war gerade von dem Hofarchitekten Nicolaus Pacassi mit
         enormem finanziellem Aufwand zu einer eleganten und großzügigen Sommerresidenz umgebaut
         worden. Es sollte bequemer sein als die Hofburg, aber auch dem wiedergewonnenen kaiserlichen
         Rang Rechnung tragen, neuesten ästhetischen Maßstäben genügen und sich in der Konkurrenz
         mit Versailles behaupten. Vor allem bot Schönbrunn mehr Raum für großzügige geometrische
         Gartenanlagen als die Hofburg, die durch den alten Wiener Befestigungsring auf die
         eng bebaute, dicht besiedelte Innenstadt beschränkt bleiben musste.[15] Da die erste Version des Sommerschlosses dem Kaiser nicht gefallen hatte,[16] wurde bis 1750 bei laufendem Hofbetrieb weiter umgebaut, so dass zum Zeitpunkt,
         als die Gottscheds vorsprachen, das Gebäude noch immer partiell eine Baustelle war.
         Der Ostflügel mit den Zeremonialappartements war allerdings 1749 gerade fertig geworden
         (Abb. 27). Offizielle Besucher betraten das Schloss über den Ehrenhof im Norden durch
         das Hauptportal und wandten sich dann nach rechts zu der repräsentativen Ehrentreppe,
         der Blauen Stiege, über die sie zur Nobeletage hinaufgelangten. Waren sie zur förmlichen
         Audienz bei Kaiser und Kaiserin geladen, so gingen sie zuerst durch eine Antekammer
         und dann an ungarischen und deutschen Garden vorbei durch die vierzig Meter lange,
         ganz von Fenstern auf der einen und Spiegeln auf der anderen Seite beherrschte Große
         Galerie und warteten dort, bis sie in die kleine und dann in die große Antecamera
         eingelassen wurden, an die im Süden die Ratstube des Kaisers anschloss.[17] Die Appartements der Kaiserin lagen an der Ostseite und waren nur über eine Reihe
         anderer Kammern und Gänge zu erreichen. Es gab auch direktere Zugänge zu den Räumen
         Maria Theresias; man konnte zum Beispiel den Weg über die kleine Kapellenstiege im
         Ostflügel nehmen, doch es war ein seltenes Zeichen besonderer Gnade und Familiarität,
         Besucher par surcroît de bonté durch eine besondere Treppen zu sich hinauf kommen zu lassen.[18] Der übliche Weg durch die Große Galerie in die Große Antekammer folgte einer Strategie
         der effektvollen Steigerung. Jede der hohen, von Garden bewachten zweiflügeligen Türen,
         die die Besucher passieren durften, erhöhte ihre gespannte Erwartung. Alles war darauf
         angelegt, ambivalente Gefühle zu erzeugen: Mit jeder Schwelle, die man überschritt,
         wurde man stärker eingeschüchtert und zugleich höher persönlich ausgezeichnet.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_027.jpg]

         Abb. 27:  Nobeletage des Schlosses Schönbrunn um 1750 
1 Blaue Stiege, 2 Antecamera, 3 Große Galerie, 4 Antecamera, 5 Zeremoniensaal, 5–8
               Appartements des Kaisers, 8 Gemeinsames Schlafzimmer, 8–13 Appartements der Kaiserin

      

      In der Beschreibung der Gottschedin ist von anderen Besuchern bei dieser Audienz wohlweislich
         keine Rede; sie erweckt den Eindruck einer intimen Privataudienz. Es ist aber sehr
         unwahrscheinlich, dass sie und ihr Mann die Einzigen waren, die an diesem Vormittag
         empfangen wurden, denn der Sonntagmorgen nach dem Gottesdienst war regelmäßig der
         öffentlichen Audienz gewidmet.[19] Eine öffentliche Audienz unterschied sich grundlegend von der streng durchformalisierten,
         hoch symbolbeladenen diplomatischen Antritts- und Abschiedsaudienz, die den Botschaftern
         auswärtiger Souveräne vorbehalten war,[20] und von einer Privataudienz, bei der man einzeln eintreten durfte und die Türen
         zum Empfangszimmer von den Türhütern wieder geschlossen wurden. Öffentliche Audienzen
         hingegen hießen buchstäblich so, weil die Türen zum Audienzzimmer dabei halb geöffnet
         blieben.[21] Einzelaudienzen gab Maria Theresia nur noch sehr selten, was diejenigen ärgerte,
         die Anspruch darauf zu haben glaubten. Die öffentlichen Audienzen trugen andererseits
         zu ihrem Ruf als außergewöhnlich zugängliche Herrscherin bei.[22] Dass ausgerechnet die Gottscheds einer der ganz raren Privataudienzen gewürdigt
         worden wären, ist nicht anzunehmen, zumal sich im Tagebuch des Oberstkämmerers keine
         Spur von ihrem Besuch findet.
      

      Im Vorzimmer[23] wurden die Gottscheds von der Obersthofmeisterin Trautson in Empfang genommen und
         mit einer sehr vortheilhaften Empfehlung den drei ältesten Erzherzoginnen Marianne, Marie Christine und Elisabeth vorgestellt.
         Und wir erhielten mit dem huldreichsten Blicke die Erlaubniß, Ihnen die Hände zu küssen.[24] Die ältesten Töchter des Kaiserpaares waren zu diesem Zeitpunkt elf, sieben und
         sechs Jahre alt. Der Handkuss war ein Bestandteil des kaiserlichen Zeremoniells, das
         erst Karl VI. aus Spanien importiert hatte; er war ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal
         des Kaiserhofes gegenüber den anderen deutschen Fürstenhöfen. Für fremde Gesandte
         bedeutete es eine Zumutung, zu dieser Unterwerfungsgeste nicht nur beim Kaiser selbst,
         sondern bei der gesamten Kaiserfamilie genötigt zu werden,[25] für alle anderen Besucher ebenso wie für die Mitglieder des Hofstaats hingegen war
         es eine Gnade, deren sie gar nicht oft genug teilhaftig werden konnten. Der Oberstkämmerer
         etwa nutzte seinen privilegierten Zugang zur Kaiserin, indem er ihr bei jeder sich
         bietenden Gelegenheit die Hand küsste, obwohl er wusste, dass ihr das eigentlich lästig
         war.[26]
      

      Nach einer Weile wurden die Gottscheds in ein Zimmer gerufen, welches an der Kayserin Zimmer sties.[27] Dort mussten sie eine Weile warten, wobei die Obersthofmeisterin mit ihnen ein wenig
         Konversation machte, bis die Kaiserin erschien. Luise Gottsched beschreibt ihre eigene
         Ergriffenheit: Ich wollte auf das linke Knie fallen, und der Kayserin Königin mit dem redlichsten
               deutschen Herzen ein spanisches Compliment machen, schreibt sie an Seckendorf, aber bald hätte ich ganz niedergekniet, und mit den christlichsten Gesinnungen einer
               Abgötterey können beschuldiget werden.[28] Die sächsische Protestantin spielt darauf an, dass der Kniefall vor dem Kaiser zu
         Zeiten schärferer konfessioneller Fronten ein großes Skandalon gewesen war. Bei den
         evangelischen Reichsfürsten, die auf ihre teutsche Libertät pochten, war diese Unterwerfungsgeste ehemals als spanische Servitut und papistische Götzendienerei verpönt gewesen. Luise, so die Botschaft an ihren
         Briefpartner, vergaß in diesem Moment ihre redliche deutsch-protestantische Gesinnung,
         dermaßen überwältigt war sie über die Gegenwart dieser großen Frau, voll Begierde Ihr mein Herz zu Füßen zu legen. Aufs Knie zu fallen war das Mindeste, was jeder Besucher gleich welchen Standes
         in einer kaiserlichen Audienz zu tun hatte. Das spanische Hofzeremoniell sah eigentlich
         drei Kniefälle vor, wenn man sich der Herrscherin näherte. Diese Regel wurde zwar,
         sehr zum Unwillen des Oberstkämmerers, nicht mehr so streng beachtet wie unter Karl VI. Doch
         den Kniefall ganz zu erlassen und sich mit der französischen Reverenz, also einer tiefen Verbeugung zu begnügen, lag Maria Theresia völlig fern. Im Gegenteil;
         man erzählte sich die Anekdote, wonach sie einen jungen Kavalier, der ihr die Reverenz
         mit steifen Knien machte, die Hand auf die linke Schulter gedrückt und ihn so genötigt
         habe niederzuknien.[29] Erst ihr Sohn Joseph schaffte den Kniefall später, nach ihrem Tod, grundsätzlich
         ab: Kein Mensch sollte mehr vor einem anderen Menschen knien müssen.[30]
      

      Im Zentrum der Audienz stand eine freundliche Konversation Maria Theresias. Die Kayserin Königin sprach sehr viel, theils mit mir, theils mit meinem Manne. Worüber gesprochen wurde, erwähnt Luise Gottsched nicht, und das spielte auch keine
         Rolle. Der Sinn einer Audienz lag selten darin, was dabei geredet wurde, sondern vielmehr darin, dass sie stattfand. Das Medium war die Botschaft. Angesichts der strengen Ökonomie der
         Aufmerksamkeit, die bei Hof herrschte, war schon der bloße Austausch einiger Compliments ein hohes Gut, dessen Wert sich vor allem nach seiner Dauer bemaß. Doch es war durchaus
         noch eine weitere Steigerung möglich, wie die Gottschedin in ihrem Brief effektvoll
         beschreibt. Sie lauschte eben noch den Worten der Kaiserin, als jemand ins Zimmer trat, den ich für den ersten und liebenswürdigsten Staatsmann vom
               Kayserl. Hofe würde gehalten haben, wenn die Kayserin nicht gesagt hätte: dies ist der Herr. Hier legten wir uns beyde in der vorigen
               spanischen Stellung dem Kayser zu Füßen. Se. Majestat gaben meinem Manne die Hand
               zu küßen und hießen uns beyde aufstehen. Die staunenden Besucher fühlten sich in einen geradezu familiären Kreis einbezogen.
         Schließlich, um diesen Effekt noch zu steigern, sagte die Kayserin voller Gnade und
         Güte: Non! Sie müssen meine andern Kinder auch sehen. Worauf wir von der Fürstin Trautson zu den übrigen drey kleinen Engeln geführet wurden.[31] Das war nicht ungewöhnlich. Maria Theresia führte Besuchern stets möglichst viele
         ihrer zahlreichen Kinder vor, das Kapital der Dynastie, die lebendige Gewähr für die
         Kontinuität der Herrschaft.[32] Die Gottscheds allerdings missverstanden die Vorführung als Zeichen familiärer Intimität.
         Dies, zusammen mit dem liebenswürdigen Konversationston der Kaiserin und dem zwanglosen
         Umgangsstil des Kaisers, verfehlte selten seinen Eindruck auf Besucher. Wer den Wiener
         Hof nicht kannte und in dessen innerstem Zentrum gravitätische Förmlichkeit erwartet
         hatte, war überrascht, fühlte sich persönlich ausgezeichnet und wurde so fast zwangsläufig
         zu einem glühenden Bewunderer der Kaiserin. Ich hatte oft von der steifen Etikette des Kaiserhofes gehört, schrieb ein anderer Besucher, aber ich fand das genaue Gegenteil.[33]
      

      Nach der Audienz sorgten die Gottscheds dafür, dass das literarisch interessierte
         Publikum im Reich auch davon erfuhr.[34] Luise hatte der Kaiserin eines ihrer Übersetzungswerke zugeeignet, woraufhin Maria
         Theresia ihr als Gegengabe eine edelsteinbesetzte Haarnadel hatte schicken lassen.[35] In einem barocken Widmungsgedicht setzte die Verfasserin die Leser nun darüber ins
         Bild, welche übergroße Ehre ihr, der geringsten Untertanin, widerfahren war. Sich
         der Herrscherin in überschwänglichen Widmungstexten metaphorisch zu Füßen werfen konnte
         jeder, aber sich ihr tatsächlich zu Füßen geworfen zu haben, das konnte nicht jeder
         von sich sagen.[36] Monarchinn, Darf ich mich zu Deinem Throne schwingen/wo ich voll Ehrfurcht Dich vor
               kurtzem noch gesehn/So bin ich zwar zu schwach, Dein hohes Lob zu singen:/Doch dankbar
               bin ich noch, Dein Wohlthun zu erhöhn./Das stralenreiche Pfand, was Du mir zugesendet,/Das
               Pfand von deiner Huld, erhabne Kaiserinn!/Hat Deiner Großmuth Bild in meiner Brust
               vollendet/Und zeigt, wie groß Du bist, und wie gering ich bin.[37] Auch Johann Christoph Gottsched veröffentlichte umgehend ein Loblied auf Maria Theresias
         Schönheit, Milde, Geistesstärke, Tapferkeit und Mutterliebe und variierte darin ein
         ums andere Mal das Motiv Man muß sie selber sehen! Ich habe sie gesehen![38] Die Wirkung dieser Verherrlichungsgedichte war wechselseitig: Indem das Dichterpaar
         seine Audienz bei der Kaiserin besang, trug es nicht nur deren Lobpreis in die Welt,
         sondern steigerte vor allem seinen eigenen Ruhm. Das galt nicht nur für Dichter, sondern
         ganz allgemein: Wem die Gnade des Zutritts zur Kaiserfamilie zuteilgeworden war, der
         wurde selbst von den Strahlen dieser Gnade erwärmt und beglänzt; wem sich die Türen
         zum Audienzzimmer einmal geöffnet hatten, dem öffneten sich auch sonst überall leichter
         die Türen.
      

      Diese Erfahrung teilten die Gottscheds unter anderem mit der Familie Mozart. Dem Vater
         Mozart gelang es im Oktober 1762, seine beiden Wunderkinder Nannerl und Wolferl der Kaiserfamilie in Schönbrunn drei Stunden lang vorspielen zu lassen. Als sich
         die Kunde von diesem Ereignis verbreitete, steigerte das ihre Bekanntheit schlagartig
         und eröffnete ihnen den Zugang zu den Häusern des Hofadels; Kaunitz, Ulfeld, die Harrachs,
         die Kinskys, alle wollten die charmanten Klavier spielenden Kinder jetzt ebenfalls
         bei sich hören. Leopold Mozart setzte unverzüglich eine Anekdote von rührender Intimität
         in Umlauf: Wolferl ist der Kaiserin auf den Schoß gesprungen, hat sie um den Hals genommen und
               rechtschaffen abgeküßt. Kurz wir waren von drei Uhr bis sechs Uhr bei ihr gewesen,
               und der Kaiser kam selbst in das andere Zimmer heraus, mich hinein zu holen, um die
               Infantin auf der Violin spielen zu hören.[39] Ob sich das wirklich genau so zugetragen hat, weiß man nicht – der Oberstkämmerer
         hat in seinem sonst so akribischen Hoftagebuch jedenfalls keinerlei Notiz von dem
         Auftritt genommen. Doch die Geschichte von der innigen Begegnung des kleinen Wolferl
         mit der Kaiserfamilie war zu herzerwärmend, als dass sie sich nicht in der kollektiven
         Erinnerung nachhaltig festgesetzt hätte. Im 19. Jahrhundert fand sie Eingang in den
         Kanon der populären Maria-Theresien-Legenden und wurde so beliebt wie sonst nur die
         Mutter-Kind-Szene vom ungarischen Landtag 1741.[40] Das Kind Wolfgang Amadeus Mozart wurde nicht nur in den Kreis der Feldherren, Staatsmänner
         und Geistesheroen im großen Ringstraßenmonument eingereiht, sein Klavierspiel in Schönbrunn
         schaffte es auch bis auf die Sammelbilder der frühen Werbeindustrie.[41] Auf Maria Theresia hatte der Auftritt des sechsjährigen Wolfgang Amadeus allerdings
         offenbar einen weniger nachhaltigen Eindruck gemacht als erhofft. Nach der Audienz
         beschenkte sie ihn und seine Schwester zwar mit zwei abgelegten Galakleidern ihrer
         eigenen Kinder und mit 100 Dukaten (also ungefähr achtmal so viel, wie Leopold Mozart
         im Monat in Salzburg verdiente); auch lud sie sie ein, der Herrscherfamilie ein paarmal
         bei der öffentlichen Tafel zuzusehen.[42] Doch als ihr Sohn Ferdinand den jungen Mozart einige Jahre später in Mailand als
         Hofkapellmeister einstellen wollte, nachdem er ihn auf seiner Hochzeitsfeier erlebt
         hatte, riet sie ihm knapp, er solle sich nicht mit derart unnützem Gesindel belasten.
         Es schade nur dem Ansehen seines Hofes, wenn solche Leute mit ihrem großen Familienanhang
         dort überall wie Bettler herumhingen.[43] Musiker, ebenso wie Dichter, Gelehrte, Maler, Architekten, ganz gleich wie genial,
         gehörten aus der Perspektive der Herrscherin zur potentiellen Dienerschaft; mit ihnen
         verkehrte sie keineswegs auf gleicher Augenhöhe. Wie die Besucher und die weitere
         Öffentlichkeit die Gnade der kaiserlichen Audienz wahrnahmen und wie die Kaiserin
         selbst sie wahrnahm, war ganz offensichtlich zweierlei.
      

      Die Gottscheds und die Mozarts gehörten zur Schicht der Gelehrten und Künstler, die
         sich durch besondere Verdienste um die Verherrlichung der Monarchin unter günstigen
         Umständen Zugang zum Hof verschaffen konnten. Für die geringen Untertanen galt das nicht. Wenn sie es schafften, der Kaiserin persönlich zu begegnen, dann
         hatte das etwas geradezu Märchenhaftes. Einen solchen Ausnahmecharakter hatte die
         sonderbare Audienz des Hoftyrolers Peter Prosch.[44] Prosch (1744–1804) war ein mittelloser Waisenjunge aus Ried im Zillertal, der als
         Wanderhändler durch Österreich und die süddeutschen Reichsterritorien zog, durch vielerlei
         Zufälle in die Hände der Höflinge fiel, sich mit seinen Späßen bei ihnen beliebt machte
         und fortan von ihnen herumgereicht, gequält und gehätschelt wurde. Er war ein Grenzgänger
         zwischen großer Welt und tiefstem Wald und wurde in beiden Welten gleichermaßen als
         Wundermensch bestaunt.[45] In Schönbrunn erschien er kaum weniger exotisch als ein Hofmohr oder Hofzwerg. Als
         Vagant hätte Prosch mit etwas Pech auch dem Wasserschub nach Temešvar zum Opfer fallen
         können;[46] als Liebling der Damen und Herren an den süddeutschen Höfen kam er etwas besser
         davon. Er machte aus der Not eine Tugend und spielte den Hofnarren – zu einer Zeit,
         als das eigentlich schon anachronistisch geworden war und nicht mehr dem aufgeklärten
         Geschmack entsprach. Im Alter hielt er das alles in einer Autobiographie fest, die
         erst sehr viel später im Revolutionsjahr 1789 erschien und ein Verkaufserfolg war.
         Das Buch wurde von genau dem gleichen höfischen Publikum gekauft, das sich darin selbst
         beschrieben fand.[47] Maria Theresia spielte in dieser Lebensbeschreibung eine Schlüsselrolle.
      

      Prosch stilisiert sich in dieser Autobiographie als einen Tiroler Simplicissimus.
         Er schreibt seine Lebensgeschichte wie einen Schelmenroman und reichert sie mit allerlei
         Schwank- und Märchenmotiven an: Der kleine Sohn armer Bauern, jüngstes von elf Geschwistern,
         verliert mit acht Jahren nacheinander Vater und Mutter, wird aus dem Elternhaus vertrieben,
         hungert und hat kein Dach über dem Kopf. Eines Tages erscheint ihm im Traum die Kaiserin,
         die von allen ihren Untertanen nicht umsonst als eine wahre Mutter geliebt wurde,[48] und gewährt ihm die Gnade, eine Hütte zu bauen und dort Schnaps zu brennen. Da macht
         er sich auf den langen Weg ins kaiserliche Schloss, um die Prophezeiung zu erfüllen.
         Nach vielen Widrigkeiten, als er schon jeden Mut verloren hat, gelingt es ihm, tatsächlich
         von der Kaiserin empfangen zu werden. Sein Weg liest sich wie eine Parodie auf die
         klassische höfische Aufsteigerkarriere mit allem, was dazugehört: einflussreiche Gönner,
         Empfehlungen und gestelzte Bittschriften, immer neues Bemühen um Zutritt, langes Warten
         auf eine günstige Gelegenheit, Hindernisse, Rückschläge, glückliche Zufälle und endlich
         der überraschende Erfolg.
      

      Seine erste Audienz bei der Kaiserin Ende September 1757 in Schönbrunn schildert Prosch
         aus der Perspektive des tolpatschigen Naturkinds, das sich zum Gespött des höfischen
         Publikums macht, aber schließlich von der guten Landesmutter in Gnaden aufgenommen
         und reich belohnt wird. Nach einer zufälligen Begegnung in der Messe bei den Kapuzinern,
         wo Prosch als Ministrant gedient hatte, ließ Maria Theresia den Dreizehnjährigen unversehens
         durch einen Kammerdiener zu sich rufen. Mit Freude, Furcht, Angst und Zittern wanderte ich mit ihm durch die Wachten und über
               die Stiegen hinauf […] Ich war barfuß und meinen Hut hatte ich unter dem Arm […] Ich
               schaute um und um, wispelte ein Stückl [sang ein Liedchen], und alle, die da waren,
               lachten, weil sie sahen, daß ich nicht wußte, was ich tat.[49] Aus Angst macht er sich in die Hose, verwechselt ein Kammerfräulein mit der Kaiserin,
         erkennt sich selbst in seinem vervielfachten Spiegelbild nicht wieder und fällt über
         die eigenen Füße – alles traditionelle Schwankmotive, mit denen der Autor sein Lesepublikum
         zu unterhalten suchte. Es ist daher schwer zu unterscheiden, was daran nachträgliche
         literarische Ausschmückung ist und was die realistische Darstellung eines Auftritts,
         mit dem der Dreizehnjährige seinerzeit tatsächlich das Hofpublikum amüsierte.[50] Das gilt auch für den zutraulichen Dialog, den er unter dem Gelächter der Hofleute
         mit den Worten Bist Du unsre Kaiserin Marie Theresl? eröffnet. Nachdem er ihr von seinem Traum erzählt hat, verspricht sie ihm das gewünschte
         Privileg zum Branntweinbrennen, doch er lässt sich den Gnadenerweis vorsichtshalber
         schriftlich geben.
      

      Es folgt ein Gespäch über die wechselseitige Liebe zwischen Herrscherin und Untertanen:

      ‹Was sagen denn sonst die Tiroler von mir, haben sie mich lieb?› ‹Ich hab dirs ja
                  schon gesagt; wenn ich nichts Gutes von Dir gehört hätte, so hätte mir auch nichts
                  Gutes geträumet und ich wäre auch heut nicht bei dir; durchaus in unserm Lande vom
                  Größten bis zum Kleinsten sagt ein jeder, du seist das beste Mensch, und die Welt
                  bringt uns kein solches Weibsbild mehr hervor, wie du bist.› Sie lachte herzlich und
                  sagte: ‹Das freut mich, ich habe die Tyroler auch gern, denn sie sind treu und aufrichtig.›
                  Sie griff mit ihrer linken Hand in ihre Kamisoltasche, nahm vierundzwanzig Kremnitzer
                  Dukaten heraus und opferte solches in meinen Hut. Itzt verließ mich der Atem, ich
                  setzte den Hut auf den Boden nieder, […] küßte ihr also die Hand, nahm sie bei der
                  Mitte, sprang und hüpfte um sie herum und sang ‹Drall lall la, Drall lall la!› Wer
                  war nun reicher und herrlicher als ich?[51]

      Warum das Publikum das amüsant fand, liegt auf der Hand: Der Narr führte die Distanz
         zwischen Oben und Unten gerade dadurch drastisch vor Augen, dass er sie vollständig
         ignorierte, die Kaiserin duzte, sie anfasste, ihr im Modus der Gegenseitigkeit begegnete:
         ‹Ja Kaiserin›, sagte ich, ‹wenn du auch einmal ins Tyrol kommst, will ich dir gewiß
               auch etwas schenken, weil du mir ein Häusl bauen läßt.›[52] Die Pointe lag im Paradox: Der kleine Narr durfte es sich herausnehmen, der Kaiserin
         auf gleicher Augenhöhe zu begegnen, denn gerade dadurch erwies er sich als Narr. Nach
         dem Empfang bei der Kaiserin folgte, wie auch sonst üblich, ein Besuch beim jungen
         Erzherzog. Der zehnjährige Leopold will ihn als Soldaten für sein Regiment dabehalten:
         Er nahm sein Reitpeitschl, ich war Pferd, und also machten wir aus seinem Zimmer die
               Reitschule. Am nächsten Tag wird er im großen Saal der Hofgesellschaft vorgeführt; er trifft
         die Elephantin von Spanien und man lässt ihn mit des Generals Daun Tochter eins tanzen. […] Ich machte Sprünge und Purzelbäume; alle
               lachten und hatten eine große Freude.[53]
      

      Was Peter Prosch später rückblickend wie ein Märchen erzählt, als Erfüllung eines
         prophetischen Traumes nach allerlei Prüfungen und Missgeschicken mit Maria Theresia
         in der Rolle der Märchenkönigin oder guten Fee, hat sich tatsächlich – so oder ähnlich –
         ereignet; andere Quellen legen das nahe.[54] Die Begegnung mit der Kaiserin verhalf dem Tirolerjungen an den süddeutschen Höfen
         zu regionaler Berühmtheit: In Würzburg und Bamberg, in Augsburg und Regensburg, München
         und Ansbach wurde er in der Folgezeit immer wieder an die Tafel geholt, um den Herren
         und Damen die Langeweile zu vertreiben. Der böhmische Kanzler Graf Chotek und seine
         Frau nahmen ihn zeitweilig in ihrem Haus in der Wiener Josephstadt auf; in Würzburg
         war er der Liebling des Fürstbischofs Adam Friedrich von Seinsheim. Die Phantasie
         der Pagen und Kavaliere an den geistlichen Residenzen, ihn zu quälen, kannte keine
         Grenzen. Man nähte ihm Feuerwerkskörper in die Kleidung und zündete sie an, man setzte
         ihn auf einen elektrischen Apparat und traktierte ihn mit Stromschlägen, man band
         ihn auf einem wilden Pferd fest und jagte ihn ins Feld hinaus; man entführte ihm sein
         Mädchen; man machte ihn zum Paten eines Esels, ernannte ihn zum Kammerherrn von hinten und Nachtstuhlbewahrer und führte ihm und dem Hofjuden in Anwesenheit der Hofgesellschaft Klistiere ein.
         Die hohen Herren und Damen lachten herzlich über ihre lustigen Einfälle, hatten die
         größte Freude an der Todesangst ihres Hoftyrolers, mochten ihn dabei aber, so versichert er, sehr gern und bezahlten ihn gut für all die Misshandlungen.[55] Immer wieder kehrte er zwischendurch in sein Heimatdorf zurück, versuchte sich dort
         mit verschiedenerlei Handel und Branntweinausschank notdürftig zu ernähren, und machte
         sich dann stets erneut auf die Reise.
      

      Es blieb nicht bei der einen Begegnung mit der Kaiserin. Als sich der ganze Hof 1765
         in Tirol aufhielt, um in Innsbruck die Hochzeit des Erzherzogs Leopold mit der Infantin
         von Spanien zu feiern, suchte der mittlerweile weit herumgekommene Prosch sie wieder
         auf und unterhielt mit seinen Zutraulichkeiten die kaiserliche Tischgesellschaft.
         Es war derselbe Tag, an dessen Abend Franz Stephan völlig unerwartet einen Schlaganfall
         erlitt und starb.[56] Prosch trat bei der Tafel nach eigener Darstellung wieder als einfältiges Naturkind
         auf, redete die Majestäten treuherzig mit Franz, Theresl und Du an, machte ihnen ein Dutzend Handschuhe zum Präsent, verlangte freimütig Gegengaben
         und ließ jede zeremonielle Unterwürfigkeit vermissen. Wie aus nächster Nähe schildert
         Prosch auch den plötzlichen Tod des Kaisers; er will sogar wenig später von Maria
         Theresia persönlich empfangen worden sein: Ich musste also hinein zu der höchstbetrübten Kaiserin, welche mich also anredete:
               ‹Gelt, Peterl! Was wir Menschen sind, und was Gott tun kann? O! mein lieber Franz
               ist nicht mehr!› Sie weinte untröstlich, und ich konnte vor Schluchzen kein Wort reden,
               kniete vor ihr nieder, küßte ihren Rock und ging weinend zur Tür hinaus.[57] An der Authentizität dieser Szene sind Zweifel angebracht. Doch als Prosch später
         wegen eines Selbstmordversuchs in Gefangenschaft geriet, daraus floh und von den Gendarmen
         verfolgt wurde, erwirkte seine Frau bei Maria Theresia tatsächlich seine Begnadigung.[58] Der Autobiographie zufolge wurde er noch einmal von der Kaiserin empfangen, wobei
         sich das Gespräch ihrer ersten Begegnung ziemlich genau wiederholte: Sie redete noch allerlei Dinge mit mir vom Tyrol, ob man sie gern habe und dergleichen, schenkte ihm wieder zwölf Dukaten und ließ ihm erneut ein Privileg ausstellen.[59]
      

      Es besteht kaum ein Zweifel, dass Prosch tatsächlich mehrfach von der Kaiserfamilie
         empfangen wurde und die Hofgesellschaft mit seinen Zutraulichkeiten amüsierte. Zugleich
         ist aber auch offensichtlich, dass er seine Autobiographie später auf den Geschmack
         des Publikums hin zugeschnitten und mit allerlei gängigen Schwankmotiven ausgeschmückt
         hat. Was sagt das über das Verhältnis zwischen Maria Theresia und den einfachen Untertanen
         aus? Die Geschichte bezog ihre Komik für das adelige Publikum gerade aus dem Kontrast
         zwischen den sonst getrennten Welten, den äußersten Extremen der Ständehierarchie,
         die hier aufeinandertrafen: Also unterhielte sich der größte Monarch mit einem seiner mindesten und ärmsten Untertanen.[60] Der Narr war die Ausnahmefigur, die die Regel erst sichtbar macht. Er bekräftigte
         die Ständeordnung: Den einfachen Untertanen war das komische Genre, das genus humile vorbehalten. Bei Hof wurden die Geringsten der Untertanen vor allem als Gegenstand des Amüsements geschätzt. Das galt nicht nur für Prosch.
         Man präsentierte und thematisierte das gemeine Volk gern im Modus der Lächerlichkeit.
      

      
         Untertanen am Hof
         

      

      Die Rede von der Zugänglichkeit der Kaiserin für jeden, auch den geringsten ihrer
         Untertanen, darf also keinesfalls wörtlich verstanden werden. Selbstverständlich waren
         mit alle nicht buchstäblich alle gemeint.[61] Tatsächlich gab es unsichtbare Schranken, die die einfachen Untertanen vom Hof fernhielten.
         Diese Grenzen waren derart selbstverständlich, dass man sie normalerweise gar nicht
         wahrnahm und auch nicht zu thematisieren brauchte. Nur manchmal wird in den Quellen
         ganz beiläufig erwähnt, dass da, wo von allen die Rede ist, tatsächlich nur gens de distinction gemeint waren.[62] So schreibt etwa der Oberstkämmerer einmal in seinem Tagebuch, alles habe beim Laxenburger Jagdaufenthalt den Herrschaften beim Spielen zusehen dürfen,
         fügt aber in Klammern hinzu: gens qualifiés s’entend – qualifizierte Leute, versteht sich, man könnte auch sagen: Leute von Stand.[63] Ist gelegentlich von dem Zutritt geringer Leute die Rede, dann handelte es sich bei genauerem Hinsehen mindestens um Geheimräte,
         Kämmerer, Offiziere oder Domherren.[64] Die erste formale Zutrittsordnung für ihren Hof, die Maria Theresia im November
         1745 erließ, ist in dieser Hinsicht aufschlussreich. Sie zählt eine lange Reihe von
         Gruppen auf, die nach Rang gestaffelt Zutritt zu den kaiserlichen Appartements genossen. Der Begriff Appartement hatte eine räumliche, eine zeitliche und eine soziale Dimension. Er bezeichnete zum
         einen einen Teil der Raumfolge in der Hofburg bzw. in Schönbrunn, die zeremoniellen
         Anlässen diente, zum anderen die genau festgesetzten Stunden, zu denen sich Kaiser
         oder Kaiserin dort in Gesellschaft aufhielten, und schließlich die Gesellschaft selbst,
         die zu diesen Zeiten in diesen Räumen zusammenkam. Die Kammerzutrittsordnung beschrieb die gesellschaftliche Hierarchie, indem sie bestimmten Gruppen bestimmte
         hierarchisch gestaffelte Räume zuwies. Maßstab der Gunst war die Nähe zum Zentrum,
         gleichsam dem weltlichen Allerheiligsten, der kaiserlichen Retirade, dem intimen Rückzugsort
         von Herrscher und Herrscherin. Am nächsten an der Retirade befand sich die Ratstube
         oder erste Antekammer, in die sich die Botschafter gekrönter Häupter, regierende Reichsgrafen,
         die höchsten Hofbeamten, Ordensritter usw. ihrerseits in hierarchischer Reihenfolge
         hineinbegeben durften. Daran schloss sich die andere oder große Antekammer an, die
         für Grafen, Freiherren, Ritter, hohe Offiziere, hohe Amtsträger der Erblande usw.
         zugänglich war. Am Schluss folgte die Ritterstube, wo geringere adels personen, doctorn und sonst nobilitirte personen, arciers und trabanten sich aufstellen durften. Schließlich wird nur noch bemerkt: die von anderswo herkommende frembde und anfangs ohnbekandte standts persohnen sollen
               sich beym obrist cammerern umb die erlaubnus des zutritts in die raths-stuben oder
               die anderte anti-cameram nach ihres standes condition gebührend anmelden.[65] Wenn sich jemand Unbefugtes erfrechte, einfach einzutreten, dann galt die geschärffte Ordre, ihn sofort wieder hinauszuschaffen.[66] Wer keine Standesperson war, kam in der Zutrittsordnung gar nicht vor. Die naheliegende
         Frage, wo denn die Grenze zwischen gens de qualité und allen anderen genau verlief, wurde in Ordnungen wie dieser nicht beantwortet.
         Und eben das ist bezeichnend: Die Abwesenheit des gemeinen Volkes bei Hof war derart selbstverständlich, dass sie gar nicht eigens thematisiert werden
         musste. Außer einem Narren wie Peter Prosch stellte kaum jemand die unsichtbare soziale
         Schranke in Frage, so dass es auch keinen Grund gab, sie präzise zu bestimmen.
      

      Die Möglichkeiten für Leute niederen Standes jenseits des Hofpersonals, tatsächlich
         mit der Herrscherin von Angesicht zu Angesicht zusammenzutreffen, waren also äußerst
         begrenzt. Nach traditionellem christlichem Herrschaftsverständnis musste es aber für
         jeden die Möglichkeit geben, seine Bitten oder Klagen vor den Thron zu tragen und
         dort – im übertragenen Sinne – Gehör zu finden, allerdings ohne Anspruch darauf, dass
         das Anliegen auch erfüllt wurde. Das geschah üblicherweise schriftlich, in Form einer
         Bittschrift, einer Supplik. Dies war das Medium, das grundsätzlich allen Untertanen
         offenstand: Wassertrinken und Supplizieren ist jedem gestattet, lautete ein bekanntes Sprichwort.[67] Das galt auch für den Kaiserhof, an dem traditionell großzügige Zugangsregeln für
         Bittsteller galten, die Maria Theresia nach ihrem Regierungsantritt zunächst nicht
         veränderte.[68] Alle Morgen um zehn ist es jedem Privatmann erlaubt, seine Bittschrift […] abzuliefern.
               Der dienstthuende Kammerherr, der Hauptmann der Leibwache sind angewiesen, an der
               Thür des Vorzimmers die Eingaben in Empfang zu nehmen und sie der Kammerfrau zu überliefern,
               welche sie der Kaiserin einhändigt.[69] Doch dazu musste man erst einmal des Schreibens und der nötigen Formalien mächtig
         sein oder sich an einen professionellen Schreiber wenden, der sie beherrschte. Und
         hatte man sein Schreiben korrekt verfasst, dann war noch keineswegs sichergestellt,
         dass die Supplik ihre Adressatin auch erreichte – ob sie dann erfüllt wurde, stand
         ohnehin auf einem ganz anderen Blatt.
      

      Eigentlich sollte die öffentliche Audienz dazu dienen, Bitten und Klagen persönlich
         vorzutragen. So riet Maria Theresias väterlicher Freund Tarouca ihr zu Beginn ihrer
         Regierung, jeden Sonn- und Feiertag zwischen Gottesdienst und Appartement eine audience publique zu halten. Das sei nicht nur bequem für die pauvres suppliants, die armen Bittsteller, es diene auch der Heiligung der Feiertage, wenn sie die Bedürftigen gnädig erhöre.[70] Doch tatsächlich war das angesichts der Vielzahl derer, die Gehör suchten, nicht
         so leicht. Zwar gab es für die öffentliche Audienz, anders als für das Appartement,
         keine formalisierte Zutrittsordnung. Doch auch für die Audienz musste man sich beim
         Amt des Oberstkämmerers anmelden, um Zutritt nachsuchen und warten, bis man vorgelassen
         wurde. Wenn es in einer Quelle heißt, der Zugang zur Kaiserin sei mühelos zu bekommen –
         ein Wort an den Kämmerer genügt![71] –, dann setzte man immer schon voraus, dass man bereits Zugang zum Kämmerer hatte.
         Deshalb kam es vor, dass tollkühne Untertanen mit besonders dringenden Anliegen der
         Kaiserin auflauerten, um sich ihr zu Füßen zu werfen, wenn sie sich im öffentlichen
         Raum bewegte, was in den ersten Jahrzehnten ihrer Regierung relativ oft der Fall war.
         Dass einfache Untertanen ihrer Herrscherin persönlich ansichtig wurden, kam zum Beispiel
         auf ihrem Weg zum Gottesdienst in einer der Wiener Kirchen, bei ihren Spazierfahrten
         in die Umgebung, beim Promenieren im Park von Schönbrunn oder bei öffentlichen Theateraufführungen
         vor. Bei diesen Anlässen wurden die Grenzen zwischen höfischem und städtischem Raum
         durchlässig.[72] Dort war die Kaiserin indessen nie ohne Leibgarden und Gefolge unterwegs (zumal
         es einmal eine Anschlagswarnung gegeben hatte[73]), so dass es List und Wagemut brauchte, um in ihre unmittelbare Nähe zu gelangen.
         Trotzdem kam so etwas vor, wenn nur die Verzweiflung des Bittstellers groß genug war.
         So erwogen zum Beispiel die Prager Juden, die 1744/45 von der Ausweisung bedroht waren,
         Maria Theresia auf dem Weg zum Gottesdienst abzupassen und sie um Gnade anzuflehen
         (übrigens vergeblich), wozu sie eigens einen Glaubensgenossen ohne Bart und in Husarenuniform
         auswählten, der nicht gleich als Jude erkennbar war.[74] Auch von dem Wiener Verleger und Hofbuchdrucker Johann Thomas Trattner, der in Ungnade
         gefallen war, wurde erzählt, er habe der Kaiserin auf dem Gang zur Kapelle in der
         Hofburg aufgelauert und sich ihr zu Füßen geworfen, nachdem er zuvor alles versucht
         hatte, um zur Audienz vorgelassen zu werden – Er steckte sich hinter die Kammerfrauen und sparte kein Geld –, doch vergebens. Erst die Überrumpelung führte angeblich zum Ziel, weil Trattner
         den richtigen Ton traf und Maria Theresia an die Barmherzigkeit ihres verstorbenen
         Gatten erinnerte, was sie zu Tränen gerührt und verzeihungsbereit gestimmt haben soll.[75] Jemand wie der Hofbuchdrucker Trattner konnte das nur tun, weil er schon eine persönliche
         Beziehung zum Hof hatte. Wenn aber jemand die Kaiserin direkt ansprach, bei dem das
         nicht der Fall war, dann musste es sich schon um einen Verzweifelten oder Wahnsinnigen
         handeln. So war es einmal vorgekommen, dass ein toller Mensch während eines feierlichen Hochamts in der Trinitarierkirche sich ganz unvermerckt der herumstehenden Hartschierenwacht durchgeschlichen und gahling
               [jählings] I[hrer] M[ajestät] […] genähert und dieselbe mit ganz verwirrten Worten
               und Gebärden angesprochen hatte. Die Kammerherren stürzten sich sofort auf ihn und übergaben ihn den Wachen.
         Nachhero aber äußerte sich, daß diser arme Mensch erst vor wenig Stunden verrucket
               worden und nun eben aus dem Beichtstuhl gekommen seie, wo er […] immer gesagt, er
               müsse gehen, die Königin um Vergebung bitten, weillen er sonsten nicht könne seelig
               werden.[76]
      

      Noch mehr Aufsehen erregte eine Catastrophe, die sich am 6. August 1753 in Schönbrunn ereignete und es sogar in auswärtige Zeitungen schaffte.[77] Es ging um einen Chevalier de Balde, einen natürlichen Sohn des letzten Grafen von
         Mömpelgard und einer Schneiderin. Dieser Graf hatte die Kinder seiner Mätresse adoptiert,
         was seine Verwandten nach seinem Tod nicht anerkannten. Der Sohn kämpfte nun seit
         Jahren vor dem Reichshofrat um die Legitimierung dieser Standeserhöhung, aber die
         Sache kam nicht voran. Da erschien er eines Vormittags in Schönbrunn in der Antekammer
         zum Spiegelzimmer und verlangte vom diensthabenden Kammerherrn, zur Kaiserin vorgelassen
         zu werden. Als dieser mehrmals höflich wiederholte, dass sie an diesem Morgen keine
         Audienz erteile, wie dann auch dergleichen Supplikanten sich nur an denen zur offentlichen Audienz
               bestimmten Tägen aufschreiben und melden lassen dörffen, griff er zur Gewalt. Der Diener, der die Tür zu bewachen hatte, befand sich unglücklicherweise
         gerade wegen Verrichtung einiger Nothdurfft nicht an seinem Platz. Als der Kammerherr selbst sich dem Kavalier in den Weg stellte,
         zog dieser den Degen und gienge ganz rasend auf ihn zu. Der Kammerherr, ohnedem sehr klein und schwach, rutschte auf dem glatten Parkett aus und konnte den Degenstoß gerade noch mit der
         Hand abwehren, wobei er sich die Hand verletzte und eine Streifwunde an der Seite
         zuzog. Die Kaiserin, die mit einem Sekretär in ihrem Kabinett gearbeitet hatte, flüchtete,
         erschreckt durch den Lärm, in das Appartement des Kaisers und rief nach den Wachen.
         Unterdessen eilte der Kammerherr des Erzherzogs Joseph herbei und bändigte den Angreifer,
         bis die Trabanten und Hartschiere endlich eintrafen, ihn vollends entwaffneten und
         in die Wachstube trugen, von wannen er als ein Unsinniger nach dem spanischen Spittal gebracht und leztlich
               in das Closter Rein in Steiermarckt transportiret worden. Bei Hof wurde darüber debattiert, ob der Chevalier de Balde im Delirio gewesen oder von seinem gäh-zornigen Temperament übereilet worden, ob er also als wahnsinnig oder nur als unbeherrscht zu betrachten sei. Maria Theresia
         entschied sich aus angebohrner Clemenz, die Sache nicht strafrechtlich verfolgen zu lassen, sondern den Kavalier als Kranken
         zu betrachten, um den Eclat der Straff zu decliniren, wie Khevenhüller es formulierte, also öffentliches Aufsehen zu vermeiden.[78] Hätte man nämlich das Vergehen formal korrekt untersucht und hätte das Gericht es
         als gewalttätigen Anschlag auf die Kaiserin, das heißt als Majestätsverbrechen ausgelegt,
         dann hätten dem Kavalier womöglich die allerschwersten Sanktionen, im schlimmsten
         Fall der Tod gedroht. Wenige Jahre später wurde ein verwirrter Täter, der mit dem
         Messer auf den französischen König losgegangen war, noch in aller Öffentlichkeit bei
         lebendigem Leib gevierteilt. Etwas Derartiges wollte Maria Theresia offensichtlich
         vermeiden.
      

      Doch sie zog Konsequenzen aus dem gewalttätigen Übergriff. In der Folge wurden nicht
         nur die Türhüter durch Hauptleute des Militärs verstärkt, sondern auch die Zutrittsregeln
         für Supplikanten formalisiert und verschärft. Der Oberstkämmerer wurde angewiesen,
         die offentliche Audienzien, worzu nach alten Gebrauch auch die Unbekanteste aufgeschriben
               und admittiret zu werden pflegen, so zu beschränken, dass niemand mehr auf die Audienzenliste gesetzt wurde, der sich
         nicht vorher beim Oberstkämmerer schriftlich legitimiert hatte. Dazu musste sich jeder
         die Unterschrift des Capo der zuständigen Instanz besorgen; Fremde aus dem Reich hatten sich an den Reichsvizekanzler
         zu wenden, alle übrigen Fremden an den Hof- und Staatskanzler (das war damals Kaunitz).
         Khevenhüller warnte die Kaiserin allerdings, dass die Inhaber der obersten Hofämter,
         etwann durch persöhnliche Affecten den Zugang zum Thron behindern würden und also das nöthige Gehör denen Supplicanten benohmen werden mögte. Deshalb riet er ihr zu erlauben, daß mann sich doch nöthigen Falls durch mich oder andere Weege mittelst geheimmer
               Memorialien an sie wenden dürfe.[79] Jedenfalls erschwerte die neue Regelung den Zugang zur Kaiserin. 1755 berichtete
         der preußische Gesandte Fürst, früher sei es wesentlich leichter gewesen, eine Audienz
         zu erhalten; jetzt müsse man dem Oberstkämmerer ein Billet beibringen, unterzeichnet von dem Minister des Departements, zu welchem
               die Sache gehört, die man vorzutragen gedenkt; und allerdings wird dadurch die Möglichkeit,
               Beschwerden vor den Thron zu bringen, sehr vermindert.[80]
      

      Die Herrscherin befand sich also in einer strukturellen Zwickmühle. Einerseits musste
         sie den Zugang zu ihrer Person irgendwie kanalisieren. Andererseits bestand stets
         die Gefahr, dass diejenigen, die die Kanäle kontrollieren sollten, diese Macht zu
         ihren eigenen Zwecken missbrauchten. Die unausweichliche Folge war, dass sich die
         unzähligen Bittsteller andere, informelle Kanäle suchten, um ihrem Ziel näherzukommen.
         Der Gesandte Fürst etwa meinte, man müsse eine der Kammerfrauen zu gewinnen suchen,
         die am meisten bei der Kaiserin in der Gunst standen, und ihr seine Bittschrift anvertrauen.
         Geistliche hielten sich gern an ihre Mitbrüder, die Beichtväter der Kaiserfamilie.[81] Der erfolgversprechendste Kanal war zweifellos der Geheime Kabinettssekretär, der
         das größte Vertrauen der Kaiserin genoss, doch zu ihm musste man erst einmal vordringen.[82] Einfache Untertanen konnten versuchen, ihr Anliegen über das niedere Hofpersonal
         voranzubringen, das in den kaiserlichen Appartements ein und aus ging, von den Dienern
         und Zofen bis zu den Heizern. Gerade diese informellen Wege galt es aber aus kaiserlicher
         Perspektive zu verschließen. Deshalb war es dem Kammerpersonal streng verboten, Suppliken
         anzunehmen und zu übergeben, zu sollizitieren oder ein Anliegen im Namen anderer vorzubringen,[83] geschweige denn, Gegenleistungen dafür anzunehmen. Auch ihren Kindern verbot Maria
         Theresia, mit der Dienerschaft vertraulich umzugehen, Bitten um Vermittlung anzunehmen
         oder gar eigenmächtig Gunsterweise zu gewähren, und ermahnte sie, immer den ordentlichen
         Verfahrensgang einzuhalten. Wenn ihre Töchter heirateten und den Hof verließen, gab
         sie ihnen stets ausdrücklich mit auf den Weg, Suppliken grundsätzlich nicht selbst
         anzunehmen und allenfalls an die dafür zuständigen Stellen weiterzuleiten.[84] Doch die informellen Wege ließen sich nicht verstopfen; das Kammerpersonal ließ
         sich diese Gelegenheit zu einem Zusatzverdienst kaum entgehen. Manche prahlten damit,
         in den intimsten Gemächern ein und aus zu gehen und mit der Herrscherfamilie auf vertrautestem
         Fuß zu verkehren; manche benutzten auch die Erwartungen der Außenwelt, um sich mehr
         oder weniger grausame Späße zu erlauben. So kursierte die Anekdote, dass ein Kammerdiener
         des Erzherzogs Maximilian einer jungen Frau weisgemacht habe, sein Herr sei sterblich in sie verliebt. Die Dame brüstete sich in großer Gesellschaft damit; der Erzherzog erfuhr davon
         und ließ die Geschichte dementieren, sehr zum Gespött der Betrogenen.[85] Die Episode zeigt, wie sehr das Kammerpersonal die Außenwelt jenseits des Hofes
         mit seiner vermeintlichen Vertrauensstellung bei der Herrscherfamilie beeindrucken
         konnte. Es liegt auf der Hand, dass sich daraus Kapital schlagen ließ. Wenn das schon
         für einen einfachen Kammerdiener galt, dann erst recht für die adeligen Mitglieder
         des Hofstaats.
      

      Damit die zahllosen Hofleute sich nicht so leicht zu eigenmächtigen Zwischenhändlern
         und parasitären Nutznießern der kaiserlichen Macht machen konnten, gab es für diejenigen,
         die um Anstellungen, Beförderungen, Pensionen, ausstehende Gehälter oder ähnliches
         baten, ein klar geregeltes Prozedere.[86] Zuständig dafür war das Obersthofmeisteramt, die Spitze der ganzen Hoforganisation.
         In seiner Kanzlei wurden die einlaufenden Bittschriften gesammelt und dann an die
         Chefs der Hofstellen weitergeleitet, die für das jeweilige Anliegen zuständig waren.
         Sie mussten ein schriftliches Gutachten dazu abgeben und in die Kanzlei zurückschicken.
         Der Obersthofmeister war also das Nadelöhr, bei dem alle Empfehlungen der verschiedenen
         Hofstellen zusammenliefen; er hatte sie zu bewerten, abzuwägen und zu bündeln. Dann
         verfasste er darüber ein schriftliches Referat, einen Vortrag, an die Kaiserin und beendete es mit einem klaren Votum. Die Kaiserin entschied schließlich,
         indem sie ihre Resolution eigenhändig an den Rand des Referats schrieb, und schickte
         das Ganze zur Ausführung des Bescheids an den Obersthofmeister zurück.
      

      Die Akten zeigen, mit welchen Anliegen sich Maria Theresia Tag für Tag befasste.[87] Da ging es etwa darum, ob jemand freie Medizin aus der Hofapotheke beziehen durfte,
         wie die Besoldung des Küchenpersonals zukünftig gestaffelt werden sollte und welche
         Forderungen der Wildbrethändler gegen den kaiserlichen Kuchelmeister geltend machen
         konnte. Da bat die ehemalige Hof-Cantatrice Scholarin Theresia Stinglin um die Zahlung der immer noch ausstehenden Besoldung von 222 fl 15 Kreuzer und weitere 120 fl für ihre Rolle als 2. Donna in
               der Oper Zenobia anno 1740, machte also Hofschulden aus der Zeit Karls VI. geltend; und da warf sich die Witwe
         des ehemaligen lothringischen Chef de cuisine mit ihren vaterlosen Kindern symbolisch zu Füßen des Thrones und bat die Kaiserin
         um mütterliche Gnade. Diese Gnade wurde den Bittstellern dann auch selten versagt. Meist setzte Maria
         Theresia ein Placet unter den Vortrag des Obersthofmeisters, manchmal schrieb sie aber auch Bemerkungen
         wie Vor diesmahl noch, in das künfftige aber nicht mehr an den Rand. Es fällt auf, dass die allermeisten Bittsteller, die in den Akten des
         Obersthofmeisters auftauchen, schon im Hofdienst standen oder zumindest Verwandte
         dort hatten.[88] Das kann entweder daran liegen, dass Außenstehende mit ihren Bittschriften gar nicht
         erst Zugang zu seiner Kanzlei fanden, oder daran, dass sie abgewiesen wurden, ohne
         Spuren in den Akten zu hinterlassen.[89] Auch der hohe Adel ist in diesen Akten kaum zu finden, was darauf schließen lässt,
         dass er seine Anliegen leichter auf direktem mündlichem Weg vortragen konnte oder
         wollte, weil das zweifellos standesgemäßer war. Die einen standen offenbar dem Hof
         zu fern, um diese Form der Kommunikation erfolgreich zu nutzen, die anderen standen
         der Herrscherin zu nah, um das nötig zu haben.
      

      Die Untertanen suchten aber nicht nur mit Bitten um Hofanstellungen bei der Herrscherin
         Gehör, sondern auch mit Beschwerden, zum Beispiel weil ihnen von ihren direkten Obrigkeiten
         Unrecht widerfahren war. Nach traditionellem Verständnis hatte ein guter Herrscher
         den Untertanen Zuflucht gegen die Übergriffe ihrer lokalen Herren zu bieten, denn
         nur ihm schrieb man zu, über alle niedere Parteilichkeit weit erhaben und allein dem
         Gemeinwohl verpflichtet zu sein. Gerade seine Entrücktheit in der fernen Residenz
         schützte einen Herrscher weitgehend davor, für Missstände persönlich verantwortlich
         gemacht zu werden. Die nahen Lokalobrigkeiten waren in der Regel die Zielscheibe für
         Kritik, während der ferne Monarch als Quelle der Gnade und Gerechtigkeit erscheinen
         konnte.[90] So auch im Falle Maria Theresias. Wer unter der Willkür seines Grundherrn litt,
         der glaubte gern an die mütterliche Gnade der fernen Souveränin. Deren geradezu märchenhafter
         Ruf war umso unerschütterlicher, je weniger Menschen sich tatsächlich auf den Weg
         in die ferne Hauptstadt machten und enttäuscht werden konnten. Denn für Untertanen
         aus den Erbländern war es schwierig, wenn nicht illusorisch, mit ihren Klagen bei
         Hofbehörden persönlich Gehör zu finden. Damit sie es auch gar nicht erst versuchten,
         ließ Maria Theresia mehrfach Befehle an die Unterbehörden ergehen, die Untertanen vor der Reise nach Wien zu warnen.[91] Um unnütze Geldversplitterung zu vermeiden, sollten sie nicht unter Vorbeigehung der gehörigen Instanzen in die Residenz kommen. Schon ihr Vater hatte das direkte Appellieren an den Hof
         mehrfach verboten. Deputierte der Untertanen, die es trotzdem taten, riskierten, inhaftiert
         zu werden. Stattdessen sollten sie sich mit ihren Beschwerden stets zuerst an ihre
         Grundobrigkeit, dann an das Kreisamt, dann an die Repräsentation und Kammer und dann
         erst an den Hof wenden. Doch es war schwierig, die Untertanen auf den langen, teuren
         und unwägbaren formalen Verfahrensweg umzuleiten, zumal wenn die Behörden selbst es
         waren, von denen das Unrecht ausging. Immer wieder beteuerten die Beschwerdeführer
         in ihren bei Hof eingereichten Memorialen, die zuständigen Autoritäten ließen ihnen
         keine Gerechtigkeit widerfahren. Die von Haugwitz geschaffenen neuen Behörden auf
         Kreis- und Landesebene arbeiteten offenbar nicht so, wie sie es sollten. Deswegen
         befahl Maria Theresia ausdrücklich, dass die Grundobrigkeiten, Kreisämter und Landesbehörden
         auf alle Beschwerden stets einen schriftlichen Bescheid zu geben hätten, damit die
         Untertanen, die sich trotzdem auf den Weg nach Wien machten, nachweisen könnten, dass
         sie auf allen drei Ebenen der Hierarchie nicht klaglos gestellt worden seien.[92] Das zu bescheinigen lag indessen kaum im Interesse der Amtsträger, die sich damit
         ja selbst ein Armutszeugnis ausgestellt hätten. Kurzum: Es war gar nicht so leicht,
         funktionierende bürokratische Verfahrenswege in Gang zu bringen, die das Vertrauen
         der Untertanen auch verdienten. Die Klagen blieben nicht selten irgendwo stecken.
         Doch das wirkte sich offenbar – paradoxerweise – zugunsten des Rufes der Herrscherin
         aus. Je unzuverlässiger die Behörden arbeiteten, desto hartnäckiger hielt sich der
         Glaube der Untertanen, allein bei der gnädigen Herrscherin selbst Gehör zu finden.
         Denn diese Vorstellung wurde nur selten einem Realitätstest unterworfen. Den Weg nach
         Wien tatsächlich anzutreten war für die allermeisten Untertanen im fernen Böhmen oder
         Ungarn gar nicht möglich. Maria Theresia blieb daher für sie das Objekt eines kollektiven
         Wunschtraums, eben genau die phantastische Märchenkönigin, als die sie in Peter Proschs
         Erzählung erscheint.
      

      Maria Theresia jedenfalls suchte sich den direkten Kontakt mit Bittstellern aus dem
         gemeinen Volk möglichst vom Leib zu halten – ganz im Gegensatz zu ihrem Sohn und späteren
         Mitregenten Joseph II. Ein Augenzeuge beschrieb dessen neuartige Herrschaftspraxis
         später so:
      

      Wenn derselbe in Wien war, so konnte man ihm täglich auf dem Kontrolorgange [in der
                  Hofburg] sein Ansuchen oder Beschwer schriftlich einreichen. Wenn es seine Gesundheit
                  zuließ, so versäumte er es nie, mit dem Glockenschlage neune herunter zu kommen. Hier
                  machten Damen, Priester, Edelleute, Kaufleute, Handwerksleute und Bauern, alle bunt
                  durcheinander, ein Spalier von der kaiserlichen Treppe bis zur Kanzlei. Sobald der
                  Kaiser die Treppe herunterkam, ließ sich die- oder derjenige, so ihn am ehesten erblickte,
                  nach spanischer Etikette auf ein Knie nieder (welches gegenwärtig abgeschafft ist),
                  hielt das Bittschreiben zwischen beiden Händen, daß es ein wenig hervorragte und der
                  Kaiser es sogleich nehmen konnte, und so machten es alle übrigen. Ob er doch gleich
                  ein großer Kaiser war, so ließ er doch niemanden umsonst auf eine Resolution warten,
                  ja man konnte schon des andern Tages um zehn Uhr erfahren, bei welchem Collegio man
                  seine Sache zu suchen habe.

      Doch was die zuständigen Stellen mit den Bittschriften anfingen, war eine ganz andere
         Frage: Ich wurde mit meinem Gesuche an die böhmische Hofkanzlei angewiesen, erhielt aber
               von selbiger den Bescheid: ‹Supplikanten kann vor jetzo nicht geholfen werden.›[93] Dieser neue Herrschaftsstil Josephs, demonstrativ mit den gemeinen Leuten auf Tuchfühlung
         zu gehen, andererseits aber keine persönlichen Fürsprachen zu dulden, stieß in der
         Kaiserfamilie auf schärfste Kritik. Sein Bruder Leopold, der das 1778 mit ansehen
         musste, bemerkte geradezu hasserfüllt: Er gibt keine Audienzen und empfängt niemanden anders als auf dem Gang, wo seine Diener
               vor den Augen aller die niedrigsten, schändlichsten und verrufensten Personen hinbringen,
               wo von allen denen, die vorbeigehen, die vor seiner Türe jeden Tag die schmutzigsten
               Dirnen und Kuppler gesehen werden, da es ihn sehr zu dieser Art von niedrigen und
               schmutzigen Frauen hindrängt, die er sehr gut zahlt. Er glaubt sogleich diesem niedrigen
               Volk und auf ihre Reden hin ist er imstande, gegen jedermann mit jeglicher gewalttätiger
               Entschließung vorzugehen. […] Er ist sehr roh und hart mit seinen Leuten, aber dann
               sehr familiär mit dem niedrigen Volk, Dienern usw., die, wenn sie ihn zu nehmen wissen,
               von ihm erhalten und machen können, was sie wollen.[94] Ein solcher demonstrativer Kontakt mit dem gemeinen Volk, wie Joseph ihn täglich
         im Kontrolorgang der Hofburg jenseits aller Zeremonialappartements praktizierte, erregte
         in der Hofgesellschaft allseitigen Abscheu. Denn er verstieß gegen die Regeln der
         sozialen Exklusivität und Standessolidarität, die der Adel von seinem Herrscher erwartete.
      

      So etwas war also gerade nicht gemeint, wenn man Maria Theresias Zugänglichkeit allgemein
         rühmte – ganz im Gegenteil. Der Zutritt, den sie einzelnen Bürgerlichen gewährte –
         Leuten wie den Gottscheds oder den Mozarts –, war gerade deshalb so wertvoll, weil
         er eine außerordentliche Ehre und Gnade war und blieb. Tatsächlich schränkte sie den
         Zutritt der Untertanen gegenüber dem, was unter ihrem Vater üblich gewesen war, deutlich
         ein. Diese Exklusivität war geradezu die Voraussetzung dafür, dass sie sich im persönlichen
         Umgang dann ungezwungen und familiär geben konnte. Je schwieriger, ehrenvoller und
         begehrter es war, zur Kaiserin vorgelassen zu werden, desto eindrucksvoller war die
         Wirkung ihrer persönlichen Liebenswürdigkeit auf diejenigen, die tatsächlich vorgelassen
         wurden – und desto stärker war anschließend deren Bedürfnis, alle Welt an dieser Erfahrung
         teilhaben zu lassen. So verfestigte sich Maria Theresias Ruf der unbeschränkt zugänglichen,
         mütterlich liebenden Monarchin, obwohl die Chance, als einfacher Untertan mit seinem
         Anliegen tatsächlich von ihr persönlich angehört zu werden, verschwindend gering war.
      

      Es gab andere Formen, wie das «Volk» am höfischen Leben Anteil nehmen konnte. Die
         großen Übergangsrituale in der Herrscherdynastie – Krönungen, Hochzeiten, Taufen,
         Beisetzungen – wurden als gemeinsame Feiern von Herrschaft und Volk zelebriert. Das
         sah nicht anders aus, als es schon bei der Taufe Maria Theresias 1717 ausgesehen hatte:[95] Das Ereignis wurde dem Volk durch Glockengeläut und Kanonenschüsse mitgeteilt und
         überall im Land durch Bitt- oder Dankgottesdienste gemeinsam gefeiert. Nicht nur Freude,
         auch Trauer wurde landesweit in ritueller Form zur Schau gestellt. Bei freudigen Anlässen
         war die Bevölkerung der Residenzstadt gehalten, ihre Häuser auf eigene Kosten zu schmücken
         und zu illuminieren.[96] Die Stadtbürger errichteten symbolbeladene Triumphpforten und theatralische Gerüste, verfassten Huldigungs- und Lobgedichte. Gelehrte, Künstler und Handwerker überboten
         sich dabei gegenseitig an Aufwand und Einfallsreichtum, nicht zuletzt um sich dem
         Herrscherhaus für spätere Gelegenheiten zu empfehlen. Offenbar war beiden Seiten,
         Kaiserhaus und Untertanen, an der gemeinsamen Festkultur einiges gelegen. Jeder Herrscher
         benötigte zur wirkungsvollen Inszenierung der großen Herrschaftsfeste eine begeisterte
         Volksmenge als lebendige Kulisse. Der rituelle Jubel wirkte ansteckend und verstärkte
         die Anhänglichkeit gegenüber der Herrschaft bei denen, die ihn miterlebten. Nichts
         war andererseits peinlicher und der Legitimität der Herrschaft abträglicher, als wenn
         ein Fürst seinen feierlichen Einzug in eine Stadt durch leere Straßen nehmen musste.
         Denn die Zeitgenossen wussten: Was man an den Königen verehrt, ist eigentlich der große Haufe ihrer Verehrer.[97]
      

      Umgekehrt erwartete auch die Bevölkerung, dass die Herrscherfamilie ihre Feste mit
         ihnen teilte. Das geschah zum Beispiel in Form ritualisierter Gesten der Freigiebigkeit:
         Die Herrscher ließen Münzen auswerfen, weinspendende Brunnen aufstellen oder ganze
         Ochsen braten.[98] In den italienischen Städten, so etwa bei Maria Theresias und Franz Stephans Einzug
         in Florenz 1739, spendierten reiche Bürger eine sogenannte Cuccagna, eine Art Triumphgerüst, das mit Esswaren aller Art beladen war und von der Volksmenge
         geplündert wurde. Bei diesen ins Mittelalter zurückreichenden Ritualen, die eine Art
         symbolischer Mahlgemeinschaft zwischen Herrscher und Volk herstellten, ging es ziemlich
         grob zu. Die jungen Männer prügelten sich um die ausgesetzten Gaben, und wenn die
         Gerüste zusammenbrachen, gab es regelmäßig Verletzte, nicht selten auch Tote.[99] Im 18. Jahrhundert betrachteten die adeligen Herrschaften diese Schauspiele mit
         einer Mischung aus Belustigung und wachsendem Befremden. Das Volk präsentierte sich
         ihnen als wild, hemmungslos, unzivilisiert und manchmal bedrohlich. Deshalb wurden
         sorgfältige Vorkehrungen getroffen und reichlich bewaffnete Truppen aufgeboten, um
         die Menge bei solchen Herrschaftsfesten auf Distanz zu halten. Nur selten und ungern
         gestattete man dem gemeinen Volk ungefiltert Einlass bei Hof, sehr im Unterschied
         zu Versailles, wo das alltäglich war.[100] Grundsätzlich war das Hofpersonal angewiesen, bei hof festinen und functionen […] das eindringen wollende gemeine volck durch die […]
               wachten zuruckkalten [zu] lassen.[101] Nur bei ganz besonderen Anlässen wurde eine Ausnahme gemacht und die Residenz für
         die Menge geöffnet. So durfte das Volk nach der Geburt des Thronfolgers 1741 das leere
         Paradebett besichtigen[102] oder beim Damencaroussel in der Winterreitschule 1743 von der Galerie aus zuschauen.[103] Auch war es wie an allen großen Höfen üblich, dass die Menge an Großen Galatagen
         hinter einer Absperrung der Hofgesellschaft bei der öffentlichen Tafel zusehen durfte. Wenn offene Tafel gehalten wird, ist iederman vergönnt in das Tafel-Zimmer zu treten,
               iedoch müssen sie in sauberer und reinlicher Kleidung erscheinen. […] Es werden auch
               diejenigen, so kränklich und ungesund aussehen, um der Herrschafft bey der Tafel durch
               deren übeln Anblick den Appetit zum Essen nicht zu verderben, zurück gehalten.[104] Solche Anlässe bereiteten dem Oberstkämmerer allerdings regelmäßig Kopfzerbrechen
         und gaben ihm Grund zu den schlimmsten Befürchtungen. So notierte er etwa anlässlich
         der zweiten Hochzeit Josephs im Januar 1765, dass Maria Theresia aus Güte viel zu viele Zuschauer zugelassen habe. Auf einmal sei so viel Volk eingedrungen,
         dass, hätten die Wachen nicht die Türen zum Festsaal sofort versperrt, eine solche Confusion zuletzt entstanden wäre, dass man die Herrschaften selbsten
               kümmerlich hätte retten können. Missfallen erregte auch, dass aus demselben Anlass zum Freiball im Redoutensaal
         nicht nur qualifizierte Personen, sondern auch Kaufleute und Handwerker eingelassen
         worden waren: so ware ein solcher Zulauff, sahe auch in der That so schmutzig aus, daß es mit einem
               Fête de grande noce [der Feier einer großen Hochzeit] gar nicht harmoniret hat.[105]
      

      Eine ganz andere Art, das einfache Volk in das höfische Leben einzubeziehen, bestand
         darin, ausgewählte Einzelne pars pro toto zum Objekt der herrscherlichen Gnade und Barmherzigkeit zu machen. Maria Theresia
         war diese repräsentative Mildtätigkeit aus ihrer eigenen Kindheit vertraut, als man
         zu ihren Geburtstagen immer so viele arme Mädchen eingeladen und beschenkt hatte,
         wie die kleine Erzherzogin Jahre alt wurde. Das gleiche Muster befolgte Maria Theresia
         zum Beispiel auch, indem sie Patenschaften für einzelne ausgewählte Waisenkinder übernahm
         oder anlässlich von Josephs zweiter Heirat fünfundzwanzig Hochzeitspaare von Vorstatts-Bürgerleuthen mit einem Brautschatz von jeweils 200 Gulden ausstattete.[106] Die ausgewählten Empfänger der herrscherlichen Gnade wurden wie fiktive Familienmitglieder
         behandelt, der alte Topos von der Herrscherin als Landesmutter, den Untertanen als
         ihren Kindern wurde pars pro toto symbolisch wahr gemacht. Das prominenteste Ritual dieser Art war die Fußwaschung
         am Gründonnerstag, wie sie jedes Jahr nicht nur vom Papst, von Bischöfen und Äbten,
         sondern auch von einigen katholischen Monarchen und eben vom Kaiserpaar vollzogen
         wurde. Es war ein fester Bestandteil des barocken Passionszeremoniells, dass Kaiser
         und Kaiserin am Vorabend des Karfreitags in der Nachfolge Christi zwölf armen alten
         Männern und Frauen aus dem Volk die Füße wuschen und ihnen den Tafeldienst leisteten.[107] Indem sie zwölf der Geringsten ihrer Untertanen auf Knien symbolisch den niedrigsten
         und unreinsten aller Dienste leisteten, erniedrigten sie sich, wie auch Jesus sich
         am Abend vor der Kreuzigung vor seinen Jüngern erniedrigt hatte. Allerdings wurden
         die einzelnen Untertanen sorgfältig ausgewählt und präpariert, bevor das Kaiserpaar
         mit spitzenbesetzten Leintüchern symbolisch zu Werke ging, wirklich gewaschen wurde
         nicht, und tatsächlich gegessen wurde von den aufgetragenen Speisen ebenfalls nichts.
      

      Die Zeremonie spielte sich in der Ritterstube in Anwesenheit der vollzählig versammelten
         Hofgesellschaft ab, alle in Galakleidung, die Damen mit schwarzem Schleier. An einem
         Tisch bedienten der Kaiser und die Söhne zwölf Männer, an einem anderen die Kaiserin
         und die Töchter zwölf Frauen. Eine englische Augenzeugin zeigte sich von der Szene
         in dem völlig überfüllten Raum 1771 tief beeindruckt: I never saw the Empress look so gracefull. […] She placed all the dishes on the table &
               took them off, but with a grace that is not to be described; her manner of holding
               the napkin was so genteel that I cou’d have look’d her for ever, & if you had heard
               her talk to those three old Women you w[oul]d have been delighted.[108] Anschließend entblößte jeder der alten Leute einen Fuß, und das Kaiserpaar kniete
         nieder und küsste jedem Einzelnen der Reihe nach den nackten Fuß. Das Waschen selbst
         wurde, wenn überhaupt, nur symbolisch angedeutet.[109] Die Kaiserin konnte im Alter nicht mehr selbst knien und überließ das der ältesten
         anwesenden Tochter. Schließlich bekam jeder der alten Leute einen Beutel mit Dukaten
         umgehängt und wurde verabschiedet. Anders als ihr Sohn, der Kaiser, sprach Maria Theresia
         liebenswürdig mit den Leuten, von denen sie manche schon kannte, weil sie nicht zum
         ersten Mal an der Zeremonie teilnahmen. Kurzum: Das Ganze war eine eindrucksvolle
         symbolische Inszenierung von Demut und Barmherzigkeit, den Kardinaltugenden eines
         christlichen Herrschers, ein traditionelles katholisches Herrschaftsritual von großer
         Ausdruckskraft, bei dem Oben und Unten für kurze Zeit symbolisch umgekehrt wurden.
         Die spektakuläre kaiserliche Selbsterniedrigung stellte allerdings die Trennung der
         ständischen Welten nicht in Frage, sondern machte sie erst recht sichtbar.
      

      Räumlich waren Hof und Volk in Wien nicht weit voneinander entfernt. Trotzdem lässt
         sich das Ausmaß der lebensweltlichen Distanz zwischen den Ständen heute nur noch schwer
         nachvollziehen. Zahlenvergleiche reichen dazu kaum aus. So sagt es wenig, dass beim
         Pharaospiel am Kaiserhof nicht selten an einem Abend zweitausend Dukaten, also etwa
         fünftausend Gulden den Besitzer wechselten,[110] während beispielsweise ein Kanzleischreiber im ganzen Jahr selten mehr als fünfhundert
         Gulden verdiente.[111] Die Distanz zwischen den Ständen war so groß und zugleich so selbstverständlich,
         dass damals – anders als heute – kaum jemand auf die Idee gekommen wäre, überhaupt
         einen solchen Vergleich anzustellen. Das Leben bei Hof und das Leben der einfachen
         Leute waren vielmehr im buchstäblichen Sinne inkommensurabel, das heißt, es gab dafür
         gar keinen gemeinsamen Maßstab. Die gesellschaftliche Ordnung im Diesseits war nur
         als eine Ordnung der Ungleichheit vorstellbar; erst im Jenseits, so hoffte man, würde
         das anders sein. Und diese Ungleichheit wurde – im Unterschied zu heute – nicht als
         illegitim empfunden. Soziale Harmonie setzte im hergebrachten Denken vielmehr Ungleichheit
         geradezu voraus. Man glaubte an eine natürliche Hierarchie aller Lebewesen, vom niedrigsten
         Gewürm bis zu den himmlischen Heerscharen, eine Rangordnung der gesamten göttlichen
         Schöpfung, in die die Rangordnung der Menschen eingebettet und von der sie ein Teil
         war. Auch wenn die soziale Ordnung tatsächlich ständig in Bewegung war und einzelne
         Familien im Rang auf- und andere absteigen mochten, so stellte man sich das Ganze
         doch grundsätzlich als eine stabile Harmonie vor, in der jedem sein rechter Platz
         zugewiesen war. Jedenfalls lag der Rechtfertigungsbedarf stets bei denen, die die
         hergebrachte Ordnung durch ihre Aufstiegsambitionen störten und verwirrten, und nicht
         bei denen, die am löblichen alten Herkommen festhielten.
      

      Als wie selbstverständlich, ja natürlich die Ungleichheit der Stände empfunden wurde,
         spiegelt sich auch in der traditionellen Ordnung der Kunst und Gelehrsamkeit. Den
         niederen Ständen entsprach in Rhetorik und Poetik die niedere Kunstform, das genus humile. Bauern taugten literarisch nur als Komödienstoff, so wie umgekehrt allein der Adel
         einen würdigen Stoff für die Tragödie abgab. Das niedere Volk erschien in den Augen
         des Hofadels geradezu als natürliches Objekt der Unterhaltung, des Divertissements.
         Tauchten Menschen aus den niederen Ständen bei Hof auf, dann nur in drei verschiedenen
         Rollen: als Diener, als Objekte der Barmherzigkeit oder als Gegenstand der Belustigung.
         Wenn die Herrschaften Lustreisen aufs Land machten, ließen die adeligen Gastgeber
         ihre bäuerlichen Untertanen gern quasi-folkloristische Darbietungen einstudieren:
         Bauerntänze, Wettkämpfe, einen Triomphe rustique de Bachus, fingierte Hochzeitsfeste, darunter einmal sogar als besondere Attraktion eine jüdische
         Hochzeit.[112] Vor allem Franz Stephan gefielen solche unschuldigen Kleinigkeiten und Polissonnerien, während sie den anspruchsvollen Geschmack des Hofadels nicht immer trafen.[113] Mehr als einmal registrierte Khevenhüller in seinen Tagebüchern leicht angewidert
         die nicht sehr dezenten ländlichen Darbietungen, bei denen einige Bauer und Bäuerinnen bei einem Duttelsack baarfuss und in ihren täglichen und wegen
               des Regens nass- und kotigen Lumpen herumsprangen oder in kurzen Röcken unziemlich in die Höhe geschupfft wurden.[114] Beliebter waren pastorale Inszenierungen, bei denen die Hofgesellschaft selbst die
         ländlichen Tätigkeiten auf das Anmutigste imitierte und mit entsprechenden Trophäen
         belohnt wurde: Weinlesen, bei denen man die Reben in zierlich aufgeputzten Körben
         sammelte, Meiereien, bei denen man Butter in feinsten Porzellangefäßen rührte, oder
         Fischereien, bei denen man aus Springbrunnen vergoldete Fische angelte.[115]
      

      Besonderen Beifall fand ein anderes Ereignis, von dem Khevenhüller in seinem Tagebuch
         berichtet. Es spielte sich auf einer Lustreise des Hofes ins ungarische Holics im
         August 1747 ab.
      

      Nach dem Essen hatte der Kaiser eine sehr artige Surprise für die Kaiserin zubereitet:
                  mann meldete derselben einige Dames und Cavalliers, so von Brünn kämen und um den
                  Zutritt zum Handkuß anhielten; und als I[hre] M[ajestät] ein solches verstattet, sahe
                  mann gegen 10 oder 12 Paar eintretten, welche zwar alle sehr wohl und nach der neuesten
                  Mode angekleidet waren, dabei aber sogleich etwas seltsamm- und grotesques in ihrer
                  Gestalt und Gebärden zu erkennen gaben, also zwar, daß nicht anderst gemuthmasset
                  werden könnte, als daß ein Rätzl darunter stecken muste, welches endlichen mit villem
                  Gelächter aufgelöset und mann innen wurde, daß all- diese Masquen sovill hanackische
                  Bauern und Bäuerinnen wären, welche […] bereits einige Täge zuvor von einem Danzmeister
                  in etwas exerciret worden waren, um wenigstens einige Reverenz machen und etwas manierlicher
                  gehen zu können. Nichts ware lächerlicher, als selbe nach der Hand mit ihren natürlichen
                  Sprüng- und Gebärden hannackisch herum danzen zu sehen und wie sie sich bei den Soupé
                  und Collation produciret, so mann recht noblement und mit silbernen Service – als
                  wann es für rechtschaffene Leuthe gehörete – (um die Farce biß zum Ende zu souteniren)
                  zurichten lassen.[116]

      Die Hofgesellschaft hatte ihre Freude an der selbstinszenierten Farce, weil die als
         Edelleute maskierten und bald enttarnten Bauern dem adeligen Selbstbild schmeichelten:
         Sie bewiesen unfreiwillig, dass nobler Habitus etwas nicht Imitierbares, ja geradezu
         Naturgegebenes sei. Diese sonderbare Inszenierung war die spiegelbildliche Umkehrung
         der Bauernwirtschaften, wie sie der Hofadel gern aufführte, Maskeraden, bei denen
         er seinerseits kostbar nachgeahmte ländliche Trachten anlegte.[117] Die Verwechslung von Oben und Unten war ein beliebtes komisches Motiv, auf dem Theater
         ebenso wie in der höfischen Festkultur. Niedrig als hoch und hoch als niedrig auszugeben
         produzierte in den Augen der Hofgesellschaft unwiderstehlich komische Effekte; davon
         lebten Opern wie ‹Die Magd als Herrin› und Komödien wie ‹Der Bürger als Edelmann›.
         So erklärt sich auch eine andere Episode aus Khevenhüllers Tagebuch. Einer von Maria
         Theresias Untertanen hatte einen kleinen Sohn, der taub und stumm geboren war. Die Gräfin Fuchs hatte ihn in ihre Obhut genommen und aufgezogen. In der Fastnachtssaison
         1753 trat die Kaiserin auf der Redoute im schwarzen Domino auf und machte sich die Unterhaltung, dieses Kind mit auf den Maskenball zu nehmen und stillschweigend als ihren Sohn,
         den Thronfolger auszugeben. Da es fast in gleicher Größe mit dem Ertzherzog Joseph ist, wurde es von denen meisten für denselben gehalten.[118] Khevenhüller ließ das völlig unkommentiert, ging also davon aus, dass sich der Sinn
         dieses bizarren Scherzes von selbst verstand. Alle diese Vergnügungen beruhten auf
         der tiefen, selbstverständlichen und unbezweifelten Kluft zwischen Hofgesellschaft
         und einfachen Untertanen; sie betonten diese Kluft und stellten sie nicht in Frage.
         Auch die Masken gefährdeten die Sichtbarkeit der Ständegrenzen eben nur auf den ersten
         Blick; auf den zweiten Blick, so war man sich sicher, verrieten sich die Bauern durch
         ihr bäurisches und die Edelleute durch ihr edles Auftreten. Die ständischen Unterschiede
         waren tief in den körperlichen Habitus eingegraben, so dass man sie nicht verleugnen
         konnte. Auch Maria Theresia, so schrieb der Oberstkämmerer, verkleide sich zwar gern
         und freue sich, wenn man sie nicht erkenne, doch das gelinge ihr selten, denn sie
         werde an ihrer hurtig und freien Démarche gar bald erkant.[119] Kurzum: Der Hofadel erlaubte sich kleine Scherze mit der sozialen Hierarchie, weil
         er sich seiner herausgehobenen Position vollkommen sicher fühlte. Erst in den letzten
         Jahren von Maria Theresias Herrschaft begann sich das allmählich zu ändern.
      

      
         Distinktionen und Finessen
         

      

      Der höfische Aufwand war nicht an die einfachen Untertanen adressiert. Um sie ging
         es nur ganz am Rande. Wenn bürgerliche Gelehrte im 18. Jahrhundert schrieben, man
         müsse das gemeine Volk durch prunkvolle Inszenierungen herrscherlicher Majestät beeindrucken,
         damit es williger gehorche, dann war das allenfalls die halbe Wahrheit.[120] Die illiteraten Untertanen im fernen Ungarn oder Böhmen bekamen wenig mit von dem,
         was in Wien und Schönbrunn passierte. Der Glanz des Kaiserhofes war in erster Linie
         an den Adel selbst adressiert, sei es an den der Erbländer, sei es an den der anderen
         europäischen Höfe. Solange der Aufenthalt in Wien oder Schönbrunn für den Hochadel
         attraktiv war, ergab sich seine Attraktivität für die anderen Stände ganz von selbst.
      

      Der Hof war ein hochkompliziertes soziales Gebilde, davon war schon die Rede.[121] Er war der erweiterte Haushalt der Herrscherfamilie und zugleich das Zentrum der
         Erbländer und des Reiches, ohne dass diese Sphären klar voneinander zu trennen gewesen
         wären. Schlafen und Essen, Spielen und Tanzen, Beten und Regieren, Gebären, Heiraten
         und Sterben – alles spielte sich bei Hof ab, und zwar in denselben Räumen, wenn auch
         nicht gleichzeitig. Fürstliche Familienmitglieder, adeliger Hofstaat, Gäste aus dem
         Reich und Gesandte aus dem Ausland, gelehrte Räte und niederes Dienstpersonal – eine
         riesige Zahl von Personen unterschiedlicher Herkunft, Ränge und Ämter trafen dort
         auf relativ engem Raum zusammen. Zugleich konkurrierten alle um die Gunst der Herrscherin,
         dieses knappe und kostbare Gut. Und nicht zuletzt achtete jeder Einzelne darauf, dass
         ihm niemand seine Position in der komplizierten Hierarchie streitig machte. Man muss
         sich also das Leben bei Hof äußerst anstrengend vorstellen. Damit nicht alles in totalem
         Chaos unterging, war die gesamte Kommunikation, von der Aufwartung des niedrigsten
         Kammermenschen bis zur feierlichen Audienz des höchstrangigen Gesandten, auf das Präziseste zu koordinieren.
         Jeder musste genau wissen, zu welcher Zeit er oder sie sich an welchem Ort zu befinden
         und was er oder sie dort zu tun hatte. Was die Kommunikation so anstrengend machte
         war, dass buchstäblich alles, was jemand sagte oder tat, als Zeichen sozialer Rangverhältnisse
         gelesen wurde: wo man stehen oder gehen, auf welchem Möbel man sitzen, welche Schwellen
         man überschreiten durfte, wie lange man warten und welche Kleidung man tragen, wann
         und wie lange man den Hut gezogen halten musste, wen man anblicken und wem die Hand
         reichen durfte, in welcher Haltung – mit tiefer oder weniger tiefer Reverenz, mit
         ein-, zwei- oder dreimal gebeugtem Knie – man sich jemandem nähern musste, in welcher
         Reihenfolge und auf welchem Geschirr bei Tisch aufgetragen und auf wessen Gesundheit
         getrunken wurde, wer mit seiner Kutsche – und mit wie vielen Pferden – in den Burghof
         fahren und dort parken durfte, und so weiter und so weiter. Nicht nur in den körperlichen
         Gesten, sondern selbstverständlich auch im Sprechen und im Schreiben musste stets
         die soziale Hierarchie zum Ausdruck gebracht werden, von der richtigen Anrede über
         den korrekten Wortlaut eines Kompliments bis hin zur Größe der Unterschrift unter
         ein Schriftstück. Nahezu das gesamte Alltagsleben war zeremoniell durchgeformt und
         mit Rangsymbolik überladen. Dieses ganze, höchst komplizierte Geflecht von symbolischen
         Verhaltensregeln, die die soziale Hierarchie darstellten und dadurch zugleich stets
         aufs Neue herstellten, war längst nicht mehr ohne schriftliche Normierung zu bewältigen.[122] Anders als einfache Höflichkeitsregeln, die es ja kennzeichnet, dass man sie unausgesprochen
         beherrscht, war das höfische Zeremoniell bis in feinste Details schriftlich reglementiert,
         in manchen Fällen sogar vertraglich verbrieft. Die Rangordnung der Personen war festgelegt
         in den Instruktionen für die verschiedenen Stäbe des Hofpersonals, den jährlich publizierten
         Hofkalendern, den allgemeinen Hofzutrittsordnungen und dazu noch in speziellen Ordonnanzen
         für die jeweilige Fest-, Jagd- oder Sommersaison. Über sämtliche zeremoniellen Ereignisse
         wurde seit dem 17. Jahrhundert akribisch Protokoll geführt, damit man bei Unsicherheiten
         oder Konfliktfällen jederzeit nachsehen konnte, wie es früher in ähnlichen Fällen
         gehalten worden war. Es ist bezeichnend für die Prioritäten bei Hof, dass über das
         Zeremoniell lange Zeit wesentlich sorgfältiger Buch geführt wurde als etwa über die
         Finanzen der Hofkammer.[123] Zu Beginn des Jahrhunderts hatten ein paar Gelehrte versucht, die ganze Materie
         in ein wissenschaftliches System zu bringen, aber diese Versuche erwiesen sich als
         Sackgasse – zu schnell veränderten sich die Regeln, zu offensichtlich entzogen sie
         sich abstrakten Prinzipien.[124]
      

      Das Zeremoniell rahmte und definierte die jeweilige Situation; es strukturierte den
         Alltag und sorgte für eine gewisse Verhaltenssicherheit, indem es allen Beteiligten
         vorschrieb, wie sie sich bei bestimmten wiederkehrenden Anlässen ihrem Rang gemäß
         zu benehmen und umgekehrt das Benehmen der anderen zu verstehen hatten. Das Zeremoniell
         ermöglichte es auch, zwischen verschiedenen Characteren einer und derselben Person zu unterscheiden. Denn da die Menschen bei Hof oft mehrere
         Funktionen auf sich vereinten, hatte man für den Wechsel sozialer Rollen einen sehr
         feinen Sinn. So waren etwa ganz unterschiedliche zeremonielle Regeln zu befolgen,
         je nachdem, ob Maria Theresia als Kaiserin oder als König von Ungarn auftrat, ob ein
         auswärtiger Minister als Botschafter seines Herrn oder als Privatmann agierte, ob
         der Nuntius in seiner Funktion als Stellvertreter des Papstes oder als Erzbischof
         erschien und ob der Oberstkämmerer bei einer Hochzeit in seiner regulären Amtsfunktion
         oder als Dame figurirte.[125]
      

      Trotz allem Bemühen um präzise Regelung war das Zeremoniell äußerst konfliktanfällig;
         Rangstreitigkeiten waren an der Tagesordnung. Denn die Beteiligten waren sich durchaus
         nicht immer einig, wem in einer bestimmten Situation der Vorrang zukam. Nicht jede
         Konstellation ließ sich im Voraus regeln, nicht jedem drohenden Konflikt ließ sich
         rechtzeitig aus dem Weg gehen. Über die Rangordnung ihres eigenen Hofstaats konnte
         Maria Theresia zwar souverän verfügen, nicht aber über die Rangverhältnisse zwischen
         auswärtigen Potentaten und auch nicht über die Rangordnung des Heiligen Römischen
         Reiches. Schwierig war deshalb beispielsweise das Verhältnis zwischen Reichsfürsten,
         die sich am Kaiserhof aufhielten, und erbländischen Adeligen, denn in diesem Fall
         standen sich die konkurrierenden Rangsysteme des Habsburgerhofes und des Reiches unversöhnlich
         gegenüber.[126]
      

      Ein permanenter zeremonieller Störfaktor waren vor allem die Botschafter auswärtiger
         Potentaten, die Ambassadeurs. Sie mussten ganz besonders sorgfältig auf jede Geste achten, denn sie hatten die
         Hoheit und Würde ihres Auftraggebers im strengsten Sinne des Wortes zu repräsentieren. Was man ihnen an Ehren erwies (oder eben nicht), das erwies man dem Fürsten, den
         sie darstellten. Das diplomatische Zeremoniell bildete deshalb das Medium, in dem
         die Potentaten einander öffentlich über den Stand ihres Verhältnisses verständigten.[127] Der Kaiserhof beanspruchte nun traditionell den Vorrang vor allen anderen Monarchen,
         während diese umgekehrt seit der Mitte des 17. Jahrhunderts größten Wert darauf legten,
         sich als Souveräne dem Kaiser keinesfalls unterzuordnen. Im Zeremoniell der Botschafteraudienz
         prallten also zwei unvereinbare Prinzipien aufeinander: einerseits das alte Prinzip
         einer Hierarchie der Christenheit, andererseits die neue Gleichberechtigung der Souveräne.
         Da kam es auf jedes Detail an. So stritt man sich zum Beispiel im April 1752 wochenlang
         im Voraus mit dem französischen Botschafter darüber, wie viele Stufen der Obersthofmarschall
         ihm bei dem zeremoniellen Antrittsbesuch auf der neuen Ehrentreppe der Hofburg, der
         eigens für solche Anlässe gebauten «Botschafterstiege», entgegenzugehen habe. Der
         Gesandte weigerte sich, aus der Kutsche auszusteigen, bevor er sich nicht vergewissert
         hatte, dass der Vizemarschall bereits auf dem unteren Treppenabsatz wartete.[128]
      

      Angesichts all dessen ist es kein Wunder, dass die Menschen am Hof seit langem unter
         der gestiegenen Last der Zeichen ächzten. Deshalb etablierten sie immer mehr abgeschirmte
         Zonen und Zeiten größerer Informalität, wo nicht jede Geste und jedes Wort gleich
         als Zeichen von Rang und Status gelesen und auf die Goldwaage gelegt werden mussten,
         wie es in publico der Fall war. So war das Leben auf dem Land weniger formell als das in der Stadt,
         die inneren Herrschaftsappartements weniger formell als die äußeren, die normalen
         Tage weniger formell als die Galatage und so fort. Eine Zone der Informalität schuf
         auch das Inkognito. Dabei handelte es sich um die explizite Übereinkunft, dass Mitglieder
         der Herrscherfamilie offiziell nicht als solche auftraten und daher auch nicht so
         behandelt werden mussten. Das Inkognito war eine reine Fiktion, denn selbstverständlich
         blieb niemand dabei wirklich unerkannt. Es ging vielmehr darum, dass die Herrscher
         nicht auf Schritt und Tritt ihren hohen Stand repräsentieren mussten, weil das für
         alle Beteiligten extrem anstrengend, teuer, zeitaufwendig und konfliktträchtig war.
         Diese Zonen der Informalität waren zugleich Zonen größter Exklusivität und Familiarität;
         zu ihnen vorgelassen zu werden war die größte Ehre. Zwischen der maximalen Intimität
         des herrscherlichen Kabinetts einerseits und der maximalen Formalität bei der großen
         öffentlichen Gala andererseits gab es unzählige feine Abstufungen. Das bot Raum für
         besondere Finessen und Distinctionen.[129]
      

      

         Der Herr der Zeichen
         

      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_028.jpg]

         Abb. 28: Porträt der Familie des Oberstkämmerers Khevenhüller. Unbekannter Künstler, um 1760
         

      

      Der oberste Hüter dieses zeremoniellen Zeichensystems war Johann Joseph Graf – später
         Fürst – Khevenhüller, jahrzehntelang Oberstkämmerer bzw. Obersthofmeister und einer
         der einflussreichsten Amtsträger des Hofes überhaupt (1706–1776).[130] Er organisierte und kanalisierte den Zutritt zum Herrscherpaar und hatte selbst
         den freiesten, fast unbeschränkten Zugang zu ihm. Jederzeit konnte er mit Maria Theresia
         reden, und zwar auch jenseits zeremonieller Anlässe und formaler Verfahrenswege, das
         heißt von anderen unbeobachtet (was ein wesentlicher Vorteil war), so wie sonst nur
         die Mitglieder der Herrscherfamilie, Kammerfrauen, Kabinettssekretäre, Beichtväter
         oder der allmächtige Staatskanzler Kaunitz.[131] Für die Historiker ist es daher ein ausgesprochener Glücksfall, dass sich Khevenhüller
         in der Tradition seiner Vorfahren als Chronist des Kaiserhofes verstand und diese
         selbstauferlegte Chronistenpflicht über die Jahrzehnte hinweg auf das Gewissenhafteste
         erfüllte.[132] Das Tagebuch, das er von 1742 bis zu seinem Tod 1776 geführt hat und durch das er
         hier schon oft zu Wort gekommen ist, umfasst in der Edition (trotz mehrjähriger Überlieferungslücken)
         acht Bände.[133] Es ist eine der detailreichsten und aufschlussreichsten Quellen für Maria Theresias
         Regierungszeit überhaupt.
      

      Khevenhüller stammte aus einer alten Freiherrenfamilie aus Kärnten, die seit Generationen
         in habsburgischen Diensten stand. Einige seiner Vorfahren hatten sich, wie so viele
         erbländische Adelige, zu Beginn des 17. Jahrhunderts an der evangelischen Ständeopposition
         beteiligt. Doch die Nachkommen dieser Rebellen waren entweder ausgewandert oder in
         den Schoß der katholischen Kirche zurückgekehrt. Ein protestantisches Erbteil war
         es vielleicht, das die besondere Tradition der Familie geprägt hatte, nämlich mit sonderbarer Treue und Fleiß ihre eigenen und andere Geschichten aufzuzeichnen.[134] Ein Vorfahr, Franz Christoph Khevenhüller, hatte im Dreißigjährigen Krieg die Annales Kaiser Ferdinands II. verfasst, und der Vater Sigmund Friedrich Khevenhüller, Landeshauptmann
         von Niederöstereich, hatte akribisch Tagebuch über das Hofleben geführt. Ein Onkel,
         der Feldmarschall Ludwig Andreas Khevenhüller, war Maria Theresias größte militärische
         Stütze im Erbfolgekrieg gewesen. Die Familie, seit 1725 im Grafenstand, war mit fast
         allen anderen einflussreichen erbländischen Adelsfamilien verschwägert. Johann Joseph
         selbst heiratete eine reiche Erbin, die Tochter des Reichshofrats-Vizepräsidenten
         Johann Adolf Metsch, ein Kammerfräulein von Maria Theresias Mutter, und begründete
         damit die Linie Khevenhüller-Metsch, die 1763 in den Reichsfürstenstand erhoben wurde.
         Die Karriere des jungen Johann Joseph verlief in den erwartungsgemäßen Bahnen. Nachdem
         er sich eine Zeitlang an den Universitäten Wien und Straßburg aufgehalten und ein
         wenig mit dem Ius publicum vertraut gemacht hatte, trat er mit 19 Jahren in die niederösterreichische Regierung
         ein und erhielt drei Jahre später einen Sitz auf der Herrenbank des Reichshofrats,
         für junge erbländische Adelige ein übliches Einstiegsamt in eine Laufbahn als Staatsdiener.
         Karl VI. schickte ihn als Gesandten nach Holland und Dänemark, betraute ihn wenig
         später mit der Führung der böhmischen Kurstimme auf dem Reichstag und belohnte ihn
         1737 mit dem Titel eines Wirklichen Geheimen Rates. Maria Theresia übernahm bei ihrem
         Regierungsantritt den treuen Diener ihres Vaters und beauftragte ihn mit mehreren
         kostspieligen Gesandtschaften, zuerst an den Dresdner Hof und dann zweimal, 1742 und
         1745, nach Frankfurt zur Wahl des Reichsoberhaupts. Zugleich begann im Jahr 1742 Khevenhüllers
         langjähriger Dienst an der Spitze verschiedener Hofstäbe, zuerst als Obersthofmarschall
         (1742–1745), dann als Oberstkämmerer (1745–1765) und schließlich bis zu seinem Tod
         als Obersthofmeister (1765–1776). Dieses letzte Amt krönte zwar seine Karriere und
         versetzte ihn an die Spitze der ganzen Hofstaatshierarchie, doch er schätzte es weniger
         als das Oberkämmereramt, durch das er einen noch leichteren alltäglichen Zugang zum
         Kaiserpaar gehabt hatte.[135] Mit seinen Spitzenämtern verband sich auch seine Zugehörigkeit zur Hofkonferenz.
         Khevenhüller war also zugleich ein fürstlicher Ratgeber alten Stils, das heißt, seine
         Zuständigkeit beschränkte sich keineswegs auf Fragen von Zutritt, Zeremoniell und
         Hofpersonal, sondern sein Rat wurde auch in allen anderen Belangen der inneren und
         äußeren Regierung gehört.
      

      Über seine ganze Amtszeit, von 1742 bis 1776, erstreckte sich auch seine Tätigkeit
         als Chronist des Hoflebens. Sein Tagebuch, so wie es dem späteren Herausgeber vorlag,
         ist eine teilweise überarbeitete Reinschrift auf der Grundlage zeitnah angefertigter
         Notizen. Offensichtlich hat Khevenhüller seine Aufzeichnungen nachträglich in eine
         etwas flüssigere erzählerische Form gebracht. Das ist an gelegentlichen Zusätzen im
         Text zu erkennen, die auf spätere Ereignisse vorausweisen, also nicht bereits in den
         jeweiligen Tagebucheinträgen gestanden haben können.[136] Andererseits ist die Bearbeitung nicht allzu sorgfältig ausgefallen, was man an
         zahlreichen Lücken für Namen, Daten usw. sieht, die Khevenhüller offenbar später noch
         füllen wollte, aber nicht gefüllt hat. Überliefert wurde das Tagebuch zusammen mit
         zahlreichen Amtspapieren aller Art, die Khevenhüller selbst als Beilagen hinzugefügt
         hat und auf die er im Text immer wieder verweist. Das ganze umfangreiche Schriftkonvolut
         war ein Rechenschaftsbericht seiner Tätigkeit als treuer Diener seiner Herrschaft,
         adressiert an seine Nachkommen, nicht an die Öffentlichkeit.[137] Die Historiker haben diese Quelle lange Zeit nur mit einem gewissen Naserümpfen
         herangezogen und sich für den Verfasser selbst erstaunlich wenig interessiert. Denn
         Khevenhüller – wie schon sein Vater – berichtete vor allem über das alltägliche zeremonielle
         Geschehen bei Hof, für das er ja qua Amt zuständig war, und über seine eigenen Familienangelegenheiten,
         aber relativ wenig über das, was man im 19. Jahrhundert unter «großer Politik» verstand:
         Krieg, Diplomatie, Staatsreformen. Doch gerade dieser Zuschnitt seiner Aufzeichnungen
         ist bezeichnend für die zeitgenössische Perspektive des höfischen Adels. Für einen
         Mann wie Khevenhüller hätte es schlicht keinen Sinn gehabt, zwischen den Angelegenheiten
         der Herrscherfamilie, denen seines eigenen Hauses, seines persönlichen Hofamtes und
         der Politik als solcher zu differenzieren. Das alles gehörte vielmehr untrennbar zusammen
         und war Sache eines einzigen großen Gesamtverbandes, nämlich des Allerhöchsten Erzhauses
         mit allen seinen Angehörigen. Und alles, was Khevenhüller tat, diente – seinem Verständnis
         nach – zum Wohl dieses dynastischen Gesamtverbandes.
      

      Khevenhüller war ein Aristokrat alten Stils, ganz und gar von seiner Loyalität zum
         Kaiserhaus, der Heiligkeit der Traditionen und der Würde seines Standes durchdrungen.
         Im Tagebuch erscheint er als respektvoller Ehemann und treusorgender, stolzer Vater,
         als pflichtbewusster Fürstendiener und frommer, sittenstrenger Katholik. Sein Glaube
         an die reine[n], von allen dermahligen politischen Rafinement und sich so nennenden Esprit
               philosophique weit entfernete christliche Lehren war unerschütterlich.[138] Obwohl er erst 36 Jahre alt war, als er mit dem Tagebuchschreiben begann, tritt
         er einem darin von Anfang an als etwas ältlicher, gravitätischer Herr entgegen. Sein
         Stil ist unverwechselbar, ein eigentümliches spätbarockes Deutsch, durchsetzt mit
         zahlreichen französischen und lateinischen Einsprengseln, manchmal auch kleinen Ausreißern
         in den österreichischen Dialekt. Die Form der Aufzeichnungen ist ein getreuer Spiegel
         von Khevenhüllers Traditionalismus: Seite für Seite atmen sie einen Geist der Beständigkeit
         und ewigen Wiederholung. Über fünfunddreißig Jahre hinweg ändert sich der Duktus der
         Notizen so gut wie nicht. Sie sind und bleiben eine mehr oder weniger ausführliche
         Aufzählung von alltäglichen zeremoniellen Verrichtungen und Divertissements, von jahreszeitlichen
         Solennitäten und Standespromotionen, Audienzen und Konferenzen, Hochzeiten und Todesfällen.
         Das alles ist allerdings angereichert mit persönlichen Kommentaren und intimem Hintergrundwissen,
         gewürzt mit Anekdoten, kleinen Bosheiten und Gerüchten. Was man darin indessen vergebens
         sucht sind Scherz, Satire, Ironie oder tiefere Bedeutung.
      

      Zum perfekten Aristokraten fehlte es Khevenhüller an Esprit und Nonchalance. Er war
         ängstlich und von beständiger Sorge um seine delicate Leibes-Constitution geplagt[139] – darin Kaunitz nicht unähnlich, allerdings ohne dessen bizarre Exzentrizitäten.
         Aufrechte Aristokraten wie Harrach bewunderte er, zuverlässige Freunde wie Tarouca
         schätzte er, Haugwitz betrachtete er als eigensüchtigen Karrieristen. Auf erfolgreiche
         Aufsteiger wie Bartenstein oder van Swieten blickte er hinab, und zwar desto mehr,
         je höher sie in Maria Theresias Gunst standen. Bei alldem bemühte er sich allerdings
         immer um ein gerechtes und ausgewogenes Urteil. Am schwersten fiel ihm das bei unserem Herrn Staatscanzler; er verkörperte eine neue, unverständliche und bedrohliche Zeit und ihm galt daher
         seine ganze Feindseligkeit. Was ihn an Kaunitz vor allem erboste, war dessen Singularismus, das heißt der Egozentrismus und der Hochmut, mit dem dieser jedwede Konvention in
         den Wind schlug, ohne den Verlust der kaiserlichen Gnade befürchten zu müssen. Genüsslich
         ließ sich Khevenhüller daher bei Gelegenheit über Kaunitz’ Stilverstöße aus.[140]
      

      Er selbst dagegen war von dem Bedürfnis nach sozialer Konformität durchdrungen; jede
         Verletzung oder Änderung von Regeln erschien ihm bedrohlich. Seine Lebensaufgabe erblickte
         er in der Wahrung der hergebrachten adeligen Exklusivität und der allerhöchsten zeremoniellen
         Standards. Bei seinem Amtsantritt hatte er damit zurechtkommen müssen, dass der Wiener
         Hof kein Kaiserhof mehr war und die Herrscherin einen Gatten höchst zweifelhaften
         Ranges hatte, was alle hergebrachten zeremoniellen Regeln über den Haufen warf. Nach
         Franz Stephans Kaiserwahl glaubte er, dass diese prekäre Lage endlich ein Ende haben
         würde, musste aber zu seiner großen Enttäuschung, ja Erbitterung feststellen, dass
         es mit unserer Etiquette, ungehindert der seithero überkommenen kaiserlichen Würde,
               nicht vill besser als vorhin sich anlassen will, was auch ich und andere, welche den
               Hoff gern in behörigen Decore sehen mögten, darwider vorstellen und arbeiten.[141] Doch er ließ sich zeit seines Lebens nicht ganz entmutigen und kämpfte unermüdlich
         darum, unsere so sehr ruinirte Etiquette – wenigstens so vill thunlich ware – von dem gänzlichen
               Zerfahl zu retten.[142] Bei aller aufrichtigen Verehrung und Loyalität konnte er sich nicht versagen, das
         Handeln der Kaiserin in seinen Aufzeichnungen immer wieder, wenn auch in verhaltenem
         Ton, zu kritisieren. In seinen Augen war vor allem ihre mangelnde Resistenz gegen
         den von allen Seiten eindringenden Neuerungsgeist zu beklagen, dann die maßlose Großzügigkeit,
         mit der sie die falschen Leute mit Gnaden überschüttete, und der Wankelmut, mit dem
         sie sich seiner Meinung nach von übelgesinnten Ohrenbläsern beeinflussen ließ. Was
         er voraussah, waren eine Inflation der kaiserlichen Gunst, die Nivellierung der Standesunterschiede
         und der Ansehensverlust des Kaiserhofes, der das Ansehen derer, die sich dort aufhielten,
         natürlich in Mitleidenschaft ziehen musste.
      

      Die Sorgfalt, mit der sich Khevenhüller den korrekten äußeren Formen widmete, ist
         aus heutiger Sicht befremdlich, ebenso wie sein Sinn für das Pompöse heute lächerlich
         wirkt. Was auch immer sich an weltbewegenden Ereignissen abspielte, Khevenhüllers
         Augenmerk richtete sich auf die zeremoniellen Details. So schrieb er beispielsweise
         im November 1755, als die Umkehrung aller Bündnisse eingefädelt wurde, die im Jahr
         darauf ganz Europa erschüttern sollte, nichts weiter als: Den 20. hatten wir […] Conferenz über die geheimme Handlung mit Franckreich. Beide
               Mayestätten saßen auf dem Sofa und wir andere ohne Rang um den daran stossenden Schreibtisch
               oder nach jetziger Mode sich nenneden Secrétaire. Der Referendari Binder sasse seitwerts
               an einen kleinen Tischl.[143] Was da beraten wurde und wie er selbst darüber dachte, darüber findet sich in der
         Eintragung kein Wort.
      

      Kurzum: Khevenhüller verkörperte die alte Aristokratie mit ihrem gesteigerten Sinn
         für äußere Formen, ihrem Traditionalismus, Standesdünkel und Privilegiengeist, also
         all dem, was die nationalliberalen bürgerlichen Historiker des 19. Jahrhunderts am
         Ancien Régime missbilligten und womit sie in der k.u.k. Monarchie ihrer eigenen Zeit
         immer noch zu kämpfen hatten. Maria Theresia aber war die Heldin dieser Historiker.
         Die Kritik, die Khevenhüller an ihr übte, passte daher genau in das Bild, das sie
         von ihr entwarfen, nur unter umgekehrten Vorzeichen. Die Historiker konnten sich auf
         Khevenhüllers kritische Bemerkungen berufen, wenn sie die Kaiserin als Bürgerkönigin
         modernen Zuschnitts darstellten: zeremonialfeindlich, natürlich, ungezwungen, den
         höfischen Repräsentationszwängen mit all ihrem theatralischen Pomp zutiefst abgeneigt.
         Doch das ist eine optische Täuschung; der strenge Maßstab des Obersthofmeisters verzerrt
         das Bild. Denn dabei gerät aus dem Blick, dass Maria Theresia die zeremoniellen Formen
         selbstverständlich äußerst ernst nahm und dass sie selbstverständlich großen Wert
         darauf legte, den Status ihres Hauses zu repräsentieren – nur eben nicht genau so,
         wie es der Obersthofmeister gern gesehen hätte.
      

      Die Kaiserin ihrerseits hatte zu Khevenhüller ein ambivalentes Verhältnis. Es ist
         allerdings nicht ganz leicht einzuschätzen, zum einen, weil es nur ganz wenige Briefe
         Maria Theresias an Khevenhüller gibt – er hielt sich ja immer in ihrer unmittelbaren
         Nähe auf –,[144] und zum anderen, weil sie Klatsch und üble Nachrede verabscheute und deshalb in
         ihren Briefen an Dritte nur selten negative Bemerkungen über vertraute Diener machte.
         Doch angesichts ihres lebhaften Temperaments liegt es nahe anzunehmen, dass sie –
         zumindest zu Beginn ihrer Regierung – mit Khevenhüllers gravitätischer Art ihre Schwierigkeiten
         hatte. So ließ sie gegenüber dem Hofrat Doblhoff einmal durchblicken, sie wünsche
         Khevenhüller nur ein wenig mehr Activität, denn er sei sehr indolent und schier negligent zu nennen.[145] Andererseits sympathisierte sie mit seiner delicatesse wegen der christlichkeit und sitten,[146] denn er war einer der wenigen Adeligen bei Hof, die ihre strengen Frömmigkeits-
         und Keuschheitsvorstellungen teilten. Jedenfalls scheint sie ihn als loyalen und gewissenhaften
         Diener ihres Hauses mit der Zeit immer mehr schätzen gelernt zu haben. Schließlich
         verlieh sie ihm die höchsten Ämter und Würden, nahm demonstrativ an den Schicksalen
         seiner Familie Anteil,[147] zog ihn in ihren engsten Kreis und ehrte ihn – Gipfel aller Gunstbeweise – durch
         persönliche Besuche in seinem Haus. Auch zählte er zu den wenigen Vertrauten, bei
         denen sie sich gelegentlich ihren Ärger über Franz Stephan und Kaunitz von der Seele
         redete. Jedenfalls berichtet Khevenhüller immer wieder von solchen vertraulichen Gesprächen,
         die sie mit ihm als ihrem alten ministre de famille zu führen pflegte.[148]
      

      Khevenhüller spielte für ihren Hof eine Schlüsselrolle, denn er war derjenige, der
         den Zutritt regelte. Niemand beherrschte wie er die komplizierte Koordination von
         Zeiten, Räumen und Personen, das heißt das Regelsystem dafür, welchen Personen zu
         welchen Anlässen in welchen Räumen und auf welche Art und Weise die Gnade des Zugangs
         zu gewähren war. Denn darin bestand der wesentliche Kern aller zeremoniellen Ordnung
         bei Hof. Diese Ordnung war eine Art komplexer symbolischer Grammatik, die tausenderlei
         Kombinationsmöglichkeiten und damit tausenderlei Abstufungen herrscherlicher Nähe
         bot. Maria Theresia nutzte diese zeremonielle Grammatik sehr kalkuliert als Quelle
         für besondere Finessen und Distinctionen. Sie spielte je länger, desto gekonnter auf der Klaviatur des Zutrittssystems, und
         Khevenhüller war ihr dabei ein unersetzlicher Helfer.
      

      
         Höfischer Stundenplan
         

      

      Die Grundelemente der zeremoniellen Grammatik bestanden in der Gliederung des Raumes
         und der Zeit; ihr Prinzip war die Steigerung. Die Zeremonialräume waren zwar nach
         Rang gestaffelt, aber kaum nach Gebrauchsfunktionen differenziert. Man bediente sich
         der Zimmer vielmehr mit einem erstaunlichen Maß an Flexibilität. Das Mobiliar wurde,
         wie der Name schon sagt, höchst mobil gehandhabt und je nach Bedarf hin- und hergeräumt.
         Tafeln etwa wurden für jede Mahlzeit in der jeweils erforderlichen Größe neu aufgebaut.
         In denselben Räumen konnten feierliche Audienzen oder geheime Konferenzen stattfinden,
         aber ebenso gut auch getafelt, gespielt oder sogar geschlafen werden. So ließ Maria
         Theresia zum Beispiel im Sommer, bei großer Hitze, in Schönbrunn ihr Bett manchmal
         im Audienzzimmer aufschlagen. Die Funktion der Räume konnte relativ flexibel bleiben,
         weil ein zweites Ordnungselement hinzukam: die Ordnung der Zeit. Die Wochen- und Tageseinteilung
         gehorchte einem festen Schema. Jedes Mal, wenn die Herrscherfamilie ihre Residenz
         für eine Saison wechselte, wurden die genauen Zeiten für Gottesdienst, Audienz, Appartement,
         offene Tafel usw. in einer Ordonnanz festgelegt und der Hofgesellschaft mitgeteilt.
      

      Das forderte Maria Theresia selbst die strengste Zeitdisziplin ab. Zu Beginn ihrer
         Regierung, als sie sich einem ungebremsten Ansturm auf ihre Gunst und Aufmerksamkeit
         ausgesetzt sah, bat sie den Grafen Tarouca um Rat. Tarouca war ein sensibler Beobachter
         des höfischen Gunstsystems. Auf ihn hörte Maria Theresia, denn ihn betrachtete sie
         als einen der wenigen, dessen Urteil nicht durch eigene Ambitionen getrübt war. Er
         legte ihr nahe, ihre Zeit nach einer festen Regel einzuteilen, und entwarf einen schriftlichen
         Wochenplan für sie.[149] Darin gab er ihr eine Stunde nach dem Aufstehen für Gebet, Kaffee (obwohl er ihn
         für schädlich hielt) und Morgenmesse, dann eine halbe Stunde für die Morgentoilette.
         Da er davon ausging, dass sie um acht Uhr aufstand, war von halb zehn bis halb zwölf
         und noch einmal von vier bis sechs Uhr am Nachmittag Zeit für die Berichte der verschiedenen
         Minister vorgesehen, und zwar für jeden reihum an einem anderen Tag der Woche jeweils
         genau eine Stunde. Der feste Stundenplan sollte verhindern, dass die Minister ihre
         Zeit mit nutzlosem Herumstehen und Räsonieren in der Antekammer verschwendeten; er
         sollte sie außerdem zu Kürze und Präzision im Vortrag zwingen und es Maria Theresia
         erleichtern, sich regelmäßig einen raschen und strukturierten Überblick über die laufenden
         Geschäfte zu verschaffen. Um halb zwölf war Zeit, um dem Kabinettssekretär Anweisungen
         zu geben. Anschließend sollte Maria Theresia bis zum Mittagessen um Viertel nach zwölf
         nichts Ernsthaftes mehr tun. Pünktlich zu Mittag zu essen und dieses nicht kalt werden
         zu lassen hielt Tarouca aus Gründen des Genusses und der Gesundheit für absolut notwendig.
         Nach dem Essen, für das er eine Stunde veranschlagte, sollte sie bis halb drei Zeit
         haben für eine zweite Tasse heißen Kaffee und etwas Ruhe in ihrem Schlafzimmer, vielleicht
         auch einen Besuch der damals dreijährigen Tochter Marianne. Die Stunde bis halb vier
         war für die übrige Familie vorgesehen; da sollte sie ihre Mutter besuchen und einen
         Blick auf die kleine Maria Carolina und den neugeborenen Thronfolger werfen. Diese
         Familienzeit stellte Tarouca allerdings zur Disposition – sie bot Spielraum, sich
         nach Bedarf noch etwas auszuruhen. Um halb vier, spätestens vier sollte es dann mit
         der Arbeit weitergehen. Nun konnten auch Hofbeamte und Räte, die keine feste Stunde
         zur Berichterstattung hatten, zu Wort kommen, wenn man sie nicht auf die öffentlichen
         Audienz- oder Appartementstunden verweisen wollte. Am Schluss sollte erneut der Kabinettssekretär
         die ausgehenden Befehle entgegennehmen. Von sechs bis zum Souper um halb neun war
         eine halbe Stunde Zeit für das Vesper- oder Rosenkranzgebet, dann zwei Stunden für
         außerordentliche Besucher, zum Spielen oder für andere Zerstreuungen. Spätestens eine
         Stunde nach dem Abendessen sollte Maria Theresia zu Bett gehen und vorher nichts mehr
         tun, was den ruhigen Schlaf beeinträchtigen konnte. Die einzelnen Wochentage wurden
         ihrerseits spezifiziert: montags, dienstags, donnerstags und freitags Berichte der
         Minister; mittwochs und sonnabends Abfertigung der Post und Audienzen für auswärtige
         Gesandte; mindestens einmal in der Woche, sonntags von neun bis elf Hofkonferenz,
         dann Gottesdienst; sonn- und feiertags nach der Vesperandacht öffentliche Audienz
         und danach Appartement, das heißt Abendgesellschaft im kleinen Kreis, dies zusätzlich auch donnerstags.
         Niemand sollte außerhalb der festen Zeiten vorgelassen werden, nicht einmal die Konferenzminister,
         aber niemand sollte auch Grund zu der Klage haben, mit seinem Anliegen nicht gehört
         zu werden. Das strikte Zeitregiment, das Tarouca der Königin nahelegte, diente vor
         allem dazu, die Kommunikation zu kanalisieren. Der Zutritt zur Monarchin sollte berechenbar
         sein; jeder sollte – nach Maßgabe seines Amtes, Ranges und Standes, versteht sich –
         Gehör finden, aber niemand sollte irregulär bevorzugt werden, niemand informelle Schleichwege
         nutzen können. Auch das Räsonnieren in der Antichambre sollte verringert werden; das heißt: untereinander sollten die Minister weniger Zeit
         mit Klatsch verbringen.
      

      Es war nicht nur Taroucas Gespür für die Logik der höfischen Gunst, was diesen Ratschlägen
         zugrunde lag, sondern auch seine Erfahrung mit dem Erziehungssystem der Jesuiten.
         Den heiligen Ignatius führt er ausdrücklich als Autorität an.[150] Bei den Exerzitien der Jesuiten ging es um eine zugleich körperliche und spirituelle
         Selbstdisziplin, die der Gewissenserforschung und Gotteserfahrung diente. Auch für
         Maria Theresia hatte die Beobachtung eines strikten Zeitregimes eine unverkennbar
         religiöse Grundierung; sie diente keineswegs nur diesseitig-pragmatischen Zwecken,
         sondern hatte auch einen religiösen Sinn. Die Zeit im Diesseits musste diszipliniert
         genutzt werden, um das jenseitige Heil nicht zu verspielen. Das wird vor allem in
         ihren Briefen an ihren Sohn Ferdinand deutlich, von dem sie mit größter Strenge und
         Beharrlichkeit verlangte, sich eine klare Zeitordnung aufzuerlegen. Ihr werdet mir schreiben, wie ihr eure Stunden einteilt; ich stelle mir vor, dass
               das die Quelle allen Übels ist. Ihr habt [in Mailand] damit angefangen, in Unordnung
               zu leben, für nichts richtig Zeit zu haben und nie exakt zu sein; ihr haltet keinerlei
               Ordnung ein. Mit kindischem Zeug und Bummeleien vergeudet ihr wertvollste Zeit. Wenn
               ihr sieben oder acht Stunden schlaft, ist das mehr als genug. Selbst wenn ihr erst
               um zwölf oder ein Uhr nachts zu Bett geht, könnt ihr um sieben oder acht Uhr aufstehen.
               Die erste Sache morgens muss die Messe sein; das Ankleiden muss prompt geschehen,
               ohne Bummeleien, ohne Geschwätz […].[151] Die Zeit für Gottesdienst und Mittagessen müsse unbedingt eingehalten werden, sonst werdet ihr nicht gut bedient, und alle Welt wird krank, Herren und Diener. Ihr
               werdet sehen, wenn ihr euch erst einmal an die Ordnung gewöhnt habt, welches Vergnügen
               und welche Leichtigkeit in allem ihr feststellen werdet.[152] Dabei ging es keineswegs nur um das körperliche Wohl und den reibungslosen Alltagsablauf,
         sondern, so Maria Theresia ein ums andere Mal: Es geht um euer Seelenheil und um eure Reputation.[153] Über die Jahre hinweg bis zu ihrem Tod wiederholte sie diese Ermahnungen ebenso
         erfolglos wie eindringlich, denn: Es gibt keinen wirklichen Verlust in dieser Welt als den der Zeit; er ist irreparabel;
               mit einem unnützen, nichtstuerischen Leben verwirkt man sein Seelenheil.[154]
      

      Sie selbst hat sich lebenslang an diese Regeln gehalten und sie auch an ihre Kinder
         weitergegeben, ja sie hat sie für sich selbst noch deutlich verschärft. Das zeigt
         der Tagesrhythmus, den sie ihrer Vertrauten Gräfin Enzenberg 1770 einmal beschrieb.
         Sie stand im Winter um sechs und im Sommer oft schon um vier Uhr auf.[155] Die sonntäglichen Audienzen begannen um sieben Uhr morgens und gingen bis elf, die
         Treffen mit den einzelnen Ministern begannen um acht Uhr, folgten einem festen Stundentakt
         und dauerten mindestens bis eins; die wöchentlichen Konferenzen des Staatsrats am
         Donnerstag zogen sich von neun bis vier Uhr hin. Freitag und Samstag ist für die Familie und andere Geschäfte und für Privatpersonen.
               Die Nachmittage sind zum Lesen, Expedieren und die Korrespondenz, und ich gestehe,
               dass ich kaum einen Augenblick für mich übrig habe.[156] Jeder Beobachter rühmte ihre ungewöhnliche Arbeitsdisziplin und wunderte sich, wie
         viel Zeit sie mit religiösen Übungen verbrachte, wie oft sie ihre Kinder sah – bis
         zu viermal in der Woche, was als außerordentlich hohe Frequenz galt –, wie früh sie
         sich abends zurückzog und wie wenig sie für spectacles, plaisirs und délassements übrighatte, das heißt für die Dinge, mit denen sich so viele andere Fürsten den größten Teil ihres Lebens beschäftigen.[157] Am Maßstab der meisten anderen europäischen Fürstenhöfe – vielleicht mit Ausnahme
         des preußischen – gemessen, war ihr Zeitregime tatsächlich außergewöhnlich. Was andere
         gern ihren Ministern überließen, tat sie selbst; sie schrieb Tausende von Briefen
         und las Tausende von Staatsschriften, wollte alles wissen und alles selbst entscheiden.
      

      Man muss sich Maria Theresia, vor allem in ihren späteren Jahren, typischerweise lesend
         und schreibend in ihrem Kabinett vorstellen. Im Laufe der Zeit zog sie sich immer
         mehr in ihre Retirade zurück, reduzierte die Zahl der öffentlichen Audienzen und Appartements,
         verzichtete auf Theaterbesuche und ging zum Gottesdienst immer öfter inkognito.[158] Dieser zunehmende Rückzug aus der Öffentlichkeit war allerdings eine zweischneidige
         Sache. Denn ihr Charisma als Herrscherin speiste sich aus einem Wechselverhältnis
         von Zugänglichkeit und Exklusivität, einer wohlproportionierten Mischung aus Zeigen
         und Verbergen, Öffentlichkeit und Familiarität. Beide Extreme waren von Übel: Schloss
         sich Maria Theresia zu sehr gegenüber aller Welt in ihrer Retirade ab, dann machte
         die allgemeine Enttäuschung ihren Hof auf die Dauer unattraktiv. Zeigte sie sich aber
         umgekehrt allzu zugänglich für jedermann und ging jede Exlusivität verloren, dann
         sank der Wert des Hofdienstes für den hohen Adel ebenfalls, und zog sich der Hochadel
         zurück, dann verlor der Hof an Glanz und büßte nach und nach auch für die anderen
         an Attraktivität ein. Dessen war Maria Theresia sich durchaus bewusst, und Leute wie
         Tarouca und Khevenhüller erinnerten sie oft genug daran.[159]
      

      Bei der Abwägung der verschiedenen Ansprüche stand für Maria Theresia die Verpflichtung
         gegenüber dem hohen Adel – gleich nach den Pflichten gegenüber Gott und der Familie –
         eindeutig im Vordergrund; sie war bemüht, die ständische Exklusivität des Hofzutritts
         so weit wie möglich zu wahren (auch wenn Ausnahmen die Regel bestätigten). Wie ernst
         sie selbst das nahm – und keineswegs nur ihr Oberstkämmerer –, geht mit großer Deutlichkeit
         aus ihren Briefen an die erwachsenen Kinder hervor. Auch ihnen legte sie stets ans
         Herz, ihren Hofstaat nur aus den ersten Familien zu rekrutieren. Sie fand es in keiner Weise angemessen, dass jeder Beliebige an eurem Hof erscheinen darf,[160] schickte ihnen genaue Listen der Personen, denen sie an ihren Höfen den Zutritt
         gestatten sollten, und riet, die hohen Standespersonen, die Primores – aber nur sie – regelmäßig ein- bis zweimal in der Woche zu empfangen, damit sie Gelegenheit haben, etwas für ihre Familien zu tun.[161] Und sie war auch bereit, den nötigen Aufwand an Zeit, Kosten und Mühen aufzubringen,
         den die glanzvolle Inszenierung ihrer Majestät erforderte. Vous devez représenter par tout, schärfte sie ihren Kindern ein, ihr müsst immer und überall repräsentieren (wenn
         ihr öffentlich sichtbar seid, muss man hinzufügen).[162] Die Kaiserin liebe dergleichen Actus, wo sie die majesté en public étalieren, ihre Hoheit in der Öffentlichkeit zur Schau stellen kann, bescheinigte ihr selbst
         Khevenhüller, der doch sonst bei jeder Gelegenheit über den Niedergang der alten zeremoniellen
         Regeln klagte.[163] Allerdings reduzierte Maria Theresia die Zahl solcher feierlichen, repräsentativen
         Akte und zog die Grenze zwischen Öffentlich und Privat zunehmend schärfer.
      

      
         Arbeit am Charisma
         

      

      Damit Maria Theresia als strahlende Herrscherin erschien, musste sie als solche inszeniert
         werden. Majestät war etwas sinnlich Wahrnehmbares. Den Zeitgenossen war das bewusst, sie selbst verglichen
         den Hof mit einem Theater – einem Theater allerdings, bei dem die meisten Akteure
         füreinander zugleich wechselseitig Zuschauer waren. Die Majestät eines Herrschers
         lag nicht zuletzt in den Formen, mit denen seine allerhöchste Person umgeben wurde und die sie vor symbolischer Herabsetzung schützten. Die Zeremonialappartements
         der Residenzen, die Straßen und Kirchen der Stadt stellten die Bühnen dafür dar. Diese
         Bühnen mussten mit angemessener materieller Pracht ausstaffiert, durch Schwellen,
         Stufen, Schranken und Signale markiert, von Garden flankiert und mit Personen möglichst
         hoher Herkunft besetzt werden. Nicht zuletzt musste aber auch die Herrscherin selbst
         für den Auftritt auf der Bühne hergerichtet werden. Eine perfekte Inszenierung auf
         der öffentlichen Vorderbühne erforderte eine perfekt funktionierende unsichtbare Hinterbühne.
         Hinter den Zeremonialappartements lag daher ein Labyrinth von Kammern und Verbindungsgängen;
         den großen, von Leibgarden bewachten Prunkportalen entsprachen kleine unsichtbare
         Tapetentüren; mit der breiten Ehrentreppe korrespondierte die verborgene Schneckenstiege;
         ober- und unterhalb der Nobeletage lagen die Mansarden und Souterrains der Dienerschaft.
         Auf diesen Hinterbühnen agierte ein Heer von unsichtbaren Helfern. Unsichtbar waren
         sie entweder im wörtlichen oder im übertragenen Sinne: Die allermeisten durften die
         Zeremonialräume während feierlicher Akte nicht betreten; die anderen sollten nicht
         wahrnehmbar sein, auch wenn sie anwesend waren.[164]
      

      Am Kaiserhof verbrachte auch die Herrscherfamilie viel Zeit abseits der Vorderbühne.
         Das war durchaus anders als am Versailler Hof Ludwigs XIV., wo selbst das An- und
         Auskleiden des Königs sich als zeremoniell durchgeformter Akt vor einer höfischen
         Öffentlichkeit abspielte, wo, mit anderen Worten, das Leben des Königs in jedem Augenblick
         öffentlichen Charakter hatte, selbst wenn er auf dem Nachtstuhl saß. Die Kinder von
         Maria Theresia waren so etwas nicht gewöhnt. Ihr Vater ließ beim Ankleiden sogar nur
         einen Kammerdiener zu, obwohl eigentlich traditionell auch hier mindestens ein Kammerherr
         hätte dabei sein müssen.[165] Ihre Töchter Marie Antoinette in Versailles, aber auch Maria Carolina in Neapel
         zeigten sich jedenfalls befremdet, als sie nach ihrer Ankunft an den Höfen ihrer königlichen
         Gatten mit den dortigen Bräuchen konfrontiert wurden.[166] Am Kaiserhof war es seit jeher anders gewesen, und Maria Theresia weitete die Zonen
         der Informalität noch stetig weiter aus. Doch das heißt keineswegs, dass sie nicht
         großen Wert darauf gelegt hätte, sich selbst sorgfältig für die Auftritte auf der
         großen öffentlichen Bühne zu präparieren.
      

      Über diese verborgene Arbeit am herrscherlichen Charisma wissen wir in der Regel wenig.
         Die Leibdiener und -dienerinnen pflegten damals noch keine Enthüllungsgeschichten
         zu verfassen; an ihrer Loyalität zum Herrscherhaus gab es selten Zweifel, denn schließlich
         wollten sie ihren Kindern und Verwandten nicht jede Karrierechance verbauen. Doch
         es gibt hin und wieder Memoiren, die einen Blick auf die Hinterbühne erlauben.[167] Über Maria Theresias Morgen- und Abendtoilette sind wir zumindest indirekt unterrichtet,
         weil die Tochter ihrer Kammerzofe Charlotte Hieronymus, Caroline Pichler (1769–1843)
         im Wien der Restaurationszeit einen bedeutenden literarischen Salon führte und als
         70-jährige Frau die Denkwürdigkeiten ihres Lebens aufgezeichnet hat. Darin berichtet sie auch von der Arbeit ihrer Mutter
         in Kammer und Kabinett der Kaiserin. Es handelt sich also um Kenntnisse aus zweiter
         Hand, aus großem zeitlichem Abstand aufgezeichnet und von Stolz und Bewunderung für
         die Kaiserin beseelt, deren Dienst ihre Eltern ja ihren immensen sozialen Aufstieg
         verdankten.[168]
      

      Charlotte Hieronymus (1740–1816) war die Tochter eines evangelischen Fähnrichs beim
         kaiserlich-königlichen Regiment des Herzogs von Wolfenbüttel. Ihre Mutter war schon
         früh gestorben, und der Vater hatte das Kind notgedrungen in seiner Truppe mitgeführt.
         Als auch er starb, leistete sein Regiment gerade in Wien Garnisonsdienst. Maria Theresia
         erfuhr zufällig von dem elternlosen Kind und nahm sich seiner an, obwohl die protestantischen
         Regimentsoffiziere es vor ihr zu verstecken suchten. Sie setzte der Waise aus ihrem
         Kammerbeutel eine kleine Pension aus und ließ sie von ihrer Kammerfrau Duplessis,
         später von der Gräfin Fuchs katholisch erziehen. Die Kaiserin pflegte evangelische
         Waisen, deren sie habhaft werden konnte, finanziell zu unterstützen, um sie zum allein
         seligmachenden katholischen Glauben zu bekehren.[169] Das hatte zudem den Vorteil, dass sie aus diesem Kreis besonders loyales Kammerpersonal
         rekrutieren konnte, das keinen Anhang bei Hof hatte, verschwiegen war und die Kaiserin
         nicht mit Fürbitten für Verwandte belästigte.[170] Charlotte Hieronymus erwies sich als begabt und gelehrig und trat mit dreizehn Jahren
         in den Hofdienst ein. Als Zofe hatte sie alles zu tun, was in der Kammer täglich anfiel,
         vom Ankleiden und Frisieren bis zum Vorlesen von Staatsschriften in Französisch, Deutsch,
         Italienisch und Latein. Die persönliche Nähe zur Kaiserin brachte es mit sich, dass
         sie im Zeremoniell wie eine Hofrätin behandelt wurde, unter ständiger Aufsicht stand
         und nur mit kaiserlicher Zustimmung heiraten durfte. Ihr Dienst als Zofe endete mit
         einer typischen Hofhochzeit, wie Maria Theresia sie gern arrangierte. Sie heiratete
         den kaiserlichen Hofrat Franz Sales von Greiner, der zu den engsten Vertrauten der
         Kaiserin gehörte.[171]
      

      Die Historiker haben Maria Theresia gern als eine sehr uneitle Frau beschrieben, die
         an ihrem Äußeren vollkommen desinteressiert gewesen sei. Das entsprach dem Mythos
         ihrer ungezwungenen Natürlichkeit und betonte ihre «redlich-deutsche», allem Französischen
         abgeneigte Art: «Es gibt wohl keine Königin in der Geschichte, die […] weniger Zeit
         auf ihre Toilette verwendet hat, als Maria Theresia.»[172] Wenn man Caroline Pichlers ‹Denkwürdigkeiten› glauben darf, dann verhielt es sich
         anders. Maria Theresia war in der Erinnerung ihrer Zofe zwar eine überaus gnädige
         und fürsorgliche Herrin, aber ihr bei der Toilette behilflich zu sein war kein Vergnügen:
         Die Toilette der Kaiserin war der mühsamste, wie der unbelohnendste Teil des Dienstes,
               den meine Mutter zu versehen hatte. […] Dieses Frisieren und die Verfertigung des
               Kopfputzes war denn aber auch für meine Mutter eine nur zu ergiebige Quelle von Verdruß
               und Kränkungen. […]. Maria Theresias Gestalt, die aber wirklich von höchster Schönheit war, und die Ausschmückung derselben
               durch vorteilhaften Putz beschäftigte sie etwas mehr, als man gemeinhin von einer
               Frau, die mit so vielem Geist, mit so viel männlichem Starkmut […] hätte vermuten
               sollen. […] Ihre trübsten Stunden hatte meine Mutter also bei der Toilette der Kaiserin
               oder bei der Verfertigung ihres Putzes […]. Oft – sehr oft mußte eine Haube vier-
               bis fünfmal anders gesteckt werden, bis sie nach dem Geschmacke der Gebieterin war
               […]. Ebenso ging es mit der Frisur. Auch an dieser zupfte, rupfte, änderte die hohe
               Frau so viel und so lange, bis sie verdorben war und neu gemacht werden mußte, was
               denn bei der damaligen Art des Haarputzes gemeiniglich dahin führte, daß der ganze
               Bau zerstört, die Haare ausgekämmt und nicht selten neu in Papilloten gewickelt und
               gekräuselt werden mußten.[173] Diese Erinnerung kann nicht ganz falsch gewesen sein, denn auch Khevenhüller berichtet
         gelegentlich mit missbilligendem Unterton, dass die Kaiserin dem Appartement oder
         der öffentlichen Tafel fernblieb, weil die Haare nicht rechtzeitig gekraust werden konnten[174] oder weillen die Toilette nicht wohl gerathen und mann mit einem üblen Aufbutz in publico
               nicht erscheinen wollen.[175] Maria Theresia selbst ermahnte ihre Kinder zwar, sich nicht stundenlang im Ankleidezimmer
         aufzuhalten, ließ aber durchaus erkennen, dass sie über die aktuelle Mode auf dem
         Laufenden war, und kritisierte ihre Töchter, wenn sie in Kleidung und Frisur ihrer
         Meinung nach nicht den richtigen Ton trafen. Die Aufmachung der Töchter sollte nicht
         zu exzentrisch, aber auch nicht zu nachlässig, die Dekolletés nicht zu tief, die Perücken
         nicht zu ausladend sein. In ihren Urteilen über das Äußere ihrer Kinder war sie äußerst
         rigide und kannte keine Rücksicht auf Empfindlichkeiten. Marie wusste sich noch nie gut aufzuführen, schrieb sie beispielsweise;[176] Marie Antoinette warf sie vor, bereits vor der Zeit wie man auf deutsch sagt, auseinanderzugehen und sich die Zähne nicht gründlich genug zu putzen. Die Bedeutung der äußeren Erscheinung
         stand völlig außer Frage: Laßt Euch keinerlei Nachlässigkeit durchgehen, weder in Eurem Äußeren noch in Fragen
               der Repräsentation.[177]
      

      Es wäre irreführend, das als Zeichen persönlicher Eitelkeit zu deuten. Es handelte
         sich vielmehr um schlichte Einsicht in die Notwendigkeit, den herrscherlichen Körper
         als solchen zu inszenieren. Der Habitus der Monarchen war eine Staatsangelegenheit.[178] Der majestätische Eindruck, wie er von der Herrscherin in großer Gala, en grande parure, erzeugt wurde, war nicht umsonst zu haben; er erforderte Zeit, geduldiges Personal
         und erhebliche Selbstdisziplin. Eine Staatsrobe wie die, in denen sich Maria Theresia
         auf ihren offiziellen Porträts darstellen ließ, konnte sie sich nicht selbst anlegen,
         sie musste sie sich Stück für Stück anlegen lassen. Trug sie die Robe erst einmal,
         dann schränkte sie die Bewegungsfreiheit extrem ein und übte ganz von selbst eine
         disziplinierende Wirkung aus. Die grande parure produzierte eine majestätische Haltung; sie dressierte ihre Trägerin geradezu und
         diktierte ihr einen aristokratischen Habitus.
      

      Eine adelige Damenrobe bestand in der Mitte des 18. Jahrhunderts im Wesentlichen aus
         dem geschnürten Mieder, la taille, und zwei ausladenden Röcken, der untere geschlossen, der obere, le manteau, vorn aufgeschnitten, hinten oder seitlich aufgesteckt und durch Tournüren oder Reifen
         aus Metall, Holz oder Walfischbein gestützt, meist mit einer Schleppe; darunter trug
         man mehrere Unterröcke. Die vorn meist spitz zulaufenden Taillen hatten große Dekolletés;
         die halblangen Ärmel liefen in Rüschen aus. Die Mieder waren innen durch Stangen verstärkt
         und wurden von der Zofe langsam in mehreren Intervallen immer enger geschnürt. Der
         Blick des Beobachters fiel bei Frauen nicht nur auf Gesicht, Hals und Dekolleté, sondern
         vor allem auch auf Arme und Hände. Das waren die Körperpartien, die die weibliche
         Hofkleidung frei ließ, einrahmte und ausstellte – nicht hingegen die Beine, die die
         höfische Mode nur bei den Männern betonte. Kurze, hochgeraffte Röcke waren ein Kennzeichen
         arbeitender Frauen aus dem gemeinen Volk. Bei Damen von Stand durfte allenfalls ein
         Fuß unter den Röcken hervorlugen, der in spitzen Schuhen mit Stockabsätzen steckte
         und möglichst klein und zierlich zu sein hatte. Der Dekoration waren keine Grenzen
         gesetzt; die ganze Robe konnte mit Borten, Bändern, Schleifen, Blumen, Stickereien,
         Spitzen, Volants und Pompons, nicht selten auch mit Edelsteinen und Diamanten verziert
         sein. Die verarbeiteten Stoffe waren schwere, mit Gold- oder Silberfäden durchwirkte
         Seidenbrokate. In der zweiten Jahrhunderthälfte wurden die Röcke kürzer und die Perücken
         immer aufwendiger.[179] In Paris entwickelte sich die Haute Coiffure zur hohen Kunst; die Frisuren wurden
         mit Gestellen aus Draht, Filz oder Stroh in nie gekannte Höhen aufgetürmt und mit
         Federn, Blumen, ja ganzen Skulpturen geschmückt. In dieser Aufmachung konnten die
         Trägerinnen kaum spazieren gehen und schlecht sitzen, geschweige denn Kutsche fahren,
         durch Türen konnten sie mit den ausladenden Reifröcken nur seitlich gehen. Das Ankleiden
         konnte alles in allem zwei bis drei Stunden dauern. Die englische Reisende Lady Coke
         fing um neun Uhr mit der Toilette an, wenn sie um zwölf Uhr bei Hof sein sollte.[180] Der Aufwand war so groß, dass unter Umständen nicht einmal mehr Zeit war, nach einem
         Ball ins Bett zu gehen, wenn man schon morgens wieder bei Hof erscheinen musste.[181] Die alltägliche Alternative zum Galakleid waren verschiedene Formen des Négligé, das allerdings trotz des Namens nur geringfügig nachlässiger war. Man sprach dann
         von en sac im Gegensatz zu en robe. Am beliebtesten unter den sacs, die man sich nicht als Säcke vorstellen darf, war die Andrienne oder Volante, bei der Taille und Rock aus einem Stück geschnitten waren und die im Rücken eine
         lose bis zur Erde herabfallende breite Falte hatten. Diese einfacheren Kleider brachten
         eine bürgerliche Note an den Hof. Das zeigen schon manche sprechenden Namen: Eine
         weniger aufwendige, bescheidenere Variante des Reifrocks nannte man Janseniste nach der reformkatholischen Richtung, der viele Mitglieder des französischen Beamtenadels
         anhingen.[182]
      

      Die höfische Mode der Männer ähnelte jener der Frauen in Material, Farbe und Dekoration.
         Farbige, gemusterte Samt- und Seidenstoffe, Schleifen, Spitzenborten, Silber, Gold
         und Diamanten waren keineswegs den Damen vorbehalten. Die Kavaliere trugen körperbetonte,
         eng anliegende Kniehosen und seidene Strümpfe, Schuhe mit Absatz, Westen, schmale
         Jacken und Spitzenjabots, dazu Perücken und Schleifen im Haar; manche legten Parfum,
         Rouge und Puder auf und benutzten Fächer. Erst die bürgerliche Kultur der Revolutionszeit
         verordnete den Männern einen völlig anderen Kleidungsstil als den Frauen, so dass
         die adeligen Kavaliere des Ancien Régime rückblickend als effeminiert und dekadent
         erschienen. Der Wiener Hof war konservativ; dort hatte Karl VI. in bewusster Abwehr
         des französischen Modediktats das altehrwürdige Spanische Mantelkleid als obligatorisches
         Hofkleid vorgeschrieben, das aus einer reichbestickten Jacke mit Umhang, Kniehose
         und Federhut bestand.[183] In Wien galt überhaupt jedes Zuviel an modischem Aufwand beim männlichen wie weiblichen
         Putz als französisch. In den 1750er Jahren waren daran diejenigen zu erkennen, die
         für das Bündnis mit dem französischen Hof eintraten oder gar gefährliche französische
         Bücher lasen. Staatskanzler Kaunitz war der Anführer dieser franzosenfreundlichen
         Partei, er gab trotz aller Exzentrik geschmacklich wie politisch den neuen Ton an.
         Seine sorgfältig gepflegten modischen Marotten gaben seinen Widersachern Anlass zu
         wohlgesetzten Bosheiten: Es hieß, er lasse in seinem Zimmer zwanzig Pfund Puder in die Luft verstäuben und gehe eine
               Stunde lang darin auf und ab, damit jedes Haar seiner Perücke gleichmäßig gepudert
               werde und keines mehr abbekomme als das andere.[184] Legendär waren auch seine stets mitgeführten drei Bürstchen: eins für seine Tabaksdosen,
         eins für die Diamanten auf seiner Kleidung und eins zum Zähneputzen bei Tisch, für
         einen konsternierten englischen Besucher die ekelerregendste Operation, die er je
         miterlebt hatte.[185] Wenn er es wagte, würde er wahrscheinlich Rouge und Schönheitspflästerchen benutzen, höhnten seine Gegner.[186] Die Kaiserin ihrerseits assoziierte Schminken mit erotischer Zügellosigkeit und
         verbot es ihren Töchtern deshalb am eigenen Hof, erlaubte es ihnen aber ausdrücklich,
         wenn es in dem Land, in das sie einheirateten, üblich war oder ihre Ehemänner es von
         ihnen verlangten.[187] Zu Hause hätte sie es am liebsten ganz verboten und tat das nach dem Tod ihres Gatten
         auch – ein Verbot, das allerdings wie viele andere keine Chance auf Durchsetzung hatte.[188]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_029.jpg]

         Abb. 29:  Affectation und Natur. Kupferstich von Daniel Chodewiecki, 1779/80

      

      Maria Theresias körperliche Robustheit und ihre Abneigung gegen ungelüftete, überhitzte
         Räume – angesichts der vielen Menschen und zahllosen brennenden Kerzen in den Zeremonialappartements
         immer ein Problem – waren sprichwörtlich.[189] Sie lag damit, sicher ohne es zu wissen, ganz auf der Linie des aufklärerischen
         Hygienediskurses. Unter Rousseaus Motto Zurück zur Natur wandten sich die zeitgenössischen Modeautoren ebenfalls gegen Puder, Pomade und Perücken
         und begeisterten sich für frische Luft und kaltes Wasser. Es handelte sich dabei um
         einen grundlegenden Paradigmenwechsel in Fragen der Sauberkeit und Körperpflege.[190] Traditionell herrschte die Vorstellung, dass Wasser potentiell höchst schädlich
         für die Gesundheit sei. Man stellte sich die Haut porös und durchlässig vor; gerade
         durch heißes Wasser konnten schädliche Stoffe in den Körper eindringen und das Gleichgewicht
         der Säfte durcheinanderbringen. Man wusch sich daher möglichst wenig, in der Regel
         nur Gesicht und Hände. Den restlichen Körper rieb man stattdessen mit trockenen Tüchern
         ab. Sauberkeit bewiesen die höheren Stände vor allem durch den häufigen Wechsel der
         Leibwäsche. Feinste und weißeste Wäsche, die an Manschetten und Kragen deshalb auch
         aus der Oberkleidung hervorquoll, war ein wesentliches Zeichen sozialer Distinktion.
         Denn stets saubere, weiße Wäsche zu tragen setzte die Verfügbarkeit immenser fremder
         Arbeitskraft voraus. Am Wiener Hof benötigte jedes Mitglied der Familie mindestens
         eine eigene Weißwäscherin, die nur für diese eine Aufgabe und für diese eine Person
         allein zuständig war. Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts kam die Vorstellung auf,
         dass Sauberkeit vor allem darin bestehe, den Körper mit Wasser zu waschen. Warme Bäder
         blieben allerdings eher verpönt, sie wurden assoziiert mit orientalischer Sinnlichkeit,
         Ausschweifung, Trägheit und Müßiggang.[191]
      

      Das gesamte kulturelle Koordinatensystem unterlag zu Maria Theresias Zeit einem grundlegenden
         Wandel, und die Körperpflege spielte in diesem Wandel eine zentrale Rolle. Denn die
         verschiedenen Hygienesitten waren hochgradig moralisch aufgeladen. Die neue Frontstellung
         hieß: männlich-asketische Abhärtung gegen effeminierte Weichlichkeit, Tugend gegen
         Laster, junge aufgeklärte Avantgarde gegen unausgelüftete höfische Traditionalisten.
         Schon damals ging es darum, den Muff von tausend Jahren zu vertreiben. Aus der Rückschau
         fiel Maria Theresia dadurch die Rolle der Vorreiterin einer neuen Körperdisziplin
         zu, mit der sie tatsächlich selbst noch kaum etwas im Sinn gehabt haben kann. Caroline
         Pichler schrieb in der Mitte des 19. Jahrhunderts, dass die Kaiserin trotz ihrer hohen Geburt und des königlichen Glanzes, der schon ihre Wiege umgab,
               in Rücksicht ihres Körpers nichts weniger als weichlich oder in ihren Gelüsten fordernd
               war. Geheizt durfte bei ihr fast gar nicht werden, die Furcht vor Zugluft kannte sie
               nicht […], und selbst im Winter stand oft ein Fenster neben ihrem Schreibtisch offen,
               durch das der Wind meiner Mutter den Schnee auf das Papier warf […]. Und so wie sie,
               hart gegen sich selbst, jede körperliche Verweichlichung oder Schwächlichkeit haßte,
               war ihr auch jede sittliche Schwäche und übergroße Weichheit zuwider.[192] Mit anderen Worten: Maria Theresias robuste Konstitution wurde rückblickend als
         äußeres Anzeichen ihrer inneren Tugenden ausgelegt, körperliche Stärke als moralische
         Stärke gedeutet und damit dem Bild der modernen, quasi-bürgerlichen Monarchin ein
         weiterer Mosaikstein hinzugefügt.
      

      Tatsächlich war es gerade die höfische Kleidermode, die größte körperliche Selbstdisziplin
         verlangte. Deshalb gehörte zu dem neuen avantgardistischen Lebensgefühl die Ablehnung
         höfischer Kleidungszwänge; stattdessen bevorzugte man schlichte, legere, bürgerliche
         Garderobe in gedeckten Farben. Radikale Aufklärer betrachteten die Kleidungscodes
         überhaupt als Inbegriff ständischer Ungleichheit, denn nichts ließ die Verschiedenheit
         des Standes so sichtbar werden wie die Kleidung. Dem Philosophenfürsten Voltaire setzte
         man 1778 ein Denkmal in Schlafrock und Mütze, ja man malte ihn auf einem Bein beim
         Anziehen der Unterwäsche, um die größtmögliche Geringschätzung sozialer Konventionen
         zu demonstrieren.[193] Im Hemd gibt es keine ständischen Distinktionen, so war das zu verstehen; Nacktheit
         symbolisierte den Menschen in der Unschuld des Naturzustandes jenseits aller kulturellen
         Unterschiede.
      

      Der höfische Kosmos hingegen mit seinen fein abgestuften sozialen Distinktionen bedurfte,
         um zu funktionieren, eines äußerst präzisen Kleidungscodes. Die Kleidung unterschied
         sich nach Stand und Amt der Personen, aber auch nach Zeiten und Räumen. Die niederen
         Hofbediensteten trugen farbige Livreen, die halbadeligen gelehrten Räte trugen schlichte schwarze Tracht, Offiziere ihre Regimentsuniformen.[194] Der Adel durfte und musste bei höfischen Solennitäten Galakleidung tragen: Spanisches
         Mantelkleid die Männer, große Robe die Damen. Wie präzise und ausgefeilt die symbolische
         Grammatik der Kleidung war, zeigt sich etwa im höfischen Trauerzeremoniell. In der
         von Maria Theresia 1750 erlassenen Hofklagsordnung wurden nicht weniger als neun Trauerklassen unterschieden, je nach der verwandtschaftlichen
         Nähe des Verstorbenen zum Erzhaus. Noch für einen Trauerfall der vierten Klasse (also
         beim Tod von Stiefkindern und Enkeln, Neffen und Nichten, Schwiegersöhnen und -töchtern,
         Onkeln und Tanten des Kaiserpaares) wurde befohlen, dass die dames in schwartzer seiden und gefräntzelten garnituren, mit weis und schwartzen
               evantails und schuhen erschienen, die cavaliers im tuch, jedoch mit seidenen knöpfen
               und knöpflöchern und gefräntzelter wäsche, in schwarz angeloffenen degen und schnallen.[195] Das galt aber nur für die ersten drei Wochen, in den nächsten drei Wochen waren
         wiederum andere Details vorgeschrieben, und so fort für die neun verschiedenen Klassen
         von Trauerfällen. Weil das für alle Beteiligten äußerst kostspielig war, wurde den
         Höflingen ein Klaggeld ausgezahlt. Bei all diesen aus heutiger Sicht bizarren Nuancierungen ging es darum,
         soziale Unterschiede – hier: die dynastischen Verwandtschaftsgrade – sichtbar zu machen,
         die die Struktur der aristokratischen Gesellschaft prägten.
      

      Vor allem aber diente die Kleidung der Demonstration von Reichtum und Magnifizenz,
         worin sich die großen Höfe gegenseitig zu überbieten suchten. Galatage waren geradezu dadurch definiert, dass Galakleidung getragen werden musste; das machte wesentlich ihre außeralltägliche Feierlichkeit
         aus. Zu allen besonderen Anlässen wurde stets explizit schriftlich eingeladen und
         Gala angesagt. Jenseits der Hofburg auf dem Land konnte das etwas abgemildert werden zu Campagne Gala. Kam eine Dame trotz der Ansage en sac, um das enge Mieder zu vermeiden, was gerade bei Schwangeren ihrer Bequemlichkeit halber ja nachvollziehbar war, dann riskierte sie, dass ihr der Zutritt verweigert wurde.[196] Diese strenge Regelung war zweischneidig: Mitglieder des hohen Adels, für die die
         Hofzugehörigkeit eigentlich außer Frage stand, aber denen die Gala zu lästig war,
         blieben dann womöglich lieber zu Hause. Je geringeren Ranges jemand war, desto höher
         war für ihn der Wert des Zutritts und desto größer daher seine Bereitschaft, sich
         den strengen Kleiderregeln zu unterwerfen und die erheblichen Kosten auf sich zu nehmen.
         Gerade der höchste Adel machte aber Glanz und Ehre des Kaiserhofes aus; auf seine
         Anwesenheit konnte man nicht verzichten. Deshalb gab es abgestufte Lockerungen der
         Kleidervorschriften für die Zutrittsfrauen und die Stundfrauen. Zutrittsfrauen waren diejenigen, die jederzeit zu den herrschaftlichen Appartements
         zugelassen waren und an der herrschaftlichen Tafel essen durften, also vor allem die
         höchsten weiblichen Hofamtsträgerinnen und die Frauen der höchsten männlichen Hofamtsträger;
         ihnen erlaubte die Kaiserin oft, in den zwangloseren Andriennes zu erscheinen. Die Stundfrauen dagegen waren diejenigen, die nur zu den festgelegten
         Appartement-Stunden zugelassen waren; für sie blieben zunächst Robes vorgeschrieben.[197] Jenseits des Hofes aber kamen die großen Reifröcke zunehmend aus der Mode. Schließlich
         blieb nichts anderes übrig, als auch anderen zu erlauben, en sac zu kommen, etwa aus Mangel an Gala-Kleidern oder aus Alter.[198] Diese Tendenz war nicht aufzuhalten. Im Winter 1758/59 wurde die Form des kleinen Appartement eingeführt, bei dem die Damen nun alle en sac erscheinen durften.[199]
      

      Das Ganze war nicht zuletzt eine ökonomische Frage. Maria Theresia selbst gab noch
         in ihrer Witwenzeit für ihre Garderobe jährlich mindestens 30.000 Gulden aus.[200] Doch bei Hof herrschte notorischer Mangel an Bargeld; für viele Adelige waren die
         aufwendigen Galakleider kaum erschwinglich und zwangen sie, erhebliche Schulden zu
         machen. Deshalb ließen sie sich zur Wiederverwertung der kostbaren Rohstoffe allerlei
         einfallen. Bei den Wiener Hofdamen war die so genannte parfilage in den 1770er Jahren eine beliebte Handarbeit: Sie zogen die Goldfäden aus abgelegten
         Kleidern, Tressen und Stoffen heraus, wenn sie im Appartement zusammensaßen. Manche
         adeligen Damen trugen stets ein kleines Säckchen mit sich herum, in dem sie die Fäden
         sammelten, um sie später zu verkaufen.[201] Man fand auch nichts dabei, die kostbaren Geschenke der Monarchen – in der Regel
         brillantbesetzte goldene Tabaksdosen mit dem Porträt der Herrscherin – zu Geld zu
         machen.[202] Diesen Handel organisierten sogenannte faiseuses d’affaires oder revendeuses à la toilette, Frauen, die mit allerlei schwer zu beschaffenden Gütern handelten und die Höflinge
         mit Bargeld versorgten.[203] Sie erfüllten eine wichtige Funktion für die Hofgesellschaft, die mit einem grundlegenden
         Widerspruch leben musste: Die Standesehre forderte von ihnen einen großzügigen Lebensstil
         und demonstrative Sorglosigkeit im Umgang mit finanziellen Mitteln. Andererseits konnte
         das ihre Ressourcen auf die Dauer überfordern und dem adeligen Lebensstil am Ende
         die Grundlage entziehen. Das Leben im Glanz des Hofes war extrem teuer, die Belohnung
         aber oft ungewiss. Adelige, die nicht zu den begütertsten Familien zählten, mussten
         abwägen, ob sie sich auf das Risiko der Teilhabe an Glanz und Ehre des Hofes einlassen
         wollten, und konnten nur hoffen, dass sich das langfristig auch finanziell auszahlte.
      

      
         Solennitäten und Divertissements
         

      

      Gemäß traditionellem spanischem Zeremoniell speiste die Kaiserfamilie allein, unter
         den Augen der Hofgesellschaft, der auswärtigen Gesandten und ausgewählter Untertanen.[204] Das Kaiserpaar saß auf goldbrokatenen Polsterstühlen unter einem goldenen Baldachin,
         die Kinder zur Rechten und zur Linken, und aß von goldenem Geschirr, während alle
         anderen zusahen. Vor und nach dem Essen wurde gebetet. Aufgewartet wurde vom Obersthofmeister
         selbst, der den kaiserlichen Stuhl rückte, Handwasser und Serviette reichte. Die unzähligen
         Speisen wurden von Edelknaben, Mundschenken, Truchsessen und Vorschneidern in langen
         Prozessionen durch das halbe Schloss in einem zuge hintereinander geziemmend wohl anständig aufgetragen, der Wein vom Mundschenk vorgekostet und mit niederlassung auff ein knie dargereicht.[205] Auf der Tafel standen dem Anlass entsprechende prunkvolle allegorische Tafelaufsätze,
         Meisterwerke der Zuckerbäckerei, einer vergänglichen und höchst aufwendigen höfischen
         Repräsentationskunst.[206] Jedes Detail, jede Geste einer solchen offenen Tafel hatte Symbolcharakter; alles stand im Zeichen der Verherrlichung der kaiserlichen
         Majestät.
      

      Zum Leidwesen Khevenhüllers fand diese Art der einsam-majestätischen Zeremonialtafel
         aber immer seltener statt, und zwar spätestens seit Winter 1754 nur noch sonntags
         im Anschluss an den öffentlichen Gottesdienst.[207] Stattdessen speiste Maria Theresia immer öfter mit dem hohen Adel en compagnie. Das konnte ebenfalls in Form einer großen öffentlichen Galatafel geschehen, sei
         es in der Ritterstube der Hofburg, sei es in der großen Galerie oder im Gartensaal
         in Schönbrunn, wobei über hundert Gedecke aufgelegt und zahlreiche Zuschauer zugelassen
         wurden. Es konnte aber auch in beliebig vielen Abstufungen der Exklusivität und Informalität
         stattfinden, bis hinunter zur table de conspiration im engsten Kreis im Kabinett, wobei die Speisen durch einen raffiniert versenkbaren
         Tisch aufgefahren wurden, so dass nicht einmal Kammerpersonal anwesend sein musste.[208] Je exklusiver der Kreis, desto größer der symbolische Wert der Tischgemeinschaft
         mit der Herrscherfamilie. Maria Theresia nutzte dieses Instrument sehr gezielt, um
         fein abgestufte Gunsterweise zu verteilen. Zu Beginn der jeweiligen Saison ließ sie
         dem Oberstkämmerer eine handgeschriebene Liste der Personen zukommen, die ein- oder
         mehrmals wöchentlich zur Tafel zugelassen werden sollten.[209] Der Halbadel, das heißt nobilitierte gelehrte Räte und ihre Frauen, war von dieser Tischgemeinschaft
         ausgeschlossen, und das galt selbst für enge Vertraute wie Bartenstein oder Koch.[210] Wer sich ungeladen dazusetzte, wurde von einem Hofbeamten diskret hinausgeschafft.[211]
      

      Maria Theresia hatte ein Interesse daran, dass ihre Tafel für den hohen Adel attraktiv
         blieb. Das verstand sich nämlich keineswegs von selbst. Immer wieder musste sie zu
         ihrem Missfallen feststellen, dass sich an Galatagen so wenige Frauen beim Mittags Dienst zur Aufwartung sehen liessen, obwohl sie doch für Vornehmere des Adels beiderlei Geschlechts ein oder zwei Tafeln decken ließ.[212] Die Einladungslisten wurden bewusst geheim gehalten, damit nicht bekannt wurde,
         wer alles nicht gekommen war. Es sollte vermieden werden, dass sich die Eingeladenen unter Druck
         gesetzt fühlten und hierdurch die angehende Unterhaltung in eine coeremoniose, mithin ungelegene Aufwartung
               […] verkeret werden und degeneriren möge.[213] Maria Theresia war bereit, dem hohen Adel weit entgegenzukommen, damit er sich in
         ihrer Gesellschaft wohl fühlte. Der Verzicht auf die unbequeme Galakleidung war nur
         ein Beispiel dafür. Wie wichtig es ihr war, den Adel nicht zu verärgern, zeigen auch
         ihre Ratschläge an die Kinder. Ein einziger Fehler macht hundert andere Gunstbeweise wieder zunichte, warnte sie ihren Sohn Ferdinand, als der einmal die Rangordnung an seiner Tafel
         missachtet hatte, so dass die Obersthofmeisterin sich in ihrer Ehre gekränkt fühlte.[214]
      

      Nicht nur bei der Tafel en compagnie, auch bei anderen höfischen Divertissements war es nicht immer leicht, ausreichend
         hochadeliges Personal zur Teilnahme zu motivieren. Das galt auch für die Veranstaltungen
         in der winterlichen Festsaison, bei denen es ebenso streng geregelt zuging wie sonst
         auch. Von Anfang Januar bis zum Beginn der vorösterlichen Fastenzeit fanden in der
         Hofburg regelmäßig jede Woche an zwei Abenden eine Redoute, ein geschlossener Ball, und abwechselnd an zwei anderen Abenden ein exklusiver Kinderball
         statt. Als besondere festliche Höhepunkte wurden außerdem bei geeignetem Wetter Schlittenfahrten
         veranstaltet, für die zur Not sogar der Schnee künstlich konserviert wurde. Das waren
         überaus prachtvolle Inszenierungen, in denen sich die Hofgesellschaft vor sich selbst
         und der Stadtöffentlichkeit in ihrem größten Glanz präsentierte.[215] Man loste vorher die Paare aus; der Kavalier musste jeweils für Paradeschlitten,
         Equipage und Läufer mitsamt Uniformen aufkommen und auch für sich und die Dame eigens
         ein aufwendiges Kostüm finanzieren, so dass sich die Kosten pro Person leicht auf
         3000 Gulden beliefen. Weder die Schlittenfahrten noch die Bälle darf man sich aber
         als überschäumende und ausschweifende Vergnügungen vorstellen; vielmehr waren sie
         förmlich, teuer und von ständigen Rangdisputen begleitet. Schon zu Karls VI. Zeiten
         hatten Reisende beobachtet, dass es bei diesen Festen wegen des strengen Ceremoniels so lustig nicht zugeht als an andern Höfen; man hatte fast Noth, die verlangten Paare […] zusammen zu bringen, und mußte der Kaiser etlichen
               Kammerherren, Partey dabey zu machen, befehlen.[216] Wenn diese Festivitäten schon unter Karl VI. wenig attraktiv waren, dann galt das
         für Maria Theresias Regierungszeit erst recht. Selbst Khevenhüller empfand die Schlittenfahrten
         als Last, getrauete sich aber nicht, davon auszubleiben.[217] Daher nahmen an diesen Ergötzlichkeiten vor allem diejenigen teil, die noch Karriere machen wollten. Wer es nicht nötig hatte,
         blieb lieber fern, so dass der Oberstkämmerer gezwungen war, die Zulassungsstandards
         zu senken. Weil so viele hochadelige Frauen sich entschuldigen ließen, durften am
         Ende sogar Kammerherrenwitwen und Geheimratsgattinnen teilnehmen, und trotzdem blieben
         viele Kavaliere ohne Damen, wie Khevenhüller pikiert bemerkte.[218]
      

      Andere Probleme hatte man mit den großen Bällen zur Faschingszeit, die zweimal wöchentlich
         bei Hof stattfanden, jeweils abwechselnd mit den exklusiven Veranstaltungen in der
         Wiener Mehlgrube, einem städtischen Ballhaus, wo die Teilnehmer sechzehn adelige Ahnen vorweisen können
         mussten. Ein ständiger Anlass zu Unanständigkeiten, Zanckereien und Immodestien war dabei die Frage der Maskierung.[219] Unter der Regierungszeit Karls VI. hatte es in Wien noch gar keine Maskenbälle gegeben.[220] Franz Stephan kannte diesen Brauch aus der Toskana und drängte nun seine Gattin,
         das Vermummungsverbot etwas zu lockern. Ihm zuliebe ließ sich Maria Theresia im Winter
         1742/43 von ihren Ministern schriftliche Gutachten ausarbeiten und entschied sich
         schließlich, bei den großen, gegen Eintritt zugänglichen Bällen im Theater Masken
         zu erlauben, jedoch mit villen Restrictionen und ausschließlich für die große Noblesse. Der Halbadel wurde widerstrebend ebenfalls zu den Bällen zugelassen, aber nur unmaskiert.[221] Vielleicht bereute Maria Theresia wenig später dieses Zugeständnis an das Unterhaltungsbedürfnis
         ihres Gatten; jedenfalls gerieten die Maskenbälle in den Fokus ihrer 1748 begonnenen
         Keuschheitskampagne. Sie unterstellte die Bälle im Hoftheater der Organisation des
         Offiziers Rocco de lo Presti, verbot dem Adel in der Mehlgrube, wo sie ihn weniger
         unter Kontrolle hatte, die Maskierung, suchte ihm das aber dadurch etwas schmackhafter
         zu machen, dass sie dort dem Halbadel den Zutritt wieder entzog.[222] Das Thema kam jeden Winter erneut auf die Tagesordnung; stets wurden die Restriktionen
         aufs Neue eingeschärft.[223] Auch bei den Festivitäten jenseits der Hofburg hatte der Hoff fürnehmlich die Hand darinnen und wurde alles durch das Directorium
               geführt, welches der Kaiserin von allen Minutissimis referiren und täglich die Listen
               von denen zur Redoute kommenden Mascheren überreichen müssen.[224] Die Kaiserin selbst nahm, je älter sie wurde, kaum noch an den Maskenbällen teil
         oder zog sich zumindest sehr früh zurück, während ein Kammerherr dafür sorgen musste,
         dass spätestens um ein Uhr nachts Schluss gemacht wurde und alles bis zum End ordentlich gehe.[225] Wie man sich leicht denken kann, waren die privaten Faschingsfeste, Maskenverbot
         hin oder her, wesentlich beliebter.
      

      Am wenigsten stellte sich das Problem schwindender Attraktivität bei der Jagdsaison
         in Laxenburg, wo der engere Hof regelmäßig im Frühjahr und im Herbst einige Wochen
         verbrachte. An diesem standesgemäßen Vergnügen teilzunehmen scheint immer verhältnismäßig
         beliebt gewesen zu sein, zum einen, weil der Teilnehmerkreis besonders exklusiv gehalten
         wurde, zum anderen, weil en campagne stark reduzierte zeremonielle Standards galten. Da Maria Theresia im Gegensatz zu
         ihrem Gatten keine Freude an der Jagd hatte, nahm sie selbst selten daran teil, was
         die Zwanglosigkeit der Veranstaltungen für die Jagdgesellschaft zweifellos erhöhte.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_030.jpg]

         Abb. 30: Maria Theresia beim Kartenspiel mit Batthyány, Nádasdy und Daun. Anonyme Zeichnung,
            1751
         

      

      Anders verhielt es sich mit dem Glücksspiel, dem die Kaiserin sehr zugetan war, und
         zwar selbst noch in den Jahren nach dem Erbfolgekrieg, als sie die Freude an anderen
         Divertissements wie etwa dem Tanzen oder Reiten schon lange verloren hatte.[226] Man spielte vor allem Kartenspiele mit Geldeinsatz wie Pharao, Lansquenet, Piquet,
         Trictrac, Hombre oder das neue englische Modespiel Loup (oder Lu), Franz Stephan auch
         Billard. Bei den abendlichen Appartements im kleineren oder größeren Kreis war das
         Kartenspiel nicht nur Maria Theresias liebster Zeitvertreib, sondern auch eine Gelegenheit
         für den Hofadel, relativ zwanglos und informell mit ihr umzugehen.[227] Zudem entsprach das Glücksspiel dem adeligen Selbstverständnis, das Geld demonstrativ
         zu verachten und sorglos zu verschwenden.[228] Doch nicht für jeden waren diese regelmäßigen Spielabende ein reines Vergnügen.
         Khevenhüller beobachtete schon 1744, dass mitunter zum abendlichen Kartenspiel sehr wenige erschienen, […] also zwar, dass ausser der Königin nur noch ein eintziger
               Spill-Tisch vorhanden ware.[229] Und 1748 beklagte er, dass, wann in der Statt Opera ware, sehr wenige Dames zu erscheinen und auch dise meistens
               noch vor Ende der Kaiserin Partie weg zu rennen pflegten, weßwegen auch die Frau [Maria
               Theresia] zulezt darüber recht ungehalten worden und ihren Unwillen offentlich zu
               erkennen gegeben.[230] Die mangelnde Begeisterung für Maria Theresias Spielkreis hatte vermutlich verschiedene
         Ursachen: Den einen war er zu teuer, den anderen zu langweilig.
      

      Hazardspiele mancherlei Art wurden im Adel mit hohen Einsätzen gespielt, den Untertanen aber immer
         aufs Neue strengstens verboten. Als im Winter 1743 der Wunsch aufkam, das Glücksspiel
         konsequenterweise auch öffentlich zu introduciren, das heißt, zumindest in den adeligen Privatsalons zu legalisieren, gab Maria Theresia
         ihren Widerwillen gegen ein solches Ansinnen zu erkennen und erneuerte die scharffe Untersagung, die allerdings kaum von irgendjemandem ernst genommen wurde.[231] Bei Hof hingegen trieb gerade Maria Theresia, die sich vom Kammerzahlamtsmeister
         jederzeit die nötigen Barsummen auszahlen lassen konnte, die Einsätze üblicherweise
         in die Höhe, was ihr offenbar größten Spaß machte. Franz Stephan und sein Bruder Karl
         waren ebenfalls als leidenschaftliche Spieler bekannt und verfügten ebenfalls über
         die nötigen unerschöpflichen Ressourcen. Das machte die Spiele für die anderen Beteiligten
         potentiell ruinös.[232] Khevenhüller beklagte das ein ums andere Mal, denn er fühlte sich als engster Vertrauter
         der Familie par complaisance dazu verpflichtet mitzumachen, obwohl er ein jämmerlich schlechter Spieler war und
         überhaupt jedes Risiko hasste. Im Winter 1743/44 gründeten einige hochrangige Höflinge
         eine exklusive Spielgemeinschaft mit einer gemeinsamen Bank, zu der jeder einen sehr nammhafften Fonds hergeschossen hatte. Auch Khevenhüller nahm daran teil, und zwar nicht, um einen großen Profit dabei zu ziehen, sondern villmehr die Königin zu amusiren und
               von unanständiger Spill Gesellschafft abzuhalten.[233] Das ging nicht lange gut; schon bald wurde die Bank gesprengt. Das lag nicht zuletzt
         daran, dass Maria Theresia ihre hohe Stellung in einen strategischen Vorteil beim
         Spiel umgemünzt zu haben scheint, denn – so jedenfalls Khevenhüller – sie sah es ungern,
         wenn der Bankhalter die Partie beendete, bevor sie selbst auf ihre Kosten gekommen
         war, und wer hätte der Monarchin einen Gefallen abschlagen wollen?[234] Die ungeschriebenen Regeln standesgemäßer Fairness geboten es, nicht vom Spieltisch
         aufzustehen, wenn man gerade hoch gewonnen hatte. Auch Fürst Ligne fand daher, dass
         die Kaiserin ihre Mitspieler gern auf eine subtile Art übervorteilte: Auch wenn sie so tat, als wollte sie nicht gewinnen, wurde sie vom Glück verfolgt.
               Wenn sie Berge von Dukaten vor sich hatte, nahm sie sie an sich, weil ihr plötzlich
               einfiel, dass sie eine Audienz geben oder irgendwelche Papiere unterzeichnen musste.
               Der Bankhalter war untröstlich, seine ganze Beute schwinden zu sehen. Die Kaiserin
               bemerkte das am nächsten Tag, lachte, wurde ärgerlich, aber trennte sich auch schnell
               wieder von dem, was sie vielleicht einem Betrüger abgewonnen hatte, zugunsten von
               ehrenhaften Leuten.[235] Maria Theresia selbst gestand jedenfalls gegenüber Khevenhüller in einem Handschreiben
         vom Juli 1744 mit einer gewissen Zerknirschung ein, den Bankrott der Spielgemeinschaft
         verursacht zu haben: Ich ruinire die banque und ist jetzt eine grosse Confusion dessentwegen, wo vielleicht
               ich Ursach bin.[236]
      

      Das Glücksspiel bei Hof ging indessen weiter; es wurden ein neuer Fonds aufgelegt
         und weiterhin riesige Summen von mehreren Tausend Dukaten gewonnen und verloren. Erst
         im Winter 1757/58 ließ sie sich schließlich überzeugen, dass das verheerende Folgen
         habe und der Hof den Untertanen ein Vorbild sein müsse. Nachdeme mann aber der Kaiserin so offt und nachdrucklich zu erkennen gegeben, wie
               die Excessen dissfahls täglich zunehmeten, also zwar, daß sogar in denen öffentlichen
               Caffé und Wirthshäusern, ja bei den Burgern und Handwerckern fast den ganzen Tag über
               Pharaon gehalten wurde, so fasste sie gähling den Entschluß, die alte dißfählige Verbotte
               zu erneueren; und des gutten Beispills wegen wurd offt gemeltes Spill [Pharao] (ungehindert
               sie es vorzüglich liebet) auch bei Hoff abgeschaffet und dafür Lansquenet gespillet.[237] Hinter dem Drängen auf ein Spielverbot bei Hof scheint indessen weniger die Sorge
         um das schlechte Vorbild für die Untertanen gestanden zu haben als vielmehr die Furcht
         vor dem eigenen Ruin. Nachdem die zweite Spielgemeinschaft ebenfalls bankrottgegangen
         war – Khevenhüller hatte allein 10.000 Gulden in die Bank investieren müssen und verloren –,
         fanden sich eine Zeitlang nicht mehr genug Höflinge für eine Neugründung.[238] Trotzdem hörten die Hazardspiele nicht auf, ganz im Gegenteil. Maria Theresia entdeckte
         vielmehr die Vergabe von Spielbank-Privilegien als Einkunftsquelle. Im Januar 1759
         erlaubte sie dem Adel, im Hoftheater unter bestimmten Bedingungen Pharao zu spielen,
         und subventionierte mit den Gebühren den unrentablen Theaterbetrieb.[239]
      

      Nach dem Tod Franz Stephans, als sich der Stil des Hoflebens in jeder Hinsicht gründlich
         änderte – Joseph II. spielte aus Prinzip nicht –, wurden alle Glücksspiele, auch bei
         Hof, erneut und diesmal unwiderruflich auf das schärffeste verbotten.[240] Aufgehört haben sie allerdings dadurch nicht. Die englische Reisende Lady Coke berichtete
         in den 1770er Jahren nach wie vor von Spielen der Hofgesellschaft mit hohen Einsätzen.[241] Maria Theresia selbst aber hatte sich mittlerweile in eine erbitterte Gegnerin des
         Hazardspiels verwandelt. So beschwor sie beispielsweise Marie Antoinette in Versailles,
         sich das Spielen bis in die tiefe Nacht unbedingt abzugewöhnen. Es ruiniere ihre Gesundheit,
         Schönheit und eheliche Eintracht, ziehe schlechte Gesellschaft an und beschere auf
         die Dauer nur Verluste: Man muss sich mit einem Ruck von dieser Leidenschaft losreißen; niemand kann Euch
               dazu besser raten als ich, die ich in derselben Lage war.[242]
      

      Außer Spiel, Jagd, Tanz und Theater gab es nicht viele amüsante standesgemäße Beschäftigungen.
         Als in Maria Theresias Appartements überhaupt nicht mehr gespielt wurde, machte das
         die Abende bei ihr daher noch unattraktiver. Schließlich gab es viele Konkurrenzveranstaltungen
         in den Privatwohnungen des Adels, wo es wesentlich ungezwungener zuging, nicht nur
         was die Etikette, sondern vor allem auch was die Konversationsthemen betraf. Betrachtet
         man, was etwa der junge Graf Karl von Zinzendorf, ein Protégé von Kaunitz, schon in
         den frühen 1760er Jahren von den zahlreichen privaten Abendgesellschaften berichtet,
         an denen er teilnahm, dann wird deutlich, was einem in Maria Theresias Appartements
         alles entging. In den Privatzirkeln konnte jeder nicht nur weiterhin mit hohem Einsatz
         spielen, sondern auch frei sprechen: über die jüngsten Affären, Intrigen und Skandale,
         aber auch über die neuesten Schriften von Voltaire und Rousseau oder die berüchtigte
         Enzyklopädie von Diderot und d’Alembert – alles Schriften, die offiziell verboten
         waren.[243] Die Kaiserin duldete in ihrer Umgebung weder Klatsch, Affären und Polissonnerien noch gefährliche Bücher. Das beeinträchtigte das Verhältnis vieler Adeliger – keinesfalls
         nur außenstehender Kritiker bürgerlichen Standes – zu Maria Theresias Hof und seinen
         Geselligkeiten mit der Zeit immer mehr. Vielen erschien es dort zu gezwungen, zu prüde,
         zu steif, zu fromm.
      

      Die Ausnahme bildeten Musik und Theater. Was die Hofgesellschaft am meisten zerstreute,
         waren italienische Opern, französische Komödien, auch burleske deutsche Stegreifstücke,
         dazu Balletteinlagen und alle möglichen Mischformen. Nicht nur die theatralischen
         Gattungen verschmolzen miteinander. Auch die Grenzen zwischen Schloss und Bühne, Ball
         und Theater, zwischen Adelspublikum einerseits und Sängern und Schauspielern andererseits
         waren durchlässig. Maria Theresias Vorfahren hatten sich seit Generationen mit beträchtlicher
         Begabung und Kennerschaft der Musik gewidmet, und sie selbst bildete keine Ausnahme.
         Die Hofgesellschaft inszenierte sich künstlerisch vor sich selbst, war sich selbst
         gegenseitig Künstler und Publikum.[244] Das barocke Musiktheater war traditionell ein zentraler Bestandteil der höfischen
         Festkultur und – nach der Architektur – sicher der teuerste. Eine Heerschar von Musikern,
         Sängern, Tänzern, Theatermalern und -maschinisten arbeitete im Dienst der monarchischen
         Verherrlichungsindustrie. Das Personal, der Theatralstaat, gehörte zur livrierten Hofdienerschaft; die Aufführungen fanden in der herrscherlichen
         Residenz statt. Die Werke schuf man auftragshalber für dynastische Feste – Hochzeiten,
         Geburtstage, Namenstage, Galatage aller Art. Vom Glanz der Aufführungen legten anschließend
         kostbare illustrierte Festbeschreibungen Zeugnis ab. Die höfische Gattung schlechthin
         war die Opera seria; ihre Stoffe stammten vorzugsweise aus der antiken Mythologie, handelten von tragischen
         Verwicklungen, aristokratischen Tugenden und heldenhaften Affekten, affetti generosi; sie endeten stets mit einer Huldigung an die gottgleichen Herrscher. Vor allem Hochzeitsopern
         waren pompöse Großereignisse, die die Augen des europäischen Adelspublikums auf die
         neue dynastische Vereinigung und die daraus zu erwartende Blüte der beteiligten Häuser
         lenkten. Dafür war keine Summe zu hoch. Die letzte große barocke Hochzeitsoper dieser
         Art am Wiener Hof war Ipermestra, geschrieben von dem hochberühmten Hofpoeten Metastasio, komponiert von dem Hofkapellmeister
         Johann Adolf Hasse und aufgeführt im alten Leopoldinischen Hoftheater am 8. Januar
         1744, also mitten im Erbfolgekrieg, um die Hochzeit von Franz Stephans Bruder Karl
         mit Maria Theresias Schwester Marianne zu krönen und die verdoppelte Verbindung der
         Häuser Habsburg und Lothringen mit aller erdenklichen Pracht zu zelebrieren. Maria
         Theresia hatte ursprünglich geplant, diese Oper von einer Kompanie adeliger Damen
         und Kavaliere aufführen zu lassen und selbst darin eine Hauptrolle zu spielen. Es wurde aber dieses Vorhaben durch einig-movirte Scrupeln, als ob es contra decorum
               lauffen würde, wann eine regirende Königin sich en spectacle geben wolte, hintertriben,
               wiewollen wir sonsten dißfahls nicht so austère zu sein pflegen und mann sich endlichen
               mit dem Beispill des Louis XIV. [hätte] bedecken können, welcher auf Comoedien offentlich
               gedanzet.[245]
      

      Solche festlichen Großereignisse waren nur die Spitze einer breiten, alltäglichen
         höfischen Inszenierungskultur. Musik-, Tanz- und Sprechtheater waren in das Hofleben
         eingebettet. Wenn man von adeligen dilettanti sprach, so hatte das noch keinen abschätzigen Unterton. So wie Maria Theresia schon
         als kleines Kind auf der Bühne aufgetreten war, so ließ sie auch ihre eigenen Kinder
         von klein auf zu dynastischen Galatagen auf der Bühne agieren.[246] Die Mitglieder der Hofgesellschaft, die gemeinsam mit den besoldeten Hofkünstlern
         Gesangs-, Schauspiel- und Ballettstücke einstudierten und bei exklusiven Kammerfesten
         aufführten, bewiesen mitunter eine erstaunliche Virtuosität. Ihre Bühnen befanden
         sich nicht nur in separaten Theatergebäuden; sie konnten vielmehr überall in den Prunkräumen
         der Residenzen aufgebaut werden, und umgekehrt wurden die Theatersäle auch für Maskenbälle,
         Redouten und Glücksspiele genutzt. Zum theatralen Geschehen nahm die Adelsgesellschaft
         eine ganz ähnliche Haltung ein wie zur Aufwartung im herrscherlichen Appartement:
         Man ging aus und ein, spielte, aß und trank, besuchte andere in ihren Logen und unterhielt
         sich. Konzentrierter Kunstgenuss und großer Schlussapplaus für die Künstler waren
         nicht die Regel. Kurzum: Das Verhältnis der Hofgesellschaft zu Musik und Theater war
         ein völlig anderes, familiäreres, als es die bürgerliche Gesellschaft des 19. Jahrhunderts
         kennzeichnete: Die Kunst war noch keine autonome, dem Alltag entrückte, quasi sakrale
         Sphäre, der man in ehrfürchtiger Haltung und stiller innerer Sammlung begegnete, so
         wie es das gebildete Bürgertum später kultivieren sollte.
      

      Seit der Mitte des Jahrhunderts unterlag diese spätbarocke Theaterkultur einem grundlegenden
         Wandel. Das Hoftheater wurde ähnlich wie andere ehemals exklusiv höfische Zerstreuungen –
         fürstliche Jagdreviere und Parks, Kunstkammern, Bibliotheken und Gemäldesammlungen –
         zunehmend für das gemeine Publikum geöffnet und veränderte seinen Charakter gründlich.
         Maria Theresia selbst trug dazu wesentlich bei, indem sie kurz nach ihrem Regierungsantritt
         eine alte Ballspielhalle am Michaelerplatz zum Theater ausbauen ließ. Anlässlich ihres
         Geburtstags wurde das neue Haus nächst der Burg am 14. Mai 1748 feierlich eröffnet. Es besaß Logen für das Kaiserhaus und wurde vom
         Hof genutzt, an den anderen Tagen aber der Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Später
         erwarb Maria Theresia auch das zweite öffentliche Theater in Wien, das Theater am Kärntnerthor, wo traditionell volkssprachiges Stegreifschauspiel geboten wurde, während im Burgtheater
         vor allem italienische und französische Komödien und Opern auf die Bühne kamen. Betrieben
         wurde das ganze Wiener Theaterwesen von privilegierten Pächtern bzw. adeligen Pachtgesellschaften
         unter der Direktion des Hofes. Jenseits ihrer Aufsicht war das Theaterspielen grundsätzlich
         verboten. Man experimentierte mit unterschiedlichen Finanzierungsformen, doch trotz
         Eintrittsgeldern, Glückspiellizenzen und hohen Subventionen aus der Hofkasse blieb
         das Theaterwesen stets ein Zuschussgeschäft, das mehrere Pächter in den Ruin führte.[247]
      

      Auch in Schönbrunn (1747) und in Laxenburg (1753) ließ Maria Theresia neue Theater
         bauen, in denen die Adelsgesellschaft allerdings ganz unter sich blieb. Wenn die Damen
         und Kavaliere Stücke aufführten, dann nur dort, wo die breite Öffentlichkeit nach
         wie vor ausgeschlossen war.[248] Das neuartige, allgemein zugängliche Burgtheater hingegen schuf neue Abgrenzungs-,
         Ordnungs- und Disziplinierungsprobleme. Saß die Herrscherfamilie im traditionellen
         Hoftheater normalerweise in der ersten Reihe des Parterres, so war es im öffentlichen
         Theater nötig, dass sie in eigenen Logen über das gemeine Volk hinausgehoben war.
         Aus den Instruktionen, die Maria Theresia für die Höfe ihrer Kinder verfasste, geht
         hervor, wie ernst sie das nahm. So schrieb sie vor, nie anders als mit zwei Wagen
         und einem Minimum an Gefolge ins Theater zu fahren und in der Loge stets mindestens
         mit dem Hauptmann der Leibgarde, zwei Kammerherren und zwei Kammerfrauen zu erscheinen.
         Fremde Gäste dürften sie in ihre Loge einladen, müssten aber darauf achten, öfters mit denenselben abzuwechseln, daß es nicht zur Schuldigkeit wird. Vor allem schärfte sie ihren Kindern ein, sich nicht in andere Logen, auf die Galerie
         oder ins Parterre zu begeben, weil das ihrer Herrscherrolle nicht angemessen sei:
         denn nicht Sie denen Leuthen sondern sondern die Leuthe Ihnen aufwarten.[249] Immer wenn die Herrscherfamilie aus festlichem Anlass bei einer öffentlichen Aufführung
         anwesend war, wurden Zutritt und Sitzordnung zum Problem. Der Zutritt fiel in die
         Zuständigkeit des Oberstkämmerers, so dass sich Khevenhüller immer wieder mit entsprechend
         diffizilen Regelungsfragen herumschlagen musste.[250] In der Theatersaison 1758/59, als der abgegrenzte Bereich im Parterre des Burgtheaters
         erweitert wurde, der für das zahlende Publikum vorgesehen war, ergab sich das Problem,
         dass die Loge der jungen Herrschaft gerad über die Köpfe der Populace hinausgesehen hätte –
               so man nicht für decent gehalten. Deshalb befahle die Kaiserin dissfahls eine Abänderung und ließ die Loge für ihre Kinder verlegen, damit sie deutlich genug vom gemeinen
         Volk distanziert blieben.[251]
      

      Während Maria Theresias Regierungszeit spielten sich im Theater, sei es in Oper, Sprechtheater
         oder Ballett, künstlerische Revolutionen ab, die das Publikum spalteten. Allen Gattungen
         sollte der alte spätbarocke Geist ausgetrieben werden, was nicht jedem gefiel. Der
         neue Theaterdirektor Durazzo importierte, unterstützt von Kaunitz, in den 1750er Jahren
         die französische Opéra comique als letzten Schrei aus Paris, wo sie ebenfalls bereits das Publikum polarisiert hatte.
         In den 1760er Jahren reinigte Christoph Willibald Gluck, seit 1754 Hofkomponist, die
         Oper von allem überflüssigen Zierrat und stellte die Musik ganz in den Dienst der Dichtung; sie sollte den Ausdruck der Empfindung und den Reiz der Situation verstärken, ohne die Handlung
               zu unterbrechen.[252] Die Tanzmeister Gasparo Angiolini und Jean-Georges Noverre schufen ein neues, expressives
         pantomimisches Ballett als eigenständige Kunstform, die ein lebendiges Gemälde der Leidenschaften, der Sitten und der Gebräuche aller Völker
               der Erde liefern sollte.[253] Zur selben Zeit eröffnete der kaiserlich-königliche Rat, Kameralistik-Professor
         und Publizist Joseph von Sonnenfels eine heftige Kontroverse um das volkssprachliche
         Schauspiel, das vom Hanswurst und seinem tollen Unsinn gereinigt und im Geiste Lessings in ein ernsthaftes Sprechtheater mit moralischem
         Erziehungsanspruch verwandelt werden sollte.[254] Alle diese künstlerischen Umbrüche, so verschiedenen Quellen sie entstammten und
         so verschieden ihre Gegenstände waren, hatten doch gemeinsam, dass sie den herkömmlichen
         Gegensatz zwischen hohen und niedrigen Gattungen zunehmend nivellierten, ein Gegensatz,
         der den Graben zwischen hohen und niederen Ständen abbildete. Hier wie dort sollte
         alle überflüssige, unnatürliche Üppigkeit entfernt, tragische ebenso wie komische Extreme vermieden und stattdessen
         wahre Empfindung auf die Bühne gebracht werden, um dem Geschmack eines wachsenden Publikums aus der
         gebildeten mittleren Classe zu entsprechen.[255] Diese Kontroversen erreichten auch die Wiener Hofgesellschaft.[256]
      

      Von Maria Theresia selbst sind kaum ästhetische Urteile überliefert; in ihren Briefen
         erwähnte sie Opern- und Theateraufführungen so gut wie nie – trotz ihrer eigenen musikalischen
         Begabung und ihrem Interesse an den Aufführungen der eigenen Kinder. Gelegentlich
         ließ sie knappe und apodiktische Geschmacksurteile fallen, die aber nicht den Eindruck
         erwecken, als hätte sie an den künstlerischen Kontroversen ihrer Zeit besonders lebhaften
         Anteil genommen. Ein Ballett Angiolinis fand sie schlecht, ja impertinent; milder
         urteilte sie über Noverre.[257] Ihren alten Musikmeister Johann Adolph Hasse nannte sie in einem Empfehlungsschreiben
         an ihre Schwiegertochter in Mailand einmal denjenigen, dessen Kompositionen sie mehr
         als alle anderen schätze, er sei der erste, der die Musik angenehmer und leichter gemacht hat.[258] Bei anderer Gelegenheit behauptete sie dagegen, dass sie die italienische Oper allen
         Wiener Kompositeuren vorziehe, ob Gassmann, Salieri oder Gluck: Sie können gelegentlich ein oder zwei hübsche Stücke machen, aber insgesamt ziehe
               ich immer die Italiener vor. In der Instrumentalmusik gibt es einen gewissen Haydn,
               der besondere Einfälle hat, aber das fängt gerade erst an.[259] Es scheint, als habe sie das Theater – jenseits der dynastischen Feiern und der
         adeligen Kammerfeste – vor allem als Sittlichkeitsproblem wahrgenommen.[260] Einerseits war ihr klar, dass sie die Spectacles als beliebtesten Zeitvertreib aller Stände nicht verbieten konnte, andererseits drohten
         aber damit der Sittenlosigkeit Tür und Tor geöffnet zu werden, und dem galt es mit
         aller Macht entgegenzuwirken. Schon 1748, als der Oberst Rocco de lo Presti die Leitung
         der Wiener Theater übernahm, schwor sie ihn im Zuge ihrer Keuschheitskampagne auf
         die Sittenkontrolle ein. 1752, als de lo Presti Bankrott gemacht hatte und Graf Giacomo
         Durazzo die Theaterdirektion übernahm,[261] erließ sie eine allgemeine Norma wegen zu haltenden öffentlichen Spectaceln, die die Zahl der erlaubten Spieltage massiv reduzierte und die schlimmsten Ausschweifungen
         auf den Bühnen verhüten sollte. Darin hieß es unter anderem, in der Komödie sollten
         keine andere compositionen spillen als die aus den französischen oder wälischen oder
               spanischen theatris herkommen, alle hiesigen compositionen […] völlig auffzuheben,
               […] und keine equivoques noch schmutzige Worte darinnen gestattet werden, auch denen
               comödianten ohne straffe nicht erlaubet werden sich selber zu gebrauchen.[262] Das richtete sich gegen die deutschsprachigen Stegreifkomödien, die, da sie ohne
         Textgrundlage improvisiert wurden, durch die Maschen der Bücherzensur fielen und schwer
         zu kontrollieren waren. Doch das französische Theaterwesen war ihr kaum weniger suspekt.
      

      Nach dem Tod Franz Stephans wurde vorübergehend jedes Theaterspiel gänzlich verboten.
         Als Kaunitz 1767 dann eine französische Truppe engagieren und, gestützt auf einen
         windigen Investor namens d’Afflisio, die Theateraufsicht selbst in die Hand nehmen
         wollte, reagierte Maria Theresia entsetzt. Sie beschwor ihn, d’Afflisio nur unter
         strengsten Bedingungen als Impresario zu verpflichten. Der Vertrag mit ihm sollte
         nichtig sein, wenn er nicht alle Dezenz sowohl hinsichtlich der Vorstellungen als der dabei verwendeten
               Personen beobachtet. Es ging also um Sittenlosigkeit sowohl auf als auch hinter der Bühne. Kaunitz musste
         der Kaiserin versichern, selber keine dieser Frauen und Mädchen jemals zu besuchen oder bei sich zu empfangen; d’Afflisio sollte als Direktor nicht öffentlich in Erscheinung treten und sich ihrem
         Sohn, dem Kaiser, niemals nähern. Nur unter diesen Bedingungen war sie bereit, wenn auch zitternd, den Vertrag mit dem Investor zu unterschreiben. Auf keinen Fall aber sollte der
         Staatskanzler selbst oder ein anderer hoher Hofamtsträger die Schauspieldirektion
         übernehmen: Ihre Namen sind zu achtbar und wert, um mit dem, was zum niedrigsten der Monarchie
               gehört, in Verbindung gebracht zu werden.[263] Jedenfalls kehrte Maria Theresia dem Theater jenseits der Kammerfeste immer mehr
         den Rücken zu. Schon während des Siebenjährigen Krieges, vollends dann nach dem Tod
         Franz Stephans verlor sie offenbar jede Freude daran und zeigte sich dort so gut wie
         nie mehr.[264] Die Idee, dass ausgerechnet das öffentliche Theater, diese Brutstätte der Ausschweifung,
         sich in eine moralische Anstalt für alle Stände verwandeln könnte, scheint sich ihr
         nicht mehr erschlossen zu haben. Jedenfalls war es Joseph, der 1776 alle Theaterprivilegien
         aufhob, den Weg für das private mäzenatische Engagement freimachte und das Burgtheater
         zum ‹Kaiserlich-königlichen Hof- und Nationaltheater› erklärte.[265]
      

      
         Ritter der Tafelrunde
         

      

      Die große höfische Festgesellschaft, die sich 1760 anlässlich der Hochzeit des Thronfolgers
         Joseph mit der Infantin Isabella von Parma im Parterre des Schönbrunner Theaters in
         Szene setzte, ist wie viele andere Wiener Solennitäten von dem Hofmaler van Meytens
         in einem monumentalen Zeremonialbild dargestellt worden (Abb. 26). Darauf ist bei
         genauem Hinsehen zu entdecken, dass der Kaiser und der Thronfolger zu seiner Rechten,
         die kleinen Erzherzöge rechts und links, aber auch etliche der Kavaliere ein rotes
         Ordensband mit goldenem Abzeichen um den Hals tragen. Ein solches Zeremonialgemälde
         hatte dokumentarischen Anspruch: Die zeitgenössischen Betrachter, die das Bild bei
         Hof zu Gesicht bekamen, wussten ganz genau, wer da abgebildet war und wer das Recht
         hatte, dieses Ordenszeichen zu tragen. Es handelte sich um das Symbol des Ordens vom
         Goldenen Vlies, des Noble Ordre de la Toison d’Or.[266] Das Ordenssymbol stellte das Fell des goldenen Widders aus der griechischen Argonautensage
         dar, das der Burgunderherzog Philipp der Gute 1430 zum Symbol seines neu gegründeten
         weltlichen Ordens gewählt hatte. Dabei handelte es sich um eine hochexklusive Gemeinschaft
         von dreißig Rittern, die er zur Verteidigung des Glaubens und zur Pflege ritterlicher
         Tugenden um sich geschart hatte. Solche adeligen Ritterorden gab es auch im 18. Jahrhundert
         noch in großer Zahl; jeder Hof hatte mittlerweile seinen eigenen – den Hosenbandorden
         in London, den Heiliggeistorden in Versailles, den Schwarzen Adlerorden in Berlin,
         den Elefantenorden in Kopenhagen und so fort. Doch keiner war so ehrwürdig und prestigeträchtig
         wie der Orden vom Goldenen Vlies, der im Lauf der Jahrhunderte zu seinem eigenen Mythos
         geworden war.[267] Von den Burgunderherzögen hatten die spanischen Habsburger die Hoheit über den Orden
         geerbt, und nach deren Aussterben im Jahr 1700 hatte Maria Theresias Vater Karl VI.
         auch die Rolle des Ordensoberhaupts als Bestandteil des spanischen Erbes für sich
         beansprucht. Das Erbe hatte er zwar nicht bekommen, die Ordenstradition aber erfolgreich
         nach Wien überführt. Dort ließ er seit 1711 die alte burgundische Tradition in aller
         Pracht wiederaufleben und machte die Mitgliedschaft in jener erlesenen Ritterrunde
         zu dem Objekt adeliger Begierde schlechthin. Der Kreis der Ordensritter war auf 50 begrenzt;
         Voraussetzungen für die Aufnahme waren der rechte, das heißt der katholische Glaube
         und eine hochadelige eheliche Geburt, die in den letzten drei Generationen nachweislich
         nicht durch Missheiraten befleckt worden sein durfte. Die spätmittelalterliche Ordenspraxis
         beruhte auf der Idee ritterlicher Tugend und Gleichheit; das Oberhaupt galt als primus inter pares. Daran knüpfte Karl VI. an. Er traf sich regelmäßig mit seinen Rittern zu den Ordensfesten,
         vor allem zum Fest des Ordenspatrons Sankt Andreas am 9. November und zum Jahreswechsel.
         Zwischen dem 20. Dezember und dem 6. Januar fand eine ganze Serie von Toison-Ämtern und Toison-Vespern statt.[268] Dabei erschienen die Ritter im rotsamtenen, goldbestickten Ordenshabit und mit der
         Collane geschmückt, um sich mit dem Kaiser zu exklusiver Gebetsgemeinschaft und Tafelrunde
         zu versammeln. Auch bei allen anderen feierlichen Anlässen am Kaiserhof genossen die
         Toisonisten außerordentliche zeremonielle Privilegien, die sie für jedermann stets als engste
         familiares des Kaisers erkennbar machten. Erben konnte man die Mitgliedschaft im Orden nicht,
         sie musste individuell erworben werden, und im Gegensatz zu anderen Titeln und Würden
         war sie auch nicht käuflich. Die Aufnahme war für jeden hochadeligen Kavalier, ob
         aus den Niederlanden oder der Lombardei, Böhmen, Ungarn oder Österreich, das höchste
         Ziel und die Krönung seiner Karriere; sie alle konkurrierten um die wenigen Plätze,
         die durch den Tod einzelner Mitglieder frei wurden. Kurzum – der Orden oder genauer:
         die Aussicht auf Mitgliedschaft war ein effizientes Mittel, um den Adel der verschiedenen
         habsburgischen Länder an das Erzhaus zu binden und den Wiener Hof ins Zentrum seiner
         Aufmerksamkeit zu rücken.
      

      Dass es Maria Theresias Vater gelang, die Großmeisterwürde dauerhaft (übrigens bis
         heute) im Haus Österreich zu verankern, war keineswegs selbstverständlich. Er hatte
         zu diesem Zweck zwar seinen einzigen Sohn Leopold schon bei der Taufe zum Ordensritter
         erhoben, doch der war ja schon ein Jahr später gestorben.[269] Seine Tochter dagegen konnte unmöglich die Rolle eines christlichen Kriegers spielen
         und Ordensritter werden – einer von vielen ‹Mängeln› des weiblichen Geschlechts. Von
         der Aufnahme in einen Kreis gleichberechtigter Männer war sie ausgeschlossen, anders
         als von einer dynastisch vererbbaren Herrscherwürde. Stattdessen war Franz Stephan
         schon als junger Kavalier von Karl VI. vorausschauend in den Orden aufgenommen worden.
         Nach ihrer Thronbesteigung hatte Maria Theresia ihm daher umgehend zusammen mit der
         Koregentschaft auch die Großmeisterwürde des Ordens übertragen, ein etwas zweifelhafter
         Akt, für den es keine Präzedenzfälle gab.
      

      Um die Kontituität zu sichern, war es nun umso wichtiger, auch den neugeborenen Thronfolger
         zum Ordensritter und Großmeister in spe zu machen.[270] Zur Taufe Josephs am 13. März 1741 versammelten sich daher die Ordensritter in vollem
         Habit, so dass die Tauffeier zugleich eine Sitzung des Ordenskapitels darstellte.
         Franz Stephan als Großmeister führte mit dem Schwert die gewöhnliche 3 ritter-streiche über dem Neugeborenen, sprach die Einsetzungsformel, legte ihm die goldene Ordenskette
         um und las ihm aus dem lateinischen Ordensstatut vor. Schließlich umarmte er den kleinen
         christlichen Ritter auf das zärtlichste. Normalerweise verlangte das Ritual, dass auch alle anderen Ordensmitglieder den
         Neuen in ihrem Kreis brüderlich umarmten. Da das bei einem Neugeborenen zu umständlich
         war, behalf man sich in diesem Fall damit, dass sie einer nach dem andern ihrem rang nach mit knie gebogenen reverenzen die Windeltücher küssten, womit der durchleuchtigste erzherzog bedecket gewesen. Dass eine Reihe höchstrangiger Staatsmänner nacheinander kniefällig die Windeln
         eines Neugeborenen küsst, erscheint aus heutiger Sicht vielleicht bizarr, für die
         Zeitgenossen war es das aber ganz und gar nicht. Rituelle Gesten wie diese hatten
         eine hohe verbindlichkeitsstiftende Kraft. Die Ordensritter bekannten sich damit zum
         Prinzip der dynastischen Tradition. Sie unterwarfen sich dem Kind als dem zukünftigen
         Herrscher und bekundeten damit implizit ihr Einverständnis, dass die Würde des Ordensoberhaupts
         später auf ihn übergehen würde. Das Ritual war ein kleiner Mosaikstein in der umfassenden
         und weitsichtigen Strategie Maria Theresias, das Recht der Dynastie Habsburg-Lothringen
         zu festigen, damit es nicht noch einmal zu einer solchen Herrschaftskrise kam wie
         bei ihrem eigenen Regierungsantritt.
      

      Die Aufnahme neuer Toisonisten war ein großes feierliches Initiationsritual, bei dem für die Ausgeschlossenen schmerzlich
         fühlbar wurde, dass sie nicht dazugehörten. Selbst schwerkranke Mitglieder ließen
         sich von ihren Dienern herbeitragen, um das nicht zu verpassen. Als Khevenhüller im
         Januar 1744 aufgenommen und vom Großmeister Franz Stephan besonders zart und liebreich umarmt wurde, war er so ergriffen, dass ihm vor Freuden die Augen übergangen.[271] Maria Theresia hingegen war von diesem Ritual ausgeschlossen; sie konnte ihm nur
         inkognito vom Oratorium der Hofkapelle aus zusehen. Auch die Auswahl der neu aufzunehmenden
         Kandidaten hatte sie nicht in der Hand. Offensichtlich ließ Franz Stephan sich dabei
         ausnahmsweise nicht von ihr dominieren, sondern hütete diese Kompetenz sehr sorgfältig
         als eine der wenigen, die er in den Erbländern überhaupt hatte.[272]
      

      Maria Theresia ihrerseits hatte zunächst nur die Hoheit über den Sternkreuz-Damenorden
         inne, eine Art weibliches Äquivalent zum Orden vom Goldenen Vlies, das 1668 von der
         Witwe Kaiser Ferdinands III., Eleonore von Gonzaga, gegründet worden war.[273] Die Aufnahmebedingungen entsprachen denen des Vliesordens: katholische Glaubenstreue
         und sechzehn nachgewiesene adelige Ahnen. Die Mitgliederzahl war im Gegensatz zu diesem
         aber nicht beschränkt. Eine Novizin musste mindestens achtzehn Jahre alt sein und
         einen standesgemäßen Ehegatten vorweisen. Der Damenorden verstand sich als Gebetsgemeinschaft,
         allerdings ohne geistliche Gelübde oder Weihen. Die Damen verschrieben sich der Verehrung
         des Kreuzes Christi (von dem sich ein Partikel im Hausschatz der Habsburger befand)
         und der Pflege adeliger Tugenden. Vier gemeinsam zelebrierte Ordensfeste im Jahr und
         ein diamantbesetztes Kreuz als Ordenszeichen sorgten dafür, dass die Sternkreuzdamen
         in der Hofgesellschaft genauso prominent sichtbar waren wie die Vliesritter.
      

      Maria Theresia war sich des politischen Wertes solcher symbolischer Güter sehr bewusst.
         In der zeitgenössischen Staatslehre war es ein Gemeinplatz, dass die Regenten sich
         dieses bequemen Mittels bedienen sollten, um jemanden für seine Verdienste auszuzeichnen
         und Loyalitäten zu festigen.[274] Zu Beginn des Siebenjährigen Krieges am 22. Juni 1757, kurz nach dem Sieg über die
         Preußen bei Kolin, gründete sie daher einen Orden, mit dem individuelle militärische
         Leistungen belohnt werden sollten, und nannte ihn Militär-Maria-Theresia-Orden.[275] Dieser Orden war im Haus Habsburg etwas völlig Neues. Er hatte nicht mehr wie Vlies-
         oder Sternkreuzorden den Charakter einer hochadeligen Gebets- und Tischgemeinschaft.
         Potentiell konnte jeder Offizier, der sich durch besondere Kriegstaten ausgezeichnet
         hatte, Mitglied werden; er musste nicht von Adel, ja nicht einmal katholisch sein.
         Ausdrücklich wurde vielmehr in den Statuten als unverbrüchliche Grundregel festgesetzt, daß niemand, wer der auch sey, wegen seiner hohen Geburt, langwierigen Dienste, […], noch viel weniger aus bloßer Gnade, und auf das Vorwort anderer aufgenommen werden
         dürfe.[276] Die Mitgliederzahl war grundsätzlich nicht begrenzt, im Gegenteil: Je größer die
         Zahl, so hieß es in den Statuten, desto besser werde der Zweck erreicht. Statt eine
         hohe Taxe für die Aufnahme bezahlen zu müssen, wie es sonst üblich war, erhielten
         die Ausgezeichneten umgekehrt ihrerseits eine Pension. Der neue Orden folgte also
         einer dem Vliesorden geradezu entgegengesetzten Strategie; er setzte auf soziale Offenheit
         und Leistungsethik. Auch Aufsteiger ohne ehrwürdige Familiengeschichte, ererbtes Vermögen
         und einflussreiche Fürsprecher sollten sich durch ihn zu außergewöhnlicher militärischer
         Tapferkeit angespornt fühlen. Die Statuten verrieten in jeder Hinsicht die Handschrift
         von Kaunitz, der sich zum Kanzler des Ordens hatte machen lassen.[277] Als Protecteur und Großmeister fungierte auch in diesem Fall der Kaiser, vermutlich weil man sich als Oberhaupt
         einer Gemeinschaft von Kriegshelden nur einen Mann vorstellen konnte.
      

      Guten alten Aristokraten wie Khevenhüller konnte das alles nicht geheuer sein,[278] zumal dadurch dem Goldenen Vlies Konkurrenz gemacht wurde. Dessen Statuten verboten
         die Mitgliedschaft in jedem anderen Orden. Trotzdem erhielten mit Feldmarschall Daun
         und Prinz Karl von Lothringen gleich zwei Vliesritter die ersten Großkreuze des neuen
         Militärordens, was wichtig war, um diesem den nötigen Glanz zu verschaffen und ihn
         auch für den hohen Adel attraktiv zu machen. Zum Entsetzen des Oberstkämmerers kam
         hinzu, dass 1759 auch in den Orden vom Goldenen Vlies zum ersten Mal zwei Männer aufgenommen
         wurden, an deren tadelloser altadeliger Abstammung Zweifel bestanden. Als er das mit der einem alten treuen Diener gebührenden treuherzigkeit bei Maria Theresia zu hintertreiben suchte, musste er erfahren, dass es bereits zu
         spät war und Franz Stephan die Entscheidung gegen ihren Rat gefällt hatte. Dem Verfall
         der jahrhundertealten Ordenstradition schienen Tür und Tor geöffnet.[279] Und es kam, zumindest in Khevenhüllers Augen, noch schlimmer.
      

      Maria Theresia schien es zu bereuen, dass sie ihrem Gatten die Hoheit über die beiden
         Orden überlassen hatte, jetzt, da er sich ihren Ratschlägen widersetzte. So jedenfalls
         erklärte sich Khevenhüller, dass sie noch einen zweiten neuen Orden gründete, diesmal
         für zivile Verdienste: den Sankt-Stephans-Orden. Den Plan hatte sie schon lange gehegt;
         anlässlich der Königswahl ihres Sohnes im April 1764 sollte er schließlich realisiert
         werden. Die Rolle des Ordensoberhaupts übernahm sie nun ausdrücklich selbst als König von Ungarn, da sie doch per fictionem juris virtute pragmaticae sanctionis die qualitatem masculinam
               gleichsamm anererbet hat, das heißt, weil sie aufgrund rechtlicher Fiktion als Mann anzusehen war.[280] Der Kaiser als Großmeister des Vliesordens, so berichtet Khevenhüller, war strikt
         dagegen und versuchte sie davon abzubringen; mit Thränen in den Augen habe er sich über das Vorhaben seiner Gattin beklagt. Maria Theresia bat daraufhin
         ihre Ratgeber um ausführliche Stellungnahmen. Khevenhüller riet massiv ab, in specie weil durch die Multiplication dergleichen Orden, gleichwie alle Digniteten
               nothwendigerweis verachtet und in Verfall kommen müssen, zu geschweigen, daß der Toison
               ein so alt- und respectabler Ordre de famille ist, mithin keine Ursache vorhanden,
               zu dessen Verdunckelung einen neuen zu instituiren.[281] Das hielt ihn später, als der Orden einmal etabliert war, allerdings nicht davon
         ab, selbst nach der Mitgliedschaft zu streben und es übel zu vermerken, dass er dreimal
         nacheinander bei der Ordenspromotion übergangen wurde.[282]
      

      Der neue Orden wurde dem Patronat des Heiligen Stephanus, des ersten Apostolischen Königs und Stifters des Königreichs Ungarn, unterstellt.[283] Ordenskanzler war stets der ungarische Hofkanzler. Maria Theresia wollte ihre besondere Achtung für diese Nation bekunden[284] und verband damit nicht zuletzt die Absicht, den bevorstehenden ungarischen Landtag
         gegenüber den Finanzforderungen der Krone etwas milder zu stimmen. Der Stephansorden
         war aber weit mehr als nur ein anlassbezogenes politisches Instrument; er war keineswegs
         nur an den ungarischen Adel adressiert. Seine Gründung war der großangelegte Versuch,
         zwei entgegengesetzte soziale Ziele dauerhaft miteinander zu vereinen. Er sollte nämlich
         beides zugleich sein: ein erstrebenswertes Gut für den hohen Adel, um dessen Loyalität
         zum Erzhaus zu stärken, aber zugleich auch eine Aufstiegsmöglichkeit für verdiente
         bürgerliche Beamte. Die Belohnung sollte sowohl Geburth und Würde als auch Verdienste berücksichtigen.[285] Die Statuten mischten daher auf komplexe Weise die Regeln des alten Vliesordens
         mit denen des neuen Militärordens. Mit anderen Worten: Der Stephansorden zielte auf
         eine Quadratur des Kreises.
      

      Die Formen waren bis in die Details – Herold, Wappen, Titulatur, Zeremoniell – denen
         eines traditionellen adeligen Ritterordens nachempfunden, ja sie wurden sogar als
         feierliche Wiederauferstehung eines – völlig fiktiven – ehemals vom Heiligen Stephan
         selbst gestifteten Ritterordens ausgegeben.[286] Die Mitgliederzahl war auf hundert begrenzt. Die Hauptpflicht aller Ordensritter
         war, sich einmal im Jahr zum gemeinsamen Gebet für die verstorbenen Mitglieder bei
         Hof einzufinden und sich mit dem Großmeister zur Tischgemeinschaft zu versammeln.
         Alle Ritter erhielten einen prunkvollen Ornat sowie ein Ordenszeichen und waren verpflichtet,
         beides bei feierlichen Anlässen zu tragen, und zwar exklusiv: Es war ausdrücklich
         verboten, daneben noch das Ordenssymbol eines anderen Hofes sehen zu lassen. Das wesentliche
         Privileg der Ritter bestand darin, dass sie sich als familiares des Souveräns betrachten durften. Das manifestierte sich vor allem im ungehinderten
         Zutritt: Ritter brauchten sich zur Audienz nicht wie alle anderen beim Oberstkämmerer
         anzumelden. Außerdem hatten sie freien Zugang in die Geheime Ratstube, und zwar nicht nur bei denen Hoffesten und ordinari Appartements, sondern auch bei denen sogenannten
               kleinen oder Spiel-Appartements.[287] Die soziale Rekrutierung des Ordens folgte einem ausgeklügelten Kalkül. Der Orden
         war in drei Klassen eingeteilt: Es gab zwanzig Großkreuze, dreißig Commendeure und
         fünfzig Kleinkreuze; zusätzlich konnten auch Geistliche aufgenommen werden. Die Großkreuze
         waren Männern mit sechzehn nachgewiesenen adeligen Ahnen vorbehalten; die Commendeure
         mussten ebenfalls von vornehmem Adel sein; die Kleinen Kreuze waren dem übrigen wohlverdienten Adel zugedacht. Konkret hieß das, dass ein Kandidat mindestens Wirklicher Geheimer Rat
         sein musste. Der Orden war also exklusiv adelig – einerseits. Andererseits wurde er
         aber durch eine Hintertür doch für Bürgerliche geöffnet: Die Souveränin behielt sich
         nämlich vor, bei würdigen Kandidaten auf die Ahnenprobe zu verzichten und den notwendigen
         Titel gleich mit zu verleihen.[288] Zugleich sah sie in solchen Fällen von den sonst üblichen Taxen von einigen hundert
         Dukaten ab und erlaubte, bei besonderen Verdiensten von der unteren in die oberen
         Klassen aufzusteigen. Auf die Bedenken Kaunitz’, dass das zu beträchtlicher Verwirrung
         führen könne, antwortete sie eigenhändig, es sei eines der Hauptzwecke des Ordens,
         die incolation zu erreichen, das heißt, verdienten Beamten den Aufstieg in den erbländischen Adel zu ermöglichen.[289]
      

      Maria Theresia trat nun selbst in männlicher Funktion als Großmeister des Ordens auf
         und entschied über die Aufnahme neuer Mitglieder. Auch die feierliche Inauguration
         sämtlicher Ordensritter behielt sie sich selbst vor und schrieb eigenhändig an den
         Rand des Statutenentwurfs, das ich allen selbst sub throno selben gebe.[290] In einem großen Zeremonialgemälde ließ sie sich anschließend in dieser Rolle darstellen:
         in ungarischer Tracht unter dem Baldachin in majestate thronend, den ersten Ordensritter vor ihr auf Knien und die Hofgesellschaft ringsherum
         versammelt (s. Farbtafel 11).[291] Dass sie bei alldem den männlichen Charakter ihres Amtes betonte, zeigt sich an
         symbolischen Details wie dem, dass sie beim Einsetzungsritual die neu aufgenommenen
         Großkreuzträger sogar, so scheint es jedenfalls, persönlich umarmte. Ursprünglich
         hatte man erwogen, das in ihrem Fall dezenterweise durch die Auflegung deren Händen auf die Schultern zu ersetzen; in den Statuten war aber davon keine Rede mehr.[292] Erst nach dem Tod Franz Stephans, als sie sich vom Hofleben fast gänzlich zurückzog,
         übertrug Maria Theresia die Großmeisterwürde ebenso wie die der beiden anderen Orden
         an ihren Sohn, den neuen Mitregenten, und sah fortan nur noch inkognito zu.[293]
      

      Wie sich zeigte, war die Furcht der alten Aristokraten vor einer Inflation der Würden
         und der Abwertung des Ordens vom Goldenen Vlies nicht unbegründet. Denn um den Glanz
         des Stephansordens etwas aufzuputzen und ihn begierlicher zu machen, wurden bereits 1765 – zu Khevenhüllers größtem Missfallen – vier hochrangige Vliesritter,
         darunter auch Kaunitz, von dem Verbot der Doppelmitgliedschaft dispensiert und auch
         mit dem neuen Großkreuz ausgezeichnet.[294] Damit wurde die Singularität des Goldenen Vlieses ausgehöhlt; für die adeligen Inhaber
         verlor es an Anziehungskraft. Khevenhüller sah seine düstersten Befürchtungen bestätigt,
         als er 1774 notieren musste, es sei zum ersten Mal vorgekommen, dass sich zum Ordensfest
         von den in Wien anwesenden Toisonisten gleich elf hätten entschuldigen lassen.[295] Wenn schon die Attraktivität des Vliesordens für den Adel nachließ, dann galt das
         natürlich erst recht für die unteren Grade des Stephansordens. Maria Theresia vertraute
         ihrem Oberstkämmerer schon 1765 an, dass sie in Verlegenheit sei, weil sie gerne jemand de distinction gefunden, welcher sich in Competenz um dieses kleine Creutz
               gesezt hätte. Mit anderen Worten: Es hatte sich niemand von altem Adel darum beworben. Khevenhüller
         half ihr großmütig aus diesem embarras, indem er seinen jüngeren Sohn vorschlug, der dann auch aufgenommen wurde, ohne die
         übliche Taxe bezahlen zu müssen.[296] Ein Ritterorden, in dem sie sich womöglich mit Frischnobilitierten an einen Tisch
         setzen mussten, war für Kavaliere aus dem erbländischen Hochadel keine Verlockung,
         für die sie auch noch die hohe Gebühr zu zahlen bereit gewesen wären. Man musste ihnen
         die kleinen Kreuze geradezu hinterherwerfen. Joseph II. sah das vollkommen klar: Das kleine Stephani-Ordens-Kreutz, welches ein Zeichen des Verdienstes sein sollte,
               muss der Hof noch froh sein, wann es eine Person von einer ansehnlichen Famille, auch
               ohne mindesten Verdienst, annimmt oder gar begehret.[297] Maria Theresias Rechnung ging nicht auf. Es erwies sich als Irrweg, mit ein und
         demselben Instrument sowohl alten Adel als auch junge Verdienste auszuzeichnen. Je
         mehr Aufsteiger, desto unattraktiver wurde der Orden zwangsläufig für die erbländische
         Aristokratie.
      

      Dieses Dilemma der Ehren-Inflation galt keineswegs nur für die Ordensstellen. Auch
         für andere Ehrenämter, die die Inhaber viel Geld kosteten, aber ihnen außer der Ehre
         nichts einbrachten, ließen sich immer weniger hochadelige Kandidaten finden. So sah
         sich Maria Theresia gezwungen, Kammerherren zu ernennen, deren Extraction dem Formulari (nach welchem sich die Candidati qualificiren müssen)
               nicht so genau conform, das heißt, deren Abstammung nicht so genau den formalen Kriterien entsprach.[298] Noch schwerer war es bei dem Truchsessenamt. Die Truchsessen bedienten die Herrscherfamilie
         bei der Tafel, ein ehemals begehrtes adeliges Ehrenamt, für das sich in den 1750er
         Jahren ebenfalls kaum noch Bewerber fanden. Für den Glanz des Kaiserhofes war es aber
         wesentlich, dass die Herrscherfamilie sich bei der öffentlichen Tafel nur von Standesgenossen
         persönlich bedienen ließ. Maria Theresia musste daher zu einem Zwangsmittel greifen:
         Sie nötigte alle Leute adeliger Herkunft, die sich um eine besoldete Geheimratsstelle
         bewarben, zugleich auch um die unbesoldete Truchsessenwürde einzukommen. Und selbst
         dann mussten noch Abstriche an der Adelsqualität der Bewerber gemacht und ein paar
         besondere Vergünstigungen gewährt werden, wie Zutritt zu Appartements und Hofbällen.[299] Am Ende war Maria Theresia sogar gezwungen, die Taxe für das Truchsessenamt ganz
         abzuschaffen.[300]
      

      Alle diese Fälle waren Symptome für ein strukturelles Grundproblem des Kaiserhofes
         in der zweiten Jahrhunderthälfte. Die prekäre Balance des Verhältnisses zwischen Herrscherhaus
         und altem Adel ging zusehends verloren. Im Idealfall beruhte dieses Verhältnis auf
         einem unausgesprochenen Tauschgeschäft zum beiderseitigen Vorteil: Das Kaiserhaus
         war auf die Loyalität und die Ressourcen des Adels angewiesen, um einen dem kaiserlichen
         Rang angemessenen Glanz des Hofes aufrechtzuerhalten. Es wurde erwartet, dass der
         Adel zunächst einmal reichlich investierte – in prachtvolle Kleidung, Equipagen und
         Palais, Gesandtschaften, Titel, Würden, Standeserhöhungen und so fort. Das tat der
         Adel aber nur, solange der Aufenthalt bei Hof für ihn attraktiv war, und attraktiv
         war der Hof für ihn nur, solange er dort und nur dort ein standesgemäßes Leben führen
         konnte – und solange die Kosten für diesen Lebensstil am Ende gedeckt wurden, der
         Herrscher also seinerseits nicht nur symbolische Gnadengaben verteilte. Zum standesgemäßen
         Leben gehörte aber für den Adel die geburtsständische Exklusivität essentiell dazu:
         Er wollte sich durch die besondere familiäre Nähe und den privilegierten Zutritt zum
         Kaiserhaus ausgezeichnet fühlen. Wenn es ihm dort aber zu ruinös, zu anstrengend und
         zu wenig exklusiv war, blieb er lieber fern.
      

      Die adelige Exklusivität des Hofes war nun aber aus verschiedenen Gründen gefährdet.
         Zum einen benötigte Maria Theresia für Politik, Verwaltung und Militär immer mehr
         qualifiziertes Personal, das sich weniger durch altehrwürdige Abstammung als vielmehr
         durch individuelle Berufsqualifikation auszeichnete. Zum anderen geriet sie durch
         den erneuten Krieg in immer ärgere Finanznot und konnte daher auf die reichen Gebühren
         schlecht verzichten, die die Ehrenstellen ihr einbrachten. Es blieb ihr also nichts
         anderes übrig, als die Hürden für den Zugang zu den adeligen Hofämtern zu senken.
         Damit kam eine ständische Abwärtsspirale in Gang, die den Glanz des Hofes in den Augen
         des hohen Adels immer weiter verblassen und seine Bereitschaft, dort riesige Summen
         auszugeben, sinken ließ. Weitere Faktoren kamen hinzu: Auch viele Adelige hatten mittlerweile
         Ökonomie und Kameralwissenschaften studiert und begannen Sparsamkeit nicht mehr ganz
         so unstandesgemäß zu finden. Schlichtheit, Einfachheit, Ungezwungenheit, Bequemlichkeit,
         kurz: Natürlichkeit in allen Fragen des Lebensstils kamen immer mehr in Mode; auf barocken Prunk zu verzichten
         wurde zum Erkennungszeichen der Leute von besonders raffiniertem Geschmack. Alle diese
         Tendenzen liefen darauf hinaus, dass das aufwendige Leben am Kaiserhof für den hohen
         Adel immer unattraktiver wurde. Nach dem Tod Franz Stephans sollte sich das noch erheblich
         verstärken – durch Maria Theresias Melancholie ebenso wie durch den schroffen antiadeligen
         Affekt ihres Sohnes.
      

   
      
         VIII

         SIEBEN JAHRE KRIEG
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_031.jpg]

         Abb. 31:  Überfall auf das preußische Lager bei Hochkirch am 
17. Oktober 1758. Gemälde von Hyazinth de La Pegna, um 1760

      

      
         Revanche
         

      

      Der Friede von Aachen, der den Erbfolgekrieg 1748 beendet hatte, war für Maria Theresia
         nicht das letzte Wort. Notgedrungen und widerwillig hatte sie sich darauf eingelassen,
         doch das Ziel, Revanche zu nehmen für den Rechtsbruch Friedrichs II. und die schlesischen
         Provinzen zurückzugewinnen, hatte sie nie aus den Augen verloren. Gewohnt und von
         klein auf dazu erzogen, das Interesse des Allerhöchsten Erzhauses mit dem göttlichen
         Willen gleichzusetzen, erblickte sie das Ziel des Krieges nicht blosserdings in der Wiedereroberung Schlesiens und Glatz, sondern in der Glückseligkeit
               des Menschlichen Geschlechts und in der Aufrechterhaltung Unserer heiligen Religion.[1]
      

      Zunächst musste aber der militärische Vorsprung des Aufsteigers aus Brandenburg aufgeholt
         werden. Sie hatte mittlerweile gründlich von ihrem Feind gelernt. Schon die Finanz-
         und Verwaltungsreformen dienten ja zuallererst dem Zweck, ein großes, schlagkräftiges,
         jederzeit einsatzbereites Heer auf den Beinen halten und versorgen zu können. Hinzu
         kamen Reformen, die das Ziel hatten, das Militär in ein zentral steuerbares staatliches
         Instrument zu verwandeln und unkontrollierbare Figuren vom Schlage des Pandurenobersten
         von der Trenck entbehrlich zu machen.[2] Die Voraussetzungen dafür waren allerdings völlig andere als in Preußen. Dort bestand
         das Offizierskorps aus dem landsässigen Adel, der sich mit der Monarchie und ihrem
         Militär in hohem Maße identifizierte, und dort wurde ein Großteil der Soldaten durch
         ein ausgeklügeltes System der Zwangsrekrutierung aus dem Land selbst gestellt. Die
         Gutsherren waren zugleich die Offiziere, ihre Untertanen zugleich ihre Rekruten. Das
         preußische Konskriptionswesen war ganz und gar darauf ausgerichtet, die Ressourcen
         des Landes für das Militär zu mobilisieren. Dieses Modell ließ sich in den habsburgischen
         Erbländern nicht kopieren, im Gegenteil: Maria Theresia graute noch 1759 davor, dass
         eine Militärische Regierungsform auf den Fuß der Preussischen eingeführet werden müsse.[3] Statt Zwangsrekrutierungen setzte sie zunächst auf freiwillige Werbungen und auf
         den überregionalen Einsatz der Regimenter von der Militärgrenze. In ihren Kernländern
         sollte das Militär von der Bevölkerung möglichst klar getrennt werden.
      

      Ganz im Gegensatz zu Preußen war in den Erbländern das Militär, von den hochadeligen
         Spitzenpositionen abgesehen, für den Adel nicht sonderlich attraktiv. Das Offizierskorps
         war ständisch, sprachlich und konfessionell äußerst heterogen zusammengesetzt. Die
         Kommandeure stammten aus den Niederlanden, Italien, dem Reich oder aus Irland, viele
         waren bürgerlicher Herkunft, und selbst als Protestant konnte man bei den kaiserlich-königlichen
         Truppen Karriere machen. Das alles minderte in den Augen des einheimischen Adels ihr
         Prestige erheblich: Es ware niemand geringer angesehen als der Offizier.[4] Maria Theresia hatte daher von Anfang an dem Militär ihre übergroße Wertschätzung
         demonstriert, indeme selbes bei Hof und überall vor allen distinguire und erhebe, wie sie es auch
               verdienen, wann sie reguliert sein.[5] Sie besichtigte nicht nur bei jeder Gelegenheit die militärischen Manöver, sie verfügte
         auch, dass die Offiziere bis hinunter zum Majorsrang Zutritt in die kaiserliche Ratstube
         erhielten, dass sie bei Hof in Militäruniform erscheinen durften, ja dass die Militärs
         als solche überhaupt in die Hofrangordnung aufgenommen wurden, was vorher nicht der
         Fall gewesen war.[6] Die Offiziere gehörten damit zum Kreis der kaiserlichen familiares, der Militärstand machte in der sozialen Hierarchie einen spektakulären Sprung nach
         oben.[7] Auch die Verleihung von Regimentern an die kleinen Erzherzöge gehört in die Reihe
         dieser symbolischen Maßnahmen, über die sich bei Hof nicht jeder freute.
      

      Nach dem Erbfolgekrieg tat Maria Theresia zudem systematisch alles, um ihre Truppen
         auf die Höhe der zeitgenössischen Kriegskunst zu bringen und den Militärdienst zu
         professionalisieren. Sie setzte Reformkommissionen ein und beauftragte mit der Durchführung
         einen erfahrenen Feldherrn, den zu dergleichen Wercken ungemain fähigen und recht dazu gebohrnen Grafen Leopold Joseph Daun (1705–1766).[8] 1752 wurde in Wiener Neustadt eine Kadettenanstalt eröffnet, wo – ständisch getrennt –
         hundert adelige Knaben und hundert Söhne verdienter Offiziere im Tanzen, Fechten und
         Voltigieren, in Geometrie und Artilleriewesen, Geschichte und Geographie unterrichtet
         wurden, wo sie lernten, mehrere Sprachen zu sprechen, aber auch, ihre religiösen Pflichten
         pünktlich zu erfüllen, also in körperlicher und geistiger Hinsicht für den höheren
         Militärdienst sozialisiert wurden. Die Ausbildung war unentgeltlich, um die Söhne
         von weniger begüterten Adeligen zu gewinnen. Eine parallele Militär-Pflanz-Schule in Wien für Jungen zwischen sieben und vierzehn Jahren diente zur Vorbereitung auf
         die Akademie. Außerdem wurde aus dem Fonds einer alten Waisenhausstiftung 1755 eine
         kaiserlich-königliche Ingenieursschule eingerichtet, die für begabte Söhne aller Stände
         offen war. Das Geniewesen, das als eine Art Handwerk galt, erforderte mehr als alle anderen Zweige des Militärs
         professionelle Kenntnisse und erschien dem Adel am wenigsten standesgemäß.[9] Die Artillerie aufzuwerten und auf den neuesten Stand der Technik zu bringen wurde
         dem Fürsten Wenzel Joseph Liechtenstein aufgetragen, der darin einen großen Teil seines
         Vermögens investierte. Maria Theresia führte außerdem die neue Regel ein, dass jeder
         verdiente Offizier nach dreißig Jahren im kaiserlich-königlichen Dienst in den Ritterstand
         erhoben werden konnte, ohne die dafür übliche Taxe zu zahlen.[10]
      

      Wenn die Armee in ein zuverlässiges Instrument des souveränen Willens verwandelt werden
         sollte, musste sich auch der körperliche und geistige Habitus der Soldaten grundlegend
         ändern. Zu Beginn ihrer Regierung war Maria Theresia erschüttert gewesen über die
         Rückständigkeit der wild zusammengewürfelten, undisziplinierten, unausgebildeten Truppen,
         die sie von ihrem Vater geerbt hatte. Es galt also Unsere Kriegs-Heere durchaus auf einen in allen Stucken gleichen Fuß zu setzen.[11] Alles wurde nun normiert und vereinheitlicht, von der Zusammensetzung der Regimenter
         über die Beschaffenheit der Gewehre und Geschütze bis hin zu den Uniformen und den
         Haartrachten. Vor allem wurde gleich nach dem Erbfolgekrieg ein allgemeines Exerzitii und Verhaltungs-Regulament für die Infanterie verfasst, das bis ins minutiöseste Detail vorschrieb, aus welchen
         Elementen jede einzelne Bewegung eines jeden Soldaten zu bestehen hatte, vom Salutieren,
         Paradieren und Niederknien zum Gebet über das Schlagen der Trommel, das Marschieren
         im Ordre de Bataille, das Laden und Feuern des Gewehrs bis hin zur Aufstellung beim Begräbnis der Gefallenen.
         Der stets drohenden Confusion, dem Chaos der Schlacht wurde ein Geist strengster Ordnung und geometrischer Präzision
         entgegengestellt. Es ging darum, in den Mannschaften persönliche Tapferkeit entbehrlich
         zu machen und durch mechanische körperliche Disziplin zu ersetzen, so wie es die preußische
         Infanterie vorgeführt hatte. Kurzum: Das Militär stand im Zentrum aller Reformanstrengungen
         der Zwischenkriegszeit. Es war Symbol und zugleich Agent einer neuen, zentralisierten
         Staatsgewalt – im doppelten Sinne des Wortes. Moderne Staatlichkeit ist ja geradezu
         dadurch definiert, dass allein der Souverän über einen physischen Gewaltapparat verfügt
         und dass er allein legitimiert ist, ihn einzusetzen. Tatsächlich war und blieb die
         Habsburgermonarchie allerdings weit davon entfernt, dieser abstrakten Vorstellung
         zu entsprechen, und der ersten Reformphase der späten 1740er Jahre folgte später,
         nach dem Siebenjährigen Krieg, eine weitere, die die Maßnahmen der ersten zum Teil
         wieder zurücknahm – ganz ähnlich, wie das auch bei den Verwaltungsreformen der Fall
         war.
      

      Dass Maria Theresia den Aachener Frieden von vornherein nicht als endgültig betrachtete –
         was hieß schon endgültig in einem Mächtesystem, das unaufhörlich in Bewegung war? –,
         sondern auf eine Gelegenheit zur Wiedergewinnung der angestammten schlesischen Provinzen
         wartete, ist kaum zu bezweifeln. Schon 1749 hatte Kaunitz, der aufgehende Stern am
         Wiener Hof, in einer ausführlichen Denkschrift dargelegt, wie dieses Ziel zu erreichen
         sei. In einer Hofkonferenz am 7. März 1749 hatte Maria Theresia ihre Minister aufgefordert,
         ihre Vorstellung vom zukünftigen außenpolitischen System des Erzhauses schriftlich vorzutragen. Die auswärtige Politik sollte auf ein neues,
         stabiles, methodisch durchdachtes Fundament gestellt werden. Die Denkschrift, die
         Kaunitz daraufhin vorlegte, war doppelt so umfangreich wie die aller anderen Minister
         zusammen, ein Muster an Gründlichkeit, Stringenz und politischer Raffinesse.[12] Kaunitz demonstrierte darin, was er unter Staatskunst aus einem Principio verstand: Schritt für Schritt analysierte er die Handlungsmotive der verschiedenen
         europäischen Mächte im Hinblick auf ihr Verhältnis zum Erzhaus und zog daraus seine
         Schlüsse, wie das große Ziel zu erreichen sein könnte, nämlich die ultimative Demütigung
         der Krone Preußen.[13] Dabei ging er nicht einfach von unveränderlichen natürlichen Staatsinteressen aus, wie sie in den politischen Lehrbüchern standen. Vielmehr stellte er die internen
         Parteibildungen und einflussreichen Particular-Interessen an den einzelnen Höfen in Rechnung und fasste die komplexen Wechselwirkungen zwischen
         den Handlungsmotiven sämtlicher Akteure ins Auge. Dadurch gelangte er zu völlig neuen,
         kühnen politischen Spekulationen, die die angestammten Freund- und Feind-Konstellationen
         zur Disposition stellten.
      

      Das Einzige, was nicht in Frage stand, sondern als stabiler Fluchtpunkt all seiner
         Pläne diente, war die Prämisse, dass der König in Preußen der natürliche und bei weitem gefährlichste Feind des Erzhauses sei. Mit Schlesien habe er diesem
         Haus schon ein haupt-Theil des Cörpers abgerißen; nun sei er mit seiner wohlexerzierten Armee und seinen prall gefüllten Kassen in
         der Lage, der gantzen Monarchie den Letzten tödtlichen Streich beyzubringen. Die versteckte Prämisse aber war, dass Maria Theresia sich mit dem Verlust Schlesiens
         niemals abfinden werde. Der König von Preußen wisse, dass dieser Verlust dem Erzhaus
         ohnverschmertzlich falle, und zu dessen Wiederbeybringung keine thunliche Gelegenheit
               werde absäumet werden. Daraus folge, dass die beiden Höfe auch zukünftig in ohnversöhnlicher Feindschafft fortleben werden. Die ganze Politik Friedrichs II. werde folglich darauf gerichtet sein, das Haus
         Österreich weiter zu schwächen, wenn er seine Eroberungen nicht wieder verlieren wolle.[14] Über kurz oder lang müsse es daher zwischen den beiden Häusern wieder zum Krieg
         kommen. Kaunitz rechnete also mit einer Dynamik wechselseitig sich verstärkender Erwartungen.
         Schon aus präventiven Gründen habe der preußische König ein Interesse daran, seine
         Expansionspolitik fortzusetzen. Für das Erzhaus seinerseits komme deshalb alles darauf
         an, ihm so viel Feinde als möglich auf den Halß zu ziehen.[15] Die russische Zarin warte ohnehin schon auf eine Gelegenheit, ihn anzugreifen, um
         seinem Eroberungsdrang zuvorzukommen. Auf die angestammten Bündnispartner des Erzhauses,
         England und Holland, sei erfahrungsgemäß aber kein Verlass. Kaunitz’ unerhörter und
         damals noch chimerisch scheinender Plan lief deshalb darauf hinaus, die jahrhundertelang für selbstverständlich
         gehaltene Konstante des europäischen Mächtesystems, die Rivalität zwischen den Häusern
         Habsburg und Bourbon, zu überwinden, um eine große Koalition gegen Preußen zu schmieden.
         Sein Fernziel zeichnete sich zu diesem Zeitpunkt bereits ab, nämlich die réduction de la Maison de Brandebourg à son état primitif de petite puissance très-secondaire, die Reduktion des Hauses Brandenburg auf den ursprünglichen Status einer kleinen, äußerst
               zweitrangigen Macht.[16] Doch dieses Ziel konnte aus verschiedenen Gründen noch nicht offensiv verfolgt werden:
         Erstens hatte sich das Haus Österreich noch nicht vom Erbfolgekrieg erholt und verfügte
         bei weitem nicht über die nötigen Truppen und Geldmittel. Und zweitens hatte Maria
         Theresia sich im Aachener Frieden ja gerade erst in aller Form völkerrechtlich dazu
         verpflichtet, auf Schlesien zu verzichten. Das Ziel musste daher mit langem Atem und
         auf verschlungenen Wegen angesteuert werden. Es galt die anderen Mächte bei ihrer
         Vergrößerungsbegierde zu packen und so gleichsam unbemerkt zu Erfüllungsgehilfen des habsburgischen Interesses
         zu machen. Kaunitz hatte 1749 auch bereits einen konkreten Plan im Auge – einen abenteuerlichen
         Ringtausch, bei dem die Krone Frankreich von Piemont-Sardinien das Herzogtum Savoyen
         erhalten sollte, um Österreich beim Kampf gegen Preußen zur Hand zu gehen. Dieser
         Plan erschien damals noch als Hirngespinst und wurde nicht ernsthaft verfolgt. Das
         grundsätzliche Kalkül, das Kaunitz in der Denkschrift entworfen hatte, leitete aber
         in den folgenden Jahren die Diplomatie des Erzhauses. Es gelang schließlich – wenn
         auch unter ganz anderen Umständen als geplant –, Frankreich als Verbündeten zu gewinnen,
         eine große Koalition zur Zerstückelung Preußens auf die Beine zu stellen und dabei nicht einmal selber als der Friedensbrecher
         dazustehen. Nur der Krieg selbst verlief dann nicht so, wie Kaunitz es sich vorgestellt
         hatte.
      

      Die Hofkonferenz stand Kaunitz’ Plan zunächst skeptisch gegenüber. Über die Gefährlichkeit
         Preußens waren sich zwar alle weitgehend einig, nicht aber über die Annäherung an
         Frankreich auf Kosten des angestammten Bündnisses mit England und den Vereinigten
         Niederlanden. Der Kaiser, der Friedrich II. seit jeher weniger unversöhnlich gegenüberstand
         als seine Gattin, riet dazu, den Teufelskreis des wechselseitigen Misstrauens zu durchbrechen
         und mit dem preußischen König eine gute Nachbarschaft anzustreben.[17] Das entsprach aber nicht den Vorstellungen Maria Theresias, die offensichtlich Kaunitz’
         Prämissen teilte.[18] Wie offensiv sie bereits damals gestimmt war, ist schwer zu sagen, weil wenige explizite
         Äußerungen von ihr dazu überliefert sind. Jedenfalls ließ sie sich von der Friedfertigkeit
         ihres Gatten nicht anstecken. Später stellte sie ihr Staats-Systema in einer vertraulichen Schrift an den Feldmarschall Daun rückblickend so dar: Es wird aber die Nachwelt kaum glauben können, daß es Mir durch ein vorsichtiges Benehmen
               gelungen, nicht nur den bisherigen Erbfeind Meines Ertzhauses [Frankreich] in Ruhe
               zu erhalten, sondern zur Theilnehmung an dem Kriege gegen Preussen zu vermögen, und
               noch über das solche Mächten, deren weesentliches Staats-Interesse einander ganz engegenstehet,
               miteinander zu verbinden [Russland, Frankreich, Schweden, Sachsen, Polen]; Mithin
               alles auf einen einzigen und solchen Endzweck zu führen, von welchem nicht allein
               die Erhaltung und Ruhestand, sondern auch die Wohlfahrt und das Aufnehmen Meines Ertzhauses
               hauptsächlich abhanget.[19]
      

      Maria Theresia war ganz und gar durchdrungen von der Gerechtigkeit ihrer Revanche.
         Das Wachstum der preußischen Macht erschien ihr unvereinbar nicht nur mit dem Wohl
         des Erzhauses, sondern mit dem Frieden Europas, dem Erhalt der wahren katholischen
         Religion und dem Glück des ganzen Menschengeschlechts.[20] In einem solchen Weltbild konnte Kaunitz als der vom Himmel gesandte Helfer erscheinen,
         den sie brauchte, um ihre Mission gegen den rechtsbrüchigen und undankbaren bösen
         Feind (der doch den Aufstieg seines Hauses zur Königswürde allein ihren Vorfahren
         verdanke) diplomatisch ins Werk zu setzen. Kaunitz bestärkte sie in ihrer Unversöhnlichkeit
         und bekräftigte ihre Wahrnehmung, dass auf habsburgischer Seite die offenbahre Gerechtigkeit, mithin der anzuhoffende göttliche Seegen vorwalten.[21] Seine persönliche Identifikation mit ihrem dynastischen Interesse (beziehungsweise
         seiner Auslegung davon) war vermutlich nicht nur vorgetäuscht – denn was hätte seiner
         legendären Eitelkeit mehr schmeicheln können, als derjenige zu sein, der der höchstrangigen
         Monarchie Europas in triumphaler Weise zu ihrem angestammten Recht verhilft?
      

      Maria Theresia war von Kaunitz’ Engagement und Raffinesse beeindruckt; wahrscheinlich
         durchschaute sie auch die Gründe für seine Loyalität. Jedenfalls entschied sie sich,
         ihm zu vertrauen und sich seines politischen Scharfsinns für ihre Ziele zu bedienen.
         Zuerst schickte sie ihn für zwei Jahre als Gesandten nach Versailles, wo er die Annäherung
         der beiden Höfe zu betreiben begann. Es war schon die Rede davon, auf welche Weise
         er von dort aus seine Konkurrenten Ulfeld und Bartenstein geschickt entmachtete, so
         dass er bei seiner Rückkehr 1753 an die Spitze der neuen Staatskanzlei treten und
         diese ganz nach seinen Vorstellungen zuschneiden konnte.[22] So wie Maria Theresia Haugwitz bei den Verwaltungsreformen gegen alle Widerstände
         beharrlich gefolgt war, so folgte sie in den Staats-Sachen nun Kaunitz – nicht blindlings, aber doch vertrauensvoll und unbeirrbar. Anders ging
         es vermutlich auch nicht, denn Kaunitz duldete keine anderen Götter neben sich. Ihm
         musste sie entweder ganz oder gar nicht folgen, auch wenn er in seinen geschmeidigen
         Ergebenheitsfloskeln stets das Gegenteil behauptete. Er wusste sehr genau um seine
         Unersetzlichkeit für Maria Theresia und ließ sie das immer wieder spüren. So hielt
         er sich nicht an die üblichen Höflichkeitsregeln, kam chronisch zu spät, ohne sich
         zu entschuldigen, blieb kirchlichen Zeremonien fern, forderte beständige Rücksicht
         auf seine zarte körperliche Konstitution und drohte später mehrfach mit Rücktritt[23]– kurzum, er demonstrierte, dass sie, wenn er sein Genie in ihren Dienst stellen
         sollte, nach seinen Regeln zu spielen hatte.
      

      Die machtpolitische Gesamtkonstellation der 1750er Jahre war durch den wachsenden
         Antagonismus zwischen Frankreich und Großbritannien geprägt.[24] England war mittlerweile zur größten Handelsmacht aufgestiegen und machte der französischen
         Krone weltweit überall Konkurrenz: um Stützpunkte in Westafrika und Indien, um Kolonien
         in Nordamerika und der Karibik, um die Dominanz über den Atlantikhandel. Der heraufziehende
         Kolonialkonflikt zwischen den beiden Mächten hatte unmittelbare Rückwirkungen auf
         die Mächtekonstellation in Europa und verknüpfte sich mit dem Antagonismus zwischen
         Preußen und Österreich. England war ja auf dem europäischen Kontinent höchst verletzlich.
         Es musste sich zum einen gegen mögliche französische Einfälle in den Niederlanden
         wappnen, die als Sprungbrett für eine Invasion in England dienen konnten. Zum anderen
         war der englische König auf kontinentale Hilfe zum Schutz seines Kurfürstentums Hannover
         angewiesen. Aus der Sicht der englischen Parlamentsmehrheit der Whigs und des leitenden
         Staatssekretärs Newcastle war allerdings die Lage auf dem Kontinent nachrangig gegenüber
         der Durchsetzung der globalen englischen Handelsinteressen. Was man brauchte, war
         kontinentale Unterstützung, um den Rücken für den Kolonialkrieg gegen Frankreich frei
         zu haben. Zur selben Zeit gab es einen weiteren möglichen Unruheherd im Osten Europas,
         wo die mit Österreich und England verbündete, aber schwer berechenbare Großmacht Russland
         jederzeit neue Konflikte mit Schweden oder dem Osmanischen Reich heraufbeschwören
         oder auch vorzeitig gegen Preußen losschlagen konnte. Aus österreichischer Sicht war
         das unbedingt zu vermeiden. Es kam vielmehr darauf an, erstens Zeit für die eigene
         militärische Reorganisation zu gewinnen, zweitens unterdessen Frankreich seinem Bundesgenossen
         Preußen abspenstig zu machen, drittens so viele Nachbarmächte wie möglich gegen Friedrich II.
         zusammenzubringen und bei alledem viertens den alten und mächtigen Bündnispartner
         England-Hannover trotzdem nicht gegen sich aufzubringen.
      

      Die Strategie Maria Theresias, wie Kaunitz sie entworfen hatte, bestand zunächst darin,
         nach allen Seiten Friedlichkeit und Vertragstreue zu demonstrieren und jeden Verdacht
         auf Revanchepläne zu zerstreuen, während zugleich am französischen Hof die Möglichkeit
         einer Annäherung ausgelotet wurde. Die Seemächte England und Holland, immer noch ihre
         Verbündeten, die von ihr die Verlängerung des sogenannten Barrieretraktats[25] zur Unterstützung des niederländischen Festungsrings gegen Frankreich forderten,
         hielt sie dauerhaft hin. Dem niederländischen Gesandten Bentinck versicherte sie mit
         der gewohnten Liebenswürdigkeit, sie habe keinerlei Absicht, Schlesien zurückzugewinnen,
         sondern wünsche nichts anderes, als niemals mehr gegen Preußen Krieg führen zu müssen.[26] Hinhaltend reagierte sie auch auf die Idee des englischen Königs, den neunjährigen
         Thronfolger Joseph vorsichtshalber schon einmal zum Römischen König und künftigen
         Kaiser wählen zu lassen, damit im Falle einer Vakanz des Kaiserthrons Frankreich nicht
         wieder die Gelegenheit haben würde, das Reich zu destabilisieren. Der Preis, den die
         Kurfürsten für ihre Wahlstimmen verlangen würden, erschien ihr zu hoch für die Kaiserwürde.
         Der britische Gesandte Keith schrieb nach London, die kaiserliche Würde stehe zur Zeit in Wien in so geringem Ansehen, daß damit in
               der Politik kein Geschäft gemacht werden könne.[27] Unterdessen schloss die Kaiserin einen Vertrag mit dem König von Spanien[28] und verhandelte mit dem König von Sardinien-Piemont, um im Falle eines Krieges von
         diesen beiden Seiten nicht wie früher ebenfalls Feindseligkeiten befürchten zu müssen.
         Kurzum: Ihr Kalkül lief darauf hinaus, die alten Verbündeten nicht zu verschrecken,
         sich aber auch auf keinerlei neue Verbindlichkeiten einzulassen, zugleich die Annäherung
         an Frankreich zu betreiben und den König von Preußen so weit wie möglich zu isolieren.
      

      Doch die Bemühungen in Versailles kamen nicht recht voran, obwohl immerhin das französische
         Königspaar als Paten für die Taufe der neugeborenen Erzherzogin Maria Carolina gewonnen
         wurde.[29] Selbst Kaunitz zweifelte zwischenzeitlich an der Durchführbarkeit seines Planes.[30] Unterdessen spitzten sich die gewaltsamen Zusammenstöße zwischen englischen und
         französischen Siedlern in Nordamerika zu. Nach einer spektakulären Kapitulation der
         englischen Kolonisten unter dem jungen George Washington im Juli 1754 beschloss die
         Regierung in London, Truppen zur Unterstützung nach Nordamerika zu schicken. Beide
         Seiten stellten sich auf einen Kolonialkrieg ein, der später als French and Indian War in die Vorgeschichte der USA eingehen sollte. Im März 1755 informierte London den Wiener Hof über die drohenden
         Konsequenzen für den europäischen Kontinent und forderte die Kaiserin dazu auf, Truppen
         in die Niederlande zu schicken, um gegen einen möglichen Einfall der Franzosen gewappnet
         zu sein. Aus österreichischer Sicht war das eine Zumutung; man war nicht bereit, sich
         für die englischen Interessen zu opfern. Die Antwort an den englischen Hof fiel ziemlich
         brüsk aus. Am Schutz ihrer eigenen niederländischen Provinzen war Maria Theresia bemerkenswert
         desinteressiert; ihre ganze Aufmerksamkeit richtete sich auf Schlesien und Böhmen.
         In der Hofkonferenz war man der Meinung, dass im Falle eines Krieges zwischen Frankreich
         und England die eigentliche Gefahr für das Erzhaus weniger von Frankreich als von
         Preußen ausgehen würde. In diesem Fall verlange das eigene Interesse, dem König in Preußen gleich allen Anfangs des Kriegs mit so großer Kriegsmacht als
               immer gegen ihn aufzubringen sein wird, zu Leib zu gehen und nichts ohnversucht zu
               lassen, daß dieser gefährliche Feind gänzlich übern Haufen geworfen und ihm die Gelegenheit
               zu neuen Unruhen benommen werde.[31]
      

      Am 9. Juli 1755 eskalierte der Konflikt in Nordamerika; die britischen Truppen unterlagen
         am Monongahela-Fluss in der Nähe des heutigen Pittsburgh einer Armee aus Franzosen
         und Indianern. Es war klar, dass der Kolonialkrieg zwischen Frankreich und England
         bald nach Europa selbst übergreifen würde, und die Londoner Regierung forderte die
         Unterstützung durch ihren Bündnispartner ein. In Wien kam es daraufhin am 11. August
         zu einer folgenschweren Sitzung der Hofkonferenz; Khevenhüller sprach von eine[r] der épineus- und delicatesten Materien, die in seinem Beisein je behandelt worden waren.[32] Die Konferenz entschied sich gegen jede Hilfe für die Seemächte: Es sei das kleinere
         Übel, völlig still zu sitzen und die Niederlande ihrem Schicksal zu überlassen, als sich selbst in die Gefahr des gäntzlichen Untergangs zu stürzen.[33] Kurz darauf legte Kaunitz einen ausgeklügelten Plan vor, wie das Erzhaus grossen Vortheil aus den gefährlichen Umständen ziehen könne.[34] Es handelte sich um einen regelrechten coup d’état, der selbst Khevenhüller bei all seiner Abneigung gegen den Staatskanzler Bewunderung
         abnötigte.[35] Kaunitz legte dar, dass jetzt der richtige Moment gekommen sei, Frankreich auf die
         Seite des Erzhauses zu ziehen. Denn ein Bündnis mit Österreich war unter den gegebenen
         Umständen für Frankreich wesentlich wertvoller als mit dem alten, notorisch unzuverlässigen
         Bundesgenossen Preußen. Es gab Gerüchte, dass Friedrich II. bereits auf ein geheimes
         Einverständnis mit England hinarbeitete. Kaunitz schlug daher vor, dem französischen
         König ein streng vertrauliches Angebot zu machen: Ludwigs XV. Schwiegersohn Philipp
         von Bourbon sollte einen Teil der österreichischen Niederlande erhalten und dafür
         die drei Herzogtümer Parma, Piacenza und Guastalla eintauschen; der Prince de Conti,
         ein Mitglied des französischen Königshauses, sollte bei seiner Bewerbung um den polnischen
         Königsthron unterstützt werden; und schließlich sollte Frankreich mit geheimem österreichischen
         Einverständnis die niederländischen Seehäfen Nieuwpoort und Ostende besetzen, was
         nebenbei auch als honneter Vorwand für die österreichischen Rüstungen dienen konnte. Als Gegenleistung sollte Frankreich
         nichts tun, als auf jede Hilfe gegenüber Preußen zu verzichten. Dessen Zerstückelung
         und Reduktion auf das Territorium des alten Kurfürstentums Brandenburg aus der Zeit
         vor dem Dreißigjährigen Krieg war das eigentliche Ziel des ganzen Plans. Die anderen
         preußischen Territorien sollten die Verfügungsmasse bilden, durch deren großzügige
         Aufteilung möglichst viele Fürsten für die antipreußische Aktion gewonnen werden sollten:
         Russland zuallererst, aber auch Schweden, Kursachsen, die Kurpfalz und selbst Kurhannover.
         Die russische Zarin sollte als Erste in einen Teil des Planes eingeweiht und veranlasst
         werden, im nächsten Frühjahr mit 80.000 Mann in Preußen einzufallen. Das alles war
         hoch riskant und verstieß klar gegen bestehende völkerrechtliche Verträge. Deshalb
         war nach außen strikte Neutralität zu simulieren, während der Plan unter strengster
         Geheimhaltung und in genauester Koordination aller einzelnen Schritte umgesetzt wurde.
         Kurzum: Alles musste so eingerichtet werden, dass der Ausbruch des Vorschlags wie ein Donnerwetter gähling und auf einmal erfolge.[36]
      

      Umgehend beauftragte Maria Theresia Kaunitz’ Nachfolger am Versailler Hof, den Gesandten
         Starhemberg, vertraulich Kontakt mit dem französischen König aufzunehmen. Wegen des
         heiklen Charakters der ganzen Angelegenheit war der informelle Weg über die königliche
         Mätresse, die jederzeit das Ohr des Königs hatte, das Mittel der Wahl. Überall sollten
         so wenig schriftliche Spuren wie möglich hinterlassen werden. Tatsächlich ging Ludwig XV.
         auf den Wunsch ein.[37] Die Geheimverhandlungen führten Starhemberg und der Abbé de Bernis, ein Protégé
         der Marquise de Pompadour. Später, als der Vertrag zustande gekommen war, ließ Maria
         Theresia zum Dank allen an den Verhandlungen Beteiligten wertvolle Geschenke machen.
         Für die Marquise ließ sie ein überaus kostbares Lackpult mit ihrem Porträt und goldenen
         Schreibutensilien im Wert von rund 30.000 Gulden anfertigen. Als der Wiener Gesandte
         ihr später das Geschenk zusammen mit einem Brief von Kaunitz überreichte, bat Madame
         de Pompadour eigens um Erlaubnis, sich schriftlich bei der Kaiserin bedanken zu dürfen.
         Das zeigt, wie heikel dieser persönliche Kontakt empfunden wurde; schließlich war
         die außerordentliche Sittenstrenge Maria Theresias allgemein bekannt. Gegenüber Antonia
         von Sachsen bestritt die Kaiserin später, daß wir jemals Verbindungen mit der Pompadour hatten; niemals ist ein Brief oder ein
               Geschäft unseres Ministers durch ihre Vermittlung gegangen.[38] Das wertvolle Geschenk gemacht zu haben leugnete sie aber nicht. Dass der spektakuläre
         Bündniswechsel der frommen und stolzen Kaiserin ausgerechnet auf dem Weg über das
         Boudoir einer Mätresse, noch dazu so geringer Herkunft, zustande gekommen war, lud
         zu boshaften Gerüchten geradezu ein. Am preußischen Hof wurde kolportiert, dass die
         Kaiserin einen vertrauten persönlichen Briefwechsel mit der Marquise de Pompadour
         geführt und sie Cousine genannt habe – ein Abgrund an Gemeinheit, wie Friedrichs Schwester Wilhelmine sich entrüstete.[39] Der preußische König, der gern selbstverfasste Satiren als Mittel der Propaganda
         einsetzte, veröffentlichte später ein frivoles Spottgedicht auf die Pompadour und
         Maria Theresia und ließ es als anonyme Flugschrift in Umlauf bringen.[40] Auch spätere Historiker empfanden die Episode als rechtfertigungsbedürftig und waren
         bestrebt, die politische Rolle der Mätresse für die Verhandlungen herunterzuspielen –
         ganz im Gegensatz zu dem Gesandten Starhemberg, der ihre Vermittlung als entscheidend
         bezeichnete.[41]
      

      Noch während die Geheimverhandlungen in Paris andauerten, wurde bekannt, dass auch
         Maria Theresias Feind nicht untätig geblieben war: Anfang Februar 1756 erfuhr man
         in Wien, dass Friedrich II. mit der englischen Regierung am 16. Januar in Westminster
         einen Defensivvertrag geschlossen hatte. Beide Vertragspartner hatten nicht beabsichtigt,
         ihre bisherigen Bündnisse damit aufzukündigen, doch sie hatten offenkundig die Wirkung
         unterschätzt, die die Konvention von Westminster entfaltete. Für Wien kam die Nachricht
         wie gerufen; sie gab den letzten Anstoß dafür, dass der französische König sich auf
         Kaunitz’ Plan einließ. Nach außen aber demonstrierte Maria Theresia äußerste Empörung
         über den englischen Bündnispartner, den zu verraten sie selbst insgeheim gerade alles
         in die Wege geleitet hatte. Am 13. Mai gab sie dem englischen Gesandten Keith eine
         Audienz und beschuldigte seine Regierung des Vertragsbruchs. Wie ein Schlag habe die
         Nachricht vom britisch-preußischen Bündnis sie getroffen. Großbritannien habe sie
         im Stich gelassen, während sie selbst treu zum alten System stehe. Nun dürfe England
         sich nicht wundern, wenn sie es genauso mache. Sie könne sich um ihre entlegenen Provinzen
         nicht kümmern, sondern müsse für die Sicherheit ihrer Kernländer sorgen. Auf die Frage
         Keiths, ob sie, die Kaiserin und Erzherzogin, sich etwa so weit erniedrigen wolle,
         sich Frankreich in die Arme zu werfen, soll sie geantwortet haben: Ich habe bisher gegenüber Frankreich nichts unterzeichnet, aber ich weiß nicht, was
               noch geschehen kann. Doch was auch immer geschieht, ich verspreche bei meinem Ehrenwort,
               nichts zu unterschreiben, was dem Interesse Eures königlichen Herrn entgegen ist,
               für den ich aufrichtigste Freundschaft und Achtung empfinde.[42]
      

      Zu diesem Zeitpunkt war der Versailler Defensivvertrag mit Datum vom 1. Mai 1756 längst
         unter Dach und Fach. Die Ratifikationsurkunden unterschrieb Maria Theresia allerdings
         tatsächlich erst am 19. Mai, also wenige Tage nach der Unterredung mit dem englischen
         Gesandten. Khevenhüller notierte, dass sie das mit ungemainen Vergnügen gethan und sich hierbei der Expression bedienet, daß gegenwärtiger
               der erste Tractat wäre, welchen sie in der Zeit ihrer Regierung gern und de bon coeur
               unterzeichnet hätte.[43] Einen Tag vorher, am 18. Mai, hatte Großbritannien Frankreich förmlich den Krieg
         erklärt. Der spektakuläre Umsturz des bisherigen Bündnissystems, das renversement des alliances, ließ sich nicht lange geheim halten. Der Vertragschluss – zunächst nur die ganz
         unverfängliche Verpflichtung zu gegenseitiger Hilfe im Angriffsfall – wurde wenig
         später offiziell im Wienerischen Diarium bekanntgegeben.[44]
      

      Zugleich wurden die Geheimverhandlungen mit Frankreich fortgesetzt. Man wollte das
         grosse Werck der Ecrasirung des Königs in Preussen nicht beginnen, bevor man sich nicht der zuverlässigen Hilfe Frankreichs sicher sein
         konnte.[45] Doch der französische König wollte sich zu dem Aufteilungsplan nicht hergeben, jedenfalls
         nicht, solange nicht der preußische König selbst zum Angriff überging. Trotzdem begannen
         bereits im Sommer 1756 österreichische, russische und preußische Kriegsvorbereitungen.
         Es war klar, dass es Krieg geben würde – Preußen hatte seine Informanten an den anderen
         Höfen –, nur noch nicht, wer wann den ersten Schritt tun würde. Friedrich II. ließ
         seinen Gesandten Klinggräf mehrmals bei Maria Theresia vorsprechen und von ihr die
         förmliche Erklärung fordern, dass sie keinen Angriff gegen ihn plane. Ihre Antworten
         waren jedes Mal vage und ausweichend. Daraufhin wischte er die Bedenken seiner Minister
         vom Tisch, mobilisierte kurzfristig eine Armee von rund 65.000 Mann und marschierte
         am 29. August ohne formale Kriegserklärung in das bisher völlig unbeteiligte Kurfürstentum
         Sachsen ein. Der Plan war, von dort aus schnell nach Böhmen vorzudringen und sich
         eine günstige Ausgangsposition für die bevorstehenden Militäraktionen zu sichern.
         Damit tat Friedrich der Kaiserin geradezu einen Gefallen, denn er nahm ihr die undankbare
         Rolle der Friedensbrecherin ab. Sie selbst hat das später so kommentiert, dass Friedrichs
         Angriff für sie eine jählinge Veränderung der gefährlichsten Umstände in die vergnüglichste Hofnung bedeutete und dieser Friedens-Bruch sich zu keiner gelegeneren Zeit [hätte] ereignen können.[46] Denn der Überfall nötigte die Franzosen ja zur Einlösung ihrer vertraglichen Beistandspflicht.
         Trotzdem gab sich Maria Theresia als von der Invasion völlig überrumpelt: Der Kaiserin gienge dises traurige Spectacle in Sachsen also zu Hertzen, daß sie uns
               die dißfahls erhaltene Nachrichten mit weinenden Augen erzehlte, notierte Khevenhüller Anfang September. Und ausgerechnet der raffinierte Taktiker
         Kaunitz schrieb im Ton aufrichtiger moralischer Entrüstung, es hätte wohl niemand vorhersehen können, daß der König in Preussen zu solchen Gewaltthaten
               gegen Sachsen ohne die mindeste Veranlaßung schreiten würde.[47]
      

      Die Vorgeschichte des Siebenjährigen Krieges hat Generationen von Historikern intensiv
         beschäftigt. Es versteht sich von selbst, dass die preußisch-deutsche Nationalhistoriographie
         Friedrichs Einmarsch in Sachsen als notwendige Verteidigungsmaßnahme gerechtfertigt
         hat. Doch auch auf preußischer Seite gab es Kritiker der friderizianischen Politik,
         die den Angriff auf das unbeteiligte Sachsen verurteilten, und umgekehrt konnten auch
         Bewunderer Maria Theresias deren offensive Pläne nicht leugnen und brachten ein gewisses
         Verständnis für den präventiven preußischen Angriff auf. Das lag besonders nach dem
         Ausbruch des Ersten Weltkriegs nahe. Ausdrücklich zog Eugen Guglia in seiner Biographie
         aus dem Jahr 1917 eine Parallele zum Einmarsch deutscher Truppen in Belgien 1914.[48] Stets aber ging es darum, das Handeln der Kaiserin-Königin zu rechtfertigen. Heute,
         weitere hundert Jahre und einige politische Katastrophen später, lässt sich eine distanziertere
         Perspektive einnehmen. Dann wird unübersehbar, dass alle Beteiligten sich gleichermaßen
         auf das Spiel politischer Dissimulation verstanden. Alle teilten die gleichen Prämissen,
         nur unter entgegengesetzten Vorzeichen: Das Wohl des eigenen Hauses stellte den höchsten,
         nicht weiter zu legitimierenden Wert dar. In Maria Theresias Fall erschien dieses
         Wohl sogar als gottgegebene Verpflichtung. Daraus ergaben sich unausgesprochene politische
         Spielregeln, und wechselseitige Heuchelei war eine davon. Es galt der Grundsatz der
         Höflingskunst, dass es zur gelungenen Verstellung selbstverständlich dazugehört, unverstellt
         zu erscheinen. Deshalb pflegten alle Beteiligten eine Sprache der moralischen Aufrichtigkeit
         und waren womöglich sogar geneigt, den eigenen Worten zu glauben. Das Renversement des alliances, die Umkehrung der Bündnisse von 1756, wird von Historikern gelegentlich als «diplomatische Revolution» bezeichnet,
         weil der einzig stabile Eckpfeiler des hergebrachten europäischen Mächtespiels, die
         Rivalität der Häuser Habsburg und Bourbon, eingebrochen war und sich fast alle Akteure
         neu gruppierten. Der Begriff Revolution ist aber missverständlich, denn auch wenn
         sich die Konstellation änderte, so blieb doch die zugrunde liegende Handlungslogik
         grundsätzlich dieselbe: Es ging allen Beteiligten nach wie vor – vielleicht mit Ausnahme
         Englands – in erster Linie um dynastische Interessen, um Ruhm und Macht der Potentaten,
         die über ihre Territorien als ihr erbliches Eigentum verfügten und wenig Rücksicht
         auf Befindlichkeiten der Untertanen nahmen; die Kriege wurden aus den Kabinetten geführt;
         höfische Kabalen beeinflussten die Spielzüge.[49]
      

      Im Spätsommer 1756 erwarteten alle Seiten, dass es nun schnell gehen würde; man rechnete
         mit einer entscheidenden Kampagne im kommenden Jahr. Doch es begann ein Krieg, der
         sieben Jahre dauern sollte. Im Nachhinein konnte es scheinen, als hätte sich das bevorstehende
         Unheil in den letzten beiden Monaten des Jahres 1755 schon angekündigt. Während Maria
         Theresia am 2. November ihr fünfzehntes Kind zur Welt brachte – Maria Antonia, die
         man später Marie Antoinette nannte – begann eine nie dagewesene Serie von Erdbeben, Wassergüssen und himmlischen Phenomenon […], so durch 61 Tage von denen
               östlichen Ufern des Oceani biß in den Mittelpunct Deutschlands […] verspüret worden, darunter ein dreifaches Erdbeben, das die Stadt Lissabon vollständig vernichtete.
         Das alles werde, so prophezeite Khevenhüller schon damals, ein immerwährendes Andencken der göttlichen Strafruthen bleiben.[50]
      

      
         Sieben Jahre Krieg
         

      

      Friedrich II. begann den Krieg so, wie er es seinem Ruf als glücksverwöhnter Abenteurer
         schuldig war. Er begnügte sich nicht damit, Sachsen als Durchmarschgebiet für seine
         Armee zu benutzen. Am 9. September 1756 nahm er mühelos Dresden ein, schlug die sächsischen
         Truppen in die Flucht und schloss sie im nahe gelegenen Pirna ein. Am 13. September
         erklärte er der Königin von Böhmen formal den Krieg. Die zur Hilfe herbeieilende habsburgische
         Armee wurde Anfang Oktober bei Lobositz in Böhmen zurückgeschlagen; die sächsischen
         Truppen mussten kapitulieren und sich kurzerhand in die preußische Armee eingliedern
         lassen. Friedrich konnte das Land in Ruhe besetzen, seine Winterquartiere dort aufschlagen
         und dessen Ressourcen in seine eigene Kriegskasse umleiten.[51] Doch das Kurfürstentum Sachsen war ein Glied des Reiches. Der Einmarsch des preußischen
         Königs stellte einen Bruch des Reichslandfriedens dar, wofür die Reichsgesetze gewisse
         Sanktionsverfahren vorsahen. Das hatte zur Folge, dass der Kaiser als Oberhaupt des
         Römisch-deutschen Reiches sich förmlich in das Geschehen einschalten konnte.[52] Schon im Erbfolgekrieg hatte Maria Theresia versucht, den Reichsverband für die
         militärischen Ziele ihres Hauses in die Pflicht zu nehmen. Sobald Franz Stephan zum
         Kaiser gekrönt worden war, hatte er das Reich in Gestalt der betroffenen Reichskreise
         zur militärischen Unterstützung gegen Preußen aufgefordert, allerdings mit geringem
         Erfolg. Das Begehren war damals zwar nicht grundsätzlich abgelehnt, aber im Dickicht
         der Reichsinstitutionen verschleppt worden; die militärische Hilfe war nicht zustande
         gekommen. Jetzt war die Lage eine andere.
      

      Am 13. September 1756 forderte der Kaiser den Kurfürsten von Brandenburg schriftlich
         auf, von seinem friedbrüchigen Vorgehen gegen den Kurfürsten von Sachsen abzulassen.
         Zugleich erließ er ein Dekret an den Reichstag, das dort am 20. September förmlich
         bekanntgemacht wurde und die Reichsstände dazu aufrief, gegen den Landfriedensbrecher
         vorzugehen.[53] In seinem umfangreichen juristischen Schriftsatz beschuldigte der Kaiser den Kurfürsten
         von Brandenburg nicht nur des Friedbruchs, sondern er entband auch dessen Offiziere
         und Untertanen von ihrer Gehorsamspflicht, forderte sie zur Desertion auf und drohte
         ihnen Sanktionen an, wenn sie dieser Aufforderung nicht folgten. Damit begann ein
         wechselseitiger schriftlicher Schlagabtausch vor den Augen der lesenden Öffentlichkeit
         in ganz Europa. Friedrich II. hatte schon vor dem Einmarsch eine kurze Rechtfertigungsschrift
         veröffentlicht; nun wies er die Beschuldigungen umgehend zurück. Aus seiner Sicht
         verstieß er nicht gegen den Landfrieden im Reich, sondern führte als souveräner König
         von Preußen einen Krieg gegen die Königin von Ungarn und Böhmen. Von ihr sei die ursprüngliche
         Feindseligkeit ausgegangen; er hingegen verteidige nur die Freiheit des Reiches gegen
         das notorische habsburgisch-katholische Dominanzstreben. Die sächsischen Länder werde
         er wie ein geheiligtes Depositum behandeln und dem Kurfürsten nach dem Ende seiner Mission unversehrt zurückerstatten.[54]
      

      Für das Geschehen standen also zwei verschiedene Deutungsmuster zur Verfügung. Zum
         einen konnte man es in den Begriffen der altehrwürdigen Reichsverfassung beschreiben,
         dann kam es dem Kaiser als höchstem Richter im Verein mit Reichshofrat und Reichstag
         zu, den Landfrieden auf dem Weg eines förmlichen Reichsexekutionsverfahrens wiederherzustellen.
         Zum anderen konnte man es in den Kategorien der modernen Völkerrechtstheorie fassen,
         dann war es ein Krieg zwischen zwei unabhängigen und gleichberechtigten Monarchen.
         Dass die eine Kriegspartei zufällig die Kaiserwürde innehatte, tat aus dieser Sicht
         wenig zur Sache. Nach den Natur- und Völkerrechtslehren der Zeit herrschte zwischen
         den Souveränen, solange sie keine positiven Verträge miteinander geschlossen hatten,
         prinzipiell der Naturzustand, und sie besaßen unter bestimmten Voraussetzungen ein
         Recht zum Krieg. Man konnte also über ein und denselben Vorgang gleichsam in zwei
         verschiedenen politischen Sprachen sprechen und zwischen diesen Sprachen hin- und
         herwechseln.
      

      Doch auch in den Kategorien des Reichsrechts war der Fall keineswegs unproblematisch.
         Denn es ließ sich schwer darüber hinwegsehen, dass der Kaiser in diesem Streitfall
         beides zugleich war: als Reichsoberhaupt Richter, als Maria Theresias Ehemann und
         Mitregent dagegen Partei.[55] Der Reichstag war zu einem großen Teil von Klienten des Hauses Habsburg besetzt.
         Der Reichshofrat, das höchste Gericht im Reich, das im Namen des Kaisers Recht sprach,
         war fest am Wiener Hof verankert, die Herrenbank war mit erbländischem Adel besetzt.
         An die Unparteilichkeit dieses Gerichtshofs in dieser Sache konnte niemand ernsthaft
         glauben. Trotzdem – oder gerade deshalb – wurde am Wiener Hof peinlich genau darauf
         geachtet, die Rollen des Kaisers als höchstem Richter und der Kaiserin-Königin als
         Konfliktpartei auseinanderzuhalten. Der Reichsvizekanzler Colloredo (auch er Inhaber
         eines hohen Reichsamtes und zugleich Mitglied des Wiener Hofadels) trug dem Kaiser
         Anfang Oktober 1756 vor, wie der formal korrekte Schriftwechsel ablaufen sollte: Maria
         Theresia sollte ein Schreiben an ihn, den Reichsvizekanzler, richten, in dem sie förmlich
         mitteilte, dass ihre böhmischen Länder ebenso wie Kursachsen überfallen worden seien
         und sie den Kaiser daher um gleiche reichs-oberhaubtliche Verordnungen bitte. Dann solle der Kaiser den Reichshofrat förmlich anweisen, das gleiche Dekret
         wie für Kursachsen auch für Kurböhmen zu erlassen.[56] Damit sollte dem möglichen Vorwurf vorgebeugt werden, die Kaiserin-Königin richte
         sich nicht streng nach den Reichsgesetzen, denen alle ihre kaiserlichen Vorfahren
         sich schließlich stets durch heilige Eide verpflichtet hatten. Der Hof legte also
         größten Wert auf eine korrekte reichsverfassungsmäßige Sprache, was charakteristisch
         war für das hochformalisierte Gefüge der Reichsverfassung. Hinter einer Rhetorik strenger
         Rechtsförmlichkeit verbargen sich allerdings heterogene Interessen und unvereinbare
         politische Standpunkte.
      

      Im Oktober 1756 berieten die Reichstagsgesandten in Regensburg über das kaiserliche
         Dekret. In den separaten Gremien der Kurfürsten, Fürsten und Städte stimmte jeweils
         die Mehrheit für eine Reichsexekution gegen den Landfriedensbrecher – sei es, weil
         die katholischen Reichsstände ohnehin zur habsburgischen Klientel gehörten, sei es,
         weil auch protestantische Reichsstände fanden, dass sich Friedrich II. mit dem Einfall
         in Sachsen ins Unrecht gesetzt hatte.[57] Denn dass sich Sachsen mit Österreich und Frankreich seit langem zum Angriff gegen
         ihn verschworen hätte, wie Friedrich behauptete, konnte er auch mit Hilfe des geplünderten
         sächsischen Archivs nicht belegen. In seinem offiziellen Gutachten empfahl jedenfalls
         der Reichstag dem Kaiser am 17. Januar 1757, Friedrich II. den Reichskrieg zu erklären.
         Daraufhin wurden die Reichskreise vom Kaiser angewiesen, eine gemeinsame Armee auf
         die Beine zu stellen. Der König von England warnte vergeblich vor einem verheerenden
         Krieg auf dem Reichsboden; auch Vermittlungsbemühungen der geistlichen Kurfürsten
         scheiterten. In der Folgezeit standen einander daher – nicht zum ersten Mal – Armeen
         gegenüber, die auf beiden Seiten von Mitgliedern des Reiches aufgestellt worden waren.
      

      Die Entscheidung des Reichstags hatte unter anderem zur Folge, dass nun die Kronen
         Frankreich und Schweden nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflichtet waren, sich
         einzumischen, denn im Westfälischen Frieden von 1648 hatten sie sich zu Hütern der
         Reichsverfassung gemacht. Kaunitz’ Plan einer großen Koalition gegen Preußen ging
         nun tatsächlich auf. Schon am 11. Januar 1757 war die Zarin Elisabeth förmlich der
         antipreußischen Koalition beigetreten. Wenig später sagte Schweden als Garantiemacht
         des Reiches seine Hilfe gegen Preußen zu, und das, obwohl der schwedische König mit
         einer Schwester Friedrichs II. verheiratet war. Am 1. Mai 1757 wurde das österreichisch-französische
         Defensivbündnis unter strenger Geheimhaltung zu einem Offensivbündnis erweitert.[58] Der französische König versprach Maria Theresia über 100.000 Mann, 12 Millionen
         Gulden Hilfsgelder jährlich und darüber hinaus weitere Gebietsgewinne für das Erzhaus
         zu Lasten Preußens. Umgekehrt aber sollte Maria Theresia zu ihren Gegenleistungen,
         der Abtretung großer Teile der österreichischen Niederlande, erst dann verpflichtet
         sein, wenn sie wieder im sicheren Besitz Schlesiens sein würde. Preußen war von allen
         Seiten umzingelt, und es sah ganz danach aus, als ob seine endgültige Demütigung nur
         noch eine Frage der Zeit wäre.
      

      Die Kampagne des Jahres 1757 ließ sich für die Alliierten allerdings zunächst unerfreulich
         an. Friedrich begann, ganz gegen die damaligen Grundsätze einer klugen Kriegführung,
         eine großangelegte Offensive gegen Böhmen. Damit hatte niemand in Wien so schnell
         gerechnet; es blieb keine Zeit, die Truppen der Österreicher, Russen und Franzosen
         zu vereinigen. Um möglichst rasch eine militärische Entscheidung zu erzwingen, provozierte
         Friedrich am 6. Mai in der Nähe von Prag eine offene Schlacht. Es wurde eine der blutigsten
         Schlachten des ganzen Jahrhunderts; innerhalb von rund fünf Stunden gab es nahezu
         30.000 Tote und Verwundete. Die überlebenden Österreicher unter dem Kommando des Prinzen
         Karl von Lothringen und des Feldmarschalls Browne flüchteten sich hinter die Mauern
         der Stadt, wo die Preußen sie einschlossen und später mit Bombardements begannen.
      

      Am Wiener Hof herrschte allerseitige Consternation, Surprise und Verlegenheit, die Nachrichten aus dem Feld waren unvollständig und verworren; man wusste eine
         Zeitlang nicht einmal, was aus dem Prinzen Karl geworden war.[59] Als neue Berichte vom Versagen der eigenen Truppen eintrafen, war Maria Theresia
         so niedergeschlagen, dass sie es nicht über sich brachte, in dergleichen humilianten Umständen vor denen Leuthen sehen zu lassen.[60] Ganz anders als im Erbfolgekrieg zog sie sich nun völlig vom Hofleben zurück; fast
         alle öffentlichen Divertissements wurden abgesagt. Auch ihren bevorstehenden Geburtstag
         am 13. Mai wollte sie unmöglich in publico celebriren, sondern inkognito mit ihrem Mann und kleinstem Gefolge in Laxenburg verbringen.
         Dort erschien sie weder zur Jagd noch zum Souper; Komödien wurden zum Leidwesen des
         Kaisers ebenfalls nicht gegeben. Überhaupt war der Krieg im Alltag des Hofes wesentlich
         präsenter als zehn Jahre zuvor. Selbst Khevenhüller, sonst kein bellizistischer Typ,
         fühlte sich nun zum Kriegschronisten berufen und widmete dem Geschehen regelmäßig
         ausführliche Tagebucheintragungen. Sogar die Damen läsen neuerdings morgens nach dem
         Aufstehen anstatt in ihren Gebetbüchern militärische Karten, wurde gespottet.[61] Den ganzen Krieg hindurch waren höfische Feste nur noch auf sehr restringirtem Fuß erlaubt.[62] Stattdessen fuhr die Kaiserin in die Kirchen oder machte Wallfahrten, wie dann alles fast täglich zur Seegen-Meß
               in die Pfarr um 10 Uhr und Nachmittag um 4 Uhr zum Rosencrantz, sodann die heilige
               Joannis-Nepomuceni-Octav hindurch um 8 Uhr abends bei der Litanei und übrigen Andacht
               vor dessen Säulen unweit des Schlosses erscheinen muste, wo die Herrschafften und
               jedermänniglich mit dem Volck die deutsche Lieder mit abzusingen pflegten.[63] Der Gedenktag des böhmischen Nationalheiligen Johann Nepomuk am 16. Mai gehörte
         ohnehin zu den festen Terminen des Kirchenjahres, die Maria Theresia regelmäßig acht
         Tage lang durch Andachtbesuche bei den Augustinern feierte. Während der Belagerung
         Prags war es daher mehr als naheliegend, den Märtyrer, dessen Gebeine im Prager Veitsdom
         bestattet waren, um seine himmlische Fürsprache zu bitten.
      

      Dass das Kaiserpaar die Andachten gemeinsam mit dem gesamten Hofpersonal und der einfachen
         Bevölkerung vor einer Statue des Heiligen in Laxenburg zelebrierte, entsprach der
         traditionellen Praxis des Erzhauses in Notlagen aller Art. Wie bei Geburten, Krankheiten
         und Todesfällen in der Dynastie, bei Erdbeben, Unwettern und Überschwemmungen, so
         wurden die Untertanen auch im Krieg in die religiöse Bewältigung der Gefahr einbezogen.
         Nur in einer solchen rituellen Gemeinschaft ließ sich so etwas wie die Einheit von
         Dynastie und Volk überhaupt erfahren. Auch in diesem Krieg wurde die kollektive Gebetsanstrengung
         fest etabliert. Es wurde nicht nur wie gewöhnlich zu Beginn einer jeden Kampagne im
         Frühjahr das Altarsakrament öffentlich ausgesetzt und landesweit für das Kriegsglück,
         pro felici bello, gebetet, sondern eine monatliche Andacht zum Segen der Waffen eingeführt.[64] Einmal im Monat fand zudem im Wiener Stephansdom ein Gottesdienst für die gefallenen
         Soldaten statt, an dem Maria Theresia jedes Mal persönlich teilnahm, auch wenn sie
         dazu eigens aus Schönbrunn in die Stadt fahren musste.[65] Sie selbst ließ sich in der Frequenz der Frömmigkeitsübungen von kaum jemandem übertreffen.
         Während des ganzen Krieges hielt sie gewöhnlich zweimal am Tag eine Buß- bzw. Segensandacht,
         und fast täglich, so behauptete jedenfalls Khevenhüller, der vermutlich übertrieb,
         begab sie sich dazu nach Maria Hiezing oder Mariae Hilf, um den göttlichen Seegen für dero gerechte Waffen zu erbeten.[66] Kurzum: Im Krieg wurde die Kommunikation von Herrscherin, Hof und Volk mit den jenseitigen
         Mächten massiv verstärkt. Auch sichtbare Zeichen himmlischer Anteilnahme am irdischen
         Geschehen blieben daher nicht aus. So hatte ein anderer Schutzpatron Böhmens, der
         heilige Prokop, auf einem Gnadenbild, das ihn mit geschlossenen Augen zeigte, wundersamerweise
         vor der Schlacht bei Prag die Augen aufgeschlagen und gleichsamm bittend zum Himmel gewendet, wie er es zu tun pflegte, wenn dem Königreich besonderes Ungemach bevorstand –
         so jedenfalls war es sowohl von den Patres der böhmischen Benediktinerabtei, wo das
         Bild hing, als auch vom häuffig zugeloffenen Volck ganz sichtbahrlich remarquiret worden.[67] Die religiöse Deutung des Kriegs teilte die Herrscherin mit dem einfachen Volk.
         Wie auch immer das Kriegsgeschehen verlief, es war in jedem Fall als göttliche Botschaft
         an die Adresse der Gläubigen erklärbar. Waren Maria Theresias eigene Truppen erfolgreich,
         so bewies das Gottes Beistand für ihre gerechte Sache. Waren ihre Truppen aber unterlegen,
         so schloss sie daraus keineswegs umgekehrt auf die Gerechtigkeit der Gegenseite, sondern
         sah darin eine göttliche Mahnung zu Buße und Einkehr. Gott war in diesem Krieg nicht
         unparteiisch, sondern notwendigerweise auf der Seite der habsburgischen Dynastie,
         das heißt des wahren katholischen Glaubens. Als gerechter Vater belohnte oder bestrafte
         er seine Gläubigen und bediente sich dazu des Gegners als seines Werkzeugs, so wie
         er sich seit jeher des bösen Feindes bediente, um die sündigen Menschen zu züchtigen.
      

      Wie schon im Erbfolgekrieg war Maria Theresia, anders als Friedrich II., mehr oder
         weniger auf Beten angewiesen, um auf das Schlachtgeschehen Einfluss zu nehmen. Dass
         sie selbst nicht ins Feld ziehen konnte, erschien auch jetzt wieder als gravierender
         Nachteil der österreichischen Kriegführung. Sie suchte das auszugleichen, indem sie
         sich mit großer Energie um alle Details selbst kümmerte. Selten begnügte sie sich
         mit einem bloßen Placet zu den Vorschlägen der Hofkonferenz. Ihre handschriftlichen Aufzeichnungen zeigen,
         über welche Einzelheiten sie sich Gedanken machte, von der Truppenaufstellung über
         die Versorgung der Mannschaften mit Handschuhen bis hin zur Belohnung preußischer
         Deserteure.[68] Auch waren ihr Hunger, Misère und Fatiguen der Truppen keineswegs unbekannt, obwohl sie sich keine eigene Anschauung davon bilden
         konnte.[69] Wie schon im Erbfolgekrieg klagte sie immer wieder voller Ungeduld, dass ein wochen ein monath umb das andere vergehet und nichts geschieht,[70] und forderte, dass man ihr täglich durch Kuriere über die kleinsten Particularitäten Bericht erstatte.[71] Mitunter schickte sie auch eigenhändige Briefe ins Feld, um die Mannschaften zu
         größerer Tapferkeit anzuspornen. So schrieb sie beispielsweise im Mai 1757 an den
         Kommandeur der leichten Reiterei, Nadasdy, sie wiege jede erbeutete Fahne oder Standarte
         des Gegners mit hundert Dukaten auf und belohne mit zwei Dukaten jeden einzelnen Soldaten,
         der mit dem Säbel in der Faust ein feindliches Bataillon in Unordnung bringe.[72] In manchen Situationen griff sie sogar selbst in die Strategie ihrer Feldherren
         ein und drängte sie zu größerer Entschlossenheit.[73]
      

      Nachdem Maria Theresia Anfang Juni 1757 noch völlig hoffnungslos gewesen war – je suis au désespoir, ich bin verzweifelt, schrieb sie an den alten Feldmarschall Neipperg[74] –, wendete sich wenig später das Blatt. Im Sommer erzielten die alliierten Truppen
         eine Reihe spektakulärer militärischer Erfolge. Die österreichische Entsatzarmee unter
         Feldmarschall Daun wurde von Friedrich II. bei Kolin in der Nähe von Prag am 18. Juni
         zur offenen Schlacht herausgefordert und trug einen klaren Sieg davon, so dass der
         preußische König die Belagerung Prags abbrechen und sich nach Sachsen zurückziehen
         musste. Die Franzosen fielen von Westen in die preußischen Provinzen am Niederrhein
         ein, drangen nach Westfalen vor und bedrohten das hannoversche Territorium. Dagegen
         formierte sich eine sogenannte Observationsarmee aus Hannoveranern und einigen verbündeten kleineren Reichsständen unter dem Oberkommando
         des Herzogs von Cumberland, die am 26. Juli in Hastenbeck bei Hameln geschlagen wurde,
         sich daraufhin über die Elbe zurückzog und im Kloster Zeven einen Waffenstillstand
         schloss.[75] Wenig später marschierten die Russen in Ostpreußen ein und schlugen die Preußen
         am 30. August bei Großjägersdorf, während die Schweden ab September von Stralsund
         aus zunächst ungehindert gegen das preußische Pommern vorgingen. Um die Demütigung
         des Königs vollkommen zu machen, besetzten österreichische Husaren im Oktober 1757
         einen Tag lang die Hauptstadt Berlin, was zwar kaum von strategischer, wohl aber von
         symbolischer Bedeutung war. Und schließlich war mittlerweile im Südwesten des Reiches
         auch eine Reichsarmee von immerhin knapp 30.000 Mann (anstatt, wie ursprünglich geplant,
         120.000) unter dem Oberbefehl des habsburgischen Feldmarschalls Sachsen-Hildburghausen
         auf die Beine gestellt worden. Friedrich II. sah sich im Herbst des zweiten Kriegsjahres
         von allen Seiten eingekreist: von Frankreich und der Reichsarmee im Westen, von Schweden
         im Norden, von Russland im Osten und von Habsburg im Süden. Seine Finanzmittel waren
         dahingeschmolzen, seine Armeen massiv reduziert. Er schien in der Falle zu sitzen;
         seine Rechnung, eine rasche militärische Entscheidung zu erzielen, war katastrophal
         durchkreuzt worden. Vor allem die verlustreiche Niederlage von Kolin entfaltete große
         symbolische Wirkung, denn sie zerstörte seinen legendären Ruf als unbezwingbarer Feldherr.
      

      Der Sieg, so gratulierte Khevenhüller der Kaiserin, die ihn am Morgen des 20. Juni
         noch in ihren Nachtkleidern und mit Thränen in den Augen zum Handkuss vorgelassen hatte, sei ihrem Religions-Eiffer und der gutten Disciplin des Commandirenden zu danken.[76] Die complete Victori wurde tagelang aufwendig gefeiert. An den Wiener Stadttoren musste zwei Tage lang
         kein Sperrgeld gezahlt werden, dem Volk wurden Gratis-Komödien spendiert und im Stephansdom
         fand ein dreitägiges Dankgebet vor ausgesetztem Altarsakrament statt. Feldmarschall
         Daun war der Held des Tages. Seine Besonnenheit und Kaltblütigkeit in der Schlacht
         wurden allseits bewundert, und man bescheinigte ihm, dass er die wider disen klugen Feind so nöthigen Qualiteten einer methodischen Manœuvre und
               austeren Mannszucht vor allen anderen besitzet.[77] Maria Theresias Dankbarkeit ihm gegenüber war ebenso überschwänglich wie beständig;
         lebenslang sah sie in ihm den vom Himmel gesandten Retter ihres Hauses. Sie erwies
         ihm alle erdenklichen Gnaden; er gehörte – wie übrigens auch Khevenhüller – zu denjenigen,
         die von ihrer legendären Großzügigkeit in höchstem Maße profitierten.[78] Der Tag von Kolin wurde als zweiter «Geburtstag der Monarchie» gefeiert, eine monatliche
         «ewige Andacht» zu seinem Gedenken gestiftet. Die Kaiserin bestimmte den 18. Juni
         zum Festtag des eigens gegründeten Maria-Theresia-Ordens und erhob Daun zu dessen
         erstem Ritter.[79] Auch später, als er sich wegen seiner vorsichtigen Manöverstrategie allgemein angreifbar
         machte, so dass manche ihm sogar vorwarfen, aus persönlicher Missgunst absichtlich
         eine Niederlage herbeigeführt zu haben, hielt sie demonstrativ loyal an ihm fest.[80] Khevenhüller sagte dem Feldmarschall denn auch – nicht ohne Anflüge von Eifersucht –
         ein persöhnliches zartes Attachement für die Kaiserin nach, die ihn ihrerseits personellement liebte.[81]
      

      Die vorsichtige, auf Schonung der Mannschaften gerichtete Strategie ihrer Feldherren
         stieß bei Maria Theresia immer wieder auf ärgerliche Ungeduld. So drängte sie im Oktober
         1757 zu größerer Entschlossenheit auf dem schlesischen Kriegsschauplatz, um den Erfolg
         von Kolin in einen nachhaltigen strategischen Vorteil umzumünzen.[82] Es ging ihr darum, endlich ganz Schlesien zu kontrollieren, um günstige Ausgangsbedingungen
         für künftige Friedensverhandlungen zu schaffen, die in greifbarer Nähe zu sein schienen.
         Ungeduldig angesichts der vorteilhaften Lage, die in ihren Augen nicht entschieden
         genug genutzt wurde, mischte sie sich mit wachsender Eindringlichkeit in die Strategie
         ihrer Feldherren ein. Ihrem Schwager Karl schrieb sie mehrmals eigenhändig, er solle
         nicht vor einer Schlacht zurückschrecken, weil er sich womöglich sorge, für einen
         unglücklichen Ausgang verantwortlich gemacht zu werden. Wenn die Chancen für Sieg
         oder Niederlage sich auch nur die Waage hielten, müsse man es eben wagen und auf das
         Glück ankommen lassen.[83] Diese Haltung sollte für die kommenden Jahre kennzeichnend bleiben. Maria Theresia
         stand mit dieser Einstellung offensichtlich ihrem Feind, dem verhassten monstre Friedrich, wesentlich näher als ihren eigenen Feldherren, die vor sinnlosem Blutvergießen
         zurückschreckten. Ihre Generäle befanden sich dabei in Übereinstimmung mit der konventionellen
         Manöverstrategie, wie sie in den militärischen Lehrbüchern stand: Man vermied offene
         Schlachten und setzte stattdessen auf langfristige Erschöpfung des Gegners.[84] Ganz im Gegensatz dazu war es die unorthodoxe Strategie des preußischen Königs,
         seine Gegner überfallartig zur Schlacht zu provozieren, um dann die überlegene militärische
         Disziplin seiner Truppen zur Geltung zu bringen. Als Souverän, der sich wegen verlorener
         Stellungen und gefallener Soldaten vor niemandem zu rechtfertigen hatte, konnte er
         sich diesen Celeritetsgeist, diese Geschwindigkeitstaktik, erlauben.[85] Genau das war es, was Maria Theresia auch von ihren Feldherren verlangte. Doch sie
         mochte aus der Ferne so energisch zum Angriff blasen, wie sie wollte, am Ende konnte
         sie doch nicht umhin, die Strategie den Kommandierenden vor Ort zu überlassen.
      

      Im Winter 1757/58 wendete sich das Blatt dann aufs Neue. Eine kombinierte Armee aus
         französischen und Reichstruppen unterlag am 5. November der nur halb so großen preußischen
         Armee bei Rossbach in Sachsen. Die Schlacht war äußerst kurz und für den preußischen
         König glorios. Die schlecht koordinierten Truppenverbände seiner Gegner hatten sich
         rasch in ungeordneter Flucht aufgelöst; ihre Verluste waren rund zehnmal so hoch wie
         die auf preußischer Seite.[86] Die Strukturprobleme der zusammengewürfelten Kontingente, deren Offiziere untereinander
         zunächst einmal mit den im Reich notorischen Rangkonflikten beschäftigt waren, konnten
         allerdings nicht wirklich verwundern.[87] Kaunitz hatte sich über ihren Nutzen von Anfang an keine Illusionen gemacht: Man würde sich aber groß irren, wenn man glauben solte, daß in Ansehung deren unmittelbaren
               Kriegs-Operationen wider Preußen im geringsten auf selbe [Armee] zu rechnen seie.[88] Und der Feldmarschall Hildburghausen hatte sich noch wenige Tage vor der Schlacht
         beim Kaiser über die Kooperationsprobleme mit seinem französischen Kollegen Soubise
         und die mangelnde Befehlshierarchie beklagt. Was er schrieb, erwies sich als prophetisch:
         Mithin kan ich […] nicht verhalten, daß mir die Haare zu Berge stehen, wann ich daran
               gedencke, wie es in Angesicht des Feindes ablauffen werde; dann wann nicht Gott ein
               besonderes Miracul in Favor der allgemeinen Sache wircket, so ist es mathematice zu
               beweisen, dass wir ohnausbleiblich geschlagen werden müssen.[89] Dass es genau so kam, wurde am Wiener Hof zunächst eher gelassen aufgenommen, denn
         es war ja nicht die eigene Armee, die sich blamiert hatte. In Schlesien sah es für
         diese vielmehr sehr gut aus. Denn während sich Friedrich II. noch in Sachsen aufhielt,
         nahmen die Österreicher Mitte November sowohl die wichtige Festung Schweidnitz als
         auch Breslau ein. Doch der preußische König zog umgehend im Eilmarsch zurück nach
         Schlesien, sammelte die Reste seiner Truppen und schlug die zahlenmäßig weit überlegenen
         Österreicher am 5. Dezember bei Leuthen in der Nähe von Breslau, das wenig später
         kapitulierte – eine Schlacht, die seinen Mythos als genialer Feldherr bei den Zeitgenossen
         und der Nachwelt endgültig zementierte.[90]
      

      Die Kaiserin thate nichts als weinen und ware fast nicht zu trösten.[91] Die Niederlage war ein Desaster für die österreichische Armee, die über 20.000 Mann
         und fast ihre ganze Artillerie verlor. Niemand hatte erwartet, dass der preußische
         König so schnell erneut zuschlagen würde.[92] In Wien war es die Stunde allgemeiner Schuldzuweisungen. Die schärfste Kritik richtete
         sich zum einen gegen die Person des Prinzen Karl, der das Oberkommando innehatte,
         und zum anderen gegen die Art und Weise, wie der Krieg von Wien aus geführt wurde –
         in beiden Fällen aber gegen Maria Theresia, die letztlich für beides verantwortlich
         war.
      

      Übergroße Voreingenommenheit für ihren Schwager Karl und maßlose Überschätzung seiner
         Feldherrenqualitäten waren Maria Theresia schon im Erbfolgekrieg angelastet worden.[93] Man beobachtete bei Hof schon damals mit Missfallen, wie sehr sie ihren Schwager
         schätzte, ja für ihn fast gleiche Neigung heget als der Herzog selbsten, welcher seinen Herrn Bruder ungemein
               liebt. Khevenhüller, dessen Onkel ja noch zur alten Garde der Feldherren aus den ruhmreichen
         Zeiten des Prinzen Eugen gehörte, klagte immer wieder, dass die Kriesgszucht seit
         dessen Tod einen großen Stoß bekommen habe; seine diskreten Vorstellungen gegenüber Maria Theresia, absonderlich der zerfallenen Disciplin halber, seien aber auf taube Ohren gestoßen.[94] Hinter vorgehaltener Hand erzählte man sich, dass es dem Einfluss des Lothringers
         zu verdanken sei, wenn misslungene Aktionen, Exzesse und das militärische Versagen
         betrunkener Offiziere vertuscht würden.[95] Khevenhüller notierte, der unerfahrene junge Feldherr lasse sich von seinem alten
         Kollegen Traun nichts sagen, sondern behandele ihn vor Dritten schnöde und gefährde
         so dessen Authoritet bei der Armée; woraufhin Maria Theresia aber nicht Karl, sondern den alten Traun auf einen anderen
         Kriegsschauplatz versetzt habe.[96] Schon die katastrophale Niederlage von Hohenfriedberg im Erbfolgekrieg 1745 war
         der Unerfahrenheit und Arroganz des oberkommandierenden Prinzen angelastet worden.
         Superfeine Leute hätten Maria Theresia in den Kopf gesetzt, Prinz Karl würde schon um des eigenen
         Ruhmes willen verantwortungsvoller handeln, wenn kein alter Feldmarschall ihm auf
         die Finger sehe, aber das Gegenteil sei der Fall. Der Lothringer war nicht zuletzt
         ein Problem für die öffentliche Kriegsberichterstattung. Khevenhüller notierte mehrfach,
         dass man das Versagen des Oberkommandierenden in den offiziellen Berichten des Wiener
         Diariums zwar zu vertuschen versucht, den öffentlichen Rumor aber nicht habe verhindern können: Das Poldern des Volcks gienge so weit, daß man sogar ein und andere […] in Verhafft
               genohmen.[97] Auch nach der Niederlage in Lüttich im Jahr darauf habe sogleich alles wider den Prinz Karl geschmälet und geschrien […] ob mann schon nach der Hand
               die Sach aufzubutzen gesucht.[98]
      

      Nun, rund zehn Jahre später, war all das noch in unguter Erinnerung, als Maria Theresia
         wiederum – gegen ihre Ratgeber – ihrem Schwager das Oberkommando gegen Preußen anvertraute,
         der prompt in Prag eine Niederlage einstecken musste. Allein die Frau hat ein guttes Gemüth, eine besondere Personal-Affection für ihren
               Herrn Schwagern und kann sich für gutte Freund ungemain praeveniren lassen, mithin –
               ob sie schon die Fähler dises Herrn nicht mißkennen kann – so findet sie dennoch immer
               Entschuldigungen und verblendet sich fast selbsten hierüber, meinte Khevenhüller; sogar der Kaiser selbst sei weniger voreingenommen für seinen
         eigenen Bruder als sie.[99] Auch in Leuthen hatte Karl das Oberkommando gehabt, so dass das Volck […] ihn einhelliglich als die Quelle alles uns zugestossenen Unheils ansiehet
               und dafür ohne Scheu offentlich ausschreiet.[100] Maria Theresia war zwar, so Khevenhüller, selbst pikiert darüber, wie gelassen der
         Prinz die Niederlage hinnahm und wie lustig und aufgeräumet er kurz darauf wieder bei Hof erschien. Doch auch danach nahm sie ihn gegenüber Dritten
         weiterhin in Schutz.[101] Und als sie schließlich im Dezember 1757 dem Drängen ihrer Ratgeber nachgab und
         dem Prinzen das Oberkommando entzog, um es Daun anzuvertrauen, schrieb sie an Ulfeld,
         die Entscheidung habe sie viele Tränen gekostet: Diesen armen Fürsten dem öffentlichen Geschrei zu opfern, statt seine Rechtfertigung
               zu fordern, ist eine Handlung der Schwäche, die meiner Art zu denken zuwiderläuft
               und zu anderen Zeiten sicher nicht so geschehen wäre.[102] Allen Kritikern zum Trotz verlieh sie ihrem Schwager im März 1758 dann noch einen
         der beiden ersten Maria-Theresia-Orden.
      

      In die Klagen über Prinz Karl stimmten auch spätere Historiker ein; kein anderer habsburgischer
         Feldherr wurde derart einhellig verurteilt.[103] Vermutlich ist die Kritik in der Sache nicht von der Hand zu weisen. Jedenfalls
         aber fanden sich Zeitgenossen und Historiker durch Maria Theresias unerschütterliche
         Loyalität zu dem Schwager in ihrer Vorstellung vom weiblichen Geschlechtscharakter
         bestätigt. Es konnte nur die naturgegebene weibliche Schwäche sein, die sie derart
         blind zu ihm halten ließ. Dieses Deutungsmuster war allerdings geschmeidig einsetzbar:
         Ob man ihr, wie hier, besonderen Starrsinn, oder umgekehrt, wie in anderen Fällen,
         Wankelmut vorwarf, stets war ihre Weiblichkeit die Ursache des Problems. Gerade ihre
         größten Bewunderer nahmen zu dieser Erkärung gern ihre Zuflucht, um ihre Heldin zu
         rechtfertigen.[104] Dabei entsprach Maria Theresias standhafte Haltung gegenüber dem Schwager vor allem
         einer dynastischen Handlungslogik, für die Loyalität zur Familie die oberste Maxime
         war. Durch öffentliches Geschrei ließ man sich davon am allerwenigsten beirren. Zudem ging es darum, die Familienverbindung
         Habsburg-Lothringen, die so vielen Anfeindungen ausgesetzt gewesen war, nachträglich
         auch durch Feldherrenruhm zu legitimieren, denn das war die symbolische Währung, die
         in der Adelsgesellschaft am allermeisten zählte. Dass weder ihr Gatte noch ihr Schwager
         diesen Erwartungen auf die Dauer entsprachen, war vermutlich für Maria Theresia ein
         allzu schmerzlicher Gedanke, als dass sie ihn sich hätte gestatten können.
      

      Außer der Person Karls von Lothringen ließen sich aber auch strukturelle Ursachen
         für die Niederlage von Leuthen anführen. Khevenhüller brachte die kritischen Stimmen
         so auf den Punkt: Allein der Ursprung allen Übels und das Vitium radicale ist lediglich in unserer innerlichen
               Verfassung zu suchen. Wir haben zwei Herrn: den Kaiser und die Kaiserin; beide wollen
               regieren […]. Doch der Kaiser sei zu bequem, um die Regierungslast schultern zu können. Die Kaiserin ihres Orths ist im Widerspill zu feuerig, kann nichts erwarten und bleibet
               folglich in keiner Ordnung. Die Capi deren Stellen [d.h. die Inhaber der zentralen
               Ämter], welchen diese beiderseitige Gebrechlichkeiten unverborgen seind, wissen darvon
               meisterlich zu profitiren und alle Sachen nach ihrer Convenance aufzuhalten oder zu
               betreiben, zumahlen da die Kaiserin das ihrem Geschlecht angebohrene Foible hat sich
               von jedem […] irr machen zu lassen und, was heut beschlossen ware, morgen wieder umzustossen.[105] Die verworrenen Geschlechterverhältnisse im Hause Habsburg also waren das Kernübel,
         was niemanden überraschen konnte. Die weibliche Schwäche wurde auch diesmal als Hauptproblem
         ausgemacht, und zwar in der Erscheinungsform allzu großen Wankelmuts. Andererseits
         warf Khevenhüller der Kaiserin – mit einer gewissen Inkonsequenz – auch vor, dass
         sie allzu scharfsinnig sei, alle Schwächen ihrer Mitmenschen sofort durchschaue und
         deshalb zu ihrem eigenen Schaden niemandem vollkommen vertraue. Jedenfalls habe man
         es im Erzhaus geradezu mit einer zweifachen Regierung zu tun. Dieser so zu sagen gedoppelte Adler versetze alles in eine immerwährende unordentliche Bewegung, was sich vor allem auf das Militär fatal auswirke. Das sei deshalb umso schlimmer,
         weil der Feind gerade auf diesem Feld ein Meister sei: Er übersehet und dirigiret alles selbsten; und was er befehlet, wird demnach schleunig
               und accurat befolget. Bei unserer Einrichtung hingegen müssen fast so ville Instrumenta
               agiren, als Capi deren Stellen seind. Dieser Vorwurf richtete sich vor allem gegen Haugwitz, der, gar zu feuerig und violent, alles an sich reiße und der Kaiserin die Lage allzu einfach darstelle. Sie wiederum
         verlasse sich auf ihn, weil sie ihn ganz und gar für eine ihr ergebene Seele und ein Geschöpf von ihrer Hand halte.[106]
      

      Auch Haugwitz’ Reformsystem war eines der vielen Opfer des Siebenjährigen Krieges.
         Der Minister hatte in seiner großen Verwaltungsreform die verschiedenen für das Militär
         zuständigen Institutionen seiner neuen – zivilen – Oberbehörde, dem Directorium in
         publicis et cameralibus, eingegliedert.[107] Das galt für den Hofkriegsrat, das alte militärische Leitungsgremium, und für das
         Hofkriegskommissariat, das für die Militärfinanzierung zuständig war. Auch in den
         einzelnen Ländern waren die Kriegskommissare den zivilen Regierungsstellen untergeordnet
         worden. Spätestens die Niederlage von Prag machte die praktischen Probleme dieser
         neuen Organisation sichtbar. Die Unterordnung der Militärverwaltung unter Haugwitz’
         zivile Direktion war den hochadeligen Regimentschefs ohnehin ein Dorn im Auge – nicht
         allein Khevenhüller, dessen Urteil durch seine Abneigung gegen Haugwitz bisweilen
         getrübt war. Schon im Mai 1757 hatte sich Maria Theresia aus demselben Grund mit dem
         Feldmarschall Liechtenstein überworfen. Die Kaiserin hatte sich dessen Kritik am neuen
         System mit aller Gelassenheit angehört, war aber von der Überzeugung nicht abgewichen, dass nun in den Erbländern
         der Militärdienst für Offiziere und Gemeine am vorteilhaftesten eingerichtet sei. Von da an erschien Liechtenstein eine Zeitlang nicht mehr zur Hofkonferenz.[108] Allerdings funktionierten die schwerfälligen Wiener Zentralbehörden tatsächlich
         auch nach der Reform nicht so, wie sie sollten. Das blieb auch der Kaiserin keineswegs
         verborgen. Sie verschloss sich am Ende nicht dem Rat der Haugwitz-Gegner, dass weitere
         Änderungen nötig seien, was ja dazu führte, dass Kaunitz mitten im Krieg einen neuen
         großen Reformschub in Gang setzte, das Direktorium völlig zerlegte und das System
         Haugwitz zum großen Teil revidierte.[109] Als der Feldmarschall Hildburghausen ihr gegenüber in einem Brief vom Mai 1758 die
         vielen Mängel der Militärorganisation beklagte, stimmte sie ihm in allem zu und antwortete:
         Dis ist dann auch die wahre ursach meines so grossen Kummer und Betrübnis und warumen
               mich täglich mehr verstecke, darummen rede auch sehr ungern mit andern, weilen nicht
               alezeit starck genug bin mich zu überwinden und meine unterdruckung sehen zu lassen.
               Disen aveu [dieses Geständnis] hat noch niemand von mir vernohmen als Koch und können
               Sie daraus erkennen wie vill auff Ihr Hertz halte, das auch sogar Ihnen mein innerliches
               vertraue, welches mich confundirt [irremacht], weillen an allen selbsten schuld bin,
               mithin auch vor Gott und in mein gewissen nicht ruhig sein kan. Diese situation ist
               cruel, mithin bedauern Sie mich, helffen kan man jetzo nicht als Gott allein.[110] Von mangelnder Einsicht oder moralischer Unbekümmertheit angesichts der Kriegslage
         kann also nicht die Rede sein.
      

      Um die Jahreswende 1757/58 war klar, dass die optimistischen Pläne beider Seiten vorerst
         gescheitert waren. Im Frühjahr formierte sich die englisch-hannoversche Observationsarmee
         unter dem Oberbefehl Ferdinands von Braunschweig aufs Neue, führte eine erfolgreiche
         Kampagne gegen die Franzosen und zwang sie vorübergehend zum Rückzug aus dem Reich.
         Im April stimmte das englische Parlament einem Allianzvertrag mit dem preußischen
         König zu und verpflichtete sich zur Unterstützung nicht nur mit Geld, sondern auch
         mit eigenen Truppen. Friedrich II. eröffnete die Kampagne des Jahres 1758, indem er
         Schweidnitz erneut einnahm, nach Mähren zog und Olmütz belagerte. In Wien befürchtete
         man schon, das Monster werde in Österreich einfallen.[111] Dazu kam es aber nicht. Friedrich musste die Belagerung ergebnislos abbrechen, weil
         sich mittlerweile die Russen seinen eigenen Kernländern näherten. Im Hochsommer zog
         er in tagelangen Gewaltmärschen nach Norden, wo es am 25. August in Zorndorf bei Küstrin
         zu einer der grausamsten Schlachten dieses Krieges kam. Am Ende des zweitägigen Gemetzels
         blieben 30.000 Tote und Verwundete zurück, aber gesiegt hatte niemand. Friedrich sammelte
         seine Truppen und wandte sich wieder nach Sachsen, um Daun erneut zu einer Schlacht
         zu provozieren. Dieser wich zunächst lange aus, um dann seinerseits am 14. Oktober,
         als niemand damit rechnete, die Preußen in ihrem Lager bei Hochkirch östlich von Dresden
         zu überfallen (vgl. oben Abb. 31 und Farbtafel 12). Sie wurden buchstäblich im Schlaf
         überrascht und waren zu organisierter Gegenwehr kaum in der Lage, konnten aber am
         Ende immerhin einen einigermaßen geordneten Rückzug antreten.
      

      Der Überraschungssieg bei Hochkirch war Dauns Geschenk zu Maria Theresias Namenstag.
         Er hatte sich beeilt, noch am selben Abend eigenhändig den Schlachtbericht zu verfassen,
         damit er rechtzeitig in Wien ankam.[112] Der Kurier traf tatsächlich am Theresientag, dem 15. Oktober, spät abends in Schönbrunn
         ein, wie es die Kammerzofe Hieronymus noch ihrer Tochter erzählte, als schon die Prinzen und Prinzessinnen des kaiserlichen Hofes sich nach der Cour
               und Assemblée bei der Monarchin in ihre Zimmer zurückgezogen und angefangen hatten,
               sich auszukleiden. Die frohe Siegesbotschaft wurde schnell von der Kaiserin in alle
               Kammern ihrer Kinder gesendet und wunderlich geputzt, – jene Erzherzogin mit den Edelsteinen
               im Haare, aber im Nachtkleide, diese im Reifrocke und Galakleide mit zerstörter Frisur;
               Prinzen halb in Uniform, halb im Hausrocke, kamen sie eiligst wieder in den Zimmern
               ihrer erlauchten Mutter zusammen, um ihr, nach der Feier des Namenstages, noch zu
               der Feier des Sieges Glück zu wünschen.[113] Während die einen in Wien feierten, räumten die anderen in Hochkirch die Toten und
         Verwundeten vom Schlachtfeld. Die zahlenmäßig weit überlegenen österreichischen Truppen
         hatten 9000 Preußen verwundet oder getötet und ihrerseits 7000 Soldaten verloren.
         Die habsburgische Postkontrolle fing einen Brief Friedrichs II. an seine Schwester
         Wilhelmine von Bayreuth ab, der bei Hof die Runde machte. Darin gestand der König
         nicht nur, daß ihm noch niemahlen ein so empfindlicher Streich widerfahren seie, er vertraute seiner Schwester auch an, dass er die Toten beneide. Ihn fliehe der
         Tod, obwohl er ihn doch schon so lange suche.[114] Doch auch Maria Theresia war durch den Sieg nicht erleichtert und fürchtete, dass
         Friedrich wieder ebenso grausame Rache nehmen würde wie nach Kolin.[115] An die Kurprinzessin Antonia von Sachsen, der Frau des zukünftigen Thronfolgers,
         mit der sie in dieser Zeit einen zunehmend vertraulichen Briefwechsel führte, schrieb
         sie im Dezember 1758, als die Preußen gerade Dresden besetzt hielten und die Vorstädte
         in Brand steckten: Ich sehe mich in einen Abgrund von Schmerz gestürzt, wie ich ihn noch nie empfunden
               habe. […] Ihr könnt Euch darauf verlassen, dass ich […] den letzten Mann aufwenden
               werde, um Euch aus dieser Sklaverei zu befreien. […] Der liebe Gott wird am Ende Mitleid
               mit uns haben und uns von dem Ungeheuer erlösen.[116] Zugleich befand sie sich gegenüber Antonia von Sachsen unter beständigem peinlichen
         Rechtfertigungsdruck, weil immer wieder bekannt wurde, welche Exzesse ihre Truppen
         auf dem sächsischen Kriegsschauplatz an den Untertanen verübten.[117]
      

      Zu Beginn des Jahres 1759 befand sich der preußische König in einer desaströsen Lage.
         Er hatte einen großen Teil seiner Ressourcen und Mannschaften eingebüßt und war zu
         seiner gewohnten Offensivstrategie zunächst nicht mehr in der Lage. Maria Theresia
         drängte Daun, diese Schwäche zu nutzen. Nie sei die Gelegenheit günstiger gewesen
         als jetzt, um zum Angriff überzugehen und den Krieg zum eigenen Vorteil zu beenden.
         Gemeinsam mit russischer Hilfe müsse jetzt alles auf eine Karte gesetzt werden.[118] Wenn ein Sieg alles entscheiden könne, müsse eben auch das Risiko einer Niederlage
         eingegangen werden. Dauns Bedenken suchte sie zu zerstreuen, indem sie ihm schrieb,
         sie betrachte es als ihre Pflicht, euch außerhalb aller Gemüthsbeunruhigung zu setzen und die Gefahr allein auf mich
               zu nehmen.[119] Daun ließ sich dadurch aber nicht von seiner Verantwortung entbinden. Das Hin und
         Her zwischen den bedächtigen Einwänden des Feldmarschalls und den zu mehr Initiative
         drängenden Briefen der Kaiserin und des Staatskanzlers aus Wien bildete das Leitmotiv
         dieses und der folgenden Jahre.
      

      Tatsächlich gelang es den österreichischen und russischen Truppen im Sommer, sich
         trotz aller preußischen Gegenmaßnahmen zu einer gigantischen Koalitionsarmee von 64.000
         Mann zu vereinigen. Die raffinierte Angriffstaktik des preußischen Königs funktionierte
         diesmal nicht; in der Schlacht bei Kunersdorf in der Nähe von Frankfurt an der Oder
         musste er am 11. August 1759 erneut eine furchtbare Niederlage hinnehmen. 19.000 preußische
         Soldaten wurden getötet, verwundet oder gefangen genommen. Es war ein triumphaler
         Sieg des neuen österreichischen Feldmarschalls Gideon Ernst Laudon, eines livländischen
         Kriegsmannes von spartanischer Nüchternheit, erprobt im «Kleinen Krieg» unter Franz
         von der Trenck, dann rasch aufgestiegen, der Kaiserin unbedingt ergeben und daher
         das Hassobjekt des alteingesessenen Adels. Laudon war überzeugter Anhänger einer risikofreudigen
         Offensivstrategie und der Gegenpol zu dem bedächtigen Daun; er schien also genau der
         Mann, auf den Maria Theresia gewartet hatte.[120] Friedrich II. hatte in der Schlacht bei Kunersdorf selbst nur um ein Haar überlebt;
         er hatte kaum noch Soldaten und hielt den Krieg für endgültig verloren. Doch die große
         strategische Wende für die Alliierten brachte das trotzdem nicht. Sie konnten sich
         nicht auf ein gemeinsames Vorgehen verständigen, Laudon setzte sich nicht durch, und
         die Russen zogen sich wieder vom Kriegsschauplatz zurück. Für Friedrich war es ein
         schieres Wunder – das vielzitierte Mirakel des Hauses Brandenburg –, dass man ihn nicht vollständig vernichtet hatte. Daran änderte sich auch nichts,
         als es den Österreichern im November spektakulärerweise gelang, ein ganzes preußisches
         Armeecorps, das sich auf dem Weg nach Dresden befand, bei Maxen einzukesseln und rund
         14.000 Soldaten mitsamt Generälen, Offizieren und Geschützen gefangen zu nehmen. Trotz
         aller Erfolge der Feldzüge 1758 und 1759 hatte sich am Ende keine der österreichischen
         Erwartungen erfüllt; aus der preußischen Schwäche hatte man keinerlei Kapital schlagen
         können. Maria Theresia zeigte sich untröstlich über den Ausgang der so aussichtsreich
         begonnenen Kampagne und setzte alle Hoffnung auf das nächste Jahr, 1760, das nun endlich
         die Entscheidung bringen sollte.[121]
      

      Doch in der Folgezeit verschlechterten sich die Rahmenbedingungen dafür erheblich.
         Der französische König sah sich schon seit längerem gezwungen, von den ambitionierten
         Zielen des Geheimvertrags von 1757 abzurücken, um sich mehr auf den kolonialen Kriegsschauplatz
         konzentrieren zu können. Im März 1759 hatte er einen dritten Vertrag mit der Kaiserin
         geschlossen, in dem er sein militärisches Engagement im Kampf gegen Preußen massiv
         reduzierte und sich separate Friedensverhandlungen mit den Briten vorbehielt. Zudem
         hatten sich die Franzosen am 1. August 1759 in einer desaströsen Schlacht bei Minden
         den Briten geschlagen geben und aus Hannover und Westfalen zurückziehen müssen. Vor
         allem verlief das Jahr 1759 auf den globalen Kriegsschauplätzen für Frankreich fatal.
         Den Briten gelang es, die französische Atlantikküste zu blockieren, so dass die französischen
         Kolonien nicht mehr mit Truppen und Material versorgt werden konnten und so gut wie
         verloren gegeben werden mussten. Vor dem Hintergrund der britischen Erfolge im Seekrieg
         einerseits und der Schwächung des preußischen Königs andererseits machten England
         und Preußen gemeinsam einen ersten Vorstoß zur Beendigung des Krieges. Ihre Gesandten
         trafen sich im November 1759 auf neutralem Boden in Rijswijk mit Gesandten aus Paris,
         Sankt Petersburg und Wien und unterbreiteten das Angebot, Friedensverhandlungen aufzunehmen.[122] Frankeich zeigte sich bereit und willens, darauf einzugehen.
      

      Maria Theresia hingegen war entsetzt. Sie befürchtete, dass der französische Außenminister
         Choiseul sich völlig aus dem antipreußischen Bündnis zurückziehen und mit Preußen
         einen Separatfrieden schließen werde. An Antonia von Sachsen schrieb sie im Dezember,
         ich wünschte um den Preis meines Lebens den Frieden in Europa voranzubringen, aber
               Gott bewahre uns zum jetzigen Zeitpunkt davor, denn das Heilmittel wäre schlimmer
               als das Übel selbst.[123] Und im Januar: Der ungestüme Friedenswunsch Frankreichs und dessen Unzulänglichkeit lassen mich vor
               einem Sonderfrieden zittern. Das würde die große Allianz mit einem Schlag auflösen
               und einen allgemeinen Frieden nach sich ziehen, das schlimmste mögliche Übel, schlimmer,
               als noch vier weitere Jahre Krieg zu führen. Niemand empfindet die Last schwerer als
               ich, aber es muss jetzt alles riskiert werden, um die Sklaverei abzuschütteln, und
               niemals wird es ein stabiles Friedenssystem geben, solange der König von Preußen bei
               Kräften bleibt.[124] In der Wiener Hofkonferenz wurden für die Kampagne des Jahres 1760 erneut engagierte
         Aggressionspläne entworfen.[125] Wieder drängte Maria Theresia auf Entscheidungsschläge; wieder hieß es, eine verlorene
         Schlacht könnte nicht schlimmer sein als ein ereignisloser Feldzug; wieder war sie
         willens, die Folgen riskanter Entscheidungen auf sich zu nehmen. Doch wieder erwiesen
         sich die Preußen in großen, verlustreichen Schlachten als überlegen.[126] Die österreichischen Truppen plünderten Berlin; die preußischen Truppen zerstörten
         Dresden; eine Wende brachte all das nicht. Im September 1760 forderte der französische
         Gesandte Choiseul-Praslin in Wien erneut einen Friedenskongress. Obwohl Frankreich
         seine Ressourcen total verausgabt habe, so schrieb er, stehe das Land im Kampf gegen
         Preußen mittlerweile wieder da, wo es schon zu Beginn des Krieges gestanden habe.
         Wie könne jemand glauben, dass jetzt auf einmal gelingen werde, was in vier Jahren
         zuvor nicht gelungen sei? Maria Theresia fand das Schreiben eine Frechheit, konnte
         aber am Ende nicht umhin, einem multilateralen Friedenskongress zuzustimmen, der im
         Juli 1761 in Augsburg eröffnet werden sollte.[127] Dazu kam es nie, denn im Frühjahr 1761 plante man in Wien schon wieder die nächste
         Kampagne in der Hoffnung, die eigene Verhandlungsposition zu verbessern.
      

      Dafür fehlten allerdings wesentliche Voraussetzungen. Die regulären Finanzressourcen
         waren längst erschöpft.[128] Die Kriegskosten stiegen auf 40 Millionen Gulden jährlich und mehr. Es mussten nicht
         nur die eigenen Truppen besoldet und versorgt werden, es waren auch Subsidien an die
         Russen zu zahlen und die wuchernden Schuldzinsen zu bedienen.[129] Seit 1758 hatte Maria Theresia deshalb jedes Jahr von ihren Erbländern neue außerordentliche
         Kriegsbeihilfen erhoben und immer neue Sondersteuern erfunden: Kopfsteuer, Erbschaftssteuer,
         Pferdesteuer und so fort, wobei Niederösterreich und die Stadt Wien besonders schwer
         belastet wurden. Kreativ war man vor allem bei der Erfindung neuer Zwangsanleihen,
         die ebenfalls die Stände der Erbländer aufzubringen hatten, so dass das Bedienen der
         Staatsschulden mit der Zeit über 40 Prozent der regulären Einkünfte verschlang. Schon
         1760 war klar, dasss es so nicht weitergehen konnte. Maria Theresia entschloss sich
         daher schweren Herzens und gegen die Einwände des Kaisers und des Thronfolgers, die
         Offiziersstellen ihrer Armee massiv zu reduzieren und den Sold zu halbieren.[130] Zugleich wurde eine Hofkommission einberufen, die beraten sollte, wie das Finanzwesen
         auf eine ganz neue Grundlage gestellt werden könne. Dazu wurde eine neue Finanzkontrollbehörde
         geschaffen, die Hofrechenkammer, deren Leitung Kaunitz’ Protégé Ludwig von Zinzendorf
         übertragen wurde.[131] Doch bei der Aufgabe, neue Finanzquellen für den Krieg zu erschließen und auswärtige
         Kreditgeber zu finden, handelte es sich um die Quadratur des Kreises. Denn Staatsanleihen
         waren nur attraktiv, wenn die potentiellen Geldgeber Vertrauen in den Erfolg der Militäraktionen
         haben konnten. Dieser Erfolg wurde aber immer unwahrscheinlicher, wenn andererseits
         aus Geldnot bereits die Truppen reduziert werden mussten. Im Oktober 1761 schrieb
         Maria Theresia an einen ihrer Generäle: Übrigens liegt der Kredit am Boden, denn man kann voraussehen, dass die Monarchie
               sich nicht vergrößern wird, was alle Planungen wenn nicht unmöglich, so doch schwieriger
               macht.[132] Um aus dem Teufelskreis von militärischen Misserfolgen, erschöpften Ressourcen,
         verringerten Truppen und mangelndem Kredit herauszufinden, schien nichts anderes übrig
         zu bleiben, als eisern an der Hoffnung festzuhalten, dass am Ende zumindest ein Teil
         der Kriegsziele doch noch zu erreichen sei. Kein Wunder, dass Maria Theresia sich
         zunehmend alt, freudlos und niedergeschlagen fühlte.[133] Trotz alledem kostete es noch zwei weitere Jahre, mehrere verlorene Schlachten und
         Tausende von Todesopfern, bis sich bei ihr die Erkenntnis durchsetzte, dass es vergebens
         sei, an der Rückgewinnung Schlesiens festzuhalten.
      

      Am 25. Oktober 1760 war Georg II. von England gestorben, wenig später der preußenfreundliche
         Premierminister William Pitt gestürzt worden. In der britischen Politik hatte sich
         eine preußenkritische und friedensbereite Richtung durchgesetzt. Im folgenden Jahr
         bewilligte das englische Parlament Friedrich II. keine Subsidien mehr. Seit 1761 verhandelten
         Franzosen und Briten unabhängig von Preußen und Österreich über einen Frieden. 1762,
         im letzten Jahr des Krieges, trat der neue König von Spanien, Karl III., noch zugunsten
         seines französischen Vetters in den Krieg ein, was aber nicht mehr viel änderte. Am
         10. Februar 1762 wurde der Friedensschluss zwischen Frankreich/Spanien und Großbritannien
         in Paris unter Dach und Fach gebracht – ein Vertrag, der Frankreich einen großen Teil
         seines Kolonialbesitzes kostete. Für Friedrich II. wendete sich schließlich das Blatt
         ein letztes Mal dadurch zu seinen Gunsten, dass im Januar 1762 die Zarin Elisabeth
         starb. Ihr Nachfolger Peter III., sein Bewunderer, schloss umgehend Frieden mit Preußen,
         woran sich auch nach seiner Ermordung und der Thronfolge seiner Gattin Katharina II.
         ein halbes Jahr später nichts mehr änderte. Schweden folgte wenig später. Friedrich
         konnte noch einmal neue Truppen aufstellen und im Laufe des Jahres sowohl Schlesien
         als auch Sachsen wieder in seine Hand bringen. Die Österreicher behaupteten am Ende
         nur die kleine schlesische Grafschaft Glatz. Auch Maria Theresia konnte sich der Einsicht
         nicht verschließen, dass von ihren ursprünglichen Kriegszielen nicht mehr viel übrig
         geblieben war. Am 20. Mai 1762 – ein preußisches Corps hatte soeben im sächsischen
         Döbeln wieder einen Sieg davongetragen, und alle österreichischen Truppen mussten
         aus Sachsen abgezogen werden, um wenigstens Böhmen zu schützen –, schrieb sie mit
         erstaunlicher Klarsicht über die Aussicht auf Friedensverhandlungen: […] unter den gegenwärtigen Umständen ist das ein Trost; man muss es lebhaft vorantreiben.
               Ich fürchte nur unsere Trägheit, und dass man sich noch immer etwas vormacht, obwohl
               man doch seit langem die Illusionen hätte aufgeben müssen.[134] Nun hatte sie es sehr eilig; mit jedem Tag, den die Verhandlungen auf sich warten
         ließen, drohte sich ihre Position weiter zu verschlechtern. Daun warnte, die Armee
         sei keinen weiteren Winter hindurch zu unterhalten. Am Ende wurde sie sehr bescheiden:
         Zu jener Zeit [im Vorjahr] hätten wir gewiss Glatz behalten; Gott gebe, daß wir jetzt
               ohne Verlust herauskommen, schrieb sie im November 1762, als es endlich zum Waffenstillstand mit Preußen kam.[135]
      

      Der Kurfürst von Sachsen bot seine Vermittlung an; die Friedensverhandlungen zwischen
         dem österreichischen Unterhändler Kollenbach, dem preußischen Gesandten Hertzberg
         und dem kursächsischen Vermittler Fritsch begannen am 30. Dezember ganz ohne zeremoniellen
         Aufwand in dem sächsischen Jagdschloss in Hubertusburg. Vorher hatte es noch ein kurzes
         symbolisches Geplänkel um die Frage des Verhandlungsortes gegeben: Friedrich II. hielt
         ja Sachsen nach wie vor besetzt, und man wollte auf keinen Fall in unmittelbarer Nähe
         seines Quartiers, quasi in seinem Beisein, verhandeln.[136] Doch selbst die wenigen Verhandlungsziele, die Kaunitz formuliert hatte, konnten
         nicht durchgesetzt werden. Der preußische König bestand darauf, den territorialen
         Status quo ante bellum vollkommen wiederherzustellen; nicht einmal die Festung Glatz,
         die österreichische Truppen noch besetzt hielten, bekam Maria Theresia am Ende zurück.
         Friedrich war auch nicht bereit, Sachsen – das er bei seinem Einmarsch dem Landesherrn
         unversehrt zurückzugeben versprochen hatte – für die großflächigen Verheerungen und
         die immensen Kriegskontributionen, die er daraus bis zuletzt bezogen hatte, zu entschädigen.
         Sein einziges nennenswertes Zugeständnis bestand darin, im Kurfürstenkollegium die
         Wahl Josephs zum Römischen König und künftigen Kaiser zu unterstützen. Vergleicht
         man dieses Ergebnis mit den ursprünglichen Plänen des Staatskanzlers, dann ist es
         erstaunlich, dass Kaunitz wenige Tage nach der Unterzeichnung des Friedens am 15. Februar
         1763 schrieb, wir können […] mit dem Tractat zufrieden sein.[137]
      

      
         Reichskrieg – Religionskrieg
         

      

      Einige Tage vor dem Friedensschluss hatte sich das Reich als Ganzes in Gestalt des
         Reichstages förmlich für neutral erklärt. Der Hubertusburger Vertrag beanspruchte
         Geltung für das ganze Reich, ohne dass die anderen Reichsstände auch nur gefragt worden
         wären. Mit dem Friedensschluss endete auch ein Kapitel Reichsgeschichte. Der Reichsverband
         war noch nie eine reibungslos funktionierende politische Einheit gewesen; die komplizierte
         föderale Verfassung war seit Jahrhunderten zwischen prokaiserlichen und profürstlichen
         Auslegungen umstritten, die Reichsstände seit jeher untereinander vielfach gespalten.
         Nach dem Westfälischen Frieden hatte sich allerdings eine gewisse spannungsreiche
         Balance eingespielt; die alten Konflikte waren gleichsam eingefroren worden. Die Reichsinstitutionen
         produzierten zwar so gut wie nie klare und endgültige Entscheidungen, aber gerade
         das war ihr Vorteil: Angesichts der komplexen widerstreitenden Kräfteverhältnisse
         im Reich ließ sich nur so eine gewisse Befriedung erreichen. Akute Konflikte wurden
         nicht gelöst, sondern im besten Fall auf den verschlungenen Wegen der Reichsinstitutionen
         so lange kleingearbeitet, bis den Beteiligten der Atem ausging. Die Feindschaft zwischen
         zwei Mächten wie Preußen und Österreich allerdings war für diese Art der Konfliktbewältigung
         eine Nummer zu groß; sie überforderte die Verfahren der Reichsverfassung. Die Reichsinstitutionen
         konnten diesen Konflikt nicht schlichten, sie wurden vielmehr in seinen polarisierenden
         Sog mit hineingezogen.[138] Statt einer Vielzahl widerstreitender Kräfte gab es jetzt im Reich nur noch zwei
         Lager, die sich gegenseitig beschuldigten, das Reich zu zerstören.
      

      Der Krieg wurde auch als Reichskrieg gegen den Landfriedensbrecher Friedrich II. geführt
         und war als solcher förmlich vom Reichstag als Versammlung aller Reichsglieder beschlossen
         worden. Die Reichsstände, die dagegen gestimmt hatten, fühlten sich allerdings an
         diesen Beschluss nicht gebunden. Sie schickten entweder keine Truppenkontingente zum
         Reichsheer oder beteiligten sich sogar auf der Gegenseite am Krieg. Der Kaiser ließ
         es indessen bei dem Reichstagsbeschluss nicht bewenden; er eröffnete darüber hinaus
         ein Achtverfahren gegen Friedrich II. – ein Verfahren also, wie es schon Karl V. knapp
         zweieinhalb Jahrhunderte früher mit zweifelhaftem Erfolg gegen Martin Luther geführt
         hatte.[139] Bei der Reichsacht handelte es sich um eine spätmittelalterliche Sanktionsform,
         die dem Betroffenen all seine Rechte absprach, aber inzwischen nur noch selten verhängt
         wurde, weil sie kaum Aussicht auf Durchsetzung hatte. Im August 1757 reichte der kaiserliche
         Ankläger beim Reichshofrat eine förmliche Klage gegen den Kurfürsten von Brandenburg
         ein und ließ sie dessen Reichstagsgesandten Plotho am 14. Oktober notariell zustellen,
         der diese Citation aber mit der grösten Insolenz zurückwies.[140] Dass Plotho den kaiserlichen Notar die Treppe hinuntergeworfen hätte, war allerdings
         eine Legende, aber Plotho gelang es auch so, die größtmögliche Verachtung seines Herrn
         gegenüber dem ganzen Verfahren zu demonstrieren. Im Dezember 1757 fielen preußische
         Truppen im Herzogtum Mecklenburg ein, was Friedrich II. eine weitere Klage vor dem
         Reichshofrat eintrug. Dieser ließ umgehend eine Note nach Regensburg schicken, in
         der er seinerseits den Kaiser für abgesetzt erklärte und die Kurfürsten aufforderte,
         einen Nachfolger zu wählen. Das kam in Wien nicht gut an und förderte den Willen,
         das Achtverfahren weiter voranzutreiben. Tatsächlich erhob der Reichshofrat im August
         1758 förmlich Anklage, und zwar nicht nur gegen Friedrich II., sondern auch gegen
         Georg II. als Kurfürsten von Hannover und alle anderen Reichsfürsten, die Preußen
         unterstützten. Das ließ sich vielleicht juristisch begründen, aber politisch unmöglich
         durchführen. Denn die Gegenseite konnte zu Recht geltend machen, dass an einem solchen
         Verfahren alle drei Reichstagskurien, Kurfürsten, Fürsten und Städte, beteiligt werden
         mussten.
      

      Spätestens damit geriet das Verfahren unweigerlich in die Sackgasse der Konfessionsparität.
         Der Konfessionsgegensatz hatte im Reich eine lange Geschichte, er war tief in die
         Struktur der Reichsverfassung eingegraben. Die Reichsinstitutionen beruhten seit dem
         Westfälischen Frieden auf dem Prinzip der konfessionellen Gleichberechtigung. Auf
         dem Reichstag mussten alle Gegenstände, die die Religion betrafen, zwischen den beiden
         Konfessionsparteien friedlich ausgehandelt werden, damit in Gewissensfragen keine
         Seite die andere überstimmen konnte. Umgekehrt bedeutete das, dass jede Entscheidung
         auf dem Reichstag blockiert werden konnte, sobald die Religion ins Spiel kam. Das
         lag nun nahe, denn anders als im Erbfolgekrieg, als Maria Theresia mit dem mächtigen
         protestantischen Kurfürsten von Hannover im Bunde gewesen war, ordneten sich die Fronten
         jetzt entlang der Konfessionsdifferenz: Den katholischen Mächten Habsburg und Bourbon
         standen nun die protestantischen Mächte Preußen und England-Hannover gegenüber. Das
         konnte sich der preußische König, obwohl persönlich religiös indifferent, wenn nicht
         areligiös, zunutze machen, indem er sich äußerst erfolgreich als Schutzherr des bedrohten
         evangelischen Glaubens darstellte. Dass er Kursachsen, das alte Kernland der Reformation,
         überfallen hatte, passte allerdings nicht ganz in dieses Schema. Der Kurfürst von
         Sachsen hatte traditionell den Vorsitz in der Vereinigung der protestantischen Stände
         auf dem Reichstag, dem Corpus evangelicorum, inne – ungeachtet der Tatsache, dass er selbst, seine Familie und sein Hof mittlerweile
         längst katholisch waren. Das war einer der vielen bizarren Züge der Reichsverfassung
         und für die protestantischen Reichsstände schon lange ein Ärgernis.[141] Friedrich II. war daran gelegen, selbst die Führung der protestantischen Partei
         im Reich zu übernehmen und das Corpus evangelicorum als Hebel in die Hand zu bekommen, um den Reichstag und letztlich auch andere Reichsinstitutionen
         mit Berufung auf die Religion jederzeit blockieren zu können. Zumindest in diesem
         Falle gelang ihm das auch. Der sächsische Reichstagsgesandte beugte sich dem Druck
         seiner preußischen und hannoverschen Kollegen; das Corpus evangelicorum legte Widerspruch gegen den Achtprozess ein und bezeichnete ihn als unrechtmäßig.
         Daraufhin unternahm der Kaiser keine weiteren Versuche mehr, das hoffnungslose Verfahren
         fortzusetzen. Mit dem Prozess hatte der Kaiser sowohl der Sache des Erzhauses als
         auch des Reiches keinen guten Dienst erwiesen, denn der Einsatz des Corpus evangelicorum hatte zur Folge, dass die Spaltung des Reiches in zwei konfessionelle Blöcke erst
         recht zementiert wurde.[142]
      

      Preußen kam zupass, dass das konfessionelle Klima im Reich aus verschiedenen Gründen
         bereits seit längerem aufgeheizt war. Mehrere traditionell evangelische Dynastien
         waren nämlich nach und nach in den Schoß der katholischen Kirche zurückgekehrt und
         in Gegensatz zu ihren protestantischen Untertanen geraten: der Kurfürst von der Pfalz
         1685, der Kurfürst von Sachsen 1697, der Herzog von Württemberg 1733. Zuletzt war
         1749 der Erbprinz von Hessen-Kassel konvertiert, hatte sich mit seiner Familie überworfen
         und an Wien um Unterstützung gewandt.[143] Zudem war allgemein bekannt, dass Protestanten in den ‹deutschen› Erbländern des
         Hauses Habsburg ihre Religion nicht praktizieren durften. Bei den evangelischen Untertanen
         im Reich weckte der Konflikt daher Erinnerungen an den Dreißigjährigen Krieg und schürte
         die Furcht vor der Unterdrückung ihres angestammten Glaubens. Religiöse Fanatiker
         befeuerten diese Angst, indem sie zum Kampf gegen die apokalyptische Bestie aufriefen.
         In konfessionell gemischten Gebieten, etwa in der direkten Umgebung der habsburgischen
         Vorlande in Schwaben, kam es zu Gewalttätigkeiten zwischen Katholiken und Protestanten.
         Die Obrigkeiten in Reichsstädten mit konfessionell gemischter Bevölkerung wie Augsburg,
         Nürnberg oder auch Regensburg stellten fest, dass der Pöbel gäntzlich preußisch gesinnt sei.[144] Evangelische Soldaten lehnten sich dagegen auf, für die katholische Monarchin gegen
         Preußen zu kämpfen. Selbst der sächsische Gesandte Flemming klagte im Mai 1757, dass
         die sächsischen Truppen wenig Lust bezeigeten, wider den König in Preussen sich gebrauchen zu lassen.[145] Im Sommer 1757 meuterten Teile des schwäbischen Kreiskontingents, und die württembergischen
         Truppen weigerten sich mit Berufung auf die Religion, unter französischem Oberkommando
         zu dienen. Der Herzog von Württemberg teilte dem Kaiserhof mit, dass seine Soldaten,
         auf Vernehmen, daß sie anhero und wider den König in Preußen zu agiren destiniret
               wären, zum Theil desertiret, zum Theil aber sich gegen ihre Officier sogar mit gewaffneter
               Hand aufgeleinet und blatterdings nicht marschiren wollen. Es sei schlimm, klagte er, dass man das einfache Volk so leicht gewinnen könne,
         wenn man nur das Wort Religion in den Mund nehme.[146] Sobald der Glaube ins Spiel kam, polarisierten und verhärteten sich die Fronten.
      

      Die gottesfürchtige Kaiserin tendierte auch selbst dazu, den Krieg zu einer Konfrontation
         zwischen wahrer und falscher Religion zu überhöhen. Sie war davon überzeugt, die Sache
         Gottes zu verfechten, sah ein Ziel des Krieges in der Aufrechterhaltung Unserer heiligen Religion, von welcher Ich in Teutschland fast die
               alleinige Stüze abgebe, und unterstellte umgekehrt der Gegenseite Haß gegen die Catholische Religion als Kriegsmotiv.[147] Das heißt aber nicht, dass sie den Krieg in der Absicht geführt hätte, die Konfessionsverhältnisse
         im Reich zu revidieren, wie es die Gegenpropaganda behauptete. Ihre Geheimverträge
         mit Frankreich enthielten die Zusicherung beider Seiten, die Westfälische Friedensordnung
         nicht anzutasten. An die göttliche Unterstützung der eigenen Sache zu glauben war
         etwas völlig anderes, als den Konfessionsgegensatz für die Spaltung des Reiches zu
         nutzen. Maria Theresia war zu klug, um mit katholischer Propaganda noch Öl ins reichspolitische
         Feuer zu gießen. Sie war vielmehr sorgfältig darauf bedacht, der gegnerischen Propaganda
         keinen Grund für die Behauptung zu liefern, sie führe den Krieg zur Unterdrückung
         der Protestanten.[148] Ganz anders in der päpstlichen Kurie; dort sah man den Krieg als willkommenes Mittel
         an, die Greuel akatholischen Unglaubens aus den christlichen Ländern zu vertreiben.[149] So wies Papst Benedikt XIV. im April 1757 den katholischen Klerus im Reich insgeheim
         an, den zehnten Teil seiner Einkünfte in die Reichskriegskasse zu zahlen, was dieser
         auch tatsächlich rund 120.000 Gulden einbrachte. Der Sache des Erzhauses erwies der
         Papst damit allerdings einen schlechten Dienst, denn seine Parteinahme leitete Wasser
         auf die Mühlen Friedrichs II. Dieser wusste sehr gut, dass der Papst für die Gegenseite
         kein willkommener Bundesgenosse war, und schlug daraus propagandistisches Kapital
         gegen seine Feindin, das apostolische Rabenaas. Nach dem Sieg Dauns bei Hochkirch ließ er von seinem Freund, dem Marquis d’Argens,
         ein falsches Breve in Umlauf bringen, in dem Benedikt XIV. dem Feldmarschall für seinen
         Kampf gegen die Ketzer dankte, ihm einen geweihten Degen zum Geschenk machte und ihn
         aufforderte, nach dem Vorbild des heiligen Karl des Großen Norddeutschland mit Schwert, Feuer und
               Blut zu bekehren.[150]
      

      Maria Theresia war sehr bewusst, dass die Konfessionsfrage im protestantischen Reich
         gefährliche Erinnerungen weckte und alte antikaiserlich-antikatholische Ressentiments
         wiederaufleben ließ. An ihren Gesandten in Sankt Petersburg schrieb sie Ende 1757:
         Man hat preußischer Seits schon von geraumer Zeit her nicht unterlassen, sich sogar
               der Religion zum Deckmantel zu bedienen, Uns die weit aussehendsten und gefährlichsten
               Absichten anzudichten und ihren König als die einzige Stütze der protestantischen
               Glaubenslehre darzustellen. Bei einsichtsvollen und billig denkenden Gemüthern kann
               zwar dergleichen Blendwerk keinen Eindruck machen. Da aber die geringste Zahl der
               Menschen in diese Classe zu rechnen ist und eine verkehrte Politik sich gemeiniglich
               unter dem Religionshaß zu verbergen sucht, so lässt sich auch bei dessen genauerer
               Erwägung gar wohl begreifen, woher die verblendete und ganz außerordentliche Vorliebe
               für den König in Preußen nicht nur bei dem protestantischen gemeinen Volke, sondern
               auch bei vernünftigen Leuten entstanden sei.[151]
      

      Die vernünftigen Leute, das waren solche wie Luise Gottsched. Wie sehr das Klima sich
         nach dem ersten Kriegsjahr zu Lasten des Kaiserhofs auch in Sachsen verschlechtert
         hatte, zeigt sich darin, dass selbst diese glühende sächsische Bewunderin in ihren
         Gefühlen für Maria Theresia merklich abkühlte. Wie viel empfand mein Herz beim Anblick der Kayserin? Wie viel bey ihren Gnadenbezeigungen?
               Wie stolz war ich damals auf das Glück, die Kayserin zu sehen? […] Jetzt rührt mich
               nichts mehr. […] So schüchtern hat mich der Krieg, der unselige Krieg, gegen alle
               dergleichen Gnadenzeichen gemacht, schrieb sie im Februar 1758.[152] Tatsächlich verbreitete sich spätestens nach den spektakulären Siegen von Rossbach
         und Leuthen eine dominant fritzische Stimmung in den protestantischen Regionen des Reichs. Ganz anders als im Erbfolgekrieg
         war ja diesmal Friedrich der Held, der sich wider alle Erwartungen gegen eine feindliche
         Übermacht behauptet hatte. Er war der protestantische David, der den katholischen
         Goliath schlug, der neue Gustav Adolf in einem Glaubenskrieg gegen drohenden katholischen
         Despotismus. Ein blühender Friedrich-Heldenkult zog in bürgerliche Wohnungen ein;
         man sammelte Friedrich-Teller und Friedrich-Tassen, Friedrich-Kupferstiche und Friedrich-Tabaksdosen,
         dichtete Friedrich-Hymnen und sang Friedrich-Lieder.[153] Goethe hat aus späterer Rückschau mit einem Anflug milder Selbstironie beschrieben,
         wie er als achtjähriger Junge für den Preußenkönig schwärmte: Und so war ich denn auch preußisch oder, um richtiger zu reden, fritzisch gesinnt:
               denn was ging uns Preußen an. Es war die Persönlichkeit des großen Königs, die auf
               alle Gemüter wirkte. Ich freute mich mit dem Vater unserer Siege, schrieb sehr gern
               die Siegeslieder ab, und fast noch lieber die Spottlieder auf die Gegenpartei, so
               platt die Reime auch sein mochten. […] Daß es Parteien geben könne, ja daß er selbst
               zu einer Partei gehörte, davon hatte der Knabe keinen Begriff. Er glaubte um so viel
               mehr recht zu haben, da er und die Gleichgesinnten Marien Theresien, ihre Schönheit
               und übrigen guten Eigenschaften ja gelten ließen […].[154]
      

      Die Stimmung war nicht nur fritzisch und antikatholisch, sondern auch antifranzösisch. Vor allem im Westen des Reiches
         weckten die französischen Truppen ja ungute Erinnerungen. Nach deren Niederlage bei
         Rossbach blühten alte franzosenfeindliche Stereotype auf; in Liedern und Flugschriften
         ergoss sich der Spott über die schwachen, feigen, effeminierten Franzosen.[155] Schließlich verbargen sich hinter der Begeisterung für Friedrich aber auch Ressentiments
         gegen die Weiberherrschaft. Denn seine drei gegnerischen Staaten hatten ja gemein,
         dass dort Frauen mehr oder weniger offen das Regiment führten: nicht nur Maria Theresia
         im Haus Habsburg, sondern auch die Zarin Elisabeth in Russland und Madame de Pompadour
         in Frankreich, die dem Weiberregiment zusätzlich eine anrüchige Note verlieh. Der
         wenig frauenfreundliche Preußenkönig bediente diese Ressentiments in seinen Satiren
         mitunter auch gern selbst.[156] Ganz in seinem Sinne erinnerte einer der zahlreichen anonymen Autoren des Flugschriftenkriegs
         seine Leser: Ein Weib soll nicht reden in der Gemeinde, spricht ein heiliger Apostel. Viele Völker
               schließen die weiblichen Descendenten gänzlich von der Succeßion aus und lassen selbigen
               keinen Antheil am Regimente. Das große Unheil welches öfters durch Frauenspersonen
               angestiftet worden, mag vielleicht dießfalls sothane Einführung veranlasst haben.
               Es ist zwar auch nicht zu leugnen, daß bey mancher Völkerschaft viel gutes durch Weibspersonen
               ausgerichtet worden, wiewol sich dieser Fall leicht unter die seltenen dürfte zehlen
               lassen. Inzwischen wer bey Kriege die Namen T[heresia] und E[lisabeth] kennet, mag
               für den einen oder den andern Saz selbst ingeheim sein Urtheil fällen. Jener Poet
               sagte: Intolerabilius nihil est quam femina diues [Nichts ist unerträglicher als eine
               mächtige Frau].[157]
      

      
         Medienkrieg – Informationskrieg
         

      

      Die reichsweite Popularität des Preußenkönigs zu Lasten der Kaiserin lag nicht zuletzt
         an der neuen Qualität des Krieges als Medienkrieg. Der König der Preußen galt auch
         als König der Pressen.[158] Neuartig an diesem Krieg war nämlich – von England abgesehen, wo das bereits seit
         langem alltäglich war – die mediale Beobachtung. Davon profitierte die preußisch-protestantische
         Seite sehr viel mehr als die habsburgisch-katholische, weil das Druck- und Verlagswesen
         im Reich von den protestantischen Regionen dominiert wurde. Der Siebenjährige Krieg
         spielte sich vor einem wesentlich breiteren, selbstbewussteren und kritischeren Publikum
         ab als alle früheren Kriege. Das sahen schon die Zeitgenossen so. Der hannoversche
         Offizier und Publizist Johann Wilhelm von Archenholz, selbst Hauptmann der preußischen
         Infanterie, schrieb in seiner ‹Geschichte des siebenjährigen Krieges›: Überhaupt war die seltsame Mischung von zahlreichen Manifesten und Mord-Szenen eine
               der Eigenheiten dieses außerordentlichen Krieges. […] Große Monarchen wollten dadurch
               ihre auffallende Handlungen vor allen Nationen rechtfertigen, um die Achtung selbst
               solcher Völker nicht zu verlieren, deren Beifall sie leicht entbehren konnten. Dies
               war der Triumph der Aufklärung, die in diesen Zeiten anfing ihr wohltätiges Licht
               über Europa zu verbreiten.[159] Mit anderen Worten: Die Kriegshandlungen wurden nun vor dem Richterstuhl der kritischen
         Öffentlichkeit ausgetragen; der Krieg war auch zum Medienkrieg geworden. Immer mehr
         war mit einem Publikum zu rechnen, das die Rolle eines unabhängigen, aber interessierten
         Beobachters einnahm.
      

      Es gab unterschiedliche Leserkreise, die von unterschiedlichen Medien bedient wurden.[160] Zum einen war da die ältere, «intergouvernementale» Öffentlichkeit der Höfe und
         Regierungen im Reich und in Europa.[161] An sie adressierten sich die offiziellen Propagandamanifeste, die von den verschiedenen
         Kriegsparteien lanciert wurden. Während die Fürsten gegenüber den eigenen Untertanen
         kaum Rechtfertigungsbedarf empfanden, war das gegenüber der Öffentlichkeit des Reiches
         anders. Weil der Krieg als Reichskrieg geführt wurde, galt es mit gelehrten Deduktionen
         und Memoranden die unentschiedenen Reichsstände zu überzeugen. Der wichtigste mediale
         Umschlagplatz dafür war der Reichstag in Regensburg. Man sandte kostenlose Exemplare
         an sämtliche dortigen Gesandten, die sie an ihre Heimathöfe weiterschickten, und bezog
         von dort umgekehrt die Schriften der anderen Höfe. Periodika wie die ‹Teutsche Kriegs-Cantzley›
         in Regensburg oder die ‹Acta Publica› von Trattner in Wien druckten sie vollständig
         nach; sie wurden in andere Sprachen übersetzt und europaweit im Buchhandel vertrieben.
         Es heißt, dass von Friedrichs II. erstem ‹Exposé› allein in Regensburg binnen weniger
         Stunden von einem Buchhändler über tausend Exemplare verkauft worden seien.[162] Der Wiener Hof publizierte die eigenen Memoranden und Kriegsberichte zugleich im
         Wienerischen Diarium, so wie er es auch schon im Erbfolgekrieg getan hatte. Maria
         Theresia kümmerte sich selbst darum; sie befahl schon im September 1756, einen Extract nur von der Position der Armee, und was vielleicht dabei vorgegangen,
               machen zu lassen durch einen Hofkriegsrath, der den Zeitungen hier alle Wochen ein-
               oder zweimal solle gegeben werden. Also hat man es gehalten in vorigen Zeiten, und
               auch diesmal so sein soll.[163]
      

      Doch mittlerweile gab es im Reich jenseits der politischen Akteure ein viel breiteres
         Lesepublikum, das sich ebenfalls für das Kriegsgeschehen interessierte und das die
         Höfe ebenfalls für sich einzunehmen suchten. Im Laufe des 18. Jahrhunderts hatte der
         Alphabetisierungsgrad der Bevölkerung insgesamt deutlich zugenommen, wenn auch die
         regionalen Unterschiede groß waren. Der Markt für Bücher, Zeitschriften und Zeitungen
         explodierte geradezu. Um 1750 zählte man im Reich rund 100 bis 120 verschiedene Zeitungsunternehmen,
         die allerdings oft nur sehr kurzlebig waren. Dafür erreichte jedes einzelne Exemplar
         weit mehr als nur einen oder zwei Leser, denn Zeitungen zirkulierten in Lesegesellschaften,
         Kaffeehäusern, Salons und Wirtshäusern. Die Gebildeten mokierten sich über die politische Kannegießerei des gemeinen Mannes und spotteten, es gebe neuerdings lauter Staatsleuthe unter dem geringen Pöbel. Selbst die Tagelöhner sehe man schon zeitunglesend auf der Straße stehen, und ihre Urtheile sind oft possirlich.[164] Diese Beobachtung konnte man zumindest in Hamburg machen, dem wichtigsten Pressezentrum
         im Reich. In den habsburgischen Erbländern gab es weder einen so hohen Alphabetisierungsgrad
         noch eine so breite Nachfrage nach Gedrucktem, noch ein überregional konkurrenzfähiges
         Druck- und Verlagswesen. An der explosionsartigen Vermehrung der Druckerzeugnisse
         in Europa hatten sie lange Zeit keinen Anteil.
      

      Die Erbländer waren noch um die Mitte des 18. Jahrhunderts «literarisch verödet und
         buchhändlerisch isoliert».[165] Wenn Historiker feststellen, die Aufklärung habe in Österreich nach 1750 «schlagartig»
         eingesetzt, so heißt das eben umgekehrt, dass es vorher nichts dergleichen gab.[166] Man konnte bis zur Jahrhundertmitte nur eine einzige heimische Zeitung lesen, das
         Wienerische Diarium, das vollständig vom Hof kontrolliert war. Ein Jahresabonnement
         kostete acht Taler (zwölf Gulden), was Rückschlüsse auf die schmale Leserschicht zulässt;
         ein Tagelöhner hätte dafür monatelang arbeiten müssen. Die beiden Berliner Zeitungen
         dagegen waren immerhin schon für zwei Taler zu haben.[167] Bis zur Mitte des Jahrhunderts gab es in den Erbländern kaum andere Wochenschriften
         oder Periodika – das erste, der ‹Teutsche Spectateur›, erschien erst 1749; es gab
         nur wenige Drucker und Verleger, kaum literarische Aktivitäten, keine Lesekabinette
         oder Lesegesellschaften. Was es allerdings gab, waren Zeitungssänger, die Nachrichten öffentlich zu Gehör brachten, Straßenhändler, die illustrierte Einblattdrucke
         verkauften, und handgeschriebene Zeitungen, die in den Kaffeehäusern zirkulierten.
         Doch Winkelschreiber und Calumnianten wurden obrigkeitlicherseits nicht gern gesehen. 1750 ließ Maria Theresia den Caffeesiedern die Austheilung aller geschriebenen Blätteln in ihren Caffeehäusern
               bey Niederlegung ihres Gewerbs verbieten, ein Befehl, der mehrfach wiederholt wurde.[168] Handgeschriebene Zeitungen entgingen der Zensur, die ja nur Gedrucktes – wenn überhaupt –
         kontrollieren konnte. Sie profitierten daher von der Verschärfung der Druckzensur
         und blühten auf, so dass Maria Theresia sich schon 1751 genötigt fühlte, sie grundsätzlich
         zu verbieten. Zur Abstellung dieses sowohl boshaft als sträflichen Beginnens wurden strengste Bestrafung und Relegation angedroht, für Denunzianten 100 Golddukaten
         Belohnung ausgesetzt.[169] Wie die meisten Obrigkeiten der Zeit hing Maria Theresia der Vorstellung an, das
         Denken ihrer Untertanen kontrollieren zu können und zu müssen. Dazu diente ein gut
         gehütetes Informationsmonopol. Das Pressewesen in den Erbländern lag lange Zeit in
         einer einzigen Hand, der des Verlegers Johann Peter von Ghelen, der das Wienerische
         Diarium herausgab. Er war seit 1721 vom Hof privilegiert und genoss jahrzehntelang
         eine unangefochtene Monopolstellung.[170] Das einzige Konkurrenzblatt, der ‹Mercurius›, hatte schon 1724 sein Erscheinen einstellen
         müssen. Ghelen besaß ein exklusives Veröffentlichungsrecht für alle landesherrlichen
         Mitteilungen, Verfügungen, Hofnachrichten usw. Er bezog seine Informationen direkt
         vom Kaiserhof und verkaufte sie auf eigene Rechnung. Im Gegenzug war er verpflichtet,
         dafür zu sorgen, dass an jedem Posttag und zu einem festgesetzten Preis eine Nummer
         des Diariums erschien. Außerdem besaß er das Recht, alle auswärtigen Presseerzeugnisse
         porto- und zensurfrei selbst zu beziehen, um sie für seine Zeitungen auszuwerten.
         Sein Informationsmonopol wusste er ökonomisch vielfältig zu nutzen; auch der Import
         von Druckschriften aus Medienzentren wie Augsburg, Frankfurt oder Leipzig lag in seiner
         Hand. Seine Nachfolge als Hofbuchdrucker trat 1754 Johann Thomas Trattner an, der
         ab 1757 mit der ‹Gazette de Vienne› das einzige Konkurrenzblatt zum Wiener Diarium
         herausbrachte. Er nutzte seine privilegierte Stellung, um ein die Erbländer umspannendes
         Druck- und Buchhandelsimperium aufzubauen, und machte sich durch exzessive Raubdruckpraxis
         im Reich unbeliebt.[171]
      

      Im Reich gab es bedeutende Periodika, die ein überregionales Publikum erreichten,
         etwa den ‹Unpartheyischen Correspondenten› aus Hamburg, den ‹Reichs-Post-Reuter› aus
         Altona, die ‹Historisch-genealogischen Nachrichten› aus Leipzig oder die ‹Ober-Post-Amts-Zeitung›
         aus Frankfurt. Wie ernst die Höfe das Lesepublikum dieser Zeitungen nahmen, zeigt
         sich an der Politik der aktiven Presselenkung, die in Berlin und in Wien betrieben
         wurde.[172] Die Höfe schickten ihre aktuellen Kriegsberichte an ihre Residenten in den verschiedenen
         Ländern, damit sie sie bei den dortigen Zeitungen lancierten. Dabei war der Wiener
         Hof deutlich benachteiligt, weil er – im räumlichen wie im sachlichen Sinne – wesentlich
         weiter von den norddeutschen Pressezentren entfernt war als die Höfe von Berlin, Hannover
         oder Dresden. Empört beklagte sich etwa der Wiener Resident beim Niedersächsischen
         Reichskreis 1757 bei Kaunitz über Gall und Gehässigkeit gegen unsern Allerhöchsten Hoff, den die großen Hamburger Zeitungen unter dem Einfluss des preußischen Residenten
         ausspien, und bat um rasche Gegendarstellungen vom Kriegsgeschehen aus kaiserlicher Sicht,
         weil sonst derley Ausstreuungen die ohnehin allein herrschende Neigung für Preußen und Hannover
               großen Theilß vermehren.[173] Allerdings bot die kaiserliche Stellung allerlei Handhaben, über die der preußische
         König nicht verfügte. Der Reichshofrat konnte Zeitungsschreibern das kaiserliche Druckprivileg
         entziehen, Schmähschriften von der kaiserlichen Zensurkommission in Frankfurt verbieten
         und den Vertrieb der Zeitungen über die Thurn und Taxis’sche Reichspost unterbinden
         lassen. Trotz all dieser kaiserlichen Vorrechte konnte der Wiener Hof nicht verhindern,
         dass pro-preußische Schriften ihr Lesepublikum erreichten. Eine wirksame Zensur im
         Reich war unmöglich.[174]
      

      Insgesamt reagierte die Wiener Pressepolitik eher defensiv und mit Verzögerung auf
         die schwungvollen friderizianischen Publizitätsoffensiven.[175] Friedrich II. selbst war ein routinierter Medienstratege und wandte sich wie kein
         anderer Fürst vor oder nach ihm persönlich an das Publikum: als aufgeklärter Diskursteilnehmer,
         als feingeistiger Philosoph, als scharfer Satiriker, als Historiograph seiner eigenen
         Geschichte.[176] Viele der preußischen Schlachtenberichte schrieb er als anonymer ‹preußischer Offizier›
         selbst. Damit war er Maria Theresia, die gar nicht auf die Idee kam, sich am Krieg
         mit der Feder selbst zu beteiligen, in doppelter Weise überlegen – nicht nur als sein
         eigener Feldherr, sondern auch als sein eigener Kriegsberichterstatter und Propagandist.
         Es herrschte also eine deutliche strukturelle Asymmetrie zugunsten Preußens, was die
         Repräsentation des Krieges in den Medien anging. Diese Asymmetrie wurde dadurch verstärkt,
         dass sich prominente Schriftsteller der protestantischen Aufklärung mehrheitlich auf
         Friedrichs II. Seite stellten. Vor allem in Preußen, aber auch weit darüber hinaus
         gab es eine bemerkenswerte Kriegseuphorie, die Publizistik und Dichtung miteinander
         verband.[177] Die Aufklärerzirkel in Berlin waren keineswegs so weltbürgerlich und friedliebend
         gestimmt, wie man gern annimmt. Viele Autoren zeigten – zumindest verbal – eine begeisterte
         «Lust an Gewalt und Heldentum».[178] Nicht nur ein adeliger preußischer Offizier wie Ewald von Kleist, auch biedere bürgerliche
         Juristen, Theologen, Literaten wie Ludwig Gleim, Karl Wilhelm Ramler, Thomas Abbt
         oder Anna Louisa Karsch verklärten den Krieg zur moralischen Schule der deutschen
         Nation und propagierten Heldenmut und Todesverachtung, römisch-spartanische Männlichkeit
         und republikanische Bürgertugend. Selbst Lessing war dagegen nicht völlig gefeit.
         Endlich glaubte man ein würdiges Thema zu haben, das geeignet war, eine deutsche Nationaldichtung
         hervorzubringen. Der Krieg erschien als Gelegenheit zum Erwerb ewigen Ruhms nicht
         nur für Feldherren, sondern auch für Dichter. Jeder wollte der neue Horaz oder der
         deutsche Voltaire werden. Archenholz stellte Friedrich II. in eine Reihe mit Alexander
         dem Großen, Augustus und Ludwig XIV. – alles Herrscher, auf deren ruhmreiche Eroberungskriege
         eine Blüte der Künste und Wissenschaften gefolgt war: Nun fing die große Kultur-Epoche der Deutschen an, und der Krieg war ihr Geburtshelfer: Dem beständigen Anblick außerordentlicher Kriegs-Szenen sei es zu danken, dass der Geist der Deutschen erhöht worden sei.[179] Dieser militarisierten preußisch-patriotischen Literatur hatte die österreichische
         Seite nichts Gleichwertiges entgegenzustellen. Dort gab es nichts annähernd so Erfolgreiches
         wie Kleists Heldengedichte, Gleims ‹Lieder eines preußischen Grenadiers› oder Abbts
         ‹Vom Tod für das Vaterland›. Hier und da versuchten sich zwar auch habsburgische Untertanen
         in heroischer Kriegsdichtung. So besang etwa der Jesuit Michael Denis, Lehrer am Wiener
         Theresianum, in ‹Poetischen Bildern› mittels holpriger Alexandriner Maria Theresias
         Tugenden und Dauns Schlachtensiege für das gebildete Lesepublikum.[180] Doch das Werk blieb weitgehend im Rahmen konventioneller Gelegenheitsdichtung und
         Herrscherpanegyrik; es riss niemanden mit. Die pro-preußischen Schriftsteller hingegen
         vertraten ein neues Ideal für ein neues Publikum: das Ideal eines Krieges, der die
         Ständegrenzen einebnen, alle gleichermaßen im neuen Sinne zu Bürgern machen und zu einer Nation zusammenschweißen würde. Dabei blieb zwar vage, woraus diese – deutsche? preußische? –
         Nation tatsächlich bestand, doch dieses Bild vom Krieg war zukunftsträchtig. In der
         Napoleonischen Zeit und danach konnte die nationalistische Propaganda genau daran
         anknüpfen und den Siebenjährigen Krieg rückblickend als deutschen Nationalkrieg feiern.
         Maria Theresia hatte sich als Verbündete der Franzosen diskreditiert, während Friedrich II.
         als deutscher Held erscheinen konnte, der bei Rossbach den französischen Erbfeind
         besiegt hatte.
      

      Mit der Wirklichkeit des Krieges hatten die literarischen Imaginationen der preußischen
         Barden allerdings wenig zu tun. Literaten, Dichter und Prediger, die in der Mehrzahl
         nie ein Schlachtfeld gesehen hatten, zeigten sich verbal deutlich blutrünstiger und
         gewaltbereiter als die meisten Soldaten. Die realen Armeen waren alles andere als
         Schulen welcher Nation auch immer. Ulrich Bräker, der später berühmte ‹Arme Mann im
         Tockenburg›, der in die preußische Armee gepresst worden und in der Schlacht bei Lobositz
         wie so viele andere desertiert war, beschrieb die Truppen aus eigener Anschauung als
         wundersames Gemengsel von Schweizern, Schwaben, Sachsen, Bayern, Tirolern, Welschen,
               Franzosen, Polacken und Türcken, allesamt hingeworfene verkaufte Hunde – zum Abschmieren im Frieden, zum Totstechen und Totschießen
               im Krieg bestimmt.[181]
      

      Die Perspektive des unparteiischen Dritten, zu dessen Schaden die Potentaten ihre
         Kriege führen, findet sich vor allem in Flugschriften und illustrierten Flugblättern.
         Sie stammen zumeist aus den städtischen Druckerzentren im Südwesten des Reiches, vor
         allem aus Augsburg und Nürnberg. In den Erbländern ebenso wie in Preußen gab es so
         gut wie keine Bildpublizistik.[182] Für die Karikaturisten stellte sich der Krieg als Spiel dar, L’Ombre, Pharao, Würfelspiel,
         Schach oder Billard. Wie bei einem Spiel geht es ja im Krieg um Sieg oder Niederlage;
         der Ausgang ist ungewiss, womöglich vom schieren Zufall abhängig. Außer den Spielern
         gibt es Zuschauer, die auf ihren Einsatz in der nächsten Runde warten. Alle Akteure
         nehmen an ein und demselben Spiel teil, denn alle kennen die gemeinsamen Regeln –
         was selbstverständlich nicht ausschließt, dass sie mitunter falschspielen. Es geht
         darum, die Kalkulationen der anderen Akteure vorauszusehen und dann die eigenen Züge
         danach auszurichten, die anderen zu täuschen, ihnen zuvorzukommen oder sie für die
         eigenen Zwecke zu instrumentalisieren. In all dem glich der Krieg dem Spiel. Die Metapher
         enthielt aber zugleich den Vorwurf des Unernsten, der Frivolität, des Zynismus. Denn
         im Unterschied zu anderen Spielen bestanden die Einsätze in der Realität ja aus Ländern
         und Untertanen. Ähnlich verhielt es sich mit dem Krieg als Tanz oder Schauspiel –
         höfische Divertissements, mit denen sich die Großen zum Schaden der Untertanen belustigten.[183]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_032.jpg]

         Abb. 32:  Abbildung des jetzigen Politischen L’Ombre Spiels im Hause der Frau Germanin. Anonymer Einblattdruck

      

      Die Rolle Maria Theresias in diesen Blättern hatte sich gegenüber denen aus dem Erbfolgekrieg
         signifikant verändert. Sie war nun nicht mehr die verfolgte, unschuldige, ihrer Kleider
         beraubte Frau, sondern ein Spieler unter anderen; ihr Geschlecht spielt keine Rolle
         mehr. Wie in dem hier abgebildeten Beispiel (Abb. 32): Am L’Ombre-Tisch sitzen ausschließlich
         Männer: der ungarische Magnat, der preußische Offizier, der englische Lord, der französische
         Marquis und so fort. Das Blatt des Preußen hat sich zum Schlechten gewendet, jetzt
         setzt er alle seine Trümpfe ein; der Russe hat seine Karten überschätzt; der Ungar
         will das Spiel nicht beenden, bevor er seinen Einsatz zurückgewonnen hat. Auch diesmal
         ist die unschuldig Leidtragende eine Frau, aber es ist nicht die Kaiserin, sondern
         die Frau Germanin. Sie steht lamentierend am Rand, denn sie hat ihr Haus für das Spiel hergegeben und
         will es endlich beendet haben, um sich zur Ruhe legen zu können. Durchs Fenster aber
         lugt ein türkischer Nachtwächter und droht: Ihr Herren macht ein End, und geht einmal nach Haus, Wo nicht, so komme ich, und lösch
               die Lichter aus. Flugblätter wie dieses mahnten zu patriotischer Einigkeit in Teutschland, weil sonst die äußeren Feinde – man fürchtete damals wieder ein Eingreifen der Osmanen –
         sich die Lage zunutze machen und das Spiel auf ihre Weise beenden würden. Solche Flugblätter
         nahmen Zuflucht zu einer höheren Legitimationsinstanz: Der Mächtigste Monarch so ein Herr aller Herren/Woll’ zu dem edlen Fried das Herz
               der Großen kehren/Damit durch Einigkeit werd’ wider gut gemacht/Was durch den harten
               Krieg fast gar zu Grund gebracht.[184] Es ist kein Zufall, dass diese Sicht in einer gemischtkonfessionellen Reichsstadt
         wie Augsburg gedeihen konnte. Es war die Beobachterperspektive des ohnmächtigen Dritten,
         des Reichspatrioten, der zusehen musste, wie die Großen das gemeinsame Haus verspielten.
      

      Der Krieg war nicht nur ein Krieg um die Kontrolle der öffentlichen Meinung, er war
         auch ein Krieg um die Kontrolle der Kommunikation unter den Herrschenden. Seit langem
         war es selbstverständlich, dass jeder Potentat über Informanten an anderen Höfen verfügte.
         Das waren nicht nur die offiziellen Gesandten und Residenten. Man unterhielt auch
         informelle Patronagebeziehungen zu hochadeligen Mitgliedern der anderen Höfe, man
         bezahlte Sekretäre, Schreiber und Kanzlisten der Gegenseite oder man kaufte Informationen
         von gewerbsmäßigen Spionageagenturen.[185] So erhielten beispielsweise einflussreiche Mitglieder der Sankt Petersburger Hofgesellschaft
         Pensionszahlungen aus Wien und zeigten sich dafür durch entsprechende politische Einflussnahme
         erkenntlich.[186] Friedrich II. bezahlte den sächsischen Kanzleischreiber Menzel und den Sekretär
         des österreichischen Gesandten in Berlin, Weingarten, und erhielt von ihnen Abschriften
         der Korrespondenzen des Dresdner und des Wiener Hofes.[187]
      

      Informanten zu unterhalten war das eine, den Postverkehr der Gegenseite anzuzapfen
         das andere Mittel der Spionage. Dazu gab es an strategisch günstig gelegenen Poststationen
         sogenannte cabinets noirs, Schwarze Kabinette oder Logen, wo die Briefe zwischen den Höfen unbemerkt abgefangen,
         vorsichtig geöffnet, abgeschrieben, sorgfältig wieder verschlossen und weitergeschickt
         wurden. Vorreiter in dieser Praxis war der französische Hof. Maria Theresia selbst
         klagte ein ums andere Mal darüber, dass die Preußen ihre Briefe mitläsen. Besonders
         vertrauliche Korrespondenz schickte sie nur über Kuriere oder gab sie Personen aus
         ihrem engsten Umfeld mit auf die Reise.[188] Im Winter 1778/79, als Indiskretionen um den Beichtvater des Erzherzogs Ferdinand,
         Rollemann, für erhebliche Verstimmung zwischen Wien und Neapel sorgten, führte sie
         selbst das auf geöffnete Briefsendungen zurück und äußerte sich empört über die Untreue –
         infidélité – der Post.[189] Es sei eine Unverschämtheit, dass man offenbar die Briefe des Hofkaplans abgefangen
         und geöffnet habe – und zwar ohne ihre Erlaubnis. Denn das Briefgeheimnis war in ihren
         Augen eine einseitige Sache. Die Kontrolle des Briefverkehrs, schrieb sie, ist ein Punkt, der dem Souverän allein vorbehalten und erlaubt ist; von einem Privatmann
               dagegen ist das eine betrügerische und infame Handlung.[190]
      

      Unter Maria Theresia selbst wurde die Postkontrolle in den 1750er Jahren ausgebaut
         und perfektioniert. Die Kaiserwürde ihres Gatten bot auch in dieser Hinsicht einen
         wesentlichen Vorteil. Der Kaiserhof konnte sich nämlich – ähnlich wie bei der Zensur
         des Zeitungswesens – eines kaiserlichen Rechts bedienen, des Postregals. Schon unter
         Maria Theresias Vorfahren hatte die Thurn und Taxis’sche Reichspost an bestimmten
         Knotenpunkten über Schwarze Kabinette verfügt. Nach dem Erbfolgekrieg riet Kaunitz
         der Kaiserin, das Postsystem insgesamt auszubauen. Alles, was die Staats- und geheimbe Angelegenheiten betrifft, reklamierte er dabei ausdrücklich für sich selbst.[191] Die Schlüsselfiguren beim Postausbau waren der Geheime Kabinettssekretär Ignaz Koch,
         einer der engsten Vertrauten der Kaiserin, und der Geheime Rat Franz Michael Florence
         von Lilien, ein überaus reger Projektemacher und Intrigant im Dienst des Hauses Thurn
         und Taxis, der den Staatskanzler mit Denkschriften zu allen möglichen Infrastrukturprojekten
         förmlich überschüttete.[192] Seine Beziehung zum Kaiserhaus intensivierte er unter anderem dadurch, dass er nach
         1746 in zweiter Ehe eine Tochter Bartensteins heiratete.[193] Nach dem Erbfolgekrieg etablierte Lilien in den Erbländern erstmals einen regelmäßigen
         täglichen Postkutschenverkehr. Ihm war es zu verdanken, dass in Wien in den 1750er
         Jahren wöchentlich 77 Postfuhren einkamen, deutlich mehr als in Berlin, ja sogar mehr
         als in Hamburg – noch dichteren Postverkehr gab es im Reich sonst nur in dem Druckerzentrum
         Nürnberg, in der Handelsmetropole Frankfurt und im englischen Hannover.[194] Mit dem Ausbau der Poststationen ging der Ausbau des geheimen Überwachungssystems
         Hand in Hand.[195]
      

      Vor dem Ausbruch des Siebenjährigen Krieges hatte Friedrich II. über seinen Spitzel
         Weingarten von dem System erfahren und daraus für seine eigene Propaganda Nutzen gezogen.
         In einer Denkschrift vom Dezember 1756 mit dem Titel ‹Sancta Sanctorum ou secret de
         tous les secrets›, ‹Geheimnis aller Geheimnisse›, reagierte Lilien auf diese Panne
         und beschrieb ausführlich, wie sich die geheimen Postlogen besser absichern ließen.
         Diese Schrift wirft einiges Licht darauf, wie das System sich entwickelt hatte, wie
         es funktionierte und welche Rolle der Kaiserin dabei zukam.[196] Der General der Reichspost sei durch seinen Eid strikt auf das Briefgeheimnis verpflichtet,
         so Lilien; davon hänge die ganze Sicherheit des Postwesens ab. Allein der Kaiser als
         höchster Richter dürfe zum Wohl des Reiches und der Religion diese allgemeine Regel
         einschränken, und so sei es seit den Zeiten Kaiser Josephs I. ursprünglich auch gehalten
         worden. Mit der Zeit allerdings seien die geheimen Manöver unter der Obhut des Reichsvizekanzlers aus dem Ruder gelaufen; subalterne Postbedienstete
         in Frankfurt und Augsburg hätten die Schwarzen Kabinette zur eigenen Bereicherung
         benutzt. Eine Zeitlang sei dieses Mittel daher vom Wiener Hof nur noch ungern eingesetzt
         worden. Vor dem Wittelsbacher Kaiser Karl VII. habe man die Manöver ohnehin sorgsam
         verbergen müssen. Seitdem die Habsburger wieder im Besitz der Kaiserkrone waren, habe
         der Baron Koch, das Wohl der Kaiserin vor Augen, die Loge in Nürnberg ausbauen und
         in Regensburg, Maastricht und Duderstadt neue einrichten lassen. Sie seien nun strategisch
         so günstig verteilt, dass man in Wien über die Vorgänge in fast allen Kabinetten Europas
         unterrichtet sei.
      

      Doch die Brisanz der ganzen Sache lag auf der Hand. Zum Wohle des Erzhauses wurden
         ja nicht nur auswärtige Mächte, sondern auch andere Reichsfürsten ausspioniert, und
         dazu bediente man sich einer Reichsinstitution und berief sich auf die Autorität als
         Reichsoberhaupt. Es war folglich von größter Wichtigkeit, so Lilien, dass das ganze
         System der Logen geheim blieb. Das strukturelle Problem bestand darin, dass es viele
         eingeweihte Mitarbeiter gab, die ihre Vorgesetzten mit ihrem Wissen erpressen und
         das System jederzeit auffliegen lassen konnten. Um das zu verhindern, sei es unerlässlich,
         das Logensystem auch vor dem Generalpostmeister, dem Fürsten Thurn und Taxis selbst,
         weiterhin streng geheim zu halten.[197] Das liege, argumentierte Lilien, ganz im Interesse des Fürsten. So könne er in aller
         Aufrichtigkeit feierlichen Protest erheben und heilige Eide schwören, dass er nicht
         den geringsten Anteil an schlimmen Praktiken seiner Untergebenen habe, wenn etwas herauskomme und ein Reichsstand – wie zuletzt
         der König von Preußen – öffentlich Protest erhebe. Jedem Mitarbeiter einer Loge aber
         sei sehr ernsthaft zu insinuieren, dass der Fürst, ihr Herr, nichts davon wisse, und dass er, wenn er jemals davon
         erführe, diese Praktiken nicht ungestraft lassen würde.[198] Auf diese Weise, so meinte der schlaue Lilien, ließen sich die Schwarzen Kabinette
         gefahrlos weiter vermehren. Gefährdet seien allerdings die beiden Direktoren, die
         das Logensystem leiteten, also diejenigen, die einerseits die Subalternen in Schach
         hielten und andererseits den Generalpostmeister vor dem Kontakt mit der Wahrheit abschirmten.
         Diese Direktoren nähmen das ganze Risiko auf sich und verdienten daher allen erdenklichen
         Schutz, da sie ja äußerst wichtige Aufgaben für das Interesse des Hauses Österreich
         erfüllten. Dieser Schutz aber könne nur in der allerhöchsten Protektion durch die
         Kaiserin selbst bestehen.[199]
      

      Das System der Schwarzen Kabinette wurde in den Folgejahren, als es darum ging, über
         die Schachzüge der Kriegsgegner rechtzeitig im Bilde zu sein, tatsächlich weiter ausgebaut.
         Es ist anzunehmen, dass die Kaiserin selbst eingeweiht und einverstanden war, weil
         von ihrer Rückendeckung alles abhing. Doch der raffinierte Plan Liliens ging nicht
         auf. Die Kontrollierbarkeit der Post hatte Grenzen; das Geheimnis aller Geheimnisse
         blieb nicht geheim. Trotz Liliens Vorkehrungen gab es allerhand Missbrauch; einzelne
         Mitarbeiter veruntreuten Geld und Wertsachen aus den Postsendungen. Die Klagen über
         geöffnete Briefe mehrten sich; das Vertrauen in die Reichspost wurde brüchig. Schließlich
         führte die Enttarnung eines Doppelagenten namens Ivo Welz dazu, dass das Überwachungssystem
         1759/60 aufflog.[200] Für die Aufrechterhaltung der kaiserlichen Autorität, wie Lilien sie angepriesen hatte, erwiesen sich die Schwarzen Kabinette als höchst
         zweischneidig.[201] Denn ihre Entdeckung führte dem Publikum einmal mehr vor Augen, dass das Erzhaus
         sich der Kaiserwürde ungeniert zum eigenen Vorteil bediente. Maria Theresias Überzeugung,
         es gebe eine selbstverständliche Interessenidentität zwischen der habsburgischen Dynastie
         und dem ganzen Reich, wurde ja keineswegs von jedem geteilt. Die Affäre gab dem Glaubwürdigkeitsverlust
         des Erzhauses in der Öffentlichkeit des Reiches weitere Nahrung. Daran konnte Friedrich II.
         mit seiner Propaganda anknüpfen.
      

      
         Desaströse Bilanz
         

      

      Der Friede von Hubertusburg wurde in Wien nicht wie andere Friedensschlüsse mit spektakulären
         Solennitäten, mit Kanonendonner, Pauken und Trompeten öffentlich begangen. Während
         für Friedrichs Rückkehr in Berlin Triumphbögen errichtet wurden, gab es in Wien nicht
         viel zu feiern. Sieben Jahre Krieg hatten verwüstete Länder, immense Staatsschulden
         und eine halbe Million Tote allein unter den Soldaten auf dem europäischen Kriegsschauplatz
         hinterlassen – aber den territorialen Status in Europa in keiner Weise verändert.[202] Wenn man nun aber bedenkt, welche unzähligen Opfer dieser Krieg gefordert hat, wieviel
               Provinzen verwüstet, wieviel Famlien ruiniert worden sind, und das alles, um die Herrscher
               in dem status quo ante zu sehen, so möchte man über den Wahnwitz der Menschheit laut
               aufschreien, schrieb der preußische Kammerherr Lehndorff in sein Tagebuch.[203] Allerdings hatten sich die Gewichte in Europa zu Lasten Frankreichs und des Erzhauses
         verschoben. Der König von Preußen hatte sich als den alten Monarchien Frankreich und
         Habsburg ebenbürtige Großmacht behauptet und war von der politischen Bühne Europas
         zukünftig nicht mehr zu verbannen. Maria Theresia hatte nicht nur ihre politischen
         Ziele nicht erreicht, nicht nur die bescheidenen Erfolge der Verwaltungs-, Finanz-
         und Militärreformen wieder verspielt, sondern sie stand in mancher Hinsicht sogar
         schlechter da als zu Beginn ihrer Regierung. Die Staatsschulden hatten sich gegenüber
         dem Stand von 1740 geradezu verdoppelt.[204] Kaunitz’ genialer Plan war desaströs gescheitert.
      

      Den Verlust Schlesiens hat Maria Theresia später nie wieder zu revidieren versucht.
         Ihre Haltung zum Krieg veränderte sich in der Folgezeit überhaupt ganz grundlegend,
         wie sich in den 1770er Jahren zeigen sollte. Was allerdings ihr persönliches Verhältnis
         zu Friedrich II. anging, so blieb sie trotz des Friedensschlusses unversöhnlich –
         durchaus gegen die ungeschriebenen Regeln adeliger Höflichkeit. Angesprochen auf das
         Gerücht, der König habe ihr in den schmeichelhaftesten Ausdrücken geschrieben und von ihr auf der Stelle eine
               analoge Antwort empfangen, antwortete sie: Kein Wort ist wahr. Ich bin dem Könige wohl obligirt, dass er mir nicht geschrieben;
               meine Feder hätte ihm niemals geantwortet.[205] Die zahlreichen Darstellungen des Friedensschlusses auf Wandteppichen, Kupferstichen
         und Münzen, die die drei Monarchen friedlich vereint zeigen, sind allein symbolisch,
         nicht dokumentarisch zu verstehen (vgl. Abb. 45).[206] Niemals ist Maria Theresia ihrem Feind je persönlich begegnet. Friedrich seinerseits
         teilte übrigens ihre Unversöhnlichkeit nicht, im Gegenteil, er äußerte sich über seine
         Gegnerin durchaus mit Respekt, billigte ihr politische Klugheit, Festigkeit und Genie
         zu und nannte sie eine Frau, die man für einen großen Mann halten kann.[207]
      

      Maria Theresia und Friedrich II. sind von den Historikern des 19. Jahrhunderts zum
         großen Gegensatzpaar der deutschen Geschichte, zur Verkörperung des Antagonismus von
         weiblich-defensivem und männlich-aggressivem Prinzip stilisiert worden.[208] Das sagt allerdings mehr über die Geschlechterstereotype des 19. Jahrhunderts als
         über die beiden Monarchen. Aus größerer historischer Distanz erscheinen sie einander
         vielmehr nicht unähnlich. Beide charakterisiert es, dass sie im Krieg rücksichtslos
         und unbeirrt an ihrem einmal gesetzten Ziel festhielten. Auch in der Wahl der politischen
         Mittel waren beide einander verwandter, als es auf den ersten Blick scheint; die Reichsinstitutionen
         wurden von beiden gleichermaßen instrumentalisiert. Die Wertungen, die manche Historiker
         damit verbanden, waren dennoch entgegengesetzt. Wenn dem preußischen König bescheinigt
         wurde, er habe die Wirklichkeit dem eigenen Willen unterworfen und nur zur Kenntnis
         genommen, was seiner Einbildung entsprach, so galt das als «männliche» Standhaftigkeit.[209] Wenn hingegen über Maria Theresia gesagt wurde, sie habe sich in ihrer Feindschaft
         gegenüber Friedrich standhaft «auf ewig» im Recht gefühlt, so betrachtete man das
         als «echt weiblichen Gedankengang».[210]
      

      Allerdings waren in diesem Krieg die Heldenrollen anders verteilt; die Verhältnisse
         hatten sich gegenüber dem Erbfolgekrieg geradezu umgekehrt. Damals hatte sich Maria
         Theresia einer Übermacht von Feinden gegenübergesehen, die ihr Erbe unter sich aufteilen
         wollten; jetzt stand dem König von Preußen eine große Koalition von Potentaten gegenüber,
         die sich seine Länder zur Beute machen wollten. Im Erbfolgekrieg war es Maria Theresia,
         die sich wider alle Erwartungen behauptete, im Siebenjährigen Krieg war es Friedrich.
         Jeder der beiden Herrscher hatte sein eigenes Mirakel, um das sich der jeweilige Heldenkult
         rankte. Entsprechend war es der Erbfolgekrieg, der im österreichischen Nationalmythos
         eine zentrale Rolle spielte, während der Siebenjährige Krieg für den preußisch-deutschen
         Mythos prägend war. In der borussischen Historiographie wurde dieser Krieg in ein
         moralisch veredelndes Licht getaucht und als entscheidender Schritt auf dem Weg zur
         kleindeutschen Reichsgründung 1871/72 gefeiert.[211] Die österreichische Historiographie sah das nicht wesentlich anders, nur unter umgekehrtem
         Vorzeichen. So resümierte der Biograph Eugen Guglia 1917, in Maria Theresias unbeirrbarem
         Kampf um Schlesien habe sich «ein divinatorischer Instinkt» ausgesprochen, «dass das
         Haus Österreich mit diesem jungen Staat [Preußen] einst um die Vorherrschaft in Deutschland
         werde kämpfen müssen; der Siebenjährige Krieg war in der That, wie schon oft gesagt
         wurde, ein Vorläufer des Krieges von 1866».[212]
      

      Auch das Heilige Römisch-deutsche Reich war ein Langzeitopfer des Siebenjährigen Krieges.
         Innerhalb des Reichsverbandes standen einander fortan zwei große, annähernd gleichgewichtige
         Mächte gegenüber, die die Reichsinstitutionen nach Belieben lahmlegen oder – wenn
         sie sich einig waren – beseitigen konnten.[213] Beide Gegner, Maria Theresia und Friedrich II., trugen ihr Teil dazu bei, die eigenen
         Prophezeiungen wahr werden zu lassen. Maria Theresia konnte sich in ihrer Geringschätzung
         des Reiches bestätigt fühlen, von dem sie schon vor dem Krieg gefunden hatte, es befinde
         sich in Auflösung: tout y etait corrompu.[214] Darin war sie nicht weit von ihrem Gegner entfernt, der bereits bei seiner Thronbesteigung
         den Anfang vom Ende des Reiches vorausgesagt hatte: Der Stein ist losgetreten, der in der Vision des Nebukadnezar auf die vier Metalle
               stürzte und alles zermalmte.[215]
      

   
      
         IX

         DAS KAPITAL DER DYNASTIE
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_033.jpg]

         Abb. 33:  Erzherzog Leopold als Regimentschef. 
Werkstatt Martin van Meytens, um 1753

      

      
         Kleine Herrschaften
         

      

      Erzherzog Leopold, das neunte Kind Maria Theresias, war schon im Alter von sechs Jahren
         Chef eines Kürassierregiments. Als solchen zeigt ihn dieses klassische Feldherrenporträt
         aus der Werkstatt des Hofmalers van Meytens aus der Zeit um 1753. In Feldherrenpose
         und Harnisch steht der kleine Herr erhöht auf einem Hügel und weist mit der linken
         Hand schräg hinter sich auf seine Truppen, die in wohlgeordneter Formation aus der
         Tiefe des Raumes heran- und hinter dem Feldherrenhügel vorbeiziehen. Im Hintergrund
         rechts ist ein Feldlager angedeutet; links öffnet sich der Raum zu einer weiten Landschaft,
         über die der Erzherzog mit seiner souveränen Geste gebietet. Die Rolle des Regimentschefs
         nahm er nicht nur auf dem Gemälde ein; er war tatsächlich bereits 1750, mit drei Jahren,
         Inhaber eines eigenen Regiments geworden, auch wenn das Kommando einstweilen von einem
         Stellvertreter geführt wurde.[1] Auch seinen anderen Söhnen übertrug Franz Stephan schon im Kindesalter eigene Regimenter,
         was bis dahin im Kaiserhaus nicht üblich gewesen war.[2] Khevenhüller beschreibt, wie formvollendet so etwas ablief. Als der Kaiser im Juli
         1756 einmal die große Antekammer in Schönbrunn passierte, stand da mit einer Bittschrift
         in der Hand ein Kind in Uniform, das er selbst erst auf den zweiten Blick als seinen
         damals jüngsten Sohn, den Erzherzog Ferdinand, erkannte. Das Kind, das die Kaiserin
         dort hatte platzieren lassen, bat seinen Vater auf diese Weise schriftlich um ein
         Regiment, das gerade durch den Tod eines 70-jährigen Feldmarschalls vakant geworden
         war. Der kleine Herr muste auch hernach, um alle Militar-Formaliteten zu observiren, sich
               als neu promovirter Obrister bei den Herrn Kriegs-Praesidenten stellen und selben
               in der Statt eine Visite machen.[3] Der Erzherzog Ferdinand war zu diesem Zeitpunkt gerade zwei Jahre alt geworden.
         Schon zur Geburt hatte er vom König von Neapel einen goldenen Degen geschenkt bekommen,
         auf dass er ihn nach dem Beispiel seiner Vor-Eltern gegen die Ungläubige mit aller Gloire führen möge.[4] Die kleinen Prinzen aus dem Hause Habsburg-Lothringen konnten nicht früh genug auf
         die ruhmreiche kriegerische Tradition ihrer Häuser eingeschworen werden. Spätestens
         mit sieben Jahren präsentierten sie sich der Hofgesellschaft dann an der Spitze ihrer
         eigenen Truppen. So war es zum Beispiel anlässlich der Fahnenweihe von Leopolds Regiment
         1764, wo die drei Erzherzogen Leopold, Ferdinand und Maximilian als Obriste erschinen und à
               la tête de leurs régiments und zwar der letzte ebenfahls gleich den ersten zu Pferd
               und en cuirasse paradiret haben.[5] Maximilian, der Jüngste, war zu diesem Zeitpunkt sieben Jahre alt, Ferdinand neun
         und Leopold siebzehn. Auch bei Galatagen erschienen die Kinder in ihren Regimentsuniformen
         und speisten gelegentlich im Kreis ihrer Standesgenossen, der Generäle.[6]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_034.jpg]

         Abb. 34: Uniformen des Regiments Erzherzog Leopold. Bautzener Bilderhandschrift aus dem Jahre
            1762
         

      

      Die kleinen Erzherzöge und Erzherzoginnen von Österreich wurden von Geburt an als
         neugeborene Herren und Frauen ihrem Stand gemäß behandelt. Nicht ihr Alter, sondern ihr Status als Mitglieder der
         Herrscherfamilie bestimmte, wie mit ihnen umzugehen war.[7] Sie stellten das wichtigste Kapital der Dynastie dar, denn sie waren es, die die
         Kontinuität der habsburgischen Herrschaft verbürgten – eine Kontinuität, die ja nach
         Karls VI. Tod massiv in Frage gestellt worden war. Mit jedem Sohn, der dem Herrscherpaar
         geboren wurde, verringerte sich die Gefahr, dass eine solche Katastrophe sich wiederholte;
         mit jedem Kind wuchs die Macht des Allerhöchsten Erzhauses. Denn jedes Kind bedeutete
         potentielles Kapital auf dem Heiratsmarkt des europäischen Hochadels; mit jedem Kind
         konnten wichtige Herrschaftspositionen besetzt werden, was sich gar nicht früh genug
         einfädeln ließ. Der demonstrativen Inszenierung ihres dynastischen Kapitals – der
         Söhne, aber auch der Töchter – galt daher Maria Theresias größtmögliche Aufmerksamkeit.
         Das lässt sich zum Beispiel am neuen Stil der Bildnisproduktion ablesen. In der bildlichen
         Darstellung der Dynastie stand nicht mehr wie traditionell üblich die (männliche)
         Ahnenreihe im Vordergrund, sondern das Elternpaar im Kreise seiner sämtlichen Kinder
         wurde zum vorrangigen Sujet.[8] Nicht nur die berühmten monumentalen Familienporträts aus der Meytens-Werkstatt
         verherrlichten die Fruchtbarkeit des Kaiserpaares, sondern auch zahllose Kupferstiche
         und Einblattdrucke, die so preiswert waren, dass selbst die einfachen Untertanen sie
         sich in ihren Wohnungen an die Wand hängen konnten (s. Abb. 35 und 36). Das Motiv
         des Kaiserpaares mit seinen Kindern in Gestalt eines Baumes mit lauter Porträtmedaillons
         findet sich sogar als Altar-Antependium, nämlich als Stiftung für die Gnadenkapelle
         von Mariazell, als Geschenk an die Gottesmutter, deren himmlischer Fürsprache Maria
         Theresia ihre überreiche Nachkommenschaft zu verdanken hatte.[9] Den Gläubigen, die in Mariazell selbst um den göttlichen Segen für Empfängnis, Schwangerschaft
         und Geburt beteten, wurde auf diese Weise auch im Gottesdienst die vorbildliche Fruchtbarkeit
         des Herrscherhauses vor Augen geführt.
      

      Von klein auf standen die Kinder auf der Bühne, im wörtlichen wie im übertragenen
         Sinne, und wurden dem fachkundigen Urteil des höfischen Publikums ausgesetzt, das
         mitunter harsch ausfiel.[10] Gemeinsam mit den Kindern bevorzugter Höflinge studierten alle, auch die Kleinsten,
         regelmäßig Singspiele, Balletts, Komödien, manchmal auch Tragödien ein – ebenso wie
         Maria Theresia selbst es als Mädchen mit viel Applaus getan hatte. Kein Kind war zu
         klein, als dass man es nicht hätte einbeziehen können – einmal wurde selbst die noch
         nicht ganz einjährige Johanna als Putto in den Wolken präsentiert. Als Zeichen besonderer
         Gunst lud die Kaiserin auswärtige Gäste oder hohe Amtsträger zur Comödie, wo meine Kinder tanzen, ein.[11] Eifersüchtig achteten die hochadeligen Eltern darauf, wessen Kinder sich beteiligen
         durften, ob sie sich hervortaten und wie viel Beifall sie ernteten. Theater, Tanz
         und Gesang waren nicht zuletzt Mittel zum Erwerb eines ungezwungenen und «natürlichen»
         körperlichen Habitus, d’un air aisé et naturel. Die Kinder sollten lernen, mit einer Mischung aus Ehrbarkeit und Kühnheit – une honnête hardiesse – zu sprechen und ein nobles, sicheres Auftreten – une contenance noble et assurée – an den Tag zu legen.[12] Joseph spielte als Sechsjähriger in der französischen Komödie mit, wovon sich seine
         Eltern versprachen, dass er seine Hemmungen ablege.[13] Das scheint nicht gelungen zu sein, denn Khevenhüller kritisierte mehr als einmal
         seine Schüchternheit und seine undeutliche Aussprache.[14] Bei besonderen dynastischen Solennitäten traten die Kinder alle gemeinsam vor großem
         höfischem Publikum auf, so 1765 anlässlich der zweiten Hochzeit des Thronfolgers in
         der Oper ‹Il parnasso confuso› von Metastasio und Gluck und dem Ballett ‹Il trionfo
         d’amore› von Franz Hilverding, wo die vier älteren Schwestern sangen, Leopold das
         Orchester dirigierte, der elfjährige Ferdinand, die neunjährige Marie Antoinette und
         der achtjährige Maximilian tanzten. Die spektakuläre Aufführung fand größten Beifall
         und wurde wiederum – gleichsam als Inszenierung zweiter Ordnung – auf einem großen
         Zeremonialgemälde festgehalten (Farbtafel 15).[15]
      

      Maria Theresia verfolgte eine gezielte Strategie, um dem Publikum ihre blühende Nachkommenschaft
         nicht nur auf der Bühne, sondern auch in ihrer angeborenen Herrscherrolle zu präsentieren.
         Dazu führte sie nach dem Erbfolgekrieg eine Reihe bemerkenswerter zeremonieller Innovationen
         ein. Die Verleihung der Regimenter an die kleinen Söhne war nur eine davon. Eine andere
         bestand darin, höfische Galatage zu Geburts- und Namenstagen der Kinder nicht erst,
         wie es bis dahin üblich gewesen war, ab ihrem siebten Geburtstag zu feiern, sondern
         von Anfang an, indistincte des Alters, und zwar für die Töchter wie für die Söhne.[16] Auch Besuchern führte Maria Theresia schon die kleinsten Kinder bei jeder sich bietenden
         Gelegenheit vor.[17] Spätestens im Alter von sieben spielten sie dann ihre Rolle im offiziellen Hofleben:
         Sie nahmen an Appartements, öffentlichen Tafeln, Militärparaden, Kirchgängen und Prozessionen
         teil und saßen im Theater in der ersten Reihe. Es kam vor, dass der siebenjährige
         Thronfolger den Tanz beim Hofball eröffnete oder die sechs-, sieben- und elfjährigen
         Erzherzoginnen mit den auswärtigen Gesandten tanzten.[18] Eine weitere spektakuläre Neuerung war die Aufnahme schon der kleinen Erzherzöge
         in den Vliesorden. Dass der Thronfolger bereits bei der Taufe das Goldene Vlies erhielt,
         war nicht neu, das hatte schon Karl VI. so gemacht.[19] Ohne Vorbild war aber, dass auch Karl schon mit zehn und Leopold mit acht Jahren
         formal in den Orden aufgenommen und als Ritter eingekleidet wurden, wofür man erstmals
         die ungemein kostbaren und aufwendigen Ordenshabits in Kindergrößen anfertigen ließ.[20] Ein anderes Beispiel einer solchen zeremoniellen Inszenierung betraf die dynastische
         Kontinuität im Königreich Ungarn. Schon mit knapp drei Jahren trat Joseph als Thronfolger
         bei Hof in ungarischer Kleidung auf und wurde auch so porträtiert (s. Farbtafel 7).[21] Bei ungarischen Herrschaftsritualen wurden alle Söhne demonstrativ einbezogen. So
         trat das Herrscherpaar auf dem Pressburger Landtag von 1751 vor den Ständen zusammen
         mit seinen drei Söhnen auf, alle in Landestracht. Der erste, Joseph, wurde von den
         Ständevertretern auf Latein, der zweite, Karl, auf Ungarisch angesprochen. Der zehnjährige
         Joseph antwortete lateinisch, der sechsjährige Karl ungarisch – eine außergewöhnliche
         Geste, denn die Habsburger beherrschten die Landessprache eigentlich nicht.[22] Die Wirkung dieser symbolischen Details, für die die Zeitgenossen einen geschulten
         Blick besaßen, war wechselseitig: Nicht nur konnten sich die ungarischen Adeligen
         (von denen die Herrscherin gerade neue Steuern bewilligt haben wollte) besonders wertgeschätzt
         fühlen, sondern die Kinder wurden auch auf neue Weise ins Zentrum der Aufmerksamkeit
         gerückt.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_035.jpg]

         Abb. 35: Das Kaiserpaar und seine Nachkommen. Kupferstich von Johann Michael Probst, nach
            1756
         

      

      Neu gestaltete Maria Theresia auch die Titulaturen ihrer Kinder, die alles andere
         als bloße Äußerlichkeiten waren. Über kaum etwas wurde damals so erbittert gestritten
         wie über Titel; durch sie wurden die Rangverhältnisse unter den Potentaten austariert
         und Rechtsansprüche behauptet. So entschied Maria Theresia im März 1755 nach monatelangen
         langwierigen Beratungen in der Hofkonferenz, und zwar gegen die Voten ihres Gatten
         und mehrerer Minister, ihre Kinder künftig nicht mehr ‹Erzherzogliche Durchlaucht›
         nennen zu lassen, sondern ‹Königliche Hoheit›. Einige Minister gaben zu bedenken,
         der alte Titel des Erzhauses Österreich sei einzigartig und durch sein hohes Alter
         geheiligt. Außerdem würden für gewöhnlich nur geringere Häuser ihre Titel erhöhen, die großen alten Häuser hätten das nicht nötig. Doch die Kaiserin
         setzte sich darüber hinweg; ihr ging es darum, den königlichen Rang ihrer Kinder und
         ihren erblichen Anspruch auf die Königreiche Böhmen und Ungarn jederzeit und allerorten
         demonstrativ zu betonen.[23] Das geschah zum einen durch die schriftliche Titulatur und zum anderen – noch anschaulicher –
         durch das Gesandtschaftszeremoniell. Die spektakulärste Neuerung, die Maria Theresia
         für ihre Kinder einführte, bestand nämlich darin, dass sie die Gesandten auswärtiger
         Fürsten am Wiener Hof nötigte, bei ihren formellen Antritts- und Abschiedsaudienzen
         nicht nur dem Herrscherpaar selbst, sondern auch sämtlichen Kindern ihre Aufwartung
         zu machen und ihnen die Hand zu küssen – und zwar unabhängig vom Alter auch schon
         den Kleinsten, jedenfalls sofern sie nicht mehr in der Wiege lagen.[24] Diese Innovation, die kurz nach dem Erbfolgekrieg eingeführt wurde, stieß auf allgemeines
         Befremden und mitunter auch auf Widerstand. So drohte die Gattin des neuen neapolitanischen
         Gesandten im Juli 1753 zunächst den Kindern diese zeremonielle Ehrbezeugung zu verweigern.
         Nachdem man ihren Mann aber die im Weigerungsfall ihr bevorstehende Désagrémens einsehen gemacht, so thate er
               sich eines besseren begreiffen und seine Frau verrichtete hergebrachter Massen den
               Handkuß nicht allein bei denen kaiserlichen Mayestätten, sondern auch bei sämmtlichen
               jungen Herrschafften.[25] Auch der Herzog von Württemberg, der immerhin auch schon dem Papst in Rom den vorgeschriebenen
         Fußkuss standhaft verweigert hatte, leistete bei seinem Besuch am Wiener Hof 1757
         zunächst Widerstand. Doch auch er musste am Ende nachgeben und den kaiserlichen Kindern
         allesamt die Hand küssen, wenn auch, das war der Kompromiss, nicht vor großer Öffentlichkeit.
         Es war ihm positive declariret worden, daß im widrigen Fahl er zu I. I.[hren] M. M.[ayestäten]
               nicht mehr admittiret und von dem Ministerio extra commercium gesetzet werden wurde; das heißt, man hatte ihm gedroht, dass im Weigerungsfall nicht einmal die Minister
         mit ihm verkehren würden, ganz zu schweigen vom Kaiserpaar selbst.[26] Den zähesten Widerstand leisteten die Botschaftergattinnen, die lieber auf die förmliche
         Audienz verzichteten, als den kleinen Kindern die Hände zu küssen. Zu Beginn des Siebenjährigen
         Krieges geriet die Handkussfrage allgemein in die Krise, weil die spanische Gesandtengattin
         trotz langwieriger Verhandlungen nicht einmal bereit war, das Kaiserpaar zu küssen,
         geschweige denn die Kinder. Es ging dabei um etwas anderes als eine Höflichkeitsgeste,
         nämlich um die Frage, ob der König von Spanien sich dem Kaiser im Rang unterzuordnen
         habe oder nicht. Auf Anraten des schlauen Kaunitz handhabte man das Problem so, dass
         man den Handkuss als Gnade und nicht als Verpflichtung ausgab: Zukünftig sollte dazu
         nur noch zugelassen werden, wer darum ausdrücklich nachsuchte.[27] Der Handkusspraxis im diplomatischen Verkehr setzte das ein Ende. Doch nach wie
         vor blieb es dabei, dass den kaiserlichen Kindern ebenso die Aufwartung zu machen
         war wie ihren Eltern, auch wenn nun überhaupt nicht mehr geküsst werden musste. Im
         Herbst 1758 brachte man endlich auch die letzte Gesandtengattin dahin, sich dem nunmehro sämmtlichen jungen Herrschafften beiderlei Geschlechts von […] allen
               andern Höfen zuerkanten Tractament vollkommen zu fügen.[28] Der jüngste Erzherzog war zu diesem Zeitpunkt keine zwei Jahre alt.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_036.jpg]

         Abb. 36: Verherrlichung der Fruchtbarkeit Maria Theresias, Kupferstich von Johann Michael
            Probst, nach 1756
         

      

      
         Erziehungsregeln
         

      

      Dass zweijährige Kinder diplomatische Antrittsbesuche empfingen oder zu Regimentschefs
         ernannt wurden, war selbst für die Gesellschaft des Ancien Régime ungewöhnlich. Es
         war aber keineswegs gänzlich absurd, sondern führt nur besonders anschaulich vor Augen,
         dass in dieser Gesellschaft dem Einzelnen sein Status nicht nach seiner individuellen
         Befähigung oder Leistung, sondern nach Geburt zugewiesen wurde. Die herrscherliche
         Familie nahm über Generationen die Befähigung zur Herrschaft für sich in Anspruch.
         Das heißt aber nicht, dass dem Einzelnen nicht die Pflicht auferlegt worden wäre,
         die dazu erforderlichen Fähigkeiten zu erwerben, den Tugenden seiner Ahnen gerecht
         zu werden und sich der Privilegien, die er genoss, auch individuell würdig zu erweisen –
         Adel verpflichtet. Der Erziehung kam daher eine zentrale Rolle zu. Es war ein wesentliches
         Argument zur Rechtfertigung von Geburtsprivilegien, dass nur der geborene Regent schon von der Wiege an auf seine schwere Aufgabe vorbereitet werden könne.
         Gerade Maria Theresia stand das besonders deutlich vor Augen, denn sie selbst machte
         ja zeitlebens ihrem Vater zum Vorwurf, dass er sie nicht ausreichend auf ihre Herrscheraufgaben
         vorbereitet habe. Sie selbst tat daher alles, was ihr notwendig und angemessen schien,
         um ihre eigenen Kinder für ihre zukünftigen Rollen zu qualifizieren.
      

      Dabei hielt sie sich in vieler Hinsicht an die alteuropäische Tradition der Fürstenerziehung,
         wie sie nicht nur in den Häusern Habsburg und Lothringen üblich war. Die Erziehung
         folgte traditionell einer klaren Werthierarchie: An erster Stelle stand die Gottesfurcht,
         an zweiter die Ehrfurcht gegenüber den Eltern und der Dynastie, an dritter die Sittenstrenge
         und erst an vierter Stelle die standesgemäßen Kenntnisse und Fähigkeiten. Beim zukünftigen
         Thronfolger war das vor allem die Kenntnis der Staatsangelegenheiten, aber auch das
         freie, selbstbewusste, souveräne Auftreten.[29] Da sich darum in aller Regel nicht die fürstlichen Eltern selbst kümmerten, war
         die Wahl der richtigen Erzieher entscheidend. Die Kinder erhielten – so wie es schon
         bei Maria Theresia selbst gewesen war – ihr eigenes Kammerpersonal unter der Leitung
         eines Ayo oder einer Aya. Weder diese noch die anderen Erzieher waren professionelle
         Pädagogen, denn eine Wissenschaft der Pädagogik oder eine entsprechende Berufsausbildung
         gab es noch nicht. Das Kammerpersonal der Kinder wurde daher auch nicht etwa nach
         pädagogischen Fähigkeiten ausgesucht; die Kriterien waren ganz andere. Da die Ämter
         eines Ayo oder einer Aya in der höfischen Hierarchie sehr weit oben rangierten, kamen
         dafür nur Personen des hohen Adels in Frage, die in der besonderen Gunst des Kaiserhauses
         standen. Ayos wurden meist später in den Fürstenstand erhoben, wenn sie ihm nicht
         ohnehin schon angehörten. Maria Theresia wählte für ihre Kinder gern ehemalige Feldherren,
         Generäle oder andere verdiente hohe Amtsträger. Die Erziehung der Herrscherkinder
         anvertraut zu bekommen galt als ganz besonderer Gnadenerweis. Maria Theresia nutzte
         das Amt etwa, um dem ungarischen Adel pars pro toto ihre Wertschätzung zu demonstrieren, indem sie den Grafen Batthyány zum Ayo des Thronfolgers
         machte, oder um eine Kränkung zu kompensieren, wie im Falle Bartensteins, dem sie
         Josephs gelehrte Bildung anvertraute.[30] Ayo oder Aya trugen die ganze Verantwortung; sie führten die Oberaufsicht über den
         gesamten Kinderhofstaat und begleiteten die Kinder bei allen ihren öffentlichen Auftritten.
         Um die alltägliche Versorgung, um Sauberkeit, Ernährung und Kleidung kümmerte sich
         das Kammerpersonal hohen und niederen Ranges, um die spirituelle Disziplin der Beichtvater,
         um die Gesundheit der Leibarzt, um den Erwerb der nötigen Kenntnisse eine Reihe gelehrter
         Jesuitenpatres, und für die Ausbildung der aristokratischen Standesfertigkeiten waren
         Sprach-, Musik-, Tanz-, Reit- und Fechtmeister da (s. Farbtafel 21: Exercitia corporis).
      

      Maria Theresia selbst sah ihre Kinder nicht, wie es der Mythos vom bürgerlichen Familienidyll
         nahelegt, vor allem abseits der höfischen Bühne in einer Sphäre der Informalität und
         Familiarität. Ganz im Gegenteil: Im Alltag waren die Erzherzoginnen und Erzherzöge
         dem Kammerpersonal anvertraut; nach Schönbrunn wurden die Kleineren meist nicht mitgenommen.
         Das Kinderzimmer in der Hofburg suchte Maria Theresia selten persönlich auf. Allenfalls eine Stunde
         nach dem Mittagessen blieb ihr dafür, was nach zeitgenössischen Maßstäben schon sehr
         viel war. Ihr eigenes dichtes Tagesprogramm ließ für mehr auch gar keinen Spielraum.[31] Zu den öffentlichen Zeremonien dagegen, zu Kirchgang, Audienz, Appartement, Gala,
         Ball oder Theater, traten die Eltern stets mit mehreren Kindern, bei besonderen Anlässen
         mit allen gemeinsam auf. Anders war es bei den Jagdaufenthalten in Laxenburg oder
         Holics; die Älteren, die dorthin mitfahren durften, betrachteten es als unschätzbares Glück, Ihre Majestäten zu sehen.[32] Maria Theresia kümmerte sich um die Erziehung vor allem dadurch, dass sie ausführliche
         Instruktionen an die Verantwortlichen verfasste – übrigens auch für ihre Enkel, ja
         selbst für die Tochter des Thronfolgers, obwohl dieser damals selbst bereits Kaiser
         war. Wie es mit Erfolg an meinem Hof gehalten worden ist mit den sechzehn Kindern, die
               Gott mir zu schenken beliebt hat, so sollte es auch für die Enkel verbindlich bleiben.[33] Die Instruktionen vermitteln ein plastisches Bild davon, wie Maria Theresia den
         Alltag der Kinder organisieren ließ, welche Erziehungsziele sie verfolgte und welche
         Werte sie dabei leiteten.[34] Sie verraten aber auch, mit welcher Unerbittlichkeit sie Schwächen und Charakterfehler
         bei ihren Kindern diagnostizierte und welche Mittel sie für erforderlich hielt, um
         diese Fehler zu bekämpfen.
      

      Die Säuglinge kommen in diesen Instruktionen nicht vor. Sie wurden, wie erwähnt, einer
         gesunden und kräftigen Amme anvertraut, von der – außer der richtigen Konfession –
         andere als körperliche Qualitäten nicht erwartet wurden. Bis zum Alter von vier Jahren
         gehe es nur darum, schrieb die Kaiserin, die Kinder gefügig und gehorsam zu machen und ihnen die ersten Grundsätze unserer heiligen Religion nahezubringen, die zu lieben und zu respektieren ihnen schon im zartesten Alter angewöhnt
         werden müsse.[35] Gerade zu Frömmigkeit und Gottesfurcht könne man die Kinder gar nicht früh genug
         erziehen, nämlich dann, wenn sie noch durch Gewohnheit und Beispiel formbar seien;
         auf Fragen solle man sich dabei nicht einlassen.[36] Bis zum Alter von sechs Jahren wurden Söhne und Töchter gemeinsam im Kinderzimmer aufgezogen, wo es in allem ordentlich, dezent und ruhig zuzugehen hatte.[37] Größten Wert legte Maria Theresia schon bei den ganz kleinen Kindern auf Distanz
         gegenüber dem Kammerpersonal. Es galt unbedingt zu verhindern, dass sie sich an bestimmte
         Personen gewöhnten und enge Bindungen entwickelten, damit sie nicht widerspenstig
         wurden und sich von niemand anderem mehr versorgen lassen wollten. Die Kinder sollten
         auf keine Weise gehätschelt und verzärtelt werden. Sobald sie selber sitzen konnten,
         durfte man sie nicht mehr auf dem Schoß halten. Niemand durfte mit ihnen tändeln oder Späße machen, Kindersprache sprechen, Fingerspiele spielen, Grimassen schneiden,
         vor dem Einschlafen singen oder Geschichten erzählen – alles Dinge, zu denen das subalterne
         Kammerpersonal neigte. Gehen lernen sollten sie möglichst ohne Gängelband, um sich
         nicht eingeengt zu fühlen und sich an einen freien, aufrechten Gang zu gewöhnen. Sie
         durften nicht mit Süßigkeiten oder kleinen Geschenken gefügig gemacht werden; zur
         Belohnung reichte es, sie zu loben und ihnen Ehre zu erweisen.[38] Verboten war auch, ihnen mit Geschichten von Gewittern, Feuer, Geistern, Hexen oder anderen Kindereien Angst einzuflößen.[39] Auf alle Fragen sollte man ihnen entweder vernünftige oder gar keine, auf keinen
         Fall aber falsche Antworten geben.[40] Kurzum: Die Kinder waren so früh wie möglich ernsthaft und vernünftig und eben nicht wie Kinder zu behandeln.
      

      Jeder Tag war vom Aufwachen bis zum Einschlafen präzise eingeteilt, die Stunden für
         religiöse Pflichten, Mahlzeiten, Lektionen und Spiel waren genau bestimmt, so wie
         es den Gepflogenheiten des Erzhauses seit Generationen entsprach. Der Tag begann und
         endete mit Gebeten. Frömmigkeitsübungen waren das A und O der christlichen Erziehung,
         denn aus den wahren christlichen Übungen und Schuldigkeiten [sind] alle übrigen Tugenden
               zu schöpfen, ebenso wie der Trost, den vor allem die Töchter später nötig haben sollten.[41] Nach dem Aufwachen musste als erstes das Kreuzzeichen gemacht und dann ein Morgengebet
         gesprochen werden. Wie ihre Mutter, so mussten auch die Kinder jeden Vormittag die
         Messe besuchen und jeden Nachmittag den Rosenkranz beten. Jeder Tag sollte mit der
         Erforschung des Gewissens und dem Gedanken an Gott beschlossen werden. Solange die
         Kinder klein waren, wurden die äußeren Frömmigkeitsübungen strikt überwacht; wenn
         sie allerdings erst einmal geheiratet hatten und ihren eigenen Hof führten, war die
         pünktliche Beobachtung dieser Pflichten nicht mehr leicht zu kontrollieren, und es
         war Maria Theresias geradezu obsessive Sorge, noch aus der Ferne die geistliche Disziplin
         ihrer erwachsenen Kinder zu überwachen.[42]
      

      Größte Aufmerksamkeit wurde auch dem Körper der Kinder geschenkt; alle ihre Körperfunktionen
         standen permanent unter scharfer Beobachtung. Die Kinder waren keinen Augenblick allein;
         eine Kammerfrau oder ein Diener übernachtete in demselben Zimmer. Schon die geringste
         körperliche Auffälligkeit, ob gut oder schlecht, jede Empfindlichkeit, Schmerzen oder Flecklein mussten unverzüglich dem Leibarzt van Swieten gemeldet werden, der die Kaiserfamilie
         ohnehin jeden Tag am frühen Morgen besuchte und zu jeder Stunde, Tag und Nacht zur
         Verfügung zu stehen hatte. Absolut nichts, was den Körper betraf, durfte ohne seine
         Anweisung geschehen.[43] Für die Sauberkeit waren die Kammerdiener bzw. -dienerinnen zuständig; sie hatten
         das Kind an- und auszukleiden, zu kämmen und darauf zu achten, dass es täglich fruh und spat den Mund und die Hände wasche und wochentlich einmahl die Füße. Zum Thronfolger kam zweimal die Woche morgens früh der Zahnarzt, die Zähn zu putzen und zu versorgen.[44]
      

      Die Ernährung wurde ebenfalls streng reglementiert.[45] Die Kinder durften nur essen, was van Swieten erlaubte. Schon mit fünf Jahren waren
         die Fastengebote strikt einzuhalten: Abends allzeit Fastensuppe, Eier und eine Mehlspeise, aber nichts Süsses, keine Obstspeise
               oder Gebackenes. Nichts unter Tage als eine Viertel einer Semmel, wenn es nöthig ist,
               zur Jause zu geben, keinen Zucker, Süsses, Chocolade oder Kaffeh.[46] Die Ernährungsregeln waren teils eine Frage der Gesundheit, teils eine Frage der
         Frömmigkeit, aber in jedem Fall waren sie ein Instrument der Disziplinierung. Wenn
         ein Kind Widerwillen gegen bestimmte Speisen hatte, wurde das Essen zur Kampfzone.
         Maria Theresia befahl, dass ihre fünf- und sechsjährigen Töchter Josepha und Johanna
         keine Ausstellungen oder Aussuchung […], auch keine Discurs vom Essen halten dürften, damit sie nicht heiklicht würden. An allen Freitagen, Samstagen und sonstigen Fastentagen gab es Fischgerichte,
         die zu essen kein Kind sich weigern durfte. Obwohl die Johanna besonders einen Ekel für selbe bezeigt, so wäre es ihr nicht angehen
               zu lassen und sie zu animiren, dass sie sich nicht zu lang dabei aufhalte, indem alle
               meine Kinder die nämliche Aversion dagegen gezeigt und Alle es müssen überwinden,
               dass alle die sieben älteren die ganze Fasten schon zwei Jahre mit uns halten, mithin
               in diesem Punkte gar nicht zu weichen.[47] Von der vierzehnjährigen Marianne berichtet Khevenhüller, dass sie am Ostersonntag
         krank war, weil sie an den Fastentagen Fisch hatte essen müssen, den sie nicht vertrug.[48] Die Speisevorschriften waren ein Feld, auf dem es den Eigenwillen der Kinder zu
         brechen galt; ein anderes Feld war die Behandlung von Krankheiten. Auch darin war
         man nicht zimperlich. Khevenhüller berichtet zum Beispiel von der neunjährigen Amalia:
         Diser kleinen Frauen ware ein besonderes Accident zugestossen, daß man nemmlichen
               das arme Kind – welches bei einem lezthin gehabten convulsivischen Zufall guttwillig
               keine Clystier nehmen wollen und man also gezwungen gewesen, ihr selbe mit Gewalt
               einzuspritzen, wodurch sie eine Verletzung davontrug, die sich entzündete.[49]
      

      Allerdings war körperlicher Zwang in der Kindererziehung am Wiener Hof eine Ausnahme.
         Im Vergleich zu dem, was in anderen Ständen üblich war, ging es dort moderat zu. Physische
         Gewalt, sonst in der Kindererziehung damals selbstverständlich, galt nicht als angemessenes
         Sanktionsmittel; die Kinder sollten grundsätzlich aus Einsicht, nicht aus Furcht gehorchen
         und selber den Ehrgeiz entwickeln, sich zu vervollkommnen. Sowohl durch Gewohnheit als durch Grundsätze, durch Belohnung und Aufmunterungen zur Ehre, auch durch vernünftige Gespräche, aber nur im äußersten Fall durch Strafen waren
         sie auf den richtigen Weg zu bringen.[50] Ohnehin war es angesichts der sozialen Hierarchie überaus heikel, wenn das Kammerpersonal
         die Kinder des Herrscherpaares körperlich züchtigte oder ihnen Prügel auch nur androhte.
         Das schärfste Sanktionsmittel bestand vielmehr darin, die Kinder zu beschämen. So
         wurde es als überaus harte Strafe empfunden, wenn zum Geburts- oder Namenstag eines
         Kindes entweder gar keine höfische Gala angesagt wurde, der Tag also überhaupt nicht
         gefeiert, sondern mit demonstrativem Stillschweigen übergangen wurde, oder wenn trotz
         angesagter Gala das Kind nicht erscheinen und die Komplimente der Hofgesellschaft
         nicht entgegennehmen durfte. Der Erzherzog Karl musste zum Beispiel an seinem vierzehnten
         Geburtstag in seinem Zimmer bleiben, aus vorschützender Unpässlichkeit; in der That aber geschahe es aus Straff und um
               ihn zu demüthigen; weillen diser kleine Herr von einem ungemain hochtrabenden Geist
               ist und zumahlen seinen Cammerherrn und Bedienten die chocant- und empfindlichste
               Sachen zu sagen weis.[51] Die kleine Elisabeth galt als besonders eitel und daher nur durch solche massiven
         Demütigungen im Zaum zu halten, deshalb wurde der Elisabeth-Tag hergebrachter Massen nicht gefeieret.[52] Wenn gestraft werden musste, dann unerbittlich und unwiderruflich; der Erzieher
         durfte sich weder durch Schmeicheleien, Rechtfertigungen oder Dispute noch durch unanständige Szenen davon abbringen lassen. In solchem Fall, wenn man nicht nöthig findet, seine Ursachen oder Entschuldigungen
               mehr zu hören, müssen dieselben auch nicht gestattet und ihm hierüber vorhinein die
               Versicherung gegeben werden, dass dieses Schweigen und Überwindung seiner selbst eine
               Probe seiner gänzlichen Unterwerfung und seine beste Entschuldigung sein muss.[53]
      

      Ziel der Erziehung war ein der hohen Geburt angemessener Habitus, eine bestimmte Art
         zu denken, aufzutreten und sich darzustellen.[54] Dabei waren moralische und körperliche Eigenschaften nicht voneinander zu trennen.
         Es ging um eine verinnerlichte Haltung von Großmut, Liebenswürdigkeit und Distanz,
         kurz: um souveräne Überlegenheit. Jede Art von vertraulichem Umgang galt es strikt
         zu vermeiden und gleichmäßige Höflichkeit gegenüber jedermann zu üben, ob hoch oder
         niedrig. Es war verpönt, mit Menschen niederen Ranges zu familiarisieren, im Guten wie im Schlechten: durch Albernheiten in Worten und Gesten, Kindereien,
         Klatsch, Spott, Quälereien und Vertraulichkeiten aller Art.[55] Die größte Gefahr ging von Schmeichlern aus, die dem Kind nach dem Mund redeten,
         alle seine Gelüste erfüllten und mit ihm über Dritte herzogen, so dass es sich daran
         gewöhnte, sich selbst nichts zu versagen und andere grob zu behandeln. Das Kind sollte
         vielmehr lernen, seine privilegierte Stellung nicht zu missbrauchen und nicht sein Gemüth zum Nachtheil seines Nächsten zu ergötzen, welches besonders bei
               grossen Herren zu tadeln ist, denen es leicht ist, dergleichen Personen zu betrüben
               oder zu embarassiren, welchen nicht erlaubt, sich gleichen Masses gegen sie zu gebrauchen.[56] Nur wer jedermann respektvoll behandelte und sich selbst beherrschte, wurde seinerseits
         respektiert und verdiente es, andere zu beherrschen. Nicht zuletzt das körperliche
         Auftreten hatte dem hohen Stand zu entsprechen: makellose Kleidung, aufrechte Körperhaltung,
         freie Bewegungen, offene Miene, angenehme Stimmlage, gefällige Ausdrucksweise – und
         all das mühelos, frei und ungekünstelt. Auch die klassischen Herrschertugenden der
         Großzügigkeit und Freigiebigkeit hatten die kleinen Herren und Frauen sich frühzeitig anzueignen, indem sie ihrem eigenen Kammerpersonal gelegentlich kleine
         Geschenke machten, Almosen gaben und Fürbitten entgegennahmen. Dabei war allerdings
         darauf zu achten, dass sie das nicht aus Eigeninteresse und Berechnung taten und niemanden
         aus Particularaffection bevorzugten.[57] Dass die Kinder sich für Dritte einsetzten, war überhaupt nur in sehr engen Grenzen
         erlaubt, denn eigentlich war es verpönt, dass das Hofpersonal seinen Zugang zu den
         Kindern nutzte, um sich Vorteile bei den Eltern zu verschaffen.[58]
      

      Mit sechs bis sieben Jahren trennte man die Kinder nach Geschlechtern; der Thronfolger
         wurde gänzlich separiert und bekam seinen eigenen Hofstaat.[59] Töchter und Söhne wurden keineswegs in jeder Hinsicht unterschiedlich behandelt.
         Die strikte Organisation des Tagesablaufs, die Sauberkeits-, Speise- und Frömmigkeitsregeln,
         die moralischen Grundsätze waren die gleichen. Auch die Inhalte der Lektionen ähnelten
         sich: Schreiben und Lesen im Deutschen als erster Sprache, und zwar ohne Dialekt,
         dann Französisch, Italienisch (und zusätzlich Spanisch für die Töchter, die für einen
         bourbonischen Hof in Italien bestimmt waren), für die Söhne hingegen Latein und ein
         wenig Tschechisch;[60] ferner für alle Unterricht in der wahren Religion, in Geschichte und Geographie,
         für die Söhne in Mathematik, Geometrie und Jurisprudenz; schließlich Musizieren und
         Tanzen, für die Söhne Reiten, Fechten und andere militärische Exerzitien. Die Erzherzöge
         wurden regelmäßig alle drei Monate über ihre Bildungsfortschritte mündlich geprüft,
         und zwar in Anwesenheit Khevenhüllers als Präsident der Theresianischen Ritterakademie,
         manchmal auch des Kaisers; Maria Theresia scheint nie dabei gewesen zu sein.[61]
      

      Ein Unterschied war allerdings wesentlich: Die Töchter waren geboren zu gehorsamen und sollen es mithin bei Zeiten gewöhnen; sie mussten lernen, fügsam und bescheiden zu sein, sich später dem Ehemann unterzuordnen
         und den Sitten seines Landes in allem anzupassen.[62] Deshalb hatten sie selbst dem niedrigsten Türhüter und Kammerheizer keine Befehle
         zu erteilen. Schwieriger verhielt es sich mit den Söhnen. Das grundlegende Dilemma
         der Prinzenerziehung stellte sich beim Thronfolger mit besonderer Schärfe: das Kind
         einerseits zu Demut gegenüber Gott, Gehorsam gegenüber den Eltern und Respekt gegenüber
         den Lehrern zu erziehen, andererseits aber auch auf das Herrschen vorzubereiten. Der
         Ayo war derjenige, der dem Prinzen bei der öffentlichen Tafel den Stuhl rückte und
         die Serviette reichte, aber zugleich derjenige, den er fürchten und ehren sollte und
         von dem er sich bestrafen lassen musste.[63] Für die Ayos und Kammerherren war das Amt trotz der hohen Ehre daher ein schweres Creutz.[64] Zwei adelige Kämmerer mussten sich täglich mit dem Dienst beim Thronfolger abwechseln,
         sobald er sechs Jahre alt war. Der diensthabende Kammerherr begleitete ihn überall
         hin, überwachte das An- und Auskleiden, bediente ihn bei den Mahlzeiten und ließ ihn
         nicht aus den Augen, um ihn stets ganz leise auf die kleinen Fehlleistungen aufmerksam machen zu können,
               die in seinem Alter natürlich sind.[65] Im Theater oder beim Appartement stand der Kammerherr immer unmittelbar hinter seinem
         Herrn – in der Öffentlichkeit hatte er seinen Dienst im Stehen zu verrichten –, stellte
         ihm die Persönlichkeiten vor, die ihm ihre Aufwartung machen wollten, und soufflierte
         ihm die passenden Sätze. In einer Geheiminstruktion wurde den Kammerherren des Thronfolgers
         außerdem eingeschärft, sich nie in seinen Unterricht einzumischen, absolut nichts
         aus dem Studierzimmer nach außen dringen zu lassen, vor allem nichts über seine Bestrafung,
         und umgekehrt niemand Unbefugten und keine unangenehmen Nachrichten, Klatsch oder
         Intrigen von außen hereinzulassen. Ein Kammerherr hatte dem Erzherzog in allem ein
         Vorbild an Höflichkeit, Sanftmut und Mäßigung zu sein; er hatte Abscheu gegenüber
         dem Laster im Allgemeinen zu demonstrieren, aber über niemanden im Besonderen schlecht
         zu sprechen, nicht einmal über verfeindete Nationen. Auch übertriebenes Lob und Schmeichelei waren unbedingt zu vermeiden. Man sollte
         ihm vielmehr stets mit Offenheit und Ehrlichkeit begegnen und ihm immer wieder vor
         Augen führen, wie er sich durch Liebenswürdigkeit die Zuneigung und Dankbarkeit der
         Menschen gewinnen könne. Denn das hielt Maria Theresia schon bei dem sechsjährigen
         Joseph für unbedingt erforderlich: Man soll ihm beibringen, die Leute hohen Standes durch besondere Aufmerksamkeit auszuzeichnen,
               ihm die Familien, ihre Verbindungen, ihre Ämter nennen, und durch tausend kleine Hinweise,
               die man ihm nach und nach gibt, wird man dahin kommen, seine Anlage zur Verlegenheit
               zu durchbrechen, doch immer mit Sanftmut und angemessenen kurzen Erklärungen, ohne
               ihn vor den Kopf zu stoßen oder sich mit ironischen Zurechtweisungen über ihn lustig
               zu machen.[66]
      

      Durch alle diese Instruktionen wehte ein Geist sanfter, aber totaler Kontrolle. Die
         Kinder – und der Thronfolger ganz besonders – sollten vor allen negativen Eindrücken
         geschützt, gegenüber allen äußeren Einflüssen abgeschirmt werden. Jede Speise, die
         sie aßen, musste vom Leibarzt gutgeheißen, jedes Buch, das auch nur über ihre Schwelle
         kam, vom Beichtvater genehmigt werden. Selbst die Lehrer durften mit den Zöglingen
         nicht allein sein und über nichts anderes mit ihnen sprechen als über die Lektionen.
         Der Lehrer des Thronfolgers hatte Tag für Tag genauestens über sein Verhalten Buch
         zu führen.[67] Maria Theresia war geradezu besessen davon, alles über ihre Kinder zu wissen, ihr
         Innenleben zu durchschauen und ihren Zugang zur Welt zu kanalisieren, auch wenn sie
         sich dabei zu ihrem Leidwesen auf andere verlassen musste. Es quälte sie, dass ihr
         das nicht gelang und die Kinder sich ihrer vollständigen Kontrolle auf die eine oder
         andere Weise entzogen – sei es durch Aufsässigkeit, durch Verschlossenheit oder durch
         Verstellung.
      

      Denn kaum ein Kind war je in der Lage, den strengen Maßstäben Maria Theresias zu genügen.
         Jedenfalls fällte sie schonungslose Urteile, und zwar sowohl gegenüber Erziehern und
         Vertrauten als auch gegenüber den Kindern selbst. Sie gestattete sich keinerlei Illusion,
         keinerlei positive Voreingenommenheit und forderte auch die Erzieher und Beichtväter
         auf, rückhaltlos offen über die Fehler der Kinder mit ihr zu sprechen.[68] So schrieb sie zum Beispiel, die kleine Josepha habe kein einnehmendes Gesicht und
         sei nicht besonders fähig, capabel, sie neige zu Neugier und Verstellung, benehme sich boshaft gegenüber dem Personal
         und habe überhaupt etwas Rauhes und Widerwärtiges in ihrem Betragen.[69] Die sechsjährige Johanna nannte sie begabt, aber eigensinnig; sie habe einen starken Kopf und Eigenwillen, der ihr beizeiten gebrochen werden müsse.[70] Manchmal wurde allerdings auch gelobt, etwa als Johanna auf ihrer ersten gemeinsamen
         Reise nach Holics bei aller Welt Beifall – l’approbation de tout le monde – fand.[71] Die siebenjährige Elisabeth lobte sie auf einer Pragreise, weil sie gleich einer kleinen Statue ruhig geblieben ist; sie […] schwätzte unaufhörlich und
               recht vernünftig, besonders ohne wetzen, rutschen oder nicht gerad sitzen, und fragte
               nicht das Geringste. Eine Person von 20 Jahren könnte sich nicht besser benehmen,
               sie hat bisher alle ihre älteren Geschwister übertroffen.[72] Ihrer erwachsenen Tochter Amalia bescheinigte sie zwar Geduld, Fügsamkeit, Offenheit
         und Hilfsbereitschaft, hielt ihr aber vor, sie besitze weder Geschmack noch Sinn für
         Künste und Wissenschaften und habe deshalb einem gebildeten Gatten nichts zu bieten.
         Ihr Französisch sei mangelhaft; je weniger sie rede, desto besser sei es, und in die
         Regierung solle sie sich auf keinen Fall mischen, ohnehin sei sie dazu nicht gescheit genug.[73] Carolina warf sie mangelnde Andacht, Launenhaftigkeit und kindische Neugier vor;
         sie habe eine sehr unangenehme Stimme und eine hässliche Art zu sprechen und benehme
         sich alberner als ihre kleinen Schwestern.[74] Mit Marie Antoinette hingegen war die Mutter anfangs sehr zufrieden; sie lobte ihre
         Anmut und Leutseligkeit, Fügsamkeit und Sanftmut, Eigenschaften, die dazu geeignet
         waren, die Vierzehnjährige in Versailles bei aller Welt beliebt zu machen. Sorgen
         bereiteten ihr allerdings ihr Widerwille gegen die Lektüre und jede geistige Anstrengung und zunehmend auch die Vernachlässigung ihrer äußeren Erscheinung, von der ihr die
         Pariser Informanten berichteten.[75] Wesentlich weniger Freude machte ihr Ferdinand, der mit siebzehn Jahren als Gouverneur
         nach Mailand geschickt wurde. Ihm schrieb sie immer wieder, er müsse sich vollständig
         ändern; sie geißelte seine Faulheit, Nachlässigkeit und Verweichlichung, seinen Mangel
         an Frömmigkeit und Gehorsam, seinen Dünkel, seinen Hochmut und seine Eigenliebe, wozu
         er zudem weniger als jeder andere in der Familie Grund habe.[76] Allein über Marie Christine finden sich derart scharfe Äußerungen der Mutter nicht.
      

      Die größten Enttäuschungen bereiteten ihr ausgerechnet die beiden Söhne, die später
         Kaiser und – auf unterschiedliche Weise – äußerst bemerkenswerte Regenten wurden:
         Joseph, der Thronerbe, und Leopold, der 1765 die Nachfolge seines Vaters in der Toskana
         antrat. Dem Erstgeborenen, Joseph, war nach Ansicht seiner Mutter in seiner frühesten
         Kindheit zu viel geschmeichelt und nachgegeben worden, was ihn zu unzeitigen Vorstellungen von seiner Hoheit verleitet habe. Sie fand ihn unfähig, die eigenen Schwächen zuzugeben, und zugleich scharfsichtig
         und übermäßig kritisch, was die äußeren und inneren Fehler anderer anging.[77] Zugleich beklagte sie seinen den grossen Herren so übel anstehenden Embarras, seine Gehemmtheit, die er schon als Kind durch Spott, Sarkasmus und Verächtlichkeit
         kompensierte.[78] Im Grunde sprach sie ihm – der schwerste aller möglichen Vorwürfe – die Fähigkeit
         zur christlichen Nächstenliebe ab. Großmut, Milde und Leutseligkeit gegenüber jedermann,
         also das, was einem Fürsten die Anhänglichkeit sowohl seiner Umgebung als auch seiner
         Untertanen einbringe, lasse er vollkommen vermissen, fand seine Mutter, die ihrerseits
         genau für diese Tugenden allgemein gerühmt wurde – ein persönlicher Gegensatz, der
         sich später, als Joseph Mitregent wurde, zum schweren Konflikt auswuchs.
      

      Eine womöglich noch größere Herausforderung an Maria Theresias Erziehungsbemühungen
         aber bedeutete der dritte Sohn, Leopold. Keinem anderen Kind, vertraut man der Überlieferung,
         wurden derart ausführliche Ermahnungen zuteil, und zwar von beiden Eltern.[79] Leopolds erstem Ayo Künigl, der 65 Jahre alt und gebrechlich war, wurden eigens
         die Brüder Franz und Anton Thurn zur Seite gestellt, verdiente Generäle aus dem Siebenjährigen
         Krieg, um Leopold für das Militär zu begeistern. Kurz vor seinem fünfzehnten Geburtstag
         beauftragte Maria Theresia den Grafen Anton Thurn, genauestens über die Fehler seines
         Zöglings und seine Korrekturerfolge Buch zu führen, was er auch gewissenhaft tat.[80] Die getreue Liste, die er aufstellte, umfasst nicht weniger als zwanzig Punkte und wirft ein unbarmherzig
         scharfes Licht auf die Anforderungen, die der fünfzehnjährige Kaisersohn zu erfüllen
         hatte. Der Befund war niederschmetternd. Der Erzherzog habe eine düstere, unangenehme
         Ausstrahlung, so fängt die Aufzählung an. Er sei absichtlich unhöflich, bevorzuge
         die Gesellschaft kleiner Leute, liebe Platitüden, Klatsch, Frivolitäten und Kindereien,
         was ihn zu vernünftigen Gesprächen unfähig mache. Sein Arbeitseifer sei bescheiden,
         und seine Lernfortschritte ließen sich nur durch seine außergewöhnliche Begabung erklären.
         Zur Sauberkeit sei er nur unter Zwang zu bewegen, seine Kleidung sei ihm gleichgültig.
         Er nehme es mit der Wahrheit nicht genau; wenn man ihn beim Lügen ertappe, weine er
         wie ein kleines Kind oder werde wütend. Er neige zur Streitsucht und versuche seinen
         Willen notfalls mit List durchzusetzen; ihm fehle es generell an Offenheit, Vertrauen
         und Zuneigung. Er benehme sich, als wäre er nur halb so alt, und liebe nur diejenigen,
         die ihn in seinen Kindereien bestärkten; er kenne sich mit Menschen nicht aus und
         übersehe echte Verdienste. Gegenüber Bittstellern ebenso wie gegenüber seinen Geschwistern
         sei er stumpf, hartherzig und gefühllos und lasse sich von seiner böswilligen Umgebung
         üble Vorurteile einreden. Das Deutsch, das er spreche, sei der Dialekt niedriger,
         ungebildeter Leute, und er rechtfertige es mit dem irrigen Grundsatz, als österreichischer
         Prinz müsse er Österreichisch reden. Seine Haltung sei schockierend, er könne weder
         anständig gehen noch sitzen und habe eine Reihe schlechter Angewohnheiten, wie ständig
         zu spucken, an den Nägeln zu kauen, sich aufzustützen, unflätig zu essen und den Leuten
         beim Reden nicht in die Augen zu sehen. Er kenne kein Ehrgefühl, daher fehle es ihm
         an dem Antrieb, Gutes um seiner selbst willen zu tun. Da man ihn ständig mit Strenge
         behandle und ihm mit Entzug seiner Vergnügungen und Benachrichtigung der Eltern drohe,
         habe er sich mittlerweile daran gewöhnt, nur noch aus Angst vor Strafe, nicht aus
         innerem Vervollkommnungsdrang zu handeln. Er quäle sich ständig mit eitlen Plänen
         und sei übelster Laune, wenn sie misslingen. Seine Frömmigkeit sei zwar solide gegründet,
         aber er lasse sich in seinen Andachtsübungen leicht ablenken; er brüskiere seine Diener
         und höre nicht auf wohlmeinende Ermahnungen; er sei faul, indolent, antriebslos, wehleidig.
         Für altersgemäße Beschäftigungen interessiere er sich nicht oder tue nur so als ob,
         und freigiebig sei er aus falschen Motiven, nämlich bloß gegenüber seinen eigenen
         Dienern. Allen diesen Fehlern stellte Thurn nur bescheidene Besserungsansätze gegenüber;
         trotz permanenter Ermahnungen zeige der Erzherzog kaum Fortschritte. Alles in allem:
         Es sei noch völlig unklar, in welche Richtung sich sein Charakter entwickele, wenn
         auch eine gewisse Präferenz für den Militärstand zu erkennen sei. Diese lange und
         aus heutiger Sicht erstaunlich unsystematische Liste, bei der Mangel an Nächstenliebe
         sich mit Nägelkauen in einer Reihe findet, ist – ex negativo – ein detaillierter Spiegel
         des damaligen adeligen Wertekanons. Was sie anschaulich macht ist, dass äußere und
         innere Haltung zwei Seiten derselben Medaille waren: Die körperliche Haltung reflektierte
         die moralische. Denn Ehre bestand darin, von anderen als ein Mann von Ehre im wörtlichen
         Sinne angesehen zu werden. Das innere Ehrgefühl musste äußerlich sichtbar sein.
      

      Schriftliche Berichte über die Kinder wie der des Grafen Thurn waren sicher nicht
         die Ausnahme, auch wenn sie nur selten überliefert sind. Zweifellos gab es mehr davon,
         und zweifellos hat Maria Theresia sie normalerweise vernichtet, so wie sie auch die
         Briefe ihrer Kinder nach dem Lesen verbrannte und ihnen befahl, umgekehrt das Gleiche
         zu tun (was glücklicherweise nicht alle befolgt haben). Wie Leopold auf die stetigen
         Korrekturversuche reagierte und wie Maria Theresia mit dem scheinbar so schwer erziehbaren
         Sohn umging, zeigt eine andere Quelle. Drei Jahre später, im Mai 1765, als Leopolds
         Hochzeit mit der Infantin von Spanien bevorstand und er sich ausnahmsweise bei den
         Eltern in Laxenburg aufhielt, ließ Maria Theresia den Grafen Anton von Thurn kommen
         und konfrontierte ihn mit einer Reihe von Vorwürfen, die er seinem Zögling zu kommunizieren
         hatte. Am Tag darauf bestellte sie ihren Sohn selbst zu sich und ließ ihn auf die
         Vorhaltungen antworten. Sie befürchtete offenbar, dass Leopold seiner Heirat mit Angst
         und Unwillen gegenüberstand, von seinem sarkastischen Bruder Joseph darin heimlich
         bestärkt wurde und zu allem Überfluss eine Affäre mit der Gräfin Erdödy hatte, kurzum,
         dass sich die Lage ihrer Kontrolle entzog. Leopold berichtet von dem Zusammentreffen
         mit seiner Mutter in einem langen Brief an den in Wien gebliebenen Ayo Franz von Thurn.[81] Punkt für Punkt zählt er ihre Vorwürfe und seine Rechtfertigungen auf, die er sich
         über Nacht zurechtgelegt habe. Sie können sich vorstellen, wie sehr mich alle diese Punkte getroffen haben, schrieb er. Ich antwortete ihr etwa so, wie ich die Antworten vorbereitet hatte, aber gedrängter,
               ohne Verlegenheit. […] Im Übrigen war sie sehr gnädig mit mir, wobei sie mehr wie
               eine gute Freundin als wie eine Mutter zu mir sprach, und ich werde auch gewiß alles
               mögliche tun, um sie in jeder Hinsicht zufriedenzustellen. […] Von Natur aus war ich
               immer sehr verschlossen, seit einiger Zeit war ich offener gewesen, aber da ich sehe,
               daß mehrere Personen das mißbrauchen, werde ich wieder verschlossener werden.[82]
      

      Die Episode offenbart ein grundlegendes Dilemma im Verhältnis zwischen Maria Theresia
         und ihren Kindern. Alles über sie zu wissen war ihre permanente mütterliche Sorge:
         ne cachez rien! – Verbergt nichts! –, schrieb sie ein ums andere Mal. Der häufigste Vorwurf, den sie den Kindern machte,
         war der der Verstellung und Heimlichtuerei, kurz, mangelnden Vertrauens. Doch das
         geforderte Vertrauen erwiderte die Mutter keineswegs; vielmehr sahen sich die Kinder
         auf Schritt und Tritt von ihren Informanten umstellt, die ihr regelmäßig schriftlich
         oder mündlich Bericht erstatten mussten, die Beichtväter – gerade sie – waren nicht
         ausgenommen.[83] Ihre Besessenheit, alles über ihre Kinder zu wissen, verschärfte das Problem und
         führte in einen Teufelskreis der Dissimulation. Mit ihrem Zwang zur absoluten Offenheit
         nötigte sie die Kinder geradezu, sich entweder zu verstellen oder ganz zu verschließen.
      

      Selbstverständlich waren Maria Theresias Kontrollbemühungen illusorisch. Tatsächlich
         scheinen die Freiheiten, die das Kammerpersonal den Kindern ließ, wenn Ayo oder Aya
         nicht dabei waren, nicht gering gewesen zu sein. Von einem der Lehrer Leopolds hieß
         es beispielsweise, er halte nicht auf die nötige Disziplin und tolle mit seinen Schülern
         herum. Von seinem Ayo hatte Leopold ein Buch in die Hände bekommen, das anstößige
         Stellen enthielt.[84] Franz von Thurn versagte in Maria Theresias Augen völlig.[85] An den Maßstäben anderer Stände und der Tradition des Kaiserhauses gemessen, konnte
         die Erziehung der kleinen Herren und Frauen damals sogar geradezu freizügig erscheinen.
         So empfand die älteste Tochter Marianne ihre Jugend aus der Rückschau als frei und
         ungezwungen und ihre Erziehung als männlich und zimlich zerstreut; sie habe sich in alle möglichen erlaubten und unerlaubten Vergnügen gestürzt und
         Tag und Nacht mit Jagen und Tanzen, Spielen und Romanelesen verbracht.[86] Und der Herzog von Croÿ, der sich in Wien wie in Versailles auskannte, meinte, die
         Kaiserin habe ihre Kinder ohne die frühere Steifheit des Hauses Österreich erzogen, ja fast das gegenteilige
               Extrem bevorzugt, nämlich ihre Kinder in der größten Ungezwungenheit aufwachsen zu
               lassen.[87] Der preußische Gesandte Podewils meinte, sie gebe sich nur hin und wieder den Anschein
         von Strenge. Sein Nachfolger Fürst hingegen fand, sie sei eine zärtliche und strenge Mutter. […] es kommen Belohnungen und auch Strafen vor,
               ebenso gut wie bei Privatleuten.[88]
      

      Schon unter den Zeitgenossen wurde die Erziehungspraxis Maria Theresias also offenbar
         unterschiedlich wahrgenommen, je nachdem, an welchem Maßstab sie sich orientierten.
         Erst recht gilt das für spätere Historiker. Wenn man die Zeitgenossen aber verstehen
         will, sollte man sich vor anachronistischen Urteilen hüten und die Verhältnisse nicht
         an einer Norm messen, die der Zeit selbst fernlag. Schließlich verließ Maria Theresias
         letzter Sohn gerade die Kinderstube, als Rousseau das von Natur aus reine, unschuldige,
         von der Zivilisation unkorrumpierte Kind erfand und eine diesem Kind gemäße, «natürliche»
         Erziehung propagierte – eine Provokation, die allem entgegengesetzt war, was den Zeitgenossen
         bis dahin selbstverständlich erschienen war. Die Kaiserin konnte sich auch später
         mit der neuen Mode nach Rousseau nie anfreunden. Lasse man den Kindern alle Freiheit, schrieb sie, dann mache man
         sie zu Bauern.[89]
      

      
         Opfer der Politik
         

      

      Die Kinder als soziales Kapital der Dynastie konnten nur politische Zinsen einbringen,
         wenn sie sinnvoll eingesetzt, das heißt: strategisch vernünftig verheiratet wurden.
         Dynastische Politik war im Kern Heiratspolitik, davon ist schon die Rede gewesen.
         Gerade das Haus Habsburg war berühmt dafür, sein riesiges Imperium über die Jahrhunderte
         durch kluge Heiraten zusammengebracht zu haben: Bella gerant alii, tu felix Austria nube, hieß es bekanntlich, Kriege mögen die anderen führen, Du, glückliches Österreich, heirate. Das war zwar etwas euphemistisch, denn heiraten und Krieg führen schlossen sich
         ja keineswegs aus; im Gegenteil, aus Heiraten folgten mitunter konkurrierende Herrschaftsansprüche
         und daraus Konflikte, manchmal Kriege. Doch idealiter ging man davon aus, dass Verwandte
         Freunde waren – ‹Freundschaft› war im Deutschen bis ins späte 18. Jahrhundert geradezu ein
         anderes Wort für angeheiratete Verwandtschaft. Dass man durch Heiraten sein soziales
         Netzwerk zu stärken suchte, galt mehr oder weniger für alle Stände, nicht nur für
         den Hochadel; dass Heiratsarrangements Sache nicht der Individuen, sondern der beiden
         beteiligten Familienverbände waren, ebenso. Nur wer gar nichts zu vererben und zu
         verlieren hatte, konnte es sich leisten, seine Kinder heiraten zu lassen, wen sie
         wollten (sofern sie dann überhaupt jemand nahm). Maria Theresias sorgfältige Heiratspolitik
         war daher überhaupt nichts Besonderes; bemerkenswert war eher, dass sie in einem Fall
         von der üblichen Grundregel abwich.[90] Die Grundregel lautete, nur Ehepartner aus demselben Stand, dem eigenen Heiratskreis
         zu wählen, konkret also aus dem Kreis der souveränen fürstlichen Dynastien. Wo die
         Standesgrenzen genau verliefen, war allerdings im Fluss und wurde immer aufs Neue
         austariert. Unzweifelhaft standesgemäß für einen Habsburger waren vor allem andere
         Habsburger; so ging dem Gesamthaus auf jeden Fall nichts verloren, allerdings wurde
         auch nichts neu dazugewonnen. Das höchste Ziel bestand darin, durch kluge Heiratsverbindungen
         souveräne Herrschaft über Territorien zu erwerben, die bisher nicht der Dynastie gehört
         hatten. Das ging nur, wenn die Söhne Erbtöchter anderer Häuser heirateten. Das zweite
         Ziel bestand darin, durch Heiraten politische Bündnisse zu befestigen und Feindschaften
         zu überwinden. Die Hand einer Erzherzogin oder eines Erzherzogs war ein hohes politisches
         Tauschgut, für das Gegenleistungen erwartet werden konnten. Die übereinstimmende christliche
         Konfession war bei alldem ein wünschenswertes, aber nicht absolut notwendiges Kriterium.
         Eine klare Grenze des fürstlichen Heiratskreises war die Grenze zwischen Christentum
         und Islam. Dass eine Habsburgerin einen Osmanen, ein Erzherzog eine Sultanstochter
         geheiratet hätte, erschien ausgeschlossen, und zwar aus der Perspektive beider Seiten,
         selbst wenn die diplomatischen Beziehungen sich noch so erfreulich entwickeln mochten.[91]
      

      Aus diesen unausgesprochenen Maximen erklärt sich die Heiratspolitik, die Maria Theresia
         für ihre Kinder verfolgte und die am Ende auf die verschiedenen Linien des Hauses
         Bourbon und auf das Herzogshaus Modena hinauslief. Nur zwei Verbindungen, die Heirat
         Marie Christines mit einem Herzog von Sachsen und die zweite Heirat Josephs mit einer
         Herzogin von Bayern, fielen aus diesem Rahmen heraus. Dass es am Ende so ausging,
         wie es ausging, war die Folge vieler zusammenwirkender Umstände. Man muss sich die
         habsburgische Heiratspolitik wie ein weiträumiges, komplexes Strategiespiel mit vielen
         kontingenten Faktoren vorstellen. Es galt Kosten und Nutzen sorgfältig abzuwägen,
         dabei vorausschauend und mit großer Flexibilität vorzugehen und verschiedene Alternativen
         im Auge zu behalten. Unter Umständen war es nötig, sich von einem Plan unter Gesichtswahrung
         aller Beteiligten wieder zurückzuziehen, wenn sich noch günstigere Möglichkeiten auftaten.
         Auch der frühe Tod vorgesehener Kandidaten und Kandidatinnen war einzukalkulieren.
         Dass bei alldem auf persönliche Neigungen einzelner Kinder keine Rücksicht genommen
         werden konnte, liegt auf der Hand – sie kannten ihre in Aussicht genommenen Ehepartner
         normalerweise ohnehin nicht. Die Planungen begannen in der Regel, lange bevor die
         Kandidaten ins heiratsfähige Alter kamen. So vereinbarte man beispielsweise die zukünftige
         Heirat Leopolds mit der reichen Erbin des Herzogtums Modena, Maria Beatrice d’Este,
         als er sechs Jahre alt war. Dazu kam es später allerdings nicht, weil Leopolds älterer
         Bruder Karl starb und Leopold deshalb an seiner Stelle die Tochter des Königs von
         Spanien, Maria Ludovica, heiraten musste – Ihr habt ja noch andere Prinzen, soll der spanische Gesandte Mahoni nach Karls Tod zu Maria Theresia gesagt haben.[92] Die Erbtochter Maria Beatrice erhielt als Ersatz Leopolds jüngeren Bruder Ferdinand
         zum Mann, so dass die erbliche Herrschaft über das Herzogtum Modena dem Haus Habsburg
         doch nicht entging. Dass solche Heiratsarrangements für die einzelnen Kinder, vor
         allem für die Töchter, unter Umständen ein hartes Los bedeuteten, war Maria Theresia
         durchaus klar, und es ließ sie auch nicht kalt. So schrieb sie über die geplante Ehe
         zwischen der Erzherzogin Josepha und König Ferdinand IV. von Neapel, ihre Tochter
         müsse sich angesichts der Charakterfehler des Bräutigams auf ein einsames, selbstgenügsames
         und entbehrungsreiches Leben einstellen: Ich betrachte die arme Josepha als ein Opfer der Politik.[93] Das galt nicht weniger für Carolina, die am Ende diejenige war, die mit fünfzehn
         Jahren den König von Neapel heiraten musste, oder für Amalia, die mit dreiundzwanzig
         Jahren dem siebzehnjährigen Infanten von Parma angetraut wurde – ganz zu schweigen
         von Marie Antoinette, die mit vierzehn Jahren als Braut des Thronfolgers nach Versailles
         geschickt wurde, um das habsburgisch-französische Bündnis zu festigen.[94]
      

      Die Verbindungen zwischen den Dynastien Habsburg und Bourbon waren die zentralen Fäden
         von Maria Theresias immer wieder neu gesponnenem Heiratsnetz. Das Haus Bourbon war
         seit dem Spanischen Erbfolgekrieg in zwei Hauptlinien geteilt: Die eine Linie hatte
         die Krone von Frankreich inne, die andere die Krone von Spanien, das Doppelkönigreich
         Neapel-Sizilien und (seit 1748) das Herzogtum Parma. Die italienische Halbinsel war
         jahrhundertelang der Hauptkampfplatz zwischen den verfeindeten Häusern Habsburg und
         Valois-Bourbon gewesen. Nach dem Ende des Österreichischen Erbfolgekrieges sollte
         das endlich anders werden. Karl von Bourbon (1716–1788), der älteste Sohn Philipps V.
         von Spanien und Elisabeth Farneses, seit 1735 König von Neapel und seit 1759 König
         von Spanien, begann nach dem Österreichischen Erbfolgekrieg, allerlei Eheverbindungen
         mit dem Haus Habsburg zu planen. Die dreizehn Kinder, die er mit seiner Frau Maria
         Amalia von Sachsen hatte und von denen immerhin sieben das Erwachsenenalter erreichten,
         boten eine Menge Spielmaterial für solche Heiratspläne. Schon Karl selbst hatte ehemals,
         1725, mit Maria Theresia verheiratet werden sollen, was aber am Widerstand der Seemächte
         gescheitert war. Nun fassten Maria Theresia und Karl 1751 eine Doppelhochzeit zwischen
         ihren beiden Häusern ins Auge. Die älteste spanische Infantin sollte den habsburgischen
         Thronfolger heiraten und umgekehrt der spanische Thronfolger eine habsburgische Erzherzogin.
         1755, im Vorfeld des Krieges, als Maria Theresia im großen Renversement des alliances die Rückendeckung der spanischen Bourbonen benötigte, wurden noch zwei weitere Verbindungen
         in Aussicht genommen: Der künftige König von Neapel, der schon erwähnte schwierige
         Ferdinand IV., sollte mit einer Erzherzogin vermählt werden, womöglich auch der zweitgeborene
         Erzherzog Karl mit einer spanischen Infantin.[95]
      

      Doch Maria Theresia musste umdisponieren. Im Februar 1759, mitten im Krieg gegen Preußen
         und kurz vor dem Abschluss des zweiten Versailler Geheimvertrags, war sie auf das
         Wohlwollen des französischen Königs wesentlich mehr angewiesen als auf das seines
         spanisch-neapolitanischen Verwandten. Ludwig XV. aber wünschte Isabella von Bourbon-Parma
         als Braut für den habsburgischen Thronfolger. Isabella war die älteste Tochter des
         Herzogs von Parma und seiner Frau Louise Elisabeth von Bourbon, einer Tochter Ludwigs XV.,
         die ihrerseits schon mit zwölf Jahren an den Madrider Hof verheiratet worden war;
         Isabella war mithin die Enkelin sowohl des verstorbenen Königs Philipp V. von Spanien
         als auch Ludwigs XV. von Frankreich. Das Ansinnen des französischen Königs brachte
         Maria Theresia in nicht geringe Verlegenheit gegenüber Karl III., dessen Tochter ja
         dem Thronfolger schon so gut wie versprochen war. Man benötigte also eine plausible
         Begründung, die es ermöglichte, das Gesicht zu wahren, um den Bruch der Heiratsvereinbarung
         herbeizuführen. Der wie immer einfallsreiche Kaunitz schlug vor, die Schuld auf Joseph
         und seine außergewöhnlich innige Herzensneigung für Isabella zu schieben. Es ist aufschlussreich
         für Maria Theresias Haltung in Heiratsfragen, dass sie diese vorgeschobene Begründung
         nur mit größtem Widerwillen akzeptierte. Placet, schrieb sie an den Rand von Kaunitz’ Vortrag, weillen man keinen besseren ausweg hat finden können, als es auff des sohnes seiner
               vorliebe für die parmesanische Infantin zu schieben, welches aber auff ihme als einen
               wohl erzogenen sohne nicht kan erligen lassen, sondern als eine staattsursach, welcher
               wir und die gantze conferentz beygestimmt, bewenden lasse.[96] Mit anderen Worten: Es widerstrebte ihr, sich gegenüber dem spanischen Hof als nachgiebige
         Mutter darzustellen, die eine so zentrale Staatsangelegenheit wie die Wahl der Braut
         den Gefühlen ihres Sohnes überließ. Denn das war ja tatsächlich keineswegs der Fall.
         Joseph hatte seine Braut noch nie gesehen und hegte allenfalls ängstliche Gefühle
         ihr gegenüber. Doch er war entschlossen, sich dem Befehl seiner Eltern und der göttlichen
         Vorsehung zu fügen und seine ehelichen Pflichten gewissenhaft zu erfüllen, komme,
         was da wolle.[97] Auch Kaunitz meinte, dass der Thronfolger viel zu wohlerzogen sei, um einen eigenen Willen zu äußeren und […] Sich dem Allerhöchsten Gutbefinden im geringsten
               zu wiedersetzen.[98]
      

      Isabella von Parma war zwar die Enkelin zweier Könige, aber ihr Vater war nur das
         Haupt einer herzoglichen Nebenlinie des Hauses Bourbon. Wenn man strenge Maßstäbe
         anlegte, war sie also dem Thronfolger nicht ranggleich. Deshalb konnte Maria Theresia
         die Wahl der Braut nach außen als Beweis ihrer geringen heiratspolitischen Ambitionen
         ausgeben. An Maria Antonia von Sachsen schrieb sie, diese Heiratsverbindung zeige
         aller Welt, dass es ihr mehr auf Qualität als auf große Allianzen ankomme.[99] Vielmehr habe sie – abgesehen von der Rückeroberung Schlesiens – keinerlei territoriale
         Vergrößerungsabsichten. Ihre Söhne sollten später die habsburgischen Länder Mailand,
         Toskana und die Niederlande bekommen, die Töchter mit geistlichen Stiftspfründen in
         Steiermark, Oberösterreich, Tirol und Prag versorgt werden. Alle anderen Pläne ließ
         sie in dem Brief wohlweislich unerwähnt. Heiratsverhandlungen waren ein überaus sensibles
         Geschäft, bei dem man sich auch von Vertrauten besser nicht in die Karten schauen
         ließ.
      

      
         Isabella von Parma
         

      

      Die Vermählung von Joseph und Isabella fand am 7. September 1760 – mitten im Siebenjährigen
         Krieg – per procuratorem in Parma statt. Fürst Liechtenstein fungierte als Stellvertreter des Bräutigams und
         geleitete die Braut mit großem Gefolge nach Wien, wo sie einen Monat später mit aller
         erdenklichen Pracht ihren feierlichen Einzug hielt.[100] Am 6. Oktober 1760 fanden die öffentlichen Hochzeitsfeierlichkeiten statt, die die
         Werkstatt des Hofmalers van Meytens in einer Serie von fünf großformatigen Zeremonialgemälden
         dokumentiert hat (s. Abb. 26 und Farbabb. 16).[101] Bei der Hochzeit wurde an nichts gespart – trotz der hohen Kriegslasten sollen rund
         drei Millionen Gulden dafür ausgegeben worden sein –, doch gerade im Krieg galt es
         ja, die uneingeschränkte finanzielle Potenz des Kaiserhauses zu demonstrieren, um
         kreditwürdig zu bleiben. Isabella teilte also das übliche Schicksal einer Fürstentochter,
         das sie selbst später so beschrieb: In der großen Welt, in der sie leben muß, hat sie weder Bekannte noch Freunde; dafür
               verlässt sie ihre Familie, ihre Heimath, und warum? Um einem Manne anzugehören, dessen
               Charakter sie nicht kennt, in eine Familie einzutreten, die sie mit Eifersucht aufnimmt,
               und um ein Opfer der unglücklichen Politik eines Ministers zu sein, der sich von der
               Verbindung eine ewige und doch so unsichere Alliance verspricht.[102] Auch Joseph sah dem Zusammentreffen mit äußerst gemischten Gefühlen entgegen. Mit
         seinem Kammerherrn Salm, der mit nach Parma gefahren war, um die Braut abzuholen,
         wechselte er im September 1760 eine Reihe von Briefen, um sich Mut machen zu lassen
         und zu erfahren, was für ein Mensch die Prinzessin sei. Er fürchtete bei der Hochzeit
         eine lächerliche Figur abzugeben. Zum aufmerksamen Liebhaber eigne er sich nicht,
         schrieb er, das gehe ihm gegen die Natur.[103] Er fühlte sich unempfindlich gegen die Reize der Liebe, wollte aber nicht ganz ausschließen, dass er im Laufe der Zeit herzliche Gefühle
         für seine Braut entwickeln könne. Was ihn vorübergehend ein wenig ermutigte, war die
         Auskunft seines Informanten, Isabella sei eine ernsthafte Person und ebenso wie er,
         Joseph, an aufrichtiger Seelenfreundschaft interessiert.[104] Doch die (nicht überlieferten) Instruktionen, die sein Vater ihm zuteilwerden ließ,
         müssen seine Angst vor dem Ehestand noch gesteigert haben. Je näher der Termin der
         ersten Begegnung heranrückte, desto mehr wuchs seine Panik.[105]
      

      Isabella von Parma zerstreute alle Befürchtungen. Sie war in jeder Hinsicht eine Ausnahmegestalt.[106] Der Ruf, der ihr vorauseilte – der liebenswürdigste Charakter, dazu ein reizendes Äußeres und viel Sanftmut – erwies sich noch als Untertreibung.[107] In den drei Jahren, die sie am Wiener Hof verbrachte, von ihrem Einzug im Oktober
         1760 bis zu ihrem Tod – kurz vor ihrem 22. Geburtstag – am 27. November 1763, scheint
         sie die gesamte Hofgesellschaft fasziniert und vollkommen für sich eingenommen zu
         haben. Alle Welt beschrieb sie als anmutig und liebreizend; sie spielte virtuos Violine,
         zeichnete, verfasste philosophische Essays und religiöse Reflexionen, interessierte
         sich für Disziplinen wie Finanzwissenschaft, Kriegskunst oder Mathematik und befasste
         sich mit allen Themen, die damals in Aufklärerzirkeln en vogue waren;[108] kurzum, sie war weit über jedes Maß hinaus geistreich, kultiviert und belesen. Zugleich
         aber war sie eine hochgradig zwiespältige Person, abwechselnd mitreißend und melancholisch,
         überschwänglich und verzweifelt, extrem selbstkritisch und sarkastisch im Urteil über
         andere. Wenn Isabella die ganze Familie in einen kollektiven Rausch des Entzückens
         versetzte, wenn sie ihren menschenscheuen Gatten und ihre für Schmeichelei sonst unempfängliche
         Schwiegermutter nachhaltig bezauberte, dann geschah das keineswegs ohne wohlbedachte
         Strategie. Die Prinzessin beherrschte die Regeln der Moralistik und die Rhetorik der
         Empfindsamkeit gleichermaßen. Eine ihrer großen Begabungen bestand in der Kunst der
         Menschenbeobachtung, und sie setzte von vornherein allen Ehrgeiz darein, jeden in
         der kaiserlichen Familie für sich einzunehmen. Wie hochreflektiert und intelligent
         sie diese Kunst betrieb, wissen wir deshalb so genau, weil von ihr rund zweihundert
         Briefe an die gleichaltrige Erzherzogin Marie Christine überliefert sind.
      

      Diese Briefe verraten ein geradezu obsessives Bemühen um die ungeteilte Liebe und
         Aufmerksamkeit Marie Christines, das Objekt von Isabellas Leidenschaft. Sie hatte ihrer zukünftigen Schwägerin schon zu
         schreiben begonnen, als sie sie persönlich noch gar nicht kannte, hatte sie ma soeur fidèle genannt, meine treue Schwester, hatte von ihrer zärtlichen Bewunderung für die Kaiserin und ihrer Liebe zu Deutschland
         gesprochen, also bereits den Boden für ein Klima freundschaftlicher Intimität bereitet.
         Nach ihrer Ankunft in Wien steigerte sich diese Korrespondenz nach und nach zu immer
         leidenschaftlicheren Gefühlsäußerungen. Ihre Frequenz nahm auch nicht ab, als sich
         die beiden Frauen fast täglich bei Hof sahen. Briefe galten als Spiegel der Seele; darin wurde kommuniziert, was in dem streng zeremonialisierten Hofalltag nicht gesagt
         werden konnte. Meine anbetungswürdige Schwester, heißt es immer wieder, meine Göttin! mein Herz! mein Engel! Venus! Ich bin verrückt vor Liebe zu Dir; ich
               liebe Dich bis zur Raserei; ich vergöttere Dich! Dann wieder spricht Isabella von dem teuflischen Charakter ihrer Geliebten, ihrer Grausamkeit und Untreue. Vieles bleibt für spätere
         Leser rätselhaft, denn sie bezieht sich auf gemeinsame Erlebnisse und Geheimnisse
         (das Abenteuer von gestern …), macht ironische Anspielungen oder verwendet Decknamen (Ösebesedek). Immer wieder gibt sie sich zutiefst verletzt, badet in Tränen, weil Marie Christine ihr nicht genug Aufmerksamkeit gewidmet habe, und fordert Liebesbeweise;
         dann wieder fleht sie um Verzeihung für ihre Eifersucht. Sie sucht geheime Treffen
         zu zweit zu arrangieren, bezieht sich auf ihrer beider Ehe und ein mysteriöses Hochzeitsgeschenk,[109] nennt sich selbst Maries amant, Liebhaber, oder mari, Ehemann, und spricht von ihnen beiden – in Anspielung auf gemeinsam erlebte Opernaufführungen –
         als Orpheus und Eurydike, Zerbin und Laurette oder Linon und Lisette.[110] Mit großer Unbefangenheit schreibt sie über intimste Verrichtungen und führt heutigen
         Lesern drastisch vor Augen, wie niedrig die Peinlichkeitsschwelle in diesen Dingen
         damals war.[111] Eine platonische Schwärmerei ist es jedenfalls nicht, was sie in ihren Briefen beschwört:
         Ich überhäufe dich mit meinen Küssen, heißt es da, Ich küsse alles, was du mich küssen lässt, oder, im Original ausnahmsweise auf Deutsch, Ich küsse dein erzenglisches arscherl.[112] Marie Christines Reaktionen, die nicht überliefert sind, scheinen indessen zurückhaltender
         gewesen zu sein, denn Isabella nennt sie eine Heilige und schreibt: Ich küsse Dich trotz Deiner Heiligkeit aus ganzer Seele, damit man sagen kann, es
               seien fromme Küsse, denn was von der Seele kommt, ist rein geistig und nicht irdisch,
               obwohl ich das Bodenständige – le terre à terre – liebe.[113] Wenn Isabella ihren Ehemann Joseph, selten genug, erwähnt, dann als jemanden, der
         stört, oder als den Rivalen ihrer Geliebten.[114] Unter den Essays, die Isabella verfasst hat, befindet sich auch ein kleiner, sarkastischer
         ‹Traktat über die Männer›: die unnützesten Geschöpfe der Welt, zu nichts anderem fähig
         als zur Eigenliebe, unvernünftiger als die Tiere, den Frauen von Gott nur deshalb
         übergeordnet, damit die männlichen Fehler die weiblichen Tugenden desto heller strahlen
         lassen. Wenn man den Mädchen nicht einredete, sie seien nichts wert, dann kämen sie
         jederzeit ohne Männer aus. Der Teufel habe bei der Schöpfung der Männer die Hand im
         Spiel gehabt, deshalb bleibe den Frauen nichts übrig, als sich mit der Lage abzufinden.[115]
      

      Aus heutiger Sicht erscheint es kaum zweifelhaft, dass die erotische Beziehung zwischen
         den beiden Frauen sich nicht nur auf dem Papier abspielte. Lange Zeit war das für
         Historiker allerdings unvorstellbar. Seit dem 19. Jahrhundert standen sie Isabellas
         Äußerungen äußerst befremdet gegenüber und hatten große Mühe, das mit den veränderten
         Moralbegriffen der eigenen Zeit zu vereinbaren. Die Nationalhistoriker hatten das
         Bedürfnis, in den Mitgliedern des Kaiserhauses «innig empfindende, aufopferungsvolle
         Naturen» zu erblicken, und es erfüllte sie «mit freudigem Stolz, solches von diesen
         erlauchten Gestalten künden zu können, deren Andenken mit der Begründung des neuen
         Österreich unzertrennlich verknüpft ist».[116] Deshalb wurden anstößige Stellen aus der Korrespondenz unterschlagen und das Verhältnis
         zwischen den beiden Frauen zur Jungmädchenschwärmerei heruntergespielt. Die Beziehung
         Isabellas zu ihrem Ehemann wurde indessen – gegen jede Quellenevidenz – zur romantischen
         Liebe verklärt. Alfred von Arneth erblickte in den Quellen «ein anheimelndes Bild
         friedlichen und fröhlichen Zusammenlebens» der Eheleute.[117] Und nach Adam Wolf liebte Isabella ihren Ehemann «mit allem Feuer ihrer Seele; sie
         lebte nur in ihm, geizte nach jedem Blick von ihm. Sie war trostlos, wenn er einen
         Tag entfernt war […]».[118] Noch 1980 hieß es vage, die enge Freundschaft zwischen Isabella und Marie Christine sei
         «oft missdeutet» worden, lasse sich aber «aus der besonderen Situation der Umwelt
         durchaus normal erklären».[119] Das Problem der Historiker bestand darin, dass das Verständnis von «Normalität»
         sich in der Zwischenzeit fundamental verändert hatte. Im ausgehenden 19. Jahrhundert
         wurde ein ganz neuer Begriff geprägt, der Begriff der Homosexualität, der eine krankhafte
         sexuelle Veranlagung bedeutete. Anders als in vormodernen Jahrhunderten, als man sexuelle
         Praktiken zwischen Männern als Todsünde verurteilt hatte, wurden gleichgeschlechtliche
         Beziehungen nun vor allem medizinisch gedeutet, und zwar als pathologische Identität
         des ganzen Menschen. Damit aber wurde eine Eindeutigkeit suggeriert, die es im 18. Jahrhundert
         noch nicht gegeben hatte. Hatte man früher gesagt, jemand habe die Sünde der Sodomie
         begangen, so hieß es nun, jemand sei homosexuell. Gleichgeschlechtliche erotische Beziehungen zwischen Frauen waren dagegen
         gemeinhin nicht unter Sodomie rubriziert worden, man schenkte ihnen lange Zeit überhaupt
         keine besondere Beachtung oder hielt sie schlicht für nicht existent.[120] Erst im 20. Jahrhundert wurde der Begriff der Homosexualität auch auf Frauen bezogen.
         Die Historiker sahen sich nun genötigt, die Beziehung zwischen Isabella und Marie
         Christine rückwirkend gegen den Vorwurf der Homosexualität zu verteidigen beziehungsweise
         einen solchen Vorwurf gar nicht erst aufkommen zu lassen. Den Zeitgenossen selbst,
         sogar der überaus sittenstrengen Maria Theresia, war dagegen an dem zärtlichen Verhältnis
         zwischen Isabella und Marie Christine noch nichts Anstößiges aufgefallen.
      

      Isabellas Briefe müssen vor dem Hintergrund des empfindsamen Freundschaftskults der
         Zeit gelesen werden, der in einer Rhetorik von Leidenschaft, Zärtlichkeit, Umarmungen,
         Küssen und Tränen schwelgte und noch keine scharfen Grenzen zwischen seelischer, geistiger
         und körperlicher Intimität zog. Die Beziehung zu der Schwägerin, die Isabella in ihren
         Briefen kultivierte, ist nicht zu denken ohne das Vorbild der empfindsamen Briefromane;
         sie war ein emphatisches Gegenmodell zu allem, was sensiblen Zeitgenossen an den herrschenden
         Konventionen verabscheuungswürdig erschien.[121] Wahre und aufrichtige Freundschaft wurde als vollkommen authentische, frei gewählte,
         offene und uneigennützige Beziehung zelebriert, mithin als das Gegenteil dessen, was
         ringsum in der Gesellschaft selbstverständlich war: ständische Konventionen, Konformismus,
         Verstellung, interessegeleitetes, strategisches Handeln nach den Regeln des do ut des. Genau das war es, was Isabella verabscheute und mitunter auch ironisch persiflierte.[122]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_037.jpg]

         Abb. 37: Joseph, Maria Theresia, Marie Christine und Isabella. Werkstatt Martin van Meytens,
            1763
         

      

      Angesichts dieses Kults der Aufrichtigkeit ist es allerdings ein auffälliges Paradox,
         dass gerade Isabella die größte Meisterin strategischer Kommunikation war. In den
         Briefen an Marie Christine entwirft sie nicht nur scharfsinnige Charakterstudien von
         sich selbst, von dem Kaiser, der Kaiserin und dem Thronfolger, sondern erteilt der
         Schwägerin auch Ratschläge, wie sie sich die Zuneigung ihres Bruders Joseph sichern
         könne.[123] So rät sie ihr zum Beispiel, dem Erzherzog, wie sie ihn stets nennt, ihre Wertschätzung
         für sie, Isabella, zu zeigen, aber ihn glauben zu lassen, es ginge um ihre charakterlichen
         Qualitäten, nicht um zärtliche Gefühle. Auch solle Marie ihr, Isabella, hin und wieder
         Unrecht geben, wenn es ihn freue. Er hasse offene Schmeichelei, deshalb solle sie
         in seiner Anwesenheit gut über ihn sprechen, sich aber den Anschein geben, als merke
         sie nicht, dass er es hört – und so fort. Kaum verhohlen spricht aus diesen Ratschlägen
         Isabellas Geringschätzung für den unsensiblen Gatten, der so leicht zu manipulieren
         war, dass er von ihrer Distanz nichts bemerkte und seinerseits die Ehe mit ihr als
         größtes Glück seines Lebens empfand.[124] Ähnliche Ratschläge gab sie Marie Christine auch für den Umgang mit ihrem Vater,
         dem Kaiser: Sie dürfe ihn nicht auf die Kaiserin eifersüchtig machen und müsse sich
         jederzeit den Anschein von Vertrauen und Aufrichtigkeit geben, um Zugang zu seinem
         Innersten zu finden.[125] Doch mit solchen Ratschlägen begab sich Isabella auf gefährliches Glatteis. Denn
         wenn sie der Geliebten selbst gegenüber immer wieder ihre rückhaltlose Offenheit beteuerte –
         wie konnte sie sicher sein, nicht den Verdacht zu erregen, dass auch das am Ende eine
         manipulative Inszenierung war? Aus dem Teufelskreis von Aufrichtigkeit und Verstellung
         gab es keinen Ausweg, und es ist schwer vorstellbar, dass das der scharfsinnigen Isabella
         nicht bewusst war.
      

      Der prominenteste Gegenstand ihres Studiums war der Charakter der Kaiserin, denn deren
         Zuneigung lag Isabella ganz besonders am Herzen.[126] Ihr Kalkül hätte nicht erfolgreicher sein können. Maria Theresias Begeisterung für
         die Schwiegertochter übertraf, nach ihren eigenen Äußerungen zu schließen, die Liebe
         zu jedem einzelnen ihrer Kinder. Für Isabella fand sie nie ein Wort der Kritik. Sie ist voller Tugend und Qualität; ich kann Gott nicht genug dafür danken,[127] schrieb die Kaiserin, oder: Sie ist das Glück meines Lebens; sie zu übertreffen ist unmöglich;[128] Ich liebe sie wie meine eigenen Kinder, wenn nicht sogar mehr.[129] Isabella war sich dieser Wertschätzung sehr bewusst. Vor ihrem Tod verfasste sie
         als Vermächtnis einen ‹Rat an Marie›, um der geliebten Schwägerin zu erklären, wie
         sie es anstellen müsse, von ihrer Mutter ebenso geliebt zu werden wie sie selbst,
         letztlich, um sie in ihrem Sinne zu lenken – zum Beispiel dann, so ist anzunehmen,
         wenn es um ihren zukünftigen Heiratspartner ging.[130] Zu diesem Zweck stellte Isabella komplizierte Betrachtungen über Maria Theresias
         Charakter und das Beziehungsgeflecht zwischen den Familienmitgliedern an, ließ dabei
         allerdings keinerlei Zweifel an ihrer besonderen Zuneigung zu ihr. Die Kaiserin hat ein ausgezeichnetes, zärtliches, gefühlvolles und mitleidiges Herz, und zwar für jeden, der sich an sie wendet. Aber: Sie misstraut ihrer eigenen Einsicht, sie vergißt, daß wenige Menschen aufrichtig
               und dass wahre Freunde eine Seltenheit sind. Daher stammen die Fehler, die sie begeht;
               darin wurzelt die Unentschiedenheit, in der sie sich häufig befindet, und daher kommt
               es, daß sie sich leicht an diejenigen um Rath wendet, welche, unverschämter als andere,
               ihren falschen Eifer zur Geltung zu bringen wissen.[131] Es gelte deshalb unbedingt zu verhindern, dass die Kaiserin bei Anliegen Maries
         Dritte ins Vertrauen ziehe. Sie sei eine gute Freundin und habe ihrerseits das Bedürfnis
         nach Freundschaft. Doch es sei schwer, die Freundin einer großen Fürstin, einer Monarchin,
         der eigenen Mutter zu sein, weil Ungleichheit des Ranges, Gehorsam und kindliche Ehrfucht
         nicht leicht mit der Offenheit vereinbar seien, die wahre Freundschaft kennzeichnet.
         Es erfordere unbedingte Verschwiegenheit, Redlichkeit, Standhaftigkeit und Unempfindlichkeit
         gegen die Unannehmlichkeiten, die sich daraus ergäben. Ihren eigenen Tod vorhersehend,
         prophezeite Isabella Marie: Die Kaiserin wird Dir vor Allen ihr Herz öffnen, in dem ersten Schmerze über meinen
               Tod wird sie nichts zu Theures besitzen als Dich, […], denn sie weiß, daß Du meine
               Freundin warst, daß ich Dich anbetete und Du mich liebtest. Daraus ergebe sich allerdings die Gefahr, dass die Kaiserin in jener Art von Enthusiasmus, welchen sie für alles empfindet, das ihr zu gefallen
               beginnt, Marie den anderen Kindern vorziehe und ihnen als Vorbild vorhalte. Marie müsse der
         Eifersucht der anderen entgegenwirken und den Eindruck vermeiden, sie sei falsch und
         wolle die Kaiserin beherrschen, denn wenn sie die anderen Kinder gegen sich aufbringe,
         drohe sie am Ende auch das Vertrauen der Kaiserin selbst zu verlieren. Du kennst ja ihre Weise, ihre Kinder zu lieben; jederzeit ist sie mit einer Art Mißtrauen
               und anscheinender Kälte untermischt. Das gelte vor allem für Joseph, den sie entweder zu gefühllos oder zu übertrieben in seinem Schmerze finden wird. Das aber sei gefährlich für Marie: Sei auf Deiner Hut, denn obwohl der Erzherzog Dir vielleicht verpflichtet sein wird
               für Deine Trauer um mich, so wird er doch in hohem Grade wider Dich aufgebracht sein,
               wenn er sieht, daß Du die Ursache der Vorwürfe der Kaiserin bist, insbesondere dann,
               wenn sein Schmerz, wie es sehr wahrscheinlich ist, ein heftiger sein wird.[132] Isabella warnte ihre geliebte Schwägerin auch vor den Charakterfehlern ihrer Mutter: Die Kaiserin ist ungemein lebhaft, und die Entschlüsse, die sie im ersten Augenblicke
               faßt, sind oft heftig [violents]. In solchen Fällen müsse man sie besänftigen und dann zur Änderung ihres Entschlusses
         bewegen, damit gewinne man ihre Achtung: Geradheit und Güte [la droiture et la bonté] sind ja der Grundzug ihres Charakters. Unbedingt zu vermeiden sei, in Maria Theresias Kritik an den Geschwistern einzustimmen,
         denn später, wenn sie in Ruhe darüber nachdenke, nehme sie das gegen ihre Gesprächspartnerin
         ein. Was ihre Kinder betrifft, so liebt die Kaiserin dieselben, aber sie geht von einem
               falschen Grundsatze aus, der in allzu großer Strenge besteht. Marie solle daher die Kaiserin zur Milde den anderen Kindern gegenüber bewegen, aber
         wiederum deren Fehler auch nicht beschönigen, damit sie nicht mit Dritten außerhalb
         der Familie darüber spreche.[133] Kurzum: Wenn die Geliebte das alles beherzige und klug danach handle, werde die
         Mutter sie lieben und hochachten. Das ist Marie Christine durchaus gelungen; sie war
         die Einzige, die ihren Bräutigam selbst wählen durfte, und genoss auch sonst alle
         erdenklichen Vorzüge vor ihren Geschwistern. Dass das ohne deren Eifersucht abgegangen
         wäre, lässt sich allerdings nicht behaupten.[134]
      

      An dem ‹Rat für Marie› ist nicht nur die psychologische Raffinesse bemerkenswert,
         sondern auch die Tatsache, dass Isabella ihren eigenen Tod voraussagte und die Reaktionen
         der anderen präzise vorwegnahm. Zum Tod hatte sie ein enges Verhältnis. Im Dezember
         1759 war ihre eigene Mutter mit 32 Jahren an den Blattern gestorben. In ihrer Zeit
         am Wiener Hof erlebte sie mit, dass der Erzherzog Karl am 18. Januar 1761 mit sechzehn
         Jahren ebenfalls an den Blattern starb. Dann beobachtete sie das lange Sterben der
         zwölfjährigen Erzherzogin Johanna, das zwei Tage vor Weihnachten 1762 endete.[135] Sie selbst hatte nach der Geburt ihres ersten Kindes im August 1762 und im Januar
         1763 zwei Fehlgeburten. Ihr letztes Kind, drei Monate zu früh am 22. November 1763
         geboren, überlebte den Tag nicht; die Mutter war zu diesem Zeitpunkt bereits mit den
         Blattern infiziert und starb eine Woche später. Sie hatte ihren Sterbetag zwar nicht,
         wie später erzählt wurde, schon vor Jahren vorausgesagt, aber sich in den Briefen
         an Marie in ihren wiederkehrenden Schüben von Melancholie schon seit langem den Tod
         gewünscht.[136] Die Erschütterung am Hof war allgemein. Joseph traf der Verlust so tief, wie Isabella
         es prophezeit hatte: Alles habe ich verloren, meine angebetete Gattin, den Gegenstand meiner ganzen Zärtlichkeit, schrieb er an seinen Schwiegervater. Niemals hat es eine Prinzessin, eine Frau gegeben wie sie. Und ich war es, der diesen
               Schatz besaß, und mit zweiundzwanzig Jahren musste ich ihn verlieren.[137] Maria Theresia klagte gegenüber Antonia von Sachsen: Der grausame Verlust, der mich durch den Tod meiner lieben Schwiegertochter getroffen
               hat, beraubt mich aller Zufriedenheit und allen Trostes,[138] und Kaunitz vertraute sie an: All meine Freude, all meine Ruhe stirbt mit dieser reizenden und unvergleichlichen
               Tochter.[139] Von Josephs Oberhofmeister Salm ließ sie sich ganz genau die letzte Nacht beschreiben:
         ob sie noch gesprochen hat, ob sie gelitten hat, ob sie bei Bewußtsein war, ob mein
               Sohn die ganze Zeit dort war, von welcher Stunde an und an welchem Platz; was er gesagt
               hat und was er gleich danach getan hat; alles das ist mir lieb und kostbar […].[140] Unmittelbar nach Isabellas Tod beauftragte sie die Kammerfrau Erdödy, ihr zum Andenken
         etwas von ihrem Haar aufzubewahren. Und auff all die Schrifften gebe wohl acht, das kein kleines Zettul verlohren gehe, denn die Schriften sollten später einmal Joseph zum Trost und der Tochter zur Nachahmung
         ihrer frommen und grossen Mutter dienen. Geistliche Betrachtungen über das Leben in der Welt und den Tod, die Isabella
         verfasst hatte, ließ die Kaiserin 1764 unter dem Titel ‹Méditations chrétiennes› vom
         Hofbuchdrucker Trattner publizieren.[141] Zunächst aber war sie darauf bedacht, Isabellas schriftlichen Nachlass als Erste
         in die Hand zu bekommen, weil Joseph ihn nicht unzensiert lesen sollte.[142]
      

      
         Noch ein Opfer
         

      

      So tief Maria Theresia den Verlust ihrer Schwiegertochter betrauerte, so tatkräftig
         sorgte sie dafür, dass Joseph sich zügig wieder verheiratete.[143] Denn Isabella hatte ihm ja keinen Thronfolger geboren, die Kontinuität des Erzhauses
         war also noch nicht gesichert. Zum anderen sollte diese Möglichkeit einer weiteren
         nützlichen politischen Bindung nicht ungenutzt bleiben. Vor allem aber: Ein Fürst
         hatte verheiratet zu sein. Es war eine Grundregel der ständischen Gesellschaft, dass
         nur jemand – ob ein Bauer, ein Stadtbürger oder ein Fürst – eine politische Rolle
         spielen konnte, der wirtschaftlich selbstständig war und seinem eigenen Haushalt vorstand.
         Den Kern eines Haushaltes aber bildete das Ehepaar. Josephs Heirat war auch deshalb
         erforderlich, weil Maria Theresia seit Sommer 1763 seine Wahl zum Römischen König,
         das heißt künftigen Kaiser betrieb; als solcher würde er kein bloßer Erzherzog mehr
         sein. Es gab also mehr als einen Grund, so schnell wie möglich eine neue Ehefrau für
         ihn zu finden. Isabella war noch gar nicht tot, da begann man schon über mögliche
         Nachfolgerinnen zu spekulieren.[144] Der sächsische Gesandte schrieb bereits im November 1763 nach Dresden, Hof und Publikum kämen darin überein, dass es am besten sei, den Thronfolger so schnell wie möglich
         durch eine neue Heirat über seinen schweren Verlust hinwegzutrösten.
      

      Joseph selbst sah das allerdings anders; der Gedanke an eine neue Heirat war ihm grausam
         und unerträglich. Doch sein Vater wies ihn in ungewohnt scharfem Ton zurecht: Der
         Sohn habe vertrauensvoll und gehorsam anzuhören, was er ihm aus elterlicher Sorge
         um sein Bestes sage, ob das seinen Gefühlen entspreche oder nicht. Er wolle ungern
         im Befehlston mit ihm sprechen, sondern vertraue darauf, mit Liebe und Vernunft sein
         Ziel besser zu erreichen.[145] Mit anderen Worten: Joseph sollte nicht nur gehorchen, sondern er sollte es auch
         gern tun, eine Rolle, die er später noch öfter zu spielen hatte. Wir haben unserem Sohn, um ihn zu beruhigen, erklärt, daß man ihm Zeit lassen und
               keinen blinden Gehorsam verlangen wird, vorausgesetzt, daß er sich vermählt; daß man
               gern auf ihn hören wird bei der Wahl, die er trifft, daß jede uns lieb sein wird,
               wenn er es nur tut, vertraute Maria Theresia Antonia von Sachsen an. Auf diese Weise hat man ihn beruhigt, Trotzdem versäume ich keine Gelegenheit, ihm
               freundschaftlich zu denen, die mir zusagen würden, zuzureden […].[146] Joseph blieb nichts übrig, als dem Druck nachzugeben und das hinter einer Fassade
         fiktiver Freiwilligkeit zu verbergen. Ich muss zwei verschiedene Gesichter zeigen, klagte er gegenüber seinem Schwiegervater, dem Herzog von Parma. Nicht aus irgendwelchen
         Gründen der Staatsräson füge er sich in eine zweite Heirat, sondern allein aus Sohnespflicht.[147] Ich will mich für Euch opfern, es ist den Kummer wert, aber ich tue es nur aus Liebe
               zu Euch, schrieb er an seine Mutter. Ich unterwerfe mich vollständig Eurem Urteil und Euren Anordnungen. Während er selbst mit seinem Vater auf Krönungsreise im Reich unterwegs war, sondierte
         Maria Theresia hinter den Kulissen alle möglichen Optionen.[148] Die einzige Braut, die Joseph selbst sich vorstellen konnte, war die jüngere Schwester
         Isabellas, Louise von Parma, die aber erst vierzehn Jahre alt und bereits dem Sohn
         Karls III. versprochen war.[149] Ihrem Sohn zuliebe trug Maria Theresia dem spanischen König tatsächlich das Ansinnen
         vor, die Braut seines Sohnes an Joseph abzutreten, was dieser aber höflich ablehnte.
         In Betracht kam zweitens die Infantin von Spanien, die aber bereits dem Erzherzog
         Leopold versprochen war. Dieser war zwar großmütig bereit, zugunsten seines Bruders
         zurückzustehen, doch dieses Opfer wollte Joseph zum Missfallen seiner Mutter nicht
         annehmen. Andere Vorschläge scheiterten an den Maßstäben Maria Theresias, was Ebenbürtigkeit,
         Tugend und Rechtgläubigkeit anging. So kam die Tochter von Louis-Philippe, dem Herzog
         von Orléans, nicht in Frage, welche nicht allein sehr jung und wohlgestaltet, sondern anbei auch mit einer Dote
               [Mitgift] von beiläufig 20 Millionen livres begleitet wäre; allein die Kaiserin wolte
               von diser Alliance wegen der Tache de bâtardise [des Bastard-Makels] bei der vätterlichen
               Grossmutter und der bekannten üblen Conduite [Verhaltens]der verstorbenen Mutter nichts
               wissen. Von den lutherischen Princessinen ware ihr auch keine anständig, dahero verwarffe
               sie auch die sonst sehr wohl ertzogene und ungemain schön sein sollende Dochter des
               Herzogs von Braunschweig-Wolfenbüttel, notierte Khevenhüller mit missbilligendem Unterton.[150] Eine weitere Option, die erwogen wurde, war die jüngste Infantin von Portugal. Doch
         gegen sie sprach nicht so sehr, dass sie sehr starck bei Leib war, sondern vor allem, dass ihr Vater dem König von Spanien feindlich gegenüberstand.[151] Blieben die katholischen Prinzessinnen aus dem Reich. In Betracht kamen die kursächsische
         Prinzessin Kunigunde und die bayerische Prinzessin Josepha, denen Maria Theresia wegen
         der engen Verwandtschaft von vornherein zuneigte. Beide hatten habsburgische Mütter
         und waren mithin Cousinen des Bräutigams.[152] Die Kaiserin ließ sorgfältige Erkundigungen über das äußere Erscheinungsbild, die
         Gesundheit, das Benehmen und die Tugendhaftigkeit der beiden Prinzessinnen einholen
         und legte dabei Wert auf größte Verschwiegenheit.[153] Sie konnte aber nicht verhindern, dass bei Hof über das brisante Thema spekuliert
         wurde und interessierte Kreise versuchten, die jeweilige Gegenkandidatin in ein ungünstiges
         Licht zu rücken. Über Kunigunde wurde das Gerücht verbreitet, sie habe in ihrer Person und Bildung ganz und gar nichts angenehmes, wozu insonderheit ihr völlig rothes Haar beytrage; sie sei unkultiviert, erlaube sich Freiheiten und mache weite Ausritte in Begleitung
         von Stallbediensteten.[154] Dem suchte die pro-sächsische Seite entgegenzuwirken; die Gräfin Salmour erbot sich
         sogar, eine authentische Haarsträhne zu besorgen, um alle Befürchtungen hinsichtlich
         der Rothaarigkeit zu zerstreuen. Joseph waren beide Kandidatinnen in den schwärzesten
         Farben geschildert worden, und er nahm sich die Freiheit, seine Abneigung in Briefen
         an seine Mutter zu äußern, woraufhin sie ihn scharf zurechtwies und er sich große
         Mühe gab, wieder als vollkommen gehorsamer Sohn zu erscheinen.[155]
      

      Damit sich Joseph selbst ein Bild machen und das kleinere Übel wählen konnte, verfiel
         seine Mutter auf die Idee, mit den Kandidatinnen scheinbar ganz beiläufige Treffen
         zu arrangieren. Zuerst traf er im Oktober 1764 auf einer eigens angesetzten Pragreise
         in dem Kurort Teplitz mit Kunigunde zusammen, die unter dem Vorwand dorthin gefahren
         war, ihren Bruder in seiner Badekur zu besuchen.[156] An die Zufälligkeit dieses Zusammentreffens glaubte bei Hof selbstverständlich niemand.
         Als Joseph zurückkehrte, notierte Khevenhüller: Aus denen da und dorten hervorgeblickten gezwungenen Contenancen [Haltungen] fienge
               mann sofort an zu muthmassen, daß die Entrevue zu Teplitz den gewunschenen Effect
               nicht gehabt haben würde. Kritiker des Treffens sahen voraus, dass daraus nichts als Unannehmlichkeiten für dise gleichsamm zur Beschau hingeführte Princessin und natürlich sodann entspringende
               Kaltsinnigkeiten zwischen beiden Höffen zu befürchten waren.[157] So kam es auch. Joseph verhehlte seine mangelnde Neigung für Kunigunde nicht, was
         seine Mutter gegenüber dem sächsischen Hof in peinliche Verlegenheit brachte. Doch
         entgegen allem Üblichen ließ sie Joseph die freie Wahl und arrangierte wenig später,
         ebenfalls scheinbar ganz zufällig, ein Treffen in Straubing mit Josepha von Bayern –
         eine neue Beschau, kommentierte Khevenhüller indigniert, die ohne Beispiel sei bei Printzen dieser Geburt, welchen mann ihre bestimmte oder auch bestimmen wollende
               Bräut nur en portrait zum voraus sehen lasset.[158] Fürstliche Heiratsplanung war ein überaus heikles Geschäft, da ja stets die Ehre
         nicht nur der individuellen Kandidaten, sondern auch der beteiligten Häuser auf dem
         Spiel stand. Nur aus besonderer Rücksicht auf die Trauer des jungen Witwers räumte
         Maria Theresia ihrem Sohn ein, dass er beide Kandidatinnen persönlich in Augenschein
         nehmen durfte. Ihr Äußeres von Joseph in dieser Weise taxieren lassen zu müssen war
         für beide Prinzessinnen demütigend. Doch die Gefahr des Gesichtsverlusts wurde in
         Kauf genommen. Nach seiner Rückkehr, so berichtet Khevenhüller weiter, sei Joseph
         (mittlerweile immerhin gewählter und gekrönter Römischer König) von beiden Eltern gleichsamm auf die strenge Frag gesezet und endlich auf des Herrn
               Vattern wiederholte Vorstellungen zur endlichen Auswahl der bayerischen Princessin
               zwar mit sehr schwären Hertzen bewogen worden, indeme derselben Gestalt in der That
               einem so jungen Herrn ebenfahls nicht wohl gefallen können. Die Kaiserin setzte in ihrer bekannten Lebhafftigkeit sofort den Brautwerbungsbrief nach München auf, damit schon im kommenden Januar die
         Hochzeit stattfinden konnte.[159] Die gedemütigte Kunigunde aber sollte durch eine Pfründe in Prag oder in einem Reichsstift
         abgefunden werden.[160] Joseph selbst berichtete seinem Schwiegervater von der fatalen Wahl, vor die ihn
         seine Eltern gestellt hatten: Schon Kunigunde hatte er reizlos gefunden, aber Josepha
         fand er klein und fett, das Gesicht gewöhnlich, ohne jugendlichen Reiz, mit Pickeln und roten
               Flecken übersät und schlimmen Zähnen (wovon Josephas offizielles Porträt übrigens nichts ahnen lässt).[161] Unfähig, sich zu entscheiden, habe er seine Eltern angefleht, ihm die Wahl abzunehmen,
         und sie hätten Josepha den Vorzug gegeben, denn tout le Public sei daran interessiert. Ich habe mich geopfert und die Partie akzeptiert, resignierte er: Bemitleidet mich![162] Allerdings fragt es sich rückblickend, wer von den beiden Beteiligten das größere
         Opfer brachte. Und auch Maria Theresia selbst war nicht glücklich mit ihrer Entscheidung.
         Gegen meine Überzeugung, gegen mein Gefühl habe ich selbst dazu mithelfen müssen,
               meinen armen Sohn zu einem Entschluss zu bringen, schrieb sie an Marie Christine. Urteilt, in welchen Zustand er mich dadurch versetzt hat![163]
      

      Der Grund für ihre Wahl lag auf der Hand. Die Heiratsverbindung mit dem Haus Wittelsbach
         schien die schönsten politischen Aussichten zu eröffnen, und zwar nicht allein für beede Höfe, sondern auch für gantz Teutschland und besonders für
               die catholische Religion. Reichsvizekanzler Colloredo entwarf weitreichende Pläne, wie die katholischen Kurfürsten
         künftig in den Reichsinstitutionen harmonisch zusammenarbeiten und den widrig gesinnten
         protestantischen Fürsten vereint die Stirn bieten würden. Vor allem aber winkte ein
         möglicher Erbfall. Sollte nämlich das bayerische Haus Wittelsbach im Mannesstamm aussterben,
         was sich abzeichnete, dann würden sich aus der Heiratsverbindung Rechtstitel auf Teile
         des Herzogtums Bayern ableiten lassen. Kaunitz empfahl, unter strenger Geheimhaltung
         schon einmal einen tüchtigen jungen Historiker mit der Suche nach entsprechenden Dokumenten
         und der Ausarbeitung einer soliden Deduction zu beauftragen.[164] Zwar war nicht zu leugnen, dass der Kurfürst von der Pfalz den vorrangigen Erbanspruch
         auf das Kernland Bayern hatte, aber mit einer beträchtliche[n] Acquisition an Land und Leuten für die Nachkommen Josephas könne das Erzhaus trotzdem rechnen. Kaunitz aber dachte
         wie immer in noch weiträumigeren Dimensionen: Freilich wäre es das gröste und erwünschlichste, wenn es möglich wäre, den ganzen
               Complexum der bayrischen Landen mit Österreich zu vereinigen. Die Idee klinge vielleicht jetzt noch chimärisch, schrieb er, aber es könne ja nicht
         schaden, schon einmal darüber nachzudenken. Womöglich könne man ja die anderen interessierten
         Fürsten mit den österreichischen Vorlanden oder den Niederlanden entschädigen. Joseph
         ließ sich das, als der bayerische Erbfall später eintrat, tatsächlich nicht zweimal
         sagen.[165]
      

      Dass die Ehe zwischen Joseph und Josepha keine Liebesehe war, unterschied sie nicht
         von anderen Fürstenehen des Ancien Régime. Doch selbst nach damaligen Maßstäben war
         die Abneigung, die Joseph seiner Gattin gegenüber demonstrierte, bemerkenswert. Er
         beschränkte seinen Umgang mit ihr auf das Nötigste. Die Ehe war kurz – 1767 fiel Josepha
         den Blattern zum Opfer – und blieb kinderlos; dass sie gar nicht vollzogen worden
         sein soll, ist aber vermutlich eine Legende.[166] Ich glaube, wenn ich seine Frau wäre und so behandelt würde, ich wäre entflohen und
               hätte mich an einem Baum in Schönbrunn aufgehenkt, soll seine Schwester Marie Christine gesagt haben.[167] Die Oberhofmeisterin, so hieß es, nahm ihren Abschied, weil sie das Bild dieser
         unglücklichen Ehe – tableau de ce mauvais ménage – nicht mehr habe mitansehen können.[168]
      

      Auch Maria Theresia bemitleidete ihren Sohn: Josepha ist weder hübsch noch angenehm; ich will hoffen, dass sie gutmütig ist […]. Wir wollen
               Gott danken, wenn sie uns wenigstens Nachkommen bringt, vorausgesetzt, es wird ein
               Prinz.[169] Die Hässlichkeit der Prinzessin habe zwar die schlimmsten Erwartungen übertroffen,
         behauptete Khevenhüller, aber ihre Tugend und Gottesfurcht, Liebe und Zärtlichkeit
         für den Gatten und ihr Verlangen, sich jedermann gefällig zu erweisen, verdienten Hochachtung.[170] Auch Maria Theresia versagte der Schwiegertochter keineswegs ihr Mitgefühl und klagte
         über die Kälte, die Joseph zur Schau trug. Gegenüber Khevenhüller brachte sie mehr
         als einmal die betrübten Umstände der Ehe zur Sprache.[171] Doch Joseph rechtfertigte sich gegenüber seiner Mutter in einem seiner Briefe aus
         Schlesien, dem er einige pflichtschuldige Zeilen an seine Gattin beigelegt hatte:
         Es wäre mir weniger unangenehm, dem Großmogul zu schreiben, denn sie gibt sich mit
               respektvollen Gefühlen nicht zufrieden und hat mir das schon vorgeworfen. Urteilt
               selbst, liebe Mutter, was ich ihr schreiben soll, oder wo zum Teufel wollt Ihr, dass
               ich andere Gefühle hernehme?[172] Doch bei Hof ging es nicht um Gefühle, sondern um Haltung. Joseph ließ den nötigen
         Respekt gegenüber seiner Frau vermissen, indem er seine Abneigung nach außen nicht
         verhehlte. Er verstieß damit gegen einen der höchsten Werte der Dynastie: Er zeigte
         sich als schlechter Gatte, und Maria Theresia befürchtete, dass er die anderen mit
         seiner Geringschätzung des Ehestandes ansteckte. Als Leopolds Heirat bevorstand, freute
         sie sich, dass er das Labyrinth der Familie bald hinter sich lasse, und äußerte, sie wolle dafür sorgen, dass auch
         die beiden jüngeren Brüder nicht mehr lange im Elternhaus blieben, um nicht mehr den
         spöttischen und zweideutigen Reden des Ältesten ausgesetzt zu sein.[173]
      

      Es ist bemerkenswert, wie sehr die angebliche Hässlichkeit Josephas zum Thema gemacht
         wurde – trotz aller Tugenden, die ihr jedermann zuschrieb. Offenbar war dies das naheliegendste
         Argument, um Joseph von dem Vorwurf zu entlasten, kein guter Ehemann und Hausvater
         zu sein, denn das hätte dem Herrscher als Landesvater ein schlechtes Zeugnis ausgestellt.
         Noch drei Jahre nach Josephas Tod schrieb eine Bewunderin des Kaiserhauses, die sie
         nur vom Hörensagen kannte: Welch ein Glück, dass sie so früh gestorben ist! Ich habe noch nie von einer derart
               ekelhaften [disgustful] Person gehört. Ich meine das mit Bezug auf ihr unangenehmes
               Äußeres, denn jeder sagt, dass sie sehr gutherzig war. Ein Gesicht, so außergewöhnlich
               hässlich, und eine solche schreckliche Verfassung ihres Blutes, dass es keinen Teil
               an ihrem Körper gab, der nicht krank war! Stellen Sie sich nur den gutaussehenden
               Kaiser vor, verheiratet mit einer solchen Frau![174]
      

      
         Gott und van Swieten
         

      

      Die Blattern – oder Pocken, auf Französisch petites véroles – machten im 17. und 18. Jahrhundert den dynastischen Planungen nicht nur Maria Theresias,
         sondern vieler europäischer Fürstenhäuser immer wieder einen Strich durch die Rechnung.
         Wilhelm II. von Oranien, Maria II. von England, Zar Peter II. waren daran gestorben,
         auch Maria Theresias Vorfahr Kaiser Joseph I. und drei Brüder Franz Stephans. Die
         Pocken liefen der Pest als verheerendste der tödlichen Infektionskrankheiten in dieser
         Zeit klar den Rang ab.[175] In Paris und London fielen im 18. Jahrhundert mehrfach Tausende Menschen Blatternepidemien
         zum Opfer. Hermann Boerhaave, der berühmte Lehrer van Swietens, schilderte die ersten
         Anzeichen so: Sobald diese ansteckende Materie sich mit denen Säften [des Körpers] vermischt hat,
               bringet selbige einige in der Ordnung auf einander folgende Würckungen zu wege; welche
               sind: ein Schaudern; Erstarren; hitziges Fieber; große anhaltende Hitze; gläntzende
               Augen, von eingedrungener dünner und hitziger Feuchtigkeit; ein heftiger Schmerzen
               des Kopfs, des Rückens, der Glieder […], Uebelkeit und Brechen; große Unruhe; Dummheit;
               Schläfrigkeit; und bey Kindern Jammer-Anfälle.[176] Dann traten die charakteristischen roten Flecken auf, die sich in eitrige Pusteln
         verwandelten und schließlich verschorften. Der Krankheitsverlauf war kurz und dramatisch;
         entweder starb der Patient innerhalb weniger Tage, oder er wurde wieder gesund. Überlebende
         waren künftig immun, litten aber manchmal lebenslang unter schweren Folgen der Krankheit,
         entstellenden Narben und womöglich sogar Blindheit. Über die Ursachen gab es unterschiedliche,
         empirisch allesamt nicht verifizierbare Theorien; die gleiche Unsicherheit galt für
         die Therapien. Es scheint, daß hier die allgemeine Heilungs-Art könne angewandt werden, […] welche
               in allen Entzündungs-Fällen bewehrt ist, schrieb Boerhaave: 1) Muß zur Ader gelassen werden […]. 2) Die ganze Haut, der Mund, der Magenschlund,
               und die Gedärme sollen öffters durch Clystiere und Blähungen erweichet und gelinde
               gemacht werden. 3) Der Kranke soll viel dünnes mehligtes, säuerliches und kühlendes
               Wasser trinken; und Salpeter von Spießglaß oder Polichrest-Saltz und dünnes Milchwasser
               gebrauchen, und ist, 4) mit dünnen Nahrungs-Mitteln; kältlicher Lufft zum Athemhohlen;
               behörigen Zudecken und Ausdünsten, zu unterhalten.[177] Die ärztlichen Maßnahmen waren indessen der Kritik ausgesetzt, gerade auch bei Hof.
         Khevenhüller, der mehrere Kinder durch die Krankheit verlor, wollte beobachtet haben,
         dass eine bestimmte Form der Blattern meistentheils nur unter dem Adel grassiret und dahero auch über die Modimedicos sehr
               vill geschmälet wurde, mit dem nicht so ungegründeten Argwohn, daß selbe zu vill künsteln
               und die Natur irr machen thäten.[178] Van Swieten, seit 1745 als Leibarzt der Kaiserfamilie mit höchster Autorität ausgestattet,
         war sich der ärztlichen Hilflosigkeit gegenüber der Seuche bewusst; 1750 hatte er
         seinen eigenen vierzehnjährigen Sohn daran verloren. In den Commentaria zu Boerhaave, seinem Lebenswerk, schrieb er, dass das Blattern-Gift […] wegen seiner Zartheit von keinem Sinne begriffen werden kann […]
               Dieses ist jenes Göttliche in denen Krankheiten, welches so oft alle Bemühung der
               Kunst vernichtet, dieses ist die Ursache, daß die Ärzte der allzustarken Bewegung
               in denen Krankheiten so oft keinen Einhalt thun können. Alles was die Artzneykunst
               thun kan, bestehet darinnen, daß sie das Leben selbst schwächet: Dann durch das Leben
               werden die Gifte wirksam […].[179] Da auch die gelehrten Ärzte kein effizientes Mittel dagegen hatten und die Blattern
         sehr schnell entweder zum Tod oder zur Genesung führten, es sich also nicht um langwierige
         chronische Verläufe handelte, bei denen man medizinische Kuren hätte anwenden können,
         waren magische wie gelehrte Heilverfahren in der Bevölkerung gleich stark nachgefragt –
         beides half gleich viel oder gleich wenig.[180]
      

      Für Maria Theresia schlossen sich religiöser und medizinischer Beistand gegenseitig
         nicht aus. Als ihre Töchter Marianne und Josepha im April 1757 erkrankt waren, schrieb
         sie an deren Aya: Da sie so viel Zutrauen in den Heiligen Blasius gezeigt hat, [schicke ich ihr] hier
               eine kleine Kerze, die man an den Hals legt oder unter das Kopfkissen.[181] Auch bei Pockenfällen waren Priester und Leibarzt zuständig, Sakramentalien und Bittgebete ebenso wie Aderlässe und Diäten
         gleichermaßen erforderlich. Deshalb wurde in schweren Fällen nicht nur – wie auch
         bei Entbindungen – das Allerheiligste auf den Altären ausgestellt und die Bevölkerung
         zum kollektiven Gebet aufgerufen, sondern zusätzlich Waisenkinder für das Blatternbeten ausgewählt und bei Erfolg mit Almosen belohnt.[182]
      

      Nach Gott war es der Leibarzt, dem Maria Theresia in allen Krankheitsfällen vertraute.
         Ich verdanke die Rettung meines lieben Sohnes nächst Gott nur Eurer Sorge, Mühe und
               Gelehrsamkeit, schrieb sie ihm beispielsweise, als Joseph 1757 die Blattern überwunden hatte.[183] Gott und van Swieten nannte sie in einem Atemzug.[184] Besonders deutlich wird ihr Verhältnis zu dem Leibarzt in den Instruktionen, die
         sie für ihren Sohn Leopold vor dessen Hochzeit im Sommer 1765 verfasste, um ihn auf
         die Führung seines eigenen Haushalts in der Toskana vorzubereiten.[185] Ausführlich widmete sie sich darin der Sorge für die Gesundheit der Familie und
         schärfte ihm ein, es sei absolut notwendig, dass er in Florenz alles genauso einrichte
         wie im Kaiserhaus. Denn dort hätten nach van Swietens Berufung alle Spaltungen und
         Intrigen aufgehört. Niemand anders dürfe es auch nur wagen, über Medizin zu sprechen
         oder irgendwelche Ratschläge zu geben; nichts dürfe ohne seine Anweisungen geschehen,
         diese aber müssten mit größter Genauigkeit befolgt werden.[186] Ihr erster Grundsatz lautete, alle Krankheiten seien von Gott geschickt, und wenn
         die von Gott festgesetzte Todesstunde komme, gebe es kein Mittel dagegen. Doch das
         rechtfertigte in ihren Augen keinen Fatalismus. Denn ebenso war sie davon überzeugt,
         dass jeder Mensch moralisch verpflichtet sei, für das eigene Wohl Sorge zu tragen.
         Habe man einmal den richtigen – gottesfürchtigen und ehrbaren – Arzt gefunden, so
         könne man darauf vertrauen, dass auch dieser einem von Gott geschickt sei. Wenn der liebe Gott den Arzt erleuchten und Euch helfen will, wird er es gewiss durch
               seine Hände tun, vor allem dann, wenn man blindlings seinen Anweisungen folgt.[187] Der Leibarzt, den sie Leopold mit auf den Weg gab, ein Schüler van Swietens, sollte
         regelmäßig mit ihm korrespondieren und in jeder Hinsicht in Florenz dieselbe Rolle
         spielen wie dieser in Wien. Ihm mussten sich alle bei Hof unterordnen, vor ihm durfte
         absolut nichts verborgen, an seinen Ratschlägen durfte niemals gezweifelt werden.
         Des Teufels waren in Maria Theresias Augen Meinungsverschiedenheiten und Diskussionen
         des Publikums, wie sie am eigenen Hof leidvoll erfahren hatte. Es ist ein allgemeiner Grundsatz, dass alles Gute, was geschieht oder was man einführt,
               unter Widerspruch und Schwierigkeiten zu leiden hat, während die Scharlatanerie siegt
               und viele Fürsprecher hat.[188] Über medizinische Dinge sollte in keiner Weise räsoniert werden, das stifte nur
         Unruhe, und auch der Arzt selbst sollte seine Anordnungen niemals rechtfertigen. Kurzum:
         Es war eine gottgleiche Rolle, die Maria Theresia dem Protomedicus zuwies. Die Haltung, die man ihm gegenüber in allen Fragen des körperlichen Wohls
         einzunehmen hatte, war ganz analog derjenigen, die man sonst nur Gott schuldete: blindlings
         vertrauen, niemals zweifeln, nichts verbergen, in allem gehorchen, sich ruhig in seinen
         unerforschlichen Willen ergeben. Was die Haltung zum Körper anging, so waren Gott
         und van Swieten für Maria Theresia letztlich austauschbar; van Swieten galt ihr so
         viel wie ein göttliches Orakel. Die Vorschriften, die sie ihrem Sohn machte, verraten
         einiges über ihre Einstellung zu Wissen, Erkenntnis und Aufklärung im Allgemeinen.
         Darauf ist noch zurückzukommen.[189]
      

      Die Bedrohung durch die Blattern war am Wiener Hof zu Maria Theresias Zeit ständig
         präsent; immer wieder fielen Mitglieder der Hofgesellschaft ihnen zum Opfer. Die Kaiserin
         legte Wert darauf, dass ihre Kinder von klein auf an den Gedanken daran gewöhnt wurden;
         die Erzieher sollten ganz natürlich von Allem mit ihnen reden, auch von den Blattern und dem Tode.[190] Schon im Juli 1749 hatte Marie Christine eine milde Form überstanden;[191] im Januar 1757 war Joseph, wie erwähnt, noch einmal davongekommen.[192] Doch Ende des Jahres 1761 infizierte sich der zweitälteste Erzherzog Karl mit den
         Blattern und starb am 18. Januar im Alter von sechzehn Jahren.[193] Nicht ganz ein Jahr später, am 23. Dezember 1762, folgte ihm seine Schwester Johanna
         mit zwölf Jahren; ihr qualvolles Sterben hat Isabella von Parma beobachtet und beschrieben.[194] Maria Theresia fand Trost in der Vorstellung, dass ihre Kinder einen schönen, christlichen
         Tod gestorben waren. An Marie Christine schrieb sie: Eure Schwester hat eine Dreiviertelstunde lang gebeichtet, mit einer Genauigkeit,
               Reue und Ergebenheit, die den Beichtvater zum Weinen gebracht haben; sie ist seitdem
               sehr schwach. Ich kann dem lieben Gott nicht genug danken, dass er mir diesen Trost
               schenkt; ich gebe sie vollkommen in seine Hand und erwarte, dass ihr Schicksal nicht
               anders als glücklich sein kann.[195]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_138.jpg]

         Abb. 38a: Erzherzog Karl im Alter von 16 Jahren. Zeichnung von Jean-Étienne Liotard aus der
            Porträtserie der Kinder von Maria Theresia, 1762
         

      

      Das Sterben von Mitgliedern der Herrscherfamilie war – ebenso wie die Geburt – eine
         öffentliche Angelegenheit und von feierlichen Ritualen umgeben. Wenn der Tod absehbar
         schien, dann erhielten sie in einem feierlichen öffentlichen Akt vor der ganzen Hofgesellschaft
         das Viaticum, die letzte Kommunion als Wegzehrung für den Übergang ins Jenseits. So hatte es Maria
         Theresia aus ihrem bekanten zartesten Religionseiffer auch 1757 bei der ältesten Tochter Marianne gehalten, die an einem schweren Catharrh gelitten hatte, aber glücklicherweise wieder gesund geworden war.[196] Wie man sich eine solche düstere Feier vorstellen muss, veranschaulicht die Beschreibung
         einer Augenzeugin, der Gräfin Bentinck, die sich als Gast am Hof aufhielt, als der
         junge Erzherzog Karl starb. Sie schrieb, als das Ritual bevorstand, an eine Freundin:
         Er hat den Tod mit Ergebenheit erwartet und scheint ihm ohne Furcht entgegenzusehen.
               Wir zittern alle vor der grausamen Szene, die dem armen empfindsamen Herzen der Kaiserin
               bevorsteht. Diese schaurige Zeremonie der hiesigen Religion – die Gräfin war Protestantin –, wo die ganze kaiserliche Familie, der ganze Hof, alle Kammerfrauen, der gesamte Adel
               verpflichtet sind, in Zeremonialkleidung zu erscheinen und das Sakrament von der Kirche
               bis zum Bett des Sterbenden zu begleiten, diese traurige Prozession, die Trauerkleider,
               dieser ganze Aufzug hat etwas so Schreckenerregendes, dass selbst Gleichgültige davon
               berührt sind. Stellt Euch vor, was dabei im Herzen der armen zärtlichen Mutter vorgehen
               muss![197] Das galt erst recht, wie gesehen, beim Tod Isabellas ein Jahr darauf. Dreieinhalb
         Jahre später, am 22. Mai 1767, brachen die Blattern auch bei Isabellas Nachfolgerin
         Josepha aus; sie starb nach einer Woche.[198] Maria Theresia ignorierte die Ansteckungsgefahr und umarmte ihre ungeliebte Schwiegertochter,
         bevor diese im Krankenzimmer eingeschlossen wurde. Albert, der Gatte Marie Christines,
         behauptete später in seinen Memoiren, sie habe das getan, um ihre mangelnde Zuneigung
         zu kaschieren. Joseph, der Ehemann, tat allerdings nichts dergleichen.[199] Zu Josephas Beisetzung in der Kapuzinergruft erschien von der kaiserlichen Familie
         niemand.[200]
      

      Tatsächlich steckte sich die Kaiserin bei Josepha an.[201] Kurz nachdem ihre Lieblingstochter Marie Christine am 16. Mai ihre erste und einzige,
         schwere Entbindung durchgestanden und ihr Kind verloren hatte, wurde die Mutter krank.
         Am 23. Mai 1767 machten sich die ersten Symptome bemerkbar; am 26. Mai brachen die
         Blattern aus. Van Swieten ließ sie zweimal nacheinander zur Ader. In allen Kirchen
         der Stadt wurde das Altarsakrament ausgestellt, wozu sich nach und nach eine ungemaine Menge Volcks auch von denen benachbahrten Orth- und Dorffschafften
               einfande.[202] Den Hofbediensteten wurde per Dekret befohlen, sich in der großen Hofkapelle zum
         Bittgebet zu versammeln. Joseph ließ sich wie van Swieten ein Lager in einer der Antekammern
         aufschlagen und verließ ihr Krankenbett kaum. Am 1. Juni 1767 verlangte die Kaiserin
         die Sterbesakramente. Wie groß die allgemaine Consternation gewesen, als man die Ansage hierzu gethan, und
               zumahlen bei dieser Fonction selbsten aussi auguste que lugubre [bei diesem ebenso
               majestätischen wie düsteren Amt], kann sich leichter vorgestellet als mit Worten beschriben
               werden.[203] Als die Kaiserin die Krise am 2. Juni erfolgreich überstanden hatte, war der Jubel
         bei Hof und in der Wiener Bevölkerung groß. Nach und nach wurden ausgewählte Hofleute
         wie Khevenhüller wieder vorgelassen, der vor Freuden-Thränen fast nicht reden konnte.[204] Am 14. Juni fanden in den Wiener Kirchen Dankgottesdienste statt, und zwar mit Pauken
         und Trompeten, obwohl das nicht mehr dem höfischen Geschmack entsprach und eigentlich
         vor Jahren abgeschafft worden war.[205] Die Wiener Bürger überboten sich gegenseitig mit öffentlichen Freudenbekundungen;
         Dutzende von Dankpredigten, -reden und -gedichten erschienen im Druck. Am 22. Juli,
         als die Kaiserin zum ersten Mal wieder in die Stadt zur Kirche fuhr, standen die Untertanen
         an den Straßen Spalier und jubelten ihr zu, was sie so sehr rührte, dass sie eigens
         geprägte Gedenkmünzen aus ihren Fenstern auf dem Burgplatz mit eigener Hand ausgeworffen.[206] Von besonderer Art war die Anteilnahme des Staatskanzlers Kaunitz. Ihm ging nach
         eigener Aussage die Krankheit der Kaiserin derart nahe, dass seither schon der bloße
         Gedanke an die Blattern bei ihm Schweißausbrüche und allgemeines Gliederzittern auslöste.
         Offenbar nahm aber seine Umgebung nicht ausreichend Rücksicht darauf. Noch Jahre später
         sah er sich deshalb genötigt, ein Rundschreiben an all seine Bediensteten und Mitarbeiter
         zu verfassen. Darin bat er sie nachdrücklich, in seiner Gegenwart die fragliche Krankheit
         und alles, was mit ihr in der geringsten Beziehung stand, niemals zu erwähnen, und
         bei allen Schriftstücken, die man ihm vorlas, ohne jede Ausnahme, ob Druckschriften
         oder Manuskripte, alle einschlägigen Passagen sorgfältig zu überspringen.[207]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_238.jpg]

         Abb. 38b: Erzherzogin Josepha. Zeichnung von Jean-Étienne Liotard, 1762
         

      

      Maria Theresia rechnete die Überwindung ihrer Krankheit – die Verlängerung der Tage einer unnützen alten Frau[208] – erstens Gott und zweitens van Swieten zu. Zwölf kleinen Waisenkindern, die für ihre
         Genesung gebetet hatten, setzte sie eine jährliche Pension von 30 Gulden aus;[209] den Leibarzt ließ sie in den Stephansorden aufnehmen. Doch die Epidemie war noch
         nicht vorbei. Im Oktober desselben Jahres infizierte sich auch die fünfzehnjährige
         Erzherzogin Josepha. Man nahm an, dass sie sich an gifftigen Exhalationen angesteckt habe, als sie mit ihrer Mutter zum Gebetsgedenken in die Kapuzinergruft
         hinuntergestiegen war. Dort lag die vor Monaten verstorbene Schwägerin Josepha noch
         immer aufgebahrt und nur mit einem Leichentuch bedeckt, weil der Zinnsarkophag noch
         nicht fertig war. Am 10. Oktober erhielt die Erzherzogin das öffentliche Viaticum,
         am 15. Oktober starb auch sie – genau einen Tag, nachdem sie eigentlich in Schönbrunn
         per procuram mit König Ferdinand von Neapel, dem soeben volljährig gewordenen Sohn Karls III.
         von Spanien, hatte vermählt werden und nach Neapel aufbrechen sollen.[210] Es fiel den Zeitgenossen schwer, dieses zeitliche Zusammentreffen als schieren Zufall
         zu betrachten. Khevenhüller kolportierte das Gerücht, Josepha habe in der Gruft vor
         dem Sarg ihrer fünf Jahre zuvor gestorbenen Schwester Johanna niedergekniet und aus altzartem Vertrauen sie gebeten, daß (wann sie, wie sie nicht
               zweifflete, für den Angesicht Gottes sich befindete) für sie betten mögte, daß, im
               Fahl ihre bevorstehende Vermählung nicht zu ihrer Seelen Heil gereichen solte, der
               liebe Gott auch in dem Moment ihrer Abraiß noch alles hinterstellig machen mögte.[211] An ihrer Stelle hatte wenig später ihre nächstjüngere Schwester Maria Carolina das
         schon erwähnte Opfer der Politik zu bringen und Ferdinand von Neapel zu heiraten, ohne dass sie wie ihre Schwester
         durch göttliche Fügung vor dem Unglück bewahrt worden wäre.[212] Als Letzte aus der Familie infizierte sich am 22. Oktober die Erzherzogin Elisabeth
         mit den Blattern. Auch sie erhielt auf eigenes Verlangen das öffentliche Viaticum,
         überwand aber die Krankheit und wurde gesund. Als sie einen Monat später zum ersten
         Mal wieder bei Hof in Erscheinung trat, notierte Khevenhüller betroffen, er habe sie
         wohl sehr geänderet gefunden.[213]
      

      Schon Jahre bevor die Blatternepidemie am Kaiserhof ihre Opfer forderte, hatte Maria
         Theresia mit ihrer Cousine Antonia von Sachsen über eine neuartige, hochumstrittene
         medizinische Behandlungsmethode korrespondiert, die Inokulation mit Kindsblattern
         oder Variolation, sprich: Pockenimpfung. Nachdem Antonias dritter Sohn im März 1763 an den Blattern gestorben war, hatte sie
         ihrer sechsjährigen Tochter Amalia die Blatternsubstanz erkrankter Kinder einpfropfen lassen. Den Anstoß zu dieser nach heftigen inneren Kämpfen getroffenen Entscheidung
         hatte ihr ausgerechnet der preußische König gegeben. Ihnen verdanke ich den Mut zu diesem Schritt, schrieb sie später an Friedrich II., Sie haben mich ermutigt, Ihnen danke ich die Rettung meiner Kinder und das Land Sachsen
               die vieler tausender Kinder, deren Eltern meinem Beispiel folgen werden.[214] Von dieser Inspirationsquelle wusste Maria Theresia allerdings nichts, als sie Antonia
         zu ihrer großen Courage gratulierte und sich hochinteressiert am Ausgang des gefährlichen Experiments zeigte.[215] Friedrich II. kannte die Methode vermutlich von Voltaire, der die Kenntnis seinerseits
         in den 1750er Jahren von einer Englandreise mitgebracht hatte, wo der Thronfolger
         Georg II. seine Kinder schon 1722 hatte impfen lassen. Und in England war die Methode
         wiederum von Lady Mary Wortley Montagu, der Gattin des englischen Gesandten in Konstantinopel,
         publik gemacht worden. Sie hatte das Verfahren auf ihrer Reise durch das Osmanische
         Reich in Istanbul kennengelernt und 1718 an ihrem eigenen Sohn, später an ihrer Tochter
         erfolgreich ausprobiert.
      

      In den 1760er Jahren war die Inokulation mit dem Serum infizierter Patienten also
         in Mitteleuropa nicht mehr neu, aber sie war nicht ohne Gefahren und nach wie vor
         hochumstritten. Zwischen den verschwägerten Dynastien in Wien, Dresden und München
         wurde das Thema intensiv diskutiert. Antonias Schwester Josepha (die ungeliebte Gattin
         Josephs, die zwei Jahre später selbst an den Blattern sterben sollte) riet von Impfungen
         ab mit dem Argument: Wenn Gott mich haben will – ich bin in seiner Hand, er wird so oder so über mich verfügen,
               wie es ihm gefällt. Weder die Kaiserin noch ich haben sie gehabt, und ich kenne eine
               Menge Leute, die ohne Blattern gestorben sind, und andere, die sie im hohen Alter
               noch überstanden haben. Dem Schöpfer müssen wir uns anvertrauen; es liegt an ihm,
               unsere Todesart zu bestimmen; wenn ich in seiner Gnade bin, ist mir alles andere gleich.[216] Die Kurfürstin Maria Anna von Bayern, Antonias Schwägerin, war unerschrockener;
         sie suchte eine neue Impfmethode am Münchner Hof durchzusetzen, scheiterte aber am
         Widerstand der etablierten Hofärzte, die, wie sie klagte, niemals freiwillig ein neues
         System übernähmen und der Devise Es war alleweil so anhingen.[217] Ihr Mann, der Kurfürst Max Joseph, ließ sich nicht umstimmen und starb 1777 selbst
         an den Blattern.
      

      Allerdings betrachtete man in Dresden und München auch die Behandlungsmethoden des
         allmächtigen Wiener Leibarztes mit Skepsis.[218] Van Swieten war kein Revolutionär. Das mechanistische Lehrgebäude des berühmten
         Boerhaave, mit dem er sich zeit seines Lebens auseinandersetzte und das er mit den
         klassischen Lehren der antiken Medizin zu vereinbaren suchte, war damals bereits nicht
         mehr letzter Stand der medizinischen Kunst.[219] Boerhaave hatte die Inokulation skeptisch betrachtet – nicht zu Unrecht, denn das
         Ansteckungsrisiko dabei war hoch. Auch van Swieten stand dem Impfen vorsichtig abwartend,
         aber keineswegs grundsätzlich ablehnend gegenüber.[220] Solange keine empirisch gesicherten Erkenntnisse vorlagen, neigte er zur Zurückhaltung
         und beschränkte sich darauf, nichts Falsches zu tun. Daneben gab es am Wiener Hof
         aber auch dezidierte Gegner der Impfung, so den Hofarzt Anton de Haen, der ebenfalls
         aus der Leidener Schule Boerhaaves stammte. Kurzum: Die Inokulationsfrage polarisierte
         die Gelehrten und spaltete die Herrscherfamilien.
      

      Denn das Impfen war ein Unternehmen mit ungewissem Ausgang; es erforderte Risikobereitschaft,
         das heißt Mut zum aktiven Handeln. Zu impfen bedeutete ja, eine explizite Entscheidung
         zu treffen, deren Richtigkeit niemand garantieren konnte. Nicht zu impfen schien risikoloser –
         war aber, seit die Alternative der Impfung im Raum stand, tatsächlich auch eine, eben
         negative, Entscheidung. Mit anderen Worten: Die Impfung verwandelte die vage, unbeeinflussbare
         Gefahr des Blatterntodes in ein bewusst eingegangenes und selbst verantwortetes Risiko.
         Ein Zeitgenosse, der Herzog von Croÿ, formulierte es positiv: Es scheint, als müsste man sich guten Mutes dazu [zur Impfung] entschließen, denn
               wenn ein Kind stirbt, bleibt der Vorwurf, dass es hätte geschützt werden können.[221] Die Kaiserin ließ über ihren Gesandten in London Kontakt zu den berühmten Brüdern
         Sutton aufnehmen, den englischen Pionieren der Inokulation, die aber für die Reise
         nach Wien nicht zu gewinnen waren. Schon im März 1768 begann man im Wiener Waisenhaus
         und Spital zu Sankt Markus aber auch mit eigenen Impfexperimenten. Van Swieten ließ
         sich nach einigem Zögern überzeugen, dass angesichts der widersprüchlichen Gelehrtenmeinungen
         in der Inokulationsfrage nur eigene Erfahrung zähle, und gestattete, dass die Waisenhausärzte
         Rechberger und Locher unter Aufsicht des Hofarztes Störck an einer Reihe neugeborener
         unehelicher Spitalkinder Impfungen vornahmen. Die Folgen wurden genau dokumentiert. Nachdem von den geimpften
         Neugeborenen nur zwei, angeblich aber nicht an den Blattern, gestorben waren, bat
         man den Leiter des Waisenhauses, den Abt Parhammer, auch ältere Kinder impfen zu dürfen.
         Der Abt war zunächst skeptisch, denn er fürchtete als ein wahrer Vater der armen Waisen dem Stifte dadurch zu schaden, ließ sich aber überzeugen.[222] Insgesamt, so Rechberger, wurden ungeachtet der unverschämten Lügen, welche Schmähsucht und Vorurtheil auszustreuen
               suchten, 34 Neugeborene und 67 Kinder zwischen fünf und vierzehn Jahren erfolgreich geimpft.[223] Van Swieten selbst gab aufgrund der positiven Erfahrungen seine zögerliche Haltung
         auf.[224] Wenig später ließ die Kaiserin auf dem Wiener Rennsteig ein Inokulationshaus einrichten;
         mitunter sah sie selbst bei den Impfungen zu.[225]
      

      Nachdem, so Maria Theresia, zu ihrer Zufriedenheit sechs oder neun arme Kinder für jedes meiner eigenen geimpft worden waren, entschied sie sich, die Erzherzöge Ferdinand und Maximilian
         und Josephs Tochter Therese im September 1768 der Inokulation zu unterziehen.[226] Die Durchführung vertraute sie dem impferfahrenen niederländischen Arzt Jan Ingenhousz
         an, den man ihr aus England geschickt hatte. Die Behandlung war erfolgreich. Der dreijährige
         Junge, der den Impfstoff für die kleine Therese geliefert hatte, und seine Eltern
         erhielten von der Kaiserin Pensionen von je hundert Gulden im Jahr.[227] Im Mai des folgenden Jahres ließ sich auch Leopold, mittlerweile Großherzog in der
         Toskana, auf Wunsch seiner Mutter impfen, und Joseph fuhr eigens nach Florenz, um
         die Wirkung des Verfahrens mitzuerleben.[228] Auch er fand es unbedingt notwendig, der Wahrheit die Tür zu öffnen und sie den Verleumdungen zu verschließen.[229] Doch zu der Impfentscheidung gehörte nach wie vor großer Mut. Maria Theresias Korrespondenz
         mit ihren erwachsenen Kindern kreiste in den 1770er Jahren immer wieder um dieses
         Thema.[230] Aus der Ferne verfolgte sie mit gespannter Anteilnahme, wie sich ihr Schwiegersohn
         Ludwig XVI. von Frankreich und seine Geschwister im Juni 1774 erfolgreich impfen ließen,
         nachdem Ludwig XV. den Blattern zum Opfer gefallen war.[231] Um die gleiche Zeit überstanden vier Kinder von Leopold die Inokulation gut, doch
         das kleinste starb.[232] Auch Maria Carolina und Ferdinand ließen ihre Kinder gegen die Bedenken ihrer Umgebung
         impfen. Maria Theresia schwankte mehrfach, je nach den aktuellen Erfahrungen: 1772
         schrieb sie an Ferdinand, sie sei keine so große Anhängerin der Inokulation mehr.[233] 1777 änderte sie hingegen ihre Meinung wieder: je mehr ich diese Methode beobachte, desto mehr bin ich davon eingenommen.[234] 1778 drängte sie ihn, seine Tochter so bald wie möglich impfen zu lassen,[235] lehnte aber jeden Zwang ab: Ihr müsst es selbst wollen, […] keine Gefälligkeiten in diesem Punkt, allein Euer
               Wille zählt.[236]
      

      Im Vergleich zu ihren Zeitgenossen nahm Maria Theresia in der Inokulationsfrage zweifellos
         eine bemerkenswert avantgardistische Haltung ein. Dass sich die Pockenimpfung (in
         veränderter Form) als zukunftsträchtiges Verfahren durchsetzen würde, konnte damals
         ja noch niemand wissen. Anders als andere Fürsten entschied sie sich für das riskante
         experimentelle Handeln und gegen das fromm-fatalistische Geschehenlassen. Später wurde
         sie daher nicht zu Unrecht als wahre Urheberin der hiesigen Einimpfung gefeiert.[237] Fragt man sich heute, inwiefern sie eine aufgeklärte Herrscherin war, dann wird
         man ihre Impfpolitik sicher auf der Habenseite verbuchen. Doch Licht und Schatten
         lassen sich – wie immer – nicht so einfach unterscheiden: Die Risiken des Fortschritts
         trugen vor allem die Waisenkinder, die niemand gefragt hatte, ob sie sich impfen lassen
         wollten.
      

   
      
         X

         MUTTER UND SOHN
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_039.jpg]

         Abb. 39: Joseph II. und Maria Theresia als Porzellanfiguren
         

      

      
         Der Tod in Innsbruck
         

      

      Am 18. August 1765 starb der Kaiser. Das veränderte alles. Maria Theresia verwandelte
         sich über Nacht in eine trauernde Witwe und blieb es bis zu ihrem Lebensende. Gegenüber
         ihren Vertrauten hörte sie nie auf, diesen Schicksalstag zu beklagen: Ich kann keine Freude mehr empfinden; selbst die Sonne erscheint mir finster.[1]
      

      Die Kaiserfamilie hielt sich gerade in Innsbruck auf, um die Hochzeit des Erzherzogs
         Leopold mit Maria Louisa, der Infantin von Spanien, zu feiern. Die Hauptstadt von
         Tirol war für das Haus Lothringen ein bedeutsamer Erinnerungsort; Franz Stephans Großvater
         hatte dort residiert, als Ludwig XIV. sein Land besetzt hielt; sein Vater war dort
         geboren worden; Maria Theresia und er hatten auf ihrer Hochzeitsreise dort Station
         gemacht. Doch es war nicht der Wille Franz Stephans gewesen, Leopolds Hochzeit in
         Innsbruck zu feiern anstatt in Wien; Maria Theresia hatte das zum Missfallen der Hofgesellschaft
         so befohlen.[2] Der Aufwand war beträchtlich. Die alte Hofburg in der Tiroler Hauptstadt hatte man
         für das dynastische Großereignis renovieren lassen und den halben Hofstaat einschließlich
         des Personals für Oper und Komödie, sogar Tapisserien, Möbel und Tischgerät hatte
         man aus Wien mitbringen müssen.[3] Die Innsbrucker Hochzeitsfeier am 5. August wurde allerdings empfindlich beeinträchtigt
         durch den Umstand, dass der Bräutigam die ganze Zeit unter einer schweren Darmerkrankung
         litt. Alles lief schlecht. Die Festoper samt Ballett erschien dem Publikum misslungen;
         das Feuerwerk fiel dem Regen zum Opfer. Ende Juli war zudem zur Bestürzung der Festgesellschaft
         die Nachricht vom Tod des Herzogs von Parma eingetroffen – Josephs hochverehrtem ersten
         Schwiegervater. Aus der Rückschau erkannten die Beteiligten, dass es Vorboten weiteren
         Unglücks gegeben hatte. Die illuminierte steinerne Ehrenpforte hatte düster und bedrückend
         ausgesehen, eher wie ein Trauergerüst als wie ein Triumphbogen. Und am Sonntag in
         der Messe hatte der Prediger das Thema von der Wachbahrkeit und Ungewissheit der Stund des Todes erwählet
               und in specie mit villem Eiffer erinneret, wie ja keiner der Zuhörern von einem gäh-
               und plötzlichen Tod sicher wäre.[4] Der Sinn dieser Vorzeichen erschloss sich am Sonntag, dem 18. August. Dem Kaiser
         ging es den ganzen Tag über schlecht; schon in der Nacht zuvor hatte er unter Atemnot
         gelitten und nicht schlafen können.[5] Maria Theresia machte sich Sorgen und riet zum Aderlass, was er aber ablehnte. Stattdessen
         machte er kein Aufhebens von seiner Unpässlichkeit und ließ sich von seinen Gewohnheiten
         nicht abbringen. Mittags amüsierte er sich noch in Gesellschaft, abends besuchte er
         das Theater und sah sich ein Stück von Goldoni und ein Ballett von Gluck an, wie stets
         mit dem Fernglas in der Hand, um die Gallerien, wo sich die Dames befanden, genauer sehen zu können.[6] Nach dem Theater, in Begleitung Josephs und eines kleinen Gefolges auf dem Weg über
         allerlei Treppen und Gänge in sein Appartement, traf ihn ein schwerer Schlaganfall.
         Er schwankte, Joseph stützte ihn; man legte ihn auf das provisorische Bett eines Lakaien
         in der Antekammer seines Appartements und rief Ärzte, Chirurgen und den Beichtvater
         herbei. Keine zehn Minuten später war er tot. Joseph eilte zu seiner Mutter, um sie
         auf den Schicksalsschlag vorzubereiten.[7] Auf die vage Nachricht hin, es gehe dem Kaiser schlecht, wollte sie ihn in seinen
         Gemächern aufsuchen und durchquerte auf dem Weg dorthin die Antekammer, wo er gerade
         gestorben war, ohne ihn zu bemerken, weil zwei Kammerherren das Feldbett, auf dem
         er lag, vor ihren Blicken abschirmten. Man nötigte sie fast mit Gewalt, in ihr eigenes Appartement zurückzukehren, wo man ihr erst später die Todesnachricht
         mitteilte.[8]
      

      Dass Maria Theresia so lange wie möglich von der Szenerie ferngehalten wurde, berichtet
         auch eine andere Quelle. Peter Prosch, der Tiroler Wanderhändler und nebenberufliche
         Spaßmacher, hatte sich an diesem Tag bei Hof aufgehalten, und Franz Stephan hatte
         sich bei der Tafel noch mit ihm amüsiert.[9] Er war also nah am Geschehen gewesen und erzählte davon später ausführlich in seiner
         Autobiographie. Glaubt man ihm, dann erfuhr Maria Theresia von dem Tod ihres Mannes
         erst, nachdem schon ein Eilbote mit der Todesnachricht nach Wien geschickt worden
         war. Ahnungslos habe sie zuvor noch mit ihm zusammen zu Abend essen wollen. Es kam die Antwort, […] es wäre ihm gar nicht wohl und deswegen wolte er nicht zur
               Tafel gehen. Jetzt wollte sie mit Gewalt hinüber, um zu sehen, wie es mit ihrem Kaiser
               beschaffen wäre; allein man hielte sie ab, soviel man konnte, und brachte ihr allerhand
               löbliche Diskurse bei, und aus diesen merkte sie, daß was Widriges passiert sein müsse.
               Sie wollte abermal mit Gewalt den Augenschein selbst einnehmen, aber sie wurde wieder
               abgehalten. Dann erst habe Joseph ihr die Nachricht schonend mitgeteilt.[10] Dass man Maria Theresia so lange wie irgend möglich von ihrem gestorbenen Mann fernhielt,
         hat vermutlich seinen Grund darin, dass man die Plötzlichkeit des Ereignisses vor
         ihr verbergen wollte. Denn der schnelle, jähe Tod war kein guter Tod. Die Kunst des
         christlichen Sterbens bestand ja darin, sich sorgfältig vorzubereiten, zu beichten
         und Buße zu tun, die Eucharistie und die Letzte Ölung zu empfangen, um so gestärkt
         den Weg ins jenseitige Leben anzutreten. Beim Übergang war die Seele des Sünders gefährdet
         und anfällig für teuflische Einflüsse. Ohne Buße und spirituelle Stärkung war unsicher,
         ob der Sterbende das ewige Seelenheil erlangen würde. Dass der geistliche Beistand
         nicht mehr rechtzeitig bei Franz Stephan eingetroffen sein könnte, war daher eine
         überaus bedrohliche Vorstellung. Die Chronik des Innsbrucker Jesuitenkollegs berichtete
         später über die Sterbeszene, Arzt und Priester hätten sich sofort eingefunden, doch
         während beim Aderlass schon kein Blut mehr gekommen sei, habe der Beichtvater noch
         Lebenszeichen wahrgenommen und dem Kaiser die Lossprechung von den Sünden erteilt.[11] Später nannte Maria Theresia es ihren einzigen Trost, dass Franz Stephan an diesem
         Sonntagmorgen, wie er es regelmäßig zu tun pflegte, noch die Kommunion empfangen und
         gebeichtet hatte.[12]
      

      Nach dem Tod Franz Stephans war nichts mehr wie zuvor. Noch zehn Jahre später schrieb
         Maria Theresia an ihre Vertraute Gräfin Enzenberg: Ich verbringe die Jahre, die Monate, die Wochen, die Tage in der gleichen Einfalt,
               der gleichen Bitterkeit wie am ersten Tag, und oft bin ich froh, dass die Tage, die
               vergangen sind, nicht wiederkommen, und dass ich mich mit jedem Augenblick mehr meinem
               Ende nähere […].[13] Oder, um nur ein weiteres Beispiel von vielen zu zitieren, an Tarouca zu Beginn
         des Jahres 1766: Ich kenne mich nicht mehr, denn ich lebe wie ein Tier, ohne Seele und ohne Verstand.
               Ich vergesse alles. Ich stehe um fünf Uhr auf, ich gehe spät zu Bett, und ich tue
               den ganzen Tag über nichts. Ich denke nicht einmal mehr. Meine Lage ist grausam […].[14] Maria Theresia praktizierte den Witwenstand – wie viele andere Habsburgerinnen vor
         ihr – als einen Stand quasi-monastischer Askese. Das geht aus einem handgeschriebenen
         Zettel hervor, den sie in ihr Gebetbuch gelegt hatte. Dort heißt es: Der wittwenstand ist eine buß, eine zubereitung zum todt. Soll 4 hauptpuncten in sich
               enthalten: 1mo öfftere geniessung deren h. sakramente, 2do gewisse maß der münd- und
               innerliche gebetter, 3to lesung öftere geistlicher bücher, 4to übung werck der barmherzigkeit
               abtöttung und buß. […] gänzliche übergebung einer wittbe in willen gottes. [Nach dem]
               Verlust ihres gemahls soll Gott ihrer Seele bräutigam sein. Machen ihr die Kinder
               unlust, soll Gott der schiedsmann sein. Hat sie Unlust vor Verwanten, ist Gott ihr
               innerster Freund. Wird sie vor gericht beruffen, gott ihr richter. In verachtung gott
               und gutes gewissen ihre ehre. In armuth ihr Vatter. In Krankheit ihr arzt. In gewissensängsten
               Gott ihr tröster, ja ihr alles in allem.[15]
      

      Auf einem anderen Zettel in ihrem Gebetbuch notierte sich Maria Theresia eine persönliche
         Zahlenlitanei: kayser franciscus mein gemahl hat gelebt 56 jahr, 8 monat, 10 tage, ist den 18 augusti
               1765 gestorben halb 10 Uhr Abends. Also gelebt monate 680, wochen 2958, täge 20778,
               stunden 496992. Mein glücklicher ehestand war 29 jahr, 6 monat, 6 täge, um die nämliche
               stund, als ihm die hand gegeben, auch an einem Sonntag, ist er mir plötzlich entrissen
               worden. Macht also jahr 29, monat 335, wochen 1540, täge 10781, stunden 258744.[16] Es scheint, als ob sie in der ritualisierten Wiederholung dieser Zahlen eine eigentümliche
         Form der meditativen Praxis für sich gefunden hätte, die es ihr im Alltag ermöglichte,
         den Schmerz des Verlustes zu bewältigen. Am 18. Tag eines jeden Monats zog sie sich
         fortan von der höfischen Öffentlichkeit zurück, um sich in klosterähnlicher Einsamkeit,
         nur begleitet von ihrem Beichtvater Müller, geistlichen Betrachtungen zu widmen, das
         Gedächtnis ihres Mannes zu pflegen und für sein Seelenheil zu beten.[17]
      

      Doch der Witwenstand war nicht nur eine subjektive Befindlichkeit, sondern vor allem
         auch ein objektiver sozialer Status, der nach außen in jeder erdenklichen Weise sichtbar
         gemacht wurde.[18] Eine ihrer ersten Handlungen aber war, meiner Mutter zu befehlen, daß sie ihr die
               Haare abschneide, erinnerte sich später die Tochter ihrer Kammerzofe. […] Sie legte allen bunten Putz und alles Geschmeide ab, teilte ihre Garderobe unter
               ihre Frauen, ließ ihr Schlafzimmer mit grauer Seide ausschlagen, ihr einsames Lager
               mit grauen Vorhängen umgeben und zeigte so auch in ihrem Äußern, daß das Leben und
               die Welt für sie ihren Reiz verloren haben.[19] Das war keine individuelle Besonderheit, ganz im Gegenteil, es entsprach den Gepflogenheiten
         der Habsburgerinnen seit Jahrhunderten.[20] Der Status Maria Theresias war nun bis zu ihrem Lebensende der einer Witwe. Schon
         ihr neues Majestätssiegel zeigte das an; es lautete von Gottes Gnaden Römische Kayserin, Wittib.[21] Strenge rituelle Muster schrieben vor, was in dieser neuen Lage zu tun war, und
         Maria Theresia befolgte dieses Muster gewissenhaft. Sie ging fortan ausschließlich
         in Schwarz, trug stets eine Witwenhaube und anstelle von Juwelen nur das Ordenszeichen
         der Sternkreuzdamen. Sie zog sich aus dem ehelichen Schlafzimmer in Schönbrunn zurück
         in den Osttrakt des Schlosses, den sie schwarz auskleiden ließ. Einen Raum, das Vieux-Laque-Zimmer,
         bestimmte sie zum Gedenkraum und stattete ihn mit lebensgroßen Bildnissen Franz Stephans
         und seiner Söhne aus. Ähnlich in der Wiener Hofburg; dort bezog sie 1766 das wesentlich
         bescheidenere ehemalige Witwenappartement ihrer Mutter Elisabeth im zweiten Stock
         und richtete ein Todtencabinet mit Porträts ihres Gatten und der anderen verstorbenen Familienmitglieder ein, in
         das sie sich zum Gedenken zurückzog.[22]
      

      Am Tag nach seinem Tod hatte Maria Theresia ihrem Gatten zur Erinnerung eine Haarlocke
         abschneiden und ihn von einem Maler porträtieren lassen (s. Farbtafel 23).[23] Dann begann die lange Folge der Übergangsriten, wie sie im Hause Habsburg seit dem
         Spätmittelalter praktiziert wurden.[24] Der Leichnam wurde auf vielfältige Weise für die Wartezeit bis zur Auferstehung
         des Fleisches vorbereitet. Traditionell bestattete man die verschiedenen Teile des
         Herrscherleibes an verschiedenen Orten – das Herz im Herzgrüftl der Loreto-Kapelle in der Augustinerkirche, die Eingeweide in der Stephanskirche,
         den übrigen einbalsamierten Leichnam in der Kapuzinergruft.[25] Die physische Präsenz des verstorbenen Herrschers hatte zwei Seiten: So konnte der
         Verstorbene am Tag des Jüngsten Gerichts mehreren Heiligen nahe sein, und zugleich
         konnte er seinerseits an mehreren Orten verehrt werden. Diese Bestattungspraxis war
         dem Kult um die Reliquien der Heiligen verwandt, einem Kern des christlichen Kultus
         seit der Antike. Die Heiligen führten eine Doppelexistenz im Himmel und auf der Erde;
         ihre Kraft, virtus, vermittelte sich den Gläubigen durch ihr corpus incorruptum, ihren unverweslichen Leib, selbst noch in seinen kleinsten Partikeln. Über ihnen
         wurden die Altäre erbaut; um sie herum gruppierte sich die christliche Liturgie. Die
         Reliquien machten die Heiligen als Fürsprecher für die Lebenden im Diesseits physisch
         gegenwärtig; von ihnen ging eine heilsvermittelnde Wirkung aus; ihnen wollten die
         Gläubigen so nahe wie möglich sein. Ganz ähnlich wie mit den Leibern der Heiligen
         verfuhr man seit dem 10. Jahrhundert auch mit denen verstorbener Herrscher (die nicht
         selten ihrerseits als Heilige verehrt wurden). Die Magie des Ortes, an dem der Leib
         oder auch nur ein Teil davon bestattet war, wirkte im habsburgischen Ritual der Herrscherbeisetzung
         fort – auch und gerade, nachdem die Reformatoren jede Reliquienverehrung als Götzendienst
         verworfen hatten. Die katholische Bestattungspraxis entwickelte sich zu einem wesentlichen
         konfessionellen Unterscheidungszeichen. Von besonderem Wert war die Nähe des Bestatteten
         zur Gottesmutter; ihr im Moment der Auferstehung allen Fleisches nahe zu sein, versprach
         privilegierten Zugang zum ewigen Heil. Doch von ihr gab es auf Erden keine Reliquien;
         sie war ja mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen worden. Stattdessen verehrten
         sie die Gläubigen in wundertätigen Gnadenbildern oder in Nachbildungen der Casa sancta, ihres Geburtshauses, das von Engeln einst auf wundersame Weise nach Loreto transportiert
         worden war. So ließen die Habsburger seit Ferdinand IV. ihre Herzen in der Loreto-Kapelle
         der Augustinerkirche bestatten, um von der Nähe der Gottesmutter zu profitieren. Im
         Hintergrund stand dabei die Vorstellung, dass physische Gegenstände eine spirituelle
         Macht nicht nur abstrakt symbolisieren, sondern konkret und real gegenwärtig machen –
         eine Vorstellung, mit der Protestanten nichts mehr anfangen konnten, weil sie von
         einem grundsätzlichen Wesensunterschied zwischen materieller und spiritueller Welt
         ausgingen und der Glaube für sie allein eine Sache des inneren, nicht des äußeren
         Menschen war.
      

      Im habsburgischen Herrscherkult hielt man an der rituellen Excentrirung des herrscherlichen Körpers fest, auch wenn Herz und Eingeweide gar nicht immer an
         verschiedenen Orten beigesetzt wurden. So geschah es auch im Falle Franz Stephans.
         Am 20. August musste Khevenhüller als Oberstkämmerer der cruellen Fonction der Eröffnung des Cörpers ex officio beiwohnen. Da es aber damit
               sehr lang hergienge, wurde mir theils von der Hitz und dem Gestanck, theils auch und
               wohl vornemmlich für Beklemmung des Gemüths ganz übl […]; in seiner Kammer erlag er später einer mehrstündigen Ohnmacht.[26] Unterdessen öffnete man den kaiserlichen Leichnam und entnahm ihm das Herz und die
         Eingeweide; diese wurden in einem kupfernen Kessel verschlossen, jenes in einem silbernen
         Pokal. Es dauerte bis zehn Uhr nachts, dass der fertig einbalsamierte Leichnam im
         Riesensaal der Innsbrucker Hofburg aufgebahrt werden konnte. Khevenhüller musste dafür
         eines seiner eigenen spanischen Mantelkleider und seine Ordenskette zur Verfügung
         stellen. Das stark entstellte Gesicht des Kaisers wurde mit einem Tuch bedeckt und
         der Leichnam umgeben von Herrschaftsinsignien und Dutzenden brennender Kerzen auf
         einem Podest ausgestellt, wegen der Augusthitze indessen nur für einen Tag. Dann legte
         man ihn in den verschlossenen Sarg.
      

      Nach dreitägiger Exposition in Innsbruck überführte man den Leichnam nach Wien. Dort
         wurde er nochmals drei Tage im geschlossenen Sarg in der Ritterstube der Hofburg mit
         aller düster-feierlichen Pracht aufgebahrt und dann in der Kaisergruft bei den Kapuzinern
         beigesetzt – in dem spektakulären Prunksarkophag, den Maria Theresia bereits mehr
         als zehn Jahre zuvor von dem Hofbildhauer Balthasar Ferdinand Moll hatte anfertigen
         lassen und der schon nach Ansicht der Zeitgenossen mehr einem Liebeslager als einem
         Sarg glich (Abb. 40).[27] Auf dem Tumbadeckel erscheint das vollplastisch dargestellte junge Kaiserpaar anmutig
         hingelagert wie auf einem Bett, Franz Stephan als antik-römischer Imperator, Maria
         Theresia als Königin von Ungarn, die Blicke einander zugewandt, im Moment der Auferstehung
         am Jüngsten Tag, worauf das Fresko in der Kuppel darüber hinweist. Das ungarische
         Zepter halten beide gemeinsam umfasst, Maria Theresia hält zusätzlich das Krönungsschwert
         in der Linken – eine ganz und gar ungewöhnliche künstlerische Inszenierung gemeinsamer
         Regentschaft und ehelicher Liebe zugleich. An jedem 18. des Augusts, dem Todestage ihres Gatten, besuchte sie seine Grabstätte,
               schloß sich dann in ihr Zimmer ein, beichtete, fastete und brachte den Tag in schmerzlichen
               Erinnerungen und frommen Gebeten zu.[28] Der Sarkophag bildete nicht nur einmal im Jahr den zentralen Ort ihres Totengedenkens.
         Sie stieg auch in die Kapuzinergruft hinab (oder ließ sich später mit einem Aufzug
         hinunterfahren), um geistige Zwiesprache mit dem Verstorbenen zu halten, wenn sie
         eine wesentliche Entscheidung zu treffen hatte, so dass die Mitregentschaft gleichsam
         über den Tod hinaus verlängert zu sein schien.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_040.jpg]

         Abb. 40: Das Kaiserpaar auf dem Prunksarkophag in der Kapuzinergruft. Balthasar Ferdinand
            Moll, 1758
         

      

      Die wochenlang sich hinziehenden Trauerfeierlichkeiten verbanden den Hof, die Residenzstadt,
         die Erbländer und das ganze Römisch-deutsche Reich zu einer einzigen Sakralgemeinschaft.
         Nicht nur in Innsbruck und Wien, sondern in allen großen Städten des Herrschaftsbereiches –
         ob Brüssel oder Florenz, Prag, Pressburg oder Frankfurt – fanden Trauergottesdienste
         statt, bei denen sich die Gesellschaft in all ihren Gliederungen symbolisch in Szene
         setzte. In Wien läuteten alle Kirchenglocken eine Stunde lang zur Seelenmesse. In
         der Hofkirche bei den Augustinern wurde ein 33 Meter hohes Trauergerüst, ein castrum doloris, errichtet, das von rund 8000 Wachskerzen illuminiert war und den Verstorbenen nach
         allen Regeln der Kunst und Gelehrsamkeit verherrlichte. Ein nicht viel weniger aufwendiges
         castrum doloris errichtete die Wiener Bürgerschaft in der Stephanskirche.[29] In Leichenpredigten und Druckschriften wurden alle Register der Herrscherpanegyrik
         gezogen. Für die Erbländer war Landestrauer erster Ordnung angesagt;[30] die ganze Hofgesellschaft trug exakt vorgeschriebene Trauerkleidung; die Damen durften
         sich nicht mehr schminken.[31] Alle Vergnügungen waren auf Monate hinaus verboten; Opern, Komödien, Bälle, Glücksspiel,
         alles war untersagt. Die gesamte Untertanenschaft war auf rituelle Weise mit der Witwe
         in ihrer Trauer verbunden. Doch Maria Theresia selbst blieb unsichtbar. An den Totenwachen,
         die am 1. September begannen, nahm sie nicht teil. In ihrem Schmerz zog sie sich nahezu
         vollkommen von der Öffentlichkeit des Hofes und der Stadt zurück, blieb tagelang in
         ihrem Appartement und verfolgte die Gottesdienste in der Kammerkapelle vom Oratorium
         aus, wo sie niemand sah. Audienzen fielen aus; nur die engsten Vertrauten ließ sie
         zu sich. Erst im Oktober begann sie im ganz kleinen Kreis wieder mit dem abendlichen
         Kartenspiel. Kamen Amtsträger mit dringenden Anliegen, dann verwies sie sie an den jungen Herrn [d.h. Joseph], mit öffterer Wiederhollung, daß sie sich vor der
               Welt gar nicht mehr wolte sehen lassen […].[32]
      

      Womit sie sich dagegen befasste, war die Organisation der Memoria für den Verstorbenen.
         Sie ließ Gedenkmedaillen prägen und stiftete eine hohe Summe für die Seelenmessen.
         Im Zentrum ihrer Planungen aber stand die Innsbrucker Residenz, über deren Umgestaltung
         sie mit dem Gouverneurspaar Enzenberg korrespondierte. Das Zimmer, in dem Franz Stephan
         gestorben war, ließ sie in eine Kapelle verwandeln und aus einem Schlafrock des Verstorbenen
         fertigte sie – zum Teil eigenhändig – ein Messgewand, das sie nach Innsbruck sandte,
         wo es an ihrem Hochzeitstag im Folgejahr zum ersten Mal getragen wurde.[33] In Innsbruck gründete sie auch ein adeliges Damenstift, das mit dem ewigen Gebetsgedenken
         für Franz Stephan beauftragt wurde.[34] Im Februar 1766 schrieb sie der Gräfin Enzenberg: Mehr als jemals denke ich an mein geliebtes Innsbruck zurück; es scheint mir, als
               ob ich nur dort die Ruhe wiederzufinden vermöchte, wo ich sie verlor.[35] Und als sie den Hofbaudirektor Pacassi im Mai 1766 zu aufwendigen Umbauarbeiten
         nach Innsbruck schickte, begründete sie das gegenüber dem Grafen Enzenberg: weillen das arme insprug wohl nicht mehr zu einem brillanten hoff wohl aber einen
               retirirten [Hof] wird hoffen können. Innsbruck nannte sie den Ort, wo alezeit mein verlangen hin gehet.[36] Das klingt so, als hätte sie vorgehabt, sich von der Regentschaft zurückzuziehen
         und die abgelegene Hofburg hinter den Bergen zu ihrem Witwensitz zu machen. Tatsächlich
         kehrte sie aber nicht an den Sterbeort Franz Stephans zurück. Stattdessen ließ sie
         die Innsbrucker Residenz von dem Maler Franz Anton Maulbertsch in einen monumentalen
         Gedächtnisort der habsburg-lothringischen Dynastie umwandeln. Der ehemalige ‹Riesensaal›
         wurde nach ihren Anweisungen zum ‹Familiensaal› umgestaltet, wo noch heute das großangelegte
         dynastische Bildprogramm zu sehen ist, das die gesamte kaiserliche Familie einschließlich
         der früh verstorbenen Kinder gegenwärtig macht.[37]
      

      Das Leben bei Hof veränderte sich durch den Tod des Kaisers grundlegend – zum einen,
         weil Maria Theresia sich völlig davon zurückzog, und zum anderen, weil Joseph durch
         den Tod seines Vaters selbst Kaiser geworden war, formal nun bei Hof den höchsten
         Rang bekleidete und dem Hofleben seinen eigenen Stempel aufdrückte. Den ganzen Winter
         1765/66 über gab es keinerlei Theateraufführungen oder Bälle. Bis zum Neujahrstag
         1766 wahrte die Kaiserin strenges Inkognito und ließ niemanden zum öffentlichen Handkuss
         vor. Erst zum 1. Mai 1766 wurde die strenge Hoftrauer etwas gelockert.[38] Doch wer glaubte, dass allmählich wieder alles so werden würde wie früher, der hatte
         sich getäuscht. Vielmehr wurden in der Trauerzeit Schritt für Schritt zahlreiche höfische
         Traditionen eingestellt, die auch später nicht wiederkehrten. Das größte Aufsehen
         erregte die Änderung der Hoftracht. Joseph, nun auch Großmeister des Vliesordens,
         trug beim Toison-Fest plötzlich die Ordenskette nicht mehr über dem Spanischen Mantelkleid,
         sondern über einer schlichten Regimentsuniform – ein Schlag ins Gesicht für die Ordensritter.
         Es dauerte nicht lange, da schaffte er es als förmliche Hofkleidung vollständig ab,
         was die gesamte höfische Zeichenordnung durcheinanderbrachte. Denn das Mantelkleid
         zu tragen war ein wertvolles symbolisches Privileg; wenn es wegfiel, entfiel ein zentrales
         Element der sozialen Distinktion bei Hof. Zu Recht wurde deshalb die Abschaffung des
         Mantelkleides als programmatische Botschaft an den Adel verstanden, der weitere soziale
         Egalisierung befürchten musste.[39] Im Dezember 1765 fielen die Geburts- und Namenstagsempfänge der Kinder zunächst
         wegen der gar zu frischen traurigen Erinnerung aus, doch wenig später hörten die Galatage gänzlich auf und wurden durch eine einzige
         Gratulationscour am Neujahrstag nach französischem Vorbild ersetzt.[40] Schlag auf Schlag fielen auch die öffentlichen Besuche der Kaiserfamilie in den
         Kirchen und Konventen der Stadt dem neuen Geist zum Opfer: der Gang zu den Jesuiten
         am Franz-Xaver-Fest, zur Loreto-Kapelle bei den Augustinern am Tag der Verkündigung
         Mariens, zu den Kapuzinern am Palmsonntag, zu den Michaelern und den Jesuiten am Fronleichnamstag,
         zum Schutzengelfest bei den Paulanern, zum 6000-Gulden-Amt im November. Sogar den
         seit 1680 üblichen jährlichen Besuch des öffentlichen Dankgottesdienstes zur Befreiung
         von der Pest bei der Säule am Wiener Graben ließ Joseph ausfallen, was das Volck gar nicht gutt aufgenohmen.[41] Bei Hof wurden die Festgottesdienste des Vliesordens massiv reduziert, und selbst
         die Fußwaschung am Gründonnerstag und der Besuch der Heiligen Gräber am Karfreitag,
         die festen paraliturgischen Bestandteile der Passionswoche, fielen zur allgemeinen
         Bestürzung plötzlich aus.[42] Khevenhüller, dem die Entwicklung außerordentlich zu schaffen machte, musste schließlich
         feststellen, daß man ex mandato superiori [auf höheren Befehl] die sogenannte Hof-Calender, worinnen
               alle Hof-Andachten und Kirchen dienst angemercket worden, wohl um die Helffte reformiret
               und in denen für das künfftige Jahr gedruckten Exemplarien die mehreste sothaner Kirchgängen
               aus gelassen hat.[43]
      

      Das alles stand im Zeichen einer strikten Sparpolitik, die Joseph nach dem Tod seines
         Vaters umgehend auf die Tagesordnung gesetzt hatte und die beim höfischen Adel keine
         Freude auslöste.[44] Seine Maßnahmen gingen noch wesentlich weiter. Er reduzierte den Hofstaat, indem
         er seinen eigenen Stab mit dem seiner Mutter zusammenlegte.[45] Er gab die Leitung des Hoftheaters ganz in private Hand[46] und erlaubte zahlenden Gästen Zugang zu den Hofbällen.[47] Er ließ die für die Hofjagd gehegten Wildschweine in der Umgebung Wiens ausrotten
         und öffnete das höfische Jagdrevier, den Prater, für jedermann, ja man durfte dort
         nun sogar Imbissbuden aufstellen und Volksbelustigungen anbieten.[48] Er ließ die Hofdamen nur noch zweispännig statt wie bisher sechsspännig fahren,
         so dass ihre Kutschen sich mit denen der Stadtdamen nicht mehr messen konnten,[49] und er verbot die Begleitung von Läufern bei der höfischen Schlittenfahrt.[50] Er führte das beträchtliche Privatvermögen seines Vaters der Staatskasse zu,[51] reduzierte die Zinsen für die Kapitaleinlagen im Stadtbanco[52] und trieb die rückständigen Gebühren für die Kammerherrenschlüssel ein.[53] Er legte sich mit den Reichshofräten an, indem er ihren mangelnden Arbeitseifer
         öffentlich kritisierte und ihnen einen fünften Sitzungstag in der Woche auferlegte,
         womit er gegen den Grundsatz verstieß, bei Leuten von Stand stets unter allen Umständen
         das Gesicht zu wahren.[54] Kurzum: Unzählige kleinere und größere Maßnahmen führten in ihrer Summe dazu, dass
         der Hof in den Augen vieler seinen Glanz verlor und klein wurde.[55]
      

      Überall wehte ein neuer Geist rigider Sparsamkeit, verbunden mit einer strengen Leistungsethik
         und einer nie dagewesenen Verachtung zeremonieller Formen. Joseph machte als Grund
         für seine Maßnahmen zu Recht geltend, dass die katastrophalen Staatsschulden von rund
         300 Millionen Gulden seit dem Krieg keineswegs verringert worden waren, die ohnehin
         kontinuierlich gestiegene Steuerlast aber unmöglich noch weiter erhöht werden konnte.
         1764 hatte Maria Theresia gerade erst vergebens versucht, den ungarischen Landtag
         zur Übernahme einer höheren Steuersumme zu bewegen, und war damit gescheitert.[56] Khevenhüller verstand nicht, dass die Kaiserin selbst diesen wunderlichen Neuerungen ihres Sohnes nichts entgegensetzte, weillen es doch immer geheissen, sie hätte Pouvoir genug, ihn dissfahls zu rectificiren,
               und mann die Abbringung dergleichen uralten Haus-Gebräuch für kein guttes Omen pro
               futuro ansehen wollen.[57] Er erklärte sich ihren mangelnden Widerstand damit, dass sie entweder manchen Maßnahmen
         selbst nicht ganz ohne Sympathie gegenüberstand oder wegen ihrer tiefen Trauer einfach
         kein Interesse dafür aufbrachte. Doch während Maria Theresia manche Neuerungen in
         ihrer Niedergeschlagenheit ganz recht waren und sie andere mit Gleichgültigkeit hinnahm,
         betrieb Joseph sie mit Eifer und aus Prinzip. Nicht allein Sparsamkeit leitete seine
         unterschiedlichen Maßnahmen; es standen ein neues politisches Wertesystem, ein neuer
         Regentenhabitus dahinter. Die Abschaffung all der alten Gewohnheiten und zeremoniellen
         Formen war keineswegs eine bloße Äußerlichkeit. Joseph brach damit der spätbarocken
         Herrschaftskultur ihr symbolisches Rückgrat – auch wenn viele das nicht gleich erkannten.
         Denn auf den (vermeintlich) unveränderlichen Ritualen beruhte die (vermeintliche)
         Selbstverständlichkeit und Unverfügbarkeit der traditionalen Herrschaftsordnung. Schaffte
         man diese Rituale ab, dann erschien am Ende die ganze politisch-soziale Hierarchie
         nicht mehr als unanfechtbar, selbstverständlich und gottgegeben, sondern als eitles
         und willkürliches Menschenwerk.
      

      
         Ein Kaiser ohne Land
         

      

      Durch den Tod Franz Stephans hatte sich eine eigentümliche Lage ergeben.[58] Gemäß den habsburgischen Hausgesetzen war Joseph, der erstgeborene Sohn, zum Thronfolger
         in den Erbländern bestimmt. Das Recht der Erstgeburt bildete den Grundpfeiler der
         dynastischen Logik; es machte Joseph zum Herrn über alle seine Geschwister. Auf Familienporträts
         wurde er als das Zentralgestirn des Hauses inszeniert, um das die anderen Kinder kreisen.[59] Franz Stephan hatte ihn überdies zum Universalerben seines Privatvermögens eingesetzt.[60] Allein auf das Großherzogtum Toskana hatte Joseph zugunsten seines Bruders Leopold
         vertraglich verzichten müssen, so dass dieses Territorium fortan eine unabhängige
         Sekundogenitur des Hauses Habsburg-Lothringen war.[61]
      

      Joseph wurde also durch den Tod seines Vaters zum männlichen Oberhaupt der Dynastie
         und zugleich zum Oberhaupt des Heiligen Römischen Reiches deutscher Nation. Dafür
         hatten seine Eltern rechtzeitig gesorgt, indem sie ihn bereits 1764 zum Römischen
         König hatten erheben lassen. Die Wahl und Krönung vivente imperatore, also zu Lebzeiten des Kaisers, sicherte dem Haus die Kontinuität im Kaisertum und
         war ein wichtiger Faktor politischer Stabilität in Europa. Im Hubertusburger Frieden
         war dem Thronfolger ja die Kurstimme Brandenburgs zugesagt worden. Maria Theresia
         agierte sehr geschickt, um sich auch die Stimmen der anderen Kurfürsten im Voraus
         zu sichern, denn erstens gab es keinerlei Recht darauf, dass überhaupt schon zu Lebzeiten
         des Kaisers ein Nachfolger gewählt wurde, und zweitens konnte man es auf eine offene
         Mehrheitsabstimmung bei der Königswahl nicht ankommen lassen. Schon im Frühjahr 1763
         hatte sie begonnen, mit den plus proches parents et meilleurs amis, den engsten Verwandten und besten Freunden des Hauses, vertrauliche Absprachen zu
         treffen.[62] So stellte sie beispielsweise ihrer Cousine Maria Antonia von Sachsen in Aussicht,
         sich für die Wahl ihres Mannes zum König von Polen einzusetzen, was allerdings kaum
         Chancen auf Realisierung hatte und nach Josephs Wahl nicht mehr weiterverfolgt wurde.[63] Den Kurfürsten von Bayern lockte sie mit der Aussicht auf eine Heiratsverbindung
         zwischen den beiden Häusern. Die anderen Kurfürsten gaben Joseph ihre Stimme, teils,
         weil sie ohnehin treue habsburgische Klienten waren, wie der Erzbischof von Mainz,
         und teils, weil sie keine neuen militärischen Konflikte und Einmischungen von außen
         riskieren wollten.[64] So gelang es diesmal – anders als 1745 –, den Kandidaten aus dem Haus Habsburg einstimmig
         zum Römischen König und künftigen Kaiser wählen zu lassen.
      

      Die Krönungsreise nach Frankfurt, die Joseph im März 1764 wenige Monate nach dem Tod
         Isabellas mit seinem Vater unternehmen musste, empfand er als schiere Qual.[65] Doch als gehorsamer Sohn fügte er sich und spielte seine altertümliche Rolle. Während
         des Wahlgeschehens wartete er mit seinem Vater jenseits der Frankfurter Stadtmauern;
         nach dem erfolgreichen Wahlakt ließen sich beide triumphal in die Stadt einholen.
         Durch die spätere Beschreibung Goethes, der als kleiner Junge Zeuge des gravitätischen
         Krönungsspektakels geworden war, ist die kollektive Erinnerung an dieses Ereignis
         geprägt worden. Rückblickend, nach dem Ende des Alten Reiches, hat Goethe die Ritualsequenz
         als majestätisches und zugleich bizarres Welttheater geschildert, dessen anachronistische Züge bereits auf den Untergang des politischen
         Gebildes vorausdeuteten, das sich da noch einmal in aller spätmittelalterlichen Pracht
         inszenierte.[66] Doch die Zeitgenossen waren beeindruckt. Selbst Franz Stephan, der mit dem Herrschaftszeremoniell
         sonst so wenig anzufangen wusste, konnte sich einer gewissen Rührung nicht entziehen,
         als er noch einmal wie schon zwanzig Jahre zuvor die Akklamationsrufe der Volksmenge
         empfing und mit seinem Sohn von der Bartholomäuskirche zum Römer ritt, wo gemäß der
         Goldenen Bulle von 1356 das Krönungsmahl vollzogen wurde – allerdings vor weitgehend
         leeren Gedecken, denn die weltlichen Kurfürsten beteiligten sich längst nicht mehr
         in Person an diesem Spektakel. Und auch Maria Theresia begleitete ihren Sohn nicht.
         Schon die Frankfurt-Reise anlässlich der Krönung Franz Stephans hatte sie ja als Zumutung
         empfunden; sich ein weiteres Mal ins Reich zu begeben stand für sie keinen Moment
         zur Debatte. Aus Wiener Perspektive war Frankfurt weit weg, das Reich eine Art Ausland
         und die Kaiserwürde eigentlich nur ein Schatten ihrer selbst.[67] Die Regie des Ganzen lag nicht bei dem Kaiserhof, sondern beim Kurfürsten von Mainz
         als dem Erzkanzler des Reiches. Allerdings ließ Maria Theresia von dem rituellen Großereignis
         später in der Werkstatt des Hofmalers einen repräsentativen Gemäldezyklus anfertigen.[68] Von dem symbolischen Kapital, das die Kaiserwürde immer noch mit sich brachte, machte
         das Haus Habsburg nach wie vor gern Gebrauch.
      

      Durch die Wahl vivente imperatore wurde Joseph beim Tod seines Vaters Kaiser, ohne dass es irgendeines weiteren Aktes
         bedurft hätte. Anders verhielt es sich mit den habsburgischen Erbländern. Dort hatte
         ja nach wie vor seine Mutter die Herrschaft inne. Es ergab sich eine noch schärfere
         Asymmetrie als zu Zeiten seines Vaters: Während Franz Stephan immerhin die unabhängige
         Herrschaft über die Toskana innegehabt hatte, war Joseph ein Kaiser ohne Land.[69] Es lag auf der Hand, dass sich das mit der Würde eines Reichsoberhaupts schlecht
         vertrug. So lang das teutsche Reich bestehet, hat sich noch nie der Fall zugetragen, daß ein
               erwählter römischer Kaiser der würcklichen Regierungslast sich unterzogen hätte, welcher
               nicht Land und Leute unter seiner Bothmässigkeit gehabt und dadurch die haubtsächlichste
               Pflicht des Kaiserthums, nämlich die werkthätige Beschützung derer Reichs-Ständen
               sich hätte unterziehen können, hieß es in einem Gutachten für die Kaiserinwitwe. Daher sei unabweisbar, dass dem
         Kaiser ein mit seiner Würde abgemessenes grösseres Ansehen und Gewalt beigeleget werden müsse.[70] Manche erwarteten, dass Maria Theresia sich zugunsten des Thronfolgers von der Regierung
         zurückziehen werde. Die Herrschaft über die Erbländer ihrem Sohn zu überlassen hätte
         zweifellos den damaligen Vorstellungen nicht nur von der Autorität des Kaiseramtes,
         sondern auch von der rechten Geschlechterordnung entsprochen. Eine Fürstenwitwe legte
         normalerweise die Regentschaft nieder, wenn ihr Sohn volljährig wurde. Viele Bemerkungen
         Maria Theresias unmittelbar nach Franz Stephans Tod und auch später vermittelten zudem
         den Eindruck, als wäre ihr die Herrschaft zur unerträglichen Last geworden.[71] So schrieb sie im November 1765 an Tarouca: Ich bin so belastet, dass ich das letzte bisschen Verstand verliere, das ich noch
               habe, so dass ich mich notwendigerweise zurückziehen müsste, selbst wenn meine Neigung
               nicht [ohnehin] so entschieden für den Rückzug spräche.[72] Oder im März 1766 an den Grafen Thurn: Wenn ich nur meiner Neigung folgte, würde ich mich vollständig zurückziehen, wenn
               ich nicht sähe, dass meine unglückliche Person noch nützlich sein könnte.[73] Und so fort, bis zum Dezember 1778, zwei Jahre vor ihrem Tod: Ich könnte mich jederzeit gern und ohne Bedauern von allem zurückziehen.[74]
      

      Doch genau das tat sie eben nicht. Sie war ja keine Fürstenwitwe wie so viele andere,
         die kraft Vormundschaftsrecht für ihre Söhne regierten. Sie war vielmehr auf Grund
         der Pragmatischen Sanktion und ihrer beiden Krönungen souveräne Herrscherin eigenen
         Rechts. Nach ihrer Überzeugung war ihr diese Verantwortung von Gott auferlegt und
         deshalb nicht einfach an ihren Sohn abzutreten, selbst wenn sie sie mitunter als unerträgliche
         Last empfand. An einen tatsächlichen Thronverzicht hat sie wahrscheinlich nie gedacht.
         Stattdessen lag die Lösung nahe, ihren Sohn ebenso wie zuvor ihren Ehemann zum Mitregenten
         in den Erbländern zu machen. Die Frage war lediglich, ob sie das aus eigener Machtvollkommenheit
         tun könne oder ob sie die Zustimmung der Stände einholen müsse. An die österreichischen,
         böhmischen oder gar niederländischen Stände dachte dabei allerdings niemand. Nur die
         ungarischen Stände waren widerspenstig und stark genug, so dass man einen Anspruch
         auf Mitsprache nicht ganz ausschließen konnte – ihre notorischen principia republicana waren ja gefürchtet.[75] Maria Theresia holte daher verschiedene Gutachten zu dieser Frage ein, unter anderem
         vom alten Bartenstein, der schon die Mitregentschaft Franz Stephans auf den Weg gebracht
         hatte. Alle kamen übereinstimmend zu dem Ergebnis, dass es weder notwendig noch ratsam
         sei, die Stände zu befragen. Auch ein neuer Huldigungseid sei nicht erforderlich.
         Vielmehr stehe es Maria Theresia als souveräner Herrscherin ihrer Länder frei, ihren
         Sohn, den Kaiser, als Mitregenten in consortium regiminis anzunehmen und das den Ländern durch ein Reskript lediglich mitzuteilen.[76] So geschah es auch. Am 17. September 1765 übertrug Maria Theresia dem zukünftigen
         Thronfolger die Mitsorge und Mitregierung Unserer sämmtlichen Erb-Königreichen und Landen, doch mit dem bezeichnenden Zusatz: ohne jedoch von der eigenthümlichen Beherrschung Unserer beständig beysammen zu verbleiben
               habender Staaten ganz oder zum Theil etwas zu vergeben.[77] Sie gab damit also ausdrücklich nichts von ihrer eigenen Herrschaftsfülle auf. Wenn
         sie Joseph einzelne Bereiche der Regierung wie etwa das Militärwesen anvertraute,
         dann war das jederzeit reversibel, denn er verdankte seinen Status als Mitregent allein
         ihrer Gnade und ihrem ganz freyen Willen. Die Unbestimmtheit dieses Status war so lange kein Problem, wie der Mitregent sich
         auf symbolische Akte der Herrschaftsteilhabe beschränkte und sich im Zweifelsfall
         dem Willen Maria Theresias fügte. So hatte Franz Stephan es immer gehalten. Wenn der
         neue Mitregent das aber nicht mehr tat und es zum Konflikt kam, dann war völlig offen,
         was zu geschehen hatte.[78] Dafür gab es keinen Präzedenzfall und keine abstrakte Norm. Auswärtigen Beobachtern
         entging das Dilemma nicht. Aus dem Umkreis der französischen Gesandtschaft hieß es:
         Sie [die Kaiserin] ist eifersüchtig auf ihre Autorität bedacht, denn sie hat sie nie
               mit jemandem geteilt. Beim Tod ihres Gatten hat sie davon gesprochen, sich zurückzuziehen
               und ihrem Sohn die Regierung zu überlassen, aber ihre natürliche Neigung zur Herrschaft
               [goût naturel pour la domination] gewann bald die Oberhand und veranlasste sie, den
               Plan aufzugeben, den sie in ihrem ersten Schmerz gefasst hatte.[79] Der englische Reisende Henry Swinburne urteilte kurz und bündig: The emperor is allowed no power.[80] Und der scharfsinnige Beobachter de Ligne verglich Josephs Regentschaft drastisch
         mit einem dauernden Priapismus, oder dezenter: mit Reizungen, die er nie befriedigen kann.[81]
      

      
         Wie die Aufklärung an den Hof kam
         

      

      Der Erziehung des Thronfolgers war die allergrößte Aufmerksamkeit geschenkt worden,
         denn von seinem Charakter hing ja – aufgrund der natürlichen Lotterie des dynastischen Erbrechts – das zukünftige Wohl und Wehe des ganzen Staates ab.
         Umso schlimmer war das offensichtliche Missverhältnis zwischen der Größe der Aufgabe,
         für die Joseph bestimmt war, und der geringen Meinung, die seine Eltern von ihm hatten.
         Als er zehn Jahre alt war, beklagte seine Mutter, dass er durch die Schmeichelei seiner
         Umgebung dazu verleitet worden sei, sich gern gehorsamen und ehren zu sehen, hingegen die Widersetzung unangenehm und
               fast unerträglich zu finden, sich nichts zu versagen, gegen Andere aber leicht, ohne
               Gefälligkeit und rude zu handeln.[82] Mangelnde Selbsterkenntnis, mangelndes Urteilvermögen, mangelnde Nächstenliebe,
         nicht zuletzt Leuthscheu, das heißt unsicheres und schüchternes Auftreten – all das ließ Maria Theresia für die Zukunft nichts Gutes erwarten.[83] Wenn sie den ältesten Sohn mit seinem Vater verglich, fiel dieser Vergleich stets
         zum Nachteil des Sohnes aus.[84] Dann wieder zwang sie sich zu einer gewissen Zuversicht, dass Joseph im Kern einen
         guten Charakter habe und sich gewiss noch bessern werde. Bei alldem nahm sie kein
         Blatt vor den Mund, sondern sprach mit Familienmitgliedern und Hofleuten offen über
         ihre Befürchtungen.
      

      Um dem Thronfolger die richtigen Begriffe von seiner Bestimmung beizubringen und ihn
         doch noch zur weisen Herrschaft zu befähigen, scheuten die Eltern keine Mühen. Als
         er dreizehn Jahre alt war, wurden Konferenzen abgehalten und Denkschriften über sein
         Curriculum verfasst. Maria Theresia beauftragte keinen Geringeren als den alten Bartenstein
         mit dem Entwurf eines Lehrprogramms (was dieser zum Anlass nahm, auch gleich ein paar
         der nötigen Lehrbücher selbst zu schreiben). Zum Lehrer in den wichtigsten Fächern,
         Jura und neuerer Geschichte, wurde Christian August Beck bestellt, Professor für Öffentliches
         Recht am Theresianum, ein ehemaliger Protestant, der in den Aufklärungshochburgen
         Leipzig und Jena studiert hatte.[85] Jesuitenpatres, die in katholischen Dynastien traditionell für die Erziehung zuständig
         waren, spielten dagegen bei Joseph erstmals keine wesentliche Rolle mehr. Stattdessen
         hielt das moderne Vernunftrecht Einzug im Hause Habsburg.
      

      Beck, ähnlich wie sein schon erwähnter Kollege, der 1754 ans Theresianum berufene
         Kameralist Johann Heinrich Gottlob Justi, war seinerseits durch die Schule des protestantischen
         deutschen Natur- und Völkerrechts gegangen, das sich mit großen Namen wie Samuel Pufendorf,
         Christian Thomasius, Justus Henning Boehmer und Christian Wolff verband.[86] Diese relativ junge akademische Disziplin spielte eine elementare Rolle für die
         Entwicklung einer bürokratischen Elite, die sich nicht so sehr durch adelige Geburt
         als vielmehr durch einen bestimmten kollektiven Denkstil auszeichnete und sich in
         einer gemeinsamen politischen Sprache verständigte. Die Wirkung der neuen Naturrechtslehre
         ging mit der Zeit weit über die Grenzen der protestantischen Länder hinaus. Auch katholische
         Adelige schickten ihre Söhne nach Jena, Halle oder Leipzig, und umgekehrt wurden protestantische
         Gelehrte auf Stellen in katholischen Ländern berufen (wozu sie dann allerdings meist
         konvertierten). Zunehmend hielt das Natur- und Völkerrecht auch an katholischen Universitäten
         Einzug. Maria Theresia selbst war von der Wichtigkeit des ius publicum universale et gentium für die Ausbildung zum Staatsdienst überzeugt.[87] In den Erbländern war es zuerst Paul Joseph Riegger, der ab 1733 in Innsbruck und
         ab 1753 in Wien Natur- und Völkerrecht lehrte; ihm folgte sein Schüler Karl Anton
         von Martini, der auch den Erzherzog Leopold unterrichtete. Martinis einflussreichste
         Schüler wiederum wurden zu Schlüsselfiguren der habsburgischen Justizpolitik, wie
         Joseph von Sonnenfels und Franz von Zeiller.[88] Als Bestandteil des Grundstudiums entfaltete die Naturrechtslehre einen besonders
         großen Einfluss, denn nicht nur spätere Juristen, sondern auch Ökonomen, Kameral-,
         Policey- und Staatswissenschaftler brachten in der Regel zuerst ein naturrechtliches
         Propädeutikum hinter sich. Das schuf einen gemeinsamen intellektuellen Habitus, der
         die Unterschiede der ständischen Herkunft und Konfession zumindest ansatzweise überbrückte
         und die Herausbildung eines bürokratischen esprit de corps erleichterte. Voraussetzung dafür war, dass das Studium seit dem ausgehenden 17. Jahrhundert
         zunehmend aristokratisiert worden war. Der Adel hatte seine ständischen Vorbehalte
         gegen das Universitätsstudium allmählich aufgegeben und auf diese Weise gegenüber
         den bürgerlichen Gelehrten bei der Besetzung von hohen Justiz- und Verwaltungsstellen
         Boden zurückgewonnen. Im 18. Jahrhundert war die Jurisprudenz das bevorzugte Fach
         adeliger Studenten, und Halle, Leipzig, Jena oder Göttingen waren ihre bevorzugten
         Universitäten. Auch Kaunitz war ein Produkt dieser akademischen Sozialisation, ebenso
         wie zum Beispiel der ungarische Reformer Pál Festetics, Tobias Philipp von Gebler
         oder die Brüder Ludwig und Karl von Zinzendorf, die Kaunitz in Wiener Schlüsselpositionen
         brachte.[89]
      

      Sie alle beherrschten die Sprache des Natur- und Völkerrechts. Die Disziplin entlehnte
         ihr methodisches Werkzeug aus der Naturwissenschaft und beanspruchte, mit Hilfe exakter
         Methoden das Dickicht der widerstreitenden Meinungen zu durchdringen und unveränderliche,
         unwiderlegbare Gesetze gesellschaftlichen Zusammenlebens aufzudecken. Um auch im Bereich
         der praktischen Philosophie zu unumstößlicher Erkenntnisgewissheit zu gelangen, imitierten
         die Naturrechtslehrer – zumindest oberflächlich – die Geometrie und beanspruchten,
         more geometrico aus bestimmten unbestreitbaren Prämissen mit zwingender Logik ein Gefüge von normativen
         Sätzen abzuleiten. Prägend für das naturrechtliche Denken war die sogenannte demonstrativische Lehrart, eine Methode, aus vorangestellten Grundsätzen über die Natur des Menschen alle erdenklichen
         Pflichten und Rechte schrittweise herzuleiten – und zwar bis in die feinsten Verästelungen
         hinein. Über den Naturrechts-Papst Christian Wolff wurde gespottet, wenn er noch länger
         am Leben geblieben wäre, hätte er wohl auch noch die naturrechtliche Pflicht des Schneiders
         bewiesen, die Hosen weder zu eng noch zu weit zu machen. Eine der zentralen Kategorien,
         aus denen alles Weitere abgeleitet wurde, war die Rechtsfigur des aus freier Übereinkunft
         geschlossenen Vertrags. Ausgehend von der Fiktion eines Naturzustands, in dem alle
         Menschen frei und gleich sind, dachte man sich den Aufbau der Gesellschaft als schrittweise
         Folge von freiwilligen Vertragsschlüssen. Damit ließ sich alles Mögliche rational
         begründen; es hatte zur Folge, dass jede Art von sozialer und politischer Ordnung
         als etwas willentlich Geschaffenes und daher grundsätzlich frei Verfügbares erschien.
         Nach der Naturrechtslehre geben die Einzelnen ihre natürliche Freiheit ganz oder teilweise
         auf, indem sie ein Gemeinwesen gründen und sich einer höchsten Gewalt unterwerfen,
         die den gemeinsamen Zweck verfolgt und die Mittel dazu bestimmt. Der höchste Zweck,
         davon war schon die Rede, bestand in der allgemeinen Glückseligkeit – was auch immer man sich darunter im Einzelnen vorstellen mochte. Mit dieser Formel
         öffneten die Naturrechtslehrer dem Gestaltungs- und Reformwillen bürokratischer Eliten
         Tür und Tor. Das Naturrecht bot einen Maßstab, der im Zweifelsfall auch gegen das
         bestehende Gewohnheits- und Gesetzesrecht eingesetzt werden konnte. Es handelte sich
         ja vor allem um eine Methode, und diese Methode konnte politischen Absichten aller
         Art dienen: Man konnte damit beispielsweise ständische Privilegien sowohl begründen
         als auch bekämpfen, die monarchische Herrschaft sowohl ausweiten als auch begrenzen.
         Die Naturrechtslehre enthielt ein latent revolutionäres Potential. Denn indem sie
         grundsätzlich alle Rechtsbestände ihrem Urteil unterwarf, stellte sie zumindest potentiell alle zur Disposition.
      

      Am Wiener Hof teilten seit den 1750er Jahren bereits einige hohe Amtsträger diesen
         Denkstil – im Gegensatz zur Kaiserin selbst. Christian August Beck, ein akademischer
         Enkel des berühmten Aufklärers Christian Thomasius, brachte ihn nun auch dem Thronfolger
         nahe.[90] Becks Naturrechts-Vorträge waren inhaltlich alles andere als revolutionär, sie passten
         sich vielmehr geschmeidig den Gegebenheiten von Reich und Erbländern an. Doch sie
         vermittelten gewisse Grundsätze, aus denen sich auch radikalere Schlüsse ziehen ließen.
         Der Thronfolger lernte unter anderem, dass die Majestät die einzige und höchste in jedem Staat ist, und dass ihr Inhaber von keinem Menschen in der Welt weder gerichtet noch bestraft werden kann.[91] Er lernte auch, dass unsere Pflichten gegen andere sich auf die natürliche Gleichheit der Menschen und
               die daraus fließende Menschenliebe [gründen] oder dass aller Religionszwang wider das natürliche Recht läuft.[92] Joseph war ein gelehriger Schüler; seine Examensleistungen wurden hoch gelobt. Der Unterricht, den Seiner Königlichen Hoheit der Herr Hofrat von Beck gegeben, [hat]
               so wohl angeschlagen, daß Höchstdieselbe stattliche Progressen in dem Natürlichen-
               und Völkerrecht, wozu sie besondere Lust bezeugt, […] gemacht.[93] Mit der Naturrechtslehre erwarb Joseph nicht nur ein bestimmtes Repertoire an Begriffen
         und Denkformen, sondern auch das Bewusstsein der Zugehörigkeit zu einer aufgeklärten
         intellektuellen Elite, die sich den Altvorderen überlegen fühlte. Darauf konnte er
         sich stützen, um jedermann bei Hof selbstgewiss entgegenzutreten – selbst seiner Mutter.
         Sein Lehrer bestärkte ihn auch in der Überzeugung, dass die monarchische Herrschaft
         durch nichts anderes beschränkt sei als durch die Verpflichtung des Inhabers, für
         die Glückseligkeit des Staates zu sorgen, und dass dieser sich mithin durch nichts
         und niemanden hineinreden lassen müsse, wenn es um die Frage ging, wie diese Glückseligkeit
         am besten zu erreichen sei. Ungeklärt war fatalerweise nur, wer am Wiener Hof eigentlich
         der Inhaber der souveränen Herrschaft war. Für den speziellen Fall der Co-Regentschaft
         von Mutter und Sohn hielt das Natur- und Völkerrecht keine Antworten bereit.[94]
      

      Seit seiner Heirat hatten die Eltern ihren ältesten Sohn nach und nach in die praktischen
         Staatsgeschäfte einbezogen. Er musste an Sitzungen der verschiedenen Zentralbehörden
         teilnehmen und verstand, wie er später schrieb, von den tausenderlei Bagatellen, die
         da verhandelt wurden, nichts. Ab 1761 wurde er auch in den neu eingerichteten Staatsrat
         geladen und sollte dort das Kaiserpaar bei deren Abwesenheit vertreten.[95] Im Laufe der Jahre legte er seiner Mutter immer wieder Denkschriften vor, in denen
         er politische Grundsätze von erstaunlicher Radikalität entwickelte.[96] Das galt vor allem für ein Memorandum, das er 1763, also noch zu Lebzeiten des Vaters,
         verfasst und vorsichtshalber als Rêveries, ‹Träumereien›, bezeichnet hatte. Es zeigt, dass er in seinen Naturrechtslektionen
         mehr und anderes gelernt hatte, als sein Lehrer beabsichtigt hatte und seiner Mutter
         lieb sein konnte. Vermutlich hatte er auch einige der gefährlichen Bücher gelesen, die Maria Theresia aus ihren Ländern vergebens zu verbannen suchte: Montesquieu,
         Rousseau, Diderot und wie sie alle hießen. Jedenfalls vertrat er in den Rêveries Positionen, die selbst noch von einem nationalliberal gesinnten Historiker des 19. Jahrhunderts
         wie Alfred von Arneth als derart anstößig und unhaltbar angesehen wurden, dass er
         sie in keine Edition aufnahm und allenfalls gekürzt zitierte.[97] In den Rêveries setzte sich Joseph mit der Frage auseinander, wie ein Souverän in die Lage komme,
         alles zu tun, was zum Besten des Staats erforderlich ist. Seine Antwort lautete: Er
         muss die Großen erniedrigen und enteignen [abaisser et apauvrir les grands]. Daran hinderten ihn allerdings all die Regeln, Statuten und Eide, die als Schutzheiligtum
         der Landesfreiheit ausgegeben würden und mit denen die vielen kleinen Könige sich der höchsten Gewalt entzögen. Es brauche aber einen Kopf, um die notwendigen Maßnahmen zum Glück des Staates zu bewirken. Deshalb schlug
         Joseph eine Art zeitlich begrenzter diktatorischer Gewalt vor, einen gebundenen Despotismus (despotisme lié): ein auf zehn Jahre ausgestelltes Mandat der Länder, alles zu deren Besten zu tun,
         ohne sie zu konsultieren.[98] Auch der Staatsrat, das höchste Beratungsorgan der Monarchie, sollte nicht einbezogen
         werden. Es war klar, dass die Stände als institutionelle Repräsentanten der Länder,
         insbesondere in Ungarn, sich als Allerletzte dazu hergeben würden, ihre eigenen Privilegien
         abzuschaffen. Denn Josephs radikale Vorschläge lauteten: doppelte Besteuerung der
         Adelsgüter, Reduktion der Gehälter für adelige Nichtstuer in hohen Ämtern, überhaupt
         Verzicht auf die sinnlose Verschwendung bei Hof, aber auch Vereinfachung und Zusammenlegung
         der Zentralbehörden, straffere Hierarchien mit eindeutigen Verantwortlichkeiten, Abschaffung
         aller Begünstigungen, Ausnahmen und Schleichwege. Einige wenige müssten leiden, räumte
         er ein, aber schwere Krankheiten erforderten eben ein Brechmittel.[99]
      

      Diese provokante Schrift hielt Maria Theresia wohlweislich unter Verschluss. Doch
         ein paar Monate, nachdem er zum Mitregenten ernannt worden war, verfasste Joseph eine
         neue Denkschrift über den Zustand der Monarchie, die sich nun nicht mehr einfach ignorieren
         ließ.[100] Auch dabei handelte es sich um eine ziemlich unsortierte Aufzählung aller möglichen
         wünschenswerten Maßnahmen, unterfüttert mit Sätzen aus den Naturrechtslehrbüchern.
         Zwar ließ Joseph die allerschärfsten adelsfeindlichen Formulierungen diesmal weg und
         ging pragmatischer ins Detail. Im Grundsatz hatte er seine Ansichten aber keineswegs
         geändert, was auch seine Mutter fand, denn sie kommentierte die neue Denkschrift mit
         der Bemerkung, daran zeige sich die gedenckungsart, die alzeit wieder zuruck komt.[101] Nach wie vor schrieb Joseph, er werde es niemals gutheißen, dass man zweihundert
         braven Bauern das Fell abziehe, um einen einzigen nichtsnutzigen Gutsherrn davon zu
         bezahlen. Er geißelte die schwerfälligen und unfähigen Behörden, forderte Stellenbesetzung
         allein nach Leistung statt nach Herkunft, Bestrafung ohne Ansehen der Person und die
         Abschaffung der Sanktionen für unstandesgemäße Heiraten. Denn: Wir erben von unseren Eltern bei der Geburt nur das schiere Leben, ob König, Graf,
               Bürger oder Bauer, da gibt es nicht den geringsten Unterschied.[102]
      

      Maria Theresia ließ Josephs Denkschriften ins Leere laufen und tat nichts, um die
         Realisierung der vorgeschlagenen Maßnahmen auf den Weg zu bringen – obwohl sie doch
         in mancher Hinsicht gar nicht so weit entfernt waren von dem, was sie selbst bei ihrer
         Thronbesteigung in die Wege geleitet hatte. Die Lage war ja auch der von 1740 nicht
         unähnlich: eine durch den Krieg katastrophal zerrüttete Wirtschaft und Staatsschulden
         in schwindelnder Höhe, ein Heer unfähiger und indolenter Beamter, Kompetenzwirrwarr
         und sinnlose Papierflut produzierende Behörden, parasitäre Aristokraten und verelendete
         Untertanen. Auch Josephs Vorschläge klangen nicht so gänzlich anders als die Maßnahmen
         seiner Mutter. Auch sie hatte ja bei ihrem Regierungsantritt die Hofausgaben gekürzt,
         das Wild abschießen lassen und allerlei traditionellen Ballast abgeschafft; auch sie
         hatte sich mit den alten Granden ihres Vaters angelegt, den Eigennutz der Stände kritisiert
         und systematische Reformen auf die Agenda gesetzt. Die Probleme hatten sich trotz
         all dieser Maßnahmen in den fünfundzwanzig Jahren seither eher verschärft als verringert.
         Doch der Sohn sprach eine ganz andere, wesentlich radikalere und kompromisslosere
         Sprache als seine Mutter. Manches in der Denkschrift von 1765 konnte sie als kaum
         verhohlenen Angriff gegen ihre heiligsten Überzeugungen lesen. So etwa, wenn es hieß,
         bei der Auswahl der Minister dürften weder Alter noch Ahnen, weder Bündnisse noch Freundschaften und weder Keuschheit noch
               Bigotterie eine Rolle spielen. Und vor allem in puncto Religion und Zensur: Der Souverän sei
         nicht verpflichtet, über die Gewissen der Einzelnen zu wachen, sondern nur über das
         große Ganze: Die dem Menschen angeborene Freiheit muss ihm so weit wie möglich gelassen werden.[103] Ein solcher Satz charakterisierte einen neuen Denkstil, der sich im letzten Drittel
         des Jahrhunderts in den europäischen Bildungseliten durchsetzte und zum herrschenden
         wurde. Maria Theresia war ein solcher Satz vollkommen fremd. Eine angeborene Freiheit des Menschen, aus der sich womöglich sogar allgemeine Rechtsansprüche ableiten ließen, gab es
         für sie nicht. Im Gegenteil, sie fand den Geist der Kritik, der den neuen, aufgeklärten Habitus der selbsternannten Philosophen kennzeichnete, zutiefst bedrohlich. Auf die Debatten, die im Zeichen dieses neuen
         Geistes geführt wurden, ließ sie sich gar nicht erst ein; die entsprechenden gefährlichen Bücher las sie nicht. Ihre Kinder warnte sie immer wieder vor der philosophie à la mode, die sie für nichts anderes als eine raffinierte Form der Eigenliebe hielt.[104] Was im Hause Habsburg in den Jahren von Josephs Mitregentschaft als Generationenkonflikt
         ausgetragen wurde, war zugleich ein Epochenkonflikt.
      

      
         Machtproben
         

      

      Joseph befand sich in einer äußerst unkomfortablen Lage, für die es kein Vorbild gab.
         Er hatte ja seit dem Tod seines Vaters drei verschiedene Rollen inne, deren Pflichten
         sich nicht leicht miteinander vereinbaren ließen: Zum einen war er gewähltes Oberhaupt
         des Römisch-deutschen Reiches und als solches seiner Mutter keinerlei Rechenschaft
         schuldig, ja ihr im Rang eindeutig übergeordnet. Zum anderen war er Teilhaber an ihrer
         souveränen Herrschaft über die Erbländer, doch es war völlig undefiniert, was das
         genau bedeutete. Zum Dritten war er aber auch der Sohn seiner Mutter und als solcher
         zu Gehorsam verpflichtet. Angesichts ihrer gegensätzlichen Temperamente und Denkstile
         musste das früher oder später zu massiven Rollenkonflikten führen.
      

      Es begann mit Josephs Handeln als Kaiser. Er nahm die neue Würde sehr ernst und setzte
         sofort die lange überfälligen Reformen der höchsten Reichsgerichte auf die Tagesordnung.[105] Maria Theresia war alarmiert und wandte sich an Graf Pergen, der lange ihr Gesandter
         in Kurmainz gewesen war und sich im Dickicht der Reichspolitik gut auskannte. Sie
         habe sich bisher nie in Reichsangelegenheiten eingemischt und wolle das auch in Zukunft
         nicht tun, schrieb sie. Nichtsdestoweniger wolle sie ihrem Sohn aber nun bei seinen
         Reformbemühungen nützlich sein. Josephs Absicht, den (formal ja zuständigen) Reichsvizekanzler
         Colloredo damit zu betrauen, hielt sie für falsch. Stattdessen sollte Pergen den Kaiser
         in ihrem Sinne beeinflussen und ihm insinuieren, wie er seine Herrschaft im Reich zum eigenen Ruhm und allgemeinen Wohl auszuüben
         habe, eine Instruktion, die Pergen aber nicht zu ihrer Zufriedenheit erfüllte.[106] In ähnlicher Weise hatte sie auch Kaunitz schon frühzeitig ans Herz gelegt, sich
         ihres Sohnes anzunehmen: Er ist geschmeichelt und zufrieden, wenn er mit Ihnen spricht, aber er […] liebt es,
               daß man ihn aufsucht.[107] Doch Joseph ließ sich nicht so leicht manipulieren, schon gar nicht in seiner Eigenschaft
         als Reichsoberhaupt.
      

      Der erste Affront entspann sich um einen schon lange schwelenden Konflikt um das italienische
         Reichslehen San Remo. Die Hoheit über diese Stadt beanspruchte seit langem die Republik
         Genua, die traditionell habsburgfeindlich war und sich der Protektion des französischen
         und spanischen Hofes erfreute.[108] Dagegen hatten sich die Bürger von San Remo 1753 an den Reichshofrat gewandt und
         um kaiserlichen Schutz gegen Genua gebeten. Zu Franz Stephans Zeiten war die Sache
         jahrelang dilatorisch behandelt worden, denn eine Intervention des kaiserlichen Gerichts
         hätte einen offenen Konflikt mit Genua und daher auch mit Frankreich bedeutet. Das
         aber war mit dem außenpolitischen System Kaunitz’ nicht vereinbar. Doch als San Remo
         1766 in Wien erneut beim Reichshofrat auf Unterstützung drängte, war Joseph im Gegensatz
         zu seinem Vater nicht bereit, seine Autorität als Reichsoberhaupt der Kaunitz’schen
         Bündnispolitik zu opfern.
      

      Maria Theresia aber lag das Wohlwollen des allmächtigen Staatskanzlers gerade zu diesem
         Zeitpunkt besonders am Herzen. Kurz zuvor, im Juni 1766, hatte sie nämlich gerade
         erst dessen Rücktrittsgesuch abgewendet. Kaunitz hatte erkannt, dass ihm ernsthafte
         Konkurrenz drohte, und zwar nicht nur von dem Kaiser und Mitregenten, sondern auch
         in dem ambitionierten Fürsten Starhemberg, den Maria Theresia als Nachfolger für den
         verstorbenen Grafen Haugwitz nach Wien holen wollte. Den Tod zweier seiner engsten
         Mitarbeiter nahm Kaunitz daher zum Anlass, sie im April 1766 um Entbindung von allen
         seinen Ämtern und Würden zu bitten. Maria Theresia warf ihm in einem hoch emotional
         gehaltenen Appell vor, sie in ihrer Not im Stich zu lassen. Sie unterstellte ihm,
         vermutlich nicht zu Unrecht, Eifersucht auf den Thronfolger und wies das Entlassungsgesuch
         entschieden zurück. Kaunitz zeigte sich empört über ihr Misstrauen, war aber bereit,
         den Rücktritt noch zwei Jahre zu verschieben (und verzichtete später ganz darauf).
         Beide, Maria Theresia und Joseph, versicherten ihn daraufhin in allerwärmsten Worten
         ihrer lebenslangen Dankbarkeit. Wenn das Kaunitz’ Kalkül gewesen war, so ging es auf –
         jedenfalls was Maria Theresia betraf. Durch seinen Verzicht auf den Rücktritt verpflichtete
         er sich die Kaiserin umso nachhaltiger.[109] Joseph allerdings ließ sich nicht erpressen. Die an sich eher unbedeutende San-Remo-Frage
         wurde in dieser Situation nun unversehens zu dem Funken, der die unausgesprochenen
         Spannungen zwischen Maria Theresia, Joseph und Kaunitz zum ersten Mal zur Explosion
         brachte.
      

      Kaunitz hatte ein Schreiben an den französischen Hof aufgesetzt, in dem versprochen
         wurde, die Sache beim Reichhofrat nicht weiter zu betreiben – dass solche Prozesse
         jahrelang nicht vorankamen, war ohnehin eher die Regel als die Ausnahme. Doch Joseph
         empfand das als offene Desavouierung seiner kaiserlichen Rolle. Er verfasste (ausnahmsweise
         auf Deutsch) eine ungewöhnlich scharfe Replik an Kaunitz und schickte sie seiner Mutter
         zusammen mit einem französischen Begleitbrief zu, in dem er sich ihrem Willen blind
         zu unterwerfen beteuerte. In dem deutschen Schreiben nahm er in der San-Remo-Frage
         für sich die leistung der stracken Gerechtigkeit gegen Mindere und gegen Unterdrückte in Anspruch. Leere Furchten, weitausgesponnene politische Grillen können mich nicht von meiner
               mit gutem Sinn und reiffer Überlegung gemachten Entschliessung abbringen […] Sprechen
               lassen werde ich meinen Rath, gutheissen werde ich sein Conclusum. […] Sollte ich
               Schuldigkeit, Ehre und Ansehen […] durch eine kahle und kinderspöttische Ausflucht
               zurückruffen und dieses alles einer particular freundschafft […] aufopfern? Schließlich warf er Kaunitz vor, dass Ihro Maj. die Kayserin mit mir in eine Collision zu bringen gesuchet wird, ihr
               geheiligtes Wort in einer Sache gegeben wird, was sie nicht versprechen und ich nicht
               halten kann […]. Kurzum, er könne den Kaunitz’schen Entwurf nur zurückschicken oder noch besser,
         ganz vergessen.[110] Diesem deutschen Schreiben fügte er allerdings zwei verschiedene Briefvarianten
         für den französischen Hof bei, zwischen denen seine Mutter wählen sollte. Er überließ
         mithin pro forma ihr die Entscheidung, ohne den geringsten Zweifel daran zu lassen,
         wie verwerflich er die eine der beiden Optionen fand. Eine höchst doppelbödige Strategie:
         devoteste Unterwürfigkeit gegenüber seiner Mutter, verbunden mit scharfer Kritik gegenüber
         Kaunitz – eine Kritik, die sie indirekt auf sich selbst beziehen musste. Mit den zwei
         Schreiben in zweierlei Sprachen stellte er ihr auf indirekte Weise die Unvereinbarkeit
         seiner beiden Rollen vor Augen: fügsamer Sohn in höflichstem Französisch hier, kaiserlicher
         Machtspruch in schroffstem Deutsch dort.
      

      Diese raffinierte Doppelbödigkeit wusste Maria Theresia indes nicht zu schätzen, ganz
         im Gegenteil. Darin kam für sie alles zum Ausdruck, was sie an ihrem Sohn im Besonderen
         und an dem intellektuellen Habitus der Modephilosophen im Allgemeinen unerträglich fand. Sie antwortete umgehend mit einem langen, eindringlichen,
         ungewöhnlich scharfen Brief, der sich nach einer harmlos klingenden Einleitung zu
         einer immer grundsätzlicheren, immer vernichtenderen Kritik an Josephs Charakter auswuchs.[111] Der Stil seines deutschen Schreibens habe sie geschmerzt, schrieb sie: daß Ihr so denken könnt und Genugtuung darin findet, andere zu verwirren und ironisch
               zu demütigen. Das sei genau das Gegenteil dessen, was sie selbst ihr Leben lang getan habe: Ich habe die Leute immer durch gute Worte dazu zu bringen versucht, meinen Willen
               zu tun, indem ich sie überzeuge, nicht indem ich sie zwinge. Damit bin ich gut gefahren;
               und ich wünsche Euch, dass Ihr auch so viel Unterstützung in Euren Ländern und von
               den Menschen finden werdet wie ich. Ihr die Entscheidung in der San-Remo-Frage zu überlassen, nannte sie nichts als eine
         Persiflage. Das sei seine Angelegenheit, und sie halte sie für gerecht. Doch sein Verhalten gegenüber
         ihren wichtigsten Beratern sei verletzend und bösartig. Edle Gemüter ließen sich das
         nicht gefallen und würden sich von ihm zurückziehen; übrig blieben ihm dann nur die
         Schurken und Schmeichler. In immer neuen Wendungen variierte sie den gleichen Vorwurf:
         Sein Schreiben entlarve seinen Charakter, mit all dieser Bissigkeit, Ironie, Häme,
         Boshaftigkeit, dem Mangel an Nächstenliebe. Er habe Freude daran, andere lächerlich
         zu machen, nur um seinen Esprit zur Schau zu stellen. Wie seine Schwester Elisabeth
         mit ihrer Schönheit kokettiere, so er mit seinem Geist; jedes Bonmot, jede Wendung,
         die er irgendwo gelesen oder aufgeschnappt habe, wende er bei nächster Gelegenheit
         an, ob es passe oder nicht, nur um zu gefallen. So werde er niemals die wahren Freunde
         finden, die er als Regent doch so dringend brauche. Wessen Bild sie bei alldem vor
         Augen hatte, war offensichtlich, auch wenn sie wie üblich den verhassten Namen nicht
         aussprach: Hat dieser Held, der so viel von sich reden gemacht hat, dieser Eroberer, einen einzigen
               Freund? Muss er nicht aller Welt misstrauen? Was ist das für ein Leben, aus dem alle
               Menschlichkeit verbannt ist?[112]
      

      Maria Theresias Groll hatte einen konkreten Hintergrund. Es war für niemanden zu übersehen,
         dass ihr eigener Sohn in seinem ganzen körperlichen und geistigen Habitus das Vorbild
         ihres schlimmsten Feindes kopierte.[113] Auch was die Reorganisation des Militärwesens anging, propagierte er in seinen Denkschriften
         ein Rekrutierungssystem ganz nach preußischem Muster.[114] Sein Mangel an Verbindlichkeit gegenüber altgedienten Ministern, sein Sarkasmus,
         seine philosophie à la mode, seine Militäruniform, seine spartanischen Gewohnheiten, seine Verächtlichkeit gegenüber
         Formen, die anderen heilig waren, all das zeigte unübersehbar: Diser junge Herr will absolument den König in Preußen imitiren und alles militairement
               tractiren. Mehr noch: Er hatte sogar unter der Hand eine Entrevue mit demselben menagiret, wie Khevenhüller unangenehm berührt notierte.[115] Während des Sommers 1766, als sich der San-Remo-Eklat abspielte, befand sich Joseph
         nämlich gerade auf einer Reise durch Böhmen und Sachsen bis an die Grenze des gelobten Landes Schlesien und besichtigte dort die Schlachtfelder des Siebenjährigen Krieges, was
         man auch als einen Akt stillschweigender Heldenverehrung betrachten konnte.[116] Ursprünglich hatte er vorgehabt, bei der Gelegenheit sogar den preußischen König
         persönlich zu treffen, was Maria Theresia in großen embarras versetzte.[117] Hinter ihrem Rücken hatte Joseph Interesse an einem Treffen signalisiert, zu dem
         er von dem preußischen Gesandten tatsächlich eingeladen worden war, das aber als zufällig
         inszeniert werden sollte. Als Maria Theresia davon erfuhr, setzte sie ihrem Sohn einen
         Eilkurier auf die Fersen und brachte ihn im letzten Moment von dem Plan ab. Dass zwei
         Herrscher einander persönlich trafen, war im 17. und 18. Jahrhundert eine sehr seltene
         Ausnahme. Das Territorium eines anderen zu betreten, konnte leicht als feindlicher
         Akt aufgefasst werden. Manche beobachteten die Reisen des Kaisers daher mit Befremden:
         Ein König von Frankreich hatte noch nie ausländischen Boden betreten, es sei denn
               an der Spitze seiner Armeen, notierte der Herzog von Croÿ anlässlich von Josephs Reise nach Versailles 1777.[118] Wenn überhaupt, dann trafen sich zwei Herrscher genau an der Grenze zwischen ihren
         Ländern. Doch solchen Begegnungen standen in der Regel gravierende Rang- und Zeremonialprobleme
         im Weg. Niemand wollte der Erste sein, der auf den anderen zuging; allzu leicht glaubte
         man seiner Ehre etwas zu vergeben. So verzichtete man lieber ganz darauf und verkehrte
         nur über Gesandte. Auch jetzt legten beide Seiten großen Wert darauf, das Vorhaben
         so lange wie möglich geheim zu halten und dann als ganz spontane Idee der Gegenseite
         zu inszenieren. Friedrich schickte dem Kaiser unterwegs einen seiner Kavaliere entgegen,
         um ihn, wie Khevenhüller argwöhnte, durch geschicktes Komplimentieren bis nach Berlin
         zu locken und ihn dort durch aufwendige militarische Unterhaltungen zu beeindrucken. Joseph aber war durch seiner Frauen Mutter Zuschrifft also geschröcket und gewitziget worden, dass er darauf nicht einging und das persönliche Treffen nicht zustande kam.[119] Anlässlich dieser Affäre muss Maria Theresia ihrem Sohn explizit vorgeworfen haben,
         ihren Feind zu imitieren, und Joseph wies es ausdrücklich zurück: Er würde sich niemals
         den König von Preußen zum Modell nehmen, denn das sei mit der Haltung eines honnête homme völlig unvereinbar.[120] Auf mütterliche Vorwürfe wie diesen reagierte er jedes Mal mit der allergrößten
         Unterwürfigkeit, küsste ihr verbal tausendmal die Hände und umklammerte ihre Knie,
         pries ihr unvergleichliches Mutterherz und beteuerte seine eigene Schuld, Nichtswürdigkeit,
         Zerknirschung und unaussprechliche Sohnesliebe. Auch nach der San-Remo-Strafpredigt
         vergoss er rhetorische Tränen der Dankbarkeit für die Zurechtweisung.[121] Diese exzessive Rhetorik übertraf an Unterwürfigkeit sogar den Ton, den Untertanen
         gegenüber der Kaiserin anzuschlagen hatten. Wenn der Mitregent sich solcher Formeln
         bediente, ließ er das strukturelle Dilemma nur umso deutlicher hervortreten, in dem
         Mutter und Sohn steckten und unter dem sie offenbar beide auf ihre Weise litten. Umso
         weniger verhinderte diese Unterwerfungsrhetorik, dass es in den folgenden Jahren zu
         weiteren Zusammenstößen von wachsender Dramatik kam.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_041.jpg]

         Abb. 41: Kaiser Joseph II. führt den Pflug. Anonymer Einblattdruck, 1769
         

      

      Die zweite große Krise im Verhältnis zwischen Mutter und Sohn entzündete sich an einer
         scheinbar nebensächlichen Formfrage. Es ging um die gemeinsame Unterzeichnung der
         Staatsratsbeschlüsse, eine Frage, die aber an den Kern des Problems der Mitregentschaft
         rührte. Im Januar 1769 schrieb Joseph seiner Mutter, wie immer im Ton tiefer Ergebenheit,
         aber zugleich mit äußerster Entschiedenheit, dass er die Beschlüsse nicht mitunterzeichnen
         könne, es sei denn mit dem distanzierenden Zusatz ex consilio oder qua corregens. Davon hingen seine Seelenruhe, sein Glück und seine Reputation ab, denn die doppelte
         Unterschrift verstoße gegen das Wesen der Monarchie, die nun einmal nur ein Oberhaupt haben könne.[122] Das Problem war aufgetreten, weil der Staatsrat, die innenpolitische Schöpfung Kaunitz’,
         neuerdings wieder regelmäßig in Gegenwart der beiden Monarchen tagen sollte.[123] Maria Theresia antwortete prompt, ebenfalls schriftlich, und machte mit ebenso großem
         emotionalem Nachdruck klar, dass sie seinen Wunsch als absolute Zumutung ansah. Die
         doppelte Unterschrift, seit 28 Jahren praktiziert, sei ihr eine Herzenssache, nämlich
         Ausdruck der zärtlichen Liebe zu ihrem Gatten und nun zu ihrem Sohn, der sich als
         Mitregent gewiss seines Vaters würdig erweisen wolle. Doch auch Joseph blieb bei seinem
         Standpunkt: In seiner Replik brachte er in verschlungenen Wendungen zum Ausdruck,
         dass gerade seine Sohnesliebe, seine Dankbarkeit und sein Respekt ihr gegenüber ihn
         dazu zwängen, auf dem für sie völlig unbedeutenden, für ihn aber übergroßen Gefallen
         zu bestehen. Glaubt Ihr, ich hätte eine so schwarze und undankbare Seele, dass ich Euch ohne unbezwingbaren
               Grund belästigen würde?[124] Darauf wiederum seine Mutter, nun angesichts seiner rhetorischen Kunstgriffe schon
         gereizter: Ich weiß, dass Ihr gut zu sprechen und zu schreiben wisst. Er irre sich aber, wenn er glaube, dass sie eine einfache, altbewährte Sache ändern
         würde, nur weil er das aus einer bloßen Laune heraus verlange, ohne einen triftigen
         Grund zu nennen. Nur Gott weiß, wie sehr ich leide, fügte sie hinzu. Und wenig später, nachdem sie sich von dem Staatsratsmitglied Starhemberg
         ihren Standpunkt hatte bestätigen lassen, im Ton wieder etwas sanfter: Ihr wisst, wie leicht es mir fällt, aller Welt und ganz besonders Euch eine Freude
               zu machen, dafür gibt es tausend Beweise. Ich widme mich den Geschäften allein aus
               Liebe zu Euch. Die Früchte meiner Arbeit zu ernten kann ich selbst ja gar nicht mehr
               hoffen; ich tue das alles also nur für Euch; und gerade Ihr stellt Euch mir in den
               Weg und verbergt sorgfältig den Grund Eurer plötzlichen und unvorhersehbaren Entschlüsse,
               auf denen Ihr mit solcher Hartnäckigkeit beharrt.[125] In der Sache blieb sie indessen nach wie vor unerbittlich. Joseph aber auch. Er
         setzte aufs Neue an: Kenne sie nicht seine tiefsten Gefühle für sie, seinen Gehorsam,
         seine Aufrichtigkeit, sein Pflichtgefühl? Das Anliegen, das er in tiefster Demut vorzutragen
         wage, diene dem Zweck, keine falschen Vorstellungen von den wahren Machtverhältnissen
         aufkommen zu lassen. Denn daraus müssten der Monarchie früher oder später tausend
         Nachteile erwachsen, Intrigen würden Tür und Tor geöffnet, am Ende leide das glückliche
         Einvernehmen zwischen ihnen beiden. Dieser Grund zwinge ihn, ihre Zuneigung aufs Spiel
         zu setzen. Er finde seither keine Ruhe mehr, so sehr quäle ihn die Vorstellung, dass
         sie mit ihm unzufrieden sei. In der Vergangenheit sei er schon hundertmal bereit gewesen,
         ihr nachzugeben, obwohl ihm seine Vernunft das Gegenteil eingegeben habe. Sie möge
         seiner Qual ein Ende setzen und ihm die Unterschrift ersparen, und er wolle fortan
         für immer ihr erster Untertan und gehorsamer Diener sein. So endete das Schreiben.
         Es ist bemerkenswert, dass der ganze Konflikt sich brieflich abspielte, obwohl sich
         beide ebenso gut von Angesicht zu Angesicht darüber hätten verständigen können. Es
         war Maria Theresia, die sich dem persönlichen Zusammentreffen entzog. Stattdessen
         spielte sie weiter schriftlich auf der emotionalen Klaviatur: Sie selbst leide doppelt
         an der unglücklichen Lage. Ich war schon an dem Punkt, zu Euch zu kommen und Euch in die Arme zu schließen, um
               diese grausame Situation zu beenden, aber dass ihr auf Eurer Meinung so wiederholt
               und standhaft beharrt, hält mich davon ab. Sie sei ja bereit, mit ihm gemeinsam eine Lösung zu suchen, aber sie sei zu durcheinander
         und brauche Zeit, um die Seelenruhe wiederzufinden, die ihr allein ihre traurigen
         Tage erträglich mache. Und schließlich: Ich erwarte von Euch als sicheren Beweis Eurer Zuneigung und Liebe, dass Ihr in Zukunft
               alles wie früher unterzeichnet, bis ein neues Arrangement festgelegt ist. Ihr kennt
               mein Feingefühl; ich will niemandem etwas aufzwingen oder vorschreiben […].[126] Da gab Joseph schließlich auf und fügte sich formvollendet: Ich habe die Ehre, Euch das objektivste Dokument [l’acte le plus réel] meiner vollkommensten
               Unterwerfung zu Füßen zu legen, indem ich alle Papiere unterzeichnet habe, die Ihr
               die Güte hattet mir zu schicken […].[127]
      

      Der Schriftwechsel ist deshalb hier so ausführlich wiedergegeben worden, weil er das
         ganze Dilemma des Verhältnisses zwischen Mutter und Sohn deutlich werden lässt. Josephs
         Anliegen war klar: Er wollte nicht länger am falschen Schein einer Mitregentschaft
         mitwirken, die keine war. Durch ein kleines Kürzel hinter seiner Unterschrift suchte
         er sich demonstrativ zu distanzieren, um vor sich selbst, seiner Mutter und der Umwelt
         klarzustellen, wie die realen Machtverhältnisse beschaffen waren. Für dieses Anliegen
         gab es politisch und verfahrenstechnisch gute Gründe. Maria Theresia hingegen war
         aufgrund ihrer langjährigen Erfahrung mit dem fügsamen Gatten gewohnt, ihren eigenen
         souveränen Willen umstandslos als gemeinsamen Willen auszugeben. An dieser Konsensfassade
         weiterhin mitzuarbeiten und gegenüber der Außenwelt womöglich Verantwortung für Entscheidungen
         zu übernehmen, denen er nicht zugestimmt hatte und die seinen tiefsten Überzeugungen
         zuwiderliefen, dazu war Joseph nicht bereit. Zu oft lag er in Grundsatzfragen mit
         seiner Mutter über Kreuz, und es war zu befürchten, dass die sachlichen Konflikte
         in Zukunft nicht weniger werden würden. Schließlich hatte er gerade erst erlebt, dass
         Maria Theresia sich seinen drängendsten Reformanliegen entzog – zum Beispiel in der
         Frage des Wasserschubs nach Temešvar.[128] Fatal war nur, dass Maria Theresia die politische Frage der Mitregentschaft unerbittlich
         als persönliche Beziehungsfrage behandelte und zum ultimativen Prüfstein der echten
         Sohnesliebe erklärte. Sie ließ es nicht zu, «privates» Gefühl und politisches Handeln
         voneinander zu trennen. In der Familie durfte es für sie keine unterschiedlichen Willensäußerungen
         geben, sondern nur eine, und das war im Zweifelsfall die ihre. Ob sie das Problem
         ihres Sohnes tatsächlich, wie sie vorgab, gar nicht verstand oder ob sie es strategisch
         auf die Machtprobe angelegt hatte, kann dahingestellt bleiben. Jedenfalls gewann sie
         am Ende dieses Duell der Halsstarrigkeit – Joseph unterwarf sich ihr demonstrativ.
         Der Preis, den sie dafür zahlte, war allerdings der Verlust genau der Aufrichtigkeit,
         die ihr nach eigenem Bekunden so sehr am Herzen lag und die sie stets so obsessiv
         einforderte.
      

      In der Folgezeit ging Joseph seiner Mutter bei Hof immer mehr aus dem Weg und verließ
         Wien monatelang, um sich auf eine ausgedehnte Reise durch Italien zu begeben. In den
         Briefen von unterwegs demonstrierte er stets vollendete Unterwürfigkeit und ließ sich
         von ihr beispielsweise verbieten, die feindselige Republik Genua zu besuchen.[129] Im August 1769 traf er im sächsischen Neiße tatsächlich mit Friedrich II. zusammen,
         eine spektakuläre Begegnung, die zwar diesmal nicht ohne Maria Theresias Zustimmung
         von Kaunitz eingefädelt worden war, die sie aber mit großem Argwohn beobachtete.[130] Im Januar 1770 ereignete sich eine persönliche Katastrophe für Joseph, die zweite
         nach dem Tod Isabellas, als sein einziges Kind, Theresia, im Alter von sieben Jahren
         starb. In seinen Briefen aus dieser Zeit offenbart sich ein Maß an Verzweiflung, das
         weit über die damals übliche Trauer beim Tod eines Kindes hinausging.[131] Maria Theresia deutete später diesen Schicksalsschlag als Ursache für die Zerrüttung
         ihres beiderseitigen Verhältnisses und ignorierte damit weiterhin Josephs eigentliches
         Anliegen, das für ihn auch ein genuin politisches und nicht nur eine emotionale Angelegenheit
         war.
      

      Im Januar 1771 spitzte sich das Verhältnis zwischen Mutter und Sohn erneut zu. Die
         Frage der Verantwortlichkeit des Mitregenten war nach wie vor ungeklärt. Das war besonders
         misslich, weil erhebliche politische Probleme im Raum standen: An der östlichen Grenze
         des Habsburgerreiches führten Russen und Türken seit 1768 gegeneinander Krieg; wie
         sollte man sich dazu verhalten? In Böhmen herrschte eine verheerende Hungersnot; wie
         sollte man Abhilfe schaffen? Joseph drängte es zum aktiven Eingreifen, und er vertraute
         seinem Bruder an, dass er die Unentschlossenheit seiner Mutter als schieres Martyrium
         empfinde. Maria Theresia ging es in diesem Winter besonders schlecht, auch wenn sie
         sich nach außen tapfer gab: Unkraut vergeht nicht.[132] Sie litt monatelang unter einer irrisipelle au visage, einer Gesichtsrose; wegen ihres schweren Körpers war sie zunehmend unbeweglich,
         bekam immer schlechter Luft, hatte Schmerzen im rechten Arm und konnte nur mühsam
         schreiben. Sie war mutlos, niedergedrückt, des Lebens überdrüssig: Warum nur bin ich nicht an den Blattern gestorben; das wäre ein solches Glück gewesen![133] Doch mehr als unter den körperlichen Beschwerden litt sie unter der Uneinigkeit
         mit ihrem Sohn. Den Stein des Anstoßes lieferte wiederum die Signaturenfrage. Bei
         der üblichen promotion militaire, der feierlichen Verkündigung der militärischen Beförderungen zu Beginn des neuen
         Jahres, wie immer ein Grund für Eifersucht und Enttäuschungen, hatte sich diesmal
         ausgerechnet der Neffe des hochverdienten Fürsten Liechtenstein übergangen gefunden.
         Joseph klagte gegenüber seinem Bruder, dass er schriftliche Gegenvorstellungen gegen
         die Beförderungsliste erhoben habe, sie dann aber auf Befehl seiner Mutter wie immer
         habe mitunterzeichnen müssen. Trotzdem schiebe sie jetzt vor aller Welt die Verantwortung
         auf ihn.[134] Aus ihrer Perspektive stellte sich das allerdings genau umgekehrt dar. Die letzte
         Ämterpromotion war in ihren Augen ein Beispiel dafür, dass wichtige Entscheidungen
         hinter ihrem Rücken fielen, von denen sie nur zufällig erfuhr, wenn es zu spät war,
         dann aber dafür verantwortlich gemacht wurde.[135] Das war indessen genau die Folge der unklaren Zuständigkeiten von Mutter und Sohn,
         die Joseph vorausgesagt hatte.
      

      Paradoxerweise erlebte die Kaiserin sich selbst, nachdem sie die Machtprobe gegen
         ihren Sohn gewonnen hatte und dieser sich seither in formelhaftem Gehorsam übte, als
         vollkommen ohnmächtig. Sie beklagte das gegenüber vielen in ihrer engeren Umgebung,
         so den alten Vertrauten Khevenhüller und Colloredo, am rückhaltlosesten aber gegenüber
         der Marquise d’Herzelles, der ehemaligen Aya ihrer Enkelin Therese, mit der sie sich
         in der gemeinsamen Trauer um das Kind besonders verbunden fühlte. Ihr gegenüber beschwerte
         sie sich in den frühen 1770er Jahren regelmäßig mit größter Bitterkeit über den Kaiser,
         l’empereur, wie sie ihn stets nannte. Jedes Mal beschwor sie die Marquise, den Brief sofort
         zu verbrennen – was diese offensichtlich nicht befolgt hat – und mit niemandem darüber
         zu reden, schon gar nicht mit Joseph selbst.[136] Sie klagte, er gehe ihr bewusst aus dem Weg und meide jeden direkten Kontakt mit
         ihr, und zwar weil er wisse, dass er ihr gegenüber im Unrecht sei. Er behandele sie
         genauso wie die arme Josepha: Urteilt selbst, wie sehr mein Herz leidet, das doch nur lebt für diesen Sohn und ihn
               vergöttert. Es ist bitterer als der Tod.[137] Nach seiner Unterwerfung in der Verfahrensfrage hatte sich seine Widersetzlichkeit
         auf andere Felder verlagert. Die neuen Hauptkampfthemen waren seine Lebensführung
         und Frömmigkeitspraxis. Als sein Beichtvater gestorben war, weigerte er sich brüsk,
         sich von seiner Mutter jemand anderen empfehlen zu lassen. Er beichte nicht oft, klagte
         sie, bete nicht andächtig, besuche selten die Messe und vernachlässige die geistliche
         Lektüre. Auch halte er sich nicht an die Fastenregeln, und zwar ohne dafür eine Dispens,
         sei es vom Leibarzt, sei es vom päpstlichen Nuntius, erhalten zu haben, wie es üblich
         war. Sie erklärte sich das damit, dass er sie mit Absicht genau an dem Punkt treffen
         wolle, der ihr am allermeisten am Herzen lag. Gerade die Beichtpraxis war aus mehreren
         Gründen eine hochbrisante Sache. Zum einen galt der Beichtvater für katholische Souveräne
         neben dem eigenen Gewissen als die einzige irdische Instanz, die dem schrankenlosen
         Despotismus und der völligen Sittenlosigkeit Grenzen setzen konnte. Zum anderen stand
         die Beichtpraxis im Zentrum der jahrzehntelangen heftigen religionspolitischen Auseinandersetzungen
         in Frankreich, Italien und den habsburgischen Niederlanden, die zunehmend auch am
         Wiener Hof für Polarisierung sorgten. Den Jesuiten wurde ihre traditionelle Dominanz
         als Beichväter bei Hof seit den 1760er Jahren streitig gemacht, und die Bußtheologie
         war ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal zwischen den gegnerischen Richtungen im
         kirchenpolitischen Streit.[138] Wenn Joseph sich nun weigerte, einen Jesuitenpater als Beichtvater zu akzeptieren,
         und sich stattdessen einem rangniedrigen Hofkaplan, einem in Maria Theresias Augen
         vollkommen ungeeigneten einfachen curé, anzuvertrauen, dann war das auch als religionspolitische Parteinahme gegen die Jesuiten
         zu verstehen. Maria Theresia verstand es aber in erster Linie als demonstrative Widersetzlichkeit
         des Sohnes gegenüber der Mutter.
      

      Einen mindestens ebenso schlimmen Affront erblickte sie in seiner sexuellen Libertinage,
         den zahlreichen indezenten Dingen, choses indécentes, die ihr zu Ohren kamen.[139] Sie hatte gewünscht, dass sich Joseph nach dem Tod seiner zweiten Frau wieder verheiratete,
         doch dieses Mal nicht darauf bestanden.[140] Als 1768 Leopolds erster Sohn Franz (der spätere Kaiser) zur Welt kam, war indessen
         für einen männlichen Thronfolger gesorgt und Joseph von dem Druck zu heiraten befreit.[141] Umso größere Sorgen machte sich Maria Theresia wegen seiner mangelnden Sittenstrenge.
         Einerseits hielt sie ihn für misogyn und nannte ihn den ungerechtesten Menschen, wenn es um Frauen geht.[142] Andererseits könne der Kaiser, der große Frauenfeind, nicht ohne Frauen auskommen und umgebe sich mit ihnen bis Mitternacht und später, treffe sie auf den Promenaden, in den Gärten, jenseits meiner Wohnung, im Theater, in ihren Häusern.
               Es ist ein dauernder Wechsel.[143] Andere, darunter sein Bruder Leopold, behaupteten später, er neige besonders zu
         schmutzigen und käuflichen Frauen.[144] Joseph selbst äußerte sich gegenüber seinem Bruder recht offen über sein Verhältnis
         zu den verschiedenen Damen des Hofes und nannte sich selbst – ironisch? – einen Libertin und frei wie ein Vogel im Wald.[145]
      

      Maria Theresia neigte dazu, Josephs Verhalten auf den Einfluss sinistrer Gestalten
         in seiner Umgebung zurückzuführen, Leuten wie seinem Kabinettssekretär Wöber. Über
         dessen Berufung war sie entsetzt; er war in ihren Augen ein übler Misanthrop, der
         nicht in die Kirche und zu den Sakramenten gehe, kein Gesetz respektiere, den Machiavell
         lese, mit acht Kreuzern in der Woche auskomme und immer denselben Anzug trage. All
         das empfehle ihn offenbar für den Dienst bei ihrem Sohn![146] Khevenhüller, dem sie ebenfalls regelmäßig über ihr Haus-Creutz klagte, bestärkte sie in solchen Vermutungen und meinte, daß mann beflissentlich suche, sie zu dégoutiren, um den Scepter vollends aus ihren
               Händen zu bringen, und durch eine gar zu fruhzeitige Abdication oder sonstige Entschlagung
               der Haubtgeschäfften, weßfahls sie ohnedeme nur gar zu vill bereits nachgegeben, sie
               von allem zu entfernen, um unter einem jungen […] Herrn allein das Ruder führen und
               sich vor der Welt größer machen zu können. Er suchte sie aber auch zu beschwichtigen: Gott habe sie schließlich nicht ohne
         Grund wundersam von den Blattern errettet, da werde er ihr auch die Last der Regierung
         durch seine göttliche Einsprechungen erleichtern. Als fromme Frau sei sie verpflichtet, diese Last nicht aus den Händen zu geben,
         aus Liebe ihrer Länder und damit die Religion bei denen täglich mehr und mehr überhand
               nehmenden freigeisterischen Maximen und dem vordringenden Indifferentismo nicht gar
               den letzten Stoß überkommen möge.[147]
      

      Auch aus Josephs Perspektive war die Situation quälend, allerdings aus anderen Gründen.
         Ihm ging es darum, angesichts des Kriegs an der Ostgrenze und der Hungerkrise in Böhmen
         die lähmenden Selbstblockaden des Wiener Behördendickichts und die politische Entschlusslosigkeit
         seiner Mutter zu überwinden. Es drängte ihn, zum einen die fundamentalen Missstände
         im eigenen Land durch eine erneute energische Reform anzugehen und zum anderen auf
         dem unübersichtlichen östlichen Kriegsschauplatz eine offensivere Rolle zu spielen.
         Gegenüber seinem Bruder Leopold beschwerte er sich über seine Mutter in derart schonungsloser
         Weise, dass Alfred von Arneth zahlreiche Briefstellen in seiner Edition stillschweigend
         wegzulassen für geraten hielt.[148] Schon im Winter 1770/71 nannte er ihre Unentschiedenheit schlimmer denn je und sich selbst zum Nichtstun obediendi gloria verurteilt.[149] Seine lange Reise durch das Königreich Böhmen im Herbst 1771, auf der er sich ein
         eigenes Bild von der unvorstellbaren Misere machte, steigerte nur noch sein Dilemma.
         Es gebe im Inneren wie im Auswärtigen keinen Plan, schrieb er seinem Bruder von unterwegs,
         nur Inaktion, Lähmung, Konfusion. Das neue System in Böhmen sei angefangen, aber nicht
         zu Ende gebracht worden. Niemand wisse, was dort vor sich gehe, überall nur Intrigen
         und Kabalen, kurzum: völlige Stagnation. Dreißig Jahre sei er jetzt alt, voller Tatendrang
         und Liebe zu seinem Land, und müsse das Elend nicht nur passiv mitansehen, sondern
         werde ohne eigene Schuld auch noch dafür verantwortlich gemacht.[150] Was ihm übrig blieb war, seinen schockierenden Einblick in das abscheuungswürdige Geweb von Täuschung, Ausbeutung, Willkür und Korruption schriftlich offenzulegen und daraus
         aufs Neue einen Katalog radikaler Reformvorschläge abzuleiten.[151]
      

      Dass der Kaiser sich in höchsteigener Person zu den Untertanen in die ärmsten Winkel
         des Landes begeben und ihr Elend in Augenschein genommen hatte, und zwar ohne Rücksicht
         auf Rang und Zeremoniell, Gesundheit und Bequemlichkeit – das wurde als revolutionär
         wahrgenommen. Nur von dem Preußenkönig war man bisher dergleichen gewohnt. Es stand
         in krassem Gegensatz zum traditionellen Herrscherhabitus und bescherte dem Kaiser
         in der aufgeklärten Öffentlichkeit eine ungeheure Popularität.[152] Aber auch seine Mutter war von seinem ungewöhnlichen Engagement und den Ergebnissen
         seiner Reise beeindruckt. Auf seine erschütternde Denkschrift aus Prag, in der er
         tausenderlei Missstände anprangerte, antwortete sie im November 1771 mit einem langen,
         hoch emotionalen Brief, in dem sie die Frage umtrieb, warum es immer aufs Neue zu
         quälenden Konflikten zwischen ihnen komme, wenn sie doch beide dieselben guten Absichten
         verfolgten. In dem inständigen Versuch, das Zerwürfnis zu überwinden, zeigte sie ein
         bemerkenswertes Bemühen um kritische Selbstdistanz: Liegt das Übel nicht bei uns selbst, weil jeder von seinen Überzeugungen zu sehr eingenommen
               ist? Wir wollen doch, dass die anderen denken und handeln wie wir, während wir selbst
               über die Ursache und über den Weg, der einzuschlagen ist, verschiedener Auffassung
               sind. […] Meine Erfahrung könnte Euch mit manchem Rat nützlich sein, aber ich möchte
               Euch nicht hindern, das zu tun, was Ihr nach reiflicher Überlegung für gut befindet.
               […] Sagt mir aufrichtig, schriftlich oder mündlich, wie ich Euch schon immer darum
               gebeten habe, meine Fehler, meine Schwächen. Ich will das Gleiche tun, aber nach außen
               hin darf niemand wissen oder auch nur ahnen, daß unsere Auffassungen auseinandergehen.
               […] Lasst uns Maximen und Regeln aufstellen; macht Euch die Mühe und schreibt sie
               auf; dann werden wir sie gemeinsam diskutieren, um uns selbst eine unveränderliche
               Richtschnur festzulegen […].[153] Der Brief macht deutlich, wie sehr auch Maria Theresia unter dem fortschreitenden
         Zerwürfnis litt und wie sehr sie bestrebt war, ihren eigenen Anteil daran zu erkennen
         und zu bekämpfen. Dieses Ringen um kritische Selbsterkenntnis war durchaus kein Einzelfall;
         auch andere Vertraute wie Tarouca oder Kaunitz hatte sie seit ihrem Regierungsantritt
         mehr als einmal gebeten, ihr offen ihre Fehler vor Augen zu halten.[154] Sie hatte offensichtlich eine wichtige Lektion der klassischen Fürstenspiegel gelernt,
         deren topische Warnung ja lautete, die größte Gefahr für einen Herrscher bestehe darin,
         dass er von Schmeichlern umgeben sei und kaum jemand ihm die Wahrheit sage.
      

      
         Das Regentschafts-Dilemma
         

      

      Möglicherweise war es für Maria Theresias Selbstkritik inzwischen zu spät; jedenfalls
         hörte Joseph nicht auf, bei Leopold über seine Mutter zu klagen, sie treibe ihn in
         den Wahnsinn mit ihrer kleinlichen Geheimnistuerei, ihrer Standpunktlosigkeit, ihrer
         Abhängigkeit von wechselnden Einflüsterungen gegnerischer Parteien.[155] Doch zugleich nutzte er den Schwung ihres neuen Versöhnungsanlaufs, um eine Reorganisation
         und Neubesetzung der Zentralbehörden voranzutreiben.[156] Zwar hatten ihn die Erfahrungen seiner Reisen mittlerweile ernüchtert, was die Verwaltungsreformen
         anging: All das war bisher fruchtlos und kostspielig; auf der lokalen Ebene kam wenig an; jedes neue System produzierte seine eigenen,
         neuen Probleme. Eine wirksame Bekämpfung von Beamtenwillkür und Ausbeutung auf Kosten
         der Untertanen und der Staatskasse musste nach Josephs Ansicht ganz anders ansetzen
         als bisher, nämlich nicht von oben, sondern von unten, mit der regelmäßigen Inspektion
         und Kontrolle dessen, was im Lande geschiehet.[157] Aber das setzte nach Josephs Ansicht – paradoxerweise – dann doch wieder zuerst
         ein Renversement auf der zentralen Ebene voraus. Schon in der Böhmen-Denkschrift hatte
         er gefordert, an die Spitze des Ganzen gehöre eine ehrlich uneigennützige und zugleich einsehensvolle, arbeitsame Person, die alles, den Staats-Rath, die Chefs und Ministers, Hof-Stellen und durch selbe also die Länder
               in allen Theilen dirigire.[158] Das lief unter anderem auf eine Entthronung Kaunitz’ und seines Systems der inneren
         Staatsverwaltung hinaus, das dieser ja mit der Erfindung des Staatsrates unter seine
         Kontrolle gebracht hatte.[159] Joseph schwebte das Amt eines premier ministre vor, der alle Vollmachten besaß, um das Geflecht der Patronage zu zerreißen, das
         in seinen Augen die Ursache für die Missstände in den Ländern war, und mit neuen Reformen
         ganz von vorn und diesmal an der Wurzel anzufangen. Als ein Jahr nach der Böhmenreise
         noch nichts geschehen war, beschwor er seine Mutter aufs Neue, angesichts der katastrophalen
         Zustände einem Mann allein ein blindes Vertrauen zu schenken und selben auf eine schier despotische
               Art handeln zu lassen; das sah er als das einzige Rettungsmittel an, den mit so vielen Kunstgriffen, Eigennutz und Wortgepräng
               verfitzten Knoten unserer jetzigen Verfassung nach und nach und durch Dikasterialbehandlungen
               aufzulösen […].[160] Die Gewalt dieses Mannes sollte eine Art zeitlich befristeter diktatorischer Vollgewalt
         sein – eine Vollgewalt, die sich durch die Etablierung formaler Verfahren allmählich
         selbst erübrigen würde, der Gewalt des allmächtigen weisen Gesetzgebers in Rousseaus
         ‹Contrat social› nicht unähnlich. Josephs Plan zielte also auf etwas sehr Grundsätzliches,
         nämlich auf eine Beschränkung der Monarchin selbst durch formale Verfahrensregeln.
      

      Das allerdings war nach Josephs Ansicht mit Kaunitz und seinen Parteigängern unmöglich.
         Sein Plan hätte Kaunitz’ Rolle auf die eines reinen Außenministers reduziert, der
         sein Ressort unter der Direktion des Premierministers hätte ausüben müssen. Angesichts
         des engen Vertrauensverhältnisses zwischen Maria Theresia und Kaunitz liegt es auf
         der Hand, dass Joseph mit diesen Plänen auf den nächsten offenen Konflikt mit seiner
         Mutter zusteuerte. Es begann damit, dass Kaunitz am 15. April 1773 eine 240-Seiten-Denkschrift
         über die Umgestaltung der Interna verfasste und Joseph zu lesen gab, der darauf am 27. April 1773 mit umfangreichen
         Noten reagierte, in einem letzten Versuch, die herrschende Lähmung ein für alle Mal zu
         überwinden.[161] In dieser bemerkenswerten Schrift kritisierte Joseph die Regierung seiner Mutter
         offener und grundsätzlicher als je zuvor.[162] Es ging um nichts Geringeres als darum, dass die Monarchin sich selbst rückhaltlos
         und unwiderruflich an bestimmte Verfahrensregeln binden sollte, also, pointiert formuliert:
         um eine Selbstbegrenzung der absoluten Herrschaft – allerdings eine Selbstbegrenzung
         aus eigener freier Entscheidung und ohne die Etablierung einer externen Kontrollinstanz,
         die darüber hätte wachen können. Joseph war sich der Zumutung bewusst, die diese Haupt-Veränderung bedeutete. Deshalb schickte er voraus, dass er kaum wage, so etwas überhaupt vorzuschlagen,
         und dass es viel naheliegender sei, stattdessen bei den alten, eingeschliffenen Gewohnheiten
         zu bleiben. Allein die überzeugung von dem wahren besten, der alle anderen ruksicht oder vorsichten nachstehen
               müssen, gebe ihm den Mut, seiner Mutter diesen verwegenen Vorschlag zu unterbreiten. Doch
         er legte Wert darauf, dass sein Reformplan nur fruchten könne, wenn er ganz und gar
         befolgt und in keiner Weise später davon abgegangen würde. Essentiell für das Gedeihen
         des Ganzen sei, dass die strengste Ordnung, einmal eingeführt, ohne ausnahm bis auf euer Mt. genauest beobachtet werden muss.[163] Es ging, mit anderen Worten, darum, eine formale Ordnung der Geschäfte einzuführen,
         die eine höhere Autorität besaß als die Monarchin selbst. Dagegen sei es bisher so,
         dass das einzige centrum, wo alles aus der monarchie zusammenfliesst, euer Mt. allerhöchste
               person ist, welche auf eine, mir und allen leuthen unbegreifliche art, ohne hilfe
               […], ohne mindeste canzley-ordnung, durch eine beständig und beschwersame arbeit und
               durch ihr glückseligstes gedächtnis so mühsam und so glorreich das staats-ruder durch
               so viele jahre fortgeführet hat. Doch dann (euer Mt. verzeihen meine freymüthigkeit) beschrieb er in aller Schonungslosigkeit die widrigen Folgen ihrer Alleinregierung:
         ohne die mindeste Kenntnis der Sachen sei sie gezwungen, entweder blindlings zu entscheiden oder Dritten zu
         vertrauen, die nicht immer wohlmeinende Ratschläge gäben. Alles liefe leichter, wenn
         die Monarchin sich einmal selber an eine doch etwas dicasterialische [d.h. kollegiale] ordnung und vormerkung mit allen ihren geschäften selbst gebunden hätten.[164]
      

      Diese dicasterialische Ordnung nun, und das ist bemerkenswert, war für Joseph eine männliche Ordnung, die er der weiblichen Günstlingswirtschaft seiner Mutter gegenüberstellte. Jetzt nahm er kein Blatt der
         Höflichkeit mehr vor den Mund: Was not tue sei endlichen der so unentbehrliche gebrauch vertrauter und geschikter männer, welche
               aus pflicht und gedenkensart von allen weiblichen vorwitz und partheylichkeiten weit
               entfernet wären, bey welchen keine geschwätz, keine protections-ertheilung, kein misverstand
               zu besorgen, den[en] das schweigen nicht zur last, sondern eine gewohnte schuldigkeit
               wäre[.] und, wenn es euer Mt. nur einmal versucheten, geschäfte, so die natur zu männlichen
               geschäften gemacht hat, durch männer versehen zu lassen, so würden euer Mt. den nemlichen
               unterschied spüren, als ich bei mägdlein und weibern [feststellen würde], so mir soldaten,
               bereuters, jägers etc. abgeben solten. Wie beschwerlich müsse es doch für sie sein, schrieb er, entweder alles selbst lesen
         oder beim Zuhören das Wichtige vom Unwichtigen unterscheiden zu müssen, da nur ein mann, der in sachen geübet ist, den succum [die Essenz] davon und jene
               stellen am meisten erheben kan, auf deren beurtheilung es bey den entschliessungen
               vorzüglich ankommet.[165] Bemerkenswert ist an diesem Argument (auf das weder Joseph noch seine Mutter später
         jemals mit einem Wort zurückkamen), dass etwas, das jahrhundertelang nicht nur bei
         Hof selbstverständliche soziale Praxis gewesen war, nämlich Handeln nach persönlicher
         Gunst und Protektion, nun mit einem Mal als spezifisch weibliche Eigenheit ausgegeben
         wurde. Es erschien nun als Weiberart, sich an Familie, Verwandtschaft und Freundschaft
         zu orientieren, während nur Männer in der Lage schienen, im Dienst einer abstrakten
         Sache, mithin professionell, zu handeln. In dieser Argumentation kündigte sich ein Epochenwandel an. Im 19. Jahrhundert
         sollte es zum Gemeinplatz werden, dass Professionalität und Sachlichkeit den Männern
         vorbehalten seien. Denn zunehmend trennten sich die Sphären des Öffentlichen und des
         Privaten; zunehmend wurden die Frauen von der rauen Welt des öffentlichen Lebens,
         der professionellen Berufstätigkeit und des Staates ausgeschlossen und auf die «private»
         Sphäre des Hauses und der Familie beschränkt. Und je mehr das der Fall war, desto
         mehr schien es naturgegebenen Geschlechtscharakteristika zu entsprechen.[166]
      

      Josephs zentraler Punkt war die einräumung mehrer gewalt an zwei cabinets, eines für die inneren und eines für die äußeren Angelegenheiten. Ausnahmslos alle
         Sachen, einschließlich sämtlicher Bittschriften und Gnadengesuche, ja der mindeste zettul, sollten zuerst schriftlich dem betreffenden cabinet vorgelegt und dort registriert werden, bevor sie nach bestimmten Relevanzkriterien
         an die Souveränin zur Entschließung oder an andere Stellen zur geordneten Bearbeitung
         weitergeleitet wurden; ausnahmslos alle Beschlüsse sollten allein von diesen cabinets aus an die Länderstellen expediert werden. Ausgeschlossen werden sollte auf diese
         Weise vor allem der unkontrollierbare Einfluss von Maria Theresias Vertrauten, den
         Kammerfrauen und Kabinettssekretären. Diese, konkret: Pichler und Neny, sollten ebenfalls
         der neuen Kabinettskanzlei eingegliedert werden, also keinen exklusiven Zugang zur
         Herrscherin mehr haben. Die neuen cabinets stellten also bei genauem Hinsehen geradezu das Gegenmodell zum bisherigen ‹privaten›
         herrscherlichen Kabinett dar; es waren formalisierte Zentralbehörden, die einem exakt
         vorgeschriebenen bürokratischen Verfahren zu gehorchen hatten.[167] Jenseits all dessen blieb es allerdings die Herrscherin selbst, die die letzten
         Entscheidungen traf – aber, so Josephs Vorstellung, ausschließlich auf der Grundlage
         von Verfahren, die alle informellen Schleichwege und persönlichen Begünstigungen ausschlossen.
      

      Welch eine Zumutung das für seine Mutter bedeutete, war Joseph klar. Deshalb hängte
         er für den Fall, dass sie sich zu der radikalen Umgestaltung des gesamten Centrum nicht entschließen konnte, vorsichtshalber noch einen etwas moderateren Vorschlag
         an, einen Anderten Entwurf zur Umgestaltung nur des Staatsrates, worin er allerdings mit Kritik an dieser Institution
         ebenfalls nicht sparte.[168] Denn der Staatsrat hatte sich in den zwölf Jahren seines Bestehens immer noch kein
         Verfahrensstatut, kein regulativum seiner operation gegeben, wie es zu Anfang geplant gewesen war. Die Vorschläge, die Joseph dafür machte,
         liefen ebenfalls auf Vereinheitlichung, zentrale Übersicht und Entlastung von Bagatellen
         hinaus. Wie schon in der Böhmen-Denkschrift sah er auch vor, dass es unmittelbar unter
         der Herrscherin eine Person geben müsse, bei der alle Sachen zentral zusammenliefen und die entscheide,
         wohin die Vorgänge weiterzuleiten seien. Diese Rolle sei er selbst bereit zu übernehmen.
      

      Als Kaunitz der Kaiserin am 1. Mai 1773 seine eigene Denkschrift über die Reform des
         Staatsrates vorlegte, waren nach eigener Aussage die Ideen des Kaisers darin bereits
         eingearbeitet. Maria Theresia reagierte mit allen Zeichen größter Dankbarkeit. Das
         nun in Gang gesetzte Reformwerk nannte sie ihr Testament, die allerletzte Hoffnung in ihrer desolaten Lage. Sollte es scheitern, schrieb sie
         eigenhändig an den Rand von Kaunitz’ Vortrag, so mus ihme erkhlären, das nicht länger mehr disen laast also ertragen kan, nachdeme
               mich der welt 56 jahr gewidmet, entlich meine letzte augenblick einer nöthigen ruhe
               und retraite gäntzlich widmen werde.[169] Kaunitz also war es, dem die Kaiserin das ganze Reformwerk anvertraute. Auf diese
         Weise machte sie ihren alten Berater, dem sie offensichtlich mehr Vertrauen schenkte
         als ihrem Sohn, gleichsam zum Richter in eigener Sache, denn Josephs Pläne liefen
         ja letztlich auf Kaunitz’ Entthronung hinaus.[170]
      

      Zur gleichen Zeit, im Frühsommer 1773, plante Joseph eine neue Inspektionsreise –
         diesmal nach Galizien, also in die soeben (zu Maria Theresias Missfallen) neu erworbenen
         polnischen Gebiete.[171] Sie versuchte vergebens, ihn von dieser schrecklichen Reise abzuhalten, weil sie ihn an ihrer Seite brauche, und machte ihm aufs Neue die heftigsten
         Vorwürfe: Er erfülle ihre letzte Lebenszeit mit Bitterkeit, nutze ihre Nachgiebigkeit
         aus, gehorche nur seinem eigenen Willen und komme immer zum Ziel mit seinen Sophistereien.[172] Joseph begab sich trotzdem auf die Reise in das neue Territorium Galizien, das unter
         der direkten Verwaltung der Staatskanzlei, das heißt Kaunitz’, stand, und fand dort
         katastrophale Verhältnisse vor. Seine Kritik konnte Kaunitz nur auf sich beziehen.
         Nachdem Joseph von seiner Reise zurückgekehrt war, veranlasste er den Staatskanzler
         im November 1773, die Verwaltung Galiziens abzugeben.[173] Daraufhin kam es Anfang Dezember zu der letzten und vielleicht heftigsten Krise
         im Verhältnis zwischen Mutter und Sohn. Der Auslöser war, dass Kaunitz am 7. Dezember
         1773 erneut um seinen Rücktritt bat und die Kaiserin das umgehend ablehnte. Sie sei
         von seinem Wunsch nicht überrascht, schrieb sie, aber könne und wolle ihn nicht akzeptieren
         und werde ihn folglich ignorieren. Wenn es gar kein Mittel mehr gebe, den Staat zu
         retten, dann wolle sie lieber mit ihm gemeinsam zurücktreten.[174]
      

      Zwei Tage später schrieb Joseph völlig demoralisiert – ich bringe mich um für nichts![175] – einen langen, ungewohnt offenen, ja geradezu flehentlichen Brief an seine Mutter,
         in dem er noch einmal versuchte, ihr das Dilemma seiner Lage zu erklären. Er wisse
         selbst nicht, wer er überhaupt sei, weil sie alles darangesetzt habe, um die Leute
         über seine Stellung im Unklaren zu lassen. Eure Majestät und Gott sind meine Zeugen, dass ich das vorausgesehen habe, von dem
               Augenblick an, als Ihr nicht wolltet, dass die Stelle eines Mitregenten bloß ein leerer
               Titel sei. Meine ganze Bitterkeit, meine Gesuche, die ich in der Folge wiederholte,
               endlich mein ganzes Benehmen, alles entsprach diesem Anliegen […] Ich konnte nicht
               die Rolle meines verstorbenen erlauchten Vaters spielen. Was tat ich also? Ich versuchte
               zu reisen, mich selbst von dem engeren Verkehr mit Eurer Majestät […] zurückzuziehen;
               ich hielt stets die Unterscheidung bei den Signierungen aufrecht, suchte Zerstreuung
               und berichtete Euch sorgfältig von jedem neuen Plan, […] in dem Wissen, dass zwei
               Willen niemals völlig einig bleiben können, ohne zu schwanken, dadurch aber nothwendig
               den Kabalen, Intrigen und Parteiungen Tür und Tor öffnen müssen. Nach diesen Grundsätzen
               handelte ich bei jeder Gelegenheit, hatte aber dabei, wenn ich es so sagen darf, niemanden
               gegen mich, als Eure Majestät selbst […]. Sie täusche sich, wenn sie ihn für ehrgeizig und herrschsüchtig halte; er sei vielmehr
         gar nicht fähig, die Staatsgeschäfte zu leiten: träge von Natur, wenig aufmerksam, oberflächlich, leichtsinnig, muss ich zu meiner
               Schande gestehen, dass […] außer meinem Eifer und meiner Redlichkeit, wenn es sich
               um das Wohl des Staates und seines Dienstes handelt, nichts recht Solides an mir zu
               finden ist. Aber in diesen beiden Punkten getraue ich mich jede Probe zu bestehen. Seine Meinungen äußere er bereitwillig wie jeder andere ihrer Diener, wenn sie ihn
         dazu auffordere. Sie könne verwerfen, was er ihr rate, müsse ihm aber erlauben, dass
         er allein nach seiner Überzeugung und Einsicht antworte. Entscheiden könne und müsse
         indessen sie allein: So wie wir [ihre Diener] nur Meinungen und keinen Willen haben, sollen Eure Majestät
               nur Willen und keine Meinungen haben. Offensichtlich hatte Joseph seine Naturrechtslektion gelernt, dass es im Staat nur
         einen Willen geben könne, den des Souveräns. In diesem Sinne verlangte er von seiner
         Mutter klare Verhältnisse, nämlich eine eindeutige Unterscheidung zwischen der Rolle
         des Beraters und der der Herrscherin. Sollte sie das nicht akzeptieren, sollte er
         ihr unbequem sein oder anderen, nützlicheren Beratern im Weg stehen, schloss er, so gestattet mir, um Gott und Ihres Ansehens Willen,[…] mich von allem zurückzuziehen,
               ich sehne mich danach […].[176]
      

      Dass damit insgesamt drei Rücktrittswünsche im Raum standen, machte das Dilemma deutlich.
         Nun reagierte die Kaiserin versöhnlich. Sie schöpfe ein wenig Zuversicht, schrieb
         sie. Wenn sie sich nun doch nicht von allem zurückziehe, dann nur deshalb, weil Joseph
         es nicht wolle und weil der Staat in einem so verzweifelten Zustand sei. Ihr und Kaunitz lasst mich im Stich, alle meine vertrauten Berater sind tot, dazu
               die Irreligion, der Sittenverfall, der Jargon, der neuerdings gepflegt wird und unter
               dem ich leide – all das sind mehr als genug Gründe, die mich niederdrücken. Deshalb vertraue sie nun ihrem Sohn die Einrichtung des neuen Staatsrats an; er
         könne zu Rate ziehen, wen er wolle; es solle alles nach seinen Vorschlägen geschehen.[177]
      

      Am Ende zog sich keiner der drei von den Regierungsgeschäften zurück. Maria Theresia
         behielt die souveräne Entscheidungsgewalt, Kaunitz blieb Staatskanzler, und Joseph
         wurde Chef des erneuerten Staatsrates. In den folgenden Monaten wurde die Reform tatsächlich
         im Großen und Ganzen so realisiert, wie es Josephs zweitem, moderaterem Vorschlag
         entsprach.[178] Am 12. Mai 1774 trat das neue Verfahrensstatut in Kraft.[179] Danach liefen bei Joseph in Internis alle Fäden zusammen; er allein sollte am Ende der Souveränin die wichtigen Fragen
         zur Entscheidung vorlegen. Es schien also, als sei die Hierarchie zwischen Mutter
         und Sohn damit formal klar geregelt, so wie Joseph es sich gewünscht hatte. Tatsächlich
         blieb der Staatsrat in der Folgezeit von weiteren Reformen verschont, was aber nicht
         hieß, dass es zwischen Maria Theresia und Joseph keine Konflikte mehr gegeben hätte.
      

      Das Mutter-Sohn-Verhältnis, aus der Distanz betrachtet, war ein Desaster. Die Menschen
         in der engeren Umgebung, die damit zurechtkommen mussten, sahen das klarer als die
         beiden Kontrahenten selbst, die sich in einer kommunikativen Sackgasse verrannt hatten.
         Der alte Khevenhüller zum Beispiel, bei dem sich Mutter und Sohn über den jeweils
         anderen zu beklagen pflegten, litt unter dem Gebrechen der doppelten Regierung.[180] Um Loyalität zu beiden bemüht, wusste er sich nicht anders zu helfen, als kontrafaktisch
         festzuhalten an dem gefasten Principio, die so nothwendige Einigkeit zwischen Mutter und Sohn niemahlen
               zu stören, sondern villmehr zu befestigen. Er stellte die aller Orthen ausbrechende Verwirrung nicht in Abrede und suchte trotzdem den jungen Herrn zu einen vollständigen Vertrauen zur Frauen Mutter bester Massen
               anzufrischen. Um das Dilemma zu verstehen, griff er auf das klassische höfische Erklärungsmuster
         zurück: Er suchte nach widrigen Einsträuungen und Insinuationen schlechter Leute, und zwar auf beiden Seiten.[181] Khevenhüller glaubte offenbar fest daran, dass sich der gleichsam natürliche Konsens
         zwischen Mutter und Sohn von allein einstellen würde, sobald man nur die bösen Einflüsterungen
         Dritter ausschaltete. Für das tiefere strukturelle Dilemma hatte er kaum Verständnis.
         Etwas schärfer beobachtete die Lage Philipp Graf Cobenzl, seit 1779 Vizepräsident
         der Staatskanzlei unter Kaunitz, der rückblickend in seinen Memoiren schrieb: Die herrscherliche Autorität war in Wahrheit nicht geteilt, die Kaiserin hatte sie
               vielmehr ganz allein inne. Doch sie wollte nichts ohne die Zustimmung ihres Nachfolgers
               und Mitregenten tun. Dieser stimmte indessen seiner Mutter nie aus reiner Gefälligkeit
               zu, wenn sie sich zu seiner eigenen Art, die Dinge zu sehen, im Gegensatz befand.
               Er ließ es zwar nicht an der schuldigen Rücksicht fehlen, aber er diskutierte hartnäckig
               mit ihr, was sie zur Verzweiflung trieb. Ich fand sie mehrmals nach solchen Wortwechseln
               in Tränen aufgelöst. Dann schickte sie mich zum Kaiser, um seine Entscheidung in einer
               Sache zu hören, und der Kaiser, der nichts allein verfügen wollte, schickte mich zu
               ihr zurück.[182]
      

      Joseph hatte Recht, das Wesen der Monarchie liegt, wie der Name schon sagt, darin,
         dass am Ende nur einer entscheiden kann. Die Einheit von Mutter und Sohn, die nach außen demonstriert werden
         sollte, konnte nur eine Fiktion sein. Maria Theresias Vorstellungen entsprachen einer
         traditionellen, religiös verankerten Kultur des Konsenses. Danach war Einigkeit ein
         Zeichen göttlicher Anwesenheit, Uneinigkeit aber des Teufels.[183] Die Wahrheit konnte nur eine und dieselbe sein; sie galt es nur zu finden. Dass das politisch Richtige ein Produkt des Kompromisses ist, dass widerstreitende
         Interessen nichts grundsätzlich Illegitimes sind und dass offen geäußerter Dissens
         nicht notwendig von Übel, sondern eine Voraussetzung für Interessenausgleich ist –
         solche Vorstellungen waren der politischen Kultur ‹absolutistischer› Herrschaft fremd,
         in deren Tradition Maria Theresia erzogen worden war. Ebenso fremd waren sie allerdings
         auch der neuen politischen Kultur des ‹aufgeklärten Despotismus›, wie Joseph ihn vertrat.
         Mutter und Sohn waren sich bei aller Gegensätzlichkeit doch in dem Punkt ähnlich,
         dass sie das politische Heil von einem Kopf erwarteten – die Frage war nur, wessen Kopf das war. Joseph sah, solange er
         seinen eigenen Willen nicht geltend machen konnte, keinen anderen Ausweg, als demonstrativ
         den gehorsamen Sohn zu spielen und die Verantwortung für die mütterlichen Entscheidungen
         von sich zu weisen.
      

      Bei den Machtproben zwischen Mutter und Sohn gab es keinen Gewinner; beide fühlten
         sich gleichermaßen als Verlierer. In ihrer eigenen Wahrnehmung und der ihrer Anhänger
         war Maria Theresia diejenige, die sich stets zurückhielt, immer nachgab, ihrem Sohn
         nichts aufdrängte, ihn nicht unter Druck setzte. Was mich angeht, so bin ich weder neugierig noch fordernd, meinte sie von sich selbst, diese Gerechtigkeit müssen mir meine Kinder widerfahren lassen![184] Glaubt man ihren eigenen Äußerungen, dann litt sie selbst außerordentlich unter
         der Zerrüttung des Verhältnisses zu Joseph, der im Kern gut, aber irregeleitet sei.[185] An ihre Lieblingstochter Marie Christine schrieb sie einmal: Der Kaiser weckt mein Mitleid; das ist reines Altweibergeschwätz, aber so ist es. Es ist so,
               dass ich ihn sehr liebe; er behält bei mir immer recht, wenn wir Streit haben; nach
               ein paar Stunden bedaure ich, dass ich ihn so geplagt habe.[186] Sie war aber offenbar trotz aufrichtigem Bemühen nicht in der Lage, das unselige
         strukturelle Dilemma zu erkennen, in dem sich Mutter und Sohn durch die Konstruktion
         der Mitregentschaft befanden. Ein wesentlicher Unterschied zwischen beiden, vielleicht
         der tiefste Grund für ihr dramatisches Aneinandervorbeireden, bestand darin, dass
         Maria Theresia alle Konflikte mit ihrem Sohn als Konflikte ihrer persönlichen Beziehung
         behandelte, als Mangel an Liebe, Vertrauen und Aufrichtigkeit, während Joseph umgekehrt
         demonstrativ zwischen seinem Gehorsam als Sohn und seinem Dissens in der Sache unterschied,
         was sie wiederum als Sophisterei verabscheute. Je schärfer der Konflikt in der Sache
         wurde, desto tiefere Unterwürfigkeit stellte er jedes Mal zur Schau. Auf diese Weise
         suchte er sie zu zwingen, Person und Sache zu trennen und seine Vorstellungen als
         vernünftige politische Anliegen ernst zu nehmen. Maria Theresia hingegen, indem sie Josephs Handeln stets
         durch die Brille des Mutter-Sohn-Verhältnisses wahrnahm, stellte sich damit weithin
         blind für seine sachlichen Anliegen. Diese Anliegen beschränkten sich nicht auf die
         Organisation der Regierungsspitze. Sie betrafen eine Reihe elementarer Themen, die
         die Öffentlichkeit damals polarisierten – die Frage nach religiöser Toleranz zum Beispiel,
         nach Pressefreiheit oder Folterverbot. Durch die Haltung zu diesen Fragen unterschieden
         sich damals die ‹Aufklärer› von den anderen, Ewiggestrigen – auch wenn die Aufklärer
         untereinander selbstverständlich ebenfalls alles andere als einig waren. In diesen
         Fragen standen Mutter und Sohn auf verschiedenen Seiten; Maria Theresia sah in dem
         Aufklärungsdiskurs nichts als gottlosen, selbstverliebten Modejargon. Die Frontlinie
         der Debatten verlief im Hause Habsburg zwischen den beiden Regenten und zugleich zwischen
         den Generationen. Josephs Anliegen betrafen aber auch Fragen von Krieg und Frieden;
         es ging nicht zuletzt um seinen heftigen persönlichen Ehrgeiz, sich in den Länderschacher
         der europäischen Potentaten einzumischen. Denn im Hintergrund der geschilderten Machtproben
         zwischen Mutter und Sohn spielte sich im Osten Europas ein hochkomplexer militärischer
         Konflikt ab, und die Frage war, welche Haltung einzunehmen das Haus Habsburg dem eigenen
         Großmachtanspruch schuldig war. Auch in diesem Punkt gingen die Vorstellungen Maria
         Theresias und Josephs erheblich auseinander.
      

      
         Die Aufteilung des «polnischen Kuchens»

      

      Nach dem Ende des Siebenjährigen Krieges war die Konstellation im Osten Europas unübersichtlich
         und von allseitigem Misstrauen geprägt.[187] Friedrich II. hatte 1764 einen Allianzvertrag mit der neuen Zarin Katharina II.
         geschlossen, seiner potentiell gefährlichsten Feindin, um sich gegen mögliche habsburgische
         Revisionsabsichten zu wappnen. Das war nicht abwegig, denn Kaunitz hörte nicht auf,
         raffinierte Pläne zu schmieden, auf welche Weise der Verlust Schlesiens kompensiert
         werden könnte – wenn es sein musste, sogar im Bündnis mit dem Preußenkönig. Aber auch
         Friedrich II. selbst spekulierte darauf, bei günstiger Gelegenheit sein Territorienbündel
         weiter zu arrondieren. Russland schließlich hatte sich als neue europäische Großmacht
         etabliert und verfolgte die Strategie eines stabilen nordischen Bündnissystems, um
         gleichzeitig freie Hand an der südöstlichen Peripherie zu haben. Die relative Ruhe
         nach dem langen Krieg war der allseitigen Erschöpfung geschuldet, nicht einem stabilen
         Gleichgewicht der Kräfte oder gar einer politischen Saturiertheit der Hauptakteure.
         Das Ziel des Spiels bestand nach wie vor darin, sich selbst territorial zu bereichern,
         ohne die Aggression aller anderen auf sich zu ziehen. Verfügungsmasse in diesem Spiel
         waren die Regionen zwischen den Territorien der Großmächte und an deren Peripherie.
         Wer strukturelle Schwächen zeigte, war ein potentielles Opfer – wie Polen oder das
         Osmanische Reich. Die Frage war nur, wie sich die Interessen der Großen, die sich
         ja zu Recht gegenseitig heftig beargwöhnten, so koordinieren ließen, dass sie sich
         nicht blockierten, sondern alle gleichermaßen auf ihre Kosten kamen. Die Zeitgenossen
         nannten das Konvenienz- oder Gleichgewichtspolitik. Dazu galt es günstige Konjunkturen
         flexibel zu nutzen. Eine solche Konjunktur bot sich durch die Verhältnisse in Polen
         nach dem Tod von dessen König August III. im Jahr 1763.
      

      Das Wahlkönigreich Polen-Litauen war durch die breite Schicht des niederen Adels geprägt,
         der auf seine angestammte politische Freiheit stolz war. Im polnischen Reichstag konnte
         im Konfliktfall nichts ohne seine einhellige Zustimmung beschlossen werden. Diese
         Freiheit machte das Land allerdings anfällig für innere Spaltungen und auswärtige
         Einflussnahmen. In diesem Fall war es Katharina II., die im Bündnis mit Friedrich II.
         die Wahl des sächsischen Thronkandidaten verhinderte und stattdessen ihren Protégé
         Stanislaus Poniatowski als König von Polen durchsetzte. In Wien war man darüber nicht
         glücklich, mischte sich aber auch nicht ein. Der neue polnische König entzog sich
         allerdings zunehmend der Steuerung durch die Zarin. Zugleich betrieb eine starke Partei
         im polnischen Adel eine Reform der politischen Ordnung, die darauf zielte, die nationale
         Autonomie zurückzugewinnen und die russische ‹Protektion› abzuschütteln. Das konnte
         der Zarin nicht gefallen; sie intervenierte militärisch und unterband den Reformprozess,
         woraufhin sich der polnische Widerstand in der sogenannten ‹Konföderation von Bar›
         organisierte. Die Aufständischen suchten Unterstützung bei den Gegnern Russlands:
         beim französischen König, aber auch beim türkischen Sultan. Als russische Truppen
         daraufhin im Kampf gegen die Konföderierten die Grenze zum Osmanischen Reich überschritten
         und sich Übergriffe gegen die dortige Bevölkerung zuschulden kommen ließen, erklärte
         der Sultan im Oktober 1768 Russland den Krieg. Mit einem Mal waren zwei ursprünglich
         getrennte Konfliktzonen – Polen und der Balkan – miteinander auf brisante Weise verbunden.
      

      Die Frage war, wie das Habsburgerreich sich dazu verhalten sollte. Der alte Verbündete
         Russland war zur Bedrohung geworden; umgekehrt hatten sich die früheren Feinde, die
         Türken, seit dem Ende des letzten Krieges 1739 in verlässliche, friedliche Nachbarn
         verwandelt. Polen-Litauen war ein wichtiger Puffer gegenüber dem Zarenreich. Diese
         Stabilität wollte Maria Theresia nicht aufs Spiel setzen. Kaunitz hingegen sah großartige
         Möglichkeiten sich eröffnen. Schon 1768 entwarf er einen seiner notorisch weitausgreifenden
         Tausch- und Teilungspläne: Friedrich II. sollte den Habsburgern Schlesien zurückgeben
         und dafür mit polnischem Territorium entschädigt werden. Dazu kam es nicht, zu chimärisch erschien der Plan zu diesem Zeitpunkt noch. Aber der Gedanke, sich mit dem alten
         Gegner Preußen zu arrangieren und das geschwächte Polen als Verfügungsmasse zu nutzen,
         war in der Welt. Um dem russischen Expansionsdrang zu begegnen und zugleich aus dem
         Krieg gegen das Osmanische Reich Kapital zu schlagen, hielt Kaunitz auf jeden Fall
         eine Annäherung an Preußen für geraten. Deshalb betrieb er ein Zusammentreffen zwischen
         den beiden Monarchen, das im August 1769 auf preußischem Territorium nahe der Grenze,
         in Neiße, tatsächlich stattfand.[188] Im Jahr darauf folgte ein Gegenbesuch Friedrichs im mährischen Neustadt, an dem
         auch Kaunitz teilnahm. Vor allem die erste Begegnung machte in der europäischen Öffentlichkeit
         allergrößtes Aufsehen und ging in den borussischen Legendenschatz ein.
      

      Beide Monarchen zelebrierten sich gegenseitig als aufgeklärte Männer, die sich jenseits
         allen Zeremoniells im vernünftigen Gespräch begegnen, und als Feldherren, die einander
         stolz ihre wohlexerzierten Truppen vorführen. Auch wenn Friedrich den wie immer inkognito
         reisenden Joseph mit scheinbar nüchterner Formlosigkeit empfing, so behandelten beide
         einander doch mit ausgesuchter Liebenswürdigkeit und achteten wechselseitig sehr genau
         auf jede Geste des Respekts. Joseph machte in seiner ausführlichen Schilderung des
         Geschehens im Brief an seine Mutter aus seiner Bewunderung für Friedrichs génie kein Hehl; Friedrich seinerseits fand Joseph ambitioniert, lernbegierig, gewinnend,
         milde zu anderen und hart zu sich selbst.[189] Der Wert der Treffen war für beide Seiten vor allem ein symbolischer: Der preußische
         Aufsteiger, neu im Kreis der großen Mächte, konnte sich vor aller Welt mit dem Besuch
         des Kaisers schmücken und ihn mit stundenlangen Vorträgen über antike Militärschriftsteller
         beeindrucken; Joseph konnte sich mit dem Philosophenkönig intellektuell auf gleicher
         Augenhöhe über Themen wie Justizreform und Peuplierungspolitik unterhalten, sich Anekdoten
         über Geistesheroen wie Voltaire und Maupertuis erzählen lassen und sich bei alldem
         als Mitglied der aufgeklärten republique des lettres fühlen.[190] Wechselseitig äußerst charmiert, gingen die beiden allerdings ohne substantielle
         Verhandlungsergebnisse auseinander. Die preußisch-russische Allianz wurde nicht in
         Frage gestellt.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_042.jpg]

         Abb. 42:  Der ‹Königskuchen› und seine Aufteilung aus Sicht einer französischen Karikatur:
               Katharina II. links und Friedrich II. rechts zeigen gebieterisch auf die Karte Polens;
               Stanislaus Poniatowski hält sich die ins Rutschen geratene Krone fest; Joseph II.
               wendet schamhaft sein Gesicht ab, nimmt aber auch seinen Teil auf der Karte in Anspruch.
               Maria Theresia ist nicht zu sehen. Kupferstich Le gâteau des rois von Nicolas Noël Le Mire nach Jean-Michel Moreau, 1772[191]

      

      Unterdessen setzte Katharina II. den Krieg gegen das Osmanische Reich erfolgreich
         fort. Als Gegenmaßnahme etablierten österreichische Truppen 1769 an der Ostgrenze
         des Habsburgerreiches einen Militärkordon, der dazu dienen sollte, die Pest ebenso
         wie fremde Truppen aus den Erbländern fernzuhalten, der tatsächlich aber auch eine
         Drohbotschaft an die russische Adresse darstellte. Bei der Gelegenheit bemächtigte
         sich das österreichische Militär auch der ungarischen Gespanschaft Zips, das heißt
         einer Gruppe von Städten, die seit dem 15. Jahrhundert an das Königreich Polen verpfändet
         waren, und schob den Kordon in der Folge weiter ins südliche Polen vor. Maria Theresia
         war von der Rechtsgrundlage dieses Vorgehens zwar selbst nicht überzeugt, gab aber
         ihre Einwilligung. Im Sommer des Jahres 1770 erlitten die Osmanen katastrophale Niederlagen
         zu Wasser und zu Land. Die Russen bemächtigten sich der nördlichen Schwarzmeerküste
         und der halb-autonomen Fürstentümer Moldau und Walachei; eine Friedensvermittlung
         durch Wien und Berlin lehnte die Zarin ab. Im Raum stand nun die Frage, wie Österreich
         auf die russische Expansion reagieren sollte: in den Krieg gegen Russland eintreten
         oder sich selbst eine Kompensation verschaffen, um das ‹Gleichgewicht› wiederherzustellen?
         Denn wenn eine Macht sich schon ungestraft bereicherte, dann nahmen die anderen ein
         Recht für sich in Anspruch, zum Ausgleich – aus Gründen der sogenannten Convenienz – ebenfalls ein Stück vom Kuchen zu verlangen.
      

      Um die Expansion der Russen aufzuhalten, plädierte Kaunitz Ende des Jahres 1770 entschieden
         dafür, auf Seite der Osmanen in den Krieg einzutreten und diese dafür zahlen zu lassen.
         Schon früher hatte man am Wiener Hof ventiliert, ob sich nicht gewisse Regionen des
         Osmanischen Reiches zwischen Russland und Österreich aufteilen ließen. Derartige Teilungspläne
         waren nichts Ungewöhnliches. Selbst der sonst so friedliche Khevenhüller überreichte
         der Kaiserin 1770 aus eigener Initiative eine Denkschrift, in der er riet, wenn das
         Osmanische Reich ohnehin ins Wanken gerate, sei es recht und billig, wenn Österreich
         sich ein paar Stücke davon sichere, am besten Bosnien, Serbien und die Walachei. Die
         Hohe Pforte könne dafür geradezu dankbar sein. Um den König von Preußen dabei aus
         dem Spiel zu halten, könne er ja mit Teilen Polens abgefunden werden.[192] Diese Idee hatte Friedrich II. selbst auch schon gehabt. Seit Oktober 1770 verhandelte
         sein Bruder Heinrich in Sankt Petersburg im Vertrauen über Möglichkeiten de partager le gâteau, den Kuchen zu teilen, wie man es gern nannte.[193] Im Februar 1771 machte sich der König den Teilungsplan seines Bruders, als Friedensoffensive
         getarnt, offensiv zu eigen.
      

      Joseph hielt es für zu riskant, direkt in den Krieg gegen die Zarin einzugreifen,
         wie Kaunitz es wollte. Doch um die Jahreswende 1770/71 produzierte er eine Denkschrift
         nach der anderen, wie aus der Lage der größte Nutzen zu ziehen sei, und verlangte
         von seiner Mutter, für alle Fälle ein Heer von 50.000 bis 60.000 Mann aus den niederländischen
         und italienischen Territorien in Ungarn zusammenzuziehen.[194] Allein Maria Theresia war ausdrücklich sowohl gegen jede Kriegsbeteiligung als auch
         gegen jede Art von Länderteilung, sei es auf Kosten der Hohen Pforte, sei es auf Kosten
         Polens. Schon im Oktober 1768, als sie zum ersten Mal von derartigen Plänen erfuhr,
         hatte sie an Antonia von Sachsen geschrieben: Point de partage, ma chère amie! – Keine Teilung, meine liebe Freundin![195] Dabei blieb sie. Einen Kriegseintritt zugunsten der Türken lehnte sie ebenfalls
         ab. Im Januar 1771 ließ sie wissen: In meiner ganzen leidvollen Laufbahn habe ich nie eine schwerere Entscheidung getroffen.
               Es muss sein; also: Ich bin mit dem Kaiser einverstanden, keinen Krieg gegen die Russen
               zu führen. Schließlich handele es sich um Christen, und die Türken seien die Angreifer gewesen.
         Ebenso wenig könne sie aber zustimmen, umgekehrt gegen die Türken vorzugehen. Und
         auf gar keinen Fall war sie einverstanden, mit dem Preußenkönig gegen andere gemeinsame
         Sache zu machen. Man wird diese Entscheidung schwach und ängstlich finden; ich gebe es zu, aber ich
               fühle mich nicht in der Lage, mich zu einem Krieg zu entschließen, den ich für ungerecht
               halte und der gegen mein Gewissen verstößt. In meinem Alter ist man reifer; nach den
               schrecklichen Kriegen, die ich führen musste, weiß ich, was man dabei zu fürchten
               hat, vor allem in diesem Land [Russland], bei der Pest, dem Hunger dort. Dem müsste
               ich meine Armee aussetzen, die Elite meiner Generäle, sogar meinen eigenen Sohn. […]
               Nichts, was kommen mag, kann mich davon abbringen.[196]
      

      Das war die Lage im Winter 1770/71, als Joseph an der vermeintlichen Entschlusslosigkeit
         seiner Mutter verzweifelte. Tatsächlich hatte sie durchaus entschieden, nur nicht
         in seinem und schon gar nicht in Kaunitz’ Sinne. Er machte ihr bittere Vorwürfe, alle
         seine Pläne zu durchkreuzen,[197] und kündigte seinem Bruder gegenüber an: Wenn wir […] eine solche Schwäche zeigen, dann sehe ich mich gezwungen, einen öffentlichen
               Éclat zu machen und dem Publikum zu erklären, dass ich jedenfalls keinen Anteil daran
               habe.[198] Im Juli 1771 handelte der Wiener Gesandte Thugut in Konstantinopel eine vage gehaltene
         Defensivallianz mit dem Sultan aus. Die österreichische Haltung zum Krieg war in diesem
         Sommer für die Außenwelt undurchschaubar und mehrdeutig, was nicht zuletzt an der
         Uneinigkeit der drei Wiener Hauptakteure lag.[199] Unterdessen reiften die Überlegungen Preußens und Russlands zur Zerstückelung Polens,
         doch beiden Mächten war klar, dass das nicht ohne Einbindung Österreichs zu machen
         war, dessen Truppen bedrohlich auf polnisches Gebiet vorgerückt waren. Schon im Frühjahr
         1771 legte Friedrich II. dem Wiener Hof nahe, sich an dem Teilungsplan zu beteiligen.[200] Joseph nutzte die günstige Lage aus und ließ in der Folgezeit ein großes Stück vom
         Kuchen für das Habsburgerreich aushandeln.
      

      Während der ganzen Zeit wehrte sich die Kaiserin hartnäckig gegen jede Art von partage auf Kosten Dritter. Es ging ihr darum, mit billigkeit aus der verwickleten sache herauszukommen, und zwar auch ohne eigenen Vorteil. Von dem weiteren Vorrücken ihrer
         Truppen in Polen befürchtete sie, sich Preußen, Russland und die Türkei zum Feind zu machen. Stattdessen wollte sie sich bei allen drei Mächten
         für einen Friedensschluss engagieren, der überhaupt keine großen territorialen Renversements
         nach sich zog. Allerdings war auch sie nicht bereit hinzunehmen, dass Russland und
         Preußen sich Vorteile in Polen verschafften: Dann in diesem Fall könnte [ich] nicht allein leer ausgehen. Doch es komme nicht in Frage, sich auf Kosten Polens zu bereichern, ebenso wenig
         wie auf Kosten der Türkei, mit der sie ja gerade ein Abkommen auf Treu und Glauben
         geschlossen hatte. Der Einzige, der für Entschädigungsforderungen in Frage kam, war
         der König von Preußen, etwa mit der Grafschaft Glatz oder mit einem seiner westlichen
         Territorien. Durch dise klahre und aufrichtige aufführung glaube, und finde Ich allein, dass wir
               noch mit Ehre, und vielleicht noch mit einigen Nuzen oder doch geringeren Nachtheil
               für das Gleichgewicht aus der Sache kommen könnten.[201] Ihre Briefe an Joseph und Kaunitz ließen an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig.
         Im Januar 1772 bezeichnete sie die ganze Politik in der russisch-türkischen Frage
         als verfehlt: schon der Einsatz der italienischen und niederländischen Truppen in
         Ungarn, die unglückliche Konvention mit den Türken, den drohenden Ton gegenüber den
         Russen, die mysteriöse Haltung gegenüber Feinden wie Verbündeten, überhaupt diese
         ganze Tendenz, aus dem Krieg zwischen Russen und Türken Profit zu schlagen, um die
         eigenen Grenzen auszuweiten, und sich dabei den Anschein der Ehrbarkeit, honnêteté, zu geben. Sie nannte das Politik à la prussienne. Selbst wenn es der Kaunitz’schen Diplomatie gelingen sollte, die Walachei oder sogar
         Belgrad zu gewinnen, dann finde sie den moralischen Preis dafür zu hoch: Meine ganze unglückliche Regierungszeit hindurch haben wir uns in unseren Engagements
               in allem um eine aufrichtige und billige Haltung von Ehrlichkeit, Mäßigung und Zuverlässigkeit
               zumindest bemüht. Das hat uns das Vertrauen, ja ich wage sogar zu sagen, die Bewunderung
               von Europa und den Respekt unserer Feinde eingebracht. Seit einem Jahr ist das alles
               dahin. […] Nichts auf der Welt schmerzt mich mehr als der Verlust unseres guten Rufs.
               Traurigerweise muss ich aber zugeben, dass wir es verdienen, und das ist es, was ich
               ändern will, indem ich mich gegen das schlimme und ruinöse Prinzip verwahre, von den
               Konflikten der anderen zu profitieren […].[202]
      

      In einer langen, grundsätzlichen Denkschrift vom 5. Februar 1772 machte sie noch einmal
         mit aller Eindringlichkeit ihre Sicht der Dinge klar. Preußen, nicht Russland, sei
         und bleibe ihr bedrohlichster Feind und seine Vergrößerung das größte Übel. Anstatt
         als unparteiischer Vermittler zwischen Russen und Türken aufzutreten, sich den Dank
         beider Mächte zu verdienen und die Zerstückelung Polens zu verhindern, hätten sie
         sich in größter Verblendung dem Preußenkönig an den Hals geworfen. Durch die Besetzung
         polnischen Gebiets hätten sie ihm den Vorwand geliefert, ein Gleiches zu tun. Mit
         lauter falschen, übelberechneten, inkonsequenten und gefährlichen Schritten hätten sie sich in die peinliche Lage manövriert, selbst zur Vergrößerung von zwei Mächten, unseren Nebenbuhlern und Feinden, beitragen
               zu müssen und dafür, so zu sagen als Geschenk, von ihnen etwas zu erhalten, worauf
               sie ebensowenig ein Recht der Verfügung als wir ein Recht der Erwerbung besitzen. […] Mit welchem Recht kann man einen Unschuldigen berauben, den verteidigen und unterstützen
               zu wollen wir uns immer gerühmt haben? Das Argument der Convenienz – nicht abseitsstehen zu können, wenn andere sich bereichern – ließ sie nicht gelten.
         Unter Privatleuten nenne man so etwas Schande und Unrecht – sollten die Gesetze des
         natürlichen Rechts für die Herrscher gar nicht gelten?[203] Kurz darauf, als Preußen und Russland sich förmlich geeinigt hatten, polnische Territorien
         zu annektieren, schrieb sie an Kaunitz: Aller Partage ist unbillig in seinem Grund und für uns schädlich. Ich kann diesen
               Antrag nicht genug bedauern und muss bekennen, dass mich sehen zu lassen schäme.[204] Dass ihre Sicht der Dinge nicht nur die Moral auf ihrer Seite hatte, sondern auch
         politisch vernünftig war, lässt sich kaum bestreiten.
      

      Währenddessen trieb der österreichische Gesandte in Berlin die Wiener Entschädigungsforderungen
         in die Höhe. Am Ende fügte sich die Kaiserin der Politik ihres Sohnes und ihres Staatskanzlers.
         Trotz aller Skrupel und Einwände verhinderte sie nicht, dass am 5. August 1772 in
         Sankt Petersburg das formale Teilungsabkommen zwischen den drei Mächten geschlossen
         wurde. Sie war diejenige, die es am Ende unterzeichnete.[205] Kurz zuvor, am 3. August, hatte sie resigniert an Kaunitz geschrieben: Ich finde, daß vor jetzo nichts anderes mehr zu thun, kan mich aber noch nicht beruhigen
               über die vergrößerung diser beeden puissancen und noch weniger, daß wir auch mit selben
               theilen sollen.[206] Ihr und ihrer Tochter Marie Antoinette, mittlerweile Gattin des französischen Thronfolgers,
         blieb es anschließend überlassen, ihren Schwiegergroßvater Ludwig XV., einen traditionellen
         Freund Polens, zu beschwichtigen.[207] Denn Frankreich war ebenso wie England bei der ganzen Sache völlig aus dem Spiel
         gelassen worden.
      

      Die Teilung betraf ungefähr ein Drittel des polnischen Territoriums. Das Stück, das
         Österreich zufiel, war das größte: rund 80.000 Quadratkilometer mit 2,6 Millionen
         Einwohnern: Polen, Ruthenen und Juden. Joseph hatte bis zuletzt versucht, noch mehr
         herauszuschlagen. Der Grenzverlauf blieb noch eine ganze Weile umstritten und wurde
         erst 1776 geklärt, als auch die osmanische Bukowina noch zur Erwerbsmasse geschlagen
         wurde. Die neue Provinz besaß keinerlei gewachsene Einheit und war auch nicht durch
         irgendwelche natürlichen oder kulturellen Grenzen definiert; sie war das reine Konstrukt
         eines politischen Aushandlungsprozesses. Man nannte sie ‹Galizien und Lodomerien›,
         in Anlehnung an vorgeblich uralte ungarische Ansprüche auf die Fürstentümer Halicz
         und Vladimir, die der Hofbibliothekar Franz Adam Kollár anhand archivalischer Belege
         rekonstruiert hatte, um dem Ganzen einen Anschein von historischer Tradition und Rechtmäßigkeit
         zu verleihen.[208] Der Wert des neuen Territoriums für das Erzhaus war zweifelhaft: Mit den habsburgischen
         Kernländern war es nur durch eine kleine Landbrücke verbunden; die Bevölkerung war
         arm, die Wirtschaft unterentwickelt; von dem einheimischen polnischen Adel war keine
         Loyalität zu erwarten. Selbst Kaunitz, der ja seine Pläne durchgesetzt hatte und sich
         in Wien nicht wenig darüber glorirte, konnte später nicht umhin einzugestehen, dass das Ganze ein Fehler gewesen war.[209] Am wertvollsten war das Geschäft zweifellos für Friedrich II., der mit dem polnischen
         Westpreußen die Verbindung zwischen seinem Kernland und Ostpreußen gewann. In der
         borussischen Geschichtsschreibung galt der Coup denn auch als «Meisterstück friderizianischer
         Diplomatie», und der König selbst rühmte ihn als das erste Beispiel, das die Geschichte gegeben hat, für eine Teilung, die auf friedliche
               Weise zwischen drei Großmächten geregelt und abgeschlossen worden ist.[210] Tatsächlich wurde zum ersten Mal ein Land zum Opfer Dritter, ohne dass dem eine
         militärische Eroberung oder das Aussterben der Dynastie vorausgegangen wäre. Die Großmächte
         lernten aus Erfahrung, dass sie, wenn sie sich nur einig waren, die Mindermächtigen
         sich zur Beute machen konnten. Dies blieb nicht die einzige Teilung Polens, und Polen
         blieb nicht das einzige Objekt solcher Politik; später fielen auch die geistlichen
         Reichsfürstentümer und das Osmanische Imperium einem solchen Kalkül zum Opfer.[211]
      

      Am Wiener Hof blieb die Frage, wer für die unselige Teilung verantwortlich sei, für
         alle Beteiligten ein schmerzliches Problem, das an den Kern des Regentschafts-Dilemmas
         rührte. Maria Theresia fügte sich der Politik Josephs, obwohl sie sie nicht guthieß,
         legte die Herrschaft aber auch nicht formal in seine Hände, wie sie es immer wieder
         angekündigt hatte. Deshalb hatte sie als Souveränin vor Gott und der Welt die Verantwortung
         dafür zu tragen. Das war ihr bewusst, und deshalb litt sie unter schweren Gewissensqualen.
         Im Juli 1772, kurz vor der Unterzeichnung des Teilungsvertrages, hatte sie an ihre
         Vertraute d’Herzelles geschrieben: Ihr könnt sagen: ‹Warum schafft Ihr nicht Abhilfe? Ihr seid schließlich die Herrin.›
               Das ist genau der Punkt, der mich umbringt.[212] Oder später an ihren Sohn Ferdinand: Diese schreckliche Teilung Polens kostet mich zehn Jahre meines Lebens. Ihr werdet
               sehen, wie unglücklich sich diese ganze Affäre entwickeln wird. Wie oft habe ich mich
               dagegen gewehrt! […] Gott gebe, dass ich mich nicht einst im Jenseits dafür verantworten
               muss. Ich gebe zu, dass ich nicht aufhören kann mit diesem Thema, so sehr liegt es
               mir auf dem Herzen, es verfolgt mich und vergiftet meine ohnehin schon so traurigen
               Tage.[213]
      

      Aber auch Joseph, der gemeinsam mit Kaunitz – wenn auch in vielen Details uneins –
         den Teilungsplan mit großem Ehrgeiz vorangetrieben hatte, zeigte gegenüber Dritten
         nachträglich einige Skrupel. So berichtete Khevenhüller, der Kaiser habe im letzten
         Moment noch Änderungen an dem Vertrag vornehmen wollen, sei aber durch Kaunitz davon
         abgehalten worden. Der Obersthofmeister legte seinerseits Wert darauf, niemals in
         die Beratungen einbezogen worden zu sein, und hielt seine moralischen und politischen
         Bedenken nicht zurück.[214] Für Khevenhüller war Kaunitz, der sich dessen ja auch rühmte, der Hauptverantwortliche;
         den Kaiser hingegen nahm er in Schutz. Joseph habe im Gespräch mit ihm den Vertrag
         zwar zu rechtfertigen versucht. Gleichwie aber diser Herr eine natürliche droiture besitzt, sei nicht zu übersehen gewesen, dass er die Nichtigkeit des prétendu droit de convenance et du plus fort [des vorgeschobenen
               Rechts der Konvenienz und des Stärkeren] nicht mißgekennet.[215] Nach außen glaubte Joseph aber die Verantwortung mit guten Gründen von sich weisen
         zu können, weil seine Mutter die Regierungsgewalt schließlich nie aus der Hand gegeben
         hatte. Der englische Gesandte Lord Stormont berichtete, Joseph habe die Teilung zwar
         trotz aller Bedenken als notwendig gerechtfertigt, aber sich dabei auf seine Rolle
         als Berater zurückgezogen: for he was not an Actor but a Counsellor.[216] Das war genau die Unterscheidung, die Joseph in der Frage der Regentschaft stets
         gegenüber seiner Mutter ins Feld führte: Er habe nichts zu entscheiden, sondern nur
         zu beraten. Fürst Ligne erinnerte sich später an ein Salongespräch, in dem eine Hofdame
         zum Kaiser gesagt habe: Wie könnt ihr einen Dieb verurteilen, nachdem ihr selbst gerade
         Polen gestohlen habt? Er antwortete: Meine Mutter, die Euer ganzes Vertrauen hat und die ebenso oft zur
               Messe geht wie Ihr, hat hübsch [joliment] daran teilgenommen. Ich bin nur ihr erster
               Untertan.[217]
      

      Der Konflikt um die erste Teilung Polens war nicht der letzte dieser Art zwischen
         Mutter und Sohn. Das Muster wiederholte sich immer wieder, in der Frage der religiösen
         Toleranz, des Bayerischen Erbfolgekrieges, der Leibeigenschaft.[218] Konsens war nicht herzustellen, klare Verantwortlichkeiten aber ebenso wenig. Aus
         ihrer kommunikativen Sackgasse fanden Mutter und Sohn lebenslang keinen Ausweg.
      

   
      
         XI

         DIE RELIGION DER HERRSCHAFT
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_043.jpg]

         Abb. 43: Wien, Freyung von Nordwesten mit Schottenkirche und Prozession. Gemälde von Bernardo
            Bellotto, gen. Canaletto, 1759/60
         

      

      
         Verehren und verehrt werden
         

      

      Wie der städtische Alltag in Wien zur Zeit Maria Theresias aussah, vergegenwärtigt
         eine Serie von Veduten von Bernardo Bellotto, genannt Canaletto (1722–1780). Der Venezianer,
         zuvor Hofmaler in Dresden und später in Warschau, hielt sich von 1759 bis 1761 in
         Wien auf, wo er vermutlich im Auftrag der Kaiserin nicht nur Schloss Schönbrunn und
         Schloss Hof, sondern auch eine Reihe von Stadtansichten malte, alle in scheinbar dokumentarischer
         Genauigkeit und größter Detailfreude: Mehlmarkt, Lobkowitzplatz, Dominikanerkirche,
         Universitätsplatz. Zwei dieser Veduten zeigen die Freyung, einmal von Südosten (Farbtafel 25),
         einmal – hier im Bild – von Nordwesten (Abb. 43).[1] Die Szenerie ist links durch den Schottenhof und rechts durch das Palais Harrach
         begrenzt; dazwischen öffnet sie den Blick auf ein Ensemble teils altertümlicher, teils
         barocker Wohngebäude im Hintergrund. Das Bild wird beherrscht von der mächtigen Westfassade
         der Schottenkirche. Im Schatten des angrenzenden Gebäudes links erkennt man eine Prozession,
         die soeben durch das Kirchenportal ins Freie tritt. Livrierte mit Wachskerzen gehen
         voran; eine Menschenmenge drängt sich aus dem Portal. Ein leuchtend roter Baldachin
         und zwei Fahnen lenken die Aufmerksamkeit auf den Priester mit dem Venerabile, dem Hochwürdigsten Altarsakrament. Erst auf den zweiten Blick wird deutlich, dass alle Figuren im Vorder- und Mittelgrund
         des Bildes auf das sakrale Geschehen links hin ausgerichtet sind. Verstreute Einzelfiguren
         und kleine Figurengruppen, Männer, Frauen und Kinder, durch ihre Kleidung als Menschen
         verschiedener Stände ausgewiesen, wenden sich nach links, knien nieder oder verneigen
         sich vor dem Allerheiligsten. Prominent im Sonnenlicht in der Mitte des Platzes steht
         eine herrschaftliche Kutsche, die bis auf den Kutscher, der sich von seinem Platz
         erhoben hat, leer ist: Es scheint, dass der Kavalier links sie gerade verlassen hat,
         um wie alle anderen dem Venerabile kniend die schuldige Ehre zu erweisen.
      

      So war es nicht nur, wie hier, bei Fronleichnamsprozessionen, sondern auch sonst,
         wenn die geweihte Hostie, der real präsente Leib des Herrn, in Erscheinung trat. Das
         war zum Beispiel der Fall beim sogenannten Versehgang, wenn ein Priester das Altarsakrament durch den öffentlichen Raum trug, um einem
         Kranken die Wegzehrung ins Jenseits zu bringen. Jeder, der dem Priester auf einem
         solchen Gang begegnete, hatte dem Corpus Christi öffentlich Ehre zu erweisen. Die
         Mitglieder der Herrscherfamilie exerzierten das vor, indem auch sie in solchen Fällen
         aus der Kutsche ausstiegen, niederknieten und das Sakrament gelegentlich sogar bis
         zum Haus des Sterbenden begleiteten. Dass Protestanten es mitunter an dem geforderten
         kniefälligen Respekt fehlen ließen, sorgte immer wieder für Konflikte.[2] Den Juden war es verboten, des Venerabile auch nur ansichtig zu werden, um es nicht
         zu beleidigen; sie hatten in ihren Häusern zu bleiben und durften sich nicht einmal
         am Fenster zeigen, wenn es vorbeigetragen wurde.[3] Die besondere Verehrung des Altarsakraments bildete einen Eckstein der spezifisch
         katholischen Frömmigkeit, wie sie in polarisierender Abgrenzung gegenüber den Protestanten
         herausgebildet worden war. Diese Frömmigkeit beruhte wesentlich auf theatralischer
         Demonstration. Das Heiligste wurde auf vielfältige Weise öffentlich präsentiert und
         inszeniert: Es wurde in Bittprozessionen über die Felder getragen, um für Fruchtbarkeit
         zu sorgen; es wurde auf den Altären zum vierzigstündigen Gebet ausgesetzt und angebetet,
         wenn akute Gefahren abzuwenden waren. Es nur zu schauen war schon segensreich und
         konnte unter bestimmten Voraussetzungen einen Ablass von den Sündenstrafen bewirken.
         Das Fronleichnamsfest war der Inbegriff dieser Art frommer Zurschaustellung der Eucharistie;
         die Prozession war immer zugleich ein spektakulärer Triumphzug des Katholischen.
      

      Das Heilige war – paradoxerweise – gerade inmitten der profanen Umwelt stets und überall
         anschaulich präsent; es strukturierte die Zeit und den Raum.[4] Das profane Alltagsleben erhielt seinen Rhythmus durch den Festkalender des katholischen
         Kirchenjahres; der profane Raum war durch eine Fülle an sakralen Stätten gegliedert.
         Allein Wienn zehlet fast soviel Gnaden-Oerther, und wunderthätige Bildnüssen, als Kirchen, hieß es in einem der historisch-topographischen Handbücher, die alle diese heilsträchtigen
         Stätten katalogisierten.[5] Die Katholizität der habsburgischen Länder war auf Schritt und Tritt konkret erfahrbar,
         sie war zu sehen, zu hören, zu fühlen und zu riechen. Das schloss regionale Unterschiede
         keineswegs aus, im Gegenteil: Die einzelnen Länder, Städte, Zünfte und Korporationen
         hatten ihre je eigenen heiligen Schutzpatrone mit je eigenen Ritualen, die sich um
         wundertätige Bilder, Reliquien, Kapellen, Säulen und Statuen abspielten. Die katholische
         Religion hielt ein unerschöpfliches Reservoir an machtvollen Symbolen und Praktiken
         für die kollektive Identitätsstiftung bereit, und zwar nicht nur für die einzelne
         lokale Gemeinschaft, sondern auch für die Monarchie als Ganze. Nichts war so dazu
         geeignet, die Untertanen aller Erbländer und aller Stände miteinander unter der einen
         Herrscherdynastie zu verbinden, wie die gemeinsamen religiösen Rituale.
      

      Die katholische Religion war eine Religion der Herrschaft. Das galt gerade auch für
         die Religion der Habsburger. Zum einen verstanden sich die Herrscher dieses Hauses
         als von Gott aufgrund ihres besonderen Glaubenseifers zur Herrschaft eingesetzt, befähigt
         und verpflichtet. Zum anderen nutzten sie die katholische Religion – wie andere Fürsten
         im konfessionellen Zeitalter auch –, um die Untertanenschaft von den Kirchenkanzeln
         herab zu disziplinieren und auf Gehorsam gegenüber der Dynastie einzuschwören. Nur
         fromm katholische Untertanen, so glaubte man, waren gehorsame Untertanen. Die Erbländer
         waren ja keineswegs immer katholisch gewesen – ganz im Gegenteil; Böhmen nicht, aber
         auch das Erzherzogtum Österreich nicht, ja nicht einmal alle Mitglieder des Erzhauses
         waren immer über jeden Zweifel an ihrer katholischen Rechtgläubigkeit erhaben gewesen.
         Die Rebellion der protestantischen Stände in Böhmen und Österreich war von Ferdinand II.
         blutig niedergeschlagen worden, was den Auftakt zum Dreißigjährigen Krieg gebildet
         hatte. Nicht erst seither, aber seither verstärkt wurde das evangelische Bekenntnis
         mit strafbarem politischem Ungehorsam gleichgesetzt und eine unerbittliche Rekatholisierungsstrategie
         verfolgt – auch nach dem Westfälischen Frieden. Negativ formuliert, bedeutete das
         die Bekehrung, Unterdrückung oder Deportation der Akatholischen,[6] positiv bedeutete es jede erdenkliche Förderung katholischer Frömmigkeit, der eine
         unverwechselbar habsburgische Prägung verliehen wurde: die Pietas austriaca.
      

      In der Pietas austriaca manifestierte sich die Überzeugung, dass dem Erzhaus Österreich von alters her der
         göttliche Auftrag zugedacht sei, der wahren und allein seligmachenden katholischen
         Religion zum Sieg zu verhelfen, und zwar nicht zuletzt mit Gewalt. In Zeiten der religiösen
         Spaltung musste die Kirche eine kämpferische sein, eine ecclesia militans. Das Verhältnis zwischen Gott und der Dynastie beruhte auf Gegenseitigkeit: Das Haus
         Österreich vermehrte Ruhm und Ehre Gottes und seiner Kirche in der Welt, dafür segnete
         Gott die Dynastie und sorgte seit Jahrhunderten für ihren wachsenden Glanz. Dass auch
         Maria Theresia diesen Auftrag in hohem Maße ernst nahm, zeigt ihr Politisches Testament.[7] Pietas austriaca bedeutete zum anderen ganz praktisch, dass das Herrscherhaus bestimmte überregionale
         Kulte förderte und zum Teil auch neu begründete, die die Untertanen der verschiedenen
         Länder vereinten. Das war neben der rituellen Verehrung der Eucharistie vor allem
         der Kult um das Kreuz Christi, von dem ein Splitter zum Reliquienschatz des Hauses
         gehörte (Farbabb. 1),[8] und der Kult um den heiligen habsburgischen Ahnherrn Leopold, zu dessen Gebeinen
         in Klosterneuburg der Hof einmal im Jahr wallfahrtete.[9] Weitaus am populärsten aber war die Verehrung der Jungfrau Maria. Die Maria der
         Habsburger war eine kriegerische Gottesmutter, sie war das Kriegs-Haupt, die Generalissima der kaiserlichen Heere. In den Schlachten gegen die Türken wie gegen die Protestanten
         hatte ihr Name auf den Kriegsfahnen gestanden; sie war es, die für die großen Siege
         von Lepanto bis zum Weißen Berg gesorgt hatte. Zum Dank und zur ewigen Erinnerung
         der Triumphe über die Ungläubigen hatte man der Gottesmutter überall, wie auf dem
         Platz Am Hof in Wien, prächtige Bildsäulen errichtet. Sie zeigten eine triumphale
         Maria, die der Schlange der Häresie den Kopf zertritt und durch die, so die Devise,
         die Habsburger regieren, herrschen, siegen und den Frieden herstellen: Per Mariam Austrici regnant, imperant, vincunt, pacem stabiliunt.[10]
      

      Die Bedeutung der barocken katholischen Frömmigkeitsformen lag darin, dass sie ein
         stabiles rituelles Ordnungsgerüst lieferten, das einerseits die Herrscherdynastie
         und die Untertanen in der gemeinsamen religiösen Praxis miteinander verband, dabei
         aber die Distanz zwischen ihnen keineswegs verringerte, ganz im Gegenteil. Denn die
         Herrschaft Gottes im Jenseits war ein Abbild der Herrschaft des Monarchen im Diesseits.[11] Nicht zufällig wurden die Fürsten von ihren Lobrednern Erdengötter genannt. Katholische Liturgie und herrscherliches Zeremoniell waren eng miteinander
         verwandt. Die Formen, in denen Gott und Monarch verehrt und verherrlicht wurden, sahen
         einander zum Verwechseln ähnlich, und die Sprache, in der über sie gesprochen wurde,
         war dieselbe. Mit dem himmlischen und dem irdischen Herrscher wurde auf gleiche Weise
         kommuniziert: in tiefster Unterwürfigkeit und über zahlreiche Fürsprecher. Die liturgische
         Prozession war ein Abbild des Herrschereinzugs; der gleiche prunkvolle Baldachin überwölbte
         das Altarsakrament und den Herrscher; das goldene liturgische Gerät am Tisch des Herrn
         glich dem goldenen Geschirr an der höfischen Tafel, das Messgewand dem Krönungsornat;
         kurzum: Himmlische und irdische Herrschaft spiegelten und stützten einander wechselseitig.
      

      Was katholische Religiosität und politisch-soziale Ordnung miteinander gemeinsam hatten,
         lässt sich mit den Begriffen Theatralität, Gradualität und Reziprozität auf den Punkt
         bringen. Theatralität heißt, dass jenseitige wie diesseitige Herrschaft den Unterworfenen
         in rituellen Inszenierungen von überwältigender materieller Pracht buchstäblich vor
         Augen gestellt wurden. Mit Gradualität ist gemeint, dass das Verhältnis zwischen dem
         einzelnen Gläubigen und Gott ebenso wie das zwischen dem einzelnen Untertan und dem
         Herrscher durch eine lange hierarchische Stufenfolge von Vermittlern und Fürsprechern
         gekennzeichnet war. Der Einzelne war gerade nicht unmittelbar zu Gott; Gott selbst war so fern wie der Herrscher. Näher standen die
         kleinen und großen, mehr oder weniger mächtigen Schutzengel und Heiligen, angeführt
         von der Gottesmutter Maria, die dem göttlichen Thron am nächsten stand und die mächtigste
         Fürsprecherin von allen war. Reziprozität schließlich heißt, dass das Verhältnis der
         Menschen zu den jenseitigen Mächten ebenso von Gegenseitigkeit geprägt war wie die
         Verhältnisse der Menschen untereinander: do ut des. Himmlische wie irdische Gnade waren nicht umsonst zu haben, man musste dafür materielle
         und immaterielle Opfer bringen, für die man dann auch Gegenleistungen erwarten konnte.
         Allerdings war das Verhältnis bei aller Gegenseitigkeit keineswegs ein symmetrisches.
         Der Gläubige wie der Untertan konnte sich der Gegenleistung nie vollkommen sicher
         sein und war auf jeden Fall zu vorauseilender unterwürfiger Dankbarkeit verpflichtet.
         Kurzum: Die soziale Logik folgte den gleichen Regeln und Erwartungen, im Himmel wie
         auf Erden.
      

      Maria Theresia war in der Tradition der Pietas austriaca erzogen worden, identifizierte sich mit ihr und praktizierte sie auf Schritt und
         Tritt. Öffentliche sakrale Handlungen machten einen großen Teil ihres Alltagslebens
         aus. Im rituellen Rhythmus des Kirchenjahres besuchte sie mit ihrem Hofstaat die sakralen
         Stätten in Wien und der engeren Umgebung, wie es ihre Vorfahren getan hatten.[12] Zu Beginn ihrer Herrschaft waren es allein vier verschiedene Fronleichnamsprozessionen
         und sieben Gänge zur goldenen Mariensäule am Hof, dazu die Wallfahrt zum heiligen
         Leopold in Klosterneuburg und in der Passionswoche die Fußwallfahrt auf den Kalvarienberg
         von Hernals sowie der Besuch von bis zu zwanzig Nachbildungen des ‹Heiligen Grabes›.
         Zu den Festtagen der jeweiligen Ordensheiligen besuchte sie die Wiener Kirchen der
         Jesuiten, Augustiner, Schotten, Franziskaner, Kapuziner, Dominikaner, Paulaner, Theatiner,
         Schwarz-Spanier, Weiß-Spanier, Salesianerinnen und Karmelitinnen, und damit war die
         Reihe der regelmäßig aufzusuchenden Festgottesdienste noch nicht beendet. Maria Theresia
         legte Wert darauf, allen Orden möglichst gleichmäßige Aufmerksamkeit zu schenken,
         um allen Geistlichen ein Vergnügen zu bereiten.[13] Dass es bei alldem nicht nur um die Ehre Gottes, sondern auch die der Gläubigen
         ging, zeigt sich nicht zuletzt an der Akribie, mit der die hierarchische Ordnung der
         Beteiligten inszeniert wurde. So weigerten sich beispielsweise die Jesuiten, geschlossen
         an der Fronleichnamsprozession teilzunehmen, um nicht im Rang hinter den anderen Ordensgemeinschaften
         zurückgesetzt zu werden.[14] Glanz und Herrlichkeit des Himmels strahlten auf das irdische Personal ab. In einem
         höfischen Instruktionsbuch hieß es ausdrücklich, dass der Hofstaat an öffentlichen
         Kirchgängen und Prozessionen fleißig teilnehmen solle, damit der Umzug desto zahlreicher und ansehnlicher seye.[15] Die sakralen Handlungen des Hofes wurden in den jährlichen Hofkalendern angekündigt,
         in den Zeremonialakten dokumentiert, in kostbaren Kupferstichserien festgehalten und
         im Wienerischen Diarium der breiten Öffentlichkeit zur Kenntnis gebracht – nicht anders,
         als es bei weltlichen Solennitäten der Fall war.[16]
      

      In all diesen öffentlichen Kulten berührten sich die sonst getrennten Welten der Dynastie
         und der einfachen Untertanen. Pars pro toto zelebrierten die Herrscher die Feste des Kirchenjahres vor den Untertanen und für die Untertanen, denn sie fühlten sich gegenüber Gott für deren katholische Rechtgläubigkeit
         und für das jenseitige wie diesseitige Wohl des ganzen politischen Körpers verantwortlich.
         Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen dienten als religiöse Klammer für die ganze
         Monarchie. Das lässt sich vielleicht am besten an der Gnadenkapelle von Mariazell
         in der Steiermark veranschaulichen. Die Stätte, an der sich im Jahr 1157 zum ersten
         Mal ein Marienwunder ereignet haben sollte, war im 17. Jahrhundert zum Zentrum eines
         alle Erbländer umspannenden Kults geworden.[17] Zu besonderer Prominenz hatte Papst Paul V. dem Ort verholfen, indem er die Kapelle
         mit einem vollkommenen Ablass versehen hatte: Wer seitdem an den Marienfesten am 15. August
         oder am 8. September nach Mariazell wallfahrtete und Buße tat, konnte mit dem vollständigen
         Erlass seiner Sündenstrafen rechnen. Papst Benedikt XIII. verlängerte 1724 den Ablass
         auf ewige Zeiten. Stifter aus Ober- und Niederösterreich, aus Böhmen, Mähren und Ungarn
         weihten der Gottesmutter in Mariazell eigene Altäre; Wallfahrer aus all diesen Ländern
         kamen, um sie um Hilfe in der Not zu bitten, von ihrer wundersamen Unterstützung Zeugnis
         abzulegen und dafür Gegengaben darzubringen. Das ganze Jahr über wurde, wer krank
         war, geheilt; wer vom Teufel besessen war, konnte ihn sich dort austreiben lassen;
         ja mitunter gelang sogar die wundersame Konversion eines protestantischen Häretikers.
         Die vielfältigen Wundertaten der mächtigen Gottesmutter von Mariazell wurden schon
         seit 1430 in Mirakelbüchern dokumentiert, von 1645 bis 1740 in lückenloser jährlicher
         Folge. Um 1700 erreichte die Anzahl der jährlichen Mirakel ihren Höhepunkt, doch auch
         im Laufe des 18. Jahrhunderts versiegte der unaufhörliche Gnaden-Schatz keineswegs. Mariazell war der Ort eines immensen Gabentauschs zwischen Himmel und
         Erde, bei dem erhebliche materielle Güter im Spiel waren: Wem die Jungfrau geholfen
         hatte, der zeigte sich ihr nach Maßgabe seines Vermögens erkenntlich und spendete
         ihr kostbare Kleider, Leuchter, Pokale und Monstranzen. Meist symbolisierte die Gegengabe
         die Leistung der Gottesmutter, der sie galt. Das reichte von unzähligen blechernen
         Votivplaketten, die das wunderbar geheilte Körperteil darstellten, über Fahnen, die
         in der siegreichen Schlacht vom Feind erbeutet worden waren, bis hin zu der goldenen
         Krone, die die Erlangung der ungarischen Königswürde durch das Haus Habsburg darstellte,
         und zu dem goldenen Kind, das in Gestalt und Gewicht dem neugeborenen Erben des Erzhauses
         entsprach. Die Gottesmutter von Mariazell hatte ihre überragende Macht bewiesen, indem
         sie das Land vor den Türken beschützt hatte: zuerst 1664 beim Sieg Kaiser Leopolds I.
         in der Schlacht von Sankt Gotthard und dann 1683 bei der Befreiung Wiens von der türkischen
         Belagerung. Seither galt sie als Siegerin aller Schlachten. Auch Maria Theresia schenkte dem Gnadenbild nach der Hochzeit ihr Brautkleid, brachte
         ihr nach der Geburt des Thronfolgers ein goldenes Kind dar und opferte ihr nach militärischen
         Erfolgen die feindlichen Feldzeichen. Als man 1757 das 600-jährige Jubiläum des ersten
         Wunders von Mariazell feierte, erwarb die ganze Kaiserfamilie durch ihr Gebet vor
         dem Marienaltar vollkommenen Ablass von ihren Sündenstrafen. Die Kapelle war der Ort,
         an dem sich Menschen aller Stände in der Teilhabe an demselben Ritual ihrer Gemeinschaft
         versichern konnten. Die kollektive Marienverehrung existierte nicht als unsichtbar-abstrakter
         Glaube in den Köpfen, sondern als konkret erfahrbare Praxis, und diese Praxis wurde
         an einem zentralen heiligen Ort wie diesem ausgeübt. Ebenso wenig existierte die politische
         Einheit der Länder in einem irgendwie gearteten Nationalbewusstsein oder gar in einer
         gemeinsamen staatlichen Organisation, sondern in der rituellen Einheit des Kultes
         um die Gottesmutter. Die eine Monarchie musste eine Religion haben.
      

      
         Vernünftige Religion
         

      

      Die traditionelle katholische Frömmigkeit, wie sie sich exemplarisch in Mariazell
         zeigte und die keineswegs nur die des gemeinen Pöbels war, stieß im Laufe des 18. Jahrhunderts in den gebildeten Ständen zunehmend auf
         Kritik, auch in den Erbländern. Diese Kritik kam aus verschiedenen Richtungen und
         hatte theologische, ästhetische, moralische, ökonomische und politische Gründe, die
         sich gegenseitig stützten und verstärkten.
      

      Zunächst forderte eine neue, ‹vernünftige› katholische Theologie die Konzentration
         auf das Wesentliche des Glaubens, auf Christus und das Evangelium, auf Buße und Gnade.
         Es ging um eine größere Unmittelbarkeit des einzelnen Gläubigen zu Gott, zu Lasten
         der zahllosen Vermittler, die sich davorgeschoben hatten, zu Lasten auch all der paraliturgischen
         Rituale, des Wunderglaubens und der Bilderverehrung. Es ging um eine Reinigung des
         Glaubens von seiner magischen Do-ut-des-Logik, von der Vorstellung, die Laien könnten durch allerlei zweifelhafte Praktiken
         ihr diesseitiges und jenseitiges Heil mit den himmlischen Mächten aushandeln. Kurzum:
         Es ging um Vergeistigung, Verinnerlichung und moralische Vertiefung der katholischen
         Religiosität, um eine klare Scheidung zwischen Diesseits und Jenseits. Diese Botschaft
         vermittelte vor allem der italienische Universalgelehrte Lodovico Antonio Muratori
         (1672–1750), dessen Werk ‹Die wahre Andacht des Christen› auf Betreiben des Wiener
         Erzbischofs Migazzi 1759 bei Trattner in Wien erstmals in deutscher Übersetzung erschien
         und in den Erbländern auf große Resonanz stieß.[18] Muratoris Anliegen war keineswegs gegen die päpstliche Kurie gerichtet und fand
         später auch bei dem ‹aufgeklärten› franziskanischen Papst Clemens XIV. (reg. 1769–1774)
         durchaus Zustimmung. Auf Konfrontation mit der Kurie lief dagegen die religiöse Erneuerungsbewegung
         des Jansenismus hinaus, die seit Anfang des Jahrhunderts von Frankreich, den Niederlanden
         und Italien in die habsburgischen Kernländer vordrang und unter den Gebildeten immer
         mehr Anhänger gewann.[19] Die Jansenisten beriefen sich auf die Gnadenlehre des Augustinus: Die Menschen sind
         von der Erbsünde verdorben; aus eigener Kraft vermögen sie sich davon nicht zu befreien
         und können nur auf die göttliche Gnade hoffen, die ihnen völlig unverdient geschenkt
         wird. Zugleich vertraten die Jansenisten eine rigide, asketische Moral und eine auf
         Beichte und Buße konzentrierte Frömmigkeit. Das zielte vor allem gegen die Jesuiten,
         die pars pro toto für die weltliche Macht des Klerus und den Einfluss der päpstlichen Kurie auf die
         katholischen Staaten standen. Die jansenistische Lehre kam mit alldem der protestantischen
         Theologie ziemlich nahe. Die Schriften des prominenten Jansenisten Quesnel waren daher
         1713 vom Papst in der Bulle Unigenitus zur Häresie erklärt worden. In Frankreich hatte
         das zu einer Spaltung der Gesellschaft geführt; dem französischen Königshaus waren
         die Jansenisten als Hort der bürgerlich-amtsadeligen Opposition verhasst. Dass viele
         jansenistische Schriften auf dem päpstlichen Index standen, hinderte allerdings nicht,
         dass man sie in den Erbländern kaufen und lesen konnte.[20]
      

      Mit der theologischen Kritik an der traditionellen Frömmigkeit ging eine gewandelte
         Ästhetik einher: Das Laute, Pompöse, exzessiv Körperliche, die blutigen geistlichen
         Spiele mit ihren Geißlern und Kreuzträgern, die naiven Gnadenbilder und kriegerischen
         Trophäen in den Kirchen,[21] die Mirakelgeschichten und Votivgaben, auch die bombastische barocke Sprache, all
         das entsprach nicht mehr dem feinen Geschmack der gebildeten Stände, sondern erschien
         als Barbarei längst vergangener Zeiten.[22] Es ging nicht zuletzt um soziale Distinktion: Wer etwas auf sich hielt, distanzierte
         sich von dem veralteten, überladenen Frömmigkeitsstil, der nun zunehmend mit dem gemeinen Pöbel assoziiert wurde. Die religiöse Haltung schlug sich in allen Bereichen der Lebensführung
         bis hin zum Modegeschmack nieder; ein bestimmter Typ schlichter weiblicher Robe wurde
         Janseniste genannt. Eine neue Ästhetik der Einfachheit, Bescheidenheit und Mäßigung war auf
         dem Weg, die kulturelle Hegemonie zu erobern – in der Sprache, im Denken, in der Kleidung,
         in der Frömmigkeit, im ganzen körperlichen und spirituellen Habitus.
      

      Mit der ästhetischen Kritik verband sich zugleich der Anspruch auf moralische Überlegenheit
         gegenüber dem einfachen Volk, das als faul, lasterhaft, unverständig und abergläubisch
         wahrgenommen wurde. Man hatte die Erfahrung gemacht, dass die Religiosität der einfachen
         Laien und ihrer Bruderschaften sich obrigkeitlicher Kontrolle vielfach entzog. Die
         traditionellen Frömmigkeitspraktiken, vor allem die mehrtägigen kollektiven Wallfahrten,
         reizten aus Sicht der Obrigkeiten zu Verschwendung, Müßiggang, Ausschweifung und Respektlosigkeit
         und konnten leicht in allgemeinen Aufruhr ausarten. Diese Sorge sprach auch unübersehbar
         aus dem Hirtenbrief des Wiener Erzbischofs Trautson, der zu den Neoterici, den religiösen Neuerern, gehörte.[23] Trautson prangerte 1752 in seinem bischöflichen Rundschreiben solche Priester an,
         die, statt die schlichte Wahrheit des Evangeliums zu verkünden, nichts als eitle und gedankenlose Spitzfindigkeiten von sich gäben oder, schlimmer noch, wider die höchsten Obrigkeiten, […] wider die beschwerlichen Auflagen des gemeinen
               Wesens […] sehr hitzig losziehen und poltern, Priester, die den geheiligten Predigtstuhl in eine Schaubühne verwandeln, […] den muthwilligen niedrigsten Pöbel
               zu einem lauten Gelächter bringen und die heiligsten Wahrheiten dem Gespötte aussetzen. Manche Prediger wiegelten das Volk gegen die Obrigkeiten auf und trügen den Aufrührern
         gleichsam die Fahne voran, schrieb der Oberhirte, während es doch ihre eigentliche
         Aufgabe sei, das Volk anzueifern, dass es auch die lästigsten Beschwerungen demüthig und gehorchend ertragen, und dafür halten
               wolle, daß alle Drangsalen der Zeiten zur Züchtigung unsrer Sünden über uns kommen,
               und bloß durch die Bußfertigkeit können abgewendet werden.[24]
      

      Die andere Seite des aufgeklärten Christentums war die Ökonomie. Am Maßstab staatswirtschaftlicher
         Nützlichkeit gemessen, musste die traditionelle Religiosität als gigantische Ressourcenverschwendung
         erscheinen. Wohlverstandene katholische Religion und ökonomische Rationalität aber
         konnten unmöglich in Gegensatz zueinander stehen. Es erschien nun als thörichter Wahn, dass Gott am Unterlassen der Arbeit Gefallen finden könnte, urteilte der einflussreiche Naturrechtslehrer Paul Joseph Riegger in einer Denkschrift
         für die Kaiserin.[25] Die Kameralisten hatten die beunruhigende Beobachtung gemacht, dass die katholischen
         gegenüber den protestantischen Ländern wirtschaftlich deutlich im Hintertreffen waren:
         Bei den Protestanten wurde fleißiger gearbeitet und weniger verschwenderisch gefeiert.
         Vor allem aber lag weniger Kapital brach. Bei der ökonomischen Kritik ging es um mehr
         als nur um die Vielzahl der arbeitsfreien Feiertage – es ging auch um die Masse der
         Güter in geistlicher Hand, den großen Reichtum und die Steuerprivilegien der Stifte
         und Klöster, die Vielzahl der Mönche und Nonnen, die der produzierenden Classe zur Last fielen und nicht einmal zur Bevölkerungsvermehrung beitrugen. In den Erbländern
         waren über die Jahrhunderte bis zu 40 Prozent des Bodens in kirchlichen Besitz übergegangen,
         der Kirche waren nutzbare Rechte überlassen und Regalien abgetreten worden – so zum
         Beispiel die königlichen Einkünfte aus den Salzbergwerken in Böhmen.[26] Maria Theresia selbst bemerkte in ihrem Politischen Testament mit Missbilligung,
         dass ihre Vorfahren in ihrem Eifer für die wahre Religion gegenüber der Kirche lange
         Zeit allzu großzügig gewesen waren. An den neuen Maßstäben effizienter Staatswirtschaft
         gemessen und angesichts der katastrophalen Finanzlage nach dem Erbfolgekrieg, erst
         recht nach dem Siebenjährigen Krieg, erschienen diese Verhältnisse nicht mehr hinnehmbar.
         Wenn die ohnehin schon schwer bedrückten einfachen Untertanen immer noch größere Lasten
         auf sich nehmen mussten, dann konnte man die reichen Orden und Stifte nicht länger
         mit bescheidenen freiwilligen Beisteuern davonkommen lassen.
      

      Es ging indessen nicht allein um ökonomische Rationalität und fiskalische Interessen –
         es ging auch um das Seelenheil der Untertanen. Man machte Bestandsaufnahmen und stellte
         fest, dass die Pfarreien viel zu groß waren und die Pfarrer zu wenige, die Seelsorge
         mangelhaft und Kontrolle der Rechtgläubigkeit überhaupt nicht vorhanden. Die Untertanen
         konnten nicht hinreichend mit den Sakramenten versorgt, die Kinder nicht angemessen
         im Katechismus unterwiesen werden. Dadurch waren dem ketzerischen Irrglauben Tür und Tor geöffnet. Was Maria Theresia im höchsten Maße beunruhigte, war die Entdeckung,
         dass die Akatholischen in einigen Erbländern immer noch wesentlich zahlreicher waren, als man geahnt hatte.[27] Die Massendeportation der hartnäckigsten Häretiker nach Siebenbürgen unter Karl VI.
         hatte nicht ausgereicht; strukturelle Veränderungen waren erforderlich. Doch mehr
         Pfarrer, Schulen und Priesterseminare kosteten Geld, und nach Lage der Dinge konnten
         die Finanzmittel für die Reform der Kirche nur aus der Kirche selbst kommen. Das lief
         naheliegenderweise auf einen Konflikt mit dem erbländischen Klerus und dem Papst hinaus.
      

      Bei den Religionsdebatten der zweiten Jahrhunderthälfte handelte es sich um ein komplexes
         Gemisch aus theologischen, ästhetischen, moralischen, ökonomischen, fiskalischen,
         kirchenpolitischen und staatsrechtlichen Anliegen. Alle Argumente zusammen erzeugten
         die überwältigende Evidenz, dass sich etwas ändern musste. Was genau, wie und durch
         wen, daran schieden sich allerdings die Geister. Es stellte sich die grundsätzliche
         Frage, wer überhaupt die Befugnis zu den nötigen Kirchenreformen besaß: die Landesherrin,
         die Bischöfe (von denen einige selbstständige Fürsten waren, die jenseits der Erbländer
         residierten) oder der Papst. Mit anderen Worten: Es ging um die elementare Frage nach
         dem Verhältnis von geistlicher und weltlicher Gewalt. Die Naturrechtslehre gab darauf
         eine klare Antwort: Die Kirche ist allein für das Seelenheil zuständig; in allem anderen
         ist sie dem souveränen Staat untergeordnet; auch Kleriker sind Untertanen wie alle
         anderen. Wenn man das ernst nahm, lief es auf einen Umsturz der bestehenden Verhältnisse
         hinaus.
      

      Wie sich Maria Theresia zu dieser komplexen Umbruchlage verhielt, ist eine schwierige
         Frage, die von den Historikern kontrovers diskutiert worden ist.[28] Schon die Zeitgenossen konnten sich auf das Ganze ihrer Religiosität und Kirchenpolitik
         keinen eindeutigen Reim machen. Allen Beobachtern, Katholiken wie Protestanten, fiel
         ihr übergroßer Glaubenseifer ins Auge, doch es war nicht klar, wie das mit ihrer Politik
         gegenüber dem Klerus zusammenstimmte. Der schwedische Gesandte Bark beispielsweise
         berichtete seinem Hof 1756, ein flammender Eifer für ihre Religion präge das Handeln
         der Kaiserin, manchmal sogar auf Kosten der politischen Klugheit. Einerseits halte
         sie auf das Skrupulöseste an den traditionellen religiösen Bräuchen fest und gehe
         rigoros gegen die Protestanten vor, was in den Augen aufgeklärter Zeitgenossen allen
         Grundsätzen vernünftiger Politik widersprach. Andererseits könne niemand behaupten,
         dass sie bigott sei oder sich blind der Kirche unterwerfe. Vielmehr gehe sie derart
         entschlossen und unbeirrt gegen den Reichtum der Klöster vor, dass das Murren der
         Kleriker schon deutlich leiser geworden sei. War ihre demonstrative persönliche Frömmigkeit
         womöglich nur eine Strategie, um die Kirchenpolitik weniger angreifbar zu machen?[29] Sie sang mit den Capuciner-Mönchen die Vespermetten in der Kirche und schlug indessen
               in ihrem Cabinette dem Römerhofe so tiefe Wunden, daß sich derselbe früher oder später
               verbluten mußte, schrieb ein aufgeklärter Kritiker nach ihrem Tod.[30] Und ihr Gegner Friedrich II. bemerkte spöttisch: Die Kaiserin ist nicht so fromm, dass sie die Politik mit der Religion verwechselte
               und sich über ihre wahren Interessen täuschen ließe.[31] Standen, mit anderen Worten, private Frömmigkeit und öffentliche Staatsräson im
         Gegensatz zueinander und war die Kaiserin eine Heuchlerin, wie es ihre protestantischen
         Kritiker und romtreue Kirchenhistoriker in ungewohnter Eintracht unterstellten?[32]
      

      Die religiöse und kirchenpolitische Haltung Maria Theresias entzieht sich tatsächlich
         einfachen Zuordnungen und war nicht ohne innere Widersprüche. Das unterschied sie
         von der Haltung ihres Sohnes und Mitregenten, der in kirchenpolitischen Fragen eine
         so eindeutige, radikale und konsequente Haltung einnahm, dass im 19. Jahrhundert eine
         ganze politische Bewegung nach ihm benannt worden ist. ‹Josephinismus› – das steht
         für Säkularisierung von Kirchengut, Umformung der Priester zu Staatsbeamten, radikale
         Bilder- und Ritualfeindlichkeit, massive Zurückdrängung aller barocken Pracht und
         Verschwendung, rigorose Nüchternheit und Sparsamkeit, konsequente soziale Egalisierung,
         Alleinherrschaft eines staatswirtschaftlichen Kosten-Nutzen-Kalküls. Nicht, dass die
         Religion der Untertanen darin keinen Platz gehabt hätte, aber sie wurde eben als wichtiges
         Mittel zum Zweck betrachtet; ohne Religion keine gehorsamen und gesitteten Untertanen.[33] Der Endzweck der josephinischen Religionspolitik war Politik, nicht Religion, die
         Glückseligkeit des Staates, nicht das Seelenheil der Untertanen. Bei Maria Theresia verhielt es sich ganz anders
         und ihre Haltung war viel weniger eindeutig. Einerseits wurden schon unter ihrer Regierung
         viele kirchenpolitische Weichen für das gestellt, was Joseph nach ihrem Tod mit großer
         Konsequenz fortsetzte. Andererseits bestand gerade in der Grundsatzfrage der religiösen
         Toleranz ein unüberwindlicher Graben zwischen ihr und ihrem Sohn. Trotzdem blieb Maria
         Theresia für die Kirchengeschichtsschreibung immer im Windschatten ihres Sohnes, und
         man hat sie «die Mutter des Josephinismus», ja sogar ihre persönliche Religiosität
         «josephinisch» genannt.[34] Andere haben die Unzulänglichkeit dieses Etiketts empfunden und ein eigenes für
         sie ins Spiel gebracht, nämlich «Theresianismus».[35] Doch beides ist unbefriedigend, denn solche -ismen suggerieren eine Kohärenz und
         Geschlossenheit, die in Maria Theresias Fall in die Irre führen. «Josephinismus» ist
         ein politischer Kampfbegriff aus dem nachrevolutionären 19. Jahrhundert; er stammt
         aus einer Epoche ideologischer Parteibildungen, die es in vorrevolutionärer Zeit noch
         nicht gab.[36] Für die einen bedeutet Josephinismus die «brutale Vergewaltigung» der Kirche, für
         die anderen den Siegeszug des souveränen Nationalstaats.[37] In Maria Theresias Regierungszeit existierte aber eine so einfache Frontstellung
         nicht. Die Verhältnisse waren aus ganz unterschiedlichen Richtungen in Bewegung geraten
         und hatten sich noch nicht zu neuer Übersichtlichkeit geordnet. Maria Theresias Haltung
         erklärt sich aus dieser Situation gesteigerter Unübersichtlichkeit. Sie gehörte keinem
         Lager an und folgte in ihrem Handeln keinem konsistenten Programm. Verallgemeinernde
         Etikettierungen führen daher nicht weiter; man kann nur die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen
         zur Kenntnis nehmen: ritualisierte öffentliche Pietas und spirituelle Frömmigkeit, Souveränität gegenüber dem Heiligen Stuhl und Konfessionszwang gegenüber den Untertanen, Kampf gegen Aberglauben und gegen Freigeisterei. Auch ihre persönlichen Vertrauten bildeten alles andere als
         eine homogene Gruppe: Sie hatte Jesuiten und Jansenisten als Beichtväter, Khevenhüller und Kaunitz, Tarouca und van Swieten als engste Vertraute. Das alles ist aus heutiger Sicht schwer auf einen
         Nenner zu bringen. Die Frage ist: Folgte Maria Theresia in religiöser Hinsicht bei
         aller Widersprüchlichkeit einer gewissen Logik?
      

      
         Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen
         

      

      Schon zu Beginn ihrer Herrschaft zeichneten sich feine Hinweise auf einen Stilwandel
         ab, kaum merkliche Distanzierungsgesten gegenüber der Religiosität ihrer Vorfahren.
         Gleich nach ihrem Regierungsantritt hatte sie die Zahl der öffentlichen Kirchgänge
         des Hofes reduziert.[38] Seit 1742 ließ sie keine Reliquien mehr in ihrem Entbindungszimmer ausstellen. Sie
         neigte auch keineswegs zur Sakralisierung ihrer eigenen Person, wie es ihre Vorfahren,
         vor allem Leopold I., aber auch ihr Vater betrieben hatten. Karl VI. etwa hatte sich
         im Tiroler Stift Göttweig in einer Art antiker Apotheose auf einem Himmelswagen mit
         Strahlenkranz darstellen lassen,[39] und es war üblich, Heiligen die Gesichtszüge von Mitgliedern der Herrscherfamilie
         zu verleihen. Diese Vermischung der Sphären entsprach nicht Maria Theresias Geschmack.
         Ein abscheuliches altarblatt von Paul Troger in der Innsbrucker Hofkirche, das sie selbst als heilige Helena und
         Franz als Kaiser Konstantin darstellte, ließ sie wieder entfernen.[40] Sie wünschte offensichtlich auch nicht im Bildtypus der Mutter Gottes mit dem Kind
         dargestellt zu werden, was ja nahegelegen hätte.[41] Es fällt vielmehr auf, dass sie auf keinem ihrer zahlreichen Staatsporträts mit
         dem Thronfolger auf dem Arm dargestellt ist. Sie sorgte vielmehr dafür, in der Kirche
         nicht selbst als Gegenstand quasi-religiöser Verehrung inszeniert zu werden. Einen
         Baldachin über ihrem eigenen Betstuhl, der ja dem Baldachin über dem Allerheiligsten
         Konkurrenz gemacht hätte, lehnte sie im Unterschied zu ihren Vorfahren ab.[42] 1758 beseitigte sie auch das traditionelle Herrscherlob in öffentlichen Gottesdiensten.[43] Schmeichelei war Maria Theresia ohnehin zuwider; im Rahmen des Gottesdienstes galt
         das erst recht. Je älter sie wurde, desto öfter nahm sie an Gottesdiensten inkognito
         teil, entweder unsichtbar für die anderen vom Oratorium aus oder mit einem Fleck oder Visir vorm Gesicht, einem Halbschleier, der eine «symbolische Trennung zwischen Herrscher und christlichem
         Predigthörer» herstellte.[44] Alle diese Maßnahmen sind Indizien dafür, dass Maria Theresia zunehmend auf eine
         gewisse Rollendifferenzierung Wert legte: Am Gottesdienst wollte sie offenbar nicht
         als Herrscherin, sondern als einfache Christin, als Verehrende, nicht als Verehrte
         teilnehmen.[45] Unter den Gläubigen nahm sie dann allerdings doch den ersten Rang ein. So sorgte
         sie dafür, dass in der Messe stets für das Kaiserpaar gebetet wurde, obwohl die Nennung
         der Herrschernamen eigentlich längst aus dem römischen Messkanon gestrichen worden
         war; 1761 ließ sie sich sogar von Papst Clemens XIII. ein entsprechendes Privileg
         für die gesamten Erbländer verleihen.[46]
      

      Die Religion war für Maria Theresia eine öffentliche Sache, und als Herrscherin spielte
         sie darin eine öffentliche Rolle. Die Erhaltung der katholischen Religion erschien
         ihr nach wie vor als höchste Herrscherpflicht; sie trug Gott gegenüber persönliche
         Verantwortung für die Rechtgläubigkeit ihrer Untertanen. Das erste Prinzip ihrer Religionspolitik
         lautete, dass sie als wahre Landesmutter gleichwie vor das zeitliche also auch für das Seelenheil ihrer
               Untertanen Sorg tragen müsse.[47] Dazu hatte sie ihnen zuallererst selbst ein Vorbild zu sein. Als ihre Tochter Maria
         Carolina 1768 Königin von Neapel wurde, legte sie ihr nachdrücklich ans Herz, die
         religiösen Pflichten präzise zu erfüllen, und zwar im Privaten und in der Öffentlichkeit [en particulier et en public]. Da der liebe
               Gott Euch bestimmt hat zu herrschen, müsst Ihr ein Vorbild abgeben, gerade in dieser
               perversen Zeit, wo unsere heilige Religion so wenig praktiziert und geliebt wird.
               Es scheint, als ob die Großen sich schämten, sich dazu zu bekennen, während das Volk
               meist im Aberglauben [superstitions] versunken ist, den man aber nicht frontal mit
               der Wahrheit aufeinanderprallen lassen kann. Man muss vielmehr versuchen, die Geister
               nach und nach heimzuführen, indem man eifrige Pfarrer und gute Schulmeister bestellt
               […]. Es ist eine wesentliche Pflicht eines jeden Souveräns, sich ohne Unterlass damit
               zu befassen. Das Vorbild des Souveräns macht alles aus […].[48]
      

      Maria Theresia sah sich also an zwei Fronten zugleich kämpfen: gegen die Religionsverächter
         in den höheren Ständen ebenso wie gegen den Aberglauben im einfachen Volk. Gegenüber
         modischer Freigeisterei ließ sie keinerlei Nachgiebigkeit zu – Religionsspötter mussten
         mit scharfen Worten und Blicken zum Schweigen gebracht werden.[49] Gegenüber den einfachen Untertanen war dagegen eine gewisse Anpassung an ihre Gewohnheiten
         nötig, um sie unmerklich auf den richtigen Weg zu bringen. Darin ähnelte ihre Haltung
         jener der Jesuiten, die dem Prinzip der strategischen Anpassung oder Akkomodation folgten, um den Heiden in aller Welt das Christentum nahezubringen. Konformismus
         im äußeren Verhalten predigte Maria Theresia auch ihren Töchtern, die an fremde Höfe
         verheiratet wurden.[50] Passt Euch vollkommen den dortigen Hofsitten an, schärfte sie etwa Marie Antoinette ein, nehmt keine anderen als die dort üblichen äußeren Handlungen vor […]. Aller Augen
               sind auf Euch gerichtet, also gebt kein Ärgernis. […] Bleibt auf den Knien, solange
               Ihr könnt, das ist die schicklichste Stellung, um ein gutes Vorbild zu geben. Doch andererseits sollte diese Anpassung keinesfalls als Heuchelei erscheinen: Gestattet Euch keine übertriebene Haltung, die scheinheilig aussehen könnte […].[51] Solche Ratschläge legen es nahe zu vermuten, dass auch Maria Theresia selbst an
         manchen aufwendigen Frömmigkeitsformen nur aus Gründen der Klugheit festhielt und
         deshalb auch nicht protestierte, als Joseph nach dem Tod Franz Stephans bei Hof gründlich
         damit aufzuräumen begann.[52]
      

      Doch es ist eine müßige, weil schlechthin unbeantwortbare Frage, inwiefern Maria Theresias
         öffentliche Frömmigkeitspraxis strategischer Anpassung geschuldet war oder ihrer eigenen
         inneren Überzeugung entsprach. Beides musste sich ja keineswegs ausschließen; aufrichtige
         Überzeugungen konnten zugleich politisch nützlich sein. Jedenfalls bediente sie den
         traditionellen Reliquien-, Bilder- und Mirakelkult nach wie vor auf vielerlei Weise.
         Dem ‹Prager Jesulein›, einer wundertätigen Wachsstatuette, schenkte sie ein selbstbesticktes
         Prunkgewand[53] und zum Gedächtnis des Kreuzwunders, das sich während der Belagerung von Prag 1742
         ereignet hatte, errichtete sie zwölf Jahre später eine Kapelle.[54] Bei ihrem Besuch im Prager Dom 1754 ließ sie den Gebeinen des heiligen Vitus einige
         Partikel entnehmen, die sie an besonders Nahestehende verschenkte; auch Khevenhüller
         und seine Frau erhielten einige Knöchelchen.[55] Die Kreuzesreliquie aus dem kaiserlichen Hausschatz ließ sie 1748 in den Tabernakel
         der Hofkapelle einfügen, den Arm des heiligen Stephanus noch 1771 in großer Zeremonie
         nach Buda überführen.[56] 1769 wallfahrtete sie selbst, allerdings zum letzten Mal, nach Mariazell.[57] Zum zeremoniellen Repertoire des Hoflebens gehörte auch, dass sie von Zeit zu Zeit
         einen Ablass von den Sündenstrafen erwarb, indem sie mit der Familie und dem ganzen
         Hofstaat das Bild der heiligen Maria von Candia in der Michaelerkirche besuchte, so
         noch 1773 zum Jubiläum des Gnadenbildes.[58]
      

      Auch ihren Kindern legte Maria Theresia die Verehrung wenigstens einiger prominenter
         Heiliger ans Herz. Zum minimalen Repertoire gehörten – neben der Jungfrau Maria –
         der heilige Joseph und der jeweilige Namenspatron, zudem die heiligen Engel.[59] Die Kinder sollten auch regelmäßig die ganze Heiligenlitanei beten, denn durch diese Litaneien erflehen wir die Hilfe des lieben Gottes durch die Verdienste
               seiner Heiligen.[60] Dahinter stand die traditionelle Vorstellung, dass die Heiligen im Himmel einen
         überreichen Schatz an Verdiensten, einen thesaurus meritorum, angehäuft hätten, von dem sie den Menschen etwas abgeben und sie so in den Genuss
         der göttlichen Gnade kommen lassen konnten. Diese sehr irdisch-materielle Vorstellung
         von Verdienst und Gnade war mit aufgeklärter Religiosität nicht mehr zu vereinbaren.
         Bei ihrem Sohn Ferdinand scheint Maria Theresia damit auf Widerspruch gestoßen zu
         sein. Als er 1771 auf dem Weg nach Mailand in Mariazell und Innsbruck vorbeikam, schrieb
         sie ihm, er solle in den beiden Gnadenkapellen für sie beten und dabei über die Erklärung
         des dortigen Heilsschatzes großzügig hinwegsehen oder sich zumindest nicht darüber
         lustig machen.[61] Und in einem Brief aus dem Jahr 1778 verteidigte sie ihm gegenüber ausdrücklich
         die Teilnahme der Kaiserfamilie am öffentlichen Heiligenkult. Selbst Joseph, so lobte
         sie, habe soeben in Prag dem Fest des heiligen Johann Nepomuk beigewohnt und damit
         den besten Eindruck gemacht. Denn: Wir müssen oft Vorbild sein, auch in Dingen, die zwar nicht notwendig sind, aber erbaulich. Dann griff sie zu einem aufschlussreichen Vergleich: Wie viele Gunsterweise haben wir nicht für unwürdige Untertanen übrig, nur um unsere
               politischen Ziele zu erreichen? Warum sollten ausgerechnet die Heiligen davon ausgeschlossen
               sein und uns Schande machen? Ein Potemkin, Orlow, Brühl und andere [die auswärtigen Minister, denen die Kaiserin aus politischen Gründen außergewöhnliche
         Gunst erwiesen hatte] wurden und werden von den größten Herrschern gefeiert. Ich rede gar nicht von den
               Subalternen; selbst ihnen lassen wir um eines Vertrages oder Entgegenkommens willen
               reichlich Güter und Ehren zukommen. […] Ihr sagt zu Recht, dass man den allmächtigen Gott und uns elende Geschöpfe nicht vergleichen kann. Das
               steht außer Zweifel. Aber Gott erlaubt, dass man die Seinen verehrt und sich ihm über
               ihre Verdienste und ihre Fürsprache nähert, und er beobachtet mit Wohlgefallen, wenn
               wir unserer eigenen Armseligkeit mit einem aufrichtigen Geist der Selbsterniedrigung
               Rechnung tragen, und er wird uns das anrechnen, wenn es mit einer wahren Demuth und
               Resignation geschieht.[62] Was Maria Theresia hier ausnahmsweise einmal explizit thematisierte und mit einer
         etwas verschlungenen Argumentation verteidigte, war die fromme Do-ut-des-Logik, die Himmel und Erde verband: Die Heiligen waren für sie gleichsam Höflinge
         Gottes, denen sie als Souveränin strategische Gunsterweise zukommen ließ, nicht anders
         als den Ersten Ministern des russischen oder sächsischen Hofes. Wie von fremden Höflingen
         erwartete sie von den Heiligen Gegenleistungen, nämlich die Fürsprache beim Allmächtigen,
         der es gerne sah und vergelten würde, wenn man sich durch Ehrbezeugungen gegenüber
         dem himmlischen Hofstaat selbst erniedrigte – wenn nur diese Selbsterniedrigung aufrichtig
         und nicht geheuchelt war.
      

      Dieses Bekenntnis zur Heiligenverehrung stand nicht, wie man auf den ersten Blick
         meinen könnte, im Widerspruch zu Maria Theresias Politik, eine große Zahl von Feiertagen
         abzuschaffen und dabei auch den überfüllten österreichischen Heiligenhimmel zu reduzieren.
         So erklärte sie zum Beispiel 1768, bei der päpstlichen Kurie zukünftig keine Heiligsprechungen
         mehr zu betreiben,[63] und ernannte 1772 den heiligen Joseph zum alleinigen Schutzpatron für Innerösterreich.[64] Diese Reduktion diente indessen nicht der Abschaffung, sondern der überregionalen
         Vereinheitlichung und Konzentration der Heiligenverehrung. Die Untertanen waren nämlich
         gehalten, mit desto inbrünstigerem Eifer und mehrerer Auferbaulichkeit die übrigen noch geboten
               verbleibenden Fest- und Feiertage (worunter auch insonderheit der Tag des heiligen
               Leopoldus, als sonderbar zu verehrenden österreichischen Landespatrons, Böhmen der
               heilige Johannes von Nepomuck, und Wenzeslaus, in Steiermark der heilige Joseph etc.
               verstanden, und mit inbegriffen ist) […] zu begehen. Mit anderen Worten: Weniger sollte mehr sein.[65]
      

      Maria Theresias Äußerungen über ihren Glauben halten den Maßstäben strenger theologischer
         Konsistenz sicher nicht stand. Sie war keine Gelehrte und wollte es auch keineswegs
         sein. Sie verließ sich auf die Tradition der ererbten habsburgischen Pietas und machte sich ihren eigenen Reim darauf. Die Prinzipien der öffentlichen Religion
         stellte sie nie zur Disposition – ganz im Gegenteil. In religiösen Disputen sah sie
         nichts als gelehrte Spitzfindigkeiten, die sie verabscheute und fürchtete, weil sie
         die Gläubigen nur irremachen könnten. Ihre Kinder ermahnte sie, die Gesellschaft Andersdenkender
         möglichst zu meiden, ihren überlieferten Väterglauben nicht in Frage zu stellen und
         blindlings ihren Beichtvätern zu folgen. Den Geist des systematischen Zweifels und der Kritik
         an allen Traditionen und Autoritäten, der gerade in Fragen der Religion allenthalben
         um sich griff, das zentrale Anliegen der Aufklärer, sich des eigenen Verstandes ohne
         Hilfe anderer zu bedienen, empfand sie als Anmaßung, Zumutung und Bedrohung. Am deutlichsten
         wird das in den Ermahnungen an ihren Sohn Maximilian, den sie auf eine Kavaliersreise
         durch Europa schickte. Ihn warnte sie eindringlich, sich nicht von scheinbar geistreichen
         Religionsspöttern beeindrucken und in die Irre führen zu lassen, sondern sich zum
         wahren Christentum gerade auch nach außen sichtbar zu bekennen. Das sei umso wichtiger,
         seit man die Religion in seinem Herzen verschließen will, ohne den äußeren Gottesdienst
               auszuüben, aus Furcht, sich lächerlich zu machen oder für scheinheilig und wenig aufgeklärt
               zu gelten. Dieser Ton herrscht jetzt überall […].[66] Es scheint, als habe Maria Theresia geradezu mit einem gewissen Trotz auch deshalb
         an den Traditionen der öffentlichen Frömmigkeit festgehalten, weil das nicht mehr
         in Mode war. In ihrem Zweifrontenkampf gegen Freigeisterei hier und Aberglauben dort schien ihr die erste Gefahr zweifellos die bedrohlichere zu sein.
      

      So gewissenhaft Maria Theresia den Pflichten der demonstrativen öffentlichen Pietas nachkam, so gewissenhaft versah sie ihre privaten Frömmigkeitsübungen. Allerdings
         nahm die abgeschiedene Frömmigkeit in der Retirade oder im Oratorium der Schlosskapelle
         im Lauf der Zeit einen immer größeren Raum in ihrem Alltagsleben ein, während die
         Teilnahme an öffentlichen Solennitäten immer mehr nachließ. Das lag nicht allein an
         ihrem ständig sich verschlechternden Gesundheitszustand und ihrer körperlichen Unbeweglichkeit.
         Der privaten Religionspraxis galten auch ihre ausführlichsten und nachdrücklichsten
         Anweisungen an die Kinder. Mehrmals täglich stilles Gebet und rückhaltlose Gewissenserforschung,
         täglich ein bis zwei Messen und eine Andacht, monatliche Beichte und Buße machte sie
         ihnen zur Pflicht.[67] Eine wesentliche Rolle kam dabei den Hofbeichtvätern als Seelenführern zu, die traditionell in der Kaiserfamilie seit Jahrhunderten ausschließlich Jesuitenpatres
         waren. Mindestens ebenso prägend aber war die geistliche Lektüre. An den Erbauungsbüchern,
         die Maria Theresia regelmäßig las und auch ihren Töchtern zu lesen gab, zeigt sich
         allerdings, dass sie selbst ihren jesuitischen Beichtvätern keineswegs so blindlings
         folgte, wie sie es ihren Kindern vorschrieb. Ihre Lieblingsbücher waren nämlich allesamt
         Klassiker der jansenistischen Frömmigkeitsliteratur, Schriften aus dem Umkreis des
         berühmten Zisterzienserinnenklosters von Port-Royal, das Ludwig XIV. 1710 als Brutstätte
         des Jansenismus hatte zerstören lassen: L’Essai de morale von Pierre Nicole, einem Neffen der Äbtissin von Port-Royal und neben Blaise Pascal
         und Antoine Arnauld einem der einflussreichsten Jansenisten überhaupt, L’Année Chrétienne von Nicolas Letourneux, einem der Beichtväter der Zisterzienserinnen, der Catéchisme de Montpellier – beide Werke hatte die päpstliche Zensurbehörde auf den Index Librorum Prohibitorum
         gesetzt –, schließlich L’Abrégé de l’Écriture Sainte von François-Philippe Mésenguy und die Heures des Kardinals de Noailles – alles in allem eine kleine jansenistische Handbibliothek,
         die Maria Theresia vor ihren jesuitischen Beichtvätern hinter einem Vorhang versteckt
         gehalten haben soll.[68]
      

      Der Einfluss der jansenistischen Theologie war in der Kirche der Erbländer und am
         Wiener Hof schon wesentlich länger präsent. Auch Maria Theresias Großmutter und Großtante,
         die Kaiserinnen Eleonore und Amalie, und ihre Mutter, die welfische Konvertitin Elisabeth
         Christine, hatten jansenistische Schriften besessen. Nicht zuletzt Franz Stephan hatte
         eine jansenistisch geprägte, äußere Formen geringschätzende, stoizistische und spirituelle
         Frömmigkeit aus Lothringen mitgebracht und seinen Kindern vermittelt, und Maria Theresia
         verklärte seine religiöse Haltung nach seinem Tod zum leuchtenden Vorbild.[69] In den 1760er Jahren gewann die jansenistische Bewegung immer mehr Zulauf.[70] Die Erbländer «wurden von einer Welle deutschsprachiger jansenistischer Literatur
         überschwemmt»,[71] und die Kaiserin selbst förderte die Übersetzungen dieser Werke. Der Wiener Erzbischof
         Christoph Anton Migazzi gehörte dem Netzwerk an (allerdings nur, bis seine Erhebung
         zum Kardinal einen Gesinnungswandel bewirkte), ebenso mehrere einflussreiche Mitglieder
         des Wiener Domkapitels, Bischöfe, Theologieprofessoren und hohe Hofbeamte: Leute wie
         der Weihbischof Ambros Simon Stock, der gelehrte Benediktinerabt Franz Stephan Rautenstrauch,
         der Laibacher Bischof Karl Johann von Herberstein, der Chef der italienischen Abteilung
         der Staatskanzlei Joseph von Sperges, der Geheime Kabinettssekretär Corneille de Neny
         oder der Hofmediziner Anton de Haen. In dem Maße, wie Jansenisten und andere religiöse
         Neuerer zunehmend die kirchenpolitischen Schlüsselstellen, die Bischofsstühle, Domkapitel,
         Universitätsprofessuren und Reformkommissionen besetzten, verloren die Jesuiten dramatisch
         an Einfluss. Sie waren die Verlierer der ganzen Entwicklung, denn sie stellten das
         gemeinsame Feindbild dar, auf das sich Jansenisten, katholische Aufklärer und Freigeister
         über alle sonstigen Meinungsverschiedenheiten hinweg einigen konnten.
      

      Maria Theresia selbst stand der Gesellschaft Jesu keineswegs prinzipiell kritisch
         gegenüber, doch auch sie ersetzte die Jesuiten in ihrer engeren Umgebung zunehmend
         durch Jansenisten. Zum Auslöser des Bruchs mit der jahrhundertalten habsburgischen
         Tradition jesuitischer Beichtväter wurde ein Konflikt über die Lektüre der Erzherzoginnen.
         Deren Beichtväter hatten sich nämlich herausgenommen zu kritisieren, dass die Kaiserin
         ihren Töchtern Muratoris ‹Wahre Andacht› zu lesen gegeben hatte. Daraufhin ersetzte
         sie 1760 die beiden Jesuitenpatres durch einen bekennenden Jansenisten, einen einfachen
         Pfarrer, der als Korrespondent an der berühmten jansenistischen Zeitschrift ‹Nouvelles ecclesiastiques› mitarbeitete. In der Folge wurden auch die meisten anderen Hofbeichtväter nach und
         nach durch Jansenisten abgelöst – allen voran der Seelenführer der Kaiserin selbst, der Jesuitenpater Ignaz Kampmüller. Er verlor ihr Vertrauen,
         weil sie ihm unterstellte, dass er vertrauliche Informationen über die bevorstehende
         Ausweisung der Jesuiten aus Spanien an die Kurie weitergegeben habe. Sie entließ ihn
         zwar nicht aus seinem Amt, ersetzte ihn aber 1767 de facto durch den Probst des Augustinerkonvents
         von Sankt Dorothea, Ignaz Müller (1713–1782), der im Zentrum des Wiener Jansenistenzirkels
         stand. Khevenhüller, als eherner Traditionalist eindeutig auf Seiten der Jesuiten,
         beobachtete das mit großer Missbilligung und schrieb 1773 über Ignaz Müller: Letzterer hat schon einige Jahre her und zumahlen bei ihrer [der Kaiserin] letzten
               Blattern-Kranckheit sich ihres in der That zarten Gewissens dergestalten zu bemächtigen
               gewust, daß – ob sie schon dem P. Kampmiller (der von den Kinderjahren her ihr Beichtvater
               gewesen) noch immer gebeichtet – sie sonsten in allen nur in etwas wichtigen Fällen
               ohne obbemelten Herrn Probsten [Müller] zu consultiren nichts vorgenohmen und monathlich
               den 18. als ihren Jour de retraite mit ihme geheimme Gewissens-Unterredungen zu halten
               gepfleget. Nach der Auflösung der Societas Jesu und der Resignation Kampmüllers habe die Kaiserin
         den Probst sogleich zu ihrem Gewissens-Rath mit einem jährlichen Gehalt von tausend Gulden ernannt. Die theologische Haltung Müllers konnte sich Khevenhüller nur mit Missgunst
         und Parteigeist erklären: Dieser geistliche Herr ware immer und wie es verlauten wollen aus persöhnlicher Pique,
               daß ihn die Jesuiten in ihrem Orden nicht angenohmen, ein abgesagter Feind derenselben;
               und weillen er bei jeder Gelegenheit ihre Doctrin […] attaquiret, so wurde er sogar
               eines heimmlichen Jansenismo beargwohnet.[72] Andere beschrieben Probst Müller dagegen als völlig harmlosen, rechtschaffenen und
         frommen Mann mit allerdings nicht sehr hellem Kopf, der sich aus der Politik völlig
         heraushalte und völlig zu Unrecht für alle missliebigen Entscheidungen der Kaiserin
         verantwortlich gemacht werde.[73]
      

      Tatsächlich ging die Kaiserin sehr souverän mit ihren geistlichen Beratern um und
         war keineswegs, wie der Obersthofmeister argwöhnte, willenlos deren Einfluss ausgesetzt.
         Ihrer Tochter Carolina riet sie 1768, den Beichtvater zu wechseln, wenn sie ihm nicht
         mehr vertraue. Die paradoxe Lage, in der die Hofseelsorger sich gegenüber der Herrscherfamilie
         grundsätzlich befanden, sah sie sehr klar: Als Souveränin ist Eure Lage delikater als die aller anderen, schrieb sie an Carolina. Einerseits sollten die Beichtväter absolute Autorität über
         das Gewissen ihrer hochfürstlichen Beichtkinder haben; andererseits gehörten auch
         sie zum Hofpersonal und waren jederzeit austauschbare Domestiken. Das machte es ihnen
         nicht leicht, im Beichtstuhl unnachsichtig und streng zu sein. Ermuntert ihn [den Beichtvater], Euch auf eine klare und anständige Weise die Wahrheit
               zu sagen, riet sie ihrer Tochter, damit er Euch nicht schont und Euch behandelt wie den Rest der Welt. […] Zugleich
               müsst Ihr seine Anweisungen und Ratschläge mit Respekt, Milde und Fügsamkeit entgegennehmen,
               damit er nicht glaubt, dass die Wahrheit Euch missfällt oder verstimmt.[74] Sie selbst pflegte gegenüber ihrem geistlichen Beistand einen respektvollen Ton,
         doch, wie es scheint, nicht ohne eine Spur Ironie. So bat sie etwa Kampmüller einmal
         schriftlich um Erlaubnis, wegen eines Hoffestes ihre Andacht einen Tag vorzuverlegen,
         und fügte hinzu: wenn Sie nicht vielleicht wegen meines so lauen und zerstreuten Lebens und Gewohnheiten
               mir selbes verbieten. Wie gewöhnlich um sechs Uhr.[75] Andererseits legte sie aber auch größten Wert darauf, den Beichtvätern in allem,
         was über Fragen des Seelenheils hinausging, nicht den geringsten Einfluss zu gestatten.
         An Carolina schrieb sie: Ihr werdet Euren Beichtvater in keinerlei Geschäft, sei es allgemeiner, sei es privater
               Natur, einbeziehen. […] Man muss ihren Ratschlägen folgen und aufrichtig mit ihnen
               sprechen, doch ohne sie ins Privatleben zu mengen oder auf familiärem Fuß mit ihnen
               zu verkehren […].[76] Maria Theresia besaß, mit anderen Worten, ein klares Bewusstsein für die nötige
         Differenzierung zwischen ihren Rollen als Christin und als Herrscherin. Wo es um ihr
         eigenes Seelenheil ging, wollte sie als Mensch wie jeder andere behandelt werden und
         war bereit, dem Beichtvater zu gehorchen. In allen anderen Belangen hingegen war sie
         die Souveränin und der Beichtvater ein Untertan wie jeder andere. Diese Differenzierung
         war zukunftsträchtig.
      

      Maria Theresias Religiosität bietet für heutige Betrachter ein widersprüchliches Bild.
         Doch nichts deutet darauf hin, dass sie selbst einen Widerspruch zwischen ihrer öffentlichen
         und ihrer privaten Religionspraxis empfunden hätte, obwohl die eine traditionell jesuitisch,
         die andere eindeutig jansenistisch geprägt war. In gewisser Weise hatte sie von den
         Jesuiten und von den Jansenisten gelernt: von den Jesuiten, dass man sich, um etwas zu erreichen,
         an die Sitten der Umgebung anzupassen hat, und von den Jansenisten, dass der Gläubige
         unmittelbar zu Gott ist und sich getrost der göttlichen Gnade überlassen kann.[77] Seit den 1760er Jahren bevorzugte sie zunehmend jansenistische Ratgeber, und nach
         dem Tod Franz Stephans verstärkte sich der düster-asketische, weltabgewandte Charakter
         ihrer persönlichen Religiosität. Doch sie war zu sehr Souveränin, um sich in die Lagerbildung
         zwischen Jansenisten und Jesuiten hineinziehen zu lassen und öffentlich eindeutig
         Partei zu ergreifen. Mit ihrem Verständnis des Herrscheramtes war es unvereinbar,
         sich selbst als Angehörige einer Parteiung oder als Förderin eines Netzwerks zu betrachten –
         ganz im Gegenteil, sie verstand sich als über alle Partikularismen, Faktionen und
         Interessen ihrer Höflinge und Untertanen erhaben. Das galt nicht nur für ihre persönliche
         Frömmigkeit, sondern auch für ihre Kirchenpolitik.
      

      
         Staatskirchenpolitik
         

      

      Im 18. Jahrhundert war das Verhältnis zwischen den katholischen Monarchen und dem
         Papst angespannt. Das hatte, wie schon erwähnt, strukturelle Gründe: Die allgemeine
         Tendenz zur Durchsetzung einer einheitlichen staatlichen Zentralgewalt stieß auf althergebrachte
         Herrschaftsansprüche und Privilegien der Kirche. Der Klerus genoss zahlreiche Exemtionen
         und war dem Zugriff der Staatsgewalt in vieler Hinsicht entzogen; die geistliche Gerichtsbarkeit,
         auch über die Laien, konkurrierte mit der weltlichen; Armenpflege und Spitäler, Schulen,
         Universitäten und Buchzensur waren traditionell in geistlicher Hand; der Kirchenzehnte
         entging den staatlichen Kassen. Der Grundkonflikt war keineswegs neu; es handelte
         sich um ein sehr altes Problem, das die Reformation im 16. Jahrhundert zugunsten der
         evangelischen Landesherren bereits gelöst hatte. In den katholischen Ländern dagegen
         bestand die Herrschaftskonkurrenz zwischen den Landesherren und der römischen Kirche
         fort und sorgte ständig für neuen Konfliktstoff. Je energischer die Monarchen sich
         wirtschaftlichen, juristischen und politischen Zugriff auf alle Untertanen gleichermaßen
         zu verschaffen suchten – nicht zuletzt, weil die ruinösen Kriege das immer dringender
         erforderten –, desto unerträglicher erschienen Sonderrechte und Sonderbesitz der Kirche.
      

      Die Durchsetzung der staatlichen Kirchenhoheit spielte sich an zwei Fronten ab, einer
         äußeren und einer inneren. Die äußere Front, das waren die diplomatischen Beziehungen
         zum Heiligen Stuhl. Wie kühl das Verhältnis zwischen den Habsburgern und der Kurie
         seit langem war, zeigte sich schon an dem sensiblen Medium des Zeremoniells. Die Probleme
         mit dem päpstlichen Repräsentanten in Wien waren notorisch. Schon bei Maria Theresias
         eigener Taufe, bei ihrer Hochzeit, später bei den Taufen und Hochzeiten ihrer Kinder,
         bei der Krönung Josephs in Frankfurt – immer warf das Erscheinen des Nuntius Rangprobleme
         auf.[78] Er achtete mit größter Wachsamkeit darauf, nicht mit dem Herzog von Lothringen an
         einem Tisch zu sitzen, nicht hinter dem Erzbischof von Wien zurückzustehen und nicht
         dem venezianischen Gesandten über den Weg zu laufen. In der Angst des Nuntius vor
         dem Verlust des zeremoniellen Vorrangs kam der prekäre Status des Heiligen Stuhls
         in dem sich wandelnden Völkerrechtssystem zum Ausdruck. Der Papst, dem Anspruch nach
         allen weltlichen Gewalten übergeordnet, konnte sich schwer damit abfinden, dass er
         seit langem nur noch ein Potentat unter vielen und keineswegs ein besonders mächtiger
         war. Das Prinzip der völkerrechtlichen Gleichberechtigung und Unabhängigkeit der Souveräne
         nach außen wie nach innen ging auf Kosten des Papstes. In den Nachhutgefechten seines
         Nuntius um den Vorrang an der Tafel, am Altar und am Taufbecken wurde deutlich, dass
         die Habsburger ein eigenes Verständnis von der rechten katholischen Ordnung hatten
         und nicht gewillt waren, sich dem Papst unterzuordnen. Für Maria Theresia galt das
         erst recht. Seit ihrer Thronbesteigung war ihr Verhältnis zur Kurie äußerst distanziert,
         zumal Papst Benedikt XIV. (reg. 1740–1758) im Erbfolgekrieg eine bayernfreundliche
         Haltung eingenommen hatte. Solange die beiden großen katholischen Dynastien Habsburg
         und Bourbon einander feindlich gegenüberstanden, konnte der Papst die Rivalität zwischen
         ihnen für seine Zwecke nutzen und sie gegeneinander ausspielen. Seit dem Renversement des alliances 1756 wurde das anders. Das habsburgisch-bourbonische Bündnis, das nach und nach durch
         die Heiratsverbindungen zwischen den Höfen in Wien, Versailles, Madrid, Neapel und
         Parma gefestigt wurde, ermöglichte eine breite Allianz der katholischen Monarchen
         gegenüber der Kurie. Wenn sie sich nur einig waren, hatte der Papst ihren nationalkirchlichen
         Bestrebungen nicht viel entgegenzusetzen.
      

      Erste religionspolitische Maßnahmen hatte es schon nach dem Erbfolgekrieg unter der
         Ägide von Haugwitz gegeben.[79] Dabei hatte Maria Theresia stets Wert darauf gelegt, die Zustimmung des Papstes
         einzuholen, umgekehrt aber auch klargestellt, dass sie den Papst nicht ungehindert
         in ihre Länder hineinregieren ließ.[80] Benedikt XIV. war seinerseits grundsätzlich moderat und entgegenkommend. 1753 handelte
         sie mit ihm eine massive Reduktion der Feiertage um etwa zwei Drittel aus, ein zentrales
         staatswirtschaftliches Anliegen, um den Untertanen den Schlendrian auszutreiben. Vierundzwanzig
         Heiligentage wurden zu ‹Halbfeiertagen› erklärt, an denen die Leute zukünftig zwar
         die Messe hören, aber anschließend trotzdem arbeiten sollten, was allerdings in der
         Praxis nicht funktionierte.[81] Ebenfalls mit päpstlicher Zustimmung wurde der erbländische Klerus für fünfzehn
         Jahre zu einer außerordentlichen Abgabe herangezogen, die formal mit dem Schutz gegen
         die Ungläubigen (Türken und protestantische Preußen) gerechtfertigt wurde.[82] Zur gleichen Zeit fand 1752 bis 1755 eine erste große Welle der Protestantenverfolgung
         und -deportation statt.[83] Bei der Suche nach den Ursachen für die Existenz so vieler bisher übersehener räudiger Schafe in der katholischen Herde kamen große Defizite in der Seelsorge an den Tag, die zu
         dem Plan führten, die Pfarrorganisation grundlegend zu reformieren und die Kosten
         durch eine konsequente Besteuerung der reichen Stifte und Klöster zu bestreiten.[84] Auch sollte das Mindestalter für die Ordensgelübde herauf- und die Grenze des Vermögens,
         das man einem Orden stiften durfte, heruntergesetzt werden. Alle diese Pläne scheiterten
         allerdings vorerst daran, dass Kaunitz, der 1753 die Kirchenpolitik in die Hand nahm,
         keine Konfrontation mit dem Papst riskieren wollte.[85]
      

      Das änderte sich zunächst auch nicht, als nach dem Siebenjährigen Krieg die Staatskirchenpolitik
         erneut auf die Tagesordnung gesetzt wurde. Die völlige finanzielle Erschöpfung der
         Länder verlieh dem Ganzen größte Dringlichkeit: Die reichen brachliegenden Ressourcen
         der Kirche sollten endlich für den Staat erschlossen, die Geistlichen in nützliche
         Räder der Staatsmaschine verwandelt, die Untertanen zu aufgeklärter Frömmigkeit, sittsamer
         Lebensführung und wirtschaftlicher Rationalität erzogen werden. Der neue Mitregent
         Joseph unterstützte das Reformanliegen mit Überzeugung und Vehemenz, allerdings ohne
         den diplomatischen Pragmatismus des Staatskanzlers.[86] Es lag auf der Hand, dass das Ganze nicht ohne Konflikte mit der Kurie abgehen würde.
         Maria Theresia ließ vorsichtshalber schon 1762 im Hausarchiv nach Dokumenten suchen,
         die bestätigten, dass die Habsburger von alters her das Recht hätten, die Geistlichkeit
         in ihren Ländern zu Abgaben heranzuziehen, ohne den Papst um Erlaubnis zu fragen.[87] Zum Experimentierfeld für die künftigen Auseinandersetzungen wurde das habsburgische
         Herzogtum Mailand, wo Kaunitz und der Statthalter Firmian in den 1760er Jahren in
         einen langwierigen Kleinkrieg mit der Kurie über verschiedene kirchenpolitische Streitfragen
         verwickelt wurden.[88] Da sich in all diesen Fragen mit Clemens XIII. (reg. 1758–1769) kein Einvernehmen
         herstellen ließ, vollzog die Wiener Politik 1768 eine entscheidende Wende: Wenn die
         Reformen mit dem Papst nicht möglich waren, dann ging es eben auch ohne ihn. Damit
         definierte man das Verhältnis zwischen dem katholischen Staat und der Kirche vollkommen
         anders als bisher.[89]
      

      Zur Krise kam es vor allem anlässlich des Konflikts um die Art und Weise, wie der
         Klerus zur Übernahme staatlicher Lasten herangezogen werden sollte. Die Frage war
         letztlich, vereinfacht gesagt: Sollten die Abgaben der Gläubigen weiterhin grundsätzlich
         der Kirche zukommen, die dann dem Staat in Ausnahmefällen ein Teil davon als freiwilliges
         Geschenk anbot, oder sollten diese Abgaben unmittelbar und dauerhaft in die Staatskasse
         fließen? Und wer bestimmte darüber, wie hoch sie waren, wer genau wie viel dazu beizutragen
         hatte und wofür sie verwendet wurden? Noch grundsätzlicher: Durfte die Staatsgewalt
         über die äußere Gestalt, das Eigentum und die Rechte geistlicher Korporationen verfügen?
         Kurzum: Es ging darum, die Kirche der Staatsgewalt unterzuordnen. Die dazu nötigen
         argumentativen Instrumente lagen bereit und beherrschten den öffentlichen Diskurs
         im katholischen Europa. 1763 hatte der Mainzer Weihbischof Hontheim in einer aufsehenerregenden
         Schrift unter dem Pseudonym Febronius die Freiheit der Reichskirche von Rom dargelegt.[90] Wenig später schlug der Wiener Naturrechtslehrer Joseph Paul Riegger mit dem ersten
         Band seines grundlegenden Werkes über das Kirchenrecht in dieselbe Kerbe.[91] Am Wiener Hof stützte man sich zudem auf die Expertise des Hofrates Franz Joseph
         Heinke, eines jansenistisch gesinnten Gelehrten, der an der preußischen Naturrechtshochburg
         Halle ausgebildet und 1767 auf van Swietens Empfehlung in die Hofkanzlei berufen worden
         war.[92] Im Januar 1768 schlug Kaunitz der Kaiserin vor, ein neues System der Kirchenpolitik
         ausarbeiten zu lassen, und appellierte dabei wohlweislich zuallererst an ihre Wachsamkeit und Sorgfalt für die Religion, die mit der Wohlfahrt des Staats auf das engste verknüpfet ist. Tugendhafte und christliche
               Unterthanen erfüllen in vollkommener Maaß die Pflichten gegen ihren Landesfürsten
               und die Einigkeit in der Religion vereiniget die Kräften des Staats, sowie die Verschiedenheit
               in der Religion die Mutter der Uneinigkeiten, Feindschaften, Verfolgungen, Rebellionen
               etc. zu seyn pflegt.[93]
      

      Das war ein Appell, der Maria Theresias Herrschaftsauffassung entgegenkam und auf
         fruchtbaren Boden fiel. Von Kaunitz bestärkt und von den sich hinschleppenden Verhandlungen
         mit der Kurie (nicht nur, aber vor allem) in der Steuerfrage entnervt, entschied sie
         sich im Februar 1768 zu einer neuen Haltung gegenüber dem Papst: In dem Fall, daß der päpstliche Hof seine Einwilligung zu ertheilen entstehen [verweigern]
               sollte, so ist sich mit demselben in keine weitere Behandlung einzulassen; sondern
               Ich habe beschlossen, Mich der Mir zustehenden Rechten zu gebrauchen und dießfalls
               propria Authoritate fürzugehen.[94] Propria autoritate – aus eigener Macht als Souveränin, das war das Schlüsselwort dieser Wende, die alles
         frühere Verhandeln mit dem Papst als freiwilliges Entgegenkommen erscheinen ließ.
         Dass es dazu kam, dazu trug die gesamteuropäische Konstellation wesentlich bei. Die
         Könige von Portugal, Frankreich und Spanien hatten nacheinander die Jesuiten aus ihren
         Ländern ausgewiesen und befanden sich ihrerseits seit längerem auf einem scharf antikurialen
         Kurs. Die öffentliche Stimmung war von jesuitenfeindlichen Verschwörungstheorien aufgeheizt.
         Zum Eklat kam es schließlich, als der Papst am 30. Januar 1768 den Herzog Philipp
         von Parma wegen dessen nationalkirchlicher Politik exkommunizierte.[95] Das war ein unerhörter Affront, den sich ein katholischer Monarch nicht bieten lassen
         konnte; es wurde als anachronistischer Rückfall in mittelalterliche päpstliche Größenphantasien
         betrachtet. Die bourbonischen Verwandten des Herzogs von Parma, die Könige von Frankreich
         und Neapel, besetzten kurzerhand Avignon und Benevent, also kirchenstaatliches Territorium.
         Maria Theresia hatte sich aus der zunehmenden Feindseligkeit zwischen den anderen
         katholischen Monarchen und dem Heiligen Stuhl bis dahin herausgehalten, doch bei dem
         Herzog von Parma handelte es sich schließlich um den Vater ihrer Schwiegertochter
         und ihres künftigen Schwiegersohnes. Als der Papst sie um Vermittlung bat, lehnte
         sie das ab;[96] die Exkommunikationsbulle ließ sie in ihren Ländern verbieten.[97] Kaunitz nutzte die günstige Gelegenheit, gemeinsam mit den bourbonischen Monarchen
         den Papst einmal vor allezeit zu überzeugen […], daß es nicht mehr an der Zeit seye, denen weltlichen
               Fürsten ausser den Glaubens-Sachen Gesätze vorschreiben und ihnen einen grossen Theil
               ihrer souverainen Macht entziehen zu wollen.[98]
      

      Dazu stützte er sich auf das argumentative Instrumentarium des Naturrechts. Die Rechtslage,
         die bisher die Verhandlungen mit der Kurie bestimmt hatte, bestand in einem komplexen
         Dickicht unterschiedlicher Rechtsquellen – päpstlicher Statuten und Dekrete, bilateraler
         Verträge, Privilegien, altem Herkommen; ein Gemisch, aus dem sich alle möglichen konkurrierenden
         Rechtsansprüche herleiten ließen. Die Naturrechtslehre war nun gleichsam die Axt,
         dieses Dickicht zu lichten. Sie bot eine stringente Argumentationsgrundlage, um der
         Kirche ihre Sonderrechte zu entziehen, indem sie eine klare, einfache (und sehr protestantische)
         Unterscheidung traf. Sie trennte nämlich zwischen der weltlichen Herrschaft über die Körper der Menschen einerseits und der geistlichen Herrschaft über die Seelen andererseits und wies der Kirche allein Letztere zu. Deren
         Kompetenz erstreckte sich danach ausschließlich auf die Predigt des Evangeliums, die Christenlehre, den Gottesdienst, die Spendung der
               Sakramente [und] die Disziplin der Geistlichen, soweit sie in den Gewissensbereich
               fällt.[99] Alles, was die äußere Gestalt der Kirche in einem Territorium betraf, war hingegen
         der Staatsgewalt dieses Territoriums unterworfen; die Geistlichen waren in dieser
         Hinsicht Untertanen wie alle anderen. Das kanonische Recht galt dann allein aufgrund
         der Zustimmung des Souveräns; die Autonomierechte der Kirche waren Privilegien, die
         der Souverän irgendwann einmal zugestanden hatte und die er, wenn es das Staatswohl
         erforderte, auch wieder zurücknehmen konnte. Die Argumentation wurde theologisch untermauert,
         indem man sich auf die Gründung der Urkirche bezog: Alles, was sich nicht auf den
         Auftrag Christi an die Apostel zurückführen ließ, gehörte in den weltlichen Herrschaftsbereich.
         Mit anderen Worten: Man beschränkte die Kirche auf ihr jenseitsbezogenes Kerngeschäft.[100] Diese Lehren wurden vom Hofrat Heinke im Lauf des Jahres 1768 in aller Klarheit
         und Konsequenz zu Papier gebracht.[101] Zugleich begann man die Theorie in die Praxis umzusetzen. Am 15. Juni 1768 gab Maria
         Theresia offiziell einer geheimen Instruktion für die neu formierte Mailänder Religionsbehörde
         ihre Zustimmung, die auf genau diesen Grundsätzen beruhte. Der papsttreue Kirchenhistoriker
         Ferdinand Maaß hat dieses Papier als «Magna Charta des Staatskirchentums» bezeichnet.[102] Der Vergleich hinkt zwar, denn es handelte sich nur um eine geheime Regierungsinstruktion
         und keineswegs um ein vertraglich vereinbartes Verfassungsgesetz. Doch das Papier
         formulierte bündig das «neue System» und erklärte es zur Grundlage der künftigen Politik.
         Die Radikalität dieser Wende war den Beteiligten bewusst. Das neue System sollte öffentlich
         im Druck publik gemacht werden, aber wohlweislich nicht offiziell im Namen der Monarchin,
         sondern als gelehrte Privatmeinung des Hofrats Heinke, damit angesichts der herrschenden bekannten Denkungs-Art nichts Gehässiges auf sie zurückfalle.[103]
      

      Zur offenen Konfrontation mit dem Papst kam es am Ende über die Maßnahme, in der Lombardei
         eine staatliche anstelle der kirchlichen Bücherzensur einzuführen. Das war keine Kleinigkeit,
         denn die Kirche nahm ja traditionell die Kontrolle des Wissens für sich in Anspruch:
         Die Seelenhirten mussten die ihnen anvertrauten Schafe von den vergifteten Weideplätzen fernhalten.[104] Papst Clemens XIII. richtete persönlich einen eindringlichen Appell an das Gewissen
         der Kaiserin, um die staatliche Zensurbehörde zu verhindern. Maria Theresia reagierte
         äußerst kühl. Sie reichte das päpstliche Schreiben an Kaunitz weiter, der ihr empfahl,
         es zu ignorieren, was sie auch tat. Dem Nuntius, der sie daraufhin um Audienz bat,
         ließ sie schmallippig ausrichten: […] hätte keine zeit und gebte keine audienzen er kunt sich bey obrist cämerer melden.[105]
      

      In der Folgezeit wurden die Mailänder Instruktionen auch für die anderen Erbländer
         zum Prinzip erhoben; in Wien wurde innerhalb der Hofkanzlei ein Gremium für Kirchensachen
         eingerichtet und mit Heinke und anderen jansenistisch gesinnten Staatsdienern besetzt.
         In den 1770er Jahren arbeitete dieses Gremium in rascher Folge ein Reformdekret nach
         dem anderen aus, die nun ohne päpstliche Zustimmung aus königlicher Machtvollkommenheit
         ins Werk gesetzt wurden.[106] Die geistlichen Orden wurden staatlich reglementiert und beschnitten: das Alter
         der Profess – des dauerhaft bindenden Gelübdes, nach der Ordensregel zu leben – auf
         24 Jahre erhöht, die Höhe der Mitgift beim Klostereintritt beschränkt, eine lange
         Reihe klösterlicher Privilegien beseitigt. Die Orden durften kein Geld mehr nach Rom
         schicken, keine Schulden aufnehmen und Geldgeschäfte machen, kein Bier und keinen
         Wein ausschenken, keine Kerkerstrafen verhängen, keine Ausländer zu Oberen wählen
         und so fort. In der Lombardei ging man noch viel rigoroser vor, dort wurden erste
         Bettelordensklöster aufgelöst und der Besitz eingezogen. Was den Klöstern genommen
         wurde, sollte der Pfarrseelsorge zugutekommen. Priesterseminare wurden gegründet,
         die Pfarrerausbildung staatlich geregelt, Katechismusunterricht für die Kinder vorgeschrieben.
         Auch das Recht der Kirche, Schuldnern und Straftätern Asyl zu gewähren und Inquisitionsverfahren
         durchzuführen, wurde bestritten. Schließlich wurde die Kampagne gegen die ausschweifenden
         barocken Frömmigkeitsformen mit Vehemenz fortgesetzt, die ‹halben› Feiertage nun gänzlich
         abgeschafft, mehrtägige Prozessionen mit Ausnahme der Wallfahrt nach Mariazell verboten –
         und so weiter und so weiter. Zur Eskalation des Konflikts mit der Kurie kam es trotz
         alledem nicht. Denn der intransigente Clemens XIII. starb im Februar 1769, und unter
         dem Einfluss der bourbonischen Monarchen wurde im Mai 1769 der Franziskaner Lorenzo
         Ganganelli zum neuen Papst Clemens XIV. gewählt. Joseph, der das Konklave persönlich
         besucht hatte, beschrieb ihn seiner Mutter als homme d’esprit, einen Mann niedriger Herkunft und geschworenen Feind der Jesuiten, über den die
         gesamte römische Aristokratie entsetzt sei, was ihn Joseph aber nur sympathisch machen
         konnte.[107] Der neue Papst legte der habsburgischen Kirchenpolitik tatsächlich deutlich weniger
         Steine in den Weg als sein Vorgänger.
      

      Wie sehr sich Maria Theresia mit dem von Kaunitz initiierten Staatskirchensystem identifizierte,
         ist umstritten. Von ihr gibt es ja keine kirchenrechtlichen Abhandlungen oder theologischen
         Denkschriften. Vereinzelte Äußerungen von Kaunitz legen nahe, dass er glaubte, das
         zarte Gewissen der Kaiserin beschwichtigen zu müssen, um sie ganz vorsichtig und behutsam
         auf seine Linie zu bringen.[108] Manche Historiker haben Maria Theresia daher als ahnungsloses Werkzeug beschrieben,
         als schwache Frau von beschränktem Einsichtsvermögen, die sich von dem raffinierten
         Staatskanzler manipulieren ließ. Diese Erklärung war als Entlastung gemeint; man schob
         die Schuld auf den weiblichen Geschlechtscharakter, der bekanntlich durch Mangel an
         Willensstärke, Abstraktionsvermögen und analytischem Durchblick gekennzeichnet ist.[109] Maria Theresias Randbemerkungen zu den neuen Prinzipien in Kirchensachen zeigen
         allerdings, dass sie sich durchaus im Klaren darüber war, was sie der Kurie, dem Klerus
         und den Untertanen zumutete.[110] Wenn sie auf Widerstand stieß, berief sie sich explizit und dezidiert auf das neue
         System. Als beispielsweise die Hofkanzlei die Steuerzahlung des Klerus erneut als
         donum gratuitum, als freiwillig gewährte Gabe bezeichnete, schrieb sie: Mich muß allerdings befremden, daß die Kanzley von Meiner ihr allschon bekannten Absicht
               und den angenommenen principiis, die unwidersprechlichen Souverenitäts-Gerechtsamen
               in Ansehung der Geistlichkeit gelten zu machen, gegenwärtig wiederum abweichen wolle.[111] Auf widerspenstige Kirchenleute wie den Wiener Erzbischof Kardinal Migazzi, der
         gegen die Besteuerung protestiert hatte, reagierte sie unmissverständlich: Dem Erzbischof
         sei auf seine allzu kühne Äußerung gar keine Antwort zu ertheilen; wenn die ausstehenden Zahlungen seiner Diözese nicht fristgerecht eingingen, werde
         das als unverantwortliche Verweigerung angesehen und gegen die säumigen Zahler jure regio vorgegangen.[112] Man sieht: Maria Theresia stand durchaus entschieden hinter dem kirchenpolitischen
         System ihres Staatskanzlers, wenn es um ihre Souveränitätsrechte gegenüber der Kirche
         ging. Kaunitz’ nachgiebiges, willenloses Werkzeug war sie nicht – was nicht heißt,
         dass sie nicht nach wie vor lieber mit allen Seiten Konsens suchte, solange es ging.[113]
      

      Das gilt auch für Maria Theresias Haltung gegenüber den Jesuiten, ein ebenfalls umstrittener
         Punkt unter Historikern: Für die einen war sie eine Heuchlerin, für die anderen ein
         Opfer ihrer Ratgeber.[114] Der Skandal um die Societas Jesu, der man Betrug, Hochverrat und alle möglichen
         anderen üblen Machenschaften vorwarf und die schließlich 1773 von Papst Clemens XIV.
         aufgelöst wurde, war eines der ganz großen Themen, die die Medien des späten 18. Jahrhunderts
         beherrschten und die Öffentlichkeit in Europa polarisierten.[115] An dem mächtigen Orden mit seiner globalen Vernetzung, seinen zwielichtigen Geldgeschäften,
         seiner nachsichtigen Morallehre und seinem undurchschaubaren politischen Einfluss
         kristallisierte sich der ganze Unmut gegenüber der römischen Kirche. Die Front verlief
         dabei nicht mehr zwischen Protestanten und Katholiken, sondern zwischen Modernisierern
         und Modernisierungsgegnern; der Bruch lief quer durch den katholischen Klerus, die
         Höfe und die ganze Öffentlichkeit. Wie jemand zur Societas Jesu stand, wurde geradezu
         zum Prüfstein dafür, ob er zu den Aufgeklärten oder den Ewiggestrigen gehörte.
      

      Die Kaiserin entzog sich solchen Parteizuschreibungen.[116] Einerseits besuchte sie regelmäßig zu den Jahresfesten öffentlich das Wiener Professhaus
         der Jesuiten, hielt ihrem jesuitischen Beichtvater Kampmüller formal bis zuletzt die
         Treue, bot aus Spanien vertriebenen Patres an ihrem Hof eine Zuflucht[117] und hielt sich konsequent aus dem Streit der Bourbonenhöfe mit der Kurie heraus.
         Andererseits hatte sie es noch nie geschätzt, wenn sich Jesuiten in die politischen
         Geschäfte einmischten, wo sie ihrer Ansicht nach nichts zu suchen hatten.[118] Sie ersetzte nicht nur, wie erwähnt, die Beichtväter bei Hof nach und nach durch
         Jansenisten, sondern ließ auch dem erklärten Jesuitengegner van Swieten freie Hand,
         der die Patres seit den 1750er Jahren aus den Schlüsselstellen an der Wiener Universität
         und der Zensurbehörde entfernte und ihnen das Monopol über die Wissenskontrolle Schritt
         für Schritt aus der Hand nahm.[119] Sie widersetzte sich zwar lange dem Drängen der bourbonischen Kronen, gemeinsam
         beim Papst die Aufhebung des Ordens zu betreiben, stellte sich ihr aber nicht mehr
         in den Weg, als es um die Heirat Marie Antoinettes mit dem französischen Thronfolger
         ging. Wir werden trotz der Hochschätzung, die ich für diese Gemeinschaft jederzeit empfand
               und welche sie auch durch ihren Eifer und ihre gute Aufführung in meinen Ländern verdiente,
               ihrer Aufhebung kein Hindernis in den Weg legen, wenn der Papst sie als zweckmäßig
               und nützlich ansieht, teilte sie dem spanischen König im April 1773 mit. Zugleich stellte sie aber auch
         klar, daß ich dem Papste das Recht nicht zuerkennen kann, über die Güter und über die Personen,
               welche dem Orden angehören, zu verfügen.[120] Das behielt sie sich gemäß den neuen staatskirchlichen Prinzipien vielmehr selbst
         vor und setzte, als die Societas Jesu tatsächlich am 21. Juli 1773 durch die päpstliche
         Bulle ‹Dominus ac redemptor› für aufgehoben erklärt wurde, umgehend eine Kommission
         ein, die über die Verwendung der beschlagnahmten Güter beriet.
      

      Gegenüber ihrem Kabinettssekretär Neny kommentierte sie das im September: Das Schicksal der Jesuiten hat sich jetzt entschieden. Ich bedauere sie sehr, aber
               es gibt kein Mittel mehr dagegen; man muss daraus für unsere heilige Religion und
               den Staat das Beste machen. […] Ich kann gar nicht zum Ausdruck bringen, wie sehr
               mich diese unglückselige Aufhebung belastet und beschäftigt. Niemals habe ich mich
               so verlassen gefühlt. Kaunitz, Blümegen, Kreßl, Kolowrat sind nicht da […].[121] Und gegenüber der Gräfin Enzenberg: […] was die Jesuiten betrifft, bin ich tief traurig und verzweifelt. Mein ganzes Leben
               habe ich sie geliebt und nicht anders als erbaulich gefunden. Aber jetzt habe ich
               die Regelung aus der Hand gegeben und einer Kommission übertragen […]. Allerdings, fügte sie hinzu, hätten die Jesuiten Millionensummen ins protestantische
         Ausland transferiert. Wenn ich all das verschleiern könnte, wäre ich froh, aber ich fürchte, dass noch viel
               mehr ans Licht kommen wird.[122] Sie klang zerknirscht und, wie meist in ihren letzten Jahren, niedergedrückt von
         der Last der Verhältnisse, aber fühlte sich von den Jesuiten hintergangen und war
         entschlossen, aus der Lage größtmöglichen politischen Nutzen zu ziehen.
      

      Die Zeitgenossen machten sich auf das Verhalten der Kaiserin, die stets als Jesuitenfreundin
         gegolten hatte, ihren eigenen Reim. Je nach Sympathie betrachteten sie sie entweder
         als Heuchlerin oder Hintergangene, als Opfer der Jansenisten oder als Heldin der Aufklärung.
         Der englische Reisende Henry Swinburne zitierte in seinen Memoiren die Bemerkung,
         niemand solle die Kaiserin unterschätzen; wenn es für ihre Heiratspläne nötig wäre,
         das Blut der Jesuiten zu vergießen, würde sie das tun.[123] Als Verführte, die sich gar leicht irr machen lasset, betrachtete sie dagegen Khevenhüller. Anlässlich der zügigen Umsetzung der Auflösungsbulle
         in den Erbländern notierte er, es sei die gutte Frau am meisten zu bedaueren, als welche wider ihre Inclination und wie
               ich sicher bin, wider ihre eigene innerliche Überzeugung zu einen solchen Schritt
               verleitet worden, den sie noch im Todbett bereuen und nicht mehr zu repariren im Stand
               sein wird.[124] Von anderen wurde kolportiert, die Kaiserin habe der Auflösung des Ordens nur zugestimmt,
         weil ihr jesuitischer Beichtvater sein kaiserliches Beichtkind verraten und seinen
         Oberen eine Niederschrift ihrer Osterbeichte zugeschickt habe.[125] Wieder ein anderer Beobachter, der fand, das jesuitische Gewürm gehöre zertreten, lobte: Die Kaiserinn nimmt mit Vergnügen alle gute Rathschläge an […] Es scheint so gar,
               je älter sie werde, desto mehr verachte sie die falschen Grundsätze der bigotten und
               den Vorurtheilen und Irrthümern der alten Barbarey ergebenen Personen.[126]
      

      Tatsächlich kam die Ordensauflösung der habsburgischen Kirchenpolitik außerordentlich
         zupass und wurde zum Modell für die späteren Klosteraufhebungen Josephs II. Bei der
         praktischen Umsetzung der päpstlichen Auflösungsbulle ging die zuständige Kommission
         zunächst möglichst diskret vor, damit die Patres ihr Vermögen nicht noch schnell außer
         Landes brachten.[127] Erst am 10. September gab der Wiener Erzbischof Migazzi die Aufhebung in den Erbländern
         bekannt. Die Hofkammer ließ umgehend das Barvermögen beschlagnahmen. Die Ordensmitglieder,
         die noch keine bindenden Gelübde abgelegt hatten, wurden entlassen; die anderen wurden
         den Landesbischöfen unterstellt und fanden später in der Seelsorge Verwendung. Auch
         sie mussten die Kolleghäuser verlassen und bekamen aus dem eingezogenen Ordensvermögen
         zunächst einen monatlichen Unterhalt von 16, später 25 Gulden zugesprochen – das war
         kaum mehr, als ein Kammerheizer bei Hof erhielt. Alle Lehrkanzeln in Theologie, Ethik,
         Metaphysik und Geschichte wurden den Jesuiten entzogen, und in einem Handbillett ordnete
         die Kaiserin sogar persönlich an, dass ihre Erziehungsschriften (de moribus, disciplina et correctione) verbrannt werden sollten.[128] Das restliche Ordensvermögen wurde für den Aufbau des staatlichen Schulwesens bestimmt.
         Es war geringer als erwartet. Die Hofkommission, die die Auflösung abwickelte, war
         überzeugt, dass der größte Teil außer Landes gebracht worden war – ironischerweise
         unter anderem nach Preußen –, und drängte die Kaiserin zu harten Sanktionen. Maria
         Theresia war dazu allerdings nicht bereit: Es lägen keine eindeutigen Beweise vor,
         und das Geld sei ohnehin auf diese Weise nicht mehr zurückzubringen.[129] Gegen den Vorwurf der Kommission, sie sei allzu gutgläubig, rechtfertigte sie sich:
         Ich ware seit langen Jahren schon nicht so eingenommen vor die Societät [Jesu]; mich
               selbsten und meine Kinder entzohe selber sowohl in der Erziehung als des Beichtstuhls.
               Niemand als ich allein trachtete bei Aufhebung der Societät so nachdrücklich, ihnen
               alle Professuren der Theologie gleich zu benehmen […]. Nach all diesem kann ich nicht,
               weder zu praevenirt [voreingenommen] vor selbe, noch zu gütig passiren, wohl aber
               getrauete ich mich niemals gegen meine Ueberzeugung was zu thun oder zuzulassen.[130]
      

      
         Vampire, Wunderheiler und Kalendermacher
         

      

      Maria Theresia sah sich in Religionssachen mehreren Fronten gleichzeitig gegenübergestellt:
         dem Autoritätsanspruch der päpstlichen Kurie, dem Aberglauben des einfachen Volkes und der Freigeisterei der Gebildeten. Im Kampf gegen den Aberglauben war van Swieten die maßgebliche Autorität;
         ihm folgte sie darin ebenso blindlings wie in Fragen der Gesundheit. Er war derjenige,
         der ihr sagte, was Zauberei war, was Quacksalberei und was Medizin. Denn die Grenzen
         zwischen diesen Feldern waren alles andere als offensichtlich; sie wurden vielmehr
         im öffentlichen Diskurs des 18. Jahrhunderts gerade intensiv neu verhandelt. In dieser
         Hinsicht gingen tiefe Risse durch die Gesellschaft, und zwar quer durch alle Stände.
         Für die Aufklärer war Aberglaubenskritik der öffentliche Kampfplatz schlechthin, auf dem sie die Instrumente der empirischen Beobachtung
         und kritischen Vernunft selbstbewusst zum Einsatz brachten. Doch was die einen als
         Aberglauben geißelten, war für die anderen durch Gewohnheit geheiligte, gut katholische
         Frömmigkeit. Maria Theresias Verbote althergebrachter Praktiken stießen daher bei
         vielen auf Unverständnis und Widerwillen, und zwar unter den einfachen Untertanen
         ebenso wie in der Geistlichkeit und am Hof.
      

      Als beispielsweise der neue Kalender für 1772 erschien und die Gläubigen gewahr wurden,
         dass nun mit den Feiertagen noch gründlicher aufgeräumt worden war als vorher schon,
         so dass selbst der heilige Joseph als Schutzpatron des Landes und Erzhauses Österreich
         keinen eigenen Feiertag mehr hatte, waren bei Hof viele fassungslos, daß eine so gottsfürchtige Frau, wie die unserige, sich hierzu einverstanden und von
               dem leidigen Modi-Geist, alles umzukeren, anstatt es zu verbesseren, sich gleich anderen hatte verführen lassen.[131] Zweifellos wurde dieser Modegeist der Kaiserin schon seit den 1750er Jahren in erster Linie von ihrem Leibarzt eingegeben.
         Van Swieten war der Hofgesellschaft überhaupt ein Dorn im Auge: ein Niederländer von
         nüchtern-asketischem, bürgerlichem Habitus, ein selbstbewusster empirischer Wissenschaftler,
         der Kaiserin wegen seines Arbeitseifers und seiner persönlichen Loyalität lieb und
         wert, aber nicht bereit, sich den höfischen Gepflogenheiten anzupassen. Deshalb erschien
         er vielen sehr grob und insolent und war mithin bei dem Publico ungemein verhaßt.[132] Anlässlich seines Todes im Juni 1772 kritisierte Khevenhüller, dass Maria Theresia
         ihn nicht allein in sua sphaera und zu Einrichtung der Studien consultiret und recht
               blindlings seinen Rath- und Vorschlägen gefolget, sondern ihr Vertrauen in selben
               so weit erstrecket hat, daß sie auch in internis, zumahlen in Religions-Sachen, sich
               von ihme zum öfftern und leider nicht allzeit zum besten leiten lassen.[133] Doch genau das – wo van Swietens eigene Sphäre anfing und wo sie aufhörte, mit anderen
         Worten: wo die Grenze zwischen naturwissenschaftlicher und theologischer Zuständigkeit
         verlief – stand eben in Frage. Die empirische Wissenschaft drang mit ihren Ansprüchen
         zur Erklärung der Welt unaufhörlich weiter vor und machte der Theologie immer größere
         Gegenstandsbereiche streitig. Die Theologie wiederum sah sich in die Defensive gedrängt
         und gezwungen, sich ihrerseits schärfer gegenüber magischen Praktiken abzugrenzen.
         Zugleich hatten beide gelehrten Disziplinen, die Theologie ebenso wie Medizin, ein
         Interesse daran, die unprofessionelle Konkurrenz der Laien auszuschalten. In dieser
         Situation kam es darauf an, die Deutungshoheit darüber zu gewinnen, was als Wahrheit
         und was als Aberglaube zu gelten hatte. Van Swieten besaß durch seine Vertrauensstellung
         bei der Kaiserin einen gewaltigen Vorsprung in diesem Konkurrenzkampf.
      

      Er nutzte das, um Maßnahmen gegen traditionelle kultische Praktiken aller Art zu initiieren,
         eine großangelegte Kampagne gegen alles, was aus aufklärerischer Perspektive als Aberglauben
         erschien. Darunter fielen Bräuche wie Neujahrssingen, Dreikönigsfest, Johannisfeuer
         und Gewitterläuten, Karfreitagsprozessionen mit szenischen Bildern, Kreuzträgern und
         Geißlerzügen, der Handel der Priester mit geweihten Gegenständen, Amuletten, Kerzen,
         Rosenkränzen, das Aufhängen von geweihten Palmzweigen, Wurzeln und Kräutern an den
         Türen, vor allem aber Hexerei, Schatzgräberei, Geisterseherei und unautorisierter
         Exorzismus.[134] Den Anlass zu diesem Feldzug bot das erneute Auftreten einer Reihe von Vampirismus-Fällen
         in Mähren, Schlesien und Ungarn im Jahr 1754.[135] Die Praxis, die Leichen Verstorbener wieder auszugraben, weil man glaubte, sie trieben
         als unerlöste Seelen ihr Unwesen unter den Lebenden und müssten daher von den Priestern
         posthum unschädlich gemacht werden, hatte schon in den 1720er Jahren für Aufsehen
         gesorgt. Eine rätselhafte Epidemie war im Winter 1724/25 unter der griechisch-orthodoxen
         Bevölkerung in der Provinz Gradisca an der Türkengrenze aufgetreten und hatte sogar
         Eingang ins Wiener Diarium gefunden.[136] Das Beunruhigende an dieser Serie von Todesfällen war, dass die von ihr Dahingerafften
         in ihren Gräbern nicht verwesten, sondern eine frische Farbe behielten und sogar aus
         Mund und Nase bluteten. Als Urheber all dieser Todesfälle hatte man einen kurz zuvor
         gestorbenen Mann identifiziert, von dem es hieß, er habe den Opfern die Lebenskraft
         ausgesaugt. Für das Phänomen hatte sich der Name Vampyr eingebürgert. Die postmortalen Rituale, die die Priester gegen die unerlösten Seelen
         anwandten, nannte man magia posthuma.[137] Eine zweite Welle hatte sich 1730/31 in Serbien ereignet und die österreichische
         Militärverwaltung auf den Plan gerufen, die befürchtete, dass die verängstigten Menschen
         scharenweise aus den betroffenen Grenzgebieten auswandern könnten. Zwei Regimentsärzte
         waren beauftragt worden, das Phänomen zu untersuchen. Sie hatten eine Reihe von Verstorbenen
         exhumieren lassen und festgestellt, dass die meisten von ihnen die nun schon bekannten
         Symptome des Vampyrstandes aufwiesen.[138] In der Folgezeit hatten sich die Gelehrten – Mediziner wie Theologen – intensiv
         mit dem Phänomen auseinandergesetzt und Dutzende von Büchern und Aufsätzen darüber
         verfasst. In den Akademien und Salons wurde lebhaft darüber diskutiert, und auch am
         Wiener Hof hatte man sich dafür interessiert. Die Naturforscher waren allerdings skeptisch
         und meinten, die Fälle müssten sich auf natürliche Ursachen zurückführen lassen. Auch
         Theologen meldeten sich zu Wort und legten Wert auf Abgrenzung: Nur Jesus habe nach
         dem Tod aus dem Grab auferstehen können; Menschen könnten das weder aus eigener Kraft
         noch mit teuflischer Hilfe. Doch stehe es Gott jederzeit frei, übernatürliche Wunder
         zu wirken und Menschen zum Leben wiederzuerwecken; dafür gebe es genug Beispiele in
         der Bibel und der jüngeren Geschichte. Doch in dieser Frage verlief die Frontlinie
         quer durch den katholischen Klerus; Papst Benedikt XIV. selbst hatte für den Vampirismus
         nur beißenden Spott übrig.[139] In dieser uneindeutigen Lage war die entscheidende Frage: Wer hatte das letzte Wort
         in solchen Dingen?
      

      In den Jahren 1754/55 ereignete sich nun in Mähren, Schlesien und Ungarn eine neue
         Serie von ungeklärten Todesfällen, die die Bevölkerung auf Vampire zurückführte und
         mit posthumer Magie bekämpfte. Das nahm van Swieten zum Anlass für seine allgemeine
         Kampagne gegen Aberglauben und Vorurteil, Unwissenheit und falsche Religion. Zwei
         erfahrene Militärärzte und Anatomen wurden beauftragt, die Serie mysteriöser Krankheitsfälle
         aufzuklären, und kamen nach reifem Unterricht und scharfem Examen zu dem Schluss, dass es sich um die Folgen der ungesunden griechisch-orthodoxen Fastenregeln
         in Verbindung mit exzessivem Branntweinkonsum und genereller Mangelernährung handele.
         Der farbenfrische Zustand der exhumierten Toten erkläre sich durch die Winterkälte
         und durch chemische Prozesse, die der spezifischen Beschaffenheit des Erdbodens zuzuschreiben
         seien. Der ganze Lärm komme von nichts anderem als von einer eitlen Furcht, von einer aberglaubischen Leichtglaubigkeit, von einer
               dunkeln und bewegten Phantasey, Einfalt und Unwissenheit bei jenem Volke, nämlich den Anhängern des griechisch-orthodoxen Glaubens an der Militärgrenze zum
         Osmanischen Reich.[140] Man vermutete Priesterbetrug, denn die Popen, so hieß es, verdienten mit der rituellen
         Verurteilung und Exekution der ausgegrabenen Vampire, dem barbarischen Proceß wider die armen Abgestorbenen, gutes Geld.[141]
      

      Die Erkenntnisse der Gelehrtenkommission veranlassten van Swieten nicht nur zur Veröffentlichung
         einer Aufklärungsschrift gegen den Vampyrismus, sondern flossen auch in einen Erlass
         ein, der das Ziel verfolgte, mit Aberglauben aller Art ein für alle Mal aufzuräumen –
         Gespensterglaube, Hexerei, Schatzgräberei, Geisterbeschwörung und so fort. Alle dergleichen sündliche Missbräuche sollten nicht länger der Geistlichkeit überlassen bleiben, sondern sofort der politischen Instanz angezeigt und von dieser mit Beyziehung eines vernünfftigen Physici, also eines Arztes, untersucht werden. Sollte es sich um Betrug handeln, waren die
         Schuldigen auf das Empfindlichste zu bestrafen.[142] Das Verbot, vermeintliche Vampire zu exhumieren und ihnen den Prozess zu machen,
         war keineswegs nur an die griechisch-orthodoxen Popen adressiert, sondern auch an
         die katholische Geistlichkeit. Es hatte sich nämlich mittlerweile herausgestellt,
         dass ausgerechnet das bischöfliche Konsistorium in Olmütz, der Hauptstadt Mährens,
         an der posthumen Verbrennung solcher Untoter, darunter sieben Kinder, beteiligt gewesen
         war.[143] Die Grenze zwischen Vernunft und Aberglauben verlief also keineswegs entlang der
         Grenze zwischen gut katholischen Gläubigen einerseits und griechisch-orthodoxen Serben
         und Rumänen am äußersten Ende der Christenheit andererseits.[144] Die Bischöfe wurden nun in scharfem Ton angewiesen, sie sollten ihren untergebenen Consistoriis und Geistlichen diesfalls die erforderliche Pastoral-Instruction
               ertheilen, und sie dadurch von ihren Vorurtheilen, mit welchen einige behafftet sein
               könnten, ableiten.[145] Der Erlass berief sich auf Maria Theresias mildes, erlauchtes und gerechtes Gemüth, das durch die Vorgänge dazu bewegt worden sei, dergleichen veralteten Aberglauben auszurotten und die schärfsten Befehle dagegen ergehen zu lassen. Wo auch immer sich zukünftig
         irgendein Zufall ereigne, dessen natürliche Ursache man nicht genugsam erkennet, sollte sich beileibe keiner
               mehr erkühnen, sich in diese Händel zu mischen, ohne zuvor Ihrer Majestät davon Nachricht
               zu ertheilen.[146]
      

      Nur die professionellen Ärzte, Physici, so lautete die Botschaft des Erlasses, hatten die Kompetenz, zwischen Wahrheit und
         Aberglauben zu unterscheiden, nicht die Priester und schon gar nicht die ungelehrte
         Bevölkerung. Die Kampagne gegen Priesterbetrug, Vorurteile und Unwissenheit richtete
         sich nur vordergündig gegen die buchstäblichen Hinterwäldler in Regionen wie dem fernen
         Transsylvanien. Die griechisch-orthodoxen Priester mit ihren Exekutionsritualen gegen
         Verstorbene standen stellvertretend für den antiaufklärerischen Klerus ganz allgemein,
         und so war auch der Kampf gegen den Vampirglauben ein Stellvertreterkrieg.[147] Vordergründig eine Zivilisierungsmission gegen die rückständigen und fremdgläubigen
         Völker an der Peripherie, handelte es sich bei van Swietens Feldzug letztlich um mehr,
         nämlich um eine Kampagne zur Durchsetzung des Vorrangs der empirischen Wissenschaft
         gegenüber der Religion.
      

      Van Swietens Feldzug fielen nicht nur Vampirjäger zum Opfer, sondern auch Traumbücher,
         Orakelliteratur und Kalender mit aberglaubischen Auslegungen, wegen vorfallenden Finsternissen, Aderlassen,
               Schröpfen, Purgiren, und Baden […] etc.[148] Diese Kalender enthielten allerlei astrologisches und alchemistisches Wissen und
         sagten den Menschen, an welchen Tagen bestimmte Verrichtungen am heilsamsten vorzunehmen
         waren. Verlegt wurden sie von van Swietens eigenem Protégé, dem Hofbuchdrucker Trattner.
         Der äußerst geschäftstüchtige Trattner befürchtete massive Umsatzeinbußen durch das
         Verbot und produzierte den Kalender deshalb in zwei Varianten: einen für das einfache
         Volk, nach wie vor mit Horoskopien, Prophezeiungen, Aderlasstäfelchen und dergleichen, und einen gereinigten ohne das alles für den Hof. Die Manipulation flog auf und
         soll zu einem derart heftigen Streit zwischen Trattner und van Swieten geführt haben,
         dass der sonst eher gelassene Leibarzt, aufs Äußerste gereizt, dem Hofbuchdrucker
         ins Gesicht spie, woraufhin dieser die Exzellenz packte, aufs Kanapee warf und maulschellierte. Van Swieten beschwerte sich bei der Kaiserin, Trattner wurde der Stadt verwiesen
         und erst nach Intervention des mittlerweile besänftigten Leibarztes und fußfälliger
         Reue wieder in Gnaden aufgenommen.[149] Auch wenn die Anekdote ganz oder teilweise erfunden sein sollte, ist sie doch aufschlussreich
         und symptomatisch für die allgemeine Renitenz, auf die der Feldzug gegen den Aberglauben
         stieß.[150]
      

      Die meisten Verbote wurden ignoriert oder umgangen, manche lösten offenen Protest
         aus. So war es bei der Abschaffung der figurierten Karfreitagsprozessionen in Tirol 1752. Das waren theatralische Aufzüge mit aufwendigen
         szenischen Darstellungen der Passionsgeschichte in der Tradition der spätmittelalterlichen
         geistlichen Spiele. Es handelte sich um eine besondere Attraktion des Landes, die
         für die Gemeinden – ebenso wie die Kalender für den Hofbuchdrucker – eine nicht unerhebliche
         wirtschaftliche Dimension hatten. Nach Ansicht der Obrigkeit dienten sie allerdings
         mehr der Belustigung als der Andacht, führten zu ruinösem Überbietungswettbewerb,
         gaben Anlass zu allerlei Exzessen und waren überhaupt dem Ernst des österlichen Erlösungsgeheimnisses
         nicht angemessen. Die Tiroler Stadtgemeinden protestierten gegen das Verbot und verteidigten
         den religiösen Wert der Spiele, was aber bei der regionalen Repräsentation und Kammer
         in Innsbruck nicht verfing. Die Bevölkerung zeigte sich uneinsichtig und war nicht
         zum Gehorsam bereit; der Streit zog sich drei Jahre hin. Anlässlich des Osterfests
         1755 befürchtete die Innsbrucker Regierungsbehörde einen Aufstand und erwog, Militär
         einzusetzen. Die Hofkanzlei in Wien gab den Rat, das Prozessionsverbot unter Androhung
         strenger Strafen zu erneuern, woferne aber deme ungeachtet kein gehorsam anzuhoffen seyn solte, euch sodann erst
               des Brachii Militaris [bewaffneten Arms] zu gebrauchen.[151] Trotzdem kam es zu einem Aufruhr; gegen die Rädelsführer wurden strenge Strafen
         verhängt. Die Auseinandersetzung um die Karfreitagsprozessionen war damit indessen
         nicht beendet. Im Fürstbistum Brixen bestanden sie weiter, andernorts wurden Passionsspiele
         einfach ohne Prozession aufgeführt. Die Gemeinden ließen sich ihre fromme Attraktion
         nicht einfach nehmen.
      

      Dass die Reformen auf so zähen Widerstand stießen, hatte viele Gründe. All diese Maßnahmen
         brachten nicht nur den notwendigen Gabentausch zwischen Himmel und Erde und den gewohnten
         Rhythmus von Arbeit und Muße, alltäglichem Mangel und festtäglicher Verschwendung
         durcheinander, sie entzogen den Untertanen vor allem auch ihre religiöse Handlungsmacht.
         In einer höchst unsicheren und unberechenbaren Welt vermittelten die traditionellen
         Frömmigkeitspraktiken den Gläubigen ein Gefühl der Kontrolle, so dass sie sich den
         permanent drohenden Gefahren um sich herum weniger hilflos ausgeliefert fühlten. Ungewissheiten
         und Gefahren, denen man durch aktives Handeln begegnen konnte, erschienen weniger
         bedrohlich. Mit magischen Abwehrmaßnahmen, Segnungen, Bittprozessionen, Wallfahrten
         verschafften sich die einfachen Gläubigen eine Macht über ihr Schicksal, die ihnen
         die offizielle kirchliche Liturgie weitgehend vorenthielt. Denn im Gottesdienst spielten
         die Laien eine passive Rolle; sie verstanden nicht, was der Priester vorn auf Latein
         leise murmelte; unter hoc est corpus meum verstanden sie buchstäblich Hokus pokus. Auf die gewohnten religiösen Praktiken plötzlich zu verzichten löste Angst und Unsicherheit
         aus und kam schlicht nicht in Frage. Die Priester in den Pfarreien hatten zwei Möglichkeiten:
         Entweder sie identifizierten sich mit der weltlichen Obrigkeit und machten sich deren
         Verbote zu eigen, dann fanden die Praktiken zum größten Teil einfach ohne Priester
         statt. Oder sie identifizierten sich mit ihren Gemeinden und setzten sich selbst an
         die Spitze des Widerstands, dann behielten sie ihre Autorität bei den Gläubigen –
         für die meisten zweifellos die naheliegendere Option. Das aber hatte zur Folge, dass
         ein Riss quer durch den katholischen Klerus verlief.
      

      Dies zeigt auch der Umgang mit teuflischer Besessenheit und Hexerei. Van Swietens
         Aberglaubensedikt von 1755 ordnete an, dass auch in solchen Fällen sofort der politischen Instanz Meldung zu machen sei, denn die Landeseinwohner hielten allzu leicht dasjenige, was ihnen ein Traum oder eine Einbildung vorstellet oder durch andere betrügerische
               Leute vorgespiegelt wird, für Zauberei und würden in dieser Leichtgläubigkeit öfter von einigen mit Vorurtheilen eingenommenen Geistlichen gestärket.[152] Das öffne Betrügern Tür und Tor; ihnen sollte das Handwerk gelegt werden. 1758 wurde
         wegen öfters unterlaufenden so vielen Betruges und Missbrauches ausdrücklich auch der Geistlichkeit […] das Exorzisiren verboten, jedenfalls wenn sie nicht vorher das Einverständnis der weltlichen Obrigkeit
         eingeholt hatten.[153] Doch wo Betrug und Missbrauch anfingen, war keineswegs klar. Dass der Teufel auf
         vielerlei Weise in der Welt sein Unwesen treibe und Menschen mit seiner Hilfe zauberische
         Handlungen begehen könnten, stellte niemand offen in Abrede, der nicht für einen gefährlichen
         Freigeist gehalten werden wollte. Im Kloster Mariazell legten zahlreiche Votivbilder
         Zeugnis von der Errettung aus teuflischer Versuchung und der Befreiung von dämonischer
         Besessenheit ab – so etwa das eindrucksvolle Triptychon des Malergesellen Johann Christoph
         Haitzmann, der seine Seele zweimal dem Teufel verschrieben hatte und von der Gnadenmutter
         in Mariazell gerettet worden war (Abb. 44).[154] Auch in dem neuen Theresianischen Strafrechtskodex, der 1769 erschien, existierte
         nach wie vor das Delikt des crimen magiae, der Zauberei auf der Grundlage eines Paktes mit dem Teufel.[155] Den Juristen war aber offensichtlich nicht mehr sehr wohl dabei. Man müsse sehr
         genau untersuchen, schrieben sie zur Erläuterung, worum es sich im einzelnen Fall
         genau handele: um Betrug, Wahnsinn, die bloße vergebliche Absicht zu zaubern – oder
         aber tatsächlich um wahres zauberisches, von teuflischer Zuthuung herkommen sollendes Unwesen. Der Zweifel der Gesetzesautoren an dieser letzten Möglichkeit war offensichtlich.
         Sie sprachen stets von sogenannter Hexerei, wiesen auf die schweren Fehler früherer Strafverfahren hin und umstellten den Nachweis
         des Zaubereidelikts mit so vielen Vorsichtsmaßregeln, dass es zur Verurteilung wegen
         wahrer Zauberei praktisch so gut wie nicht mehr kommen konnte. Die Vermutung spreche grundsätzlich
         immer für eine der drei anderen Ursachen, hieß es, und wenn man nur sorgfältig und
         behutsam genug ermittle, finde man sie am Ende auch. Nur wenn ein konkreter Schaden
         verursacht worden sei, den man in keinerlei Weise auf Einbildung, Wahn oder Betrug
         zurückführen könne, dürfe man nicht gänzlich ausschließen, dass es sich tatsächlich
         um die Mitwirkung des Teufels handeln könne – was herauszufinden aber unbedingt der
         höchsten Gerichtsinstanz überlassen werden musste.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_044.jpg]

         Abb. 44: Der Teufelsbund des Malergesellen Johann Christoph Haitzmann. Ölskizzen, Mariazell,
            1725–29
         

      

      Das Problem war keineswegs ein rein akademisches. In den späten 1760er und frühen
         1770er Jahren machten gerade verschiedene Wunderheiler und Teufelsaustreiber von sich
         reden. Am meisten Aufsehen erregte Johann Joseph Gaßner, ein Pfarrer, der im Südwesten
         des Reiches die Kranken und Hilfesuchenden in Scharen anzog und erfolgreich unzählige
         Dämonen bannte.[156] In Ungarn feierte der Franziskanerpater Rochus Szmendrovich ebenfalls spektakuläre
         exorzistische Erfolge.[157] Die Teufelsaustreiber konnten sich auf das Evangelium berufen, wenn sie Krankheiten
         als Folge dämonischer Besessenheit deuteten und die Dämonen mit geistlichen Mitteln
         besiegten. Die kirchlichen Autoritäten waren sich keinesfalls einig in der Bewertung
         dieser Phänomene – wer konnte schon sagen, was «natürliche» und was «teuflische» Ursachen
         einer Krankheit waren? Die Exorzismusfrage war in der Öffentlichkeit ein ähnlich polarisierendes
         Reizthema wie die Jesuitenfrage. Allein über Gaßner erschienen rund 150 Schriften
         im Druck, bei denen sich Pro und Kontra abwechselten. Ein theologisches Gutachten
         der Universität Ingolstadt kam zu einem für Gaßner günstigen Ergebnis, und in keinem
         Geringeren als dem Fürstbischof von Regensburg fand er einen prominenten Förderer.
      

      Maria Theresias Position zu diesem Thema war eindeutig und rigoros. Schon 1755 vertrat
         sie eine Auffassung, die der Aufklärungstheologie erstaunlich nahestand: Unsere Religion braucht nicht mehr solche Überzeugnisse, wie selbe in anfang sie gebraucht;
               seithero das gott vor uns gestorben und uns erlöst hat man nicht mehr in evangelio
               mehr von besessenen was gehört glaube das keine mehr gibt, notierte sie an den Rand eines Vortrags des böhmischen Hofkanzlers Chotek, als über
         das Thema beraten wurde.[158] Und als 1772 im Herzogtum Mailand ein mirakulöser Heiler auftrat, schrieb sie an
         ihren Sohn Ferdinand: Ich bin froh, dass dieser Pfarrer, der Wunderheilungen oder Kuren durchführt, nicht
               hier bei mir ist. Ich würde Euch empfehlen, ihn einsperren zu lassen. Aber was mich
               ärgert ist, dass man immer noch an Besessene glaubt; wenigstens soll man sie nicht
               öffentlich auftreten lassen, und nur keinen Exorzismus; man soll sie wie Verrückte
               oder Betrüger ins Hospital stecken.[159] Das zeigt, mit welch großer Selbstverständlichkeit Maria Theresia für sich selbst –
         bzw. für ihre weltlichen Behörden – die Kompetenz in Anspruch nahm, in solchen Fragen
         letztgültig zu entscheiden. Denn wenn in der Sache zwischen Theologen, Juristen und
         Medizinern keine Einigkeit herzustellen war, ob es sich um Scharlatanerie, Wahnvorstellungen
         oder Teufelswerk handelte, dann war die entscheidende Frage, wer die Definitionsgewalt
         darüber durchsetzen konnte und in solchen Fragen das letzte Wort hatte. Van Swieten
         und Maria Theresia zogen in diesem Punkt an einem Strang:[160] Die Kampagne gegen den Aberglauben etablierte das Deutungsmonopol des Staates, der
         sich dabei auf die professionellen gelehrten Experten stützte und die nicht-professionellen
         Konkurrenten des Platzes verwies: den Pater, der sich mit geweihtem Heilwasser ein
         Zubrot verdiente, die Hebamme, die einen magischen Luchsstein zum Einsatz brachte,
         oder den Pfarrer, der durch Dämonenaustreibung Krankheiten heilte.[161]
      

      Es kam der Staatsgewalt zugute, dass sie sich die Entscheidungshoheit in Fragen aneignete,
         über die in der Gesellschaft erbitterte Debatten geführt wurden. Maria Theresia selbst
         ließ sich allerdings auf diese Debatten in der Sache gar nicht ein. Sie mochte theologische
         oder philosophische Auseinandersetzungen prinzipiell nicht und duldete keine öffentliche
         Diskussion über die Richtigkeit ihrer Reformgesetze. Auf missliebige Predigten reagierte
         sie höchst ungnädig;[162] und schließlich ließ sie jede politische Kritik seitens der Geistlichen gesetzlich
         verbieten.[163] Wenn sie entschlossen gegen Phänomene wie Orakel und Wunderheilung vorging, dann
         nicht deshalb, weil sie selbst die Vernunftargumente für und wider erwogen hätte,
         sondern weil sie ihrem Protomedicus van Swieten in diesen Fragen mit unerschütterlicher
         Zuversicht folgte. Ihre Aberglaubenskritik war paradoxerweise eher die Folge des Glaubens
         an seine Autorität als das Ergebnis eines kritischen Denkprozesses.
      

      
         Freigeister und Modephilosophen
         

      

      Den Geist der Kritik und des systematischen Zweifels, der das Zeitalter kennzeichnete,
         lehnte Maria Theresia grundsätzlich und mit großer Vehemenz ab: So seind unsere aufgekhlärte, ni foi ni loix ni honneté – kein Glaube, kein Gesetz,
               keine Ehre.[164] Was sie an den Aufklärern, den philosophes à la mode, verabscheute, war ihr Geist der Selbstermächtigung, der Optimismus, alle Urteile
         allein auf individuelle Vernunft zu gründen und auf die jahrhundertealte Weisheit
         der Tradition zu verzichten. Das empfand sie als Anmaßung, davor fürchtete sie sich,
         das glaubte sie durch Verbote eindämmen zu müssen. Denn, so fand sie: Nichts ist bequemer, nichts geeigneter, unserer Eigenliebe zu schmeicheln, als eine
               Freiheit ohne jeden Zwang. Das ist ein Wort, das man im aufgeklärten Jahrhundert an
               die Stelle der Religion gesetzt hat, wo jeder selbst aus Überzeugung oder Kalkül begreifen
               und handeln will. Man verurteilt die gesamte Vergangenheit wegen ihrer Unwissenheit
               und ihrer Vorurteile, ohne überhaupt über Vergangenheit und Gegenwart unterrichtet
               zu sein. Diese Klippen sind umso gefährlicher, als sie alles haben, was unserem Stolz
               und unseren Leidenschaften schmeichelt.[165] Die größte Gefahr ging von Büchern und Gesprächen über Bücher aus: Alle diese neuen Bücher und vor allem die Diskussionen führen ins Verderben, untergraben
               alle Tugend und Moral, verführen zu Lässigkeit, Lizenz, Bequemlichkeit und Indifferenz
               gegenüber aller Religion und der natürlichen Bindung an Eltern, Souveräne und Obrigkeiten,
               so dass es nicht verwunderlich ist, dass alle unsere jungen Leute so in die Irre gehen.[166]
      

      Gegen die Freigeisterei kämpfte Maria Theresia daher mit noch größerer Heftigkeit als gegen den Aberglauben.
         Beides schloss sich gegenseitig nicht aus, im Gegenteil: In beiden Fällen ging es
         ja um Kontrolle des Wissens, Glaubens und Denkens. Gleichgültigkeit und mangelnden
         Respekt gegenüber der wahren Religion befürchtete sie überall und suchte das rigoros
         auszutilgen, nicht zuletzt bei Hof und in der Beamtenschaft. Um dem einreissenden höchst ärgerlichen Laster der Freigeisterei und dem Frevel derjenigen,
               die von der heiligen Religion und deren Geheimnissen zu frei oder wohl gar verächtlich
               zu reden sich höchst sträflich erkühnen, den würksamen Einhalt zu verschaffen, erließ sie deshalb im April 1767 per Handschreiben einen Befehl an ihren Obersthofmeister
         Ulfeld. Er sollte veranlassen, dass die Chefs des Hofstaats, die Präsidenten der Länderstellen
         und die Militärkommandanten in ihren jeweiligen Kompetenzbereichen das Laster des
         Unglaubens werkthätig abstellten und für die gebührende Verehrung Gottes und der heiligen Kirche sorgten. Alle, welche ihr eigenes Gewissen einer diesfälligen Verfehlung anklage, sollten zur Bekehrung und Besserung ernstlich angemahnet und gewarniget und, wenn das nichts fruchtete, nach der Schwere des Lasters ganz unnachsichtlich zur empfindlichsten Strafe gezohen
               werden. Wer frevelhafte Reden mit anhörte und nicht sofort anzeigte, sollte der gleichen Strafe unterliegen wie
         der Frevler selbst. Alle Bücher, die zu Freigeisterei und Spott über die Religion
         anleiteten, sollten innerhalb von acht Tagen von den Besitzern selbst verbrannt werden;
         jedem, der weiterhin solche Bücher besaß oder auch nur davon wusste, sollten ebenfalls
         strenge Strafen angedroht werden. Den Militärkommandanten sollte unter Androhung des
         Amtsverlusts befohlen werden, in ihren Regimentern genauestens nach freventlichen Gottes- und Religions-Spöttern zu forschen.[167] Obersthofmeister Ulfeld war indessen nicht sicher, ob er das richtig verstanden
         hatte, und fragte nach, ob der Befehl wirklich buchstäblich allen Untergebenen verkündet
         werden solle, denn er befürchtete, dass das Problem womöglich unter den höchsten Amtsträgern
         selbst viel verbreiteter sei als unter den niederen Chargen. Der Oberjägermeister
         hatte ihn gewarnt, dass seine Untergebenen, die einfachen Jäger, von der Resolution keinen Begriff haben würden. Und das Kammerfräulein Goëss hatte nachgefragt, was es auf sich habe mit dem Befehl
         wegen Geistern, den der Obersthofmeister ihnen hatte zukommen lassen. Mit anderen Worten: Ulfeld
         versuchte der Kaiserin klarzumachen, dass das Hofpersonal ein Verbot der Freigeisterei
         womöglich als Warnung vor Gespenstern missverstehen könnte. Maria Theresia reagierte
         verärgert: dise sach ist nicht ergangen wie es die intention ware, anstatt respect und eindruck
               zu machen, habe sie Spott und Kritik verursacht.[168] Jedenfalls scheint der rigide Befehl nicht weiterverfolgt worden zu sein, sonst
         hätte manch einer ihrer engsten Vertrauten selbst schwere Strafen wegen Freigeisterei
         auf sich ziehen müssen.
      

      Immerhin aber schrieb die Kaiserin ihrer gesamten Hof- und Staatsdienerschaft die
         strikte Befolgung der äußerlichen religiösen Gebote vor. Sämtliche Amtsträger bei
         Hof und in den Erbländern waren zum Besuch des Sonntagsgottesdienstes und zur jährlichen
         Beichte und Kommunion verpflichtet. Ihrem Sohn Leopold hatte die Kaiserin schon 1764
         ans Herz gelegt, diese Regel auch an seinem eigenen Hof zu befolgen.[169] Spätestens seit 1774 schrieb sie dann gesetzlich fest, dass jeder Einzelne nachweisen
         musste, dass er seiner Beicht- und Kommunionspflicht am Gründonnerstag nachgekommen
         war. Wer nicht erschienen war, musste eine schriftliche Entschuldigung vorlegen. Selbst
         Kaunitz bat die Kaiserin schriftlich um Verzeihung, wenn er am Gründonnerstagsgottesdienst
         des Hofes nicht hatte teilnehmen können, und legte ihr seinen ordnungsgemäßen Beichtzettel
         vor.[170] Wie streng die Sonntagsheiligung gegenüber dem Hofstaat kontrolliert wurde, bezeugte
         eine Beobachterin im Januar 1772: Während der Gottesdienstzeiten dürfe sich niemand
         auf der Straße beim Ausgehen erwischen lassen. Unlängst sei sogar ein Diener des Fürsten
         Auersperg, der ihm an einem Sonntag sein Galakleid bringen sollte, aufgegriffen und
         inhaftiert worden.[171] Was Maria Theresia damit bewirkte, war Heuchelei unter ihren Augen und Spott hinter
         ihrem Rücken. Adelige Libertins wie der ungarische Magnat Graf Nitzky oder der Fürst
         de Ligne machten sich unverhohlen über sie lustig; sie beteten ungerührt den Rosenkranz,
         wenn es sein musste, und spotteten zugleich über den Aberglauben der Kaiserin.[172] Dass man sich im protestantischen Deutschland darüber je nach Temperament entweder
         empörte oder amüsierte, liegt auf der Hand. Für den preußischen Reisenden Friedrich
         Nicolai war Wien der Inbegriff all dessen, was man im protestantischen Norden schon
         fälschlich für ausgestorben hielt: viele von uns, die sich so gern mit süßen Träumen von Aufklärung nähren, wollen nicht
               einmal glauben, daß alle die Pfaffereyen in dem so erleuchtet seyn sollenden achtzehnten
               Jahrhunderte wirklich noch existiren.[173]
      

      Das wichtigste Mittel im Kampf gegen Freigeisterei und Aberglauben war die Bücherzensur,
         das heißt die Überprüfung sämtlicher noch ungedruckten und gedruckten Schriften auf
         Gefahren für die Religion, die guten Sitten und die politische Ordnung.[174] Das Zensurwesen, das Maria Theresia 1740 vorgefunden hatte, war unzulänglich. Verschiedene
         Institutionen konnten dabei mitreden: Professoren der Wiener Universität, Bischöfe,
         Landesgubernien, die Hofkanzlei. Die einheimischen Schriften wurden von den Jesuiten
         der Theologischen und der Philosophischen Fakultät vor dem Druck geprüft; das Gepäck
         der Reisenden wurde von den Grenzbeamten auf gefährliche Bücher aus dem Ausland durchsucht.
         All das verlief unkoordiniert und willkürlich; eine übergeordnete Institution oder
         einen allgemeinen Maßstab für Verbote gab es nicht. Schon Karl VI. hatte das zu ändern
         versucht, den Kompetenzwirrwarr aber dadurch eher noch vergrößert. Im Zuge des großangelegten
         Haugwitz’schen Reformprogramms setzte Maria Theresia die Bücherzensur daher wieder
         auf die Agenda, nicht zuletzt, weil der öffentlichen Kritik an den Reformen Einhalt
         geboten werden musste. Van Swieten als Reorganisator der Universität und Präfekt der
         Hofbibliothek schien der Kaiserin der geeignete Mann dafür. Van Swieten machte sich
         daran, das Zensurwesen zu systematisieren und den Jesuiten die universelle Deutungshoheit
         über alles Geschriebene aus der Hand zu nehmen. Stattdessen sollte die Beurteilung
         der in- und ausländischen Bücher einem unabhängigen Gremium von weltlichen und geistlichen
         Fachleuten anvertraut werden. Unter seiner Regie wurde tatsächlich in mehreren Schritten
         und nicht ohne beträchtliche Konflikte 1753 eine zentrale staatliche Zensurbehörde
         geschaffen, die ihre Beschlüsse in einem kollegialen Verfahren nach Mehrheitsprinzip
         fasste und die Ergebnisse jedes Jahr in einem ‹Catalogus librorum prohibitorum› publizierte.
      

      Van Swieten und seine Mitstreiter verstanden Wissenskontrolle als Mittel der Aufklärung,
         der gegenüber den Mächten des Aberglaubens, des Lasters und der Irreligion mit Hilfe staatlicher Autorität zum Durchbruch verholfen werden musste. An Freiheit
         der Presse dachte niemand; auf den Siegeszug der Vernunft aus eigener Kraft vertraute
         man nicht. Es ist bezeichnend, dass Zensierte und Zensoren mitunter identisch waren,
         wie der prominente Aufklärer, Publizist und Staatsbeamte Joseph von Sonnenfels, dessen
         Wochenschrift ‹Der Vertraute› 1765 noch verboten worden war und der 1770 selbst in
         die Zensurkommission berufen wurde.[175] Ebenso wie in den meisten anderen europäischen Staaten befanden sich die Zensoren
         auch in Wien auf einer beständigen Gratwanderung: Das Licht der Vernunft sollte nicht
         verdunkelt werden, doch noch wichtiger schien es zu verhindern, dass es in einen alles
         verzehrenden Brand ausartete. Eine lange Reihe alter und neuer Klassiker landete daher
         auf der Verbotsliste: Nicht nur ein Provokateur wie Machiavelli oder ein Atheist wie
         LaMettrie, sondern auch Werke von Montaigne und Bayle, Voltaire und Rousseau, ja sogar
         von Grimmelshausen und Fielding, Lessing und Wieland.[176] Doch der Katalog der verbotenen Bücher hatte ambivalente Wirkung: Gedacht als Handreichung
         für die Staatsbeamten, bot er dem interessierten Publikum zugleich einen willkommenen
         Überblick dessen, was in den Nachbarländern an Neuem und Lesenswertem produziert wurde.
         1777 wurde er aus diesem Grund seinerseits verboten. Auf die Lektüre der meisten indizierten
         Bücher musste indessen niemand verzichten. Französische Aufklärungsliteratur brauchte
         nicht einmal über die Grenzen eingeschmuggelt zu werden, denn sie zirkulierte in Raubkopien
         von Wiener Druckereien, die sogar öffentlich dafür Werbung machten.[177] Auch in den Erbländern expandierte der Buchmarkt in der zweiten Jahrhunderthälfte
         rasant; es erschienen politische, moralische, staatswirtschaftliche Abhandlungen,
         Streitschriften, Romane, auch Periodika wie die ‹Wienerischen Gelehrten Nachrichten›,
         ‹Der österreichische Patriot› oder ‹Der Mann ohne Vorurtheil›. Dass die Zensurkommission
         der immer schneller ansteigenden Bücherflut nicht entfernt gewachsen war, blieb niemandem
         verborgen.[178] Es ging das Gerücht, dass eines der skandalösesten Bücher des Jahrhunderts, ‹Les
         trois imposteurs›, der ‹Traktat über die drei Betrüger Moses, Jesus Christus und Mohammed›,
         sogar in der Kaiserlichen Hofbibliothek gesichtet worden sei.[179]
      

      Das war vermutlich ein polemischer Hieb gegen deren Leiter van Swieten. Denn er hatte
         mächtige Feinde in- und außerhalb der Zensurkommission, die sich bei der Kaiserin
         Geltung zu verschaffen wussten: Zuerst waren es die Jesuiten, später nach deren Entfernung
         aus der Kommission vor allem Erzbischof Migazzi, aber auch der Hofbeichtvater Ignaz
         Müller. Maria Theresia behielt sich selbst das letzte Wort in Zensurfragen vor, und
         sie folgte ihrem geschätzten Leibarzt in Fragen der religiösen Wissenskontrolle keineswegs
         so blindlings wie in anderen Fragen. Ihre Haltung war unberechenbar. In einigen Fällen
         ergriff sie für ihn Partei, so als es 1752 um die Frage ging, ob Montesquieus berühmtes
         Werk über den Geist der Gesetze aus dem Katalog der verbotenen Bücher nicht doch besser
         wieder gestrichen werden sollte.[180] In anderen Fällen fiel sie dagegen ihrer eigenen Zensurbehörde in den Rücken, so
         dass van Swieten mehrfach kurz davor war, sein Amt niederzulegen. Ein besonders spektakulärer
         Fall dieser Art war ihr persönliches Eingreifen gegen die antipäpstliche Schrift des
         ‹Febronius›, die zuvor von der Kommission einstimmig gebilligt worden war. Selbst
         auf eindringlichstes Zureden van Swietens ließ sie sich davon nicht abbringen, sondern
         folgte lieber seinem Erzfeind Migazzi. Später unternahm sie nicht einmal etwas dagegen,
         als der Verfasser des ‹Febronius› 1778 vom Papst zum Widerruf gezwungen wurde, obwohl
         Kaunitz ihr erklärte, dass dessen Lehrsätze schließlich in ihren eigenen Ländern an
         allen Universitäten öffentlich gelehrt würden. Doch was für Gelehrte richtig sein
         mochte, durfte noch lange nicht dem gemeinen Volk in die Hände fallen; dogmatische
         Dispute gehörten in Maria Theresias Augen nicht an die Öffentlichkeit.[181] 1768 verfügte sie, dass in wichtigen, die Religion betreffenden Fällen nicht mehr
         die Mehrheit der Zensurkommission entscheiden solle, sondern sie selbst. Damit unterlief
         sie ihre eigene Behörde und öffnete informellen Interventionen Tür und Tor.[182] Als van Swieten sich aus Gesundheitsgründen 1771 von dem Zensorenamt befreien ließ,
         schrieb sie zwar, der censurs commission verspreche all meinen schutz, so lang sie wird fortfahren in
               den principiis des so werthen vansuiten. […] niemand kan und solle bessere zeignus
               geben als ich von seinen unermüdeten eyffer und arbeit, von seiner wahr- und khlarheit
               ohne scheü, ohne leydenschafften. […] sein eyffer und exempel in der religion waren
               so rein als seine treüe vor meine person und famille […].[183] Tatsächlich aber folgte sie seinem moderaten Kurs nicht mehr; die Zensurkommission
         schlug vielmehr eine immer rigidere antiaufklärerische Richtung ein. Nach van Swietens
         Tod 1772 hatte Maria Theresia im Kampf gegen Aberglauben und Freigeisterei keinen
         zuverlässigen Kompass mehr. Auch Haugwitz, Daun und Tarouca waren gestorben; übrig
         war nur Kaunitz, selbst ein Freigeist. Doch je älter Maria Theresia wurde, je isolierter
         sie sich fühlte inmitten all der Aufklärer und Libertins an ihrem Hof und im gebildeten
         Publikum, desto unnachgiebiger hielt sie daran fest, bei ihren Kindern, an ihrem Hof
         und in ihren Ländern die wahre katholische Religiosität durchzusetzen, und je aussichtsloser
         das wurde, desto mehr verdüsterte sich ihre Stimmung.
      

      Wenn es angesichts all der Widersprüche im Verhalten der Kaiserin gegenüber Religion
         und Kirche eine Konstante gab, eine Überzeugung, an der sie ihr Leben lang festhielt,
         dann war es zweifellos die, als Souveränin unmittelbar von Gott zur Herrschaft beauftragt
         zu sein, und zwar aufgrund dynastischen Erbrechts. Daraus folgte für sie erstens,
         dass der Schutz der wahren katholischen Religion, die Ehre der Dynastie und das Wohl
         der Länder gar nicht voneinander zu trennen waren, und zweitens, dass sie vor Gott
         für die Religion ihrer Untertanen Verantwortung trug. Auf päpstliche Vermittlung war
         sie dazu nicht angewiesen. In ihrer Überzeugung von ihrer persönlichen Unmittelbarkeit
         zu Gott, einem eigentlich protestantischen Prinzip, wurde sie durch die jansenistische
         Lehre bestärkt. Die ererbte Souveränität, die von Gott verliehen war, eröffnete ihr
         die größte Handlungsfreiheit und erlaubte ihr im Konfliktfall eine radikale Haltung
         auch gegenüber dem Papst. Denn niemand als sie selbst konnte wissen, was der göttliche
         Auftrag von ihr verlangte. Das Problem war allerdings, dass maximale Handlungsfreiheit zugleich maximale Handlungsunsicherheit bedeutete. Was, wenn die Zuversicht, stets im Einklang mit dem göttlichen Auftrag
         zu handeln, schwand und wenn auch die überlieferten rituellen Handlungsmuster keine
         unhinterfragbare Sicherheit mehr boten? Dieses Problem stellte sich ihr im Lauf ihres
         Lebens mit zunehmender Schärfe, vor allem, weil ihr eigener Sohn, der schließlich
         ebenfalls das dynastische Erbrecht auf seiner Seite hatte, Prinzipien vertrat, die
         mit den ihren nicht vereinbar waren.
      

   
      
         XII

         DAS FREMDE IM EIGENEN
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_045.jpg]

         Abb. 45:  Wandbehang zum Frieden von Hubertusburg mit 
Türken-, Mohren- und Indianermotiven (Detail), 1776/78

      

      
         Einheit und Vielfalt
         

      

      Nach dem Frieden von Hubertusburg nähten fleißige Handarbeiterinnen einen ungewöhnlichen
         Wandbehang von etwa zwei Metern Höhe und anderthalb Metern Breite, den sie aus mehr
         als dreizehnmal dreizehn sorgfältig bestickten einzelnen Tuchflicken zusammensetzten
         (Abb. 45). Leider weiß man weder, wer diese rätselhafte textile Intarsienarbeit angefertigt
         hat, noch aus welchem Grund und zu welchem Zweck.[1] Jedenfalls verherrlicht der Flickenteppich den Hubertusburger Friedensschluss von
         1763. Das große Oval in der Mitte enthält Wappen von Österreich, Sachsen und Preußen;
         darüber reichen sich Maria Theresia, Friedrich II. und Friedrich August II. die Hände.
         Schaut man genauer hin, dann entdeckt man allerlei erstaunliche Motive. Friedlich
         vereint sind hier nicht nur die drei Monarchen und Soldaten verschiedener Länder und
         Waffengattungen, sondern auch mythologische Figuren, biblische Gestalten, Menschen
         aller Stände und Weltgegenden: Amor und Bacchus, Adam und Eva, Panduren und Husaren,
         Bauern und Bäuerinnen, Postreiter und Kaminfeger, Christus mit dem Kreuz – und dazwischen
         Türken, Mohren und Indianer, ein ungemein vielfältiges, alle möglichen Zeiten und
         Räume umspannendes Puzzle. Was man daran sehen kann, ist, dass Menschen aus fernen
         Weltgegenden offensichtlich ein Bestandteil des populären Wissens waren; man machte
         sich seine eigenen Bilder davon und integrierte sie in seine Vorstellung von der Welt.
         Das Universum, das dieser Wandteppich präsentiert, ist allerdings bemerkenswert ungeordnet;
         es kommt nahezu gänzlich ohne Systematik aus – ein erstaunliches Gegenbild zu dem
         streng hierarchisch geordneten Universum, wie es sich den höheren Ständen darstellte.
      

      Was als fremd und was als vertraut wahrgenommen wird, ist eine Frage der Perspektive.
         Für Maria Theresia und ihre Vorfahren war Fremdheit in erster Linie religiös definiert.
         Fremd waren alle, die nicht der einen, wahren, heiligen katholischen Religion anhingen,
         mit einem Wort: die Akatholischen. Für Maria Theresia war das konfessionelle Zeitalter noch nicht vorüber. In der Tradition,
         in der sie erzogen worden war, galt es als selbstverständlich, dass ein Herrscher
         in seinem Reich für religiöse Einheit sorgte. Dafür gab es unterschiedliche Gründe.
         Zum einen – davon war schon die Rede – verstanden sich die Herrscher als vor Gott
         für das Seelenheil der Untertanen verantwortlich. Zum anderen galten nur fromme und
         rechtgläubige Untertanen als zuverlässige und gehorsame Untertanen; religiöse Abweichung
         konnte als politische Rebellion verstanden werden. Tatsächlich war aber die Untertanenschaft
         der Erbländer alles andere als einheitlich, auch nicht in religiöser Hinsicht, und
         sie war es nie gewesen. In Ungarn zum Beispiel bestand nur etwa die Hälfte der Bevölkerung
         aus Katholiken, in Siebenbürgen waren sie in der Minderheit, in Prag war rund ein
         Viertel jüdisch. Schon die Residenzstadt Wien bot Reisenden ein Bild der Vielfalt
         und spiegelte die religiöse Diversität, die in dem extrem heterogenen Länderbündel
         des Erzhauses herrschte – ein Mischmasch aller Nationen:[2] Es gab Juden, Muslime, Calvinisten, Lutheraner, griechische, unierte und armenische
         Christen, Antitrinitarier, religiös Indifferente und vermutlich auch – heimliche –
         Atheisten. Manche der Andersgläubigen genossen individuelle, manche korporative Privilegien,
         andere gar keine.[3] Die geduldete Anwesenheit so vieler verschiedener Glaubensgemeinschaften in Wien
         und anderswo in den Erbländern hatte allerdings nichts mit Toleranzpolitik zu tun,
         wie die Aufklärer sie verstanden. Es handelte sich, wie im Alten Europa üblich, um
         Freiheiten (im Plural), also um vertraglich gesicherte Ausnahmen von der Regel – nicht
         um generelle Religionsfreiheit (im Singular), nicht um ein prinzipielles Recht jedes
         Einzelnen zu freier Religionswahl. Bestimmte Personen, Korporationen, Familien oder
         Gemeinden genossen an bestimmten Orten genau bemessene Zugeständnisse. Solche Ausnahmerechte
         besaßen in Wien etwa fremde Gesandte, Kaufleute, Militärangehörige oder auch die evangelischen
         Mitglieder des Reichshofrates mit ihren Familien. Ihnen konnte man nicht gänzlich
         verwehren, ihre Gottesdienste abzuhalten, duldete das aber nur hinter verschlossenen
         Türen: Es sollte möglichst wenig davon sichtbar und hörbar sein, denn man fürchtete
         die Ansteckungsgefahr.[4] Stattdessen wurde verlangt, dass die Akatholischen sich äußerlich so weit wie möglich anpassten, den Fastenregeln unterwarfen, vor dem
         Allerheiligsten, wenn es durch die Straßen getragen wurde, auf die Knie fielen, die
         katholischen Feiertage einhielten und so fort.[5] Ein ständiger Stein des Anstoßes waren die protestantischen Privatkapellen der Gesandtschaften
         von Dänemark, Schweden und den Vereinigten Niederlanden, deren Gottesdienste viele
         Gläubige von auswärts anzogen, mitunter sogar aus dem erbländischen Adel. Das erregte
         höchstes kaiserliches Missfallen, und Maria Theresia befahl darauf zu halten, dass es nicht mehr geschihet doch aber das die sach kein zu grossen
               eclat mache.[6] Doch obwohl das Kaiserhaus jede Art religiöser Abweichung äußerst ungern sah, waren
         keineswegs alle Andersgläubigen sozial isoliert. Die pauschale negative Bezeichnung
         als Akatholische verdeckt die großen Unterschiede, die tatsächlich zwischen ihnen bestanden. Wie die
         katholische Mehrheit mit den vielerlei Fremden umging, war nicht allein davon abhängig, welcher Religion sie angehörten, sondern
         vor allem auch, welchen Standes sie waren und über welches soziale, ökonomische und
         symbolische Kapital sie verfügten.[7]
      

      Dennoch war der soziale Druck auf die Akatholischen, vollends in den Schoß der allein seligmachenden römischen Kirche einzukehren, außerordentlich
         groß, vor allem dann, wenn es sich um Einzelne handelte, die sich fern ihrer Heimat
         und ohne Rückhalt in einer Familie oder Gemeinde in der katholischen Umwelt aufhielten –
         etwa Witwen, Waisen, Kaufleute oder Militärs. Konversion in die umgekehrte Richtung
         galt dagegen als perversio und war streng verboten. Verschiedene Orden setzten ihren Ehrgeiz in die Missionierung
         von Protestanten, Juden und Muslimen; allein die Jesuiten in Wien rühmten sich durchschnittlich
         hundert erfolgreicher Bekehrungen pro Jahr. Dabei wurde mit zahlreichen Vergünstigungen
         nachgeholfen, während umgekehrt den Halsstarrigen alle möglichen Nachteile sicher
         waren. Zwar gab es auch bei Hof durchaus Protestanten – beispielsweise Kammerherren,
         die den Kammerschlüssel tragen, aber keinen Dienst tun durften[8] –, doch wer wirklich Karriere machen wollte, kam um eine Konversion nicht herum.
         Nicht nur Maria Theresias eigene Mutter hatte für die Heirat konvertieren müssen,
         auch Feldherren wie Laudon oder Joseph Friedrich von Sachsen-Hildburghausen, Gelehrte
         wie Justi oder Beck und hohe Amtsträger wie Wurmbrand, Ulfeld, Bartenstein, Haugwitz,
         Binder oder die Zinzendorfs waren in der Anfangszeit ihrer Laufbahn zur katholischen
         Kirche übergetreten.[9] Mit welchem sozialen Druck und welchen dramatischen Gewissenskonflikten das mitunter
         verbunden war, lässt sich am Beispiel Karl von Zinzendorfs studieren, immerhin ein
         Großneffe des berühmten Begründers der pietistischen Herrnhuter Brüdergemeine, der
         sich jahrelang sträubte, seinen Glauben um diesseitiger Vorteile willen zu verkaufen,
         aber es endlich trotzdem tat, Deutschordensritter wurde und zu höchsten Würden in
         der Finanzverwaltung aufstieg.[10] Aus herrscherlicher Perspektive hatten Konvertiten den Vorteil, dass sie in der
         Regel nicht in ein soziales Netz von Freunden und Verwandten eingebunden waren, so
         dass von ihnen geringere Interessiertheit und größere Loyalität erwartet werden konnte – so zum Beispiel Maria Theresias Kammerzofe
         und Vorleserin Charlotte Hieronymus, eine protestantisch getaufte Soldatenwaise, die
         sie für ihren Dienst auserkoren und katholisch hatte erziehen lassen.[11] Der Kaiserin selbst war die Bekehrung von Akatholischen in ihrem Umfeld ein großes Anliegen.[12] Aus der von ihrer Großmutter gestifteten Konvertitenkasse, aber auch aus ihrem eigenen Kammerbeutel förderte sie die Konversionswilligkeit
         und unterstützte bedürftige Ex-Protestanten, vor allem solche aus verarmtem Adel.[13] Gelang es, einen besonders hartnäckigen Häretiker wie den Generalfeldzeugmeister
         Graf Schulenburg, der auf seinen lutherischen Glauben ungemain versessen ware, noch kurz vor dem Ableben zum Empfang der katholischen Sakramente zu überreden,
         konnte er also, mit anderen Worten, denen fortwährenden Regungen der göttlichen Gnad […] nicht mehr widerstehen, dann wurde eine so schöne und fast miraculose Bekehrung als großes öffentliches Ereignis im Beisein der Kaiserfamilie, des Erzbischofs und
         des ganzen Hofes zelebriert, und die Erben konnten mit großzügiger Begünstigung durch
         die Kaiserin rechnen.[14]
      

      Manche der Konvertiten betrachteten ihre eigene Konversion mit einer gehörigen Portion
         Zynismus. So zum Beispiel Friedrich von der Trenck, der preußische Neffe des berüchtigten
         österreichischen Feldherrn. Er konvertierte, weil er sich davon versprach, leichter
         an das Vermögen seines verstorbenen Onkels zu kommen: Ich zog also den Römischen Glaubens Rock an, erklährete mich zum Erben des letzteren
               Trenck […] Hiedurch erhielt ich neuen Credit […] und die Gnade der Monarchin erwachte
               bey Erblickung eines neu bekehrten Ketzers, so daß ich einen Process nach dem andern
               gewann und mir auf alle mögliche Art favorisirt wurde.[15] Der frivole Freigeist Trenck hielt sich allerdings nicht mehr in Wien auf, als er
         das schrieb, sondern saß in preußischer Haft, und sowohl das Erbe seines Onkels als
         auch die Gunst der Kaiserin hatte er längst verloren. Für Konvertiten, die in Wien
         blieben und dort Karriere machten, stellte sich die Sache gemeinhin anders dar. Ganz
         gleich, wie sehr sie sich vorher gesträubt haben mochten – wenn sie erst einmal im
         Schoß der katholischen Kirche angelangt waren, deuteten sie das Geschehen nachträglich
         als göttliche Fügung. Bartenstein etwa, der Sohn eines frommen Straßburger Lutheraners,
         beklagte sich zunächst jahrelang gegenüber einem Hamburger Studienfreund auf das Bitterste
         darüber, wie sehr seine Treue zum evangelischen Glauben seinem Fortkommen am Wiener
         Hof im Weg stehe, zeigte sich aber optimistisch, das durch Kompetenz und Arbeitseifer
         kompensieren zu können. Als die Karriere trotzdem an der lutherischen Konfession zu
         scheitern drohte, ließ er sich von zwei jansenistisch gesinnten Benediktinerpatern
         bekehren, was er allerdings vor seinem Vater geheim hielt. Trotzdem war er rückblickend
         von der Gottgewolltheit seiner Bekehrung überzeugt. Dem gelehrten Pater, der seine
         Zweifel zerstreut hatte, dankte er später herzlich dafür, dass er ihm geholfen habe,
         seinen inneren Widerstand gegen die Annahme der göttlichen Gnade endlich zu überwinden.[16] Fälle wie dieser zeigen, dass die Frage, ob es sich um eine «echte» oder um eine
         strategische Konversion handelte, irreführend ist. Diese Alternative stellte sich
         in den Augen der Betroffenen meist gar nicht. Die Deutung der Konversion hing vielmehr
         vom Zeitpunkt und vom Betrachter ab. Im Rückblick bildeten die geistliche Bekehrung
         und ihre vorteilhaften weltlichen Folgen für die Konvertiten selbst eine harmonische
         Einheit, erst recht, wenn die gesamte katholische Umgebung sie in dieser Deutung bestärkte.
      

      
         «Angst und Abscheu» – die Juden

      

      Akatholische waren nicht gleich Akatholischen. In einer grundlegend anderen Lage als
         Angehörige christlicher Glaubensgemeinschaften befanden sich die Juden, denn es gab
         kein Land, dessen Herrscher ihren Glauben teilte und das ihnen Heimatrecht, Zuflucht
         oder diplomatische Unterstützung geboten hätte. In der christlichen Umwelt galten
         sie als die Fremden und Feinde schlechthin. Gegen sie hegte Maria Theresia eine besonders
         ausgeprägte Abneigung. Eine vielzitierte eigenhändige Resolution zur Judenpolitik
         lautet: Ich kenne keine ärgere Pest von Staatt als dise Nation, wegen Betrug, Wucher und Geldvertragen,
               Leüt in Bettelstand zu bringen, all üble Handlungen ausüben, die ein andrer ehrlicher
               Mann verabscheüete, mithin [sind] sie, so vill sein kan, von hier abzuhalten und zu
               vermindern […].[17] Ihre persönliche Erfahrung mit Juden war gering. In Wien gab es, anders als in Prag,
         nur wenige jüdische Familien, und als Bankiers bevorzugte sie Protestanten. Wenn sie
         ausnahmsweise doch mit Juden in Berührung kam, gab sie ihrem lebhaften Abscheu Ausdruck.
         Aus Brünn schrieb sie beispielsweise 1750 an ihre Freundin Trautson, die vielen Juden
         entsetzten sie so arg, daß ich nie hier bleiben möchte.[18] Und über die hohe Zahl jüdischer Einwohner in Böhmen äußerte sie sich schockiert:
         Vierundvierzigtausend Juden, ich gestehe es, das erregt Angst und Abscheu – horreur
               et dégout.[19] Dabei hätte sie durchaus Grund zur Dankbarkeit gehabt. Der jüdische Oberhoffaktor
         Wolf Wertheimer in München und sein Sohn Samuel in Wien waren 1741 nahezu die Einzigen
         gewesen, die versucht hatten, zwischen ihr und dem Kurfürsten von Bayern zu vermitteln,
         um den Angriff auf ihr Erbe doch noch zu verhindern, denn sie waren Gläubiger beider
         Höfe und hatten ein besonderes Interesse daran, in einem Krieg nicht zwischen die
         Fronten zu geraten.[20] Und der portugiesische Bankier Diego d’Aguilar, der Inhaber des österreichischen
         Tabakmonopols, stellte ihr 300.000 Gulden für den Ausbau von Schloss Schönbrunn zur
         Verfügung, als ihre Finanzen durch den Erbfolgekrieg völlig zerrüttet waren.[21]
      

      Selbst Maria Theresias größter Bewunderer Alfred von Arneth konnte nicht umhin, «die
         lebhafte Abneigung» zu registrieren, die seine Heldin «immer gegen die Juden an den
         Tag legte», und zwar gegen den Rat ihrer Minister und den Widerstand ihrer Landstände:
         «Nur schwer und allmählig gelang es, sie, wenn nicht zu milderer Anschauung, doch
         wenigstens zu milderen Maßregeln zu vermögen.»[22] Während der Nationalliberale Arneth ihre judenfeindliche Haltung im 19. Jahrhundert
         noch durchaus kritisch gesehen hatte, berief man sich später immer wieder gern auf
         die ausgeprägte Judenfeindschaft der Kaiserin und nahm sie als Kronzeugin für den
         eigenen Antisemitismus in Anspruch. So schrieb beispielsweise Heinrich Ritter von
         Srbik, einer der führenden nationalsozialistischen Historiker in Österreich, im Jahre
         1942 beifällig, dass Maria Theresia «eine instinktive Feindin des Judentums» gewesen
         sei – «instinktiv», das heißt angeboren, naturgegeben und damit untrüglich.[23] Friedrich Walter, der Nestor der österreichischen Verwaltungsgeschichte, 1964 mit
         dem Ehrenkreuz für Wissenschaft und Kunst erster Klasse ausgezeichnet, nahm Maria
         Theresias oben zitierte judenfeindliche Resolution in einen kleinen Zitatenschatz
         der Kaiserin-Königin für den Hausgebrauch auf, der 1942 erschien.[24] Nach 1945 zog man es dann allgemein vor, diese Seite ihrer Politik diskret zu beschweigen.
         Als Friedrich Walter 1968 seine umfangreiche Auswahl von Briefen und Aktenstücken
         zur Geschichte Maria Theresias herausgab, kam die Judenpolitik unter den knapp 500 Dokumenten
         auf rund 600 Seiten mit keinem Wort vor. Das Gleiche gilt für die Prachtbände, die
         anlässlich ihres 200. Todestages im Jahr 1980 erschienen sind.[25]
      

      In allen europäischen Ländern war der Status der Juden prekär; nirgendwo hatten sie
         ein selbstverständliches und uneingeschränktes Aufenthaltsrecht. Nur wer privilegiert
         war, durfte im Land bleiben. Die Schutzbriefe, die jederzeit widerrufen werden konnten,
         waren für die Fürsten ein ausgezeichnetes Geschäft.[26] Sie ließen sich die immer nur befristete Duldung teuer bezahlen und profitierten
         zugleich von den Diensten der jüdischen Hoffaktoren. Sie dachten sich immer neue Abgaben
         aus, zwangen die Juden, die überteuerten Produkte staatlicher Manufakturen aufzukaufen,
         ließen ihre Gemeindevorsteher die eigene Besteuerung organisieren und Wohlhabende
         für ihre armen Glaubensgenossen haften. Die nichtprivilegierten Juden bildeten eine
         breite Unterschicht, die im Elend lebte und mit Nischenerwerbsweisen ihr Dasein fristete.
         Doch auch die privilegierten Juden waren strengen Beschränkungen unterworfen. Juden
         hatten keinen Zugang zu Zünften und öffentlichen Ämtern, durften kein Land besitzen,
         nicht im Militär dienen und sich nicht mit Christen verheiraten. Andererseits genossen
         sie weitgehende korporative Autonomie, wie es in der Vormoderne auch sonst der Normalfall
         war, und regelten ihre gemeindlichen Angelegenheiten selbst. Die habsburgische Judenpolitik
         war allerdings auch für die damaligen Verhältnisse besonders restriktiv, und für Maria
         Theresias Judenpolitik galt das erst recht.
      

      Sie war die Urheberin der letzten großen Massenvertreibung von Juden im vormodernen
         Europa. Anlass dazu gab, wie meist, eine Verleumdung. Als Prag im Herbst und Winter
         1744 vorübergehend von preußischen Truppen besetzt war, verbreitete sich das Gerücht,
         die dortigen Juden – wie es sich für notorische Verräter und Betrüger gehörte[27] – hätten mit den Preußen gemeinsame Sache gemacht. Im Wiener Diarium hieß es, die
         Juden, die sich zu allem Bösen gebrauchen lassen und mit dem Feind in beständig gut Vernehmen stehen, hätten die feindliche Besatzung unterstützt; 200 vom Judengesinder hätten heimlich Kanonen aus der Stadt fortgeschafft und sich zur Beschützung des feindlichen Guts bewaffnen lassen.[28] Als die Preußen Ende November wieder abzogen, rückten österreichische Husaren in
         Prag ein, plünderten das Judenviertel und zerstörten es bis auf die Grundmauern. Auch
         in anderen böhmischen Orten kam es zu Ausschreitungen gegen die Juden.[29] Etliche wurden gefoltert und ermordet, darunter ein Mann mit den Handflächen an
         ein Tor genagelt, die Bethäuser und Friedhöfe geschändet, die Thorarollen zerrissen
         und in den Straßenschmutz getreten. In Prag gab es kein Haus, in dem nicht ein Toter oder Verwundeter oder Blutiggeschlagener war.[30] Die Zeitgenossen stellten diese Heimsuchung in eine Reihe mit der Zerstörung Jerusalems
         und beschrieben sie in biblischen Bildern: Es fielen die Leichen der Menschen wie Dünger auf dem Felde.[31] Doch das Schlimmste sollte erst noch kommen. Im Dezember 1744 erließ Maria Theresia
         den Befehl, dass sämtliche Prager Juden schon zum Neujahr, also sofort, die Stadt
         verlassen sollten.[32] Die Kollektivstrafe traf nicht irgendwen. Die Prager Judengemeinde existierte seit
         dem Mittelalter; mit weit über 10.000 Menschen machte sie rund ein Viertel der Bevölkerung
         Prags aus und war die mit Abstand größte aschkenasische Gemeinde in Europa. Der Legende
         nach war sie schon zur Zeit der Zerstörung des Tempels gegründet worden, zur Ehre und Herrlichkeit Israels und der ganzen Verbannung, einzige Tochter ihrer
               Mutter [Jerusalem]. Sie galt als Hauptstadt und größte Zier des europäischen Judentums: Wer will schildern die Pracht unserer Synagogenbauten, unserer Lehrhäuser, ihre hohen
               Paläste, unvergleichlich hoch gebaut aus Marmorsteinen, unser Rathaus mit dem Turm
               Davids, ein Bau, dem sich alle zuwenden […]. Die Bewohner bildeten seit Jahrhunderten den Stolz des Volkes: tausende Männer der Tat, Fromme, Asketen, gewaltige Rabbiner, gefeierte Gaonim [Schriftgelehrte]
               ohne Zahl.[33]
      

      Als der Ausweisungsbefehl verkündet wurde, schrieben die Vorsteher der Judengemeinden
         das Unglück den notorischen Judenhassern in Maria Theresias Umgebung zu. Vor allem hatten sie den böhmischen Hofkanzler Kinsky
         im Verdacht, sie gegen die Juden eingenommen zu haben. Die Königin selbst, so hieß
         es immer wieder mit ebenso großer wie grundloser Zuversicht, sei schließlich allergnädigst
         und barmherzig, sie habe sich nur verführen lassen.[34] Man müsse sie dazu bewegen, den Befehl aufzuschieben und zuerst eine Untersuchung
         anzustellen, um nur die wahren Schuldigen, die Kanaille von Söhnen unseres Volkes,[35] zu finden und zu bestrafen, nicht aber die Menge der Unschuldigen für einige wenige
         büßen zu lassen.
      

      Einige einflussreiche Hofjuden hatten Zugang zu den europäischen Potentaten, denen
         sie Bargeld und seltene Waren verschafften. Auch in Wien gab es eine allerdings kleine
         Gemeinde jüdischer Großkaufleute und Hoflieferanten, die in der Judenstadt, der späteren
         Leopoldstadt, als ‹Hofbefreite› lebten, das heißt ähnliche Privilegien genossen wie
         andere Hofangehörige, also der Gerichtsbarkeit des Oberhofmarschalls unterstanden
         und exklusiven Handel mit Bargeld, Juwelen, Tabak oder Spezereien treiben durften.[36] Die Aktivitäten dieser einflussreichen Kaufleute reichten bis hin zum Prinzen Karl
         von Lothringen, der Kaiserinwitwe, dem Kurfürsten von Mainz, den Königen von England
         und von Dänemark, ja sogar bis hin zum Papst. In fliegender Eile aktivierten nun die
         Wiener und Prager Juden ihre Handels- und Verwandtschaftsnetze im ganzen Reich und
         weit darüber hinaus, in Dresden und Hannover, Hamburg, Frankfurt und Mainz, Augsburg,
         Bamberg und Würzburg, Holland und England, Venedig, Mantua, Turin und Rom.[37] Überall baten sie ihre einflussreichen Glaubensbrüder darum, ihre Kontakte zu den
         Mächtigen zu aktivieren und sie zur Intervention bei Maria Theresia zu bewegen. Jüdischen
         Boten, die die Hilferufe quer durch Europa transportierten, wurde eigens die Sabbatruhe
         erlassen,[38] denn größte Eile war geboten; der Ausweisungsbefehl sollte schon zum Jahresbeginn
         vollstreckt werden. Direkte Gnadengesuche hatten sich als äußerst schwierig erwiesen,
         denn die Königin nahm von Juden keine Bittschriften entgegen. Und niemand von der
         Hofgesellschaft wollte sich durch eine Fürsprache für die Juden bei ihr unbeliebt
         machen. Unter den Ministern sei nicht Einer, der sich getrauet, auch nur ein kleines Wort zu reden, viel weniger ein
               Memorial zu übergeben, denn durch die Prager Gerüchte sei die Königin zu solchem großen Zorn persuadirt worden, daß einige gute Herrschaften, so zugunsten
               der Juden etwas per Diskurs moniert, von ihr aber ganz feurig reprimandirt [zurechtgewiesen]
               worden mit unglaublichen Schimpfworten, hieß es in einem illusionslosen Bericht aus Wien an den jüdischen königlichen Oberhoffaktor
         Wolf Wertheimer in Augsburg. In summa, es ist der Zorn dergestalten leider unabänderlich; ja es sei sogar befohlen worden, keinen Juden bei Hof einzulassen und jeden zu arretieren,
         der es trotzdem wage, sich dort blicken zu lassen.[39] In ihrer Not erwogen die Juden deshalb sogar, Maria Theresia bei ihrem Gang zur
         Kirche mit ihrem Anliegen auf offener Straße anzusprechen. Aber auch das war unmöglich,
         denn die im neunten Monat schwangere Königin hatte sich völlig zurückgezogen und verließ
         kaum noch ihre innersten Gemächer.[40]
      

      Die Juden, die Maria Theresia für eine gnädige Herrscherin und den böhmischen Kanzler
         Kinsky für ihren schärfsten Feind hielten, irrten sich. Es war vielmehr Kinsky, der
         der Königin in einer schriftlichen Stellungnahme dringend von der Realisierung ihres
         Vorhabens abriet, auch wenn er dabei sorgfältig bestrebt war, nicht als Judenfreund
         zu erscheinen (der er auch nicht war). Er räumte ein, die Juden, wo sie in größerer
         Zahl auftauchten, machten sich zum Abscheu der bürgerlichen Gesellschaft; nur die wenigsten ernährten sich redlich, die meisten hätten es darauf abgesehen,
         die Christen um ihr Hab und Gut zu bringen. Trotzdem machte er gute Gründe gegen die
         Ausweisung geltend und führte sowohl die christliche Nächstenliebe als auch die wirtschaftliche
         Vernunft ins Feld. Die Prager Juden könnten dem Befehl der Königin keinesfalls so
         schnell Folge leisten, denn unter ihnen seien viele Kinder, Alte und Gebrechliche,
         die in der rauen Jahreszeit unmöglich zu Fuß durch Regen und Schnee fortkommen könnten.
         Es gebe gar nicht genug Wagen, um so viele tausend Menschen mit ihrer gesamten Habe
         zu befördern; viele würden auf dem Weg umkommen oder das obdachlose Gesindel im Lande bedenklich vermehren.[41] Vor allem warnte Kinsky vor den wirtschaftlichen Folgen der Vertreibung. Zumindest
         die reichen Juden solle man verschonen, weil der ganze Handel in Böhmen ohne sie zum
         Erliegen kommen würde und viele Privatleute, aber auch der Staatsschatz von ihren
         Darlehen und Steuern abhängig seien.
      

      Mit beiden Argumenten stieß Kinsky bei Maria Theresia auf taube Ohren. Nur bis Ende
         Januar 1745 gewährte sie den Prager Juden Aufschub. Die Sache war ihr offenbar ein
         leidenschaftliches Anliegen; jedenfalls notierte sie mehrmals eigenhändig mit Zeichen
         wachsender Ungeduld, dass sie nicht bereit sei, von ihrem Befehl abzuweichen: Die Juden müssen Alle hinaus und [habe] es schon öfter positiv gemeldet.[42] Eine Kommission unter dem Vorsitz des böhmischen Kammerpräsident Kolowrat wurde
         mit der Durchführung der Vertreibung betraut, behandelte die Sache aber dilatorisch
         und verschob sie zweimal, bis zum März 1745. Dann aber wurde der königliche Befehl,
         wenn auch auf Seiten der Behörde immer noch sehr zögerlich, vollstreckt. Damit war
         die größte jüdische Gemeinde aufgelöst; über 10.000 Menschen mussten binnen kurzer
         Zeit die Stadt verlassen. Viele, so hieß es, starben auf den Straßen.[43] Es war dies die letzte große Judenvertreibung im Alten Europa vor dem Zeitalter
         des Holocaust.
      

      Die Juden drängten sich in der unmittelbaren Umgebung Prags zusammen und versuchten
         tagsüber nach wie vor ihren Geschäften in der Stadt nachzugehen. Daraufhin verschärfte
         Maria Theresia im Juni 1746 das Verbot und weitete es auf einen Umkreis von zwei Stunden
         Weges um Prag herum aus. Es wurde bei hoher Geldstrafe verboten, dort einen Juden
         in einer geschlossenen Ortschaft zu beherbergen. Als die Beamten nachfragten, ob das
         denn auch für die dort bereits vorher ansässigen Juden gelte, teilte die Königin eigenhändig
         mit: Sie müssen auch fort, und setzte August 1746 als Termin dafür fest.[44] Der allzu zögerlichen böhmischen Kommission wurde die Aufgabe aus der Hand genommen
         und stattdessen dem Militär anvertraut. Im Spätsommer 1746 befanden sich in Prag und
         Umgebung keine Juden mehr; nur ein paar Kranke, Kinder, Greise und Wöchnerinnen waren
         noch in einem jüdischen Lazarett in der Nähe der Stadt untergebracht. Allerdings machte
         die böhmische Statthalterei, als sie die Erfüllung des Befehls meldete, die Königin
         auf die nachteiligen Folgen aufmerksam, die schon jetzt spürbar seien. Statt auf die
         Bedenken zu hören, dehnte Maria Theresia ihren Befehl ganz im Gegenteil auf die gesamte
         Judenschaft Böhmens und Mährens aus und verbot zudem scharf, den Vertriebenen stattdessen
         in einem ihrer anderen Länder einschließlich Ungarns Zuflucht zu gewähren. Dieser
         Befehl stieß auf noch wesentlich größeren Widerstand. Die Stände erhoben wiederholt
         Einwände und rechneten der Königin den erwartbaren wirtschaftlichen Schaden auf Heller
         und Pfennig vor. Der Handel in Böhmen hatte weitgehend in jüdischer Hand gelegen.
         Der böhmische Adel war auf die jüdischen Kaufleute angewiesen, um die Erträge seiner
         Güter zu vermarkten; die Handwerker bezogen von ihnen die Rohstoffe für ihre Gewerbe.
         Nun, da der jüdische Handel weitgehend ausfiel, wurden die Waren knapp und teuer,
         denn die wenigen nichtjüdischen Kaufleute nutzten die Gunst der Stunde. Sogar die
         Prager Handwerker, sonst den Juden keineswegs zugetan, beschwerten sich über die schweren
         Beeinträchtigungen für ihre Gewerbe.
      

      Die vielfältigen Bemühungen der Juden selbst, hochrangige Fürsprecher zu gewinnen,
         um die landesweite Ausweisung abzuwenden, hatten bei nicht wenigen Potentaten durchaus
         Erfolg.[45] So intervenierte etwa der Kurfürst von Mainz mit einem persönlichen Schreiben bei
         Maria Theresia, ja sogar der Papst und der osmanische Sultan setzten sich für die
         Juden ein. Als ihr Gatte Franz Stephan Mitte Januar das böhmische Städtchen Prossnitz
         passierte, trat ihm die ganze jüdische Gemeinde, Jung und Alt, in großer Bittprozession
         mit Thorarolle und Trauhimmel entgegen. Der Gemeindevorsteher warf sich vor die Kutsche
         und flehte ihn um Barmherzigkeit an, so dass er das Kutschenfenster öffnete und Hilfe
         in Aussicht stellte.[46] Doch alle diese Fürbitten konnten Maria Theresia nicht umstimmen. Aus Prag hieß
         es desillusioniert, die Königin habe zwar zugestanden, dass die Juden ja womöglich
         ehrliche Leute seien, aber sie wolle sie trotzdem in ihren Ländern einfach nicht haben –
         eine Einstellung, gegen die vernünftige Argumente schlechthin nicht ankamen.[47] Dass der Befehl schließlich trotzdem wieder ausgesetzt wurde, lag daran, dass Maria
         Theresia die wiederholten Eingaben der böhmischen Stände nicht ignorieren konnte.
         Denn es war die Zeit der großen Haugwitz’schen Finanzreform, und sie war auf das Entgegenkommen
         der Stände dringend angewiesen. So gab sie am Ende den Einwänden der böhmischen Ausweisungskommission,
         die von Haugwitz unterstützt wurde, widerwillig nach und schob die Durchführung des
         Befehls für die nächsten zehn Jahre auf. In der Zwischenzeit sollte ein Programm ausgearbeitet
         werden, wie die Juden binnen sechs Jahren ohne Schaden für das Land ausgewiesen werden
         könnten. Zugleich wurden sie gezwungen, für ihr Bleiben eine sogenannte Toleranzabgabe von 300.000 Gulden zu zahlen. Im September 1748 durften die Prager Juden in das gänzlich
         verwüstete und geplünderte Ghetto zurückkehren. Die Vertreibungspläne für ganz Böhmen
         und Mähren wurden stillschweigend begraben.
      

      In auffälligem Kontrast zu Maria Theresias unverhohlener Feindseligkeit stehen die
         Lobpreisungen, die die Juden ihr bei jeder Gelegenheit zuteilwerden ließen – gerade
         auch in Prag. In der jüdischen Chronik ‹Igereth Machalath›, die auch von den Gräueln
         der Vertreibung berichtet, wird sie als durch Weisheit, Schönheit und gute Werke ausgezeichnete Tochter Karls VI. gepriesen und ihre Thronbesteigung als göttliche Fügung gedeutet.[48] Bei besonderen Ereignissen war es selbstverständlich, dass die jüdischen Gemeinden
         mit anderen städtischen Korporationen darum wetteiferten, wer der Monarchin die wertvollsten
         symbolischen und materiellen Gaben darbrachte. So widmeten die Prager Juden der Kaiserin
         1757 nach dem Sieg bei Kolin ein öffentliches ‹Dank-Geschrey›, und nach ihrem Tod
         hielt der Prager Rabbiner Landau eine panegyrische Trauerrede.[49] Selbst in vertraulichen Briefen nannten sie ihren Namen stets voller Respekt und
         mit dem formelhaften Zusatz ihre Ehre werde erhöht. Und obwohl die Gemeindevorsteher ihre eigene Lage ansonsten vollkommen realistisch
         einschätzten, hielten sie doch mit erstaunlicher Unerschütterlichkeit an der Überzeugung
         fest, dass Maria Theresia ihnen als gnädige Herrscherin verbunden und nur von den
         Judenfeinden in ihrer Umgebung verführt worden sei. Um das zu verstehen, muss man
         sich vor Augen führen, dass ihnen schlicht keine andere Zuflucht blieb. Die Juden
         waren auf den kaiserlichen bzw. königlichen Schutz existenziell angewiesen; den Römisch-deutschen
         Kaisern verdankten sie ihre wichtigsten Privilegien, ja ihr Aufenthaltsrecht im Reich,
         seit der Staufer Friedrich II. sie im 13. Jahrhundert als kaiserliche Kammerknechte unter seine Obhut gestellt hatte.[50] Der Judenschutz war eine primär kaiserliche und sekundär landesherrliche Aufgabe,
         an der Maria Theresia formal so wenig rüttelte wie ihre Vorfahren.[51] Tatsächlich lag das in ihrem eigenen Interesse, denn es beschädigte ihre herrscherliche
         Autorität, wenn sie die Juden gegen Ausschreitungen des Pöbels nicht wirksam verteidigen
         konnte. An dieser Zuflucht hielten die Juden deshalb gegen jede Erfahrung verzweifelt
         fest, weil es dazu für sie keine Alternative gab.
      

      An diese jüdische Loyalität zum Kaiserhaus knüpfte eine erfolgreiche Druckschrift
         an, die während des Erbfolgekriegs 1745 unter dem Namen Löwle Kemmel erschien. Es
         handelte sich um ein panegyrisches ‹Helden-Lied› im Stil alttestamentlicher Chroniken,
         das Maria Theresia als siegreiche Königin, neue Judith, Susanna und begehrenswerte
         Geliebte im Stil des Hohen Liedes besingt, die ihre Feinde mit Gottes Hilfe geschlagen
         habe: Ihr Arm ist starck und mächtig im Streit. Ihre Feinde können nichts gegen sie ausrichten,
               der HErr hält sie mit seinem Schild bedeckt, und sie thut Wunder, die kein Mann gethan
               hat. Der Chronist bezichtigt seine jüdischen Glaubensgenossen des Verrats und preist Maria
         Theresia dafür, sie aus Böhmen vertrieben zu haben. Ganz im Stil der alttestamentlichen
         Propheten deutet er die Leiden des Volkes Israel als von Gott verhängte Strafe: Aber wir haben es verschuldet an dem HErrn, daß wir uns gelenckt haben zu dem Feind
               der Königin und haben ihm verkauft die Stadt Prag.[52] Die Kinder Abrahams sind verworfen worden vor dem Angesicht der Königin, und unser Geschlecht ein Greuel
               worden ist, und stinckend worden ist denen Böhmen. […] Siehe, sie werden es verschuldet haben das Unglück so über sie kommen ist; denn
               die Königin wird nicht also gethan haben wenn sie nicht dazu Recht hat.[53] In Hunderten von Versen ergießen sich hochgestimmte Lobpreisungen über die Königin,
         die den Juden trotz des schändlichen Verrats Gnade habe wiederfahren lassen: Es sey ein Lied gemacht zur Gedächtnus, daß wir wieder aufgenommen worden sind in
               dieß Land, und essen können Knoblauch, und große Zwiebeln und kleine Zwiebeln […]
               – und so weiter und so fort in immer neuen grotesken Variationen.[54] Selbstverständlich hatte dieses ‹Heldenlied› nicht wirklich einen jüdischen Verfasser;
         der Autorenname war fiktiv. Das bizarre Epos stammte von dem Nürnberger Advokaten
         und Vielschreiber Christoph Gottlieb Richter, später bekannt als Autor der ‹Lebens-
         und Staats-Geschichte der Frauen Maria Theresia›, der sich mit dieser pseudo-jüdischen
         Schrift einen literarischen Scherz erlaubt hatte.[55] Doch das Werk entsprach offenbar dem Geschmack des christlichen Lesepublikums; jedenfalls
         fand es so großen Anklang, dass Richter ihm eine ganze Reihe weiterer Publikationen
         desselben Stils unter verschiedenen jüdisch klingenden Phantasienamen folgen ließ
         und später noch ein ähnliches Werk über den Siebenjährigen Krieg nachschob. Opfer
         dieser Satiren waren die Prager Juden, nicht Maria Theresia. Gerade ihr Umgang mit
         der Judengemeinde gereichte ihr im christlichen Publikum offenbar zu besonderem Lob.
      

      Alfred von Arneth hat sich in seiner Biographie gefragt, wie das unermessliche Elend
         der vertriebenen Menschen Maria Theresias Herz habe unberührt lassen können und warum
         auch staatswirtschaftliche Vernunftargumente nicht bei ihr verfangen hätten. Den Grund
         dafür sah er in ihrer festen Überzeugung, an den Juden, den notorischen Verrätern,
         Betrügern und verstockten Christusmördern, ein gottgefälliges und gerechtes Werk zu
         tun. Dass sie Jesus Christus nicht als Messias anerkannt und ihn dem Kreuzestod ausgeliefert
         hatten, war nach christlicher Lehre der Grund für ihre dauerhafte Knechtschaft bis
         zum Jüngsten Tag. Schließlich wusste sich Maria Theresia auch in Übereinstimmung mit
         der Tradition ihrer Vorfahren[56] – auch wenn diese in den Augen aufgeklärter Beamter mittlerweile wirtschaftlich
         unvernünftig und nicht mehr zeitgemäß erschien. Leopold I. hatte 1670 die Juden auf
         Drängen der nichtjüdischen Wiener Kaufleute aus Wien ausgewiesen, nachdem seine spanische
         Gattin sie für ihre Fehlgeburt verantwortlich gemacht hatte. Maria Theresias Vater
         hatte eine noch rigidere Judenpolitik betrieben. Das sogenannte Familiantengesetz
         von 1726 hatte exakte Obergrenzen für die zugelassene Zahl an Familien festgelegt:
         8541 in Böhmen, 5106 in Mähren und 119 in Schlesien. Damit diese Zahl in Zukunft nicht
         überschritten wurde, durfte in jeder Familie nur der älteste Sohn heiraten – eine
         Regelung, wie sie übrigens auch der für seine religiöse Toleranz so gerühmte Friedrich II.
         von Preußen in seinen Ländern praktizierte. Reiche Juden konnten sich allerdings Dispens
         erkaufen. 1738 hatte Karl VI. die Ausweisung der Juden aus Schlesien und die Vertreibung
         aller nichtprivilegierten Juden aus Böhmen befohlen, wogegen sich schon damals die
         Landstände gewehrt hatten. Als Maria Theresia den Thron bestieg, knüpfte sie unmittelbar
         daran an und wiederholte diesen Ausweisungsbefehl, der nicht von allen adeligen Gutsbesitzern
         befolgt worden war. Allein in Breslau betraf dieser Befehl mehr als 900 Menschen.[57] Zur tatsächlichen Ausführung dieser Dekrete war es allerdings ebenso wenig gekommen
         wie 1745 zur Ausweisung aus Böhmen und Mähren. An der Obstruktion der ständischen
         Behörden hatte sich in dieser Hinsicht – zum Glück für die Betroffenen – wenig geändert.
         Mit anderen Worten: Maria Theresia «setzte dort an, wo sich ihre Vorgänger bereits
         übernommen hatten».[58] Nach dem Scheitern ihrer Vertreibungspolitik kehrte sie gezwungenermaßen zu einer
         Strategie der eingeschränkten Duldung und finanziellen Abschöpfung zurück, wie sie
         allgemein üblich war. Bleiben durfte nur, wer für den Staat nützlich war und hohe
         Toleranzgelder zahlen konnte. In den Jahren 1753 und 1764 erließ sie erneuerte Judenordnungen,
         die die früheren Restriktionen zusammenfassten, bekräftigten und teilweise verschärften.[59] Damit einher gingen wiederholte Zählungen und Kontrollen; 1764 wurde sogar eine
         vierteljährliche Meldepflicht eingeführt. All das sollte sicherstellen, dass die festgelegten
         Obergrenzen für jüdische Untertanen nicht überschritten wurden.[60] Anders als anderen Monarchen ging es Maria Theresia in der Judenfrage aber gerade
         nicht in erster Linie um wirtschaftliches Kalkül. Bis zu ihrem Tod war es ihr vielmehr
         ihr innerstes Anliegen, hier die Juden zu vermindern, keineswegs mehr zu vermehren unter keinem Vorwand.[61]
      

      
         «Unheilbar räudige Schafe» – die Geheimprotestanten

      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_146.jpg]

         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_246.jpg]

         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_346.jpg]

         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_446.jpg]

         Abb. 46a–d: Vier Engel am Sockel der Mariensäule Am Hof in Wien, die vier Untiere töten: Ketzerei,
            Hunger, Pestilenz und Krieg
         

      

      Auch die Protestanten waren Akatholische, und auch ihren Irrglauben galt es in den Augen der habsburgischen Herrscher so weit wie möglich auszurotten. Doch ihre rechtliche Situation war eine andere als die der Juden. Im Römisch-deutschen
         Reich genossen die protestantischen Fürsten und Städte spätestens seit dem Westfälischen
         Frieden rechtliche Gleichstellung mit den katholischen; in den Reichsinstitutionen
         herrschte konfessionelle Parität. Auch Protestanten besaßen allerdings keine allgemeine
         Glaubensfreiheit im modernen Sinne. Der Friedensvertrag betraf nicht den individuellen
         Glauben, sondern ständisch-korporative Rechtstitel. Die Konfession der Untertanen
         war grundsätzlich immer noch Sache der Landesherren, auch wenn sie diese nun nicht
         mehr beliebig ändern konnten. Andersgläubige Minderheiten genossen Schutz ihrer Glaubenspraxis
         allein in dem Umfang und an den Orten, wo sie 1624 nachweislich schon bestanden hatte.
         Im Übrigen waren die Landesobrigkeiten nur aufgefordert, mit Nachsicht zu dulden, dass Untertanen ihren abweichenden Glauben im Stillen zwischen den eigenen vier
         Wänden praktizierten und in protestantischen Nachbarterritorien den Gottesdienst besuchten.
         Denen, die das wünschten, war die Auswanderung zu gerechten Bedingungen zu ermöglichen.
         Das alles bedeutete, dass Konfessionsfreiheit ein historisch begründeter, vertraglich
         verankerter Besitzstand war, kein abstraktes, individuelles Grundrecht. Diese Besitzstände
         aber waren im Einzelnen oft hoch umstritten; lokale Konfessionskonflikte waren daher
         auch im 18. Jahrhundert noch gang und gäbe. Protestantische Untertanen katholischer
         Fürsten fanden in solchen Fällen einen politischen Rückhalt im Corpus evangelicorum, der Organisation der protestantischen Reichsstände auf dem Reichstag.[62]
      

      Selbst den eingeschränkten Schutz, den der Westfälische Frieden andersgläubigen Minderheiten
         im Reich gewährte, genossen die Protestanten in den deutschen Erbländern nicht. Die
         Habsburger hatten durchgesetzt, dass die Toleranzbestimmungen für sie – von einigen
         wenigen Ausnahmen wie in Schlesien abgesehen – gar nicht galten.[63] Sie betrachteten es vielmehr als ihre Pflicht, die sich einschleichende Glaubens-Irrthümer durch gut findende Anordnungen zu vertilgen, wozu sie auch alles Recht besaßen: allermaßen höchst dieselbe [kayserlich königliche Majestät] in Ihren teutschen Erblanden
               eine ungebundene freie Hand haben, das Religions-Wesen nach Wohlgefallen zu regulieren, und das hieß im äußersten Fall, die räudige[n] unheilbare[n] Schaf von der gesunden Herde abzusondern.[64] Auch in dieser Hinsicht stand Maria Theresia unerschütterlich in der Tradition ihrer
         Vorfahren, was in der aufgeklärten Öffentlichkeit jenseits ihrer Länder allerdings
         zunehmend als Skandal empfunden wurde. Die Bekenner der evangelischen Wahrheit haben in den Erblanden des Durchlauchtigsten
               Hauses Oesterreich jederzeit auf das härteste gelitten. Allein in den neuesten Zeiten,
               wo man sich der Vernunft, der Billigkeit und der Menschlichkeit in einem so hohen
               Grade rühmt, sind ihre Bedruckungen auf das höchste gestiegen, schrieb ein evangelischer Publizist.[65]
      

      Nach der rigiden Rekatholisierungspolitik des 17. Jahrhunderts hatten die habsburgischen
         Herrscher eigentlich geglaubt, die Ketzerei wenn schon nicht in Ungarn und Böhmen,
         so doch wenigstens in ihren deutschen Ländern ausgerottet zu haben. In den 1730er
         Jahren wurde allerdings deutlich, dass das ein Irrtum war. Die Irrgläubigen hatten es gut verstanden, sich zu verbergen und zu verstellen. In den Alpentälern
         der Region zwischen Oberösterreich, oberer Steiermark, Kärnten, dem Salzkammergut
         und dem (nicht zu den habsburgischen Ländern gehörenden) Fürstbistum Salzburg gab
         es nach wie vor zahlreiche bäuerliche Familien, die trotz schwierigster Bedingungen
         über Generationen hinweg im Geheimen an der evangelischen Lehre festhielten. Dabei
         halfen ihnen ihre enge Vernetzung untereinander und die oft einsame Lage ihrer Höfe,
         der Rückhalt bei evangelischen Nachbarterritorien, die Unterstützung durch wandernde
         Prediger und vor allem der gut gehütete Schatz evangelischer Bücher: Lutherbibeln,
         evangelische Erbauungsschriften, Gebet- und Gesangbücher aller Art, sorgsam versteckt
         und zum Teil sogar mit falschen Titelblättern getarnt. Wie sich zeigen sollte, verfügten
         viele dieser Bauern und Bäuerinnen, Knechte und Mägde über ein hohes Maß an Lesefähigkeit,
         kannten sich theologisch bemerkenswert gut aus und verstanden sich dezidiert als evangelisch –
         obwohl oder gerade weil sie dies vor ihrer katholischen Umgebung sorgfältig verbergen
         mussten. Das war allerdings nicht leicht und stellte sie vor erhebliche Gewissensprobleme.
         Wie weit durfte die Verstellung gehen, wie weit durfte man an dem verstümmelten papistischen Gottesdienst teilnehmen, ohne dass man sein Seelenheil aufs Spiel setzte? Die evangelischen
         Theologen waren untereinander keineswegs einig darüber, wie ein Christ unter Verfolgungsbedingungen
         dem Evangelium gemäß leben könne und müsse. In den Erbländern kursierte ein Katalog
         mit Vorschriften nach welchen sich im Land ob der Enß heimlich verborgene Evangelische
               zu verhalten haben, der den Gewissen der Bedrängten zu Hilfe kam: Sie sollten den katholischen Geistlichen
         fein höflich und freundlich begegnen und fleißig in ihren pfarrlichen Gottesdiensten erscheinen. Zur Beichte dürften sie gehen, brauchten dabei aber die Sünden nur so weit zu nennen,
         wie sie es für richtig hielten. Auch Heiligenbilder, Rosenkränze und Weihwasser sollten
         sie in ihren Häusern haben, aber nicht gebrauchen. Ansonsten sollten sie sich im Gasthaus
         nicht auf Glaubensgespräche einlassen und niemandem trauen, auch nicht den eigenen
         Dienstboten. Das größte Problem war das Abendmahl, das die Papisten ja nicht in beiderlei Gestalt erhielten, wie Christus es geboten hatte. Wenn es nicht
         möglich war, wenigstens einmal im Jahr an einem evangelischen Abendmahl in der Nachbarschaft
         teilzunehmen, dann sollten die Gläubigen den nach der Messe gereichten Wein trinken
         und selbst geheim die Worte der Einsetzung darüber sprechen. Die letzte Ölung sollten sie so lange wie möglich hinauszögern, wenn es aber nicht
         mehr möglich war, sie zu vermeiden, so empfangt sie, verdammen kann sie euch doch nicht. Hart auf hart kam es nur bei dem tridentinischen Glaubensbekenntnis: das müsst ihr nicht beschwören, sondern im Herzen verabscheuen.[66] Nicht alle Protestanten teilten allerdings diese großzügige Haltung. In dem weit
         verbreiteten ‹Evangelischen Sendbrief› des Salzburger Exulanten Joseph Schaitberger
         wurde der Mund- und Heuchlerglauben verworfen und eindeutiges Bekennen verlangt: Man solle nicht am fremden Joch mit den Ungläubigen ziehen, sondern sich klar von ihnen absondern und notfalls auswandern.[67]
      

      Die katholischen Obrigkeiten gaben sich im 18. Jahrhundert ihrerseits immer weniger
         mit äußerlichem Konformismus und bloßen Lippenbekenntnissen zufrieden; es ging ihnen
         zunehmend darum, auch wirklich die Herzen und Seelen der Menschen zu erreichen. Der
         verstärkte Druck durch die Missionstätigkeit vor allem der Jesuiten zu Beginn des
         18. Jahrhunderts hatte zur Folge, dass das Ausmaß der Glaubensabweichung erst richtig
         sichtbar wurde: «Gerade die obrigkeitliche Suche führte zu einem Prozess der Selbstvergewisserung
         der Protestanten.»[68] Immer mehr Untergrundprotestanten bekannten sich nun öffentlich zu ihrem Glauben
         und forderten die Erlaubnis des privaten Gottesdienstes. 1731 ging beim Corpus evangelicorum eine Bittschrift von 19.000 Untertanen des Fürst-Erzbischofs von Salzburg ein, die
         nach der Zulassung evangelischer Prediger verlangten. Daraufhin hielt der Erzbischof
         es für geraten, alle Irrgläubigen kollektiv des Landes zu verweisen. Die Vertreibung
         von nahezu 30.000 Salzburger Protestanten 1731/32 wurde im Reich als Skandalon ohnegleichen
         wahrgenommen, und Friedrich Wilhelm I. von Preußen, der einen großen Teil von ihnen
         in seinen Ländern ansiedelte, konnte daraus reichlich wirtschaftliches und politisches
         Kapital schlagen. Auch in den benachbarten österreichischen Erbländern sorgten die
         Salzburger Vorgänge für Unruhe. Es wurde sichtbar, dass dort die Glut unter Asche ebenfalls nicht erloschen war und nun in hellen Flammen aufloderte.[69] Emissäre des Corpus evangelicorum boten den Protestanten Rückhalt und warben für Emigration. Karl VI. richtete Reformationskommissionen ein und erhöhte den Druck auf die Abweichler, die er zu Rebellen erklärte. Er wollte
         allerdings nicht den gleichen Fehler begehen wie der Salzburger Fürst-Erzbischof und
         durch Abwanderung Tausende wertvoller Arbeitskräfte verlieren. Stattdessen griff er
         zum Mittel der Transmigration und ließ die hartnäckig unbekehrbaren Ketzer an die südöstliche Peripherie seiner
         eigenen Länder deportieren, nach Ungarn und Siebenbürgen, in Regionen also, die dünn
         besiedelt waren und wo die Protestanten ohnehin aufgrund alter Privilegien geduldet
         werden mussten. Zwischen 1734 und 1737 wurden in mehreren Schüben rund 800 Menschen,
         die sich als unbekehrbar herausgestellt hatten, aus Kärnten und dem Salzkammergut
         transmigriert oder zwangsweise zum Militär eingezogen (vgl. Farbtafel 18).
      

      Der Thronwechsel und der Erbfolgekrieg ließen das Problem des Untergrundprotestantismus
         vorübergehend in den Hintergrund treten, doch keineswegs ganz verschwinden. Zu Beginn
         des Jahres 1752 setzte Maria Theresia ihrerseits das Thema ganz oben auf ihre Agenda,
         nachdem in Oberösterreich und Kärnten vereinzelt lokale Konflikte ausgebrochen und
         Menschen sich kollektiv zum evangelischen Glauben bekannt hatten. Am 17. März berief
         sie eine Hofkonferenz ein, um über die erneut aufgeloderten Religions-Irrungen zu beraten, zu der sie auch die kaiserlichen Beichtväter Bittermann und Kampmüller
         hinzuzog.[70] Man kam überein, zunächst eine Religionskommission unter dem Vorsitz des Hofrates
         Doblhoff einzusetzen und mit der systematischen Untersuchung der Lage an Ort und Stelle
         zu beauftragen. Die Befragungen, die die Kommission in den notorisch von Ketzerei
         betroffenen Regionen vornahm, förderten nicht nur ein erschütterndes Ausmaß an Infektion mit der Seuche, dem Gift, dem Unkraut zutage, sondern auch die Ursachen, nämlich unverantwortliche Langmut und Gleichgültigkeit des Klerus und gravierende Lücken in der religiösen Grundversorgung. Zur Abstellung
         der Missstände wurde ein Religionspatent erlassen, das an die Strategie Karls VI.
         anknüpfte und dem viele weitere ähnliche folgten.[71]
      

      Die allgemeinen Grundsätze, die dieser Gesetzgebung zugrunde lagen, wurden in einem
         umfassenden 19-Punkte-Papier niedergelegt.[72] Darin heißt es, die Kaiserin-Königin müsse als eine wahre Landesmutter gleichwie [vor] das zeitliche also auch vor das Seelenheil
               ihrer Untertanen Sorg tragen und dürfe daher keine Emigration verstatten, wordurch die Seel samt dem Unterthan verloren gehet. Man dürfe das seit langem ausgebreitete Unkraut nicht wie bisher fortwachsen lassen, sondern müsse unverzüglich alle geistlichen und weltlichen Hilfsmittel anwenden,
         um die bereits angesteckte Herde wieder auf die Straßen ihres Heils zu führen und das Land, so mit der Irrlehr beflecket ist, nach und nach wieder rein zu machen. Maria Theresia führte den Glaubens-Abfall vor allem auf Unwissenheit und mangelhafte Begriffe von der katholischen Religion
         zurück; offenbar vermochte sie sich nicht vorzustellen, dass die theologisch versierten
         Geheimprotestanten womöglich einen klareren Begriff von der gegnerischen Lehre hatten
         als viele der braven, meist analphabetischen katholischen Schäfchen. Das Allernotwendigste
         erschien ihr, durch den apostolischen Eifer frommer Missionarien diese Quelle der Unwissenheit zu
               verstopfen. Dass das viel Zeit und Geduld kosten würde, räumte sie ein. Ein schneller Erfolg
         sei nicht zu hoffen, absonderlich bei verstockten Gemüthern und solchen Personen, wo die Irrlehr schon
               tiefere Wurzel gefasset hat. Ihnen sei Zeit und Raum zu gönnen, damit sie von denen Missionariis erleuchtet werden und ihren
               Irrtum erkennen mögen. Die ‹Principia› verraten allerdings eine gewisse Skepsis gegenüber den Fähigkeiten
         dieser Missionare, die sich nicht in die normale Arbeit der Pfarrer mischen sollten
         und denen eine genaue Instruktion mit auf den Weg zu geben sei, damit sie ihren Eifer behörig mäßigen, viele Geduld und Sanftmut gebrauchen, sich
               nach der Gesinnung des Volks richten und durch strenges Leben und liebreichen Umgang
               die Herzen gewinnen. Besonderes Augenmerk sei der ausreichenden Zahl an Seelsorgern, rechtgläubigen Schulmeistern
         und guten katholischen Büchern zu schenken. Den Empfehlungen mancher Ratgeber, die
         gerade in der Lesefähigkeit der Bauern den Kern des Übels erblickten, auf die unerschütterliche
         Katholizität der analphabetischen Krainer und Slowenen verwiesen und Maria Theresia
         rieten, Schulen in den infizierten Gegenden gänzlich zu schließen, folgte sie nicht.[73]
      

      Mit aller Schärfe sollte allerdings gegen die Verführer, die fremden Emissäre, Buchhändler
         und Veranstalter von Conventicula vorgegangen werden, die das Gift ausstreuten. Sie sollten verhaftet, ihre Schuld
         rechtsförmig untersucht und die Akten an den dafür zuständigen Religions-Consessus geschickt werden, der über die Bestrafung zu befinden hatte. Der Hof – das heißt die Hofkanzlei und letztlich die Monarchin selbst – behielt sich vor
         zu entscheiden, wer von den gefährlichsten Unruhestiftern und Aufwieglern zu deportieren
         sei. Irrgläubigen Witwen sollten die Kinder weggenommen und zu gut katholischen Leuten
         gegeben werden, damit man auf solche Weis die nachwachsende Brut ersticke. Neu war die Idee, in den infizierten Gegenden Conversions-Häuser einzurichten und dort diejenigen zu unterweisen, von welchen ohne derlei totale Separation und anhaltenden mühesamen Fleiß keine Bekehrung zu hoffen sei. Zur Finanzierung all dieser Maßnahmen sollte die Geistlichkeit
         selbst zur Kasse gebeten werden; dafür richtete Maria Theresia einen Religions-Fundus ein, in den der reich begüterte Klerus einzahlen sollte, der allerdings später nicht
         hielt, was sie sich von ihm versprochen hatte.[74] Weitere Sicherheitsmaßnahmen bestanden darin, dass niemand ein Haus erwerben durfte,
         der seine Rechtgläubigkeit nicht durch eine Bescheinigung des Pfarrers nachweisen
         konnte, und niemand Bücher besitzen durfte, deren Unbedenklichkeit der Pfarrer nicht
         mit Siegel und Unterschrift bestätigt hatte. Evangelische durften schließlich nicht
         mehr öffentlich auf dem Friedhof beigesetzt werden, sondern geheim an einem abseitigen Ort. Von all diesen Maßnahmen erhoffte man sich in Wien, der Seuche des Irrglaubens mit
         der Zeit wirksam Einhalt zu gebieten.
      

      In den infizierten Gegenden wurde umgehend mit der systematischen Ausrottung des Übels begonnen. Die
         Regionen wurden in Distrikte eingeteilt und dort flächendeckend über 70 Missionsstationen
         eingerichtet, die jeweils aus einem geistlichen und einem weltlichen Arm bestanden. Die weltlichen Religionskommissare waren ausdrücklich befugt, den lokalen
         Grundherren Weisungen zu erteilen; sie verhörten Verdächtige, konfiszierten evangelische
         Bücher, überprüften Neuansiedler und grundherrliche Amtsleute, unterbanden Gespräche
         über die Religion in den Gasthäusern, kontrollierten, ob die Kinder regelmäßig den
         Katechismusunterricht besuchten, und verhängten bei Verstößen gegen das Religionspatent
         alle möglichen Sanktionen, von Geldbußen über den Pranger bis zum Zuchthaus. Bei der
         Entdeckung der Irrgläubigen half ihnen die gesetzlich verordnete Denunziationspflicht:
         Wer seine Familienmitglieder oder Nachbarn verriet, erhielt eine stattliche Belohnung;
         wer sein Wissen für sich behielt, riskierte seinerseits schwere Strafen.[75] Zugleich machten sich die Geistlichen an ihr mühsames Bekehrungswerk. Neben den
         fest stationierten Missionaren wurden auch Wandermissionare eingesetzt, die von Hof
         zu Hof zogen, die Untertanen befragten und im wahren katholischen Glauben unterwiesen.
         Sie alle hatten zweimal im Monat über ihre Erfolge an die Missionsvorsteher Bericht
         zu erstatten, die das regelmäßig an den jeweiligen Religionsbehörden in Graz, Linz
         oder Klagenfurt zu melden hatten, die wiederum der jeweiligen Verwaltungszentrale,
         der Repräsentation und Kammer, Rechenschaft schuldeten.[76] Idealerweise liefen alle Informationen bei der böhmisch-österreichischen Hofkanzlei
         in Wien zusammen, die sie schließlich der Kaiserin vortrug. Dass Maria Theresia der
         Sache große Aufmerksamkeit widmete und sich die Missionsberichte regelmäßig persönlich
         vorlegen ließ, ist gut bezeugt.[77]
      

      In den Religionsbehörden (Consessen) wurde über die Einweisung der besonders hartnäckigen Ketzer in ein Konversionshaus
         entschieden. Überall an den Brennpunkten, wie Klagenfurt, Kremsmünster, Rottenmann
         oder Judenburg, hatte man solche Konversionshäuser eingerichtet, die von Bürgern geführt
         und von Soldaten bewacht wurden. Meist handelte es sich um bescheiden ausgestattete
         Gebäude mit wenigen Kammern, in denen kaum mehr als zehn Irrgläubige auf einmal eingesperrt
         und von einen Missionar oder Ortspfarrer umerzogen werden konnten. Am nötigen Geld
         für die Häuser mangelte es allenthalben. Ihre Anmietung, Ausstattung und Beheizung,
         die Bewachung und Verpflegung der Insassen, alles erwies sich als ausgesprochen schwierig.
         Es gab Ausbruchsversuche, es gab harte Bestrafungen, es gab einzelne Todesfälle durch
         Hunger oder Kälte.[78] Die Häuser sollten vor allem dazu dienen, besonders angesehene, einflussreiche und
         hartnäckige Irrgläubige eine Zeitlang von ihrer sozialen Umgebung zu isolieren, um
         sie leichter umzustimmen. Manche blieben nur einen, manche mehrere Monate, manche
         bis zu einem Jahr. Doch das war eher die Ausnahme; schließlich sollte die Wirtschaftskraft
         der Höfe nicht allzu sehr leiden. Teils inhaftierte man den Bauern und die Bäuerin
         eines Hofes abwechselnd, damit der Haushalt nicht völlig zugrunde ging.[79] Das Ziel war, dass die Menschen feierlich ihrem Irrglauben abschworen, indem sie
         einen heiligen Eid auf das Tridentinische Glaubensbekenntnis ablegten, am besten öffentlich
         vor aller Augen am Gründonnerstag in ihren Heimatgemeinden. Hatten sie das einmal
         getan und wurden rückfällig, fand man beispielsweise danach wieder lutherische Bücher
         bei ihnen, dann waren sie nicht mehr nur Irrgläubige, die bekehrt, sondern auch Meineidige,
         die hart bestraft werden mussten.
      

      Wer sich selbst im Konversionshaus nicht zum Eid auf das Tridentinische Glaubensbekenntnis
         durchringen konnte, war ein Kandidat für den nächsten Transmigrationsschub. Darüber
         zu befinden behielt die Kaiserin sich selbst vor. Innerhalb der nächsten vier Jahre
         ließ sie rund 3000 Menschen aus den Erbländern nach Ungarn und Siebenbürgen deportieren.[80] Ihre häuslichen Angelegenheiten regeln und sich von ihrer Familie verabschieden
         durften die zur Deportation Bestimmten nicht. Die minderjährigen Kinder wurden ihnen
         weggenommen: Waren sie älter als sieben, steckte man sie ins Waisenhaus, jüngere ließ
         man in katholischen Familien rechtgläubig erziehen. Nur die ganz kleinen Säuglinge
         wurden den Müttern gelassen. Maria Theresia war mit dieser Regelung ausdrücklich einverstanden.[81] Für die Transportkosten mussten die Deportierten mit ihrem eigenen Vermögen aufkommen;
         Mittellose bekamen etwas Reisegeld aus dem Religionsfonds. Die Märsche in den äußersten
         Südosten des Habsburgerreiches dauerten viele Wochen; nicht wenige Menschen starben
         auf dem beschwerlichen Weg. Am Ziel angekommen, verfügten sie in der Regel über keinerlei
         Lebensunterhalt. Zwar war es Aufgabe der Behörden, das Eigentum der Deportierten,
         wenn sie welches hatten, zu Geld zu machen und ihnen nachzuschicken, aber das geschah
         nur schleppend oder gar nicht. Viele Menschen versuchten in ihre Heimat zurückzukehren;
         mehr als die Hälfte aller Deportierten starb oder verschwand kurze Zeit nach der Ankunft
         aus dem Blick der Behörden. Nur ganz wenigen gelang es, in der Fremde eine neue Existenz
         aufzubauen. Die Transplantation war nicht nur eine humanitäre Katastrophe, sie war auch als bevölkerungspolitisches
         Projekt ein Desaster.
      

      Das Corpus evangelicorum reichte seit 1753 mehrmals förmliche Interzessionen beim Reichstag ein, um gegen
         diese Drangsale und Verfolgung mit Gefängniß und Leibes-Strafen, Banden, Schlägen, Entsetzung von Hab und Gütern zu protestieren.[82] Die Kaiserin ließ antworten, es gehe hier in Wahrheit nicht um Religion, sondern
         um Rebellion und Umsturz, der mit der Religions-Larve bedecket werde. Im Übrigen werde niemand in Eisen gelegt, gegen die Irrgläubigen würden nur
         gutwillige Mittel angewendet, die Transmigrationen geschähen nicht überstürzt, jedem
         werde genügend Bedenkzeit eingeräumt, alles verlaufe vollkommen rechtmäßig, kurzum,
         niemand leide das geringste Ungemach.[83] Immerhin sah Maria Theresia sich aber veranlasst, an die Adresse der Reichsöffentlichkeit
         eine ausführliche Widerlegung der Vorwürfe mit Beilage aller erforderlichen Dokumente
         zu publizieren. Es galt ja die kaiserliche Unparteilichkeit gegenüber den Konfessionen
         im Reich und den Respekt gegenüber der Westfälischen Friedensordnung zu demonstrieren.
      

      Während des Siebenjährigen Krieges geriet die Verfolgung der Protestanten vorübergehend
         in den Hintergrund, vielleicht auch deswegen, weil Maria Theresia dem preußischen
         König keine Gelegenheit bieten wollte, daraus im Reich propagandistisches Kapital
         für seinen vorgeblichen Religionskrieg zu schlagen.[84] Nach dem Krieg rückte das Missionswerk allmählich wieder stärker in den Blick, doch
         fanden jahrelang keine neuen Transmigrationen statt.[85] Erst 1773/74 kam es zu einem letzten großen Verfolgungsschub, dem noch einmal 178 Menschen
         zum Opfer fielen, und zwar in Stadl, einer Gemeinde im Murtal in der Obersteiermark.[86] Die Gegend war schon zwanzig Jahre zuvor als schwer infiziert aufgefallen. Damals
         hatte es zahlreiche Bekehrungen gegeben; die Verführer und ganz Verstockten waren
         zuerst ins Konversionshaus gesteckt und dann deportiert worden. Auslöser der neuen
         Verfolgungswelle war der ausgeprägte Wahrheitseifer eines ambitionierten Missionskaplans
         namens Michelitsch, der vom zuständigen Bischof von Seckau, Graf Spaur, ausdrücklich
         Rückendeckung für seine rigide Inquisitionsstrategie erbeten und auch erhalten hatte.[87] Gestützt auf die Leitlinien des Bischofs, aber auch auf das Denunziationsgebot in
         dem Religionspatent von 1752, nutzte der Kaplan vor allem den Beichtstuhl, um die
         Stadler Untertanen zur Denunziation der Ketzer zu zwingen. Vor, während und nach der
         Beichte wurden die Gemeindemitglieder aufgefordert, jeden zu nennen, der ihres Wissens
         irgendwelche Anzeichen von Irrglauben gezeigt hatte. Als Anzeichen galt bereits, wenn
         man gut lesen konnte, über Glaubensdinge disputierte, kein Weihwasser benutzte oder
         nie ordentlich den Rosenkranz betete.[88] Machten die Beichtkinder sich verdächtig, nicht alles zu sagen, was sie wussten,
         so wurde ihnen die Lossprechung von den Sünden vorenthalten, die Kommunion verweigert
         und damit das ewige Höllenfeuer in Aussicht gestellt. Die der Ketzerei Verdächtigen
         selbst mussten ihre Glaubensgenossen denunzieren, um zu beweisen, dass sie aufrichtig
         bereit waren, sich bekehren zu lassen, das heißt, um dem Konversionshaus, der Zwangsrekrutierung
         oder Transmigration zu entgehen. Dass der Vater wider den Sohn, der Sohn wider den Vater, das Eheweib wider ihren Mann,
               und der Knecht wider den Herrn zu denunciren gezwungen wurden,[89] erschien unerhört, denn es stellte die Grundlagen der sozialen Ordnung, Loyalität
         und Hierarchie, in Frage.
      

      Die Folge dieser ehrgeizigen neuen Taktik war Widerstand – nicht allein der Protestanten,
         sondern auch vieler gut katholischer Gemeindemitglieder, die sich über den Missbrauch
         des Beichtsakraments empörten. Die Stadler schickten im Frühjahr 1772 einen Knecht
         namens Adam Reiter nach Wien, wo man sich Zuflucht gegen die Bedrängnis versprach.
         Reiter geriet dort – wie, ist unklar – an den hochbetagten Kaiserlich-Königlichen Hof- und Kriegs-Agenten Joseph Mathola de Zolnay, der ihm seine Hilfe anbot. Mathola, selbst ein Protestant,
         gab sich einflussreicher, als er war, interzedierte bei dem Amtmann in Stadl zugunsten
         seiner Glaubensbrüder und machte geltend, daß ihre Kais. Königl. Apost. Majestät wegen der widrigen Religion Niemanden verfolge.[90] Das trug ihm allerdings selbst den Verdacht der Aufwiegelei ein. Trotzdem machte
         sich im April 1772 erneut eine Abordnung der Bauern auf den langen Weg nach Wien,
         um über Mathola de Zolnays Vermittlung an allerhöchster Stelle die Erlaubnis zum freien
         exercitium religionis oder aber zur Emigration zu erbitten.[91] Die Hofkanzlei verwies aber die Sache zurück an das innerösterreichische Landesgubernium,
         das sie wiederum dem Verwalter der Grundherrschaft auftrug. Dieser Verwalter, ein
         gewisser Rauch, machte nun einen fatalen Fehler: Er veranlasste die Bauern durch scharfe
         Verhöre, die Namen all derer aufzuschreiben, die die Abordnung nach Wien beauftragt
         hatten – mit der falschen Versprechung, sie bräuchten die Transmigration desto weniger
         zu fürchten, je mehr Namen sie offenbarten. Das hatte einen überwältigenden Bekenntnisschub
         zur Folge. Knapp 400 Menschen ließen sich aufschreiben, darunter auch Dutzende Kinder.
      

      Diese ‹Evangelische Liste› verursachte in Wien große Bestürzung. Wie konnte es aller
         bisher aufgewandten Missionsarbeit zum Trotz dazu kommen, dass so viele sich offen
         zum Protestantismus bekannten und frech das liberum exercitium religionis verlangten? Erneut wurde eine Untersuchungskommission eingesetzt, deren Vorsitzender
         Graf Stubenberg am 24. März 1773 der Hofkanzlei einen ausführlichen Bericht vorlegte.[92] Der ungewöhnliche Eifer der Missionsorgane, den diese Untersuchung zutage förderte,
         ging nun selbst der Kaiserin zu weit.[93] Denn es gab offensichtlich einen Zielkonflikt: Einerseits musste man die Irrgläubigen
         restlos aufspüren, um sie zu bekehren. Andererseits war es aber auch ungünstig, wenn
         das Ausmaß der Seuche vor aller Augen sichtbar wurde, denn das ermutigte die Ketzer
         und erhöhte wiederum die Ansteckungsgefahr. Die Kommission kritisierte daher den übergroßen
         Ehrgeiz des Kaplans und des Bischofs und warf ihnen Überschreitung ihrer geistlichen
         Kompetenzen vor. Es war allerdings nicht etwa Mitgefühl mit den Protestanten, was
         aus dieser Kritik sprach. Dahinter stand vielmehr die neue staatskirchliche Linie
         gegenüber dem Klerus, die seit 1768 vom Wiener Hof verfolgt wurde.[94] Die Hofkanzlei stellte zum Stubenberg-Bericht fest, die Schuld an dem öffentlichen Ausbruch der Ketzerei trage vor allem die Geistlichkeit. Am liebsten würde man ja das ganze
         Geschehen mit tiefstem Stillschweigen übergehen, doch das sei unmöglich, da es um die Herstellung der gestörten öffentlichen Ruhe, um die Landesfürstliche
               Gerechtsame et Jus Supremae Inspectionis circa Sacra [das Recht der Oberaufsicht in
               Kirchensachen], um Vermeidung weiterer Spaltungen, um das zeitlich- und ewige Wohl
               so vieler Unterthanen und ihrer Nachkömmlinge [und] auch darumen zu thun ist, die
               Geistlichkeit, damit sie fürohin durch Neuerungen nicht schaden könne, in ihre Schranken
               zurückzuführen.[95] Die Verweigerung der Beichte, der Absolution und damit auch der Eucharistie komme
         einer regelrechten Exkommunikation gleich. Solche Kirchenstrafen betrafen aber nach
         Auffassung der Hofkanzlei nicht allein das forum internum, die geistliche Gewalt über die Gewissen, sondern hatten Konsequenzen für die öffentliche
         Ordnung, unterlagen daher der landesherrlichen Oberaufsicht und durften nur mit Billigung
         der Landesherrin verhängt werden. Maria Theresia schloss sich der Kritik ihrer Hofkanzlei
         voll und ganz an und ließ einen scharfen Brief an den Bischof von Seckau ergehen,
         dem sie Missbrauch der Beichte und des Beichtgeheimnisses vorwarf.[96] Die forschen Inquisitoren Michelitsch und Rauch wurden ihrer Ämter enthoben, vier
         zusätzliche Pfarrer und ein neuer Missionsvorsteher eingesetzt. Zukünftig, so ordnete
         Maria Theresia persönlich an, seien der Zwang, die Schärfe der Strafen und andere ein so grosses Aufsehen verursachenden
               Verfügungen so viel möglich zu vermeiden, dagegen die Irrende viel mehr durch Vorstellungen
               und sorgfältigen Unterricht, und eigene Ueberzeugung ihres Irrthums zu einer dauerhaften
               Bekehrung zu leiten. Doch je gelinder man mit den Verführten verfahre, desto härter müsse man gegen die
         Verführer vorgehen; hier seien die schärfsten Leibesstrafen angezeigt. Hinsichtlich der Transplantation der allzusehr verstockten Sektarier, wenn solche [Transplantation]
               nicht gänzlich sollte vermieden werden können, verfügte sie, dass jeder einzelne Fall zuvor bei Hof gemeldet werden solle.[97]
      

      Der neue Missionsvorsteher, ein besonders sorgfältiger und gewissenhafter Geistlicher
         namens Gletler, dem die penible Dokumentation des gesamten Stadler Missionsgeschehens
         zu verdanken ist, versah das Amt nun mit Liebe und Sanftmut, aber systematisch. Seine Vorgehensweise ging als paradigmatische ‹Stadler Missionsmethode›
         in die Geschichte ein. Er wurde nicht müde, die Untertanen wechselseitig übereinander
         auszuforschen – wenn auch nicht mehr im Rahmen der Beichte –, die Verdächtigen immer
         aufs Neue zu verhören und schließlich entweder zum wahren Glauben oder zur Deportation
         zu führen.[98] Zum Teil handelte es sich um dieselben Menschen, die schon zwanzig Jahre zuvor auffällig
         geworden waren, einen Eid auf das katholische Glaubensbekenntnis abgelegt hatten und
         nun des Meineids schuldig waren; zum Teil waren es auch die zurückgelassenen Kinder
         der damals Deportierten. Das Dilemma der Mission war dem gewissenhaften Mann selbst
         schmerzlich bewusst: Er wollte die Menschen zur allein seligmachenden Kirche zurückführen,
         bediente sich dazu aller nur möglichen psychischen und physischen Zwangsmittel und
         war am Ende immer wieder mit der niederschmetternden Erkenntnis konfrontiert, dass
         die meisten Bekenntnisse trügerisch gewesen waren, unaufrichtig und gleisnerisch. Es gab kein sicheres Mittel, echten von vorgetäuschtem Glauben zu unterscheiden;
         das Innere der Menschen war unsichtbar. Der Zwang zur Denunziation produzierte nichts
         als Misstrauen und Unfrieden; der Zwang zum Glauben nichts als Elend und Heuchelei.
      

      Die lückenlos überlieferten Verhörprotokolle der Stadler Untertanen legen davon ein
         erschütterndes Zeugnis ab, auch wenn es durch die Perspektive des Inquisitors gefiltert
         ist.[99] Die Verhörten zeigten alle möglichen Reaktionen und Strategien: Manche weinten,
         waren ängstlich und eingeschüchtert, andere selbstbewusst und glaubensgewiss. Manche
         bezeichneten sich als gut katholisch, andere bekannten sich als evangelisch, manche
         sagten, sie sähen überhaupt keinen Unterschied zwischen beidem. Manche denunzierten
         ihre Nachbarn bereitwillig, andere weigerten sich hartnäckig, zum Judas und Schergen zu werden. Manche verwickelten sich in Widersprüche, andere ließen sich nicht irritieren.
         Ein des Lesens unkundiger Bauer namens Joseph Oberreuter sagte, die Geistlichen wollten die Leute nur verführen, hätten die Gaabe des wahren Glaubens
               verlohren, und dafür [hätten] die einfältigen Bauern [diese Gabe] erhalten, weil es
               geschrieben wäre: revelasti ea parvulis [Du hast es offenbart den Unmündigen].[100] Wie seinerzeit Martin Luther gegenüber Karl V. auf dem Reichstag zu Worms gab er
         an, wann er aus dem klaren Evangelio eines Irrthums überwiesen würde, wollte er umkehren.[101]
      

      Um den Schicksalen exemplarische Gesichter und Namen zu geben, sei nur ein Beispiel
         angeführt, das der Familie Rieberer. Urban Rieberer, genannt Strohschneider, geboren
         um 1719, also ein Altersgenosse Maria Theresias, war Rücksasse zu Einach in der Grundherrschaft Schwarzenberg, das heißt dem Grundherrn persönlich
         untertan und abgabenpflichtig. Er konnte lesen und war im Besitz einer Reihe evangelischer
         Bücher. Im Verhör sagte er aus, er sei katholisch erzogen, aber seit dreißig Jahren
         evangelisch und wolle so bleiben und sterben. Besser unterwiesen werden wollte er nicht, lieber fortziehen. Sagt, Christus seye nicht gefragt worden, ob er Lutherisch oder katholisch seye, sondern
               wie er gelebt habe, auf das halt er sich auch. Im Dezember 1773 wurde Rieberer in das Konversionshaus in Judenburg eingeliefert
         und gab sich dort bekehrungsbereit. Zurück in seinem Heimatdorf widerrief er das und
         bekannte, er habe niemals ernstlich dem evangelischen Glauben abschwören wollen. Daraufhin
         wurde er deportiert und starb am 2. August 1774 kurz nach der Ankunft in Siebenbürgen.
         Seine Frau Helena Riebererin, geborene Hasenbacherin, die er im Januar 1752 geheiratet
         hatte, war ebenfalls verdächtig. Sie legte das Tridentinische Glaubensbekenntnis ab,
         wurde rückfällig und machte sich dadurch des Meineids schuldig. Das brachte sie ins
         Zuchthaus, wo sie sich aufhielt, als ihr Mann und zwei ihrer Kinder im Frühjahr 1774
         deportiert wurden. Nach einem Jahr im Gefängnis überstellte man sie, mittlerweile
         Witwe, ins Armenhaus, wo sie am 13. März 1776 an Abzehrung starb. Ihr ältester Sohn Sebastian, geboren kurz vor der Heirat der Eltern am 9. Januar
         1752, war evangelisch erzogen worden und lebte als lediger Knecht im selben Dorf.
         Er besaß ebenfalls mehrere evangelische Bücher und zeuget eine vermessene Freyheit in Bekanntnus seines Glaubens, sonst ein geschickter,
               wohlgewachsener Mensch. Seine Schwester Maria war eine ledige Magd, wie ihr Bruder evangelisch erzogen,
         lesekundig und im Besitz mehrerer Bücher; auch sie bekannte sich offen zu ihrem Glauben.
         Beide wurden mit ihrem Vater im Frühjahr 1774 nach Siebenbürgen deportiert. Nur die
         jüngste Tochter Anna blieb, da sie erst fünfzehn war, zurück; sie war schon im Januar
         1774 ins Grazer Waisenhaus eingeliefert worden. Maria überlebte die Transmigration
         ebenfalls nicht lange; sie starb 1775 im Alter von neunzehn Jahren. Allein Sebastian
         gelang es, in Siebenbürgen sesshaft zu werden. Er heiratete eine Witwe aus Oberösterreich,
         die ebenfalls deportiert worden war, und verdiente seinen Lebensunterhalt als sehr arbeitsamer Zimmermann. Beide hatten vier gemeinsame Kinder. Anders als seine Frau, die im letzten Kindbett
         starb, überlebte Sebastian Rieberer den Untergang der alten Ordnung. Er starb 1820
         im Alter von 69 Jahren als Einziger aus seiner Familie undramatisch an Erkältung.[102]
      

      Urban Rieberer gehörte zu den Bauern, die versuchten, nach Wien zu gelangen, um bei
         der Landesherrin ihr Recht oder wenigstens Gnade zu finden. Alle diese Versuche schlugen
         fehl oder verschlimmerten die Lage der Protestanten. Die beiden ersten Wienreisen
         der Stadler Abgesandten und die Vermittlungsversuche des Agenten Mathola de Zolnay
         führten nicht nur zur Aufstellung der fatalen Evangelischen Liste; sie hatten auch
         für den Vermittler selbst strafrechtliche Folgen. Er wurde als Aufwiegler inhaftiert und entging nur durch sein hohes Alter und sein schriftliches Versprechen,
         sich der Protestanten nie wieder anzunehmen, einer längeren Haftstrafe.[103] Urban Rieberer und ein Genosse scheiterten schon auf dem Weg nach Wien und mussten
         umkehren, weil ihnen ein Betrüger das Zehrgeld gestohlen hatte. Die Reise belastete
         Rieberer in den Augen der Obrigkeit zusätzlich und trug dazu bei, dass er ins Konversionshaus
         eingeliefert wurde. Im September 1772 zogen die Bauern Hans Reiter und Hans Waiger
         nach Wien, um zu erfahren, was aus Mathola de Zolnays Fürsprache geworden war. Der
         Agent nahm sie mit zu einem Herrn, wo die bey der Kayserin eingereichten Memoralien hinzukommen pflegen, die Bauern verstanden aber die Sprache dieses Herrn nicht. Nach seiner Rückkehr
         aus Wien landete Reiter im Konversionshaus. Ein weiterer Versuch, allerhöchste Gnade
         zu erlangen, erwies sich als noch fataler: Nachdem Hans Reiter und ein anderer Bauer
         namens Simon Schalk aus dem Konversionshaus hatten fliehen können, schlugen sie sich
         im Sommer 1773 erneut nach Wien durch. Dort wandten sie sich an den Prediger der dänischen
         Gesandtschaft und ließen sich von ihm und einem protestantischen Reichshofrat eine
         Supplik an die Kaiserin aufsetzen. Das half ihnen aber nichts, ganz im Gegenteil –
         sie wurden aufgegriffen und ohne weitere Umstände deportiert.[104] Ein Weberknecht, der sich in Wien nach dem Schicksal von Schalk und Reiter erkundigen
         sollte, wurde weder beim dänischen Gesandten noch im Hause Mathola de Zolnay vorgelassen;
         vielmehr drohte man auch ihm, ihn in Eisen und Banden zu schlagen, und jagte ihn davon.[105] Alle diese gescheiterten Wiengänger waren Opfer des Mythos von der Kaiserin-Königin
         als gnädiger Landesmutter, die selbst den Geringsten ihrer Untertanen Zugang gewährt.
      

      Der Umgang mit den Irrgläubigen war einer der vielen Gegenstände, über die Maria Theresia
         mit ihrem Sohn über Kreuz lag. Zwar hatte sie die Deportationen immer schon als ultima ratio betrachtet und konnte sich einer wachsenden Skepsis gegenüber diesem Mittel selbst
         nicht ganz erwehren, doch das hinderte sie nicht, immer wieder darauf zurückzugreifen.
         Josephs Kritik hingegen war grundsätzlich. Er vertrat den Standpunkt, der unter Aufklärern
         mittlerweile selbstverständlich war, dass das Gewissen sich keinem Zwang füge und
         der Staat sich damit zu begnügen habe, von seinen Untertanen äußeren Gehorsam zu fordern.[106] Außerdem kannte er die Verhältnisse in den Kolonisationsgebieten aus eigener Anschauung.
         Während der Stadler Ereignisse, im Frühjahr und Sommer 1773, befand er sich gerade
         auf einer Reise durch Siebenbürgen, und unter den Tausenden von Bittschriften, die
         er dort entgegennahm, befanden sich auch solche von transmigrierten Protestanten.
         Bei seiner Rückkehr machte er aus seiner Kritik an den Zwangsumsiedlungen kein Hehl.[107] Im Dezember 1773 kam es zu einer der vielen Krisen der Doppelregentschaft; Joseph
         versuchte seine Mutter einmal mehr dazu zu bewegen, dass sie ihn entweder aus der
         Verantwortung entließ oder ihm wirklich die Entscheidungskompetenz anvertraute, was
         sie aber wie schon mehrmals zuvor ignorierte.[108] Im April 1774 ließ sie 162 Menschen in zwei Schüben aus der Steiermark deportieren.[109]
      

      Am 7. November 1774 erließ Joseph als Mitregent einen Befehl an die Hofkanzlei, die
         Transplantationen einzustellen, es sei denn, die Irrgläubigen selbst wünschten zu emigrieren.[110] Dass er das mit Wissen und Einvernehmen seiner Mutter tat, ist zweifelhaft. Jedenfalls
         machte die Hofkanzlei ihr daraufhin die nachdrücklichsten Gegenvorstellungen: die üble Folgen einer solchen Toleranz wären nicht zu übersehen, sie würden unweigerlich neuen Uebermuth, Ausschweifungen und Verführung nach sich ziehen. Niemand könne vor Gott die sichere Folge verantworten, daß der […] seit Luthers Zeiten immer sich erhaltende geringere Theil Irrgläubiger
               den grössern katholischen Theil verführe, und endlichen gar verschlinge.[111] Allein die Drohung mit der Deportation habe das bisher verhindern können. Auch 1772
         und 1773 habe die Ausgelassenheit der Irrgläubigen zugenommen, weil sie glauben, sie würden im Lande
               bleiben dürfen und sich sogar ein Gotteshaus errichten dürfen. Die Hofkanzlei erinnerte die Kaiserin an ihre eigene Argumentation der 1750er Jahre
         und an die Politik ihrer glorwürdigen Vorfahren, die sogar mit Leib- und Lebensstrafen gegen die Ketzer vorgegangen waren. Sollte
         nun die ganze bisherige alte Grund-Verfassung umgestoßen werden? In dieser Situation stellte sich Maria Theresia überraschenderweise
         hinter den Befehl ihres Mitregenten und beschied knapp: Meine vorige Resolution ist klar. Niemand solle mehr gegen seinen eigenen Willen deportiert werden. In allen Fällen,
         die die Emigration beträfen, reserviere es mir ganz allein.[112] Trotzdem wurden am 14. Oktober 1776 noch einmal 17 steirische Protestanten umgesiedelt.
         Insgesamt waren damit unter Maria Theresias Regierung mindestens viermal so viele
         Menschen wegen ihres Irrglaubens deportiert worden wie unter ihrem Vater – von den
         Transmigrationsschüben aus anderen Gründen ganz zu schweigen.[113] Und das war immer noch nicht das Ende.
      

      Dass sie sich ausnahmsweise den Befehl ihres Sohnes zu eigen machte, heißt keineswegs,
         dass sie sich zu seiner Position durchgerungen hätte, was die Duldung Andersgläubiger
         anging. Im Gegenteil, in der Toleranzfrage kam es in ihren letzten Lebensjahren noch
         einmal zu einem Grundsatzkonflikt zwischen Mutter und Sohn, womöglich schärfer als
         alle früheren.[114]Anlass waren religiöse Unruhen in Mähren im Frühjahr und Sommer 1777.[115] Der Untergrundprotestantismus war dort stärker als irgendwo sonst. Die Nähe zu Preußen
         ließ ihn besonders gefährlich erscheinen; es hatte bereits Bittschriften an Friedrich II.
         gegeben. Schon 1774 waren Hunderte aus Mähren nach Siebenbürgen deportiert worden.
         Im Frühjahr 1777 suchten sich einige Exjesuiten dadurch verdient zu machen, dass sie
         die falsche Versprechung ausstreuten, die Landesmutter gewähre zukünftig freie Religionsausübung.
         Die Protestanten ließen sich tatsächlich aus der Deckung locken. Nach und nach bekannten
         sich die Bewohner von über 60 Dörfern zum Luthertum und feierten öffentliche Gottesdienste.
         Als sich herausstellte, dass sie in eine Falle gelockt worden waren, kam es zu Unruhen;
         katholische Kirchen wurden blockiert; die Lage eskalierte und einzelne Demonstranten
         wurden im Tumult erschossen. Maria Theresia klagte gegenüber ihrem Sohn Ferdinand,
         in welchem unerträglichen Zwiespalt sie sich befinde. Sie könne die Forderungen der
         Bauern unmöglich erfüllen, schließlich habe sie als Königin von Böhmen in ihrem Krönungseid
         geschworen, keine Unkatholischen zu dulden. Andererseits: Tausende von Menschen wegzuschaffen, selbst nach Ungarn, wäre ein großer Verlust.
               Es ist heikel, besonders in der jetzigen Zeit, diesen Entschluss zu fassen; das beschäftigt
               mich sehr und deprimiert mich.[116]
      

      Joseph, der auf seiner Reise durch Frankreich von den Massenbekenntnissen in Mähren
         erfuhr, war alarmiert und schrieb seiner Mutter, man tue gut daran, die Irreligion
         nicht mit der Wurzel ausrotten zu wollen. Denn: Die Vielfalt der Religionen in einem Staat ist nur dann von Übel, wenn sie mit Fanatismus,
               Uneinigkeit und Parteigeist verbunden ist. Sie fällt von allein in sich zusammen,
               wenn man die Sektierer alle vollkommen gleich behandelt und dem, der allein alle Herzen
               regiert, den Rest überlässt.[117] Es sei eine Anmaßung der weltlichen Gewalt, die Seelen der Menschen gegen deren
         Willen retten zu wollen, das müsse man dem Heiligen Geist überlassen. Durch Zwangsmaßnahmen
         gewinne man die Seelen ohnehin nicht, sondern verliere nur wichtige Arbeitskräfte.
         Das ist meine Art zu denken, Eure Majestät kennt sie; meine vollkommene Überzeugung,
               die sich, fürchte ich, mein Leben lang nicht ändern wird.[118]
      

      Maria Theresia war zutiefst entsetzt; diese Haltung erschütterte die Grundfesten ihres
         Weltbildes. Was Joseph allgemeine Toleranz nannte, war für sie ein Schimpfwort, synonym
         mit Indifferentismus, Gleichgültigkeit, das größte Übel, das die Monarchie je erlitten hat. Sie antwortete ihm mit Briefen von geradezu verzweifelter Eindringlichkeit und führte
         alles ins Feld, was ihr an Argumenten zu Gebote stand: Er werde den Staat mit seiner
         Toleranz zugrunde richten und unzählige Seelen ins Verderben führen. Die wahre Religion
         bedeute ihm offenbar nichts, er liebe sie nicht, wenn er keinen Wert darauf lege,
         sie zu schützen und zu verbreiten. An den Protestanten könne er sich ein Beispiel
         nehmen, die eine solche Indifferenz in ihren eigenen Ländern niemals zuließen. Man braucht guten Glauben, unwandelbare Regeln – wo wollt Ihr sie denn finden und
               wie bewahren?[119] Joseph reagierte umgehend und versuchte ihr ein Stück entgegenzukommen. Sie habe
         ihn vollkommen missverstanden; mit Toleranz sei nicht religiöse Gleichgültigkeit gemeint.
         Die Irrgläubigen würden doch am schnellsten von der Wahrheit der katholischen Religion
         überzeugt, wenn man sie ungestört in der katholischen Umgebung leben lasse. Wer die
         fremde Religion verbiete, der fürchte nur die Konkurrenz, die doch der wahre Glaube
         nicht zu scheuen habe.[120]
      

      Doch mit diesen Argumenten konnte seine Mutter nichts anfangen. Dass man das Seelenheil
         der rechten Einsicht jedes Einzelnen überließ, war mit ihrer Überzeugung von der religiösen
         wie der politischen Pflicht eines rechtgläubigen Herrschers absolut unvereinbar. Sie
         nahm einen neuen, noch nachdrücklicheren Anlauf: Ich spreche politisch, nicht als Christin: Nichts ist so notwendig und heilsam wie
               die Religion (das Wort verwandte sie stets nur im Singular, denn es gab für sie ja nur eine Religion,
         alles andere war Irreligion, Seuche, Gift, Unkraut und Ketzerei). Nach ihrer Überzeugung
         konnte allein die Religion der menschlichen Schlechtigkeit Schranken setzen. Wollt Ihr durchgehen lassen, dass jeder sich seine eigene macht, ganz nach seiner
               Phantasie? Kein fester Kult, keine Unterwerfung unter die Kirche – wohin kämen wir
               da? Ruhe und Zufriedenheit würden daraus nicht entstehen, sondern das Faustrecht und
               anderes Unglück würde folgen, wie man ja schon gesehen hat. Aufs Neue warf sie Joseph seinen Geist des Widerspruchs und des Alles-neu-machen-Wollens
         vor, der das Glück des Staates und sein eigenes Seelenheil kosten werde. Und aufs
         Neue beschwor sie die – nach Gott – höchste Autorität: die Tradition der Vorfahren,
         um das Gespenst des Individualismus zu bannen. Ihr würdet Euch selbst verlieren und die ganze Monarchie mit Euch reißen, all die
               schweren Sorgen Eurer Vorfahren [zunichtemachen], die uns mit großer Anstrengung diese
               Länder hinterlassen und sie verbessert haben, indem sie unsere heilige Religion einführten –
               aber nicht, wie unsere Gegner, mit Gewalt und Grausamkeit, sondern mit Sorgen, Mühen
               und Aufwand. Nicht ein Geist der Verfolgung, aber noch weniger der Indifferenz und
               des Tolerantismus soll mich leiten, solange ich lebe, und ich wünsche nur so lange
               zu leben, bis ich in dem Trost zu meinen Ahnen hinabsteigen kann, dass mein Sohn ebenso
               groß, ebenso fromm ist wie seine Vorfahren und sich von falschen Räsonnements und
               schlechten Büchern abgewandt hat, wie auch von denen, die ihren Geist brillieren lassen
               auf Kosten von allem, was heilig und verehrungswürdig ist, und die eine imaginäre
               Freiheit einführen wollen, die es niemals geben kann und die in Zügellosigkeit und
               allgemeinen Umsturz umschlagen würde.[121]
      

      Das schrieb sie im Juli. Unterdessen stritt man sich in Wien über das richtige Vorgehen
         in Mähren. Der Staatsrat unter der Leitung von Kaunitz plädierte mehrheitlich für
         Milde, während die Hofkanzlei und die böhmischen Behörden – dominiert von den dortigen
         Grundherren – für strenge kollektive Bestrafung eintraten: Zuchthaus, Zwangsarbeit
         oder Deportation. Maria Theresia folgte dem Rat der Letzteren und entschied am 12. September
         1777, die Anführer nach altem Muster deportieren zu lassen. Joseph, mittlerweile aus
         Frankreich zurück, begab sich selbst nach Mähren, um sich ein eigenes Bild zu machen.
         Als er von den Strafmaßnahmen erfuhr, fand er außergewöhnlich scharfe Worte – vorgeblich
         gegen diejenigen, die die Befehle erteilt hatten, tatsächlich aber an die Adresse
         seiner Mutter: Diese Befehle sind so strikt allem entgegengesetzt, was man zu allen Zeiten als Prinzipien unserer
               Religion und einer guten Verwaltung, ja mehr noch, der gesunden Vernunft erkannt hat,
               dass ich keinerlei Zweifel daran habe, dass Ihre Majestät in ihrer Hellsichtigkeit,
               sobald sie sie gesehen hat, ein ebenso notwendiges wie rasches Mittel dagegen finden
               wird. Kann man sich etwas Absurderes vorstellen als diese Befehle? Die Leute zu bekehren,
               indem man sie zu Soldaten macht oder ins Bergwerk schickt, zur Zwangsarbeit? […] Wer
               auch immer sich dieses Reskript ausgedacht hat, ist der Unwürdigste Eurer Diener,
               ein Mann, der meine Verachtung verdient, weil er ebenso dumm wie schändlich ist. Kurzum: Er bat seine Mutter inständig, entweder den Befehl zurückzunehmen, den er
         mit Gewissen, Pflicht und Reputation nicht vereinbaren könne, oder ihn von seiner
         Verantwortung als Mitregent zu entbinden – das alte Thema.[122] Seine Mutter reagierte darauf wie immer, indem sie jedes Verständnis verweigerte,
         und schrieb unwirsch: Ich kann Euch nicht verbergen, wie betroffen ich bin, dass Ihr bei der kleinsten Meinungsverschiedenheit
               immer wieder diesen schändlichen Vorschlag wegen der Mitregentschaft macht. So eine Haltung könne man sich als Privatmann erlauben, aber nicht als Herrscher,
         der von Gott an seinen Platz gestellt sei.[123] Daraufhin machte Joseph einen weiteren vergeblichen Versuch, ihr sein Dilemma nahezubringen:
         Solle er schweigen, wenn sie etwas befiehlt, von dessen Unrecht er überzeugt ist?
         Solange er Mitverantwortung trage, sei es seine Pflicht zu widersprechen; sonst wirke
         das Schweigen wie ein Gift, das ihn langsam umbringt. Er wolle nichts anderes als
         ihr gehorsamer Sohn sein, deshalb flehte er sie an, ihn von den Staatsgeschäften zu
         entbinden.[124] Sie ging wie immer darauf nicht ein, sondern antwortete resigniert: Es ist grausam, sich zu lieben und gegenseitig so zu quälen […].[125] Zugleich demonstrierte sie ihm, wer das Sagen hatte: Als die mährischen Bauern einen
         Abgeordneten zum Kaiser schickten, um ihn um seine Fürsprache bei der Landesherrin
         zu bitten, ließ sie diesen Mann inhaftieren.[126]
      

      Tatsächlich aber blieb Maria Theresia von den Gegenvorstellungen ihres Sohnes nicht
         unbeeindruckt; sie war ja selbst nicht völlig vom Segen der Zwangsmaßnahmen überzeugt.
         Auch Kaunitz riet nachdrücklich zur Duldung der Religionsausübung im privaten Haushalt:
         Gewissenszwang errege nur Hass und sei mit dem Gebot der Nächstenliebe nicht vereinbar;
         Emigration sei schädlich für die Wirtschaft des Landes und Zwangsumsiedlung funktioniere
         erfahrungsgemäß nicht; folglich spreche alles dafür, den Protestanten das exercitium religionis privatissimum zu erlauben.[127] Kaunitz vertrat eine noch konsequentere Position als Joseph; er plädierte nämlich
         dafür, dass diese Duldung grundsätzlich für jeden Untertan gelten müsse, nicht nur
         für die widerspenstigen mährischen Gemeinden, und dass man sie deshalb auch öffentlich
         verkünden müsse. Joseph dagegen war nur für stillschweigende Duldung, denn er fürchtete,
         ein allgemeines öffentliches Toleranzpatent würde andere Gemeinden ebenfalls zu Aufruhr
         und Widersetzlichkeit reizen. Damit zumindest setzte er sich durch. Am 14. November
         1777 wurde den mährischen Behörden vertraulich mitgeteilt, dass die Protestanten zu
         dulden seien, solange sie sich unauffällig verhielten. Diejenigen, die zuvor inhaftiert
         worden waren, wurden aber trotzdem noch nach Ungarn deportiert, und zwar ohne ihre
         Kinder, aber mit ihren Ehefrauen, selbst wenn diese sich gar nicht zum Luthertum bekannt
         hatten.[128] Damit war allerdings das Thema immer noch nicht erledigt. Im Februar 1780 kam es
         erneut vor, dass in Mähren einige Protestanten sich öffentlich bekannten. Joseph verlangte
         nun seinerseits, dass die allgemeine Duldung in allen Ländern öffentlich eingeführt
         werde und die Landesverwaltungen sich daran für alle Zukunft zu halten hätten. Dazu
         konnte sich Maria Theresia aber bis zu ihrem Tode nicht durchringen. Als sich am 13. Mai
         1780 anlässlich ihres Geburtstags wiederum rund viertausend mährische Protestanten
         unter freiem Himmel versammelten, um einen öffentlichen Gottesdienst abzuhalten, da
         ließ sie zu, dass die Anführer verhaftet und nach Ungarn deportiert wurden.[129]
      

      Maria Theresias Haltung in der Frage der Sanktionen war unschlüssiger, schwankender
         und weniger unbeirrt, als sie es in ihren Briefen an Joseph selbst darstellte. Anderen,
         etwa Ferdinand gegenüber, gestand sie ihre Skrupel durchaus ein. Sie selbst sah sich
         nicht als Verfolgerin, sondern als milde und gnädige Landesmutter. Im September 1778
         fragte der Hofrat Posch bei ihr an, ob es wahr sei, was man sich im Reich erzähle,
         dass sie ein Verzeichnis aller Protestanten in den deutschen Erbländern anfertigen
         lasse, um sie ganz und gar abschaffen zu können. Posch schrieb, er habe auf das Gerücht geantwortet, die Kaiserin sei viel zu vernünftig, zu billig und zu menschlich, als dass ihr Ähnliches auch nur von
               fern in den Sinn käme. Darauf bestätigte sie: Er hat unverbesserlich geantwortet. Ich kann ihn versichern, dass ein solcher Gedanke
               niemals wem eingefallen ist. Aus dem aber ersieht man, wie Alles mir gehässig zugemuthet
               wird.[130]
      

      Unmittelbar nach Maria Theresias Tod erließ Joseph sein berühmtes, in Aufklärerkreisen
         gefeiertes Toleranzpatent, das dem Gewissenszwang gegenüber allen Akatholischen ein
         Ende setzen sollte.[131] Den Juden eröffnete es den Weg in die völlige Assimilation.[132] Für viele Untergrundgemeinden in Oberösterreich, Kärnten und Steiermark kam es allerdings
         zu spät. Die letzte große Zwangsdeportation hatte dort schon 1774 stattgefunden, die
         letzten Konversionshäuser waren wegen Unwirtschaftlichkeit 1775 geschlossen worden.
         Als das Toleranzpatent erschien, hatte sich das Problem des Geheimprotestantismus
         zumindest in den deutschen Erbländern weitgehend erledigt.[133] Die sanfte Methode hatte vielerorts Erfolg gehabt. Zahlreiche Untergrundgemeinden, die bis in
         die Reformationszeit zurückreichten und sich über Jahrhunderte gegen alle Verfolgung
         hatten behaupten können, waren verschwunden.
      

      
         Unsere guten Türken
         

      

      Die Mariensäule, die Leopold I. zum Dank an die Gottesmutter 1667 auf dem Wiener Platz
         Am Hof hatte errichten lassen und die auch unter Maria Theresia ein zentrales Heiligtum
         der habsburgischen Frömmigkeit darstellte, zeigt an ihrer Basis vier Ungeheuer – Drache,
         Basilisk, Löwe und Schlange – die von vier geharnischten Engeln besiegt werden (Abb. 46).
         Die vier Untiere repräsentieren die vier Plagen der Habsburgermonarchie: Pest, Hunger,
         Türkenkrieg und Ketzerei. Der Raum, wo sich alle diese Plagen konzentrierten, war
         der Grenzraum zum Osmanischen Reich – das äußerste Ende der Christenheit.[134] Alles Schreckliche schien von dort herzukommen: nicht nur die Türken und andere
         grausame Kriegsvölker, sondern auch Seuchen, Heuschrecken, Vampire, Zigeuner, Sektierer
         aller Art. Tatsächlich herrschte in diesem Grenzraum große religiöse Vielfalt, vor
         allem in Siebenbürgen, wo religiöse Sonderrechte seit 1691 mit den Ständen vertraglich
         festgeschrieben waren. Die Katholiken bildeten in Siebenbürgen eine Minderheit; es
         gab Calvinisten, Lutheraner, Juden, Armenier, ja sogar Antitrinitarier, Täufer und
         Anhänger der messianischen Sekte des Sabbatai Zvi. Die Mehrheit der Untertanen im
         südöstlichen Grenzgebiet, die Raitzen (Serben) und Wallachen (Rumänen), folgten dem griechisch-orthodoxen Ritus.[135] Es war daher kein Zufall, dass man dorthin, an die äußerste Peripherie, auch alles
         das verbannte, wovor man sich im Zentrum der Monarchie fürchtete, wovon man sich abzugrenzen
         und reinzuhalten suchte: die protestantischen Häretiker ebenso wie Unruhestifter,
         lasterhafte Weibsbilder, Gesindel aller Art.[136]
      

      Die Grenze zum Osmanischen Reich war keine Linie, sondern ein breiter Grenzraum, der –
         davon war bereits die Rede – militärisch verwaltet wurde und in dem Wehrbauern lebten,
         deren Regimenter das Rückgrat der habsburgischen Armee darstellten. Die «Militärgrenze»
         erstreckte sich zu Maria Theresias Zeit über rund 1900 Kilometer Länge von der adriatischen
         Küste im Westen über Kroatien, Slawonien und das Banat an Save und Donau entlang in
         einem großen Bogen zu den Karpaten und der Bukowina im Nordosten.[137] Zuletzt wurde das siebenbürgische Grenzgebiet in die Militärorganisation einbezogen.
         Die Grenze hatte sich durch die Türkenkriege über die Jahrhunderte immer wieder verändert.
         Die Regionen waren dünn besiedelt, die Herrschaftsverhältnisse teilweise unklar; die
         Loyalität der Bevölkerung hatte nicht selten zwischen Habsburgern und Osmanen geschwankt.
         Es gab noch im 18. Jahrhundert einzelne Dörfer, die offiziell habsburgisch waren,
         aber dennoch den Osmanen Tribut zahlten,[138] und es gab Menschen, die von sich selbst sagten, dass sie muslimisch und christlich seien, den Unterschied nicht kannten oder für irrelevant hielten.[139] Das Ziel der habsburgischen Politik, vor allem nach dem letzten Türkenkrieg (1736–1739),
         bestand darin, größere Eindeutigkeit herzustellen. Es ging nicht mehr nur darum, die
         Kernländer gegen eine potentielle Türkeninvasion zu schützen, sondern immer mehr auch
         darum, die Herrschaft im Grenzraum selbst zu intensivieren, Kolonisten dort anzusiedeln
         und den katholischen Bevölkerungsanteil zu erhöhen.[140]
      

      Die Militärgrenze galt nicht nur als Bollwerk gegen die Osmanen, sondern auch gegen
         Seuchen aller Art; sie sollte der Gesundheit des Staatskörpers dienen.[141] Vor allem die Pest, so glaubte man, dringe aus dem Osmanischen Reich in die habsburgischen
         Länder ein. 1713 hatte es eine schwere Epidemie gegeben; auch 1738 war sie im Südosten
         des Habsburgerreiches noch einmal aufgetreten. Karl VI. hatte 1728 den Grund für einen
         gigantischen Sanitätskordon von der Adria bis zu den Karpaten gelegt, dessen Lücken
         unter Maria Theresia bis 1770 Schritt für Schritt geschlossen wurden und den sie der
         Sanitätshofkommission in Wien unterstellte.[142] Es ging darum, jedes Eindringen von Menschen, Vieh und Waren entlang der gesamten
         Militärgrenze vollständig zu kontrollieren. Dazu diente eine lückenlose Kette von
         Wachhütten, Tschartaken, die etwa eine Viertelstunde Weges in Hörweite eines Kanonenschusses voneinander
         entfernt lagen und mit Wehrbauernmannschaften besetzt waren. Die Wachhäuser wurden
         an den wichtigen Handelsstraßen von Quarantänestationen, Kontumazstationen, unterbrochen, an denen Menschen, Tiere und Waren zu festgelegten Zeiten die Grenze
         passieren konnten, aber erst nach strikten Reinigungsritualen und einer Wartezeit
         von 21 Tagen, die bei akuter Pestgefahr verdoppelt wurde. Die Seuchenärzte an den
         Kontumazstationen hatten auffällige Befunde an die nächste Landesstelle zu melden.
      

      Wie man sich das Kontrollgeschehen, das Maria Theresia hatte etablieren lassen, vorzustellen
         hat, beschreibt anschaulich der Schuhmacher, Dolmetscher und Orientreisende Johann
         Caspar Steube, der in den 1770er Jahren im Grenzregiment an der Kontumazstation von
         Schuppanek im Banat stationiert war. Zwei Reihen dornenbewehrter Palisaden trennten
         habsburgisches von osmanischem Territorium und umgaben ein viereckiges Areal mit zwei
         Toren. Dort wurde jeder, der von der türkischen Seite eintrat, visitiert und in die Kontumaz gebracht. Das war eine weitläufige Anlage mit vielen Räumen, in denen sich, streng
         voneinander isoliert, die Exponierten während der 21-tägigen Quarantänefrist aufhalten mussten. Exponiert waren alle, die von türkischem Gebiet kamen, aber auch alle, die auf irgendeine Art
         mit ihnen in Kontakt treten mussten: der Kontumazfeldscher, der Warenbeschauer und alle Reinigungsknechte. Sie alle durften das Gelände der Station nicht verlassen. Zwischen den Exponierten
         und allen anderen bestand ein strenges Berührungstabu: Nicht allein alle aus der Türkei kommende Personen, wes Standes sie auch immer sein
               mögen, sondern auch jeder, der das türkische Gebiet nur im mindesten berührt, müssen
               sich den strengen Kontumazgesetzen unterwerfen, ja es darf einer nur den Zaun da,
               wo er einfach ist, berühren, so muß er (es versteht sich, wenn es ein Reinigungsknecht
               gewahr wird) sogleich Kontumaz machen; und das nämliche geschieht, wenn jemand einen
               Exponierten anrührt, sollte es auch nur mit dem Rockzipfel sein.[143] Geschah es zufällig, dass jemand, dessen Kontumazfrist bald um war, einen Neuankömmling
         berührte, so musste er mit der Kontumaz wieder von vorn anfangen. Für die Versorgung
         der Exponierten gab es ein Wirtshaus, das ihnen die Speisen über einen fahrbaren Tisch
         lieferte, der auf Schienen zwischen der äußeren und der inneren Palisade hin- und
         hergeschoben wurde. Das Geld musste man im Gegenzug auf denselben Tisch in eine Schale
         mit Essig legen. Nach abgelegter Kontumaz erhielt man einen Pass und durfte seinen
         Weg fortsetzen. Auch für die meisten türkischen Handelswaren galt die Kontumazfrist,
         auch sie mussten 21 Tage lang auf dem Gelände in einem Schuppen gelagert werden; solange
         der Lagerschuppen belegt war, stockte jeglicher Handel. Verschiedene Lebensmittel
         waren von der Kontumaz ausgenommen; sie wurden stattdessen gereinigt, so berichtete
         Steube, indem die Knechte eine mit Essig angefüllte Schale nehmen und von demselben etwas darüber her spritzen,[144] und man bezahlte dafür, indem man den Händlern das Geld einfach über die Palisaden
         warf. Briefe aus dem Osmanischen Reich wurden, wenn sie nicht auch die langwierige
         Kontumaz durchliefen, auf einen Stock gesteckt, durch einen Spalt im Zaun geschoben
         und dann mit Pestkraut beräuchert, bevor man sie weiterbeförderte.
      

      Die Reinigungsmaßnahmen gegenüber allem, was aus der Türkei kam, ähnelten in ihrem
         archaischen Ritualismus den Tabus, wie sie mancherorts immer noch gegenüber Henkern
         und Abdeckern galten. Der aufgeklärte Steube machte kein Hehl daraus, wie lächerlich
         er das fand. Doch das strikte Berührungstabu hatte auch einen wichtigen symbolischen
         Effekt; es errichtete eine hohe symbolische Schranke zwischen dem Eigenen hier und
         dem Fremden, Unreinen und Bedrohlichen jenseits der Palisaden. Maria Theresias Anliegen
         war, dass beides sich nicht vermischte und daß die Türken und türkischen Untertanen […] so viel nur immer tunlich von den Erblanden
               ab- und an den Gränzen gehalten werden.[145] Das Problem wuchs allerdings mit der zunehmenden Nachfrage nach türkischen Handelswaren
         wie Kaffee, Tabak, Seide, Früchten oder Teppichen. Wenn es schon nicht gelang, den
         Levantehandel den osmanischen Kaufleuten – meist Juden, Armenier oder Griechen – aus
         der Hand zu nehmen und unter eigene Regie zu bringen, dann sollten diese Kaufleute
         wenigstens während ihres Aufenthalts in den Erbländern unter permanenter Kontrolle
         stehen. Das ermöglichte die Kontumazgrenze, wo man sie registrieren und ihnen Aufenthaltsgenehmigungen
         ausstellen konnte. Die Kaufleute aus dem Osmanischen Reich waren gleichsam Versuchsobjekte
         für eine neuartige, individuelle Personenkontrolle, die später zum Modell auch für
         die Registrierung und Kontrolle der eigenen Untertanen dienen sollte.[146] Doch es lag auf der Hand, dass das Kontumazwesen den Handelsverkehr mit der Levante
         extrem behinderte. Als Joseph 1775 von seiner Reise nach Triest und der Militärgrenze
         zurückkehrte, fällte er über das Grenzregime als Ganzes das desaströse Urteil, dass
         es unbillig, vitios, unnütz, fehlerhaft, kostspielig, ja ein Blendwerck ist, für Euer
               Majestätt, so wie für den gemeinen Mann höchst verderblich, […] woraus nothwendig
               Mißvergnügen, Elend, Emigration, Verarmung, Hungersnoth und Sterben entstehen mus, und das unglückseelige Sanitaets-Weesen mache das Elend noch desto grösser. Konsequenterweise forderte er die massive Reduktion der Militärgrenzregimenter, weitgehende
         Handelsfreiheit und die Aufhebung der lächerlichen Sanitaets-Anstalten.[147] So weit kam es zwar nicht, aber immerhin wurden die zuständigen Zentralbehörden
         im Jahr darauf aufgelöst, die Handelsschranken gesenkt und die Kontumazregeln gelockert.
      

      Tatsächlich hatte sich das Verhältnis zu den Türken – so bezeichnete man meist alle Muslime oder auch alle Untertanen des Osmanischen
         Reiches[148] – unter Maria Theresias Regierungszeit bereits grundlegend verändert.[149] Schon Lady Montagu, die englische Gesandtengattin, hatte 1717 auf ihrer Reise nach
         Konstantinopel Berichte über die Pest wie so vieles andere, was die Reiseberichte
         aus dem Osmanischen Reich kolportierten, als Märchen bezeichnet: Those dreadful stories you have heard of the plague have very little foundation in
               Truth.[150] Als Montagus englische Reisebriefe 1763 bis 1767 im Druck und kurz darauf auch in
         französischer Übersetzung erschienen, trafen sie bereits auf eine gewandelte Atmosphäre
         und trugen ihrerseits dazu bei, dass sich die Einstellung des gebildeten Publikums
         zu den Türken veränderte. In populären Almanachen und Moralischen Wochenschriften
         tauchten immer öfter Muselmänner als positive Figuren auf.[151] Auch andere Reisende beteiligten sich an der Beseitigung traditioneller Vorurteile,
         so der schon zitierte Johann Caspar Steube: Viele Leute stehen in dem Gedanken, daß die Türken sowohl in Ansehung ihrer Kleidung
               als körperlichen Gestalt sehr von uns verschieden und halbe Ungeheuer wären, bei denen
               weder Treue noch Glauben anzutreffen sei, und wundern sich oft, dass sie Gott nicht
               von der Erde vertilge. Er selbst sei nun jahrelang mit ihnen umgegangen und könne versichern, dass sie
         nicht nur ebenso gebildet [d.h. körperlich beschaffen] sind wie wir, daß die meisten unter ihnen
               recht gute Leute sind […] und daß die Kleidung weit beständiger und dem Körper angemessener
               ist als die unsrige, sondern daß sie auch, was Treue und Glauben betrifft, die Christen
               oftmals beschämen, […] und ich kann nicht umhin, den Türken auf Kosten der Christen
               hiermit ein Kompliment zu machen, daß ich von ihnen oft besser als von meinen eigenen
               Religionsverwandten behandelt worden bin.[152]
      

      Im Laufe des Jahrhunderts wurden die Türken in den Augen vieler Europäer auf neue Weise zum Faszinosum: Trotz ihrer despotischen Regierungsform weise und aufgeklärt, trotz des falschen Glaubens tolerant und besonnen,
         erschienen sie als zuverlässige Kaufleute, barmherzige Mitmenschen und friedliche
         Nachbarn, kurzum: als eine helle Folie, vor dem sich alles Düstere des christlichen
         Europa kontrastreich abhob. Um zu ermessen, wie tiefgreifend das Bild sich veränderte,
         muss man sich vor Augen führen, dass die Erinnerung an die Türkenkriege in den Erbländern
         auf Schritt und Tritt präsent war.[153] Schließlich hatte die Abwehr der Türkenbedrohung die politisch-religiöse Identität
         des Habsburgerreiches geprägt und den Wiederaufstieg des habsburgischen Kaisertums
         im Reich und in Europa ermöglicht. Überall in den Erbländern traf man daher auf triumphale
         Darstellungen überwundener, gefesselter, getöteter, in den Staub getretener Osmanen.
         Die siegreichen habsburgischen Feldherren ließen ihre Triumphe in heroischen Reiterstandbildern,
         Deckenfresken und Kupferstichen verherrlichen und stellten die Türkenbeute in ihren
         Schatzkammern stolz zur Schau: Prunkwaffen, Zelte, Gewänder, Pferdegeschirr, ja sogar
         den Schädel des Oberbefehlshabers Kara Mustafa und die Eisenkette, mit der die Belagerer
         1683 die Donau abgeriegelt hatten, konnte man im kaiserlichen Zeughaus noch besichtigen.[154] Zur Beute gehörten auch Türkinnen und Türken, die als Gefangene aus dem Krieg mitgebracht
         und getauft worden waren.[155] Das Türkengedächtnis war keineswegs nur eine Sache der aristokratisch-heroischen
         Triumphalkunst, es wurde von allen Ständen gepflegt: Man setzte hölzerne Türkentrutz-Figuren als Apotropäen auf Hausdächer und Brunnen und stiftete Votivtafeln, die an
         mirakulöse Errettungen aus der Gefangenschaft erinnerten. Auf Passionsbildern stellte
         man die Feinde Christi als osmanische Soldaten dar; furchterregende türkische Krieger
         schmückten alle möglichen Gebrauchsgegenstände, von Trinkgefäßen bis zu Lebkuchenmodeln;
         hölzerne Türkenköpfe dienten als Zielscheibe bei Turnieren, vom höfischen Damencaroussel
         bis hin zum populären Türkenstechen auf dem Jahrmarkt.[156] Man sang Türkenlieder, erzählte sich Geschichten über türkische Gräueltaten und
         Legenden über wundersame Rettungen, woran Türkenlinden, Türkenbrunnen, Türkensteine
         überall in der Landschaft erinnerten. Flugschriften und Kupferstiche aus der Zeit
         der Türkenkriege wurden noch bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts neu aufgelegt,
         und jedes Jahr feierte man überall die Gedenktage der großen Schlachtensiege mit Dankprozessionen.
      

      Auf der Steirischen ‹Völkertafel› vom Anfang des Jahrhunderts war der Türke oder Grieche – das heißt der Bewohner des Osmanischen Reiches, so genau nahm man es nicht – noch
         als Lügenteufel erschienen, seine Kleidung weibisch, seine Politik betrügerisch, seine Herrscher
         tyrannisch.[157] Das änderte sich während Maria Theresias Regierungszeit wenn nicht vollkommen, so
         doch signifikant. Die neue Mode à la turque kam aus Frankreich und erreichte die habsburgischen Länder mit einer gewissen Verzögerung.
         Im Theater und in der Oper kamen türkische Themen in Mode. Lessings Sultan Saladin
         war nicht der Einzige seiner Art; am Wiener Hof wurden Stücke wie Rameaus ‹Le Turc
         généreux›, Voltaires ‹Zaire› oder Favarts ‹Soliman II.› aufgeführt.[158] Die Handelsbeziehungen, die über den Hafen von Triest abgewickelt wurden, beförderten
         die Verarbeitung türkischer Stoffe, den Konsum türkischen Kaffees und Tabaks, den
         Verzehr türkischer Früchte, die Verwendung türkischer Teppiche und Diwane, die Aufnahme
         türkischer Motive in die Damenmode.[159] Seit Maria Theresia und ihre Tochter Marianne sich 1745 von dem Genfer Maler und
         Orientreisenden Jean-Étienne Liotard in türkischer Tracht hatten abbilden lassen,
         war es in höfischen Kreisen der letzte Schrei, sich im türkischen Kostüm malen zu
         lassen.[160] Adelige, die als Befehlshaber an der Militärgrenze Dienst getan oder eine Reise
         nach Konstantinopel gemacht hatten, brachten dekorative orientalische Lakaien mit
         nach Hause. Das elegante Arrangement à la turque war perfekt, wenn es auch noch ein kleiner Mohr war, der den Kaffee servierte, wie
         etwa auf dem Familienporträt der Familie Khevenhüller (vgl. Abb. 28 und Farbtafel
         22).[161]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_047.jpg]

         Abb. 47: Porträt Maria Theresias und ihrer Tochter Marianne im türkischen Kostüm. Zeichnung
            von Jean-Étienne Liotard, 1745
         

      

      Eine wesentliche Rolle für die Türkenfreundlichkeit des Wiener Hofes spielte begreiflicherweise
         der Umstand, dass das Osmanische Reich seit dem Friedensschluss von 1739 kein gefährlicher
         Feind mehr war, was sich allmählich herumsprach: Die Türken sind nicht mehr das fürchterliche Volk, welches die Nachbarn zittern machte.
               Daher ist nun diese lebendige Vormauer [die Militärgrenze] gewissermaßen unnöthig
               geworden. Dieselbe sollte gegen Norden gerückt werden, woselbst eine weit fürchterlichere
               Macht wie ein Erdschwamm über Nacht aufgeschossen ist.[162] Hatte Karl VI. noch an der Seite der Russen gegen die Türken Krieg geführt, so erschien
         nun das expansive Zarenreich zunehmend als der weit bedrohlichere Nachbar. Bei ihrem
         Regierungsantritt war Maria Theresia auf die Neutralität der Osmanen dringend angewiesen
         gewesen und hatte sich daher beeilt, die letzten offenen Fragen des Grenzverlaufs
         zu klären, die nach dem verlustreichen Friedensschluss von 1739 noch offengeblieben
         waren.[163] Im Erbfolgekrieg gelang es ihren Feinden nicht, den Sultan auf ihre Seite zu ziehen.
         Dank dem geschickten Agieren des habsburgischen Residenten in Konstantinopel verurteilte
         der Sultan vielmehr den Einfall Friedrichs II. in Schlesien und bot sich 1745 sogar
         selbst als Vermittler an.[164] Maria Theresia ging darauf zwar nicht ein – dafür war das Misstrauen noch zu groß –,
         wusste es aber zu schätzen. Im Siebenjährigen Krieg war Friedrich II. ebenso wenig
         erfolgreich, obwohl er viel Geld und Mühe daran setzte, die Osmanen zu Verbündeten
         gegen Maria Theresia zu gewinnen. Auf unsere guten Türken, nos bons turcs, sei Verlass, schrieb sie 1763 an Antonia von Sachsen.[165] Während des russisch-türkischen Krieges von 1768 bis 1774 ließ sie sich trotz Kaunitz’
         Plänen und Josephs Drängen nicht dazu verleiten, aus der Schwäche der Osmanen Kapital
         zu schlagen. Allerdings nicht nur aus menschenfreundlichen Gründen: Das gefährde nicht
         nur den Frieden, es lohne sich auch nicht. Diese ungesunden Gegenden ohne Kultur, entvölkert oder von den hinterhältigen Griechen besiedelt, schwächten die Monarchie eher, als dass sie sie stärkten.[166] Stattdessen kam es sensationellerweise sogar zu einer (allerdings nur kurzen und
         äußerst halbherzigen) habsburgisch-osmanischen Allianz.[167] Während Maria Theresias gesamter Regierungszeit gab es keinen Krieg zwischen dem
         Habsburgischen und dem Osmanischen Reich; erst unter Joseph II. sollte sich das 1788
         wieder ändern.
      

      Die Habsburger brachten seit langem eine verhältnismäßig große Aufmerksamkeit für
         die Kultur ihrer Feinde auf. Im Unterschied zu den Osmanen schickten sie nicht nur
         von Fall zu Fall Botschafter an den anderen Hof, sondern unterhielten in Konstantinopel
         ständige Gesandtschaften. Ebenfalls im Unterschied zu den Osmanen förderten sie traditionell
         die Kenntnis der fremden Sprache und ließen einheimische christliche Sprachknaben in der Türkei zu Dolmetschern ausbilden. Maria Theresia stellte die diplomatischen
         Beziehungen zum Osmanischen Reich nun auf eine neue Grundlage. Zum einen löste sie
         sie aus der Zuständigkeit des Hofkriegsrates heraus und übertrug sie der Staatskanzlei
         (also Kaunitz), stellte sie also den Beziehungen zu den christlichen Monarchien gleich.
         Und zum anderen richtete sie auf Kaunitz’ Betreiben 1754 in einem Landhaus bei Klosterneuburg
         eine Orientalische Akademie ein, wie es sie ähnlich auch in Paris schon gab. Bei dieser bemerkenswerten Institution
         handelte es sich um eine Art Kolleg, in dem jeweils etwa zehn begabte Jungen zu Dolmetschern,
         Übersetzern und anderem diplomatischem Personal für den Orient ausgebildet wurden.
         Sie lernten dort Türkisch, Persisch, Griechisch, Französisch und Latein und wurden
         zugleich zu frommen und gesitteten christlichen Kavalieren erzogen. Das war aber noch
         nicht alles; mit der Zeit wurde das Curriculum immer anspruchsvoller. Mit den Sprachen
         sollten die Schüler Literatur und Religion, Geschichte und Staatskunde des Osmanischen
         Reiches kennenlernen; sie sollten sich mit arabischen Fabeln und Gedichten befassen,
         etwas über mittelalterliche arabische Philosophie erfahren und die schönsten Stellen des Koran lesen – mit anderen Worten, sie sollten in umfassendem Sinne zu kulturellen
         Vermittlern erzogen werden.[168] Maria Theresia nahm großen persönlichen Anteil an den orientalischen Sprachknaben, besuchte sie mehrmals in ihrer Akademie und sah es mit gnädigem Wohlwollen, wenn
         sie unter der Leitung ihres Lehrers, des Jesuitenpaters Frantz, bei Hof halb türkische,
         halb französische Stücke vorführten.[169] Die Akademie war ein Erfolg, und sie war zukunftsweisend. Sie bedeutete für die
         habsburgische Diplomatie nicht nur einen Professionalisierungsschub, sondern bescherte
         auch dem gelehrten Studium der orientalischen Sprachen einen bemerkenswerten Aufschwung.
         Der diplomatische Nachwuchs, der daraus hervorging, hatte den Gesandten anderer Fürsten
         einiges an kultureller Kompetenz voraus.
      

      In Maria Theresias Regierungszeit besuchten mehrere außerordentliche osmanische Botschafter
         den Wiener Hof – zuerst 1741, um den Frieden von Belgrad zu ratifizieren, dann 1748,
         um den Vertrag zu verlängern; 1755 und 1758, nachdem es im Osmanischen Reich zu Thronwechseln
         gekommen war und der neue Sultan die Kontinuität der guten Beziehungen betonen wollte;
         schließlich 1774 nach dem Ende des russisch-türkischen Krieges.[170] Die Gesandten wurden stets mit allen zeremoniellen Ehren empfangen, die bei Repräsentanten
         souveräner Potentaten üblich waren.[171] Das machte die Antritts- und Abschiedsaudienzen zu ungeheuer spektakulären Veranstaltungen,
         zumal alles doppelt ablief: Zuerst erstattete der Gesandte dem Kaiser Besuch, einige
         Tage später der Kaiserin als Königin von Ungarn. Jedes Mal versammelte sich die ganze
         Hofgesellschaft, große Mengen erlesener exotischer Mitbringsel wurden öffentlich zur
         Besichtigung ausgestellt. Zwischen den beiden Audienzen wurde der Gesandte mitsamt
         seinem Gefolge aufwendig bewirtet; am Ende erhielten alle ihrerseits kostbare Geschenke
         zum Abschied. Die komplizierten zeremoniellen Regeln solcher Audienzen waren weitgehend
         eingespielt; man sprach im Großen und Ganzen dieselbe symbolische Sprache und wusste,
         was sich gehörte, auch wenn der türkische Gesandte sich manchmal nicht tief genug
         verbeugen mochte oder ihm andere kleine Fehltritte unterliefen.[172] Allerdings gab es bei einem Gesandten des Sultans allerlei Eigentümlichkeiten, die
         unter christlichen Potentaten nicht üblich waren. Dazu gehörte, dass er den kaiserlichen
         Rocksaum zu küssen hatte, eine Unterwerfungsgeste, die nötig war, damit kein Zweifel
         an der Gleichrangigkeit von Kaiser und Sultan aufkam. Der Umstand, dass es sich nun
         bei Maria Theresia um eine weibliche Herrscherin handelte, brachte alle Beteiligten
         in nicht geringe Verlegenheit. Aus osmanischer Perspektive war es unvorstellbar, dass
         eine Frau die Herrschaft innehatte und selbstständig Audienz gewährte. Als der Gesandte
         Mustafa Hatti Effendi im Mai 1748 seine Antrittsaudienz bei ihr nahm, war sie zudem
         mit ihrem zehnten Kind schwanger.[173] Die Regeln des Herrschaftszeremoniells konkurrierten – einmal mehr – mit den Regeln,
         die im Umgang zwischen den Geschlechtern galten, und es gelang nur notdürftig, beides
         in Übereinstimmung zu bringen. Obzwahr selber [der Gesandte] die meiste Schwürigkeit gemacht, den Rockkuß abzustatten
               und es auch in der Audienz bei dem Kaiser nicht gehörig bewerckstelliget, notierte Khevenhüller in sein Tagebuch, so thate er sich heut [bei der Kaiserin] in disem Punct besseren; und nachdeme die
               Bienséance ohnehin nicht verstattet hätte, der Kaiserin als einer Dame und Weibs Persohn
               den Saum des Rocks et le bas de la jupe zu berühren und zu küssen, […] so haben I[hre]
               M[ajestät] – um doch den Rockkuß zu marquiren – den Saum dero gewöhnlichermassen anhabenden
               Appartement Mänterls mit der Hand dem Bottschaffter dargebotten, so er auch sehr ehrerbietig
               und mit tieffer Neigung des Haubts geküsst hat, wiewollen auch dieser Actus submissionis –
               die Wahrheit zu sagen – nicht gar decent und in der That gar zu vertraulich ausgesehen,
               daß man einer Dame (geschweigens ein Türck einer so großen Frauen) so nahe an die
               Brust oder doch an das Mieder gekommen; allein ein solches ware bei der einmahl festgesetzten Nothwendigkeit der beizubehaltenden
               alten Etiquette nicht wohl zu vermeiden, wofür gerade Khevenhüller trotz seiner Schamhaftigkeit größtes Verständnis aufbrachte.[174] Von der Regel, das kaiserliche Appartement-Mänterl küssen zu lassen, wurde nie Abstand genommen, obwohl es später einmal vorkam, dass
         ein anderer türkischer Gesandter anstatt des dargereichten Mänterl die darunter verborgene Hand ergriffen und geküsset
               hat, welchen Inconvenient aber durch die Verlängerung sothanen Mänterl und dessen
               Spitz oder Zipffes ganz leicht vorgebogen werden können.[175] Die korrekte Platzierung des Gesandtenkusses war nicht so geringfügig, wie es aus
         heutiger Sicht erscheint, denn beim diplomatischen Zeremoniell ging es stets darum,
         sich nicht alter Rechte zu vergeben; selbst kleinste Gesten konnten als Preisgabe hergebrachter Statusansprüche gewertet
         werden und fatale Auswirkungen haben.[176]
      

      Dem Beharren auf den zeremoniellen Standards entsprach andererseits die gnädige Gewährung
         von allerlei symbolischen Finessen, mit denen das Kaiserpaar den türkischen Gesandten besondere Wertschätzung demonstrierte.
         So trug der Kaiser zur Abschiedsaudienz einen türkischen Degen, die Kaiserin ein Kleid
         aus türkischem Stoff; beides hatten sie zuvor von dem Botschafter geschenkt bekommen,
         und dieser notierte es mit Genugtuung, als er später von seiner Mission schriftlich
         Bericht erstattete.[177] Überhaupt zeigten sich die osmanischen Botschafter von Maria Theresia beeindruckt,
         wenn auch nicht ganz korrekt informiert. Mustafa Hatti Effendi notierte über seine
         Mission von 1748, dass die Kaiserin hochintelligent und in den Regierungsgeschäften wohlbewandert sei; selbst durch ihre Schwangerschaften lasse sie sich darin nicht behindern und
         erledige trotzdem alle Bittschriften selbst.[178] Ahmed Resmi Effendi, der während des Siebenjährigen Krieges nach Wien kam, zeigte
         ebenfalls deutlich größeres Interesse an der Kaiserin als an ihrem Gatten; er fand
         sie geschäftstüchtig, sparsam und von Natur – vielleicht weil sie eine Frau war –
         friedliebend. Das war nicht als Lob gemeint: Die Staatskasse sei leer, die Macht des
         Hauses im Schwinden begriffen, die Kurfürsten eigenmächtig und das Römisch-deutsche
         Reich vermutlich dem Untergang nahe. Nach dem Tod ihres Vaters, so wusste er zu berichten,
         habe Maria Theresia die Kaiserkrone geerbt und sie dann an ihren Ehemann abgetreten.
         Friedrich von Preußen habe einst um ihre Hand angehalten, sei aber wegen seines lutherischen
         Bekenntnisses vom Kaiser zurückgewiesen worden.[179] Das war zwar nicht ganz korrekt. Im Allgemeinen verfuhren die osmanischen Gesandten
         aber nicht anders, als die europäischen Diplomaten das umgekehrt auch taten: Sie übersetzten
         die europäischen Verhältnisse in Begriffe und Kategorien, die ihnen selbst vertraut
         waren.[180]
      

      Als nach dem Ende des türkisch-russischen Krieges im Juni 1774 erneut ein osmanischer
         Gesandter nach Wien kam, um die Grenzfragen zu regeln, erregte sein Besuch geradezu
         schwärmerische Begeisterung. Die Türkenmode hatte ihren Höhepunkt erreicht. Unterschiedliche
         Quellen bezeugen, dass alle Welt über nichts anderes mehr spreche; alle huldigten
         dem Gesandten Suleiman Effendi und wollten ihn mit eigenen Augen sehen. Joseph schrieb
         an seinen Bruder, die Frauen genierten sich nicht, sich selbst von seinen Lakaien
         und Küchenjungen die Wangen streicheln zu lassen.[181] Maria Theresia selbst war äußerst angetan von seiner Frömmigkeit. Ihrem Sohn Ferdinand
         in Mailand berichtete sie, alle Gespräche und Beschäftigungen in Wien drehten sich
         um den türkischen Gesandten, einen ernsten Mann von zweiundsiebzig Jahren. Er werde
         von den jungen Damen und Herren von Stand geradezu belagert; sie fielen ihm lästig,
         so dass er kaum Zeit finde für seine Gebete und die Vorbereitung auf das Jenseits.
         Er sagt sehr kluge Dinge und verabscheut geschminkte Gesichter, notierte sie anerkennend. Als einige unserer Damen sehr dekolletiert erschienen, bemerkte er zu dem Dolmetscher,
               dass sie sehr arm sein müssten, da sie kein Tuch hätten, um sich zu bedecken, und
               unsere jungen Leute seien offenbar völlig unbeschäftigt, da man sie ständig auf der
               Straße sehe.[182] Das imponierte der sittenstrengen Kaiserin, der die braven Muselmanen[183] in vieler Hinsicht näher waren als die frivolen Damen und jungen Libertins am eigenen
         Hof. Der alte türkische Aristokrat entsprach offenbar genau dem Bild des muslimischen
         Weisen aus den moralischen Exempelgeschichten, die den sittenlosen Europäern den Spiegel
         vorhielten. Kurzum: Es herrschte wechselseitige Hochschätzung über den Graben der
         religiösen Differenz hinweg. Insgesamt bestätigen die habsburgisch-osmanischen Kontakte
         unter Maria Theresia das Bild, das die Historiker in letzter Zeit ganz allgemein von
         den christlich-muslimischen Beziehungen der Frühen Neuzeit gezeichnet haben. In der
         Diplomatie des Ancien Régime begegneten sich die europäischen und osmanischen Aristokraten
         noch weitgehend von gleich zu gleich und teilten miteinander die gleichen höfischen
         Verhaltensregeln.[184] Der viel tiefere Graben verlief zwischen den Leuten von Stand und dem gemeinen Volk.
         Während Maria Theresia andersgläubigen Souveränen mit allem standesgemäßen Respekt
         begegnete, unterwarf sie die eigenen Untertanen einem unerbittlichen Religionszwang,
         der im Zeitalter der Aufklärung bereits zum Anachronismus geworden war.
      

   
      
         XIII

         DIE UNTERTANEN
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_048.jpg]

         Abb. 48: Rentmeister und Bauer. Unbekannter Künstler, Schloss Kirchberg am Walde, Niederösterreich,
            18. Jahrhundert
         

      

      
         Unsere getreuen Unterthanen
         

      

      Die Liebe Maria Theresias zu ihren Untertanen steht im Zentrum ihres Mythos. Sie habe
         «immer nur das wahre Wohl ihrer Unterthanen als den einzigen Zielpunct ihres Strebens»
         angesehen,[1] heißt es, oder: Ihre Politik stand «im Dienste der Glückseligkeit ihrer Untertanen»,
         sie war «der allgemeinen Volkswohlfahrt verpflichtet».[2] Aber was genau heißt «das Volk», wer ist mit «den Untertanen» gemeint, was bedeutet
         «wahres Wohl»? Die Suggestivkraft solcher Begriffe ist so groß wie ihre Präzision
         gering. Allerdings schafft die Art und Weise, wie man über Kollektivsubjekte wie «das
         Volk» spricht, ihrerseits soziale Fakten. Die Frage ist daher, in welchem Sinne diese
         Begriffe von den Zeitgenossen selbst verwendet wurden und wie sie die gesellschaftliche
         Wahrnehmung prägten. Wie also redete Maria Theresia selbst über diejenigen, mit denen
         sie es als Monarchin zu tun hatte, und welche Vorstellungen verband sie damit?
      

      Mit großer emotionaler Emphase sprach die Monarchin im Deutschen von meine Unterthanen oder meine Länder und im Französischen von mes peuples, mes sujets, mes pays oder mes provinces – wohlgemerkt immer im Plural und nicht ohne das besitzanzeigende mein oder unser. Als der Länder allgemeine und erste Mutter bezeichnete sie sich bekanntlich in der ersten großen Denkschrift von 1750/51.[3] Und in der zweiten von 1755/56 beklagte sie, welchen Schmerz es ihr bereite, dass
         die Neigung meiner Untertanen, die als eine wahre Mutter immerdar geliebet, sich so merklich vermindert habe.[4] In den Briefen an die Kinder sprach sie gern von der Zärtlichkeit, tendresse, die sie für ihre Völker, mes peuples, hege, so etwa, als sie ihren Sohn Ferdinand über seine Pflichten als Regent belehrte:
         Meine lange Erfahrung und meine zärtliche Liebe zu meinen Völkern, in denen ich in
               meinen größten Wechselfällen und Verlusten stets Rückhalt und Trost gefunden habe,
               haben mich allein aufrechterhalten und mein Glück ausgemacht. Groß und Klein, allen
               schulde ich Gerechtigkeit und Dankbarkeit […].[5] Oder an Joseph, den sie 1778 zur Beendigung des Krieges gegen Preußen zu bewegen
         suchte: Gott erhalte Euch für Eure treuen Untertanen – pour vos fidèles sujets […], sie haben es verdient, dass Ihr wie ein Vater für sie
               sorgt […].[6] Seine Länder und Untertanen, so heißt es an anderer Stelle, verdienten umso mehr seine Liebe, weil sie so großen Eifer und so wenig Widerspruch zeigten.[7] Die Untertanen kennzeichnete es im Verständnis der Monarchin, dass sie zärtliche Liebe, mütterliches
         Wohlwollen und Mitleiden verdienten, aber keine Rechenschaft: Ein Souverän hat niemandem Auskunft über die Beweggründe seiner Handlungen zu geben.[8] Trotzdem schloss sie in den Begriff meine Untertanen mitunter auch die privilegierten Stände ein, jedenfalls dann, wenn sie deren Treue
         und Gutwilligkeit hervorheben wollte[9] – ganz im Gegensatz zu diesen selbst, die sich explizit niemals als Untertanen verstanden,
         sondern als Herren.
      

      Den Kollektivsingular das Volk hingegen, le peuple, ohne Possessivpronomen, benutzte Maria Theresia in einem anderen Sinne, nämlich dann,
         wenn es um bedrohliches kollektives Murren ging, um Widerspenstigkeit, Aufsässigkeit und Zusammenrottung, wenn Amtleuten die
         Fenster eingeworfen oder Dienste und Abgaben verweigert wurden.[10] So heißt es etwa in ihrer Denkschrift von 1755/56, dass bei ihrem Regierungsantritt
         das Volk in der Hauptstadt selbsten so zaumlos als schwürig war.[11] Oder sie berichtete ihrer Tochter Marie Antoinette besorgt, dass das Volk in Wien, le peuple, über den französischen Gesandten Rohan bis zum Exzess erregt sei.[12] Es scheint, als hätte sie das Wort meine Untertanen vermieden, wenn es um die Bedrohlichkeit der Menge ging – zu sehr war es offenbar
         emotional gefärbt und mit Treue, Liebe und Gehorsam assoziiert.[13] Mit anderen Worten: Meine Untertanen oder meine Länder, das waren normativ aufgeladene Wendungen, die ein paternalistisches (wenn es das
         Wort gäbe, müsste man sagen: maternalistisches) Programm enthielten. Sie umfassten
         die Gesamtheit dessen, was Gott der Monarchin und ihrer Dynastie als gleichsam natürliches
         Erbe anvertraut hatte. Was die Untertanen Gott und dem Monarchen schuldeten, war Gehorsam,
         und zwar williger, gleichsam kindlicher Gehorsam. In der Wendung Meine Untertanen steckte ein ganzes, in sich geschlossenes und konsistentes Normensystem: Die Untertanen
         schuldeten dem Monarchen Gehorsam, wie die Menschen Gott und die Kinder den Eltern
         Gehorsam schulden.
      

      Ein organisiertes und artikulationsfähiges politisches Ganzes bezeichnete der Begriff
         Untertanen gerade nicht. Die selbstständige politische Einheit, die der Monarchin gegenübertrat,
         war das Land. Kollektiv handlungsfähig aber war ein Land allein in Gestalt seiner Landstände. Sie,
         die institutionalisierte Gesamtheit der ansässigen adeligen Familien, Stadtbürger
         und geistlichen Korporationen, die gemeinhin auf Landtagen zusammentrafen, auf einer
         Landtafel verzeichnet waren, ein Landesarchiv und eine Landeskasse führten, bezeichneten
         sich selbst kollektiv als das Land, denn sie allein sprachen und handelten für das Ganze in dessen Namen. Wenn sie sich
         gelegentlich auch die Repräsentanten oder Vormünder des ganzen Landes nennen ließen, dann war damit nur gemeint, dass das, was sie im
         Namen des ganzen Landes mit dem Landesherrn vereinbarten, für alle Einwohner dieses
         Landes verbindlich war.[14] Auch Maria Theresia verwendete den Begriff Land mitunter in diesem Sinne als Synonym für Landstände, nämlich immer dann, wenn es darum ging, mit den Ständen über Steuern zu verhandeln:
         Rezeß mit ihnen zu schließen oder nicht zu schließen.[15] Ein Wort, das in Maria Theresias Vokabular hingegen fehlte, war das Wort Bürger im Sinne von Staatsbürger, cives, citoyens: der Schlüsselbegriff der Naturrechtslehrer für die fiktive Gesamtheit derer, die
         sich aus freiem Willen zum Gemeinwesen zusammenschließen, einer Regierung unterwerfen
         und als Bürger gewisse gleiche Rechte genießen. Bürgersleute kannte Maria Theresia nur im altständischen Sinne des Wortes, als Stadtbürger, Inhaber
         städtischer Bürgerrechte.[16]
      

      Das Wort Untertan besaß für Maria Theresia noch eine andere, engere Bedeutung. Sie verwendete es für
         gewöhnlich als Kollektivsingular – der Untertan, oft synonym mit der Bauer – und meinte damit die Gesamtheit der unfreien, einer Grundherrschaft unterworfenen
         Menschen auf dem Land. Von diesen Untertanen soll im Folgenden die Rede sein. Wovon
         Maria Theresia nicht sprach, war die Bevölkerung – ein damals noch ganz neuer Begriff, der alle Bewohner eines Territoriums umfasste,
         ohne Ansehen von Standeszugehörigkeit oder Herrschaftsrechten, eine quantifizierbare
         Größe. Darauf ist noch zurückzukommen.
      

      Die überwiegende Mehrzahl der Menschen in den habsburgischen Erbländern – etwa 80 Prozent,
         so wird geschätzt – lebte vom Land und auf dem Land und war einem Grundherrn untertan.[17] Diese Untertanen im engeren Sinne besaßen auf Landtagen keine Stimme und hatten
         an der organisierten politischen Teilhabe auf der Ebene des Landes keinen Anteil (was
         nicht heißt, dass nicht auch sie sich auf der Ebene der dörflichen Gemeinden politisch
         organisieren konnten). Ihr Verhältnis zur fernen Monarchin in Wien und ihren Zentralbehörden
         war ein höchst indirektes. Ein einfacher Knecht oder eine Magd sah sich einer langen
         Reihe von Herrschaften gegenüber: Zuerst kam der Hausvater, dann der lokale Wirtschaftsverwalter
         des Grundherrn, der Dorfrichter und der örtliche Pfarrer, dann der Grundherr selbst,
         dann das Kreisamt, dann die Landesverwaltung – das Gubernium, die Repräsentation und
         Kammer oder wie sie sonst genannt wurde – und erst ganz zum Schluss die Zentralbehörden
         in Wien und die Allerhöchste Landesmutter an der Spitze. Die notwendige Folge war:
         Der Unterthan kennet seine Obrigkeit so wenig alß sie ihn.[18]
      

      Die Grundherren schöpften einen guten Teil des wirtschaftlichen Ertrags der Bauerngüter
         (des Rustikallandes) in Form von Geld oder Naturalien direkt ab und nahmen außerdem die bäuerliche Arbeitskraft
         für die Bewirtschaftung ihrer eigenen Güter (des Dominikallandes) in Anspruch.[19] Die Grundherren waren es auch, die die Kontributionen der Untertanen, das heißt die Steuern für den Landesherrn, erhoben, verwalteten und
         weiterleiteten. Ihre eigenen Güter waren zwar seit den Haugwitz’schen Reformen ebenfalls
         nicht mehr völlig steuerfrei, aber deutlich geringer belastet als die der Bauern.
         Zudem nahmen die Grundherren allerlei obrigkeitliche Taxen, Sporteln und Gebühren
         ein und hatten Anspruch auf Abgaben bei Sterbefällen, Heiraten und anderen Besitzwechseln.
         Zugleich waren sie für ihre Untertanen die erste Gerichtsinstanz und konnten Strafen
         über sie verhängen, deren Höhe sie selbst festlegten, darunter Zuchthaus- und Leibesstrafen.
         Die Bauern waren in ihren wichtigsten Lebensentscheidungen nicht frei; sie durften
         nicht ohne Zustimmung ihres Grundherrn heiraten, den Hof verlassen oder sich einen
         anderen Lebensunterhalt suchen. Die Möglichkeiten der Herren, aus ihrer in jeder Hinsicht
         überlegenen Lage Kapital zu schlagen, waren vielfältig. So nahmen sie für sich das
         Recht in Anspruch, Bauerngrund, der frei wurde, nicht neu auszugeben, sondern ihrem
         eigenen Land zuzuschlagen, den Bauern den Ernteertrag noch auf dem Halm abzukaufen,
         um ihn später selbst mit Gewinn auf den Markt zu bringen, die Kinder der Bauern als
         Gesinde für sich arbeiten zu lassen, den Umfang der Abgaben und Dienste zu steigern,
         hohe Geldstrafen von ihnen zu kassieren und so weiter. Die Unübersichtlichkeit der
         Besitzverhältnisse machte es den Grundherren außerdem leicht, die eigenen Kontributionsleistungen
         an den Landesherrn zu minimieren und Zahlungen der Bauern, die für die Landeskasse
         bestimmt waren, zu unterschlagen.
      

      Doch nicht allen Bauern ging es gleich schlecht. Die Rechtslage der ländlichen Bevölkerung
         war extrem unterschiedlich, was die Flexibilität der Dienste und Abgaben, die persönliche
         Freizügigkeit und den Marktzugang betraf. Manche Bauernfamilien besaßen relativ günstige
         Besitzrechte am Grund und Boden, durften nicht willkürlich von Haus und Hof abgestiftet werden und konnten ihren Besitz vererben; andere hatten ihren Hof nur auf Zeit inne
         und mussten damit rechnen, jederzeit umgesetzt zu werden. In manchen Gegenden mussten die Höfe für ihren Grundherrn Frondienste,
         Robot, in unbemessener Höhe leisten, in anderen nur an einer bestimmten Anzahl von Tagen;
         in wieder anderen waren die Dienste in feste Geldbeträge umgewandelt, reluiert worden. Im Osten betrieben die Grundherren eher größere Eigenwirtschaften und hatten
         höheren Bedarf an Robotleistungen, im Westen bezogen sie eher Grundrenten, was den
         Bauern einen wesentlich größeren eigenen wirtschaftlichen Handlungsspielraum ließ.
         In Tirol – eine spektakuläre Ausnahme – waren die Bauern gar freie Eigentümer ihres
         Grundes und wurden sogar zu den Landtagen geladen. Die meisten dieser Unterschiede
         waren im regionalen Gewohnheitsrecht verankert, andere auf individuelle Privilegien
         zurückzuführen oder auch irgendwann einfach usurpiert worden – genau ließ sich das
         ohnehin nicht unterscheiden. Die Verschiedenheit der Rechtsverhältnisse von Land zu
         Land und nicht selten auch von Hof zu Hof war indessen nichts Ungewöhnliches. Ungleichheit
         der Rechte war ja im Ancien Régime die Regel, nicht die Ausnahme. Kaum jemand nahm
         grundsätzlich an rechtlicher Ungleichheit und persönlicher Unfreiheit Anstoß, im Gegenteil:
         Ungleichheit vor dem Recht galt für die meisten Menschen nach wie vor erstens als
         unabänderlich und zweitens als notwendige Bedingung für gesellschaftliche Stabilität
         und Harmonie. Allerdings geriet diese Sicht der Dinge in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
         zunehmend unter Druck.
      

      Über die lokalen Verhältnisse in den Ländern hatte die Zentrale im fernen Wien herkömmlicherweise
         keinerlei Überblick und schon gar keinen Zugriff. Dass die Grundherren die Bauern
         ungehindert ausbeuteten, schadete dem Staatshaushalt. Elende und unterdrückte Untertanen
         brachten kaum Kontributionen auf und lieferten auch keine gesunden und kräftigen Soldaten.
         Joseph brachte die Lage auf die Formel: Wer leidet? Der Unterthan und E[ure] M[ajestät].[20] Seit Haugwitz’ Zeiten war daher das Anliegen der Reformbeamten gewesen, sich über
         die Köpfe der Grundherren hinweg direkten Einfluss auf die Lage der Untertanen zu
         verschaffen.[21] Das war allerdings nicht überall in gleicher Weise möglich. An dem einen Ende des
         Spektrums standen Länder wie Ungarn, deren Stände ihre Privilegien bewahrt hatten
         und die von fast allen zentralen Reformmaßnahmen stets ausgenommen blieben. Am anderen
         Ende stand das von den Osmanen zurückeroberte Banat, wo überhaupt keine ständischen
         Rechte zu respektieren waren und das von der Zentrale wie eine Kolonie regiert wurde.
         Die anderen Länder waren alle irgendwo zwischen diesen Extremen angesiedelt; hier
         konnten sich die Grundherren auf ihre durch das alte Herkommen geheiligten Rechte
         und Freiheiten berufen. Die Grundherrschaft als solche aufzuheben oder einzuschränken,
         verboten die adelige Standessolidarität ebenso wie das traditionelle Rechtsverständnis.
         Für Maria Theresia stand das bei ihrem Regierungsantritt ganz außer Frage: Die Untertänigkeit völlig aufzuheben, kann nie für thunlich gehalten werden, nachdem
               kein Land ist, wo nicht zwischen Herren und Untertanen sich ein Unterschied fände;
               würde den einen zaumlos und die anderen unzufrieden machen, allerseits aber gegen
               die Gerechtigkeit verstoßen.[22] Josephs ‹Träumereien›, in denen er 1763 in jugendlichem Überschwang empfahl, die
         Großen zu erniedrigen und zu enteignen, wurden von seiner Mutter peinlich berührt beiseitegelegt und sollten Träumereien
         bleiben.[23] Stattdessen ging es darum, die Grundherren zum einen moderat in die Besteuerung
         einzubeziehen und zum anderen ihre Herrschaft über die Untertanen zu kontrollieren,
         so dass sich die Herren nicht länger ungehindert auf Kosten der Bauern und des Staates
         bereicherten. Das war das zentrale Anliegen der Haugwitz’schen Finanz- und Verwaltungsreform
         von 1747/48, und dazu wurde ein ganzes Bündel von Maßnahmen aufgeboten: die Steuerrektifikation, die Etablierung der Kreisämter und eine Reihe einzelner Bauernschutzgesetze. Rektifikation, Richtigstellung, bedeutete, dass die Zentrale ein vollständiges Register aller liegenden Güter, ihrer
         Erträge und Belastungen erstellen ließ, und zwar mittels schriftlicher Steuerklärungen
         der Grundherren selbst (so genannte Fassionen, von lateinisch fateri, bekennen), um dann auf dieser Grundlage eine gleichmäßige Verteilung der Steuerlasten
         nach einheitlichen Regeln festzulegen. Zudem wurde die exakte Führung von Abgabenbücheln vorgeschrieben, um Unterschleif und andere Unregelmäßigkeiten zu verhindern.[24] Damit sollte Rechtssicherheit hergestellt werden, allerdings für beide Seiten: Die
         bäuerlichen Lasten konnten nicht mehr ohne weiteres von den Grundherren erhöht, aber
         ebenso wenig von der Zentralgewalt verringert oder gar abgeschafft werden.
      

      Zur Durchführung des neuen Systems dienten die Kreisämter. Es war eine der revolutionärsten
         Neuerungen Haugwitz’, dass alle Länder in Kreise eingeteilt und in Gestalt der Kreisämter
         staatliche Verwaltungsinstanzen auf unterster Ebene eingeführt wurden, der Ebene also,
         die die Zentralgewalt bisher überhaupt nicht erreicht hatte. Für die lokalen Herrschaften
         war das ein unerhörter Affront. Die Kreisämter sollten nach Haugwitz’ Plan möglichst
         mit Beamten besetzt werden, die mit dem einheimischen Adel, dem sie auf die Finger
         sehen sollten, nicht befreundet, verwandt oder verschwägert waren. Die Kreisbeamten
         sollten regelmäßig lokale Visitationen vornehmen und Bauern und Verwalter wechselseitig
         übereinander befragen, sie sollten die korrekte Erhebung und Weiterleitung der Kontributionen
         überwachen, die Bekanntmachung der landesherrlichen Dekrete sicherstellen, die Rechtsprechung
         der Dorfrichter im Auge behalten, Misshandlungen, Unterschleif und Korruption der
         herrschaftlichen Verwalter ahnden, kurzum: den Untertanen Zuflucht und Rückhalt gegen
         ihre Grundherren bieten.[25] Umgekehrt waren sie aber auch dazu da, um widerspenstige Bauern in Schach zu halten,
         und konnten bei Bedarf militärische Unterstützung gegen Unruhestifter anfordern. Diese
         und andere detaillierte Vorschriften wurden im Lauf der Jahre durch zahlreiche weitere
         Dekrete ergänzt, die auf einzelne Missstände reagierten und oft auf Initiativen von
         unten, von den Kreisbeamten selbst, zurückgingen. Sie bildeten allerdings weder ein
         kohärentes, systematisches Ganzes, noch galten sie für alle Länder der Monarchie gleichermaßen.
      

      Trotzdem gab es während der Regierungszeit Maria Theresias deutlich weniger Unruhen
         und Aufstände der Landbevölkerung als in der Zeit vorher und nachher. Die Reformen
         von 1748/49 bedeuteten durchaus eine strukturelle Veränderung zugunsten der Bauern,
         wenn auch nicht in allen Ländern. Deshalb war es nicht ganz falsch, wenn Maria Theresia
         sich als liebende Mutter aller ihrer Untertanen bezeichnete. Nach der Lehre der Kameralistik
         bestand ja die Glückseligkeit des Staates in zahlreichen, fleißigen, disziplinierten, gehorsamen, aber eben auch wohlhabenden
         Einwohnern. Die Untertanen waren wertvolles Kapital, das es – jedenfalls in der Theorie –
         zu hegen und zu pflegen galt, um die steuerliche Leistungsfähigkeit zu erhalten oder,
         noch besser, zu steigern. Die allgemeine Richtschnur müsse sein, schrieb Maria Theresia
         1769, den Bauernstand, als die zahlreichste Classe der Unterthanen und der die Grundlage
               und größte Stärke des Staates ausmacht, in aufrechtem und zwar in solchem Stande zu
               erhalten, daß derselbe sich und seine Familie ernähren und daneben in Friedens- und
               Kriegszeiten die allgemeinen Landes-Anlagen bestreiten kann. Gegen diesen Grundsatz könnten weder ein Urbarium noch ein Vertrag und am allerwenigsten ein obschon noch so altes
               Herkommen ins Feld geführt werden.[26] Das waren kämpferische Worte an die Adresse der Grundherren. Doch sobald es zu Zielkonflikten
         zwischen dem Finanzbedarf der Zentrale einerseits und dem Bauernschutz andererseits
         kam, dann hatten die Staatseinkünfte eindeutig Vorrang. «Die realpolitische Leitlinie
         bestand, trotz der […] floskelreich propagierten Erleichterung der Untertanen, in
         der Aufbringung möglichst hoher Kontributionen.»[27] Wenn deren Höhe erst einmal sichergestellt war, dann waren die Zentralbehörden nur
         noch mäßig daran interessiert, wie gleichmäßig und gerecht es bei deren Erhebung vor
         Ort zuging. Den Graben zwischen der Monarchin und den Untertanen mit starker Rhetorik
         und abstrakten Prinzipien zu überwinden war das eine, in der konkreten sozialen Wirklichkeit
         gegen die adelige Standesloyalität zu verstoßen und die zähe Beharrungskraft des Herkommens
         zu besiegen war etwas ganz anderes. Die großen österreichischen, böhmischen und ungarischen
         Grundherren waren ja zugleich die Stützen von Maria Theresias Thron, es waren dieselben,
         denen sie die meisten hohen Hofämter, diplomatischen Missionen und militärischen Regimenter
         anvertraute, und dieselben, mit denen sie abends im Appartement zusammensaß und Karten
         spielte. Wenn es darauf ankam, musste sie bereit sein, sich bei ihnen extrem unbeliebt
         zu machen und ihren Ruf als gnädige Herrscherin aufs Spiel zu setzen. Ihre Hofleute
         standen ihr – im wörtlichen und im übertragenen Sinne – letztlich näher als die Untertanen,
         von deren Alltagswirklichkeit sie keinerlei eigene Anschauung hatte. Zu verschiedenen
         Zeiten in ihrem Leben war Maria Theresia in sehr unterschiedlichem Maße bereit, sich
         zugunsten der Bauern mit ihren Standesgenossen anzulegen, und fand darin bei ihren
         eigenen Spitzenbeamten sehr unterschiedlichen Rückhalt. Nicht immer zeigte sie im
         Lauf ihres Lebens die gleiche Konfliktbereitschaft und Beharrlichkeit gegenüber den
         Aristokraten, die sie in der ersten Reformphase nach dem Erbfolgekrieg an den Tag
         gelegt hatte. Und auch ihr Verhältnis zu ihren Untertanen unterlag erheblichen Schwankungen.
      

      
         Informationsflut
         

      

      Ein Kernproblem ihrer Regierung, das hatte Maria Theresia sehr klar erkannt, war das
         Informationsdefizit der Zentrale. Die Strategie der großen Herren in den Ländern bestehe
         darin, schrieb sie schon 1750/51, von denen inneren Landesverfassungen dem Souverain meistens ein Geheimnüss zu machen,
               mithin zu invigilieren [aufzupassen], damit selbter davon nicht allzu genau informieret
               werde.[28] Doch das Problem war nicht allein ein moralisches – die Falschheit und Vitiosität der Grundherren –, sondern auch ein strukturelles: die Überforderung des absoluten
         Monarchen, von einem Punkt aus alle seine Länder zu überschauen. Die Metapher von
         der Staatsmaschine bezog ihre Attraktivität nicht zuletzt daraus, dass sie suggerierte,
         der fürstliche Maschinenbauer könne das ganze Räderwerk gleichsam von außen mit einem
         Blick erfassen und steuern. Dieser optimistische Kontrollglaube erzeugte ein Informationsbedürfnis,
         das prinzipiell unstillbar war, und das wiederum löste immer größere Datenwucherungen
         aus, die die Zentrale schließlich zu ersticken drohten.
      

      Dass die Monarchin alles über ihre Länder wissen wollte, dass sie von sich aus systematisch
         Informationen einholte und nicht nur auf die vor den Thron getragenen Anliegen reagierte,
         verstand sich keineswegs von selbst. Im Lauf der Frühen Neuzeit vollzog sich nach
         und nach ein grundlegender Wandel von einem althergebrachten, passiv-responsiven zu
         einem neuen, aktiv-investigativen Herrschaftsstil.[29] Die aufsehenerregenden Reisen Josephs durch die Erbländer waren eine perfekte Inszenierung
         dieses investigativen Herrschaftsstils und zugleich das Gegenteil einer traditionellen
         Hofreise: Er reiste inkognito unter dem Namen Graf Falkenstein, mit minimalem Gefolge,
         zu Pferd und unter äußerst spartanischen Umständen, um zu sehen, nicht um gesehen
         zu werden.[30] Durch diese Reisen entzog sich Joseph nicht nur vorübergehend dem unmittelbaren
         Bannkreis seiner Mutter, er suchte sich auch ein eigenes Bild von der Lage der Länder
         zu machen und trug damit dem aufklärerischen Ideal unvoreingenommenen empirischen
         Forschens Rechnung. Nur durch eigenen Augenschein, so die optimistische Erwartung,
         konnte man den Täuschungen durch Tradition und Parteilichkeit entkommen. Auf meine Ehre, schrieb er über seine Reise durch Siebenbürgen, ich habe keine Vorurtheile gehabt. Aber gesehen, gehört, combinirt […].[31] Über seine Erfahrungen fertigte Joseph nicht nur umfangreiche Berichte für seine
         Mutter an, sondern er hinterließ auch den Landesbehörden lange Fragenkataloge zur
         schriftlichen Beantwortung. Bei den Untertanen stießen diese Reisen auf unerhörte
         Resonanz. Sie überschwemmten den Mitregenten unterwegs förmlich mit Bittschriften;
         Zehntausende davon nahm er jedes Mal entgegen. Maria Theresia indessen waren diese
         terribles voyages ein Dorn im Auge.[32] Sie bestritt, dass man sich dadurch wirklich tiefere Einsichten in die Zustände
         im Land verschaffen könne,[33] suchte ihren Sohn immer wieder davon abzubringen und klagte jedermann ihr Leid,
         dass es ihr nicht gelang. Trotzdem kam sie nicht umhin zuzugeben: Die Leute sind verrückt nach ihm; nie haben sie einen Kaiser gesehen, der so liebenswürdig
               und volkstümlich ist […].[34] Adressaten von Josephs Reisen waren aber nicht nur die einfachen Untertanen und
         das gebildete bürgerliche Publikum, dessen empiristischem Wissensideal er damit Rechnung
         trug, sondern auch der Staatsrat, der die eingeholten Informationen in ein konkretes
         Reformprogramm umsetzen sollte, und vor allem seine Mutter, der er damit das Gegenbild
         zu ihrem eigenen Herrschaftsstil vor Augen führte. Dieses ist die wahre Lage, schrieb er ihr etwa, wer es nicht glaubet, der möge nicht die Protocolla, und die Haupt Berichte eines
               hochlöblichen Commerzien-Rathes mit Augen einsehen, aber an Ort und Stelle sich verfügen,
               und mit denen Leuten reden, wie ich.[35]
      

      Das kam für Maria Theresia nicht in Frage. Derartige persönliche Inspektionsreisen
         vertrugen sich nicht mit ihrem Verständnis von herrscherlicher Majestät, die es erforderte,
         immer und überall zu repräsentieren.[36] Die wenigen Reisen, die sie unternahm, waren entweder aufwendige zeremonielle Huldigungsreisen
         oder höfische Lustreisen; allenfalls besichtigte sie hin und wieder ihre Truppen,
         wenn sie sich in ihrer Nähe aufhielten. Daher war sie darauf angewiesen, dass loyale
         Beamte die notwendigen Informationen sammelten und in die Zentrale weiterleiteten.
         Denn von dem Bedürfnis, alles selbst ganz genau wissen zu wollen, war Maria Theresia
         mindestens ebenso sehr beherrscht wie ihr Sohn. An den eigenhändigen Randbemerkungen
         auf unzähligen Akten kann man erkennen, was sie alles persönlich zu wissen verlangte
         und worüber sie sich ihre Allerhöchste Willensmeinung bildete: zahllose Memoranden und Projekte, Vorträge des Staatsrates und der Staatskanzlei,
         Urteile der Obersten Justizstelle, Bilanzen der Hofkammer, Tabellen der Kommerzienbehörden,
         Berichte der auswärtigen Gesandten, der Landesgubernien und Hofkommissionen – und
         selbst das war nur ein Teil dessen, was Tag für Tag über ihren Schreibtisch lief,
         denn es kamen ja noch die wöchentlichen Briefwechsel mit ihren erwachsenen Kindern
         und deren Aufpassern hinzu.[37] Dabei kümmerte sie sich selbst um geringfügigste Details und las so gründlich, dass
         ihr auch kleine Fehler und Unkorrektheiten nicht entgingen. Ad No. 66. Scheinet ein Schreib- oder Rechnungsfehler unterlaufen zu ein […], notierte sie etwa eigenhändig an den Rand einer Tabelle der zentralen Kommerzienbehörde,
         oder: Es befremdet mich nicht wenig, daß erst mit Ende des Jahres 1764 die Tabelle pro Anno
               1762 eingereichet wird; die Zentralstelle sollte die säumige Behörde über die Unrichtigkeit dieser Tabelle informieren und sie anweisen, nicht nur die Tabelle pro Anno 1763 mit mehr Verläßlichkeit ehestens einzureichen, sondern auch meine Unzufriedenheit über diese Nachlässigkeit zu erkennen geben.[38]
      

      Doch je mehr die Informationsmassen anwuchsen, desto unüberschaubarer wurden sie.
         Überlegungen, wie die Zentralgewalt mit der Expansion des Wissens organisatorisch
         Schritt halten könne, gab es seit langem.[39] Kein Geringerer als Gottfried Wilhelm Leibniz hatte sich bereits darüber Gedanken
         gemacht, wie man die wachsenden Papierwucherungen, chartarum moles, reduzieren und das darin enthaltene Wissen auf einen Blick präsentieren könne.[40] Seine Antwort war zukunftsträchtig gewesen: Sie bestand darin, die Masse des empirischen
         Wissens über Land und Leute, das dem Staat nützlich schien, zu verarbeiten und in
         einen höheren Aggregatszustand umzuwandeln, nämlich in numerische Tabellenform. Das
         aber setzte voraus, dass das Wissen bereits in standardisierter Form gesammelt wurde:
         durch einheitliche Fragebögen. Aus Fragebögen wurden Listen, aus Listen Tabellen,
         aus Tabellen – später – Statistiken.[41] Ganz in diesem Sinne forderte Maria Theresia 1762 in der Amtsinstruktion für den
         Hofkanzler Chotek: zumahlen […] zu allen verbesserungen die gründliche kanntnuss des eigentlichen gegenstandes
               erforderlich ist, so ist von ungemeinem nutzen, wann jährlich eine staats-balance
               [Bilanz] über alle inwohner jeder provinz, über alle inländische producta naturae
               et artis, importationum und exportationen [Natur- und Gewerbeprodukte, Ein- und Ausfuhren]
               entworfen und diese zu ende jeden jahrs eingereichet wird, woraus gleichsam in einem
               spigel alles übersehen werden kann, so schliesse ich euch mittelst einer tabelle einen
               entwurf […] zu dem ende bey […].[42] Durch solche standardisierten Zahlentabellen wurde das Wissen von dem konkreten,
         persönlichen, lokalen Kontext abgezogen – im wörtlichen Sinne abstrahiert – und als kompakte Information für die Zentrale überschaubar, vergleichbar, für Planungs-
         und Gestaltungszwecke verfügbar gemacht. Das hatte erhebliche Effekte für die Staatsbildung,
         instrumentell ebenso wie symbolisch. Denn was die Zentralgewalt ihrer Vermessung und
         Quantifizierung unterwarf – zum Beispiel Güter oder Menschen –, das behandelte sie
         für ihre Zwecke, als wären es gleichartige, zähl- und messbare Elemente. Dadurch wurde
         konzeptionell eine homogene Einheit vorweggenommen und fingiert, die es jenseits all
         der Daten und Tabellen noch lange nicht gab, nämlich ein «Staatsgebiet», ein Territorium,
         mit einem «Staatsvolk», einer «Bevölkerung».
      

      Doch eine solche neue zentrale Herrschaftstechnik zu etablieren war keineswegs einfach,
         verstand sich nicht von selbst und hatte mit zähen Widerständen zu rechnen. Schon
         seit dem 17. Jahrhundert war überall in Europa über neue Praktiken der Informationssammlung
         und -verarbeitung nachgedacht worden, doch solche Pläne waren über das Experimentierstadium
         kaum hinausgekommen, Realisierungsversuche fragmentarisch geblieben. So auch in den
         Erbländern. Erst die existenzbedrohende Krise des Siebenjährigen Krieges führte dazu,
         dass nach vielen vereinzelten kleineren Unternehmungen zum ersten Mal systematische,
         einheitliche, länderübergreifende Informationssammlungen im ganz großen Stil ins Werk
         gesetzt wurden. Die Initiative dafür lag beim Militär. Für zukünftige Kriege wollte
         man besser gewappnet sein und alle Kräfte des Landes optimal nutzen, und dazu musste
         man sie erst einmal kennen.
      

      Zum einen ging es darum, das Land selbst exakt zu vermessen und zu beschreiben.[43] Geographische Karten gab es bereits viele, auch solche, die vom Herrscher selbst
         in Auftrag gegeben worden waren. Dabei handelte es sich aber entweder um Karten einzelner
         Länder oder um solche des Römisch-deutschen Reiches als Ganzem. Auf diese Idee kam
         Maria Theresia bezeichnenderweise gar nicht mehr, das Reich war Ausland für sie. Die
         Einheit, die sie auf Kartenblättern darstellen ließ, war die ihres Staates, der Habsburgermonarchie als Ganzer. Die Initiative stammte von Lacy und
         Daun, die die fatalen Folgen mangelhafter topographischer Kenntnisse im letzten Krieg
         in vielen Situationen selbst hatten erfahren müssen. Daraufhin gab Maria Theresia
         1764 die Vermessung ihrer sämtlichen Länder in Auftrag, beginnend mit den besonders
         gefährdeten Regionen Böhmen und Mähren. Die ‹Josephinische Landesaufnahme›, wie sie
         später genannt wurde, nahm mehr als zwei Jahrzehnte in Anspruch und wurde erst lange
         nach Maria Theresias Tod 1787 abgeschlossen. Die Durchführung lag beim Militär und
         wurde streng geheim gehalten. Von dem Kartenwerk, das aus rund 3500 einzelnen Blättern
         im Maßstab 1: 28.000 bestand, gab es nur einige wenige handschriftliche Exemplare;
         im Druck ist es – bis auf einen Teil, den zu den habsburgischen Niederlanden – nie
         erschienen. Zu jedem Kartenblatt gab es ein schriftliches Pendant, das allerlei zusätzliche
         Informationen verzeichnete. Von vornherein war klar, dass das ganze Unternehmen nicht
         nur für militärische, sondern auch andere, vor allem fiskalische Zwecke äußerst nützlich
         war. Um solchen Zwecken noch besser Rechnung zu tragen, erweiterte man das Projekt
         wenige Jahre später und ließ einen zweiten Kartensatz in noch größerem Maßstab anfertigen,
         diesmal mit genauen Informationen zu Besitzrechten, Steuerertrag und wirtschaftlicher
         Nutzung der Grundstücke, zu den Bewohnern, ihrer Sprache, ihrer Religion, ihren Rechtsgewohnheiten
         und zu dem demographischen, agrarischen und gewerblichen Wachstumspotential. Kurzum:
         Das Kartographieprojekt wuchs sich zu einem allumfassenden Informationsinstrument
         aus, das für alle erdenklichen politischen Steuerungsabsichten geeignet war.
      

      Die Kartierung der Länder stand in engem Zusammenhang mit der Debatte um die Einführung
         eines neuen Rekrutierungssystems.[44] Joseph, dem Maria Theresia nach dem Tod seines Vaters die Oberaufsicht über das
         Militär übertragen hatte, und der Hofkriegspräsident Lacy plädierten nachdrücklich
         für ein Kantonsystem nach preußischem Vorbild. Bisher hatte man die Truppen vor allem
         aus dem Gebiet der Militärgrenze bezogen oder im Reich und im Ausland angeworben,
         auf die Untertanen der Kernländer aber nur zur Ergänzung zurückgegriffen. Josephs
         Vorstellung war nun, die Soldaten aus der gesamten nichtprivilegierten Untertanenschaft
         zu rekrutieren, sie immer nur einen Teil des Jahres dienen zu lassen und das Militär
         auf diese Weise fest in der Mitte der Gesellschaft zu verankern. Damit setzte er sich
         schließlich 1768 gegen die Bedenken seiner Mutter und den Widerstand von Kaunitz durch.[45] Es galt nun die Länder in militärische Werbebezirke einzuteilen und vorher das gesamte männliche Geschlecht zu registrieren, um einen Überblick über das Rekrutierungsreservoir zu bekommen und
         beurteilen zu können, welche Männer man einziehen konnte, ohne die Wirtschaftskraft
         des Landes allzu sehr zu beeinträchtigen. Am 10. März 1770 erließ Maria Theresia ein
         Patent zur allgemeinen Beschreibung der Seelen und des Zugviehs in den österreichischen und böhmischen Erbländern; Ungarn, die niederländischen und
         italienischen Territorien waren wie üblich ausgenommen. Das gigantische Projekt wurde
         unter der militärisch-zivilen Doppelregie von Hofkriegsrat und Hofkanzlei tatsächlich
         innerhalb von gut zwei Jahren zum Abschluss gebracht. Trotz aller Schwierigkeiten
         und Unzulänglichkeiten etablierte die Zentralgewalt auf diese Weise ein nie dagewesenes,
         «sensationell engmaschiges Netz staatlicher Kontrolle».[46]
      

      Vorläufer dieser Seelenkonskription hatte es durchaus schon gegeben. Seit dem Trienter Konzil führten die Pfarrer Tauf-,
         Heirats- und Sterberegister. Daran hatte Maria Theresia bereits 1753/54 angeknüpft
         und in mehreren Erbländern mittels einheitlicher Fragebögen Zählungen der gesamten
         Bevölkerung durchführen lassen. Das Verfahren war in den Folgejahren immer wieder
         verändert worden – zuerst hatte man die Pfarrer damit beauftragt, dann die Grundherren
         und Stadtmagistrate; einmal hatte man die Seelen zählen lassen, ein anderes Mal die
         Häuser; zunächst hatte man das Ganze im Dreijahresrhythmus geplant, dann jährlich,
         und mit den Kategorien, in die man die Personen einteilte, hatte man ebenfalls experimentiert.
         Dass es auch bei diesen Zählungen vor allem um eine Grundlage für die Rekrutenstellung
         ging, war sorgfältig verschleiert worden, weil man damit gerechnet hatte, dass sonst
         kaum jemand korrekte Angaben machen würde. Doch die Ergebnisse waren trotzdem nicht
         vertrauenerweckend. Als für die Einführung der neuen Kopfsteuer 1763 erneute Zählungen
         durchgeführt wurden, diesmal nach Einkommensklassen, fiel die Gesamtseelenzahl auf
         einmal erheblich niedriger aus. Die Fehlerquellen waren zahlreich und die Manipulationsmöglichkeiten
         offensichtlich. Sogar der Hofkanzler Chotek, in dessen Kompetenzbereich die Zählung
         fiel, musste sich vorwerfen lassen, auf seinen eigenen Gütern tausend Seelen unterschlagen
         zu haben.[47]
      

      Die Seelenkonskription von 1770/71 unterschied sich nun von ihren Vorläufern grundlegend –
         nicht nur in ihrem außergewöhnlichen Aufwand. Der eine wesentliche Unterschied bestand
         darin, dass man sie nicht den lokalen Obrigkeiten vor Ort anvertraute, sondern auf
         allen Hierarchieebenen von eigens eingesetzten, gemischten militärisch-zivilen Sonderkommissionen
         durchführen ließ. Der andere Unterschied war, dass man nun in sämtlichen Städten und
         Ortschaften alle Häuser durchnummerierte, und zwar buchstäblich alle, ob Hütten oder
         Paläste. Die Hofburg in Wien war ebenso wenig ausgenommen wie die Behausung des letzten
         landlosen Kleinhäuslers. Diese unerhörte Gleichbehandlung empörte viele Grundherren
         aufs Äußerste, doch Ausnahmen wurden nicht zugelassen. Maria Theresia dekretierte
         persönlich, auf welche Weise diese Nummerierung vor sich zu gehen hatte.[48] Die Kommissionen reisten systematisch von Ort zu Ort und von Haus zu Haus und schrieben
         mit schwarzer Farbe deutlich außen und innen Nummern auf die Eingangstüren, und zwar
         «deutsche» Zahlen bei den Christen, römische bei den Juden – so viel Unterscheidung
         musste dann doch sein. In Anwesenheit sämtlicher Bewohner nahmen die Kommissare jedes
         Haus in Augenschein, zählten Männer, Zugtiere, Frauen und Juden separat, befragten
         die Hausväter und füllten Formulare aus: Name, Alter, Hausstand, Qualifikationen,
         Körpergröße, Gebrechen und so fort. Die Kategorisierung der Personen richtete sich
         nach ihrer militärischen Verwendbarkeit; bei Frauen und Juden, die für das Militär
         nicht in Frage kamen, konnte man sich kürzer fassen. Unter den Namen wurde zum ersten
         Mal Eindeutigkeit hergestellt: Die Familiennamen, die die Beamten aufschrieben, waren
         erstmals verbindlich und durften fortan nicht mehr geändert werden. Auch wurden neuartige
         hölzerne Weege-Zeiger aufgestellt, damit die Beamten sich in den einsamen Gegenden orientieren konnten.
         Die ausgefüllten Formulare wurden gesammelt, kopiert, ausgewertet und an die nächste
         Hierarchieebene weitergeleitet, jeweils separat an die militärischen und zivilen Behörden.
         In den Kreisämtern und Landesgubernien stapelten sich nie dagewesene Papierberge,
         so dass man kaum wusste, wohin damit; mancherorts mussten eigens Räume dafür angemietet
         werden. Allein für Mähren hatte man, allerdings sehr großzügig, für die Aktion 2300
         Ries zu je 500 Bögen Papier kalkuliert. Der Hofbuchdrucker Trattner machte mit den
         Vordrucken ein Vermögen. Die Zählung ergab alles in allem 1.100.399 Häuser, und für
         jedes Haus fielen mehrere Blätter in sechsfacher Kopie an.
      

      Die Seelenkonskription lieferte indes den Wiener Zentralstellen nicht nur hoch aggregierte
         numerische Daten, sondern auch anschauliche Beschreibungen der Zustände, die die Beamten
         vorgefunden hatten. Die Länderkommissare waren nämlich auch beauftragt worden, die
         Ergebnisse anhand eines detaillierten Fragenkatalogs beschreibend zu resümieren und
         durch eigene Beobachtungen zu ergänzen. Die ‹Politischen Anmerkungen›, die sie nach
         Wien schickten, boten ein rundum erschütterndes Bild von Armut, Krankheit, Ausbeutung
         und Ungerechtigkeit.[49] Die Jahre 1770/71 waren besonders schwere Hungerjahre, und die Untertanen nutzten
         die Gelegenheit, den Beamten ihre Beschwerden in aller Dramatik vorzutragen. Die Kommissare
         machten sich nun zum Sprachrohr der Mühseligen und Beladenen. Einhellig lobten sie
         die Kooperationsbereitschaft der Befragten und ließen an der Glaubwürdigkeit ihrer
         Klagen kaum einen Zweifel. Unvorstellbare Missstände kamen zur Sprache: die prekären
         Besitzrechte der Bauern, die erdrückend hohen Robotdienste und Abgaben, die Wildschäden,
         die Übervorteilung durch die Grundherren, die Misshandlungen durch die Verwalter,
         die übergroßen Pfarren und die mangelhafte Seelsorge, die miserablen oder gänzlich
         fehlenden Schulen, die harte Arbeit der kleinen Kinder, die sie zu Krüppeln machte,
         die Krankheiten von Mensch und Vieh, der Schmutz, die Trostlosigkeit und Verzweiflung.
         Man sparte nicht mit anschaulichen Details: Das Federvieh wird durch den ganzen Winter in denen Zimmern aufbehalten und gefüttert,
               so unzehliges Ungeziefer veranlasset. Die Zimmer selbsten haben gantz kleine Fenster,
               die nur theilweise mittelst eines kleinen Schuber aufgethann werden können und solchemnach
               den erforderlichen Lufft niemalen zulassen. Die Ligerstatt ist auf der Ofenbankh oder
               hinter den Ofen. Das Volkh entkleidet sich selten, und die nasse Kleidung mues maistens
               auf den Leibe widerum troknen, Umstände, die auch bey gesegneten Jahren dem menschlichen
               Gesundheitsstand anstössig sind […].[50] Zugleich betonten die Kommissare fast einhellig, dass die Untertanen an ihrem Elend
         nicht selbst die Schuld trügen: Das Volk ist nüchtern, sehr bemühet, sich zu nähren, und der Schwelgeery gar nicht
               ergeben, hieß es etwa, oder: Es ist nicht der kleinste Fleck Erde vorhanden, den sich der fleissige Ackersmann
               nicht zunutzen zu machen wuste.[51] Wenn die Untertanen die landesherrlichen Befehle nicht befolgten, dann nicht aus Bosheit, sondern aus Unwissenheit, weil sie ihnen nicht gehörig bekannt gemacht würden. In manchen Gegenden hängten
         die Dorfrichter die Gesetze nur schriftlich aus, oder die Amtleute verfassten meistens dunkle Auszüge […], die der Bauer nicht verstehet, sofern er überhaupt lesen konnte. All das habe zur Folge, dass die Untertanen nicht aus Ungehorsam, sondern aus Mangel des ächten Begrif die Gesätze verfehlen.[52]
      

      Die adeligen Herren bis hinauf zum Hofkanzler Blümegen waren wenig erfreut über diese
         Ergebnisse. Sie empörten sich, dass die Kommissare mit den Untertanen konspirierten,
         und bestritten ihnen das Recht und die Kompetenz, überhaupt Beschwerden entgegenzunehmen –
         schließlich, so wurde argumentiert, gebe es ordentliche Instanzenwege, die tadellos
         funktionierten. Die Untertanen wurden des Verrats, Mutwillens und falscher Vorspiegelung
         bezichtigt.[53] Tatsächlich bedeutete die Seelenkonskription einen beträchtlichen Zuwachs an zentralstaatlicher
         Kontrolle, die sich zu Lasten der Grundherren auszuwirken drohte. Schon der symbolische
         Effekt ständischer Nivellierung war mit Händen zu greifen: Indem die Zentralgewalt
         zum ersten Mal alle Seelen einem einheitlichen Verwaltungsverfahren unterzog, behandelte
         sie auch die adeligen Herren wie Untertanen. Nicht ohne Grund wollten diese ihre Burgen
         und Schlösser nicht nummerieren lassen. Der Staat kannte nun gleichsam alle seine
         Untertanen mit Namen, Wohnort und persönlichen Daten, und erst dadurch wurden sie
         im strengen Sinne zu seinen Untertanen.[54] Dass viele Bauern die Konskription als ersten, verheißungsvollen Schritt zur Befreiung
         von ihren Herren verstanden, sollte sich später zeigen.[55]
      

      Dass Maria Theresia das ganze Konskriptionsunternehmen persönlich am Herzen lag und
         dass sie seinen Fortgang mit großer Aufmerksamkeit verfolgte, daran besteht kein Zweifel.
         Als sicher kann man auch annehmen, dass sie die Ergebnisse, die seit dem Herbst 1771
         nach und nach in Wien eintrafen, persönlich zur Kenntnis nahm. Es hat den Anschein,
         als hätten vor allem die ‹Politischen Anmerkungen› der Länderkommissare einen tiefen
         Eindruck bei ihr hinterlassen, womöglich mehr, als alle früheren Denkschriften ihres
         Sohnes es vermocht hatten. Jedenfalls veränderte sich in den folgenden Jahren ihre
         Haltung gegenüber den armen Untertanen in signifikanter Weise. Die wirtschaftspolitische Linie, die sie bis dahin verfolgt
         hatte, wurde durch die Ergebnisse der Seelenkonskription massiv in Frage gestellt.
         Bis dahin war sie der kameralistischen Lehre verpflichtet gewesen, dass es nur die
         schlummernden Fleißreserven der Untertanen zu mobilisieren gelte, um die allgemeine
         Wohlfahrt zu befördern. Die ‹Politischen Anmerkungen› legten nun die Erkenntnis nahe,
         dass mangelnder Fleiß nicht das Problem war.
      

      
         Fleiß und Disziplin
         

      

      Maria Theresia hatte ihre Untertanen immer für größtentheils faul und träge gehalten.[56] Von den kameralistisch geschulten Beamten hatte sie gelernt, dass ihre Industriosität geweckt werden musste. Industrie hatte im 18. Jahrhundert noch die ursprüngliche Bedeutung des lateinischen Wortes
         industria, Fleiß, und Industrialisierung bedeutete, wörtlich genommen, Verfleißigung. Tatsächlich
         bestand Industrialisierung in den habsburgischen Ländern in dieser Zeit noch nicht
         so sehr darin, dass die Produktivität der Arbeit durch technische Innovationen gesteigert
         wurde, sondern vielmehr darin, dass mehr Menschen mehr arbeiteten. Die kameralistische
         Wirtschaftsförderung war darauf angelegt, dass die Arbeitskraftreserven der Bevölkerung
         aufgespürt und mobilisiert wurden.[57] Die traditionell vorherrschende Subsistenzwirtschaft bot dieser Politik allerlei
         Angriffsflächen, denn sie bestand, ganz grob gesagt, darin, dass die Menschen in erster
         Linie das produzierten, was der Familienhaushalt zum Lebensunterhalt, für die standesgemäße Notdurft, brauchte. Nach der Logik der Subsistenzwirtschaft lag es eher fern, maximalen Gewinn
         erzielen zu wollen und dafür Risiken einzugehen, indem man etwa für ein spezielles
         Marktsegment produzierte und sich damit der Gefahr konjunktureller Schwankungen aussetzte.
         Produktionsüberschüsse, sofern es sie überhaupt gab, wurden traditionell eher gemeinsam
         konsumiert als gespart oder re-investiert. Das hatte einen guten Sinn, denn kollektive
         Feste zu feiern stärkte den nachbarschaftlichen Zusammenhalt, auf den jeder Haushalt
         im Notfall angewiesen war. Aus der Sicht kameralistischer Beamter erschien all das
         indes als Müßiggang und Verschwendung und gehörte bekämpft. «Verfleißigung» war ein
         wirtschaftspolitisches und zugleich ein moralisches Anliegen; ihm dienten auch die
         Abschaffung der Feiertage, die Bekämpfung des Blauen Montags, die Reduktion der Bettelorden,
         die Einrichtung von Spinn-, Zucht- und Arbeitshäusern für müßiges Gesindel. Kurzum: Kameralistische Wirtschaftspolitik bedeutete Disziplinierung der Untertanen.
      

      Auch die Vermehrung der Bevölkerung, Peuplierung, war ein zentrales Anliegen der herrschenden Wirtschaftslehre – mit, wie sich in
         den 1770er Jahren zeigen sollte, fatalen Folgen. Denn die Bevölkerung der Erbländer
         nahm wie fast überall in Europa im 18. Jahrhundert ohnehin stark zu, so dass viele
         Bauerngüter ihre Besitzer nicht mehr ernähren konnten. Dieses Bevölkerungswachstum
         wurde politisch noch gefördert, indem man etwa die herkömmlichen Heiratsbeschränkungen
         lockerte und die Grundherren ausdrücklich aufforderte, ihren Untertanen die Heiratserlaubnis
         willig zu ertheilen.[58] Um die wachsende Bevölkerung zu beschäftigen und zu ernähren, gab es verschiedene
         Strategien. Zum einen suchte man auf alle erdenkliche Weise den landwirtschaftlichen
         Ertrag zu steigern: indem man etwa Wald rodete und Sümpfe trockenlegte, indem man
         Gemeineigentum parzellierte und Einzelhöfe daraus machte, indem man die Getreidefelder
         nicht mehr jedes dritte Jahr brachliegen ließ, sondern stattdessen Kartoffeln, Klee
         oder Krapp anbaute, und was derlei ökonomische Innovationen mehr waren. Zum anderen
         betrieb man die An- und Umsiedlung von Menschen in großem Stil, sei es durch Anreize,
         sei es mit Zwang.[59] Die Gebiete, die nun neu bevölkert werden sollten, wie vor allem das Banat und Siebenbürgen,
         waren allerdings nicht wirklich menschenleer, sondern wurden herkömmlicherweise von
         halbnomadischen Viehzüchtern bewirtschaftet. Das Ziel war nun, diese Gegenden mit
         Bauern zu besiedeln und für den intensiven Ackerbau zu erschließen, denn Bauernhöfe
         ließen sich besser besteuern. Um das Banat zu peuplieren, ließ Maria Theresia sogar umfängliche Werbekampagnen im Reich durchführen, die zwei
         regelrechte Kolonisierungsschübe auslösten; insgesamt wuchs die Bevölkerung dort von
         rund 25.000 Menschen im Jahr 1711 auf nahezu 300.000 im Jahr 1780 an.[60] Die Neusiedler waren allerdings nicht besonders willkommen, und viele Maßnahmen
         erfüllten bei weitem nicht, was man sich davon versprochen hatte. Die Beamten überschätzten
         ihre agrarpolitischen Steuerungsmöglichkeiten eklatant.
      

      Das galt auch für den neuartigen Umgang mit den ungarischen Zigeunern, wie sie sich damals selbst nannten – ein besonderer Fall theresianischer Bevölkerungspolitik.[61] Zigeuner sollten nämlich nicht mehr, wie bis dahin allgemein üblich, ausgerottet, das heißt abgeschoben werden.[62] Die herkömmliche Politik der Vertreibung wurde erstmals durch eine neuartige Politik
         der Domicilierung, das heißt Sesshaftmachung und Assimilierung, ersetzt. Maria Theresia erließ im Laufe
         ihrer Regierungszeit eine Reihe von Dekreten (1758, 1761, 1767 und 1773), die die
         Zigeuner in steuerzahlende bäuerliche Untertanen verwandeln sollten. Um sicherzustellen,
         dass sie tatsächlich sesshaft wurden, ließ sie ihnen nicht nur Land zur Bebauung und
         Saatgut zuteilen, sondern verbot ihnen auch, Pferde zu halten, Kutschen zu besitzen
         und das Land ohne obrigkeitliche Erlaubnis zu verlassen, um ihnen so ihre Lebensweise
         und die hergebrachten Erwerbszweige – Pferdezucht, Wanderhandel, Wanderhandwerk –
         unmöglich zu machen. Konsequenterweise nahm man ihnen die korporative Autonomie und
         unterstellte sie stattdessen der regulären ungarischen Komitatsverwaltung, man registrierte
         sie für die Rekrutenstellung und unterwarf ihre Haushalte regelmäßigen obrigkeitlichen
         Kontrollen. Da die soziale Identität einer Gruppe nicht zuletzt an ihre kollektive
         Selbst- und Fremdbezeichnung gebunden ist, versuchte man auf dem Verordnungsweg auch
         ihren Namen zu ändern: Statt Zigani sollten sie nur noch unspezifisch Neusiedler oder Neubürger genannt werden. Schließlich
         verbot man ihnen, untereinander zu heiraten, und unterstützte Mischehen, aber nur
         bei denjenigen, die eine anständige Lebensweise und katholisches Glaubenswissen nachweisen konnten. Weil die Umerziehung
         nicht früh genug beginnen konnte, sollten die Kinder, sobald sie fünf Jahre alt waren,
         den Eltern weggenommen und gut katholischen Bauernfamilien in Pflege gegeben werden.
         An die physische Vernichtung einer ganzen Ethnie dachte man im 18. Jahrhundert zwar noch nicht – das
         blieb einem späteren Jahrhundert vorbehalten –, doch das Ziel war, die Zigeuner als
         Nation mit einer eigenen kulturellen Identität auszulöschen und sie in der katholischen
         Landbevölkerung spurlos aufgehen zu lassen. Auch darin überschätzte man allerdings
         die eigenen bevölkerungspolitischen Möglichkeiten bei weitem.
      

      Die aus kameralistischer Sicht erfreulich schnell wachsenden Bevölkerungszahlen ermöglichten
         es – und machten es zugleich dringend notwendig –, neue Erwerbsmöglichkeiten jenseits
         der Landwirtschaft zu erschließen. Gewerbepolitik war ein Lieblingsgegenstand der
         Wirtschaftstheoretiker. Zudem hatte die Monarchie mit Schlesien ausgerechnet ihr industriell
         am weitesten entwickeltes, am meisten prosperierendes Land verloren; das galt es nun
         auf jede erdenkliche Art zu kompensieren. Maria Theresias Gewerbepolitik beruhte auf
         dem immer noch dominierenden merkantilistischen Ideal der aktiven Handelsbilanz: Möglichst
         wenige gewerbliche Waren sollten eingeführt, möglichst viele einheimisch produziert
         und am besten auch ausgeführt werden. Das geschah zum einen durch die großzügige Förderung
         von Manufakturen, vor allem für Luxusgüter, deren Konsum sonst das Geld ins Ausland
         fließen ließ. Adelige Grundherren, die auf ihren Gütern eine Manufaktur gründeten,
         wurden von den üblichen Beschränkungen – Steuern, Abgaben, Zunftregeln, Quartier-
         und Rekrutenstellung – befreit und mit staatlichen Krediten unterstützt, allerdings
         mit oft nur mäßigem Erfolg, weil es an den nötigen hochentwickelten technischen Kenntnissen
         und Fertigkeiten fehlte. Wesentlich mehr ins Gewicht fiel die ländliche Textilindustrie
         auf der Basis von Heimarbeit und Verlag. Anders als beim Zunfthandwerk durften die
         Heimarbeiter ihre Waren nicht auf eigene Rechnung vermarkten, sondern erhielten die
         Rohstoffe von einem Verleger und lieferten ihm zu festgelegten Preisen die fertigen
         Produkte, die dieser dann zum eigenen Vorteil auf dem überregionalen Markt anbieten
         konnte. Manufaktur- und Heimarbeit auf dem Land jenseits der Stadtmauern hatten aus
         Sicht der Wirtschaftstheoretiker den großen Vorteil, dass die strengen Regeln des
         städtischen Handwerks dort nicht galten. Die gewerbliche Heimindustrie, vor allem
         die Textilproduktion, schuf die dringend benötigten Erwerbsmöglichkeiten für die rasch
         anwachsenden ländlichen Unterschichten: für landlose Arme, Kleinhäusler und Bauern,
         die von ihrem Hof allein nicht mehr leben konnten. Die Heimarbeit wurde von der ganzen
         Familie gemeinsam betrieben, auch und vor allem von Frauen, Kindern, Alten und Invaliden.
      

      Es war die große Zeit der ökonomischen Projektemacher. Die Monarchin wurde mit gewerbe-
         und agrarwirtschaftlichen Innovationsvorschlägen förmlich überschüttet, und solche
         Memoranden fanden ihre wohlwollende Aufmerksamkeit.[63] Eine Abschrift sämtlicher Allerhöchste[n] Entschließungen zur Belebung der Industrie, des Handels, der Fabriken
               und Manufakturen in den Kayserlich Königlichen Erbstaaten, die ein fleißiger Beamter aus der Kommerzienhofstelle, einer Art Wirtschaftsministerium
         unter Leitung des Grafen Zinzendorf, über die Jahre 1764 bis 1776 anfertigte, vermittelt
         ein Bild davon, mit welcher Detailfreude Maria Theresia sich solchen Fragen widmete
         und eigene Überlegungen dazu anstellte: von der Ausrottung der schädlichen Spatzen
         bis zur Pflanzung von Obstbäumen an den Chausseen, von der Bienen- und Seidenraupenzucht
         bis zur Qualitätsverbesserung des heimischen Haarpuders war ihr kein Gegenstand zu
         geringfügig, als dass sie sich nicht persönlich darum gekümmert und eigenhändig in
         Form von Handbilletts oder Resolutionen dazu Stellung genommen hätte.[64]
      

      Vor allem die Förderung der Heimarbeit ließ sich Maria Theresia angelegen sein. Ein
         besonders geeignetes Mittel, um die schlummernden Arbeitskraftreserven der Untertanen
         zu mobilisieren, war das Spinnen von Flachs, Hanf, Schaf- oder Baumwolle. Denn spinnen
         konnte jeder immer und überall, auch im Zuchthaus und in der Kaserne; schon die Kleinsten
         konnten sich daran beteiligen, und man konnte sich damit auch in den Wintermonaten
         beschäftigen, wenn andere Arbeiten ruhten. Das Spinnen brachte nicht nur die einheimische
         Textilproduktion voran, es hatte zugleich einen disziplinierenden Effekt, denn es
         hielt vom Müßiggang ab. Am 17. März 1753 erließ Maria Theresia ein Hofdekret, das
         die Grundherren aufforderte, die früher übliche Gespunstschuldigkeit nach und nach wiederzubeleben, das heißt die Pflicht der bäuerlichen Untertanen,
         Flachs zu spinnen, als wodurch der Unterthan von der größtentheils angewöhnten Faul- und Trägheit gleichsam
               erwecket, zum Flachsbaue und Gespunst, hauptsächlich in Ansehung seiner zu einer anderen
               schweren Arbeit noch nicht tauglich vorhandenen Kinder, angeführet, folglich die Leineweberei
               mehr und mehr beförderet, diesem allen nach ein besseres Industriale […] zum hinlänglichen
               Unterhalte der solchergestalt angesehenen mehreren Bevölkerung hergestellet werde.[65] Die Namen der Grundherren, die sich dabei besonders hervortaten, sollten der Monarchin
         von den Kreis- und Landesbehörden mitgeteilt werden, damit sie ihnen ihr höchstpersönliches
         Wohlgefallen zum Ausdruck bringen konnte. Auch sollten sich die Bauern von den Spinndiensten
         für die Grundherren ausdrücklich nicht, wie von anderen Roboten, freikaufen können. 1765
         gab die Monarchin darüber hinaus den Befehl, dass alle Kinder zwischen sieben und
         fünfzehn Jahren in allen Städten und Märkten im Winter spinnen lernen sollten, und
         zwar nicht nur die Kinder der Armen, die keinen anderen Lebensunterhalt fanden, sondern
         auch die der Handwerker; schließlich beschäftigten sich selbst Maria Theresias eigene
         Töchter damit (s. Farbabb. 28). Viele Eltern schickten ihre Kinder aber nicht bereitwillig
         in die Spinnstuben, weil sie in Haus und Hof unentbehrlich waren. Daraufhin wurde
         der Befehl verschärft und den widerspenstigen Eltern Strafe angedroht.[66] Doch nicht nur die Kinder mussten spinnen. Überall, wo Maria Theresia Müßiggang
         vermutete, wie in den Armen-, Zucht- und Waisenhäusern, sollte diese Tätigkeit Abhilfe
         schaffen, maßen meine ernstliche Willensmeinung dahin gehet, daß diese Leute zu einer beständigen
               Arbeit angewendet werden sollen.[67] Selbst das Militär blieb davon nicht verschont; 1768 erging eine Zirkularverordnung
         an alle Länder, dass auch die Soldaten in den Kasernen, ihre Frauen und Kinder Flachs,
         Schaf- oder Baumwolle spinnen mussten.[68] Eine Resolution Maria Theresias vom 26. Oktober 1763 hatte klargestellt, dass die
         Untertanen zur Not auch gegen ihren Willen zur Arbeit zu zwingen seien: Die Erhebung deren Fabriquen in einem Staate hat, nebst anderen nützlichen Absehen
               auch dieses zum Gegenstand, damit dem müssigen Volk die Gelegenheit zur Arbeit und
               eigener Nahrungs-Erwerb verschaffet, auch jene, die sich dessen nicht bedienen wollen,
               darzu wider Willen angehalten, somit dergleichen Müssiggänger in die Arbeitshäuser
               eingesperret werden.[69] Nach der Lehre des Wiener Kameralisten Sonnenfels war es der ausdrückliche Hauptzweck
         der Industriepolitik, die Beschäftigung zu vervielfältigen; alle anderen Zwecke hatten sich dem unterzuordnen.[70] Kurzum: Gewerbeförderung und moralische Disziplinierung der Untertanen waren zwei
         Seiten einer Medaille.
      

      Ein Musterbeispiel für Maria Theresias Industriepolitik – im doppelten Sinne von Industrie – ist die seit 1751 in staatlicher Regie betriebene Nadelburg bei Lichtenwörth unweit von Wiener Neustadt.[71] Dabei handelte es sich um eine Verbindung von Eisenhammerwerk, Arbeitersiedlung,
         Manufaktur, Kirchgemeinde und Waisenhaus. Ähnlich wie in einem vormodernen Großhaushalt
         fielen Leben und Wirtschaften in eins. Das Ganze war ein geschlossener sozialer Kosmos,
         bestehend aus angestellten Meistern, Gesellen, Lehrjungen, Arbeitern und einem staatlichen
         Verwalter. Knapp die Hälfte der Arbeitskräfte waren Kinder, viele davon Waisen aus
         dem Wiener Bürgerspital. Der Gebäudekomplex, den man noch heute besichtigen kann,
         bestand aus mehreren Reihen gleichförmiger kleiner Wohnhäuser mit Küchengärten, einer
         Fabrikanlage, einem Herrenhaus, einem Park und nicht zuletzt einer Kirche, die von
         keinem Geringeren als dem Hofbaumeister Pacassi entworfen und der heiligen Theresa
         geweiht worden war (s. Farbabb. 19).[72] Die Siedlung war so vollständig wie möglich von dem benachbarten Dorf isoliert.
         Das schöne, vom kaiserlichen Doppeladler bekrönte Tor, durch das man eintrat, wurde
         nachts geschlossen. Das war auch deshalb erforderlich, weil sich unter den aus dem
         Reich angeworbenen Handwerksmeistern viele Protestanten befanden, die man unter Kontrolle
         halten musste, solange man sie nicht zur Konversion bewegen konnte. Das Unternehmen
         erfreute sich zahlreicher Privilegien; es durfte beispielsweise Material und Werkzeug
         fast zollfrei einkaufen und die Produkte – Nadeln, Knöpfe und allerlei andere Kleineisenwaren –
         überall in den Erbländern selbst vermarkten. Dabei war es weder den städtischen Zunftregeln
         noch anderen üblichen Lasten unterworfen. Die Produktion war nicht zentral und arbeitsteilig
         organisiert wie in einer modernen Fabrik. Die Arbeiter mussten sich vielmehr bei den
         fest besoldeten Meistern um die einzelnen Aufträge bewerben und waren gezwungen, sich
         bei dem Stücklohn gegenseitig Konkurrenz zu machen, so dass sie sich ständig am Rande
         des Existenzminimums bewegten. Die Fabrik ohne Erlaubnis des Verwalters zu verlassen
         und sich anderswo eine Arbeit zu suchen war ihnen nicht gestattet.[73] Die Insassen dieser protoindustriellen Institution nahmen mithin eine doppelt unvorteilhafte
         Zwitterstellung ein: Mit Gutsuntertanen hatten sie die persönliche Unfreiheit gemeinsam
         und mit Lohnarbeitern den zerstörerischen Konkurrenzdruck. Für die Waisenkinder galten
         wiederum andere Regeln. Sie arbeiteten ohne Lohn; für sie zahlte das Spital täglich
         pro Person vier Kreuzer Unterhalt an die Fabrik. Trotz alldem warf das Unternehmen –
         wie die meisten privilegierten Gewerbebetriebe dieser Art – wenig Gewinn ab.[74]
      

      Für Maria Theresia waren Einrichtungen wie diese nicht zuletzt Werke der christlichen
         caritas. Sie ließ sie hin und wieder von ihren Beamten visitieren und studierte deren Inspektionsberichte
         persönlich. Besonders lag ihr am Herzen, dass die arbeitenden Kinder gut unterrichtet
         wurden – im Lesen, Schreiben, Rechnen und vor allem in der wahren christlichen Religion.
         Wie an der Nadelburg, so nahm sie auch an dem Alltagsbetrieb anderer Arbeits- und
         Waisenhäuser großen Anteil und ließ es sich nicht nehmen, selbst in die Gestaltung
         geringster Details einzugreifen – genauso, wie sie es auch bei der Erziehung ihrer
         eigenen Kinder tat. Für das Grazer Waisenhaus etwa legte sie persönlich fest, dass
         die Kinder an jedem ersten Sonntag des Monats die Beichte ablegen und die Kommunion
         erhalten sollten, regelmäßig für die Mitglieder des Erzhauses zu beten hatten, in
         der Karwoche zwei Tage lang geistliche Exerzitien abhalten und anschließend über den
         Katechismus examiniert werden sollten. Sie befahl, dass auf die Säuberung von Ungeziefer der ernstliche Bedacht zu nehmen und dafür eine eigene Dienstmagd einzustellen sei; auch zu dem diesfälligen Behelf das in dem Haus ohnehin vorhandene Bad ebenmäßig in
               der Winterszeit zu gebrauchen. Ferner sind einem jeden Waisen beiderlei Geschlechts
               zwei Paar Wintersocken abzugeben. Die Kinder sollten auch nicht mehr wie bisher üblich zweimal wöchentlich, sondern
         nur noch alle drei Monate zum Almosensammeln geschickt werden, denn das bringe ohnehin
         nicht viel ein. Stattdessen sollten sie zweimal die Woche einen Spaziergang an der
         frischen Luft machen, allerdings nur in den Rekreationsstunden, um Gelegenheit zur Bewegung zu haben.[75] Wesentlich mehr Muße genossen auch die erzherzoglichen Kinder nicht.
      

      Es wäre anachronistisch, Mara Theresias Gewerbepolitik an modernen Maßstäben des Kinderschutzes
         zu messen. Dass Kinder im Familienhaushalt arbeiteten, war im 18. Jahrhundert nicht
         anstößig, sondern selbstverständlich – neu war nur, sie in so hohem Maße auch in die
         gewerbliche Arbeit einzubeziehen. Das aber war keine habsburgische Besonderheit, im
         Gegenteil, in anderen Ländern hatte man es längst vorexerziert. Auch die unternehmerische
         Nutzung der Arbeitskraft von Waisen hatte prominente Vorbilder, allen voran das berühmte
         Waisenhaus des pietistischen Gottesmannes August Hermann Francke im kurbrandenburgischen
         Halle. Was die Disziplinierung der Untertanen anging, befand sich Maria Theresia völlig
         im Einklang mit den meisten ihrer frommen und aufgeklärten Zeitgenossen.
      

      
         Neue Schulen
         

      

      Der Schlussstein der wirtschaftlichen, moralischen und religiösen Disziplinierung
         der Untertanen war Maria Theresias berühmte Reform der Elementarschulen von 1774.[76] Bis dahin hatte sie sich vor allem um die Verbesserung der Adelserziehung und der
         Lateinschulen gekümmert, denn die Ratio studiorum der Jesuiten, die ja das höhere Bildungswesen in den Erbländern nahezu monopolisiert
         hatten, erschien nicht mehr zeitgemäß. 1746 hatte sie das Collegium Theresianum gegründet,
         eine Mischung aus Ritterakademie und Jesuitenkolleg, wo die jungen erbländischen Adeligen
         zu Staatsdienern herangezogen werden sollten, wie sie das neue System benötigte: loyal,
         sachkundig, weltläufig und sprachgewandt. Wie sehr ihr das am Herzen lag, zeigt schon
         der Umstand, dass sie das alte Sommerschloss Favorita dafür zur Verfügung stellte,
         wo das Theresianum noch heute als Gymnasium existiert. Sie ließ sich selbst die Lehrpläne
         vorlegen und vertraute die Aufsicht dem Oberhofkämmerer an, der persönlich allen Examina
         beiwohnte.[77] Dem Jesuitenorden nahm sie die Bildungsinstitutionen zwar nicht aus der Hand, unterstellte
         sie aber – gemäß ihrem vielzitierten Grundsatz Das Schulwesen ist und bleibet allzeit ein Politicum[78] – staatlicher Aufsicht und ließ Lehrstoff und Lehrmethoden den gewandelten Erfordernissen
         anpassen: Das Lateinische wurde zugunsten des Deutschen zurückgedrängt, nützliche
         Kenntnisse wie Arithmetik oder Geographie wurden gefördert, das reine Auswendiglernen
         des Stoffes kam aus der Mode.[79]
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_049.jpg]

         Abb. 49: Ritterakademie Theresianum in Wien. Kupferstich von J. E. Mansfeld, nach 1755
         

      

      Den deutschen Schulen (das heißt den Primarschulen im Unterschied zu den lateinischen höheren Schulen) wandte sich Maria Theresia erst wesentlich später zu, obwohl das
         mangelhafte Landschulwesen schon seit den 1750er Jahren im Zuge des Kampfes gegen
         den Geheimprotestantismus in den Blick gekommen war. Die Ergebnisse der Seelenkonskription
         von 1770/71 führten das Ausmaß des Analphabetentums nun drastischer denn je vor Augen.
         Es gab zwar nicht nur in den Städten, sondern auch in den meisten Pfarreien auf dem
         Land wenigstens eine Schule; die meisten Kinder wurden aber nicht dorthin geschickt,
         weil sie bei der Arbeit unentbehrlich waren. Die Lehrer waren nicht ausgebildet, nährten
         sich mühselig von allerlei Nebentätigkeiten und genossen geringes soziales Ansehen.
         Seit 1770 wurde das Thema im Staatsrat diskutiert und es wurden Landesschulkommissionen
         eingerichtet, die sich des Problems annehmen sollten. Eine eifrige und kontroverse
         Reformdebatte kam auf; zahlreiche Denkschriften wurden der Monarchin unterbreitet;
         manche rieten sogar, in protestantischen Gelehrtenkreisen im Reich Hilfe zu suchen,
         weil das katholische Schulwesen dem evangelischen hoffnungslos unterlegen sei. Als
         durch die Auflösung des Jesuitenordens 1773 das höhere Bildungswesen in den Erbländern
         zusammenbrach, rückte das Schulthema mit einem Schlag auf der politischen Agenda ganz
         nach oben. Zugleich eröffneten sich auch neue Spielräume, denn das Eigentum des Ordens
         samt den Schulgebäuden ging ja in staatlichen Besitz über. In dieser Situation machte
         Maria Theresia den vielstimmigen Debatten bei Hof kurzerhand ein Ende, indem sie persönlich
         an Friedrich II. schrieb – mit dem sie ja seit dem polnischen Teilungs-Coup vorübergehend
         friedliche Beziehungen pflegte – und ihn bat, ihr den weithin berühmten Pädagogen
         Johann Ignaz Felbiger für eine Weile nach Wien zu schicken. Felbiger, Abt des Augustiner-Chorherrenstifts
         im schlesischen Sagan, hatte durch eine zeitgemäße neue Lehrmethode von sich reden
         gemacht, die auch in den habsburgischen Ländern bereits hier und da praktiziert wurde;
         er hatte einen modernisierten Katechismus verfasst und die Reform des katholischen
         Schulwesens in Schlesien organisiert. Friedrich II. ließ ihn nach Wien reisen; Felbiger
         machte sich von den Verhältnissen in den Erbländern selbst ein Bild und entwarf daraufhin
         eine umfassende, systematische ‹Allgemeine Schulordnung für die deutschen Normal-,
         Haupt- und Trivialschulen in sämtlichen kaiserlich und königlichen Erbländern›, die
         im Dezember 1774 als Gesetz erlassen wurde.[80]
      

      Programmatisch hieß es in der Präambel, dass die Erziehung der Jugend beiderlei Geschlechts als die wichtigste Grundlage der wahren
               Glückseligkeit der Nationen die besondere Aufmerksamkeit der Landesherrin verdiene, denn von der frühen Erziehung
         hänge die ganze spätere Lebens- und Denkungsart der Menschen ab. Deshalb müsse die Finsterniß der Unwissenheit aufgekläret, und iedem der seinem Stande angemessene
               Unterricht verschaffet werden. Wohlgemerkt: jedem nach seinem Stand, denn die Gymnasien und Universitäten
         sollten nicht von mittellosen Bauernkindern überschwemmt werden, die dann der Allgemeinheit
         auf der Tasche zu liegen kamen. Im Übrigen war die Schulordnung durchaus revolutionär.
         Sie führte in Stadt und Land Unterrichtspflicht für alle Jungen und Mädchen zwischen
         sechs und zwölf Jahren ein; jedes Kind ohne Ausnahme, das nicht von einem geprüften Hauslehrer erzogen wurde, musste eine deutsche Schule
         besuchen und wurde dort nicht nur in Religion und Sittenlehre, Lesen, Schreiben und
         Rechnen unterrichtet, sondern auch zu Rechtschaffenheit und vernünftigem Wirtschaften angeleitet. Selbst der Dienst für den Grundherrn durfte nicht vom Schulbesuch – wenigstens
         im Winter – abhalten. Alle deutschen Schulen wurden einem hierarchischen Aufsichtssystem
         unterstellt, Normalschulen für die Lehrerausbildung eingerichtet, die Lehrgegenstände und -methoden verbindlich
         festgelegt und einheitliche Schulbücher vorgeschrieben. Lerngruppen sollten nach Leistungsstärke,
         nicht nach Alter oder Geschlecht zusammengesetzt werden; über alle Schüler war genau
         Buch zu führen und ein Fleißkatalog anzulegen; die Fleißigsten und die Sittsamsten sollten mit Preisen ausgezeichnet
         werden. Nicht zuletzt suchte Felbiger das soziale Ansehen der Schulmeister zu erhöhen,
         indem er ihnen einen bestimmten zeremoniellen Rang zuwies und ihnen aufs Strengste
         verbot, im Nebenerwerb Schänken zu betreiben oder in Wirtshäusern zu musizieren.
      

      Felbiger war ein Volksaufklärer, wie er im Buche stand – bemüht, den Untertanen nicht
         nur Religion und Sittlichkeit nahezubringen, sondern sie auch an all den fortschrittlichen
         neuen Kenntnissen und Fertigkeiten teilhaben zu lassen, die ihren mühseligen Alltag
         erleichtern konnten. Ganz im Sinne der Aufklärungspädagogik und mit deutlicher Wendung
         gegen die Jesuiten forderte er, dass die Jugend nicht mit dem auswendig Lernen über die Nothwendigkeit geplagt, sondern der Verstand derselben
               aufgekläret, ihr alles verständlich gemacht, und die Anleitung gegeben werde, über
               das Erlernte sich richtig und vollständig auszudrücken.[81] In dem ‹Methodenbuch für Lehrer›, das die Schulordnung flankierte, hieß es: Kinder sollen auch nicht despotisch gehorchen, man lasse sie einsehen das es zu ihrem
               Nutzen und der Vernunft gemäß sey so zu handeln, wie es der Lehrer haben will […].[82] Das waren Grundsätze, denen Maria Theresia in der Erziehung ihrer eigenen Kinder
         durchaus auch gefolgt war. Sie zeigte sich so begeistert von Felbigers Konzept – si beau, si utile – so schön, so nützlich –, dass sie das Methodenbuch in alle offiziellen Sprachen der Monarchie übersetzen
         und in allen deutsch-böhmischen Erbländern, ja sogar in Ungarn einführen ließ.[83]
      

      Die Schulreform war ein mächtiges Instrument der politischen Zentralisierung und kulturellen
         Vereinheitlichung, nicht zuletzt auch eine Kampagne für die Verbreitung der deutschen
         Sprache. In den böhmischen Ländern existierten Deutsch und Tschechisch seit Jahrhunderten
         nebeneinander, und die meisten Untertanen verstanden die jeweils andere Sprache, zumindest
         soweit es im Alltag erforderlich war. In den höheren Schulen und Universitäten wurden
         zwar beide Sprachen gepflegt, doch das Deutsche als Sprache der Herrschaft gewann
         immer mehr an Dominanz, vor allem in den höheren Ständen. Die Beamten der Zentrale
         betrachteten die mangelnden Deutschkenntnisse der einfachen Untertanen als Hindernis
         für ihre Zivilisierung. In dem Bericht über die Seelenkonskription in Mähren hieß
         es etwa, den böhmischen Bauern gehe es schlechter als den deutschen, weil sie aus Mangel einer anderen Sprache als der ihrigen von dem Umgang mit vernünfftigen
               und mehr raffinirten Menschen ausgeschlossen sind und dahero immer bey ihrer angebohrnen
               Dumheit verbleiben.[84] Schon nach dem Ende des Siebenjährigen Krieges hatte Maria Theresia die Förderung
         des Deutschen zu ihrem Anliegen gemacht und befohlen, in den böhmischen Ländern nur
         noch Lehrer einzustellen, die beide Sprachen beherrschten. Die Schulreform machte
         sich das Ziel der Zweisprachigkeit zu eigen; alle Kinder sollten zuerst in ihrer Muttersprache
         und dann im Deutschen unterrichtet werden, was nicht überall erfreut aufgenommen wurde.[85]
      

      Die Allgemeine Schulordnung stieß in der Praxis aus vielen Gründen auf Akzeptanzprobleme –
         bei Hof wie in den Länderschulkommissionen, bei den Grundherren wie bei den Untertanen
         selbst. Drei Einwände waren es vor allem, gegen die Felbiger sich zur Wehr setzen
         musste. Zum einen: Wenn Landleute lesen könnten, möchten sie wohl schlechte Bücher lesen, und dadurch
               in der Religion auf Irrwege gerathen. Dieses Argument hatte Maria Theresia noch nie gelten gelassen; bei all ihrer Angst
         vor freigeistigen Büchern war sie doch überzeugt, dass Lesefähigkeit am Ende immer
         der Einsicht in die wahre Religion zugutekomme. Zum anderen: Die Aufklärung der Landleute möchte in ihnen die Begierde nach einem bessern und leichtern
               Stande rege machen, und folglich die Zahl der Personen vermindern, die man zum Anbaue
               der Ländereyen so nöthig brauchet. Auch darin konnte Felbiger die Kritiker beruhigen, denn seine Lehrpläne zielten
         ja darauf, das Los der Bauern zu verbessern und die Gründe für ihre Unzufriedenheit
         zu verringern. Und schließlich: Zur Ausbildung der Landjugend gehöret viel Zeit, die die Kinder nicht hätten, weil sie im Elternhaus und für die Grundherren arbeiten
         müssten.[86] Das war das schwerwiegendste Problem, deshalb machte Felbiger in diesem Punkte Zugeständnisse.
         Doch sahen viele Untertanen nicht ein, dass sie auf die Arbeitskraft der Kinder teilweise
         verzichten und dafür auch noch Schulgeld bezahlen und Schulkleidung anschaffen sollten.
         Umgekehrt waren viele Lehrer und Pfarrer wenig erfreut, dass sie sich nun einer aufwendigen
         Ausbildung, Prüfungen und Visitationen unterziehen sollten, ohne dafür besser besoldet
         zu werden. Das ganze Reformprojekt litt an Unterfinanzierung – obwohl eigentlich durch
         die Einziehung des Jesuitenvermögens mehr Mittel denn je für das Schulwesen zur Verfügung
         standen und ein spezieller Schulfonds eingerichtet worden war, zu dem auch die Landstände
         herangezogen wurden. Doch zum einen zahlten die Landstände nicht so viel, wie sie
         sollten. Und zum anderen wurde das Jesuitenvermögen auch für allerlei andere Anliegen
         reklamiert. Die Verwaltung dieser Mittel lag in den Händen einer Studienkommission,
         deren Vorsitz Maria Theresia 1774 dem Erzbischof Migazzi abgenommen und stattdessen
         ihrem Vertrauten Hofrat Kressel übertragen hatte.[87] Bei den Konflikten um die Schulreform ging es nicht zuletzt um den Einfluss auf
         die Verteilung dieser Ressourcen. Felbiger, der die uneingeschränkte Gunst der Herrscherin
         genoss, konkurrierte mit vielen anderen Interessenten um den Zugriff auf den Jesuitenfundus,
         was ihn bei Hof äußerst unbeliebt machte; selbst Leopold hielt ihn für einen Betrüger
         und Intriganten.[88] Hinzu kam, dass er auch das Militärschulwesen nach seiner Methode reformieren wollte,
         was dem Hofkriegsrat und auch Joseph II. missfiel, weil sie darin eine unzulässige
         Einmischung sahen.
      

      Wie man sich unter diesen Umständen die Position Felbigers am Wiener Hof vorstellen
         muss, zeigt anschaulich die Korrespondenz zwischen Maria Theresia und dem Hofrat Greiner,
         einer Schlüsselfigur ihrer letzten Regierungsjahre.[89] Der arbeitsame, loyale und ehrgeizige junge Franz Sales Greiner war unter Haugwitz
         ins Directorium in publicis et cameralibus eingetreten, hatte 1766 Maria Theresias
         ehemalige Kammerdienerin und Vorleserin Charlotte Hieronymus geheiratet und dann eine
         steile Karriere gemacht. 1771 war er der jüngste Hofsekretär in der Böhmisch-österreichischen
         Hofkanzlei; wenig später erhob ihn die Kaiserin in den Ritterstand und beförderte
         ihn 1773 an allen seinen Kollegen vorbei zum Wirklichen Hofrat und Geheimreferenten
         der Hofkanzlei. Dass ihn das bei den anderen nicht beliebt machte und ihn allerlei
         Verleumdungen aussetzte, war niemandem deutlicher bewusst als ihm selbst. Die Kaiserin
         war ihm aber so zugetan, dass er es wagen konnte, ihr alle möglichen Fürbitten vorzutragen
         (auch wenn sie sie keineswegs immer erfüllte). Greiner wusste sich der Kaiserin unentbehrlich
         zu machen, indem er in den erbitterten politischen Konflikten dieser Jahre absolut
         loyal zu ihr hielt und zugleich ihr Misstrauen gegenüber der jeweiligen Gegen-Parthey, auch ihrem Sohn, subtil zu schüren wusste.[90] Sie ließ sich von ihm ihre Beschlüsse vorformulieren (mache er mir also eine resolution, aber süss[91]) und glaubte ihm offensichtlich seine Bescheidenheits- und Uneigennützigkeitsbeteuerungen,
         die er nicht ohne eine gewisse selbstgerechte Penetranz immer wieder vortrug. Wie
         nah sie ihm stand, zeigt sich vielleicht am besten darin, dass sie allein ihm gegenüber
         gelegentlich einen Ton scherzhafter Ironie anschlug, wie er sich sonst kaum noch findet.
         Als Greiner beispielsweise gegen große Widerstände in Wien eine neue Tranksteuer durchgesetzt
         hatte und kurz darauf krank wurde, schrieb sie ihm: vill warmes bier trincken ehe die trancksteuer kommt.[92] Herrscherin und Sekretär pflegten einen geradezu konspirativen Ton, denn sie sahen
         sich beide von Gegnern umstellt. Das galt auch für die Studienhofkommission, für die
         Greiner als Referent in der Hofkanzlei unter anderem zuständig war. Er klagte etwa
         über den Hass des Juristen Martini, dem er sich ausgesetzt sehe, sorgte dafür, dass Martinis Kompetenzen
         in dieser Kommission beschnitten wurden, und legte nahe, die ganze Kommission überhaupt
         aufzulösen. Zugleich unterbreitete er der Kaiserin Vorschläge, was sie aus dem Jesuitenfundus
         finanzieren und wem sie welche Pensionen aussetzen solle.[93] Kurzum: Er besaß die Gunst und das Ohr der Monarchin in einem Bereich, wo es sowohl
         um finanzielle Verteilungskämpfe als auch um politische Richtungskonflikte ging.
      

      Für den Erfolg der Schulreform war Greiner unersetzlich, denn er machte sich zu Felbigers
         Sprachrohr und schützte ihn davor, den Intrigen seiner Gegner zum Opfer zu fallen.
         So hinterbrachte er der Kaiserin, wer gegen die Reform im Hintergrund agitierte, wer
         Anstände vorbrachte und wer ihre Befehle ignorierte. Er informierte sie auch, man habe das
         Gerücht gestreut, Felbiger sei bei ihr in Ungnade gefallen, um ihn dadurch zur Rückkehr
         nach Preußen zu veranlassen – denn die Widersacher wissen wohl, dass wenn der Abbt hier bleibt, die Normalanstalt
               [d.h. die neue Wiener Normalschule] nicht so leicht zu zerstören sey, welches sie
               doch noch immer wünschen.[94] Am gefährlichsten für Felbiger war, dass man ihn als verkappten Ketzer diffamierte.
         Ein anonymes Mitglied des hohen Klerus hatte Felbigers Kirchenlieder-Sammlung Zeile
         für Zeile kommentiert und als unkatholisch denunziert. Greiner machte sich zum Anwalt
         des Abtes. Des bin ich gewiss, dass kein Mensch in der Welt diese Lieder für lutherische Gesänge
               ansehen werde […], und wenn ich mich so ausdrücken darf, fügte er außerordentlich kühn hinzu, so ist es ja einmal nicht nöthig, dass man auf jeder Zeile eine Erzkatholische Meynung
               zum Unterscheidungszeichen hinsetze.[95] Maria Theresia verstand aber in Fragen der katholischen Rechtgläubigkeit bekanntlich
         keinerlei Spaß und verlangte, dass Felbiger die Vorwürfe punct für punct beantworte. Greiner gegenüber offenbarte sie, wie sehr das ganze Reformwerk sie mittlerweile
         belaste: aus dieser correspondenz ersihet er wie entlich die ganze normal Sache [d.h. die Schulreform]
               eckelhafft wird […].[96]
      

      Angesichts all dieser Hindernisse und Widerstände ist es umso bemerkenswerter, dass
         die Allgemeine Schulordnung in den habsburgischen Ländern nicht bloß auf dem Papier
         stehen blieb und «hinsichtlich der praktischen Wirkungen auf die Schulwirklichkeit
         alles in den Schatten [stellte], was gleichzeitig in den protestantischen Flächenstaaten
         zu beobachten ist», auch das legendäre preußische ‹Generallandschulreglement› nicht
         ausgenommen.[97] Aus der neugegründeten Wiener Normalschule gingen Hunderte ausgebildeter Lehrer
         hervor, die das neue System in den folgenden Jahrzehnten überall verbreiteten. Die
         Zahl der Landschulen wurde vervielfacht; die schon bestehenden Schritt für Schritt
         nach der neuen Ordnung eingerichtet. Die Professionalisierung und das soziale Ansehen
         der Lehrer nahmen allmählich zu und die Vorbehalte gegen die allgemeine Schulpflicht
         ab. Der Erfolg lässt sich vielerorts an den Schulbesuchszahlen ablesen, allen voran
         die Erzdiözese Wien, wo der Prozentsatz der Kinder, die eine Schule besuchten, von
         1780 bis 1807 um 40 Prozent auf sensationelle 94 Prozent anstieg.[98] Allerdings entsprach der Reform der deutschen Schulen keine ebenso erfolgreiche
         Reform des höheren Bildungswesens, das sich von der Aufhebung des Jesuitenordens lange
         Zeit nicht erholte. Zwar wurden einige der ehemaligen Jesuitenschulen von Benediktinern,
         Piaristen oder auch von Exjesuiten weitergeführt, doch insgesamt nahm die Zahl der
         Gymnasien ab. Die Schulzeit wurde aus Sparsamkeitsgründen um ein Jahr verkürzt, und
         weil der Besuch bald auch nicht mehr kostenlos war, wurden die Gymnasien sozial exklusiver,
         als es die Jesuitenschulen je gewesen waren.[99]
      

      Die Reform der Elementarschulen dagegen war sicher die langfristig erfolgreichste
         Unternehmung von Maria Theresias später Regierungszeit, und sie war eine der ganz
         wenigen Agenden, über die sie mit ihrem Sohn nicht in offenen Streit geriet, auch
         wenn Joseph das Ganze gegenüber Leopold äußerst abschätzig beurteilte: Die Kaiserin
         lasse sich von kleinen Leuten beeinflussen, verstehe nichts davon und richte das Erziehungswesen
         zugrunde.[100] Doch erfolgreich war die Reform vermutlich nicht zuletzt deshalb, weil die Kaiserin
         Felbiger selbst die praktische Umsetzung anvertraut und ihn mit klarer Autorität gegenüber
         allen Landesschulkommissionen ausgestattet hatte. In mancher Hinsicht erinnert das
         an die große erste Reformzeit nach dem Erbfolgekrieg. Ebenso wie damals mit Haugwitz
         griff sie nun mit Felbiger auf einen Mann aus dem preußischen Schlesien zurück und
         scheute sich nicht, pragmatisch vom preußischen Modell zu lernen. Ähnlich auch wie
         damals setzte sie ihr ganzes Vertrauen rückhaltlos in diesen einen Reformer, stattete
         ihn mit umfassender Kompetenz aus und hielt gegen alle Widerstände unbeirrt an ihm
         fest – eine Standhaftigkeit, die ihr sonst in fast allen anderen politischen Belangen
         abhandengekommen war. Kirchen- und Schulangelegenheiten seien das Einzige, dessen
         sie sich noch persönlich annehme, meinte Leopold.[101] Schließlich handelte es sich bei der Reform der Landschulen für Maria Theresia um
         ein genuin religiöses Anliegen. Denn anders, als es aus der Rückschau erscheinen könnte,
         ging es ihr nicht darum, den Untertanen im Sinne von Kants berühmtem späterem Dictum
         den Weg zum Ausgang aus der Unmündigkeit zu eröffnen, sondern in erster Linie darum,
         sie gegen unkatholische Umtriebe zu immunisieren. Die Schulreform sollte fromme, fleißige
         und gehorsame Untertanen hervorbringen, keine mündigen Bürger.
      

      
         Iustitia et clementia
         

      

      Iustitia et clementia lautete die Devise, die Maria Theresia für ihre Herrschaft gewählt hatte – zwei klassische
         Herrschertugenden, die sich gegenseitig ergänzten. Iustitia stand für die Strenge und Gleichheit des Rechts, clementia für die Gnade, die diese Strenge mildert und Ausnahmen macht: eben Gnade vor Recht
         ergehen lässt. Beides waren traditionelle Tugenden eines Herrschers in seiner Eigenschaft
         als höchster Richter und Gesetzgeber, als Quelle von Recht und Gerechtigkeit. Zwar
         war ein Monarch nach traditionellem Verständnis in der Ausübung dieser zentralen Herrschaftsaufgaben
         an Beratung und Konsens der Stände gebunden. Doch diese hergebrachten korporativen
         Mitwirkungsrechte nahm Maria Theresia – außer in Ungarn – seit den Haugwitz’schen
         Reformen nicht mehr ernst: mit denen ständen ist nichts zu thun; haben keine köpf und kein willen; man muss vorschriftlich
               fortgehen.[102]
      

      Ihre eigene Rolle als höchste Richterin und Gesetzgeberin ihrer Länder nahm sie dagegen
         umso ernster. Bis 1753 ließ sie sich noch alle Entscheidungen der Obergerichte in
         den einzelnen Erbländern persönlich vorlegen. Auch die Oberste Justizstelle, der 1749
         eingerichtete höchste Gerichtshof aller österreichischen Erbländer, durfte kein Schriftstück
         ausgehen lassen, ohne dass es ihr vorgelegt worden wäre; die Urteile unterzeichnete
         sie ohnehin selbst.[103] Es verstand sich von allein, dass die Monarchin jederzeit mit Machtsprüchen in die
         Gerichtsverfahren ihrer Länder eingreifen konnte.[104] Die Vorstellung des Gerichtspräsidenten Seilern, dass die Urteile der Obersten Justizstelle
         auch von der Herrscherin selbst zu respektieren seien, erschien ihr unerhört und mit
         dem Begriff der monarchischen Souveränität unvereinbar. Das würde ja bedeuten, schrieb
         der Hofrat Greiner ihr empört, der Souverain [solle] aufhören Souverain zu sein, und die Aussprüche der Justizstelle
               sollen infallibler als Päbstliche Urtheile in dogmaticis werden![105] Unfehlbar, so konnte man daraus umgekehrt schließen, waren nur die Urteile der Souveränin
         selbst. Auch wenn die Institutionen der Justiz tatsächlich zunehmend an Professionalität
         gewannen, galt die Monarchin nach wie vor als die letzte Instanz, von der alle Gerechtigkeit –
         nächst Gott – ihren Ausgang nahm.
      

      Gewaltentrennung im modernen Sinne gab es nicht; politica und judicialia, Verwaltung und Rechtsprechung, in Haugwitz’ Reform zumindest ansatzweise getrennt,
         wurden später wieder miteinander verbunden.[106] Der mangelnden Unabhängigkeit der Justiz entsprachen die geringe Formalisierung
         der Verfahren und das Dickicht der konkurrierenden Gerichtsrechte. Dass die Monarchin
         traditionell als höchster Richter galt, hieß keineswegs, dass sie im Sinne wohlgeordneter
         hierarchischer Instanzenzüge tatsächlich oberste Herrin aller Verfahren gewesen wäre.
         Grundherren, Stadtmagistrate, Klerus, Universitäten, Zünfte, Korporationen aller Art
         verfügten traditionell über je eigene Gerichtsrechte, von denen keineswegs alle von
         professionellen Juristen ausgeübt wurden.[107] Die böhmischen Magnaten verhängten auf ihren Gütern sogar aus eigenem Recht schwere
         Leibesstrafen. Ebenso vielfältig wie die Institutionen der Rechtsprechung waren die
         Rechtsquellen. Jedes Land hatte sein eigenes, ungeschriebenes Gewohnheitsrecht, das
         löbliche Herkommen, seine Privilegien, Statuten, Herrschaftsverträge und so fort. Daneben gab es das
         weite Feld des vom Herrscher gesetzten Rechts mit mehr oder weniger allgemeinem Geltungsanspruch,
         all die Ordnungen, Hofdekrete, Patente, Reskripte, Resolutionen, Policeyverordnungen
         und wie sie sonst noch heißen mochten. Darüber hinaus gab es das davon unabhängige
         Kanonische Recht der Kirche, es gab die gelehrten Systeme des Römischen Rechts und
         des Naturrechts – und bei alldem war umstritten, welche Rechtsquelle unter welchen Umständen den Vorrang
         hatte. In dieser komplizierten Gemengelage gewann die herrscherliche Gesetzgebung,
         der Kern aller Souveränitätsrechte, quantitativ und qualitativ immer mehr an Bedeutung.
         Die Masse des positiven, das heißt vom Herrscher schriftlich gesetzten Rechts wuchs
         seit langem exponentiell an und wurde für den Gesetzgeber selbst zunehmend unüberschaubar.
         Dessen vordringliches Anliegen war daher, überhaupt einen klaren Überblick über die
         eigene Rechtssetzungstätigkeit zu gewinnen. Als Maria Theresia die Regierung antrat,
         fand sie als jüngste Gesetzessammlung den Codex Austriacus aus dem Jahr 1704 vor.
         Sie gab daraufhin mehrmals Fortsetzungen in Auftrag – eine überaus dornige Aufgabe,
         der sich kein Jurist gern unterzog.[108] 1752 wurde immerhin eine Sammlung der Gesetze bis zum Tod Karls VI. gedruckt, doch
         es dauerte bis 1777, dass endlich ein ‹Supplementum› erschien, das den Codex Austriacus
         von 1740 bis 1770 fortschrieb.[109]
      

      Die Übersicht über die eigene Gesetzgebung war noch das geringere Problem. Etwas wesentlich
         Heikleres war die Sammlung, Verschriftlichung und Systematisierung des Rechts der
         Länder überhaupt, worunter ja die vom Souverän erlassenen Gesetze nur einen kleinen
         Teil ausmachten, das heißt die Kodifikation des Rechts in einem umfassenden Sinne.
         Kodifikation bedeutete nicht einfach, dass man die verschiedenen regionalen Rechtstraditionen
         sichtete, ordnete und aufzeichnete; es bedeutete vielmehr, dass die Pluralität des
         Rechts gebändigt und der Staatsgewalt untergeordnet wurde. Ein Gott, eine Vernunft,
         ein Monarch, ein Staat, ein Recht, war die Devise. Eine anonyme Denkschrift brachte
         es auf den Punkt: Nichts könne dem gemeinen Besten zuträglicher sein, als dass die gesammte Unterthanen zu allgemeiner Wohlfahrt unter einem Gott, einem Landesfürsten
               und einerlei Gesetz vereinbart sich zu erfreuen hätten.[110] Das Recht sollte in Zukunft nicht nur länderübergreifend möglichst einheitlich sein,
         sondern auch für die Untertanen leicht zugänglich, eindeutig und allgemein verständlich.
         Das setzte voraus, dass es vollständig verschriftlicht wurde. Das einmal aufgeschriebene
         Recht sollte möglichst überhaupt keiner Auslegung bedürfen; es sollte nur mehr durch
         souveräne Entscheidung veränderbar sein, nicht etwa durch Gewohnheit, richterliche
         Urteilspraxis oder gelehrte Interpretation. Soweit jedenfalls die rationalistische
         Phantasievorstellung. Doch die bestehende Rechtsvielfalt ließ sich nicht einfach abschaffen
         und durch ein ganz neues, streng systematisches, souveränes Gesetzgebungswerk ersetzen.
         So weit gingen selbst kühne Reformer nicht, denn über das geltende Recht der Länder
         konnte sich auch die Souveränin nicht einfach hinwegsetzen; so hatte sie es schließlich
         in ihren Huldigungseiden geschworen. Es standen einander also, pointiert gesagt, zwei
         unvereinbare Rechtsauffassungen gegenüber: Recht als Projekt, das vom Gesetzgeber
         nach rationalen, abstrakten Grundsätzen zu schaffen ist, und Recht als verlässlicher
         Besitz, der über die Zeit gewachsen und in seiner Vielfalt zu behüten ist. Zwischen
         diesen beiden Polen musste in jedem einzelnen Fall ein pragmatischer Kompromiss gefunden
         werden.[111]
      

      Eine gewisse Vereinheitlichung des Rechts lag in der Konsequenz der Haugwitz’schen
         Reform. Die Gründung einer Obersten Justizstelle für alle ‹deutschen› Erbländer machte
         auch gemeinsame Rechtsnormen notwendig, nach denen die höchsten Richter urteilen konnten.
         Nach dem Erbfolgekrieg machte sich Maria Theresia dieses Ziel zu eigen. Sie setzte
         zwei Gesetzgebungskommissionen ein, eine für das Zivilrecht, eine für das Strafrecht.
         Nach ersten Beratungen kam die Kommission für das Zivilrecht im Juni 1753 überein,
         von den bestehenden Länderrechten nur das beizubehalten, was von sichern Hauptsätzen durch richtige Vernunftschlüsse abgeleitet von der echten
               Rechtslehre unentfernt, und mit dem Gebrauch deren gesittesten Völkern einstimmig
               ist […], all anders aber so diesen untrüglichen Quellen nicht beikommt, sollte wo nöthig mittelst allerhöchster neuer Gesetzgebung verbessert, und soweit ein gleiches
               und allgemeines sicheres Recht eingeführet und festgestellet werden.[112] Zugleich wurde aber klar, dass man zunächst einmal in jedem Land eine Bestandsaufnahme
         machen musste, bevor man an die Vereinheitlichung gehen konnte. Maria Theresia resolvierte
         eigenhändig, es wären alle zu ermahnen, dass nebst der Absicht der Gleichförmigkeit deren Gesetzen
               auch schleunigst selbe sollen besorgen […].[113] Dafür hielt sie eine Frist von gut drei Monaten für angemessen; am 1. Oktober sollte
         die Darstellung der Länderrechte vorgelegt werden. Als Anreiz zum zügigen Kompilieren
         verfügte sie ebenfalls eigenhändig, dass den Kommissionsmitgliedern für diese Zeit
         die Diäten halbiert und erst nach erfolgreicher Arbeit ausgezahlt werden sollten.
         Das Hauptproblem sah sie im Schlendrian der Gerichte und den gottlosen Advokatenkünsten,
         dieser Pest eines Staates, die dem schleunigen Gang der Justiz im Weg stünden und bestraft gehörten. Der größte
         rechtspolitische Zündstoff des Unternehmens lag aber ganz woanders.
      

      Die Materie erwies sich als komplex. Am mangelnden Fleiß lag es ganz sicher nicht,
         dass die Arbeit der Juristen sich hinzog, eher im Gegenteil. Immerhin verständigte
         sich die Kommission über die Gliederung des riesigen Stoffes und die Methoden ihres
         Vorgehens. Bis Juni 1755 legte sie nicht ohne berechtigten Stolz die ersten drei umfangreichen
         Foliobände vor. Allerdings handelte es sich nur um den ersten Abschnitt des Zivilrechts,
         das Personenrecht. Maria Theresia wusste das nicht zu würdigen; sie reagierte ungnädig.
         Es ging ihr alles zu langsam und geriet ihr zu weitschweifig. Sie demonstrierte der
         Kommission ihr allerhöchstes Misstrauen, indem sie, wie üblich, eine zweite Kommission
         einsetzte, die die Arbeit der ersten überprüfen und korrigieren sollte, während die
         erste aber bestehen blieb. Es gab nun zwei Kommissionen, die ursprüngliche Kompilationskommission
         in Brünn und die neue Revisionskommission in Wien, die nebeneinanderher arbeiteten.
         Dass das der Beschleunigung des Unternehmens nicht förderlich war, liegt auf der Hand.
         Untertänige Bedenken der gedemütigten Mitarbeiter gegen das erschwerte Verfahren verhallten
         ungehört. Unterdessen formierte sich auch der Protest der Gegner, die von der Kodifikation
         zu Recht die Bedrohung ihrer altehrwürdigen Partikularrechte befürchteten. Dass die
         bisher vorgelegten Teile das Privatrecht offenkundig nicht einfacher und eingängiger
         machten, war ein willkommenes Argument, um Sinn und Zweck des ganzen Unternehmens
         in Frage zu stellen.
      

      Angesichts all der Schwierigkeiten ist es erstaunlich, dass der Herrscherin schließlich
         1766 der vollständige Entwurf des Codex Theresianus für alle deutsch-böhmischen Erbländer
         vorgelegt werden konnte (Ungarn, die Niederlande und die italienischen Territorien
         wurden darin explizit als Ausland behandelt). Der Entwurf stellte eine kunstvolle
         Gratwanderung zwischen Bewahrung und rationaler Umgestaltung dar und beruhte auf pragmatischen
         Kompromissen zwischen der Kompilationskommission, die eher die Vielfalt der Länderrechte
         im Blick hatte, und der Revisionskommission, die eher auf naturrechtliche Prinzipien
         und Vereinheitlichung pochte. Selbstverständlich wurden Grundsäulen der hergebrachten
         Eigentumsordnung wie die Leibeigenschaft nicht angetastet, sondern als für das Gemeinwohl
         notwendig gerechtfertigt; alles andere wäre einer sozialen Revolution gleichgekommen.
         Trotzdem war dieser Kodifikationsentwurf etwas grundlegend Neues. Nicht das materielle
         Recht selbst, wohl aber sein Geltungsgrund wurde dadurch radikal vereinheitlicht.
         Durch die Aufnahme in einen vom Souverän autorisierten Codex wurde alles Recht, unabhängig
         von seinem Ursprung und Inhalt, in Gesetzesrecht umgeformt, das nur kraft herrscherlicher
         Entscheidung galt. Deshalb bedeutete dieser Kodifikationsentwurf einen tiefen Einschnitt
         in die vormoderne Rechtskultur.
      

      Doch er hatte, wie sich bald abzeichnete, keine Zukunft. Den alten Aristokraten ging
         er viel zu weit, den rationalistisch gesinnten Reformern längst nicht weit genug.[114] Während man noch überlegte, in welche Sprachen der Monarchie der Codex zu übersetzen
         sei, wurden von allen Seiten Einwände erhoben und Änderungen gefordert. 1769 wurde
         das Ganze im Staatsrat neu diskutiert, ein offizielles Gutachten in Auftrag gegeben
         und mit einer erneuten Überarbeitung begonnen. Schließlich nahm sich Kaunitz selbst
         im Oktober 1770 der Sache an und unterzog den Codex einer rundum vernichtenden Kritik.[115] Die Arbeit der zurückliegenden Jahre war für ihn allenfalls als Materialsammlung
         brauchbar. Mit dem Optimismus des strengen Rationalisten forderte er, man müsse die
         gelehrten Spitzfindigkeiten des Römischen Rechts ganz hinter sich lassen, um ein klares,
         einfaches, allein der Vernunft und natürlichen Billigkeit entsprechendes Gesetzbuch
         zu verfassen. In Kaunitz’ Sinne entschied sich Maria Theresia im August 1772 zu einer
         völligen Revision: Solle alles in möglichster Kürze, soweit es ohne undeutlich zu werden geschehen kann,
               gefasset, anbei sich in kein allzu genaues detail […] eingelassen werden.[116] Rund zwanzig Jahre nach dem Beginn des Kodifikationsprojekts fing man also wieder
         so gut wie von vorn an. Das Gelegenheitsfenster für einen Kompromiss, wie es der Entwurf
         von 1766 gewesen war, hatte sich allerdings mittlerweile wieder geschlossen. Die Arbeit
         ging nur schleppend voran; die Widerstände gegen das Vernunftrecht wurden größer.
         Als Maria Theresia 1780 noch einmal ein Gutachten aus dem Staatsrat dazu einholte,
         kam der Referent Keeß zu dem Ergebnis, dass Gesetze sich stets nach Geist, Sitten
         und Denkungsart eines Volkes zu richten hätten und ein einheitliches Gesetzeswerk
         für alle Länder gar nicht wünschenswert sei.[117] Erst lange nach Maria Theresias Tod wurde die Kodifikation des Bürgerlichen Rechts –
         in Gestalt des ABGB von 1811 – unter völlig veränderten Bedingungen zu Ende gebracht.
      

      Nicht viel glücklicher erging es der Kodifikation des Strafrechts, obwohl die dafür
         zuständige Kommission ihre Arbeit 1769 abgeschlossen hatte, allerdings mit sehr zweifelhaftem
         Erfolg.[118] Die Constitutio criminalis Theresiana oder Theresianische Halsgerichtsordnung unterschied sich, was Verfahren, Delikte
         und Strafen anging, nur graduell von der berühmten Halsgerichtsordnung ihres Vorfahren
         Karl V. aus dem Jahr 1532; sie enthielt immer noch das ganze Spektrum der vormodernen
         Gräuelstrafen, vom Herausreißen der Zunge bei Gotteslästerung über Abhacken der Hand
         bei Meineid und Feuertod bei Pakt mit dem Teufel bis hin zum Zwicken mit glühenden
         Zangen, Rädern und Vierteilen bei Majestätsverbrechen. In der aufgeklärten Öffentlichkeit
         erntete sie beißenden Spott. Ein Rezensent in den Göttingischen Gelehrten Anzeigen
         wies auf die besonders merkwürdigen Beilagen hin, in denen die Peinigungsarten, so zu Prag und Wien üblich sind, in vier und dreißig Kupfern
               sehr deutlich ausgedruckt werden, und schloss mit der sarkastischen Bemerkung: Eine projectirte Vignette, in welcher die Durchlauchtigste Kayserin mit Torturinstrumenten
               umgeben abgebildet wurde, hat der geläuterte Geschmack und die mildreichste Denkungsart
               dieser grossen Monarchin gänzlich verworfen.[119] Tatsächlich waren die peniblen technischen Handlungsanweisungen für Scharfrichter
         in Form akkurat gezeichneter Schautafeln fast noch anstößiger als die Sache selbst,
         die Folter als Methode der Wahrheitsfindung im Inquisitionsverfahren (Abb. 50). Auch
         Kaunitz äußerte sich unangenehm berührt, dass Maria Theresias Name mit derart barbarischen
         Praktiken in Verbindung gebracht wurde, die andere gesittete Nationen wie England, Sachsen und Preußen gerade abgeschafft hatten.[120] An der Zweckmäßigkeit der Folter als Ermittlungsmethode bestanden schon lange Zweifel,
         ebenso wie nun die Zweckmäßigkeit grausamer Körperstrafen in Frage gestellt wurde.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_050.jpg]

         Abb. 50:  Anleitung zur Folter. Constitutio Criminalis Theresiana, 1769

      

      Das strafrechtliche Theater des Schreckens war charakteristisch für die vormoderne
         Justizkultur. Solche grauenhaften Spektakel kamen auch im 18. Jahrhundert durchaus
         noch vor, besonders wenn die höchste Autorität sich öffentlich angegriffen sah. Der
         bekannteste Fall ist die Hinrichtung des Attentäters Damiens in Paris 1757, der wegen
         seiner erfolglosen Messerattacke auf den König gevierteilt wurde; aber auch der aufgeklärte
         Minister Pombal in Portugal ließ 1775 einen Mann von Pferden in vier Stücke reißen,
         den er verdächtigte, einen Anschlag auf sein Leben geplant zu haben.[121] Doch die Todesstrafe wurde in der Frühen Neuzeit verhältnismäßig selten verhängt
         und noch viel seltener tatsächlich vollzogen. Die Grausamkeit dieser Exempelstrafe
         stand, so könnte man überspitzt sagen, in umgekehrtem Verhältnis zur Häufigkeit ihrer
         Vollstreckung. Das entsprach der Strukturschwäche vormoderner Herrschaft, die schlicht
         nicht die nötigen Exekutivmittel hatte, um Delinquenz lückenlos zu verfolgen und zu
         bestrafen, und stattdessen auf vereinzelte, desto spektakulärere Inszenierungen setzte,
         zur spiegelnden Abscheu des Volkes und um die verletzte Ordnung wiederherzustellen. Das galt auch für Maria
         Theresias Strafjustiz. Eine Vielzahl von Flugschriften berichtete auch während ihrer
         Regierungszeit von wohl-verdienten Strafen für gewohnheitsmäßige Diebe, Fälscher, Betrüger und Mörder beiderlei Geschlechts,
         die mit dem Schwert oder Strang in Wien öffentlich hingerichtet wurden. In manchen
         Fällen wurde ihnen zuvor die Tathand abgehackt, der Kopf auf eine Stange gespießt
         und ausgestellt oder der Körper verbrannt und die Asche verstreut.[122] In der öffentlichen Wahrnehmung galt Maria Theresia gleichwohl als besonders milde.
         Die Kaiserin hasse es, Todesstrafen vollziehen zu lassen, und tue das viel seltener
         als andere Monarchen, hieß es.[123] Sie begnadigte beispielsweise den 1743 in Prag wegen Hochverrats verurteilten böhmischen
         Kreishauptmann Karl David im letzten Moment, als der Henker sich schon anschickte,
         ihm die Schwurhand abzuhacken, ihn zu enthaupten, zu vierteilen und die Teile in allen
         vier Himmelsrichtungen auszustellen.[124] Sie begnadigte den Kassierer des Wiener Hauptsiegelamtes, der 1780 wegen Stempelfälschung
         hingerichtet werden sollte, angeblich mit der Bemerkung Mir ist ein großer Stein vom Herzen.[125] Sie begnadigte den Grafen Franz Anton von Nostitz, der 1752 einen Standesgenossen
         im Duell getötet hatte, obwohl sie sonst auf dem Standpunkt stand, gegen Duellanten
         dürfe es keinerlei Gnade geben.[126] Ja sie begnadigte bekanntlich sogar den wegen seiner vielfältigen Gräueltaten zum
         Tode verurteilten Franz von der Trenck. Standespersonen, die einflussreiche Fürsprecher
         hatten, profitierten zweifellos leichter von ihrer Milde. Die Gnadenpraxis wurde keineswegs
         als Einschränkung der herrscherlichen Allmacht betrachtet, im Gegenteil: Gerade die
         Gewalt, eine Ausnahme von der Regel zu machen, kennzeichnete nach vormodernem Verständnis
         die Machtvollkommenheit eines Herrschers. Nach der Ansicht aufgeklärter Justizreformer
         waren aber gerade diese vielen Ausnahmen anstößig. Ihnen ging es darum, die Strafpraxis
         nicht nur zweckmäßiger für den Staat, sondern auch zuverlässiger, gleichförmiger und
         erwartbarer zu machen; dann ließ sich auch auf theatralische Grausamkeit verzichten.
         Der aufgeklärte Monarch sollte es – wie der gerechte Gott, dessen Ebenbild er war –
         nicht nötig haben, Ausnahmen zu machen; seine Weisheit sollte sich vielmehr gerade
         darin erweisen, dass er sich selbst strikt an die Gesetze hielt, die er erlassen hatte.
      

      Das Strafrecht gehörte zu den polarisierenden Themen der zweiten Jahrhunderthälfte;
         es war einer der Prüfsteine aufgeklärter Gesinnung schlechthin. Die Schrift des Mailänder
         Juristen Cesare Beccaria, ‹Dei delitti e delle pene› (‹Über Delikte und Strafen›)
         von 1764, hatte die Diskussion angefacht. In Wien war der erste Vorkämpfer gegen Folter
         und Todesstrafe Joseph von Sonnenfels (1733–1817), Sohn eines getauften Juden aus
         Nikolsburg in Mähren, ein ebenso eloquenter wie engagierter Multiplikator aufklärerischer
         Ideen, Freimaurer, Vorkämpfer für die Reinigung der deutschen Sprache und die sittliche
         Hebung des Sprechtheaters. Sonnenfels hatte dank seiner vielfältigen Talente die Protektion
         adeliger Gönner gefunden; 1763 wurde er Inhaber der Lehrkanzel für Policey- und Kameralwissenschaft
         an der Universität Wien und 1769 sogar niederösterreichischer Regierungsrat.[127] Als städtischer Illuminationsdirektor sorgte er für die Erleuchtung Wiens im doppelten Sinne des Wortes: 1777 ließ er in
         den Straßen rund 3500 Öllaternen aufstellen, die jeden Abend von Hand angezündet wurden –
         die erste allnächtliche städtische Straßenbeleuchtung in ganz Europa. Noch mehr Licht
         verbreitete er als kritischer Publizist und Herausgeber des Wiener Journals ‹Der Mann
         ohne Vorurtheil›. Unter all seinen Verdiensten um die Aufklärung hat ihm seine justizpolitische
         Kampagne gegen die Folter in der aufgeklärten Öffentlichkeit den nachhaltigsten Ruhm
         eingetragen.[128] Es ging ihm aber nicht um die Abschaffung der Tortur allein. Dieses Thema diente
         vielmehr als exemplarischer Gegenstand, um mit der Kaiserin und ihren Behörden einen
         ganz grundsätzlichen Kampf um das Verhältnis von Staatsgewalt und kritischer Öffentlichkeit
         auszutragen.
      

      Sonnenfels hatte schon einen Zensurkonflikt mit den Behörden hinter sich, als die
         Theresiana 1769 in Kraft trat.[129] Er hatte bereits in seinem Lehrbuch der Policeywissenschaft von 1765 gegen Tortur
         und Todesstrafe Stellung bezogen, weil er beides für unzweckmäßig hielt.[130] Konservative Kräfte wie der Erzbischof Migazzi, denen er schon lange ein Dorn im
         Auge war, hatten versucht, ihm diese Sätze verbieten zu lassen; Maria Theresia hatte
         allerdings in diesem Fall zugunsten seiner akademischen Lehrfreiheit entschieden,
         während sie eine andere Schrift von ihm hatte verbieten lassen.[131] Joseph II. schätzte Sonnenfels hoch und berief ihn 1769 in die Studienhofkommission,
         machte also das Opfer der Zensur seinerseits zum Zensor. Das hinderte die feindliche
         Hofpartei nicht daran, aufs Neue gegen seine Lehrsätze zu agitieren, die nun, nachdem
         die Constitutio Criminalis Theresiana in Kraft getreten war, zum herrschenden Recht
         in offenem Gegensatz standen. Es gelang ihnen, Maria Theresia zu überzeugen. Sie untersagte
         per Dekret vom 22. August 1772, dass man sich auf dem Katheder über Folter und Todesstrafe
         äußere. Auf dieses Dekret reagierte der Professor mit einem flammenden Bekenntnis
         zu seiner Rolle als Staatsbeamter im öffentlichen Diskurs: Die Kaiserin könne Gehorsam
         gegenüber den Gesetzen verlangen, aber nicht die Kritik daran verbieten. Es sei ja
         im Gegenteil seine Pflicht, öffentlich zu lehren, was er für wahr halte, denn nur
         so könne er auf die Verbesserung des Bestehenden Einfluss nehmen.[132] Zugleich appellierte er erneut an sie, die Folter abzuschaffen.
      

      Zur gleichen Zeit kam ein Gutachten der Medizinischen Fakultät der Universität Wien
         zu dem gleichen Ergebnis; auch der Hofkanzler Blümegen sympathisierte mit Sonnenfels.
         Maria Theresia war verunsichert und sah sich zu einer Entscheidung nicht in der Lage;
         sie nahm das Thema nicht leicht und verlangte: Die mehreren Anstände, die wegen der Tortur noch immer gereget werden, erfordern allerdings
               diesen für den Staat so wichtigen Gegenstand einer weiteren Betrachtung noch zu unterziehen,
               damit Ich in Ansehung dieser Criminal-Ausmessung fortan mich beruhiget finden möge. Alle Landesregierungen, die Oberste Justizstelle und der Staatsrat sollten sich
         äußern, ob nicht allenfalls die Tortur gänzlich aufzuheben, oder auf was für Species delicti
               sie etwa zu beschränken.[133] Von einer unveränderten Beibehaltung war also gar nicht erst die Rede. Die Meinungen
         waren, wie zu erwarten, gespalten. Die Mehrheit der Landesgubernien erklärte sich
         für die Beibehaltung der Folter. Sonnenfels selbst unterlag bei der Abstimmung in
         der niederösterreichischen Regierung und gab ein Sondervotum ab. Dieses Votum, das
         war ein Skandal, erschien im Druck und gelangte nach Wien, angeblich ohne Sonnenfels’
         Zutun, was ihm aber schon damals niemand glaubte.[134] Es entsprach ganz dem aufklärerischen Gestus, eine solche Frage – wie man damals
         sagte – dem Richterstuhl des Publicums vorzulegen. Damit setzte er sich formal ins Unrecht, denn er verletzte sein Amtsgeheimnis.
         Doch gerade das war die Botschaft: Ein solches Thema gehörte nicht hinter verschlossenen
         Türen, sondern in der Öffentlichkeit diskutiert, damit die Wahrheit im freien Streit
         der Meinungen den Sieg davontrage. Eine formale Rüge der Kaiserin war alles, was er
         dafür einzustecken hatte. Als sich sowohl die Mehrheit im Staatsrat als auch Joseph
         für Sonnenfels’ Position erklärten, entschied sich Maria Theresia, nicht zu entscheiden,
         und übertrug die Aufgabe ihrem Sohn: Ich ersuche den Kayser, der die jura studirt hat, noch mehr auf dessen billigkeit,
               einsicht und menschenlieb trauend, er möge dieses werck decidirn ohne meine consilia,
               da ich es gar nicht verstehe und nur nach denen mehrern stimmen decidirn könnte.[135] Joseph, der sich zuvor sehr dezidiert gegeben hatte, schreckte mit einem Mal selbst
         vor der Verantwortung zurück. Er stellte eine neue Beratungskommission zusammen, die
         erneut in einem Patt von vier zu vier Stimmen steckenblieb. Am Ende bat Maria Theresia
         den Kanzler Blümegen um Rat, der den Ausschlag gab. Am 2. Januar 1776 verfügte die
         Kaiserin per Handbillet die Aufhebung der Tortur im Kriminalprozess, allerdings nur
         in den deutschen Erbländern, Galizien und dem Banat. Der Beifall in der aufgeklärten
         Öffentlichkeit war groß. Man schrieb diesen Sieg dem lebhaften Eindruck zu, den Sonnenfels’ Schrift auf den Geist der besten Landesmutter, seiner gnädigen und menschenfreundlichen Monarchin gemacht habe.[136] Sie selbst aber war bis zuletzt keineswegs überzeugt, das Richtige getan zu haben.
         An den Erzherzog Ferdinand schrieb sie, unmittelbar nachdem sie die Abschaffung verfügt
         hatte: Es gibt viel dafür und dagegen; ich war für das Letztere, denn ich liebe keine Neuerungen.[137]
      

      Die grausamen Todesstrafen der Constitutio Criminalis Theresiana waren damit allerdings
         nicht vom Tisch, darüber sollte weiter beraten werden. Von einer milderen Strafpraxis
         war man ohnehin weit entfernt. Auch wenn die Todesstrafe in Zukunft restriktiver gehandhabt
         werden sollte, so nicht aus humanitären Erwägungen, sondern weil man glaubte, dass
         die Delinquenten als kostenlose Arbeitskräfte dem Staat den größten Nutzen bringen
         könnten. Joseph bevorzugte ebenso wie Sonnenfels als Strafe für schwere Delikte Zuchthaus
         und Zwangsarbeit. In diesem Punkt war sich Maria Theresia mit den Reformern durchaus
         einig. Ihr Mittel der Wahl war – davon war bereits die Rede – die Zwangsumsiedlung
         ins Banat.[138]
      

      
         Widersetzlichkeit in Böhmen
         

      

      Die Jahre 1771/72 waren für die Untertanen Jahre besonders großer Not. Fast ganz Mitteleuropa
         litt unter zwei ungewöhnlich kalten und nassen Sommern, die Missernten, Teuerung,
         Hungersnot und Seuchen zur Folge hatten.[139] In der Habsburgermonarchie waren die böhmischen Länder mit Abstand am schwersten
         betroffen. Rund 600.000 von knapp 4,3 Millionen Menschen fielen dort zwischen 1770
         und 1773 dem Hunger und den damit einhergehenden epidemischen Krankheiten zum Opfer.[140] Böhmen war besonders verwundbar, denn zum einen war es der zentrale Schauplatz der
         beiden Kriege gewesen und litt noch immer unter den Folgen. Zum anderen waren dort
         die Besitzverhältnisse für die Untertanen in der ganzen Monarchie am schlechtesten,
         die Robotpflichten am höchsten und die persönliche Unfreiheit, Leibeigenschaft, am schärfsten ausgeprägt, schärfer noch als in Ungarn, wo es 1766 ebenfalls Unruhen
         gegeben hatte.[141] Montesquieu führte das Land im ‹Geist der Gesetze› als Beispiel für das Fortbestehen
         der antiken Sklaverei in Europa an, und Zeitgenossen fanden, dass Unfreiheit und Bedrückung
         der böhmischen Bauern jede Vorstellungskraft überstiegen.[142] Maria Theresias eigene Anschauung von den Zuständen war beschränkt. Sie hatte zwar
         gelegentlich Hofreisen durch Böhmen und Mähren unternommen und war auf den Gütern
         der Großen zu Gast gewesen, bei den Chotek, Kolowrat, Czernin, Buquoy, Gallas, auch
         auf den Gütern der Familie Kaunitz im mährischen Austerlitz.[143] Dabei hatte sie durchaus Exkursionen anverlanget, um die Gegenden der Stadt Prag besser einsehen zu können,[144] aber um Inspektionsreisen hatte es sich nicht gehandelt. Die Besuche bestanden aus
         arrangierten Besichtigungen, Diners, Jagden, Theateraufführungen und allerlei Divertissements,
         bei denen die Bauern allenfalls als Staffage ins Bild kamen.[145]
      

      Doch auch in Wien ließ sich die katastrophale Lage der böhmischen Untertanen schon
         lange nicht mehr übersehen. Bereits in Maria Theresias ersten Regierungsjahren hatte
         es in Westböhmen vereinzelte Unruhen gegeben, nachdem Karl VII. den Bauern während
         der bayerischen Besetzung die Aufhebung der Leibeigenschaft in Aussicht gestellt hatte
         und diese Verheißung später von Maria Theresia nicht eingelöst worden war. Die Haugwitz’schen
         Reformen hatten die Lage der Leibeigenen kaum gemildert, sondern eher noch verschärft.
         Denn da die Grundherren seither selbst Kontributionen zahlen mussten, zogen sie die
         Bauern desto stärker zu Frondiensten für ihre herrschaftlichen Eigengüter heran. Als
         nach dem Siebenjährigen Krieg eine Kommission in das habsburgische Rest-Schlesien
         geschickt wurde, um die mit den Gütern verbundenen Lasten in einem Urbarium für die
         Zukunft verbindlich festzuschreiben (und zwar, so die Idee, im Einvernehmen zwischen
         Grundherren und Untertanen), da zeichnete sich ab, welche Schwierigkeiten dabei zu
         überwinden waren.[146] In Böhmen und in Mähren selbst war, anders als in Schlesien, schon unter Karl VI.
         in einem Robotpatent von 1738 ein solches Urbarium aufgestellt worden, das aber mittlerweile
         mit den faktischen Gegebenheiten nicht mehr übereinstimmte, weil viele Grundherren
         die Lasten gesteigert oder Bauerngüter eingezogen hatten. Das galt es nun zu prüfen
         und einheitlich zu reformieren. Die Grundherren, die keinerlei Interesse an irgendwelchen
         Änderungen hatten, wehrten sich dagegen mit dem Argument, schon 1738 habe das Patent
         die Bauern, zu deren Gunsten es doch erlassen worden sei, überhaupt erst zur Aufsässigkeit
         ermuntert. Sie konnten allerdings nicht verhindern, dass Maria Theresia wenigstens
         eine Untersuchung gegen einzelne Grundherren einleiten ließ, denen besonders krasse
         Bedrückungen zur Last gelegt wurden. Was an Missständen insbesondere auf den Gütern
         des Fürsten Mansfeld zutage kam, war derart eklatant, dass der Fürst zu einer Geldstrafe
         von 2000 Dukaten und zur Entschädigung seiner Untertanen verurteilt wurde; die zuständigen
         Kreisbeamten, die nichts dagegen unternommen hatten, verloren ihre Ämter.[147] Im Juli 1770 befahl Maria Theresia daraufhin, dass alle Kreise auf ähnliche Missstände
         hin inspiziert werden sollten.[148]
      

      Seit dem Frühjahr 1771 klangen die Nachrichten aus Böhmen immer besorgniserregender.
         Zu Ostern lag immer noch Schnee, und da sich ohnedeme seit der letzten Ernde in denen Erblanden und im Reich ein totaler
               Mißwachs geäußeret, folglich an verschiedenen Orthen eine starcke Hungersnoth eingerissen,
               so ware die Forcht um so größer, notierte Khevenhüller.[149] Die Berichte der Kommissare, die anlässlich der Seelenkonskription 1770/71 verfasst
         worden waren und die ab Juli 1771 in Wien eintrafen, zeichneten davon ein eindrückliches
         Bild und sparten nicht mit erschütternden Details.[150] Die armen Leute müssten aus Haaber mit Unkraut vermischten Mehl oder aus Mehlstaub erzeugtes Brod oder sonst Ungenießbares essen, daraus entstünden Krämpfungen und Epilepsie.[151] Viele Grundherren hielten ihre Kornvorräte zurück, um sie an die eigenen Untertanen
         zu Wucherpreisen zu verkaufen. Die Armut jener Leuten, welche in diesen Gegenden wohnen, ist fast nicht zu beschreiben
               und so gros, daß sie sich nicht einmahl kleiden können, sondern gröstentheils halb
               nakend dahergehen.[152] Dass nicht erst die jüngsten Missernten, sondern strukturelle Ursachen für das Elend
         verantwortlich waren, daran ließen die Kommissare keinen Zweifel: Die Robat [d.h. der Frondienst] solle der völlige Umsturz des Landmanns seyn, weil
               sie am maisten Orten denen Unterthanen mit solcher Härte aufgedrungen wird, daß dem
               Bauer nicht so viell Zeit übrig bleibet, seine Felder bey Tage zu bestellen.[153] Robotzeiten von sieben (!) Tagen pro Woche waren nichts Ungewöhnliches, so dass
         viele Bauern ihr eigenes Land tatsächlich nur nachts oder gar nicht bestellen konnten.
         Um sich von der Robot freizukaufen, hatten sie kein Geld. Es lähme die Arbeitskraft
         der Untertanen, dass sie die Früchte ihres Fleißes nicht selbst genießen könnten,
         hieß es immer wieder; viele drohten deshalb ins Preußische auszuwandern. Bauern hingegen,
         die ihr Auskommen in ihrem Stande finden, könnten dem Staat ganz anderen Nutzen bringen, als die ihr Leben nur müheseelig durchbringen, auf ihre Nachkömmlinge zu denken durch
               gar keine Aussicht eingelaitet und mehr der Werkzeug zu Unterhaltung einer geringen
               Gattung Menschen als selbsten Menschen sind.[154] Die Beamten, die dies schrieben, waren keineswegs Revolutionäre. Dass es die Schuldigkeit des Unterthann [ist], seiner Obrigkeit zu frohnen und zu robothen, zogen sie nicht in Zweifel – allein jede Schuldigkeit mues Maas und Zill und eine billiche Verhältnis haben, und das war in den böhmischen Ländern nicht der Fall.[155] Alle Kommissare wurden daher nicht müde zu warnen, dass die dermahlige Umstände eine andere Gestalt für die Zukunft annehmen [müssten], weil
               sonsten die übleste Folgen unausweichlich wären.[156]
      

      Die übelsten Folgen waren indessen längst eingetreten; die misère extrême der böhmischen Länder stand Maria Theresia deutlich vor Augen.[157] Im Frühjahr 1771 schickte sie den Hofrat Kressel mit einer Generalvollmacht nach
         Böhmen, um Sofortmaßnahmen gegen die Hungersnot einzuleiten; notfalls sollte Militär
         zur Unterstützung herangezogen werden. Aus der Staatskasse ließ sie in Ungarn Getreide
         aufkaufen und nach Böhmen und Mähren schaffen.[158] Doch das alles waren Tropfen auf den heißen Stein. Das Jahr 1771 brachte eine zweite
         Missernte. In der Stephanskirche wurden mehrtägige Bittgebete veranstaltet, um den lieben Gott zu besänfftigen, dessen Zorn noch immer das arme Böhmerland mit
               Hunger und Krankheit zu straffen fortfahret, also zwar, daß […] bereits über die 70.000
               Seelen durch beide Ruthen [d.h. göttliche Strafinstrumente] hingerissen worden, wiewollen
               mann alle menschmögliche Anstalten gemacht, mit Lebensmitteln, Arzneien und einer ganzen Million baaren Gelds, notierte Khevenhüller.[159] Am 1. Juni befahl Maria Theresia, eine allgemeine Urbarial-Regulation, so wie in Schlesien, auch in Böhmen ehebaldest
               zu Stand bringen zu lassen.[160] Im Oktober und November 1771 reiste Joseph selbst in die Krisengebiete und verfasste
         von Prag aus seine flammende Anklage gegen die vitiose Verfassung der böhmischen Länder und was dagegen zu tun sei.[161] Zur selben Zeit, am 6. Oktober 1771, setzte seine Mutter nach langen, kontroversen
         Vorberatungen endlich die Urbarialkommission für Böhmen ein.[162] Die Leitung vertraute sie dem Sohn des alten Obersthofmeisters Khevenhüller an.
         Franz Khevenhüller war über diese Mission, bei der er es sich mit seinen Standesgenossen
         nur verderben konnte, äußerst unglücklich und entfaltete keinen übermäßigen Ehrgeiz.[163] Andere nahmen sich der Aufgabe dagegen mit desto größerer Verve und Überzeugung
         an, Beamte bürgerlicher Herkunft, die nicht mit den alten Familien verwandt und verschwägert
         waren und eine andere Sicht auf die böhmischen Zustände hatten – «gehorsame Rebellen»,
         wie man sie treffend genannt hat.[164] Das radikalste Mitglied in der Urbarialkommission war Franz Anton von Blanc (1737–1806),
         der Sohn eines Amtmanns aus Waldkirch in Vorderösterreich, der zuerst die Militärlaufbahn
         eingeschlagen hatte, wegen einer Verwundung den Dienst hatte quittieren müssen und
         königlicher Amtsrat in Prag geworden war. Von dort hatte ihn Maria Theresia 1767 in
         die Urbarialkommission für Schlesien berufen, wo er sich durch Scharfsinn, Konsequenz
         und Engagement auszeichnete. Anders als die juristisch ausgebildeten Beamten hatte
         er die Kühnheit, das gute alte Herkommen, das stets von den Herren als unantastbarer Rechtstitel ins Feld geführt wurde, grundsätzlich
         in Frage zu stellen und durch das Kriterium des Gemeinwohls und der Erträglichkeit
         für die Bauern zu ersetzen. Maria Theresia war ihm darin gefolgt und hatte schon 1769
         für Schlesien resolvirt, der alte usus solle gahr nicht mehr in nichts angesetzt oder citirt werden, was einen unerhörten Affront gegen das traditionelle Rechtsverständnis darstellte.[165] Diese Position vertrat Blanc nun auch als Referent in der Böhmisch-österreichischen
         Hofkanzlei und als Mitglied der neuen Urbarialkommission für Böhmen.[166] Rückendeckung erhielt er vor allem durch Tobias Philipp von Gebler (1722–1786),
         einen aufklärerischen Spitzenbeamten par excellence. Gebler kam aus Thüringen, hatte
         an den renommiertesten protestantischen Aufklärungsuniversitäten studiert, war dann
         konvertiert und 1754 in den habsburgischen Dienst eingetreten, wo er sich in der Intendanza
         von Triest wirtschaftspolitisch verdient gemacht hatte. Er war Freimaurer, schrieb
         Theaterstücke und korrespondierte mit Lessing und Nicolai, die ihn zwar für einen
         schlechten Dramatiker, aber hochverdienten Fackelträger der Aufklärung am ansonsten
         bigotten Wiener Hof hielten.[167] Seit 1762 saß er in der Hofkanzlei, seit 1768 im Staatsrat. Zu den Schilderungen,
         die aus Böhmen nach Wien gelangten, notierte er etwa: Mit Erstaunen, ja mit wahrem Grausen und peinlich innerster Rührung ersieht man das
               äußerste Elend, in welchem der arme Unterthan durch die Bedrückungen seiner Grundherren
               schmachtet.[168] Gemeinsam mit Gebler hatte auch Franz Anton von Raab (1722–1783), ein Jurist aus
         Kärnten, in der kaiserlichen Verwaltung in Triest Karriere gemacht. Ihn berief Maria
         Theresia 1773 als Hofrat in die Kommerzienkommission nach Wien und vertraute ihm das
         Musterprojekt an, auf ihren eigenen Domänengütern in Böhmen die Roboten in Geldleistungen
         zu verwandeln, die großen Meierhöfe aufzuteilen und an Kleinbauern in Erbpacht auszugeben.
         Raab führte das trotz aller Anfechtungen so erfolgreich durch, dass sein Name mit
         dem Programm identifiziert wurde: Man sprach fortan von Raabisation. Maria Theresia ließ das Raab’sche System später auch auf den ehemaligen Jesuitengütern
         und den Domänen in anderen Erbländern umsetzen.[169]
      

      In der Urbarialkommission trafen nun engagierte Reformer wie Blanc auf Aristokraten
         wie Leopold Kolowrat, den Schwiegersohn des alten Khevenhüller, seit Ende 1771 Hofkammer-,
         Banco- und Kommerzienpräsident in einem. Die Aufgabe erforderte von allen Beteiligten
         ein hohes Maß an Kompromissfähigkeit. Solange die Unantastbarkeit alter Rechte als
         erratischer Grundsatz im Raum stand, kam man nicht weiter. Das Ziel, auf das man sich
         einigen konnte – die Lasten der Bauern zu erleichtern, ohne die Herren allzu sehr
         zu schädigen – erwies sich allerdings als Quadratur des Kreises. Schon die Grundprinzipien
         der Kommissionsarbeit waren strittig. Es stellte sich etwa die Frage, ob unerträgliche Belastungen sofort abgestellt werden dürften, auch dann, wenn die Grundherren einen
         nachweisbaren Rechtstitel auf ihrer Seite hatten. Doch auch wenn man das bejahte,
         fragte sich, wo genau die Unerträglichkeit anfing.[170] Zudem steckte der Teufel im Detail; es galt die vielfältigen bäuerlichen Vermögensunterschiede
         zu gewichten und die verschiedenen Arten von Diensten proportional danach abzumessen.
         Nach langen Beratungen rang sich die Mehrheit schließlich zu einer Richtschnur für
         die Regulierung der Lasten durch. Unter anderem sollte die Robot ein Maximum von drei
         Tagen pro Woche zukünftig nicht überschreiten. Nachdem man nun die Grundherren zur
         zügigen Anfertigung der entsprechenden Urbare aufgefordert hatte, geschah – nichts.
         Bis zur Mitte des Jahres 1773, also binnen zwei Jahren, legte nur ein einziger böhmischer
         Grundherr, Trautmannsdorff, ein neues Lastenverzeichnis für seine Güter vor. Maria
         Theresia begann allmählich die Geduld zu verlieren und verlangte, man solle die Bauern
         zumindest schon einmal provisorisch entlasten. Davon riet ihr der Staatsrat aber dringend
         ab, weil das nur noch mehr Verwirrung stifte. Die Beratungen in Wien fingen also wieder
         von vorn an.
      

      Schon seit Januar 1771 klagte Joseph gegenüber seinem Bruder Leopold immer wieder
         über die Planlosigkeit der Behörden in der böhmischen Sache und die léthargie et langueur apoplectique seiner Mutter. All sein Schreiben und Reden, so meinte er, richteten bei ihr nichts
         aus; jetzt ernte sie die Früchte ihrer Tatenlosigkeit.[171] Auch gegenüber Khevenhüller beschwerte er sich im November 1772, dass seine Mutter
         nach so villen von allen Seiten eingehollten guttächtlichen Mainungen dennoch zu keiner
               Final-Entschliessung und Vorkehrung der nöthigen Hilfsmittlen zu bewegen wäre.[172] Er selbst gab sich als Vorkämpfer für die unterdrückten bäuerlichen Untertanen,
         und als solcher gilt er bis heute. In seinen Denkschriften hatte er ja stets die Abschaffung
         der adeligen Vorrechte gepredigt und alle Reformen als durchaus machbar bezeichnet,
         wenn man nur die nötigen klaren Entscheidungsstrukturen herstelle. Auch symbolpolitisch
         hatte er sich den Ruf eines Volksfreundes erworben.[173] Auf seiner Reise zum Treffen mit Friedrich II. in Neiße 1769 hatte er eigenhändig
         ein paar Furchen mit dem Pflug gezogen, um seine Hochschätzung der Landarbeit zu demonstrieren
         (s. Abb. 41). Die Wirkung dieser symbolischen Geste war durchschlagend, sowohl in
         der aufgeklärten Öffentlichkeit – vor allem bei den avantgardistischen Physiokraten,
         die den Vorrang der produzierenden vor den sterilen Klassen predigten –, als auch in der bäuerlichen Bevölkerung selbst.[174] Binnen Kurzem verehrte man den von ihm benutzten Pflug wie eine Berührungsreliquie,
         setzte dem pflügenden Kaiser ein Denkmal und verbreitete seine Kunde in illustrierten
         Flugblättern. Die böhmischen Bauern, hieß es, lieben den Kaiser bis zum Entzücken, und rechnen mit aller Zuversicht darauf, er
               werde ihre Ketten zerreißen.[175]
      

      Die Rollen schienen also – und scheinen bis heute – klar verteilt: hier der radikale
         Aufklärer und Bauernbefreier Joseph, der die «Masse des mittelalterlichen Schuttes,
         der noch auf Österreich lag», hinwegzuräumen versprach, dort die unschlüssige, konservative,
         auf Ausgleich mit der Aristokratie bedachte Maria Theresia.[176] Doch bei genauem Hinsehen stellen sich die Dinge anders dar. Die Verwandlung der
         Leibeigenen in selbstständige, leistungs- und kontributionsfähige Kleinbauern war
         in den späten Regierungsjahren ein zentrales Anliegen der Kaiserin. An Blanc schrieb
         sie im November 1772, dass die auffhebung der leibeigenschafft, […] das eintzige noch wäre, mich bey dem staatsruder
               zu erhalten.[177] Gleichzeitig beauftragte sie Raab, diesen Plan auf ihren eigenen Domänengütern ins
         Werk zu setzen, trieb das unbeirrt gegen alle Widerstände voran und wurde darin von
         ihrem Vertrauten Greiner bestärkt, der immer wieder riet, den schwärzesten Verläumdungen der Gegenparthey kein Gehör zu schenken.[178] Sie zeigte sich entschlossen, die souveräne Gewalt zu nutzen, um die unhaltbaren
         böhmischen Zustände durch eine allgemeine, verbindliche Norm zugunsten der Bauern
         zu reformieren. Wenn sie annahm, dabei ausnahmsweise mit ihrem Sohn an einem Strang
         zu ziehen, dann irrte sie sich allerdings.
      

      Zu Beginn des Jahres 1774 fand Khevenhüller die Frau bei vill besserer Laun als die Zeit hero, der böhmischen Sachen halben gewesen,
               und recht wohl und gesund aussehend – und das, obwohl die wegen des neu zu verfassenden Urbarium sich immer creutzende Vorschläge […] noch
               immer in beständiger Verwirrung seien.[179] Zu diesem Zeitpunkt hatte sich Maria Theresia entschlossen, ihrem Sohn, wie er es
         stets forderte, die Entscheidung zu überlassen, wie das böhmische Urbarialgeschäft
         nun endlich in Gang zu bringen sei. Doch aus nicht klar ersichtlichen Gründen rückte
         Joseph genau in diesem Moment von seiner bisher zur Schau getragenen, rigoros volksfreundlichen
         Haltung ab und machte Bedenken geltend. Er fand nun, es sei schwer, den rechten Mittelweg
         zwischen den berechtigten Interessen beider Seiten zu finden. Eine einheitliche Regelung
         für ganz Böhmen werde der Unterschiedlichkeit der Verhältnisse nicht gerecht. Stattdessen
         verfügte er, dass die Grundherren mit ihren Untertanen selbst durch Vergleich übereinkommen, und die Urbaria entwerfen sollten. Nur wenn ihnen das binnen sechs Monaten nicht einvernehmlich gelinge, werde
         das von der Kommission mittlerweile ausgearbeitete Normativ eingeführt.[180] Gegen dieses Normativ, das den Herren relativ weit entgegenkam, erhoben die böhmischen
         Stände gleichwohl massive Einwände. Sie vertraten den Standpunkt, dass die Grundherren
         die ursprünglichen Eigentümer des gesamten Bodens seien, den sie den Bauern nur unter
         bestimmten Bedingungen überlassen hätten. Dem Staat stehe es gar nicht zu, in diese
         Rechtsverhältnisse einzugreifen. Die Robot eines Untertanen bezeichneten sie als die
         seinem Stande ohnehin angebohrne, und seiner Erschafung angemessene arbeit.[181] Die Armut der Bauern habe auch mit der Robot gar nichts zu tun, sondern sei nur
         auf die gestiegenen landesherrlichen Kontributionen und den Hang zu Ausschweifung,
         Verschwendung und Trägheit zurückzuführen. Die angemessene Festlegung der bäuerlichen
         Lasten müsse der vertraglichen Vereinbarung der beteiligten Parteien – also jedem
         einzelnen Grundherrn und seinen Untertanen – selbst überlassen werden. Diese Position
         wiesen sowohl der Staatsrat als auch Kaunitz sofort einhellig zurück. Genau für diesen
         Vorschlag entschied sich nun aber Joseph. «Puzzling» hat sein bedeutendster Biograph
         diese plötzliche Kehrtwende zu Recht genannt.[182] Doch Maria Theresia unterzeichnete die Resolution am 8. Februar 1774, und am 21. April
         wurde das Patent veröffentlicht. Der Hofrat Gebler hatte noch gefordert, zumindest
         Obergrenzen festzulegen, die die Vereinbarungen der Grundherren mit ihren Bauern nicht
         überschreiten dürften. Auch dagegen erhoben die Stände Einspruch und setzten sich
         schließlich bei Joseph durch, der neuerdings großes Vertrauen in den guten Willen
         der Grundherren setzte. Angesichts der ungleich verteilten Verhandlungsmacht zwischen
         adligen Herren und Untertanen war nun selbst eine Erhöhung der Lasten im Einzelfall
         nicht ausgeschlossen.
      

      Die Wirkung dieses Patents auf die Untertanen war desaströs. Viele Gemeinden weigerten
         sich, irgendetwas zu unterschreiben, und warteten weiter auf einen Befehl der Kaiserin.
         Es ging das Gerücht von einem mysteriösen goldenen kaiserlichen Patent, das sie von der Leibeigenschaft befreie und das von den Herren unterschlagen werde.
         Die sechsmonatige Frist, die den individuellen Vereinbarungen gesetzt war, verstrich
         im November 1774 ergebnislos. Im darauffolgenden Frühjahr 1775 machten sich die enttäuschten
         Erwartungen der Untertanen überall Luft. Im März wurden die Leistungen verweigert,
         die Felder nicht bestellt, Verwalter misshandelt, zahlreiche Herrensitze gestürmt
         und verwüstet. Es hieß, auch viele bisher verborgene Protestanten – Hussiten – hätten sich unter den Aufständischen befunden, hätten Kirchen verwüstet, Heiligenbilder
         zerstört und Hostien geschändet.[183] Bestürzt schrieb Maria Theresia ihrem Sohn Ferdinand: Die Exzesse gehen weit, sie plündern die Schlösser und beschießen sogar die Truppen,
               die das genauso beantwortet haben; das wird der Sache, hoffe ich, schnell ein Ende
               machen, aber es stimmt mich trostlos, was die Zukunft angeht […].[184] Und an Kaunitz: Was geschehen ist verändert die Lage der Dinge sehr und auch die Mittel, die ergriffen
               werden müssen. Ich bin traurig und niedergeschlagen.[185] Der venezianische Gesandte Contarini berichtete ausführlich nach Hause, rund 15.000
         Untertanen hätten sich gegen ihre Herren erhoben, sie seien aber über mehrere Kreise
         verteilt und bildeten keine geschlossene Bewegung. Es fiel den 40.000 Soldaten nicht
         allzu schwer, den unorganisierten Aufruhr niederzuschlagen.[186] Die Befehlshaber wurden ausdrücklich angewiesen, mit den Rebellen schonend zu verfahren.
         Trotzdem gab es Todesopfer; einzelne Rädelsführer wurden exemplarisch hingerichtet.[187] Khevenhüller notierte, die Kaiserin wolle die böhmischen Unruhen von der wahren Seiten leider noch nicht recht ansehen, doch sein Schwiegersohn Kolowrat habe sie zum Glück überreden können, endlich mit mehrerer Schärffe gegen die Delinquenten vorzugehen.[188]
      

      Alle Beobachter bei Hof waren sich einig, dass die enttäuschten Hoffnungen der Bauern
         für den Ausbruch der Gewalt verantwortlich waren. Aber wer hatte die falschen Erwartungen
         geweckt und womit? Leopold urteilte später, es sei der Kaiser gewesen, der auf seinen
         Reisen leutselig Versprechungen gemacht, dann aber nichts unternommen und das Odium der Kaiserin zugeschoben habe.[189] Khevenhüller mutmaßte, die eigentliche Ursach aber dieser leidigen Begebenheit möge wohl die bei der gemachten
               Conscription von denen Militaribus [d.h. der Seelenkonskription von 1770/71] gar zu
               weit getribene Liebkoß- und Versprechungen gewesen sein; und weiter: wie es denn verlauten wollen, daß der Kaiser selbsten sich da und dorten ad captandam
               benevolentiam [um sich beliebt zu machen] herausgelassen haben solle, wie er wegen
               gänzlicher Aufhebung der Leibeigenschafft zu seiner Zeit sehr günstige Vorkerungen
               zu machen gedencke. So Khevenhüller, der überhaupt der Ansicht war, dass der junge Herr sich sehr befleißige, das Publicum an sich zu ziehen, und er fügte noch hinzu, dass all das vermutlich gar nicht geschehen wäre, wenn es
         die Jesuiten noch gäbe.[190] Aber auch die Kaiserin sei, so fand er, des unglücklichen Urbariums halber auf ganz irrige Principia versessen und halte alle Böhmen, groß und kleine, in corpore et membris für suspect und partheiisch.[191] Damit hatte er nicht Unrecht; Maria Theresia war misstrauischer denn je.
      

      Der Kaiserin fehlte ein sicherer Kompass zur Beurteilung der Ereignisse, der ihr aus
         der verfahrenen Lage hätte heraushelfen können. Alle gut gemeinten Maßnahmen bewirkten
         das Gegenteil. Einerseits hatte sie selbst die Aufhebung der Leibeigenschaft auf die
         Agenda gesetzt; andererseits schien genau diese Politik jetzt ins Chaos zu führen.
         Einerseits hatte sie dem Drängen ihres Sohnes nachgegeben und ihm die Entscheidung
         in der Urbarialfrage überlassen; andererseits hatte er sich völlig anders entschieden,
         als es nach allen seinen bisherigen Äußerungen zu erwarten gewesen war. An ihre Tochter
         Marie Antoinette in Paris, wo ebenfalls Hungerunruhen ausgebrochen waren, schrieb
         sie im Mai 1775: Die gleiche Sprache wie bei Euch führen auch unsere Leute in Böhmen, außer dass es
               bei Euch um die Brotpreise ging und bei uns um die Frondienste. Auch sie haben behauptet,
               es gebe einen Abschaffungsbefehl. Allenthalben beginnt dieser Geist des Aufruhrs jetzt
               alltäglich zu werden: Das ist die Folge unseres aufgeklärten Zeitalters. Ich habe
               es oft beklagt […].[192] Maria Theresia teilte die Diagnose, dass die getäuschten Erwartungen die Untertanen
         zum Aufstand veranlasst hätten, so gegenüber ihrem Vertrauten Mercy in Paris: Der Kaiser, der das Streben nach Popularität allzu weit treibt, hat zwar diesen Leuten
               auf seinen verschiedenen Reisen keine förmlichen Versprechungen gemacht, doch allzu
               viel über ihre Freiheit in Religionssachen und gegenüber ihren Grundherren gesagt.
               Hinzu kommt noch die Konskription, bei der die Offiziere ebenfalls zu viel geredet
               und versprochen und die Leute ermuntert haben.[193]
      

      Der Aufstand veranlasste Maria Theresia zu einer bitteren und schonungslosen Betrachtung
         ihrer eigenen Lage. In demselben Brief an Mercy schrieb sie, sie sei so müde, so niedergeschlagen,
         dass sie mehr Böses als Gutes zustande bringe. Allein ihre Gegenwart wirke sich unglücklich
         aus. Überall, auch in Mähren, Steiermark, Österreich, selbst vor den Toren Wiens würden
         die Untertanen zunehmend unverschämt. Ihr werdet mich verurteilen, dass ich keine Ordnung schaffe. Dazu ließe sich vieles
               sagen; mein Alter, meine Krankheit, meine Niedergeschlagenheit seit dem Tod meines
               anbetungswürdigen Herrn haben mich zwei Jahre lang völlig passiv gemacht; und nachdem
               ich fast alle meine vertrauten Minister und Freunde verloren habe, habe ich das nötige
               Gleichgewicht nicht mehr zurückgewonnen, das ich durch meine privaten Unglücksfälle
               verloren habe. Die Zärtlichkeit und Schwäche einer alten Frau und Mutter haben das
               Übrige getan; der Staat hat darunter schon genug gelitten, ich kann das nicht länger
               so gehen lassen. Und über Joseph: Wenn er allein die Last trägt, wird er auch die Schwierigkeiten einsehen und sich
               nicht mehr hinter mir verstecken können. Genug Geist habe er ja, so geschwächt sei seine Urteilskraft noch nicht und sein
         Herz noch nicht so verdorben.[194] Sowohl gegenüber Mercy als auch gegenüber dem Hofrat Greiner deutete sie an, sich
         zurückziehen und die Regierungsgeschäfte ganz ihrem Sohn überlassen zu wollen. Beide
         Vertrauten reagierten, wie zu erwarten war, entsetzt und bestürmten sie, dem Staat
         diese Katastrophe zu ersparen. Auf Greiners pathetische Beschwörung, wenn er könnte,
         würde er ihren Rücktritt mit seinem eigenen Blut verhindern, antwortete sie kurz:
         […] so kann [ich] nicht continuiren, weeder vor mein Seelenheyl noch nutz des staatts,
               und ist nichts so arges als mein gegenwärtige situation.[195] Wie stets machte sie aber auch diesmal ihre Ankündigung nicht wahr; zu wenig Zutrauen
         besaß sie in die Befähigung ihres Sohnes zur Herrschaft, den sie als ebenso wankelmütig
         und unberechenbar ansah wie er sie.[196]
      

      Joseph seinerseits teilte die Diagnose seiner Mutter, nur unter umgekehrten Vorzeichen
         und ohne das gleiche Maß an Selbstkritik. In den Briefen an Leopold stimmte er immer
         aufs Neue das Klagelied auf ihre Schwäche und Unentschiedenheit an. Die kleineren Unruhen, die immer noch hier und da aufflackern, schrieb er im Juli, sind nur die natürliche Folge der Unsicherheit der Regierung, die seit fünf Jahren
               den Untertan mit Erleichterungen lockt, ohne sie ihn jemals spüren zu lassen, und
               dem Grundherrn mit Einbußen droht, ohne zu wagen, sie ihn wirklich empfinden zu lassen.
               Bei den einen herrscht Ungeduld, bei den anderen Intrige, die einen drängen, die anderen
               blockieren, es ist ein ständiges Hin und Her. Man macht die Kaiserin verrückt, man
               murrt über sie in wirklich unschicklichen Ausdrücken. In dem Moment, wo eine Sache
               entschieden und sogar publiziert ist, widerruft oder ändert man sie; es ist abscheulich;
               und da ich selbst standhaft dabei bleibe, mich den Intrigen zu widersetzen, zerreißt
               man mich erbarmungslos.[197] Auch in Gesprächen mit Khevenhüller wies er alle Verantwortung für die falschen
         Erwartungen der Untertanen von sich und gab seiner Mutter die Schuld, die alle Geschäfte
         allein an sich ziehe.[198] Und wiederum an Leopold am 9. August 1775: Glaubt Ihr etwa, es sei möglich, dass die Kaiserin irgendetwas in diesen verfluchten
               Urbarialsachen entscheidet? Mehr als zehn Mal hat sie sich angeschickt zu befehlen,
               dass etwas beschlossen werden soll, aber nie hat das lange genug Bestand gehabt, dass
               die Ordnungen und Patente hätten protokolliert oder gedruckt werden können. Immer
               sind andere Personen dazwischengekommen und haben sie verändert, aufgehalten oder
               sogar wieder rückgängig gemacht […]. Längst hätte ich all dem Einhalt geboten und
               mich selbst angeboten, alles zu regeln, aber das ist unmöglich; zu unsicher bin ich,
               dass sie mich wirklich machen lassen und die Befehle nicht wieder konterkarieren würde,
               die sie mir gegeben hat. Ein unparteiischer Mann müsse mit aller Vollmacht nach Böhmen geschickt werden, der
         weder die Menge fürchte noch sich um die Einwände des Adels kümmere. Aber solche Leute
         gebe es wenige in der Monarchie. Wenn die Untertanen jetzt außer Rand und Band seien,
         dann habe die Regierung selbst sie mit ihren vielen uneingelösten Versprechungen und
         unausgeführten Drohungen dahin gebracht.[199]
      

      Im August 1775, als Joseph das über seine Mutter schrieb, beriet man in Wien schon
         seit mehr als einem halben Jahr erneut über die böhmische Urbarialregulierung, da
         ja das Patent vom April 1774 offensichtlich gescheitert war. Inzwischen lagen zwei
         konkurrierende neue Entwürfe vor, ein eher grundherrenfreundlicher vom Hofrat Borié,
         ein eher bauernfreundlicher vom Kanzleireferenten Blanc. In diesem Moment schwenkte
         Joseph wieder auf die Linie des Bauernschutzes ein und plädierte für den Entwurf von
         Blanc, der die Untertanen in sechs verschiedene Leistungsklassen einteilte und für
         jede Klasse unterschiedliche Dienstpflichten festlegte; die Obergrenze von drei Tagen
         Robot pro Woche sollte in keinem Fall überschritten werden.[200] Nach einer kontroversen Debatte im Staatsrat entschied sich Maria Theresia nicht ohne einige besorgnus schließlich ebenfalls für die Blanc’sche Lösung. Nun aber war Kaunitz dagegen – er
         fand, es sei falsch, überhaupt ein neues Patent zu erlassen, weil das den Bauern den
         Eindruck vermittele, sie würden für ihre Widersetzlichkeit auch noch belohnt. Darüber
         setzte Maria Theresia sich indessen hinweg. Das neue Robotpatent, das auf den 13. August
         1775 datierte, wurde umgehend in allen böhmischen Kreisämtern in Anwesenheit zweier
         Repräsentanten jeder Dorfgemeinde mit großer Feierlichkeit bekanntgegeben. Diesmal
         sollte kein Raum für Zweifel bleiben, dass tatsächlich die kaiserliche Autorität dahinterstand.[201]
      

      Obwohl Joseph selbst für das Blanc’sche Konzept plädiert hatte, äußerte er sich gegenüber
         Leopold anschließend weiterhin unzufrieden; das Gesetz sei unverständlich hingeschludert
         und werde nicht die gewünschte Wirkung haben.[202] Zugleich beschwerte er sich über die Mut- und Entschlusslosigkeit seiner Mutter
         als die einzige Ursache des ganzen Unglücks. Sie könnte doch die glücklichste Frau
         der Welt sein, meinte er, wenn sie sich nur endlich zu einer Entscheidung durchringen
         könnte. Stattdessen lasse sie an ihrer Schwäche und Zögerlichkeit die ganze Monarchie
         zugrunde gehen. Gemeint, aber nicht ausgesprochen, war offensichtlich, dass sie ihm
         förmlich die alleinige Regierung übertragen und sich ein für alle Mal zurückziehen
         sollte.[203] Das tat sie aber nicht. Im Dezember verlangte Joseph daraufhin einmal mehr und wieder
         vergebens, von der Mitregentschaft erlöst zu werden, und im März 1776 war die Reihe
         an Kaunitz, erneut um Entlassung zu bitten. Es blieb aber alles beim Alten; aus ihrem
         kommunikativen Labyrinth kamen die drei auch diesmal nicht heraus.
      

      Die Böhmenfrage ließ Maria Theresia weiterhin nicht los; eine Untersuchungskommission
         berichtete von neuen Widersetzlichkeiten, viele Untertanen wanderten heimlich nach
         Preußen aus. Die böhmischen Angelegenheiten beschäftigen mich wieder sehr und auf das Unangenehmste,
               nicht weil es schon Unruhen gäbe, aber weil man sie verhindern muss, schrieb sie an Marie Christine, es ist unglaublich, was die Grundherren und Beamten alles tun, welche schwarze Bosheit![204] In Wien dachte man erneut über eine Revision des Robotpatents nach. Es war Maria
         Theresia, die einen schärferen Kurs gegen die Grundherren einschlagen wollte, und
         zwar gegen den Widerstand ihres Sohnes. Im Januar 1777 schrieb Joseph an Leopold,
         die Kaiserin sei im Begriff, das feierlich verkündete Urbarium vom August 1775 wieder
         aufzuheben, die Leibeigenschaft gänzlich abzuschaffen und die jahrhundertealten Besitzverhältnisse
         willkürlich umzustürzen. Die Grundherren, auf die nun keinerlei Rücksicht mehr genommen
         werde, drohten mehr als die Hälfte ihrer Einkünfte zu verlieren; für viele von ihnen,
         die verschuldet seien, bedeute das den Bankrott.[205] Nachdem am 18. April 1776 Johann Josef Khevenhüller als letzter der alten Vertrauten
         aus dem Hochadel gestorben war, hatten die Reformer um Greiner, Gebler, Blanc und
         Raab offenbar nahezu exklusiven Einfluss auf Maria Theresias Entscheidungen gewonnen,
         was sie bei allen anderen desto verhasster machte. Die Korrespondenz Greiners mit
         Maria Theresia macht deutlich, wie sehr der Hof polarisiert und Maria Theresia isoliert
         war: Auf der einen Seite stand eine kleine, radikale Reformpartei, die die Kaiserin
         für sich gewonnen hatte und auf Kurs zu halten suchte, auf der anderen Seite standen
         Joseph und alle anderen.[206] Die Reformer verfolgten das Ziel, das Raab’sche System allgemein und nicht nur auf
         den Domänengütern einzuführen. Freiheit und Eigenthum können gewiss Niemanden schaden, das zeige sich in der ganzen gesitteten Welt, schrieb Greiner der Kaiserin, und mit aufklärerischem Freiheitspathos: Sollen denn die armen Böhmen nicht frei werden können, und Eure Majestät immer von
               neuem gehindert werden, Ihr ruhmwürdiges Werk, die Herstellung der allgemeinen Freiheit
               auszuführen! In der Realität war das allerdings nicht so einfach. Maria Theresia notierte resigniert:
         Raab sein systeme hat mir alezeit zu schönn geschunen vor die herrn.[207]
      

      Die Reformpartei hatte bei Hof einen prekären Stand. Denn ständig wurde wechselseitig
         Misstrauen gesät; ständig musste mit Intrigen und Fallstricken gerechnet werden. Begünstigt
         wurde dieses Klima durch die vollständige Sprachlosigkeit zwischen Mutter und Sohn.
         Er ging ihr mehr denn je aus dem Weg; wenn er nicht auf Reisen war, hielt er sich
         in der Hofburg auf und mied Schönbrunn; jenseits zeremonieller Anlässe wurde nur schriftlich
         verkehrt. Statt miteinander zu sprechen, sprachen beide umso mehr mit Dritten übereinander.
         Die Atmosphäre war vollständig vergiftet. Maria Theresia warnte Greiner, nicht zu
         vertrauensvoll zu sein, denn alles ist bosheit und interesse.[208] Greiner selbst wurde Opfer einer Verleumdungskampagne, gegen die er sich allerdings
         erfolgreich verteidigen konnte.[209] Blanc hingegen wurde kaltgestellt. Er war in seinem Parteieifer zu weit gegangen,
         indem er Kaunitz gegen Joseph einzunehmen versucht hatte. Als dieser davon erfuhr,
         nötigte er seine Mutter, den Kanzleireferenten (wenn auch unter Weiterzahlung seines
         Gehalts) weit weg in seine vorderösterreichische Heimat zu versetzen.[210] Damit war der wichtigste Protagonist einer radikalen Reform aus dem Weg geräumt
         und die erneute Revision des Robotpatents zu Fall gebracht. Zu Beginn des Jahres 1777
         hatte Maria Theresia noch relativ optimistisch an Ferdinand geschrieben, ich glaube, dass, wenn der Kaiser, ich will nicht sagen, mich unterstützen, aber
               doch wenigstens neutral bleiben wollte, es mir gelingen könnte, die Leibeigenschaft
               und die Frondienste aufzuheben […]. Aber unglücklicherweise haben sich die Herren,
               als sie sahen, dass ich mir nicht mehr imponieren ließ, auf die Seite des Kaisers
               geworfen […].[211] Wenig später hatte sich diese Hoffnung zerschlagen: Ich war gerade im Begriff, [gerechtere Prinzipien gegen die Tyrannei in Böhmen einzuführen],
               wenn nicht plötzlich die Grundherren – die, in Parenthese, alle Minister sind – den
               Kaiser zum Zweifeln gebracht und von einem Moment auf den anderen das Werk von zwei
               Jahren vernichtet hätten.[212] Wie sehr Maria Theresia unter alldem litt, zeigen Briefe wie die an ihre alte Vertraute
         Edling: Liebste, beste, älteste gute Freundin. […] Ach, in was für Umständen bin ich! Sie
               sind nicht zu beschreiben. Untröstlich und kummervoll an Seele und Leib, für meine
               werthesten treuen Länder, für meine Söhne. Das arme Böhmen! Ich kann nicht mehr sagen,
               als: Dein Wille geschehe! Schwer, bitter der Kelch […].[213]
      

      Unmerklich und schleichend hatten sich irgendwann die Rollen von Maria Theresia und
         Joseph in der Leibeigenschaftsfrage vertauscht: Joseph war zum Bedenkenträger geworden,
         seine Mutter zur unerschrockenen Kämpferin für die unterdrückten Untertanen und gegen
         die Tyrannei der Magnaten. In der Konfrontation mit ihrem Sohn machte sich Maria Theresia eine
         aufklärerische Freiheitsrhetorik zu eigen, die sie sonst verabscheute, während Joseph
         umgekehrt plötzlich all seine radikale Rhetorik vergessen zu haben schien und sich
         als moderater Schlichter präsentierte. Wie es zu diesem Rollentausch kam, ist schwer
         zu sagen und mit sachlichen Gründen allein kaum zu erklären – zumal Joseph unmittelbar
         nach dem Tod seiner Mutter eine weitere spektakuläre Wende vollzog und die Leibeigenschaft
         in den böhmischen Ländern nun generell abschaffte.[214] Um diese Widersprüche zu verstehen, muss man sich in Erinnerung rufen, dass zu dieser
         Zeit auch eine ganze Reihe anderer Konflikte zwischen Mutter und Sohn schwelten und
         immer wieder in heftigen schriftlichen Wortwechseln kulminierten: zuerst die Haltung
         zum russisch-türkischen Krieg, dann die Teilung Polens, schließlich die Kontroverse
         über religiöse Toleranz. Auch in anderen Sachfragen herrschte Uneinigkeit, so etwa
         in Fragen der handelspolitischen Liberalisierung, in denen Maria Theresia weit mehr
         als ihr Sohn geneigt war, Reformern wie dem Grafen Cobenzl zu folgen.[215] Im Hintergrund stand stets der Dauerkonflikt um die Regierungsverantwortung, das
         Gebrechen der doppelten Regierung, die grundsätzlich contradictorische Gedenckens-Art beider Monarchen, wie Khevenhüller es nannte.[216] Unabhängig von den jeweiligen politischen Gegenständen entfaltete der Konflikt zwischen
         Mutter und Sohn offenbar seine eigene Dynamik, einen Sog der Polarisierung, der es
         verhinderte, dass beide dauerhaft an einem Strang zogen, zumal ihre jeweiligen Vertrauten
         sie in ihrer Feindseligkeit und ihrem wechselseitigen Misstrauen bestärkten. Dabei
         waren die Details der agrarpolitischen Reformen eigentlich viel zu komplex, um mit
         einfachen Losungen wie Freiheit versus Tyrannei bewältigt werden zu können. Niemand wusste genau, welche Maßnahmen welche Wirkungen
         und Nebenwirkungen hatten. Deshalb war es leicht und verführerisch, dem jeweils anderen
         die Schuld an den fatalen Entwicklungen zuzuschreiben.[217]
      

      Zu einem neuen großen Aufstand in Böhmen kam es nicht, obwohl das Robotpatent vom
         August 1775 nicht revidiert, sondern nur durch eine Reihe einzelner Bauernschutzgesetze
         ergänzt wurde. Die meisten Untertanen der böhmischen Adelsgüter wurden tatsächlich
         spürbar entlastet; die Grundherren mussten Robot vielfach durch Lohnarbeit ersetzen,
         was viele Adelsgüter in den wirtschaftlichen Ruin führte. Manche Herren verkauften
         ihre Eigenbetriebe an kapitalkräftige Investoren, andere versuchten es mit Textilmanufakturen
         oder verlegten sich auf intensive Forstwirtschaft, wiederum andere führten freiwillig
         das Raab’sche System ein. Tatsächlich hielt allerdings auch dieses System nicht alles,
         was man sich von ihm versprochen hatte. Die kleinen Hofstellen, die man den Domänenbauern
         in Erbpacht zuteilte, reichten oft für den Lebensunterhalt nicht aus. Auf lange Sicht
         bedeuteten die Reformen eine marktwirtschaftliche Liberalisierung der Agrarverhältnisse,
         deren Konsequenzen keineswegs für alle Untertanen vorteilhaft waren.[218]
      

      Maria Theresia stand in den letzten Regierungsjahren vor allem das Jenseits vor Augen.
         Rechenschaftspflicht empfand sie allein gegenüber Gott und der Dynastie; ihr Maßstab
         war die alte Herrschertugend der Milde und Barmherzigkeit. Joseph hingegen ging es
         um Ruhm und Ehre beim europäischen Publikum; er richtete sich an die neue Medienöffentlichkeit
         und sah sich nach dem Vorbild Friedrichs II. als Volksfreund und aufgeklärter Monarch
         in die Geschichte eingehen.[219] So unterschiedlich wie die Adressaten war das Verhältnis von Mutter und Sohn zu
         den einfachen Untertanen. Joseph gab sich den Anschein, einer der ihren zu sein. Er
         pflegte einen Gestus egalitärer Menschenfreundlichkeit, der am Wiener Hof eher peinlich
         berührt aufgenommen wurde. Dass er sich mit kleinen Leuten gemein mache, hatte man auch seinem Großvater Karl VI. seinerzeit schon vorgeworfen,
         doch der Unterschied bestand darin, dass es damals in den Erbländern noch keine aufgeklärte
         Medienöffentlichkeit gegeben hatte, die einer solchen Haltung applaudiert hätte. Maria
         Theresia hingegen dachte gar nicht daran, den Graben zu den einfachen Untertanen zu
         überbrücken, im Gegenteil, die eigene Majestät immer und überall zu repräsentieren
         und sich mit niemandem gemein zu machen war einer ihrer ehernen Grundsätze. Gemeinsam
         war Mutter und Sohn nur, dass es außerhalb ihres Horizonts lag, den einfachen Untertanen
         irgendeine politische Teilhabe zuzugestehen. Doch ihre Liebe der Untertanen und seine Popularität waren gänzlich verschiedene Dinge. Auch darin zeigt sich, dass der Generationenkonflikt
         im Hause Habsburg ein Epochenkonflikt war.
      

      
         Der letzte Krieg
         

      

      1778 eröffnete der Konflikt um die Erbfolge im Kurfürstentum Bayern den quälenden
         letzten Akt in dem Drama zwischen Mutter und Sohn.[220] Der Kurfürst Max Joseph von Bayern hatte keinen männlichen Erben, und die europäischen
         Höfe warteten gespannt auf sein Ableben. Er hatte mit seinem Vetter Kurfürst Karl
         Theodor von der Pfalz, seinerseits auch ohne legitime Nachkommen, einen geheimen Hausvertrag
         geschlossen, in dem sie einander wechselseitig zu Erben ihrer Territorien eingesetzt
         hatten. Davon wusste in Wien allerdings niemand etwas. Kaunitz hatte schon lange in
         phantasievoller Voraussicht angefangen, in den Archiven nach Rechtstiteln zu graben
         und verschiedene Szenarien zu entwerfen, um für das Haus Habsburg so viel wie möglich
         aus dem bayerischen Erbfall herauszuschlagen. Zum einen konnte Joseph gewisse eigene
         Erbansprüche anmelden, denn er war ja mit der Wittelsbacherin Josepha verheiratet
         gewesen.[221] Zum anderen hegte der Kaiser – im Einvernehmen mit dem Reichsvizekanzler Colloredo –
         einen noch kühneren Plan, nämlich in seiner Eigenschaft als oberster Lehnsherr des
         Reiches über die erledigten Reichslehen Ober- und Niederbayern zu verfügen, in der
         erstaunlich optimistischen Erwartung, dass sich die anderen Reichsfürsten das stillschweigend
         gefallen lassen würden. Karl Theodor von der Pfalz hatte seinerseits bereits 1776
         seinen Gesandten in Wien beauftragt vorzufühlen, wie man die Lage gegebenenfalls zum
         beiderseitigen Vorteil nutzen könne. Er spekulierte auf ein eigenes Königreich am
         Niederrhein und sah nun die Möglichkeit, sich diesen Traum zu erfüllen, indem er dem
         Kaiser das Kurfürstentum Bayern zum Tausch gegen die habsburgischen Niederlande anbot.
      

      Am 30. Dezember 1777 starb der bayerische Kurfürst überraschend an den Blattern (er
         hatte ja der neuen Impfmethode nicht vertraut[222]), und Karl Theodor ließ sich sofort zu seinem Nachfolger ausrufen, womit er konkurrierende
         Erbansprüche wittelsbachischer Nebenlinien auf den Plan rief.[223] Der Kaiser setzte ihn unverzüglich unter Druck und ließ sich von ihm am 3. Januar
         1778 habsburgische Rechtsansprüche auf Teile Niederbayerns und der Oberpfalz vertraglich
         verbriefen.[224] Drei Tage später marschierten 15.000 Mann kaiserlicher Truppen in Niederbayern ein
         und nahmen den Verwaltungssitz Straubing vorübergehend in Obhut – in dem Kalkül, den
         Tauschwert Bayerns für den Kurfürsten zu verringern. Zugleich machte Kaunitz dem kurpfälzischen
         Gesandten eine Reihe verschiedener Tauschangebote für Bayern; er offerierte ihm Vorderösterreich,
         Galizien und so fort, aber nicht die begehrten Habsburgischen Niederlande. Bei diesen
         Verhandlungen herrschte ein Geist durchaus nüchternen kaufmännischen Kalküls: Kaunitz
         rechnete dem Pfälzer Gesandten auf Gulden und Kreuzer vor, dass die Niederlande wesentlich
         mehr an jährlichen Steuereinnahmen einbrächten als Bayern. Zu diesem Zeitpunkt war
         Joseph noch der optimistischen Überzeugung, der Coup bringe dem Haus Habsburg einen
         schönen territorialen Zugewinn, ohne viel zu kosten oder gar einen Krieg zu provozieren.[225] Darin hatte er sich getäuscht. Als er dem König von Preußen im April 1778 vorschlug,
         gütlich über einen Ländertausch zu verhandeln, ließ dieser sich die Gelegenheit nicht
         entgehen und präsentierte sich als selbstloser Verteidiger des deutschen Fürstenstandes
         und der gesamten Reichsverfassung, mit der der Kaiser nicht wie ein Sultan auf türkische
         Art umspringen könne.[226] Friedrich II. hatte zudem eigene Interessen in Südwestdeutschland, wo der Erbfall
         der kleinen hohenzollernschen Fürstentümer Ansbach und Bayreuth ebenfalls in Kürze
         bevorstand. Es drohte also ein dritter Krieg zwischen Österreich und Preußen, und
         es zeichnete sich ab, dass Österreich völlig isoliert sein würde. Kurfürst Karl Theodor
         erklärte, sich aus militärischen Auseinandersetzungen heraushalten zu wollen. Der
         König von Frankreich, immerhin Maria Theresias Schwiegersohn und Verbündeter, legte
         ein geradezu demütigendes Desinteresse an den Tag. Die russische Zarin drohte für
         Preußen Partei zu ergreifen. Die meisten Reichsfürsten – Sachsen, Hannover, ja selbst
         viele katholische Fürsten – standen ebenfalls auf Friedrichs Seite. Im Reich brach
         ein Flugschriftenkrieg über die Kaiserwürde und ihren Missbrauch aus. Versuche, den
         Reichstag als Schlichtungsmedium einzuschalten, um nicht auswärtigen Mächten wie Frankreich
         oder gar Russland die Vermittlung zu überlassen, scheiterten. Joseph mobilisierte
         180.000 Mann zum Schutz der Grenzen zu Preußen und Sachsen und zog gemeinsam mit seinem
         Bruder Maximilian und seinem Schwager Albert von Teschen ins Feld, um den Angriff
         des preußischen Königs zu erwarten.
      

      Nach erfolglosem diplomatischem Hin und Her erklärte Friedrich II. am 3. Juli förmlich
         den Krieg. Drei Tage später rückten zwei preußische Armeen in Böhmen ein, eine von
         Sachsen aus, eine unter Friedrich II. selbst von Schlesien aus. Doch die große offene
         Schlacht, die man allseits erwartete, fand nie statt. Die preußischen Truppen litten
         im bitterarmen Böhmen unter schweren Versorgungsproblemen; Friedrich II. verlor rund
         ein Viertel seiner Soldaten durch Hunger, Seuchen und Desertion. Es gelang den kaiserlichen
         Truppen, die Preußen vor dem Ende des Winters aus Böhmen hinauszumanövrieren. Ein
         neuer Feldzug im Folgejahr schien keiner der beiden Seiten erstrebenswert. Schon im
         März 1779 begannen im mährischen Teschen Friedensverhandlungen, bei denen Frankreich
         und Russland als Vermittler fungierten und sich als Garantiemächte zukünftigen Einfluss
         im Reich sicherten. Der Vertrag, der am 13. Mai 1779 geschlossen wurde, brachte dem
         Haus Habsburg nichts als einen kleinen Streifen Land östlich des Inns mit den Städtchen
         Braunau und Schärding ein, das sogenannte Innviertel. Kurfürst Karl Theodor konnte
         die Herrschaft in Bayern antreten; die konkurrierenden Erbanwärter wurden mit Geld
         abgefunden. Friedrich II. hingegen ließ sich die Markgrafschaften Ansbach und Bayreuth
         zusichern und ging damit auch diesmal wieder als der eigentliche Gewinner aus der
         ganzen Sache hervor.
      

      Maria Theresias Haltung gegenüber diesem Krieg war von Anfang an eindeutig ablehnend;
         darin ließ sie sich diesmal auch von ihrem außenpolitischen Orakel Kaunitz nicht beirren.
         Offensichtlich hatte sie aus zweimaliger bitterer Erfahrung gelernt. Schon als die
         Nachricht vom Tod des bayerischen Kurfürsten in Wien eintraf, warnte sie ihren Sohn
         mit größter Eindringlichkeit davor, sich auf ein machtpolitisches Abenteuer mit absehbar
         verheerenden Folgen einzulassen, das Wohl der Länder aufs Spiel zu setzen und sich
         zudem allseitige Feindschaft zuzuziehen. Selbst wenn die habsburgischen Ansprüche
         auf Bayern weniger windig wären, als sie tatsächlich waren, rechtfertige das nicht,
         um eines geringen Vorteils willen einen Flächenbrand zu entfachen. Ein neuer Krieg
         würde die eigenen Untertanen noch mehr bedrücken als ohnehin schon und das mühsam
         wiederhergestellte Vertrauen der anderen Mächte zerstören; die Konsequenzen wären
         noch schlimmer als in den beiden Kriegen zuvor. Maria Theresias Position war die gleiche
         wie schon beim Schacher um Polen: Es sei fatal, sich eine Vergrößerungspolitik preußischen
         Stils zu eigen zu machen und alle rechtlichen Bindungen in den Wind zu schlagen; damit
         sei auf Dauer nichts zu gewinnen, aber alles zu verlieren.[227] Joseph nahm diese drängenden Warnungen nicht ernst. Seinem Bruder Leopold schrieb
         er süffisant: Ihre Majestät ist, wie Ihr Euch vorstellen könnt, ein bisschen beunruhigt, aber sie
               hat die Freundlichkeit, sich auf die guten Gründe einzulassen, die man ihr präsentiert.[228] Das war aber keineswegs der Fall; vielmehr malte ihm seine Mutter ein noch düstereres
         Bild von den Folgen eines Krieges: Es gehe um das Wohl Tausender und Abertausender
         von Menschen, um die Existenz der Monarchie und des Erzhauses. Ich kann mich nicht dazu hergeben, gegen mein Gewissen und meine Überzeugung zu handeln […].
               Wenn Krieg ausbricht, zählt nicht mehr auf mich: Ich werde mich nach Tirol zurückziehen,
               um dort meine letzten Tage in äußerster Abgeschiedenheit zu verbringen und nichts
               anderes mehr zu tun, als das unglückliche Los meines Hauses und meiner Völker zu beweinen […].[229] Wie immer machte sie diese Ankündigung keineswegs wahr, als der Fall später tatsächlich
         eintrat.
      

      Doch während des diplomatischen Tauziehens der folgenden Monate hielt sie sich zunächst
         zurück und überließ Kaunitz und Joseph die Regie. Solange noch Hoffnung bestand, dass
         es nicht zum offenen Krieg kommen werde, mischte sie sich in die offiziellen Verhandlungen
         nicht ein. Stattdessen wechselte sie mit Joseph zahllose Briefe, manchmal mehrere
         am Tag, änderte aber ihre rhetorische Strategie. Sie nahm ihrem Ton jede Schärfe,
         schmeichelte vielmehr seiner Eitelkeit,[230] lobte ihn, appellierte an seine Sohnespflicht und seine väterliche Verantwortung
         für die Untertanen und beschwor ihn, den Frieden um jeden Preis zu erhalten. Zugleich
         befahl sie dem Feldmarschall Lacy, sie ständig über Joseph auf dem Laufenden zu halten,
         und warb unermüdlich am Versailler Hof bei Marie Antoinette und Mercy-Argenteau um
         Unterstützung, womit sie ihre Tochter in eine äußerst schwierige Lage brachte.[231] Auch den Verwandten und Vertrauten klagte sie Tag für Tag in den Briefen ihre verzweifelte
         Sorge über die kriegerische Politik ihres Sohnes.[232] Joseph seinerseits pflegte ihr gegenüber wie immer einen Ton vollendeten Respekts,
         informierte sie regelmäßig über den Gang der Dinge, bat sie wegen Kleinigkeiten unterwürfig
         um Erlaubnis und stimmte ein in ihre verächtlichen Äußerungen über Fritz, das Monstrum, den Unmenschen und seine perfiden Insinuationen. Kurzum, er gab den perfekten Sohn, während er sich zugleich in forscher Siegeszuversicht
         über die Vorbehalte seiner Mutter hinwegsetzte.
      

      Maria Theresia beteuerte Joseph gegenüber noch Ende Juni, sie habe nicht vor, seine
         Anordnungen im Geringsten zu stören, beschwor ihn aber, seine destruktiven Ideen aufzugeben.[233] Als dann der Krieg Anfang Juli tatsächlich offen ausbrach, griff sie, statt sich
         wie angekündigt zurückzuziehen, in das Geschehen ein. Was sie darin bestärkte, war
         eine deutsche Note Josephs vom 7. Juli, in der er bereits nach den allerersten preußischen
         Kanoneneinschlägen, offenbar plötzlich von Panik erfasst, dazu aufrief, alle Kräfte
         der Monarchie auf das Aeusserste zu spannen. Um in diesem verderblichen und höchst gefährlichen Kriege ohne Alliierte dem weit überlegenen Feind standzuhalten, sei es notwendig, die Finanzen auf alle nur ersinnliche Art zu vermehren und aus allen Ländern alle nur möglichen Regimenter aufzubieten. Alle Mitbürger vom Thron bis zum letzten Bauern müssten zur Erhaltung des Ganzen herangezogen werden, und zwar alsogleich und unverzüglich […], ohne mindeste Rücksicht […] auf die künftigen Übel, so daraus entstehen könnten.[234] Das war zwar zweifellos eine Überreaktion, entsprach aber genau dem, was Maria Theresia
         befürchtet und ein ums andere Mal vorausgesagt hatte. Am 12. Juli 1778 schickte sie
         im Einvernehmen mit Kaunitz, aber hinter dem Rücken ihres Sohnes den Gesandten Thugut
         zu Friedrich II., um ihm ein Vergleichsangebot zu überbringen. Ihr Schreiben hatte
         sie mit Kaunitz sorgfältig abgesprochen. Monsieur mon frère et cousin, mein Herr Bruder und Vetter, redete sie Friedrich II. an, die mütterliche Sorge um ihre Söhne bewege sie, die
         Verhandlungen ohne Kenntnis ihres Sohnes, des Kaisers, fortzusetzen, um sie zu einem
         friedlichen Ende zu führen.[235] Der Brief war ganz im Ton besorgter Mutterliebe gehalten, und zwar mit Bedacht.
         Kaunitz hatte zuvor ein nüchternes Tauschangebot ausgearbeitet und dabei mit nackten
         Zahlen operiert. Dieses Schreiben befahl sie ihm umzuformulieren, denn es siehet keiner kummervollen Frauen gleich.[236] Maria Theresia bediente sich also der Rhetorik der liebenden Mutter, die sich nur
         um ihre Kinder sorgt, durchaus in strategischer Absicht. Mit der Rolle der schwachen,
         kummervollen Frau ließ sich die Tatsache halbwegs bemänteln, dass die Kaiserin ihrem
         Sohn, dem Kaiser, in unerhörter Weise politisch in den Rücken fiel.
      

      Nachdem Joseph, noch in Unkenntnis all dessen, seiner Mutter geschrieben hatte, die
         Lage sei verzweifelt und er wünsche zu einem einigermaßen ehrenvollen Frieden zu kommen,
         fühlte sie sich offenbar ermutigt, ihm ihren heimlichen Schritt zu gestehen.[237] Die Wirkung dieser Nachricht auf Joseph war desaströs. Er fühlte sich zutiefst erniedrigt
         und beschämt. In einer Gesellschaft, in der Ehre alles galt, hatte er, der Kaiser
         und Feldherr, sich von seiner Mutter vor dem Feind und aller Welt wie ein unmündiges
         Kind behandeln lassen müssen. Seine erste Reaktion ließ an Schärfe nichts zu wünschen
         übrig. Sie habe mit dieser beispiellosen Aktion alles irreparabel beschädigt, was
         ihr selbst wertvoll sei, schrieb er, ihre Reputation und die Ehre der ganzen Monarchie;
         sie habe seine Politik vollständig desavouiert, seinen öffentlichen Kredit vernichtet
         und bei alldem auch noch den preußischen Despoten gestärkt. Er überlege, alles hinzuwerfen
         und nach Italien zu gehen.[238] Doch der Ton seiner Briefe wechselte von Tag zu Tag: von äußerster Empörung zu geheuchelter
         Unterwürfigkeit und wieder zurück zu bitteren Vorwürfen. Offenbar fühlte er sich derart
         gedemütigt, dass er die ganze Affäre selbst seinem engsten Vertrauten Leopold verschwieg.[239] Doch Maria Theresia tat seine Vorwürfe ab: Der Schritt sei ihr zwar sehr schwergefallen,
         aber sie würde ihn jederzeit wieder tun. Die Rettung der Erbländer sei das Opfer der
         persönlichen Ehre wert; es gelte sich zu beugen: Wir waren eine Großmacht, jetzt sind wir es nicht mehr.[240] Gegenüber ihrer Tochter in Versailles ließ sie allerdings erkennen, dass sie sich
         der Risiken ihres Handelns bewusst war: Wenn ich jetzt Frieden schließe, ziehe ich mir nicht nur den Vorwurf großer Verzagtheit
               zu, sondern mache auch den König [von Preußen] noch mächtiger […]. Dennoch nahm sie das Heft nun offen in die Hand und verhandelte weiter mit dem preußischen
         König mit dem Ziel, um nahezu jeden Preis Frieden zu schließen.[241] Von ihrem Sohn verlangte sie, sich den Ergebnissen anzuschließen und Konsens zu
         demonstrieren: Wir müssen im Prinzip unbedingt einig sein […] In der Form richte ich mich ganz nach
               Euren Wünschen.[242] Joseph wies zunächst jede Beteiligung an den beschämenden Vorgängen von sich: Sie
         habe mit diesen unglaublichen Verhandlungen ohne ihn begonnen, nun bitte er wenigstens
         um die Gnade, ihn in Zukunft mit dieser Sache zu verschonen, von der er im ganzen
         Leben nichts mehr hören, geschweige denn irgendetwas mitunterzeichnen wolle.[243] Doch auch in diesem Punkt wechselte seine Haltung im Verlauf des Krieges mehrfach
         zwischen gehorsamer Unterordnung und aggressivem Kampfeswillen.[244] Friedrich II. zweifelte bis zuletzt, ob sich Joseph der Friedensbereitschaft seiner
         Mutter unterordnen würde. Den Bayern-Tauschplan verlor der Kaiser tatsächlich nicht
         aus den Augen. Nach dem Tod seiner Mutter verfolgte er ihn aufs Neue und gab Friedrich II.
         so in den 1780er Jahren noch einmal Gelegenheit, sich als Verteidiger des Reiches
         gegen die Angriffe seines eigenen Oberhauptes zu präsentieren. Maria Theresia betrachtete
         den Frieden von Teschen als letzten politischen Erfolg ihres Lebens. Am Tag des Vertragsschlusses
         schrieb sie an Kaunitz: Ich habe heut gloriose meine carriere geendigt mit einem Te Deum; […] das übrige wird
               nicht mehr in villen bestehen.[245]
      

      Maria Theresias Wandlung gegenüber den beiden früheren Kriegen, die sie geführt hatte,
         war eklatant. Hatte sie damals stets beharrlich die Fortsetzung des Krieges um jeden
         Preis betrieben und jeden unvorteilhaften Frieden hartnäckig abgelehnt, so betrieb
         sie nun ebenso beharrlich die Erhaltung beziehungsweise später die Wiederherstellung
         des Friedens um jeden Preis. Hatte sie vorher die Feldherren stets zur Offensive gedrängt,
         so beschwor sie sie nun, einer Schlacht aus dem Weg zu gehen. Hatte die Religion sie
         vorher darin bestärkt, den Krieg fortzusetzen, so bestärkte die Religion sie nun darin,
         den Krieg zu beenden. Was unterschied diesen Krieg von den beiden voraufgehenden?
         Zum einen: Die ersten beiden Kriege hatte Maria Theresia als souveräne Kriegsherrin
         geführt. Jetzt musste sie sich mit Joseph auseinandersetzen, zum einen in seiner selbstständigen
         Rolle als Kaiser, zum anderen in seiner Rolle als Mitregent, dem sie ja selbst den
         militärischen Oberbefehl und viele andere Aufgaben überlassen hatte. In den ersten
         beiden Kriegen hatte sie sich – zuerst mit mehr und später mit weniger guten Gründen –
         im Besitz unerschütterlicher, geheiligter Rechte gefühlt, die es zu verteidigen oder
         zurückzugewinnen galt. Jetzt erlebte sie, dass ihr eigener Sohn dem «preußischen Muster»
         kaum bemäntelter Expansionspolitik folgte.
      

      Das Dilemma bestand wie in etlichen anderen Fällen zuvor darin, dass niemals klar
         war, nach wessen Regeln gespielt wurde – nach denen der Mutter oder denen des Sohnes.
         Die herrschaftsgewohnte Kaiserin trat ihre Souveränität stets nur halbherzig an den
         Mitregenten ab, das heißt streng genommen: gar nicht, denn Souveränität war per definitionem
         nicht teilbar. Sie beließ es hartnäckig bei diffusen Verantwortlichkeiten und hielt
         an der Fiktion eines quasi natürlichen Konsenses von Mutter und Sohn fest. Joseph
         hingegen entzog sich dieser Umarmungsstrategie seiner Mutter; er tat ihr nicht den
         Gefallen, nach außen Einigkeit zu demonstrieren, sondern bestand immer wieder auf
         der klaren Alternative: Nur einer von beiden könne Regent sein, nur einer könne die
         Verantwortung tragen. Dass das nicht er, sondern seine Mutter sei, demonstrierte er
         in seinen Briefen durch eine Rhetorik vollendeter Unterwürfigkeit. Tatsächlich agierte
         er aber durchaus selbstständig nach seinen eigenen Vorstellungen. Die unklare Lage
         erlaubte es ihm, einerseits allerlei riskante und umstrittene politische Projekte
         ins Werk zu setzen – die polnische Teilung, die bayerische Invasion –, andererseits
         aber jede Kritik an den unerwünschten Nebenwirkungen von sich zu weisen: Seine Mutter
         war ja die Souveränin und trug die Verantwortung. Dass auch Kaunitz seine eigene Strategie
         zwischen Mutter und Sohn verfolgte, aber seinerseits ohne einheitliche Linie einmal
         die Mutter, ein anderes Mal den Sohn unterstützte, machte die Lage nicht einfacher.
         Alle drei spielten wechselseitig Versteck miteinander: Maria Theresia verheimlichte
         dem einen die Schriften des anderen; Kaunitz enthielt Joseph seine Memoranden vor;
         Joseph verweigerte Kaunitz wochenlang jede Kommunikation.[246] Nach dem Krieg wollte der Staatskanzler einmal mehr sein Amt niederlegen, was Maria
         Theresia einmal mehr zurückwies. Das labile Dreiecksverhältnis wirkte sich für die
         auswärtige Politik des Erzhauses insgesamt mindestens ebenso fatal aus wie im Inneren.
         Der lachende Dritte war der preußische König; die Konstellation ermöglichte es Friedrich II.,
         sich gleichsam zum Schiedsrichter im Hause Habsburg aufzuwerfen.[247]
      

      Wer das ganze Dilemma mit scharfem Urteilsvermögen und tiefer Erbitterung beobachtete,
         war Josephs Bruder Leopold. Beide, Maria Theresia und Joseph, hatten ihn 1778 gebeten,
         nach Wien zu kommen, weil sie beide sich von ihm Unterstützung ihrer Position erhofft
         hatten (und am Ende beide enttäuscht waren). Während seines Aufenthalts führte Leopold
         ein verschlüsseltes Tagebuch, in dem er die Anteile von Mutter und Sohn an der verfahrenen
         Lage klar auf den Punkt brachte. Er [Joseph] erreicht es mit Schlauheit, die Schuld an allem, was er macht oder vorschlägt,
               entweder der Kaiserin oder anderen in den Augen des Publikums aufzuladen. Andererseits sei sie es, die ihm das erst ermöglichte: Wenn ich in ihrer Lage wäre, […], dann hätte ich alle Geschäfte mit einem Mal dem
               Kaiser übergeben und sofort abgedankt und […] hätte mich nach Innsbruck zurückgezogen […].
               So hätte die Kaiserin ihren Frieden gehabt, hätte ihrem Gewissen Ruhe gebracht und
               indem sie den Kaiser alleingelassen hätte, […] hätte sie ihn in die Lage versetzt,
               arbeiten zu müssen.[248] Das aber tat sie nicht und entlastete ihn daher von der Verantwortung.
      

      Eines der Opfer dieser unseligen Konstellation war die Legitimität des dynastischen
         Prinzips schlechthin. Für loyale Diener des Erzhauses war das Schauspiel, das Mutter
         und Sohn boten, daher unerträglich. Der alte Feldmarschall Laudon gab dem Kaiser in
         einer Denkschrift die unterthänigste Bemerkung mit auf den Weg, jedermann müsse in einem solchen beklagenswerten Streit die Partei
         der Mutter gegen den Sohn ergreifen, selbst wenn das Recht auf dessen Seite stünde. Denn die Anhänglichkeit der Untertanen, so gab Laudon zu bedenken, sei schließlich
         ein Teil der Erbschaft, die Joseph von seiner Mutter übernehme. Ein weiser Herrscher
         wie er könne den Untertanen unmöglich das Beispiel eines mit seiner erhabenen Mutter im Zwiste lebenden Sohnes
               geben und dann von ihnen [den Untertanen] die Erfüllung der kindlichen Pflichten erwarten,
               über die er selbst sich hinwegsetzt.[249] Damit traf Laudon den zentralen Punkt. Die dynastische Herrschaft bezog schließlich
         ihre Stabilität daraus, dass Gehorsam als selbstverständliche, fraglose Pflicht galt, die keiner Begründung bedurfte: Gehorsam
         der Kinder gegen die Eltern, Gehorsam der Untertanen gegen den Herrscher, Gehorsam
         der Menschen gegen Gott. Diese drei Schlusssteine stützten sich wechselseitig, und
         es war gefährlich, einen Stein aus diesem Gefüge herauszuziehen.
      

   

         XIV

         DER HERBST DER MATRIARCHIN
         

      

      ~

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_051.jpg]

         Abb. 51:  Maria Theresia als Witwe am Schreibpult mit Athena, 
Plan Schönbrunns und Büchern. Anton von Maron, 1773

      

      
         Lebensüberdruss
         

      

      Maria Theresia beschrieb ihr letztes Lebensjahrzehnt in unzähligen Privatbriefen als
         ein ungeduldiges Warten auf den Tod: Ich habe lange genug gelebt.[1] Einsam und verlassen sei sie, krank an Körper, Herz und Geist, niedergedrückt von
         der Last der Verantwortung und resigniert angesichts der Aussichtslosigkeit, trotz
         größter Anstrengungen an dem Elend in den Ländern wie in der Familie irgendetwas ändern
         zu können. Mein Alter und meine Gebrechen, die jeden Tag mehr werden, lassen mir keinen guten
               Moment mehr, und meine Sorgen und Verluste richten mich vollends zugrunde.[2] Um sie herum war es zunehmend einsam geworden; das Hofleben war auf ein Minimum
         reduziert. Fast alle alten Vertrauten waren gestorben: die Gräfin Fuchs schon 1754,
         Haugwitz 1765, Daun 1766, Bartenstein 1767, Ulfeld 1770, Tarouca 1771, van Swieten
         1772, der Privatsekretär Neny 1776; am 18. April 1776 starb auch der alte Khevenhüller.
         Ein Kind nach dem anderen hatte geheiratet und den Wiener Hof verlassen: Leopold 1764,
         Marie Christine 1766, Maria Carolina 1768, Maria Amalia 1769, Marie Antoinette 1770,
         Ferdinand 1771. Nur Marianne, die Älteste, Maximilian, der Jüngste, und Elisabeth
         waren ihr in Wien noch geblieben – außer dem Kaiser natürlich, mit dem sie in dem
         hoffnungslos festgefahrenen Verhältnis wechselseitig quälerischer Hassliebe verbunden
         war. Aus der Generation der alten Berater überlebte außer dem Beichtvater Ignaz Müller
         nur Kaunitz die Kaiserin. Er blieb bis ans Ende ihre unangefochtene Autorität in allen
         politischen Fragen – ohne ihn wüsste ich mir überhaupt nicht zu helfen[3] –, obwohl sie seinem Rat nicht immer folgte, weil sie ihren Sohn nicht mehr als
         nötig brüskieren wollte. Sie beklagte zwar Kaunitz’ täglich mehr und mehr zunehmende Schwachheiten und Extravagantien, […] jedoch immer
               mit dem nemmlichen Beisatz, dass sie in hac spaera niemanden findete, ihn zu suppliren, und lehnte sein erneutes Rücktrittsgesuch im Frühjahr 1779 wie immer ab.[4] Auch das Verhältnis zu den vertrauten Briefpartnerinnen Maria Antonia von Sachsen
         und Marquise d’Herzelles kühlte zu Beginn der 1770er Jahre deutlich ab.[5] Kurzum: Die Zahl der nahen Freunde wurde immer überschaubarer. Notorisch verzeichnete
         Khevenhüller die Lamentationen der Kaiserin wegen ihres Unvermögens zu fernerer Tragung des Regierungs-Lasts und daß wir sie nicht mehr lieb hätten.[6]
      

      Schon lange empfand Maria Theresia sich als hässlich, alt, müde, kraftlos und verbraucht.
         Sie war erst 52 Jahre alt, als sie schrieb: Meine äußerliche Gesundheit scheint zwar gut; ich bin sehr fett, mehr als meine hochseligste
               Frau Mutter, auch roth, besonders seit den Blattern, aber die Füsse, Brust, Augen,
               gehen zu Grunde; erstere sind sehr geschwollen; ich erwarte täglich das Aufbrechen.
               Die Augen sind schier gar hinweg; das Uebelste ist, dass ich kein Glas noch Brillen
               brauchen kann. Die Brust fühlt, glaube ich, einen guten Anfang von Dampf, denn mit
               dem Athmen, auch ebenen Fusses und sogar im Liegen es schwer geht. Ich kann mich nicht
               beklagen; der Mensch muss aufhören. Fünfzig Jahre war ich ganz gesund […].[7] Sie litt chronisch unter Atembeschwerden und klagte außerdem immer wieder über fluxions – Schwellungen oder Entzündungen der Zähne, der Augen, des Gesichts, des Kopfes, der
         Füße –, diffuse Beschwerden unterschiedlicher Art, die van Swietens Nachfolger Störck
         unermüdlich mit Aderlässen bekämpfte. Warmes Wetter und überhitzte Räume machten ihr
         mehr denn je zu schaffen. Nachts litt sie an Schlaflosigkeit, wogegen sie sich von
         dem genialen Hofrat Kempelen ein mechanisch verstellbares Bett konstruieren ließ.[8] Das Gehen fiel ihr mittlerweile so schwer, dass sie sich selbst über kürzeste Strecken
         tragen oder fahren lassen musste. Um aber nicht immer von Lakaien mit einem Tragstuhl
         die Treppen hinauf- und hinuntergetragen werden zu müssen, ließ sie überall handbetriebene
         Aufzüge einbauen, in der Hofburg, in Schönbrunn, Laxenburg und nicht zuletzt in der
         Kapuzinergruft, deren Stiege für einen Tragstuhl zu eng und zu steil war.[9] Zu Anfang der 1770er Jahre siedelte sie noch einmal um und ließ ihre Appartements
         in der Hofburg einen Stock tiefer ins Piano nobile, in Schönbrunn ins Parterre verlegen.[10] In der Burg wurde hinter dem Oratorium der Kapelle eigens in einer Art Wandschrank
         ein Beichtstuhl für sie eingebaut (der heute noch existiert). Nichts ist schlimmer und unangenehmer für einen selbst und die anderen, als alt zu
               werden, vor allem für Frauen, schrieb sie an ihre Schwiegertochter Beatrix,[11] und an ihre Lieblingstochter Marie Christine, kurz und knapp: Ich kann nicht mehr.[12]
      

      Diese Briefe an die engsten Vertrauten verraten aber nur die halbe Wahrheit. Tatsächlich
         resignierte die Kaiserin keineswegs, weder im psychologischen noch im politischen
         Sinne. Gegenüber Amtsträgern wie dem Feldmarschall Lacy gab sie sich eher robust:
         Unkraut verdirbt nicht.[13] Auswärtigen Besuchern gegenüber ließ sie sich ihre Niedergeschlagenheit nicht anmerken;
         ihr persönliches Charisma entfaltete nach wie vor Wirkung. Obwohl sie sehr fett ist, scheint sie überhaupt nicht davon belastet, schrieb ihre englische Bewunderin Lady Coke, sie hält sich außerordentlich gut, und ihre Erscheinung ist die edelste, die ich je
               gesehen habe: Es ist noch immer zu erkennen, dass ihr Züge früher extrem fein und
               regelmäßig waren, obwohl die Spuren der Blattern nie ganz verschwunden sind, etwas
               Röte ist geblieben. Es ist mehr Geist und Verstand [spirit and sense] in ihren Augen,
               als ich wohl je gesehen habe, und sie spricht mit der angenehmsten Stimme.[14] Auch ihr Arbeitspensum nahm keineswegs ab; ihr Tagesablauf blieb so straff durchgeplant
         wie eh und je; nur die Anlässe, zu denen sie in der Öffentlichkeit erschien, wurden
         immer weniger.[15] Umso mehr Sorgfalt und Geld investierte sie in die Ausgestaltung ihrer unmittelbaren
         Umgebung. Nicht zufällig zeigt ihr Witwenporträt von 1773 sie am Schreibtisch mit
         einem Plan von Schönbrunn in der Hand (Abb. 51).[16] Ihre Bautätigkeit erhielt noch einmal neuen Schwung. Der triste Winkel, in den sie sich nach eigenen Worten verbannt fühlte, war tatsächlich das hellste
         und heiterste Lustschloss, das man sich denken kann. Schönbrunn, ihr Lieblings-Bauprojekt
         über viele Jahre, ließ sie trotz Lebensüberdruss und leerer Kassen in den 1770er Jahren
         noch einmal auf das Kostbarste neu ausgestalten. Der Hofarchitekt Hohenberg verwandelte
         den Garten mit Statuen, Wasserspielen und einer antiken Ruine nach neuestem Geschmack
         und krönte die Hügelkuppe in der Sichtachse des Großen Parterres mit einem frühklassizistischen
         Kolonnadenbau, der Gloriette.[17] Die Appartements auf der Gartenseite des Schlosses, die Maria Theresia im Sommer
         als Salon, Schreib- und Schlafzimmer dienten, versah der böhmische Maler Johann Wenzel
         Bergl mit einer illusionistischen Rokoko-Landschaftsmalerei, die noch heute zu sehen
         ist: Papageien und Flamingos bewegen sich durch liebliche exotische Szenerien; Blumen-
         und Früchtegirlanden ranken sich über Wände und Türen bis zur Decke; das Schlafzimmer
         erscheint wie ein lichtdurchfluteter barocker Gartenpavillon (Farbtafel 27).[18]
      

      In ihren Briefen an die Kinder findet sich von dieser heiteren Stimmung nichts. Ihr
         einziger Trost im Diesseits, so versicherte Maria Theresia immer wieder, sei der Gedanke
         an das Wohlergehen der Kinder und Enkel. Sie beklagte die Leere und Einsamkeit in
         Wien und litt an dem Gedanken, ihre in der Ferne verheirateten Kinder womöglich nie
         wiederzusehen.[19] Doch Besuchsreisen stand nicht nur ihre eigene physische Unbeweglichkeit entgegen,
         sondern auch die ungeschriebene zeremonielle Schranke des hohen Ranges, die es unangemessen
         erscheinen ließ, dass eine Herrscherin ihr eigenes Territorium verließ.[20] Eine Monarchin empfing andere bei sich, aber begab sich nicht zu anderen hinab.[21] Das galt nicht nur für die Kaiserin selbst, sondern ebenso für diejenigen Töchter,
         die in anderen Ländern Königinnen geworden waren, Marie Antoinette in Frankreich und
         Carolina in Neapel-Sizilien. Deren Höfe erwarteten von ihnen ebenfalls, dass sie ihr
         Land nicht verließen.[22] Für die Kinder, die als Repräsentanten oder Regenten in den habsburgischen Ländern
         fungierten – Marie Christine in Ungarn, Ferdinand in Mailand, Leopold in der Toskana –
         war ein Besuch in Wien hingegen zumindest in zeremonieller Hinsicht kein Problem.
         Doch jede Hofreise war mit einem immensen Aufwand an Zeit, Geld, Personal und Logistik
         verbunden. Und das wog noch vergleichsweise gering gegenüber den Hindernissen, die
         sich aus den persönlichen Beziehungen zwischen den Familienmitgliedern ergaben. Trotz
         all dieser Schwierigkeiten war die Planung von Besuchen der Kinder eine Lieblingsbeschäftigung
         der alten Kaiserin.
      

      Beispielsweise reisten Ferdinand und Beatrix im Sommer 1775 von Mailand nach Wien
         und wurden dort von Maria Theresia mit derart außerordentlichen Distinktionen bewirtet
         und gefeiert – man schätzte, daß der Aufenthalt des Mayländer Hofes der Kaiserin über eine Million mittelst all
               der Praesenten und Festiviteten gekostet habe[23] –, dass die Berichte darüber vor Gehässigkeiten und Eifersüchteleien nur so brodelten.[24] Doch solche Besuche ließen der Mutter das Schloss anschließend doppelt trist erscheinen.
         Ihr Leid sei so lebhaft und die Leere so groß, schrieb sie der Schwiegertochter Beatrix,
         dass es sie ganz grantig mache, terme Autrichien – ein österreichischer Ausdruck, fügte sie hinzu.[25] Nach dem Besuch der Ferdinandeischen im Sommer 1775, der sie belebt und aufgemuntert hatte, begann Maria Theresia mit
         dem Gedanken zu spielen, auch die anderen fernen Kinder wenigstens noch einmal im
         Leben wiederzusehen. Mit Marie Antoinette fasste sie ein gemeinsames Treffen an der
         Grenze zwischen Frankreich und den habsburgischen Niederlanden ins Auge, ließ aber
         diese kühne Idee angesichts der schier unüberwindlichen Schwierigkeiten einer so weiten
         Reise schon bald wieder fallen, ohne dass sie das Stadium konkreter Planung erreicht
         hätte.[26] Zugleich kam im November 1775 der noch spektakulärere Gedanke auf, dass die Kinder
         und Enkel aus Florenz, Mailand und Neapel sich alle gleichzeitig in Görz, im äußersten
         Süden der Erbländer an der Grenze zur Republik Venedig, mit der Mutter und Joseph
         treffen sollten. Auch Marie Christine und ihr Mann Albert, ohnehin auf einer großen
         Reise unterwegs durch Italien, sollten dazukommen, und auf dem Rückweg wollte man
         sich dann noch mit Amalia von Parma in Triest treffen. Eine solche Wiedervereinigung
         beinahe der ganzen Familie hatte es noch nie gegeben. Das Thema beherrschte monatelang
         die Korrespondenzen und wirft ein Schlaglicht auf die hochkomplizierten Beziehungen
         zwischen den Familienmitgliedern. Es ging nämlich nicht nur um die Frage, wer wann
         wie wohin kommen sollte, sondern auch darum, wer die Idee dazu gehabt hatte und wer
         wem damit die größere Freude bereitete.
      

      Joseph beanspruchte gegenüber Leopold die Urheberschaft an diesem Plan und zeigte
         sich entschlossen, alle Schwierigkeiten aus dem Weg zu räumen, obwohl er die Wankelmütigkeit
         seiner Mutter kenne; er habe die Idee absichtlich zunächst für sich behalten und abgewartet,
         dass der Wunsch der Kaiserin nach einem Wiedersehen mit den Töchtern immer stärker
         wurde, um sie dann damit zu überraschen.[27] Maria Theresia hingegen pries Beatrix und Marianne als Hüterinnen, dépositaires, dieses ihres geheimen Lieblingsprojekts.[28] Im März teilte Joseph seinem Bruder hochgestimmt mit, die Reise sei beschlossen
         und der Aufbruch für den 23. April 1776 festgelegt. Es habe ihn große Überzeugungskraft
         gekostet, seiner Mutter ihre Ängste auszureden, die leider von Dritten geschürt würden.
         Das Treffen sei zwar kurzfristig, aber Leopold solle sich keine Sorgen machen, alle
         Probleme seien überwindbar. Es gehe ihm nur darum, schrieb er, den Bruder und die
         Mutter glücklich und alle Welt zufrieden zu sehen, die Reise zu meiner eigenen Befriedigung zu genießen und mich
               auch noch den Urheber davon nennen zu dürfen.[29]
      

      Doch Maria Theresias Briefe klangen nun anders als zuvor. Gegenüber Marie Christine,
         die sich schon in Italien aufhielt, malte sie die Beschwerlichkeiten und Gefahren
         aus, die sie in Kauf nehmen müsse: Ich bin gegen meine Überzeugung der Aufforderung zu dieser Reise gefolgt. […] Ich
               bringe dieses Opfer, das nicht gering ist, dem Kaiser, Leopold und Euch.[30] Wenig später schrieb sie, nun gebe es Probleme von Seiten Leopolds und seiner Frau,
         die ganze Sache sei gefährdet; sie habe es ja von Anfang an gewusst, überlasse sich
         aber völlig dem Willen des Kaisers. Kaunitz habe gerade wieder gedroht, sein Amt niederzulegen,
         weil er dauernd Widerständen und Erniedrigungen (unausgesprochen: durch Joseph) ausgesetzt
         sei, wenn sie ihn verliere, werde sie sich überhaupt nicht vom Fleck rühren. Überhaupt
         gebe ihr zu denken, dass der Kaiser so unerklärlich hohen Wert auf diese Reise lege.
         Andererseits gehe es ihr wie einem Kind: Nachdem die Sache einmal entschieden ist, kann ich den Moment kaum erwarten. Alle litten angeblich unter diesem Entschluss: Marianne sei vor Aufregung wieder
         einmal krank geworden; Elisabeth weine und bete die ganze Zeit, wie es ihre Art sei.
         Im Geheimen vertraute sie Marie Christine auch die Vermutung an, dass die Familien
         aus Florenz und Neapel sich gar nicht gut verständen und gegenseitig misstrauten.
         Sehr unangenehm sei schließlich das Zusammentreffen mit Amalia von Parma, während
         Carolina von Neapel sich die Reise von ihrem Schwiegervater hatte verbieten lassen
         müssen; man werde ihr, der Kaiserin, vorwerfen, dass sie sich nicht hartnäckiger um
         das Einverständnis des spanischen Königs auch für Carolina bemüht habe.[31] Überhaupt bringe das Ganze ihr so viele Ungelegenheiten, als ginge es nicht nach
         Görz, sondern nach Amerika.[32] Das alles klang nicht nach großer Vorfreude. Wenig später beteuerte sie dagegen
         wiederum: Ich gestehe, die Idee der Reise macht mir große Freude, ich fürchte nur ein bisschen
               um mein Alter und meine Kraft.[33] Sie habe zwar schweren Husten und Fieber, wolle aber die Reise auf keinen Fall verzögern,
         könne sie gar nicht erwarten und sehe ihr mit unendlichem Vergnügen entgegen.[34]
      

      Am 1. April 1776 waren die zahlreichen Bagagewagen mit der Dienerschaft und dem Gepäck
         von Küche und Keller vorausgeschickt worden, denn so schlicht und bourgeoisement, wie Joseph es sich vorgestellt hatte, ließ sich das Ganze dann doch nicht gestalten.
         Mitte April klagte Marie Theresia über quälende Kopfschmerzen, auch dem Kaiser gehe
         es schlecht, man müsse die Reise um zehn Tage verschieben.[35] Joseph hingegen beruhigte seinen Bruder, sie sei gar nicht krank, man habe ihr das
         nur in den Kopf gesetzt. Sie fürchte zu sterben, wolle aber trotzdem aufbrechen; das
         sei alles völlig unerklärlich.[36] Am 18. April schrieb sie an Marie Christine, wenn man die Reise jetzt noch weiter
         aufschiebe, werde es wegen der zu erwartenden Sommerhitze zu spät. Sie gab sich tapfer
         und zu allem entschlossen: Ich tue alles in der Welt, um keinen Aufschub zu verursachen, was ja auch gar nicht
               meine Idee war; ich hätte genug Freunde, die mir einen Vorwand liefern würden, wozu
               ich aber nicht imstande bin; ich würde diese unmögliche Sache [la gageure] aufrechterhalten,
               koste es, was es wolle; […] Basta! Diese drei Monate werden vorübergehen wie andere
               auch.[37] Am 22. April beteuerte sie, sie sei schon wieder gesund, aber noch sehr schwach
         und schone sich für die bevorstehende Reise.[38] Zwei Tage später war Joseph die unablässigen zwiespältigen Botschaften offenbar
         leid. Er forderte seine Mutter auf – wie immer formvollendet schriftlich, obwohl beide
         sich in Wien aufhielten – zu entscheiden, ob sie nun nach Görz fahren wolle oder nicht;
         er habe Verständnis, wenn sie die Fahrt absage, und werde ihre Entscheidung in jedem
         Fall respektieren.[39] Sie rief ihn zu sich; es kam zu einer heftigen persönlichen Unterredung, in deren
         Verlauf die Entscheidung fiel, die Reise ganz zu unterlassen.[40] Anschließend teilte die Kaiserin den Kindern in Italien in Ausdrücken größter Enttäuschung
         mit, dass Joseph die Reise abgesagt habe, aus Rücksicht auf ihre Gesundheit und auf
         den allgemeinen öffentlichen Protest.[41] Gegenüber Marie Christine gab sie sich tiefer Zerknirschung und schweren Selbstvorwürfen
         hin. Jetzt erst werde ihr klar, wie sehr sie schon immer an diesem wunderbaren Plan
         gehangen habe: Ich bin untröstlich; und obwohl ich mich lange dagegen gewehrt habe, hatte ich doch
               im Grunde meines Herzens immer das lebhafte Verlangen, dieses Projekt zu realisieren.[42] Sie sei verzweifelt angesichts der Aussicht, ihre Kinder nun nie mehr sehen zu können,
         und das aus eigener Schuld: Ich gehöre nicht mehr auf meinen Platz; ich bin es, die alles verdirbt.[43] Gegenüber den anderen Kindern suchte sie dagegen den Eindruck zu erwecken, nicht
         ihr sei das Misslingen des Plans zuzuschreiben, sondern Joseph und der Öffentlichkeit,
         deren Opfer sie nun sei. Diese Deutung setzte sich offenbar durch; Leopold jedenfalls
         war der Ansicht, in Wahrheit habe Joseph das Treffen vereitelt.[44] Zugleich betrieb Maria Theresia indessen schon einen neuen Plan. Sie ließ Marie
         Christine den Wunsch lancieren, dass Leopold und seine Frau ihrerseits nach Wien kommen
         sollten, wobei sie größten Wert darauf legte, dass das nicht als ihre Idee erschien.
         Einerseits sollte Leopold seine Mutter aus eigenem, freiem Antrieb besuchen; andererseits
         ließ sie keinen Zweifel daran, dass ihr geheimer Wunsch auf keinen Fall ausgeschlagen
         werden durfte: Sie werde keine Ruhe mehr finden, wenn sie ihn nicht wiedersehe.[45] Wie nicht anders zu erwarten, fügten sich Leopold und seine Gattin, wenn auch widerwillig,
         dem Wunsch der Mutter, gaben sich dabei aber den Anschein vollkommener Freiwilligkeit.[46]
      

      Die Görz-Episode fängt die Atmosphäre zwischen Maria Theresia und ihren erwachsenen
         Kindern wie in einem Brennglas ein. Nicht alle Rollen, die die Beteiligten in diesem
         Reisedrama voreinander aufführten, sind genau rekonstruierbar, weil nicht alle Korrespondenzen
         erhalten sind. Doch beim Vergleich der Briefe Maria Theresias an Marie Christine und
         das Mailänder Paar einerseits, Josephs an Leopold andererseits lässt sich das immergleiche
         Muster erkennen, das sich in wichtigeren politischen Fragen fatal auswirkte. Die Mutter
         misstraute den Absichten Josephs, Joseph den Absichten der Mutter. Sie legte sich
         nicht fest, wich missliebigen Entscheidungen aus und sprach mit gespaltener Zunge.
         Stets sah sie sich als diejenige, die den anderen ein Opfer brachte – zuerst wegen
         der Reise, dann wegen des Verzichts auf die Reise –, während sie zugleich die Fäden
         zog und die Kinder in ihrem Sinne zu manipulieren suchte. Vor allem Marie Christine
         diente ihr als Instrument, den mütterlichen Willen durchzusetzen, was diese bei ihren
         Geschwistern besonders unbeliebt machte.[47] Wer als Verlierer von der Bühne ging, war Joseph: Er scheiterte nicht nur mit seinem
         Plan, sondern wurde von den anderen auch noch für dieses Scheitern verantwortlich
         gemacht. Unglücklich, so scheint es, waren am Ende alle.
      

      
         Alter Ego Marie Christine
         

      

      Maria Theresias persönlicher Bewegungsradius wurde im Laufe ihres Lebens immer kleiner.
         Wenn sie die Hofburg verließ, dann um für die Frühjahrssaison nach Laxenburg und von
         dort für den Sommer nach Schönbrunn überzusiedeln, was nicht mehr als eine Stunde
         Kutschfahrt in Anspruch nahm. Selbst nach Laxenburg fahre sie nur noch Joseph zuliebe,
         vertraute sie Dritten an, während Joseph seinerseits es dort zum Sterben langweilig
         fand.[48] Aufwendige Hofreisen, wie sie sie in den früheren Jahren gemacht hatte, um nach
         traditioneller Art die eigene Herrschaft oder die ihres Gatten zu zelebrieren und
         sich von den Ständen des Landes huldigen zu lassen, wie in Florenz, Prag, Innsbruck
         oder gar Frankfurt, lagen ohnehin lange hinter ihr. Allenfalls begab sie sich noch
         hin und wieder zu einer Truppenschau in die nähere Umgebung, doch schon die wenigen
         Meilen nach Mödling waren ihr zu weit.[49] Nur für Besuche bei Marie Christine und Albert in Schlosshof oder Pressburg nahm
         sie die Beschwerlichkeiten des Reisens jederzeit auf sich. Noch in ihrem letzten Lebensjahr
         fuhr sie mehrmals für ein paar Tage dorthin.[50]
      

      Marie Christine, la Marie, Mimi oder Mimerl, das fünfte Kind, spielte eine völlig andere Rolle als alle ihre Geschwister (Farbtafel
         28). Sie war am 13. Mai 1742, dem 25. Geburtstag ihrer Mutter, zur Welt gekommen,
         und Maria Theresia behandelte sie in vieler Hinsicht wie ihr eigenes Alter Ego.[51] Marie war das einzige Kind, über das sie in ihren Briefen niemals ein kritisches
         oder gar geringschätziges Wort fallen ließ. Unter den Kindern fiel Marie als besonders
         lebhaft, dominant und eigensinnig auf; zudem war sie klug und musisch wie sprachlich
         hochbegabt, lauter Eigenschaften, die sie mit ihrer Mutter gemeinsam hatte. Sie weckte
         nicht nur die exaltierte Zuneigung ihrer Schwägerin Isabella; man sagte ihr auch eine
         Affäre mit dem als Libertin berüchtigten Prinzen Ludwig Eugen von Württemberg nach.
         Was es auch immer damit auf sich hatte, die Kaiserin hielt es jedenfalls für angezeigt,
         den Prinzen vom Hof zu verbannen.[52]
      

      Maria Theresia scheint sich in dieser Tochter selbst wiedererkannt zu haben. Es ist
         nicht zu übersehen, dass die Lebensumstände der beiden sich in einigen signifikanten
         Punkten ähnelten. Auch Marie Christine heiratete einen Mann, der in der Adelshierarchie
         unter ihr stand und dem sie lebenslang herzlich zugetan war: Albert Kasimir (1738–1822),
         den sechsten Sohn des Kurfürsten Friedrich August II. von Sachsen und Königs von Polen,
         ein fast mittelloser Prinz ohne jede Aussicht auf das väterliche Erbe, die Kurfürstenwürde,
         geschweige denn auf die polnische Königskrone, für eine Habsburgerin also eine Missheirat.
         Zusammen mit seinem Bruder Clemens war er 1760 zum ersten Mal an den Wiener Hof gekommen,
         hatte dann als kaiserlicher Feldmarschall-Leutnant im Siebenjährigen Krieg gedient
         und nach seiner Rückkehr die Zuneigung Marie Christines gewonnen. Von da an förderte
         die Mutter diese Beziehung in absolut ungewöhnlicher Weise, und zwar hinter dem Rücken
         und gegen die Absichten ihres Gatten. Franz Stephan plante nämlich zum Entsetzen der
         Betroffenen, Marie Christine mit Benedikt von Chablais, dem Sohn seiner Schwester,
         der Königin von Sardinien, zu verheiraten, und lud den jungen Mann schon einmal zum
         Kennenlernen nach Innsbruck zur Hochzeitsfeier Leopolds ein. In dieser Lage nahm sich
         Maria Theresia der Sache ihrer Tochter mit einer Empathie an, von der kein anderes
         ihrer Kinder je hatte träumen dürfen. Sie agierte als engste Freundin und geheime
         Verbündete gegen das Komplott der Gegenpartei und versicherte die Tochter schriftlich ihrer treuen Komplizenschaft. Offener Widerstand
         gegen den Gatten und Vater kam allerdings nicht in Frage. Deshalb riet sie der Tochter,
         sich ganz auf sie, die Mutter, zu verlassen, die unter dem Gerede des Kaisers, dem
         Neid der übrigen Familie, dem Klatsch in der Stadt genauso sehr leide, sich aber von
         ihrer Verbundenheit mit dem Prinzen Albert, ihrem protégé, durch niemanden abbringen lasse. Man müsse allerdings sehr vorsichtig und sachte
         vorgehen, warnte sie; Marie solle mit niemandem über die Sache sprechen und sich unterdessen
         durch tausend Gefälligkeiten die Zuneigung ihres Vaters sichern.[53] Zugleich wirkte sie darauf hin, dass die förmlichen Heiratsverhandlungen der Gegenpartei,
         die Kaunitz im Auftrag des Kaisers führte, in die Länge gezogen wurden, um Zeit zu
         gewinnen.
      

      Der konspirative Beistand der Mutter war allerdings schon bald nicht mehr nötig, denn
         Franz Stephan starb bekanntlich 1765 in Innsbruck während der Hochzeitsfeierlichkeiten.
         Damit war der Weg frei für eine mariage par inclination, eine romantische Liebesheirat, wie sie im Buche stand. Über die Standesnormen und
         die Einwände ihrer Minister setzte sich Maria Theresia souverän hinweg. Khevenhüller
         vertraute seinem Tagebuch an, dass sie den Entschluss für den Prinzen Albert lediglich aus eigener Bewegnus und persöhnlicher Neigung für disen jungen Herrn, ohne
               der Conferenz Vorwissen, ja, wie sie selbsten zu bekennen geruhet, wider die von dero
               Ministres dissfahls bei Gelegenheit geäusserte Mainung genohmen haben, worzu freilich
               auch die vorzügliche Tendresse gegen die dero Frau Dochter und die von selber (jedoch
               mit aller Décence und Bescheidenheit) bezeigte Inclination für den Prinzen ein villes
               mit beigetragen; wie sie dann selbsten sehr gutt anerkennet und sich sowohl gegen
               mich als die übrige Ministers ganz offenherzig verlauten lassen, daß diese Verbindnus
               nach denen Staats-Maximen nicht die anständigste wäre, und […] für eine Bettelhochzeit
               anzusehen wäre.[54] Eine Frau, die unter ihrem Stand heiratete, bezahlte das normalerweise mit dem Verlust
         ihres Herkunftsstatus. Doch in diesem Falle wurde – wie bei Maria Theresia selbst –
         dafür gesorgt, dass Marie Christine ihren hohen Geburtsrang in der Ehe beibehielt
         und sich weiterhin Erzherzogin von Österreich nennen durfte, gegen das herrschende
         Eherecht, wonach die Frau ihrem Mann im Stand folgte. Dass in diesem Fall der hohe
         Rang der Braut wichtiger war als ihr inferiores Geschlecht, wurde im Ehevertrag vom
         5. April 1765 ausdrücklich festgeschrieben. Darin ging es nicht allein um die Erhaltung
         von Stand, Namen, Titel und Wappen, sondern auch um ein sehr großes Vermögen. Marie
         Christine erhielt von ihrer Mutter eine Ausstattung in nie dagewesener Höhe, die nicht
         ohne Grund vor den anderen Kindern geheim gehalten wurde: Neben Juwelen, Silbergeschirr,
         Kleidern, dem üblichen Brautschatz von 100.000 Gulden sowie jährlichem Hand- oder Spielgeld waren das die Herrschaften Mannersdorf und Altenburg, dazu Obligationen und Bargeld
         in Höhe von über 666.821 Gulden, alles in allem ein Vermögen, das mehr als vier Millionen
         Gulden betrug – das war die Hälfte des Fonds, der insgesamt für die Versorgung sämtlicher
         Kinder vorgesehen war.[55] Albert erhielt seinerseits reiche Juwelengeschenke, wurde zum Feldmarschall ernannt
         und in den Vlies- und den Stephansorden aufgenommen. Anders als sonst üblich zog das
         Paar nach der Heirat nicht etwa an den elterlichen Hof des Bräutigams nach Dresden,
         sondern in die königliche Residenz nach Pressburg; daneben wurde ihnen das ehemalige
         Palais Tarouca in Wien zur Verfügung gestellt, wo sich bis heute die von ihnen begründete
         bedeutende Graphische Sammlung befindet.[56] Bis in die Details arrangierte Maria Theresia alles so, wie es im Fall ihrer eigenen
         Heirat gewesen war. Damit Albert nicht ganz ohne Titel und Territorium dastand, belehnte
         sie das Paar mit dem Herzogtum Teschen, einem kleinen böhmischen Lehen, das zuvor
         Franz Stephan innegehabt hatte.[57] Sie machte Albert zum Statthalter von Ungarn, verlieh ihm also dasselbe Amt, das
         Franz Stephan seinerzeit von Karl VI. verliehen bekommen hatte, in dem Land, das ihr
         nach eigener Aussage am meisten von allen am Herzen lag. In der Zeit vor der Hochzeit
         schickten Marie und Albert einander zwischen Wien und Pressburg empfindsame Briefe
         hin und her, so wie es auch Maria Theresia und Franz Stephan in ihrer Brautzeit getan
         hatten. Ja, die Mutter stellte dem Paar sogar ihre ehemaligen ehelichen Appartements
         in der Hofburg zur Verfügung, nachdem sie selbst daraus ausgezogen war.[58] Sie riet ihrer Tochter, den Gatten die eigene überlegene Stellung nicht spüren zu
         lassen, so wie sie selbst es immer gehalten zu haben glaubte,[59] und bezeichnete Albert als Votre cher Alten, so wie sie selbst Franz Stephan freundschaftlich-ironisch mit mon cher Alter angeredet hatte.[60] An die Gräfin Enzenberg schrieb sie: Es ist mir ein Vergnügen, die beiden Eheleute zusammen zu sehen, wenn ich denn überhaupt
               noch etwas genießen kann; sie erinnern mich oft an meine früheren Freuden.[61] Nach dem Zeugnis Alberts soll sie noch auf dem Sterbebett gesagt haben, nichts sei
         je ein so reiner Quell der Freude für sie gewesen wie diese Heirat, die sie gestiftet
         hatte.[62] Kurzum: Die Umstände von Maries Ehe waren in vieler Hinsicht eine nostalgische Re-Inszenierung
         der Ehe ihrer Mutter. Den anderen Kindern blieb die Vorzugsbehandlung selbstverständlich
         nicht verborgen: Für die Maria und für den Prinzen Albert hegt sie größte Zärtlichkeit und Vertrauen,
               diese machen mit der Kaiserin, was sie wollen, sie erhalten ununterbrochen Gnadenerweise
               und dieselbe kann ohne sie nicht sein.[63] Ein ausländischer Beobachter sagte es noch deutlicher: [they] drain her prodigiously – sie schröpfen sie ungeheuerlich.[64]
      

      Doch nicht alles fügte sich nach ihren Wünschen. Nach der überaus schweren Geburt
         einer Tochter, die am ersten Tag starb, bekam Marie Christine nie wieder ein Kind,
         während Carolina, Ferdinands Gattin Beatrix und vor allem Leopolds Frau Ludovica der
         Kaiserin Jahr für Jahr neue Enkel bescherten. Und so liebevoll die Ehe von Marie und
         Albert in ihren gegenseitigen Briefen zelebriert und so innig Albert die Erinnerung
         daran in seinen Memoiren pflegte,[65] so erbittert wurde die Lieblingstochter von fast allen anderen Geschwistern gehasst.
         Leopold notierte in sein geheimes Tagebuch von 1778/79 in unzähligen Wiederholungen
         dasselbe Motiv: Marie habe es verstanden, vollkommene Macht über die Mutter zu gewinnen;
         die Kaiserin sei ganz von ihr abhängig und erfülle ihr jeden Wunsch, um sie nicht
         zu verstimmen. Dass wisse Marie zu nutzen: Sie hält sich in der Öffentlichkeit darauf sehr viel zugute, behandelt alle von oben
               herab, droht allen, bei der Kaiserin etwas zu sagen oder zu tun, mischt sich in alle
               Geschäfte, macht sich wichtig und vergibt ihre Protektion, verspricht und vermittelt
               Anstellungen, Pensionen und Gnadengeschenke. Dennoch sei sie allgemein verhasst und gefürchtet, sowohl in der Familie als auch im Lande und insbesondere bei den Ungarn; alle reden schlecht von ihr. Sie habe es aufs Geld abgesehen, besitze ohnehin die üppigste Versorgung, lasse
         sich unentwegt von der Kaiserin Geschenke machen, lebe auf deren Kosten, gebe selbst
         nichts aus und sammele immer noch mehr Ersparnisse. Schließlich und vor allem: Sie
         säe überall Hass, Zwietracht und Eifersucht und stachele die Kaiserin immerfort gegen
         ihren Sohn, den Kaiser, auf.[66] Das waren klassische Topoi der Kritik am Favoriten, Standardelemente traditioneller
         Hofkritik. Denn Marie erfüllte ein strukturelles Muster. Sie war die Nächste am Ohr
         der alten Monarchin, diejenige, die all ihr Vertrauen zu monopolisieren und all ihre
         Gunst zu kanalisieren vermocht hatte und diese Position nach Willkür im eigenen Interesse
         nutzte. Damit war sie nahezu zwangsläufig diejenige, die Hass, Schmeichelei und Unterwürfigkeit
         aller anderen auf sich zog. Zu dieser privilegierten Position hatte ihr vermutlich
         nicht nur der Umstand verholfen, dass die alte Kaiserin in ihr das eigene verlorene
         Lebensglück gespiegelt sah, sondern auch ihr persönliches Geschick, sich in die Mutter
         hineinzuversetzen und ihren Erwartungen perfekt zu entsprechen. Bei alldem erwies
         sie sich als erfolgreiche Schülerin der verstorbenen Isabella, die ihr in ihrem ‹Rat
         an Marie› ja präzise beschrieben hatte, was sie tun müsse, um genau diese Favoritenposition
         einzunehmen.[67] Dass Leopold mit seiner Diagnose bei aller hasserfüllten Verzerrung gleichwohl nicht
         ganz falsch lag, zeigen umgekehrt Maria Theresias Briefe an Marie, in denen sie die
         Lieblingstochter als Kommunikationskanal zu den Geschwistern benutzte, allerdings
         ohne zu merken, dass Marie Christine dabei durchaus ihre eigene Agenda verfolgte.[68]
      

      Maria Theresia hatte Marie Christine nicht nur neben Albert zu ihrer Repräsentantin
         in Ungarn gemacht, sondern auch als zukünftige Gouverneurin der Niederlande vorgesehen –
         in diesem Fall sogar nur sie allein, während Albert dort als Prinzgemahl fungieren
         sollte. Als Karl von Lothringen im August 1780 starb, trat Marie Christine an seine
         Stelle.[69] Auch damit erfüllte sie ein altes Muster. Die Habsburger übten ihre Herrschaft über
         entfernte Territorien aus, indem sie sich zum einen bevollmächtigter Minister, plenipotentiarii, für das Alltagsgeschäft und zum anderen nächster Familienmitglieder als Repräsentanten
         ihrer eigenen Person und der Dynastie als Ganzer bedienten. Das Allerhöchste Erzhaus
         war ja die einzige Klammer, die das heterogene Länderbündel zusammenhielt – keine
         gemeinsamen Behörden, keine einheitlichen Gesetze, kein gemeinsamer höchster Gerichtshof,
         keine gemeinsame Krone, nicht einmal ein gemeinsamer Name. Viele ihrer Länder hatte
         Maria Theresia nie betreten, Siebenbürgen zum Beispiel, das Banat, Istrien, Mailand
         oder Galizien. Auch in die ‹Spanischen› Niederlande, die zusammen mit der Lombardei
         vom riesigen spanischen Erbe der Habsburger allein übrig geblieben waren, setzte Maria
         Theresia zeitlebens niemals einen Fuß, und die Volkssprache sprach sie nicht. Sie
         hatte das Land nicht einmal betreten, als sie 1744 feierlich als Gräfin von Flandern
         inauguriert worden war und per procuratorem die alten Rechte und Freiheiten der Stände beschworen hatte.[70] Es gab zwar einige niederländische Adelige im kaiserlichen Dienst, die Familien
         Ligne oder Arenberg etwa, darunter auch einzelne Vertraute wie die Marquise d’Herzelles.[71] Im Übrigen waren die Niederlande auf Maria Theresias mentaler Landkarte aber ein
         ziemlich blinder Fleck; es sind kaum Äußerungen von ihr dazu überliefert.[72] Die Regierung überließ sie dem niederländischen Departement in Wien, das 1757 den
         alten ‹Höchsten Rat› abgelöst hatte und Kaunitz’ Staatskanzlei unterstellt war, und
         dem bevollmächtigten Minister in Brüssel. Seit 1753 war das Karl Philipp Graf Cobenzl,
         ein Protégé von Kaunitz; beide regierten in enger gegenseitiger Abstimmung an dem
         Statthalter Karl von Lothringen vorbei, der sich seinerseits gern auf das verschwenderische
         höfische Repräsentieren konzentrierte. Im Zusammenhang mit dem großen Bündniswechsel
         1756 waren die Habsburgischen Niederlande Spielmaterial für Kaunitz’ Pläne; und auch
         wenn Maria Theresia am Ende nicht bereit war, das Land im Tausch gegen Bayern herzugeben,
         so zeigt doch allein die Tatsache, dass so etwas in Erwägung gezogen wurde, wie sehr
         das Territorium als bloßes Objekt eines leidenschaftslosen Kosten-Nutzen-Kalküls behandelt
         wurde, als Finanzquelle und Verfügungsmasse. Solange die Ressourcen dieses wohlhabenden
         Landes reichlich flossen und solange ausreichend Truppen zur Verfügung gestellt wurden,
         war man in Wien gern bereit, die alten Rechte und Freiheiten zu respektieren. In diesem
         Sinne ermahnte die Kaiserin ihren Sohn noch kurz vor ihrem Tod, die Verfassung und
         Regierungsweise der Niederlande nicht anzutasten: Das ist unser einzig glückliches Land, und es versorgt uns mit so vielen Ressourcen.
               Ihr wisst, wie sehr diese Leute an ihren alten, ja auch lächerlichen Vorurteilen hängen,
               doch sie sind gehorsam und anhänglich und tragen viel mehr zu den Steuern bei als
               unsere so ausgedehnten und unzufriedenen deutschen Länder! Was will man mehr?[73] Joseph hielt sich bekanntlich nicht an diesen Rat. Wenige Jahre nach dem Tod seiner
         Mutter kam es in Brabant zu einer Revolte der privilegierten Stände, die unter dem
         Einfluss der Revolution in Frankreich in einen Umsturz der alten Ordnung umschlug
         und der auch die Statthalterschaft Marie Christines zum Opfer fiel.[74]
      

      
         Mustersöhne, Musterstaaten
         

      

      Bevorzugter Gegenstand der dynastischen Konkurrenz zwischen den Häusern Habsburg und
         Bourbon war die italienische Halbinsel, und das seit Jahrhunderten. Das reiche Herzogtum
         Mailand hatte Karl VI. im Frieden von Utrecht 1714 als Teil des Spanischen Erbes für
         das Haus Österreich behaupten können. Die Toskana war 1738 im Tausch gegen Lothringen
         hinzugekommen. Dagegen hatte Karl VI. das Königreich Neapel-Sizilien, das die ganze
         Südhälfte des Stiefels unterhalb des Kirchenstaats umfasste, in Folge des Polnischen
         Erbfolgekrieges 1735 an die Bourbonen herausgeben müssen, allerdings unter der Bedingung,
         dass das Land nicht mit dem Königreich Spanien vereinigt werde. Und im Frieden von
         Aachen 1748 hatte Maria Theresia das kleine oberitalienische Herzogtum Parma ebenfalls
         an eine Nebenlinie des Hauses Bourbon abtreten müssen.[75] Die Verhältnisse waren immer höchst instabil gewesen; in militärischen Konflikten
         waren die italienischen Territorien traditionell als dynastische Verfügungsmasse behandelt
         worden. Doch seit dem großen Wechsel des Bündnissystems 1756, das die spanischen und
         französischen Bourbonen mit den Habsburgern zusammengeführt hatte, weil sie so den
         gefährlicheren Feinden England und Preußen besser die Stirn zu bieten hofften, hatte
         sich das geändert. Es lag nun im Interesse der drei Häuser, die Verhältnisse durch
         ein dichtgewebtes heiratspolitisches Netz zu stabilisieren. So konnte Maria Theresia
         zwei ihrer Töchter in Italien als Ehefrauen platzieren: Carolina wurde 1768 die Gattin
         König Ferdinands IV. von Neapel, Amalia 1769 die Gattin des Herzogs von Parma.[76] Die spektakuläre Krönung ihrer gesamten Heiratspolitik und der Schlussstein des
         Bündnissystems war schließlich 1770 die Heirat der jüngsten Tochter Maria Antonia
         mit dem zukünftigen König von Frankreich. Die Wiener Politik verfügte damit in Europa
         über ein Geflecht abgestufter politischer Einflussmöglichkeiten, die alle auf Verwandtschaft
         beruhten. Damit dieser Einfluss auch tatsächlich geltend gemacht werden konnte, bedurfte
         es allerdings reibungsloser Kommunikationswege und einer klaren Unterordnung unter
         die Matriarchin in Wien. Das dynastische System konnte nach den Vorstellungen Maria
         Theresias nur funktionieren, wenn ihre Söhne und Töchter ebenso wie ihre Minister
         in der Ferne sich als zuverlässige Instrumente ihres Willens gebrauchen ließen. Das
         allerdings war, wenn überhaupt, nur in äußerst unvollständiger Weise der Fall.
      

      Maria Theresia hatte erhebliche Vorbehalte gegenüber den Italienern. Sie schickte
         ihre Söhne und Töchter in ein Land, dem sie wenig Sympathie entgegenbrachte. Auf der
         großen Huldigungsreise mit Franz Stephan nach Florenz 1738 hatte sie die Toskana mit
         eigenen Augen kennengelernt, danach aber nie mehr die Alpen überquert. Immerhin beherrschte
         sie die welsche, genauer gesagt: die toskanische Sprache; italienische Adelsfamilien waren mit dem
         Wiener Hof verbunden und bekleideten dort mehr oder weniger hohe Ämter. Trotzdem war
         Maria Theresias Bild in erstaunlichem Maße von den gängigen Nationalstereotypen geprägt.
         Italiener galten jenseits der Alpen als unseriös und leichtlebig, entweder heuchlerisch
         oder gottlos. In der deutschen Aufklärungspublizistik konnte man damals lesen: Die letzten zwo Jahrhunderte schickte uns Italien Atheisten, Machiavelle, welsche
               Sünden und Jesuiten; das Gute und Schlechte, was wir noch von dannen bekommen, sind
               Citronen, Pomeranzen, Macaroni, Reliquien, Genueser Lotto, Castraten und Päbstliche
               Nuntien.[77] Die Kaiserin war überzeugt, die Italiener seien notorisch unzuverlässig und schwatzhaft,
         neigten zu Falschheit und Schmeichelei, seien anfälliger als andere für Günstlingseinfluss,
         Eifersucht und Intrigen.[78] Die Söhne und Töchter, die sie nach Italien schickte, trafen dort allerdings jeweils
         sehr verschiedene Verhältnisse an, sahen sich verschiedenen Herausforderungen gegenüber
         und wurden damit auf sehr verschiedene Weise fertig. Allen gemeinsam war nur das Bemühen
         der Mutter, sie aus der Ferne unter Kontrolle zu halten.
      

      Die größte formale Unabhängigkeit besaß Leopold, der 1765 im Alter von achtzehn Jahren
         als Erbe seines Vaters die Herrschaft im Großherzogtum Toskana antrat.[79] Das Land hatte den Status einer selbstständigen Sekundogenitur des Hauses Habsburg-Lothringen;
         es sollte nicht mit den anderen Erbländern vereinigt werden. Leopold war daher ein
         Souverän; er residierte mit seiner Gattin Ludovica (oder Louise) im Palazzo Vecchio
         in Florenz als Großherzog, nicht als bloßer Statthalter.[80] Allerdings schuldete er als jüngerer Sohn sowohl der Mutter als auch dem älteren
         Bruder Gehorsam. Das führte gleich zu Beginn seiner Regentschaft zu einem schweren
         Konflikt um das väterliche Testament, den Joseph für sich entschied, indem er das
         von den toskanischen Untertanen abgeschöpfte Barvermögen Franz Stephans der Wiener
         Staatskasse zuführte.[81] Die Kaiserin beteuerte zwar, sie werde sich selbstverständlich nicht in die inneren
         Angelegenheiten der Toskana einmischen, dürfe aber erwarten, über alles informiert
         zu werden, um ihrem Sohn nützlich sein zu können. Mit anderen Worten: Leopold sollte
         zwar stets in Wien um Rat fragen und nichts allein entscheiden, das aber formal als
         freiwillige Konsultation ausgeben.[82] Zudem amtierte Graf Botta Adorno, der schon für Franz Stephan die Geschäfte geführt
         hatte, nach wie vor als leitender Minister. Zusätzlich gab Maria Theresia ihrem Sohn
         dessen ehemaligen Ayo Franz Graf Thurn als Aufseher mit auf den Weg, den sie kurz
         zuvor noch mit einer ihr besonders nahestehenden Kammerfrau verheiratet hatte, um
         auch über die Großherzogin Ludovica stets unterrichtet zu sein. Thurn kam allerdings
         seiner lückenlosen Berichtspflicht nicht zügig genug nach, wofür er sofort aufs Schärfste
         zurechtgewiesen wurde. Als er wenig später plötzlich starb, vermutete man, die seelische
         Erschütterung über den schroffen kaiserlichen Tadel habe ihn umgebracht – was symptomatisch
         ist für die Macht, die man Maria Theresia zuschrieb.[83] Nachfolger als Kontrolleur im Dienste der Mutter und Obersthofmeister wurde 1766
         Franz Graf Rosenberg, der ihr ganzes Vertrauen besaß und den sie deshalb mehrfach
         in heiklen familiären Missionen einsetzte. Obwohl Rosenberg ihr in den folgenden Jahren
         akribisch Bericht erstattete und nicht müde wurde, Leopolds Klugheit, Umsicht und
         Urteilsfähigkeit zu loben, dauerte es Jahre, bis die mütterliche Meinung über den
         Sohn sich besserte und ihr Misstrauen langsam nachließ.
      

      Leopold vermochte sich auf die Dauer besser als alle anderen Kinder der Fernsteuerung
         aus Wien zu entziehen. Seit 1771 regierte er allein, ohne einen leitenden Minister
         aus Wien. Ausgerechnet er, der Verschlossene, an dessen Charakter Maria Theresia so
         große Zweifel gehabt hatte,[84] entwickelte sich zum erfolgreichsten unter all ihren Kindern, und zwar nicht nur
         im Urteil späterer Historiker, sondern auch in der Sicht der Zeitgenossen und allmählich
         sogar in den Augen seiner strengen Mutter selbst. Für sie war vor allem vorbildlich,
         dass er und seine Gattin Ludovica ihr Jahr für Jahr ein neues Enkelkind bescherten.
         Das Paar hatte insgesamt sechzehn Kinder; zwölf davon kamen zu Lebzeiten ihrer Großmutter
         zur Welt, vierzehn überlebten das Kindesalter und – ‹besonders erfreulich› – nur vier
         waren Mädchen. Das entlastete Maria Theresia nach und nach zunehmend von der Sorge
         um den Fortbestand des Hauses. Leopolds erster Sohn Franz (geb. 1768) wurde 1792 Kaiser
         des Römisch-deutschen Reiches; er war derjenige, der sich seit 1804 Kaiser von Österreich
         nannte und 1806 unter dem Druck Napoleons die Reichskrone niederlegte, womit das Alte
         Reich aufhörte zu existieren. Im Wettbewerb um die größte Fruchtbarkeit wurde Ludovica
         den anderen (Schwieger-)Töchtern stets als leuchtendes Beispiel vorgehalten: Die Großherzogin lässt nichts zu wünschen übrig hinsichtlich Fruchtbarkeit und glücklicher
               Schwangerschaft.[85] Sie machte alles richtig, schonte sich, schlief lange und verzichtete auf gefährliche
         Leibesübungen aller Art, während die anderen Töchter sich in diesen Punkten ständig
         Vorhaltungen machen lassen mussten.
      

      Leopold war aber nicht nur wegen seiner besonderen Zeugungsfähigkeit ein Ausnahmefall.
         Er entpuppte sich nicht nur als Mustergatte, sondern auch als Musterherrscher.[86] Ernsthaft und ordentlich, systematisch und konsequent, streng zu sich selbst und
         anderen, gehörte er zu denjenigen in seiner Generation, die ein neues Verständnis
         von den Regentenpflichten besaßen und ihr Amt ungewöhnlich ernst nahmen. Leopold war
         von dem Naturrechtler Karl Anton von Martini unterrichtet worden und hatte sich dessen
         vertragstheoretisches Staatskonzept zu eigen gemacht. Nicht an der Dynastie, sondern
         an der societas civilis, der Staatsbürgergesellschaft, war sein Regierungshandeln orientiert; und nicht an
         der Tradition, sondern an der Zukunft richtete er sich aus. Die Toskana, die 1765
         gerade von einer schweren Hungersnot heimgesucht worden war, wurde zum blühenden Musterland
         moderner physiokratischer Wirtschaftspolitik. Hier, in diesem vergleichsweise überschaubaren
         Territorium, realisierte Leopold, was der von allen Seiten eingeschränkte Kaiser und
         Mitregent Joseph im Reich und den Erbländern nicht realisieren konnte. Schon seinem
         Vater hatte das Land ein Vermögen eingebracht. Leopold setzte nun seinerseits ein
         umfassendes, physiokratisch inspiriertes Reformprogramm ins Werk und stützte sich
         dabei vor allem auf einheimische Aufklärer wie etwa die Brüder Pompeo und Filippo
         Neri.[87] Als Marie Christine und Albert 1775 ihre ausgedehnte Reise durch ganz Italien machten,
         konnten sie den blühenden Zustand des Landes nicht genug loben – vor allem im Kontrast
         zu den Territorien, die vom Papst oder von den Bourbonen regiert wurden. Dort registrierten
         sie überall verfallene Straßen, unbebaute Felder und verelendete Bauern, korrupte
         Behörden und undisziplinierte Truppen, schmarotzende Kleriker und indolente Adelige.[88] Leopold hingegen hatte den Getreidehandel liberalisiert, die Steuerpacht abgeschafft,
         die bäuerlichen Besitzrechte verbessert und das Kirchenvermögen beschnitten. Dabei
         hatte er es sogar geschafft, die lokalen Herrschaftsträger für die Reformen zu gewinnen,
         indem er sie systematisch konsultierte, ihre Beschwerden ernst nahm und den Reformverlauf
         ständig korrigierte, also einen um Akzeptanz bemühten Regierungsstil pflegte. Das
         beschränkte sich keineswegs auf die Wirtschaftspolitik. Das Großherzogtum Toskana
         war das erste Land überhaupt, in dem die Todesstrafe abgeschafft wurde, und es wäre
         beinahe auch die erste konstitutionelle Monarchie geworden, das heißt eine Monarchie,
         deren Regent sich selbst an eine geschriebene Verfassung neuen Stils bindet. Das zukunftsweisende
         Verfassungsprojekt Leopolds für die Toskana trat allerdings nie in Kraft; die Folgen
         der Französischen Revolution ließen es obsolet werden.[89]
      

      Ein Laboratorium aufgeklärter Reformen war auch die habsburgische Lombardei, das Herzogtum
         Mailand. Doch anders als die Toskana wurde das Territorium faktisch von Wien aus regiert,
         und zwar durch einen leitenden Minister vor Ort in enger Abstimmung mit dem entsprechenden
         Departement in der Zentrale. Einem Mitglied der Dynastie fiel die Aufgabe zu, die
         Herrschaft des Erzhauses symbolisch zu repräsentieren.[90] Das war seit 1771 der damals siebzehnjährige Erzherzog Ferdinand mit seiner Gattin
         Marie Beatrice d’Este, der reichen Erbtochter des Herzogs von Modena. Die Regierungsgeschäfte
         lagen von 1759 bis 1790 in der Hand des bevollmächtigten Ministers Karl Joseph Graf
         Firmian, der aufs Engste mit Kaunitz und dem italienischen Departement der Staatskanzlei
         in Wien zusammenarbeitete.[91] Die landfremden habsburgischen Spitzenbeamten trafen in Mailand auf eine lebhafte
         einheimische Aufklärerszene. Wesentlich früher als in Wien, Prag oder Pressburg diskutierte
         man hier die neuesten französischen Bücher, korrespondierte mit den tonangebenden
         Philosophes in Paris und trug mit dem legendären Journal Il Caffè politische Fragen in die Öffentlichkeit. Renommierte Aufklärer wie Pietro Verri,
         Cesare Beccaria oder Pompeo Neri wurden von der Regierung in Reformfragen zu Rate
         gezogen und in Dienst genommen. Das ging zwar keineswegs ohne Konflikte ab, war aber
         aufs Ganze gesehen äußerst erfolgreich. In Mailand probierte man beispielsweise die
         neue Staatskirchenpolitik zuerst aus, bevor man sie in den Erbländern übernahm.[92] Durch eine Folge konsequenter Maßnahmen wie den Rückkauf der über die Jahrhunderte
         verlorengegangenen Regalien, die Reform der Verwaltungsbehörden, die Kartierung des
         Landes und die Egalisierung der Besteuerung, später die Abschaffung der privaten Steuerpacht,
         die partielle Enteignung von Kirchengut oder die ansatzweise Liberalisierung des Handels
         wurden die Staatseinkünfte über die Jahrzehnte drastisch gesteigert, von rund 6,6 Millionen
         Lire 1761 auf fast 15 Millionen Lire 1794 – und das nicht einfach durch höhere Belastung
         der Untertanen, sondern vor allem durch den Abbau von Privilegien und die Steigerung
         der wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit.[93]
      

      Von alldem blieb allerdings Ferdinand, der Generalgouverneur, völlig unbelastet; daran
         hatte er keinen Anteil. Nach und nach wurde er zum Lieblingssohn seiner Mutter, und
         zwar gerade deshalb, weil er sich nicht in die Regierung einmischte, weil er nicht
         mit Modetiteln wie Held, Gelehrter, Philosoph glänzen wollte, sondern sich willig in die Rolle des Repräsentanten fügte und ganz
         darauf beschränkte, ein guter Christ, guter Ehemann, Familienvater und Freund seiner Freunde zu sein.[94] Im September 1771 schickte Maria Theresia ihn, den gerade Siebzehnjährigen, als
         ihren Stellvertreter mit großem Gefolge nach Mailand; am 14. Oktober traf er dort
         zum ersten Mal seine Braut, die vier Jahre ältere Beatrix (oder Marie Beatrice). Einen
         Tag darauf fand mit allem erdenklichen Prunk die Hochzeit statt, die nicht zuletzt
         deshalb bis heute ein bekanntes Datum ist, weil kein Geringerer als der damals fünfzehnjährige
         Mozart die Hochzeitsoper ‹Ascanio in Alba› dafür komponierte. Die Braut, eine ausgezeichnete
         Partie, sei ihm von Gott bestimmt, belehrte die Mutter den Sohn, sie sei zwar nicht
         hübsch, aber von angenehmem Wesen und voller Verdienste, pleine de mérite et agréable, tugendhaft, liebenswert und vernünftig.[95] Bereits 1761 war der Heiratsvertrag zwischen den Häusern Habsburg und Modena geschlossen
         worden, ohne dass man sich schon festgelegt hätte, welcher Erzherzog die Erbtochter
         heiraten würde. Im April 1766 war Beatrix dann mit Ferdinand in Abwesenheit verlobt
         worden, und seitdem liebte man sie am Wiener Hof leidenschaftlich, passionnément, wie Maria Theresia sich ausdrückte, ohne dass irgendjemand aus der Familie ihr bereits
         persönlich begegnet wäre.[96] Seit der Verlobung unterhielt die Kaiserin mit der Braut ihres Sohnes regelmäßigen
         Briefkontakt und unterrichtete sie über die Entwicklung des Bräutigams. Ihre Verdienste,
         das stellte sich bald nach der Hochzeit heraus, bestanden vor allem darin, dass sie
         Kinder zur Welt brachte und einen disziplinierenden Einfluss auf den jungen Ehemann
         ausübte.[97] An die Gräfin Herzelles schrieb die Kaiserin anderthalb Jahre nach der Heirat zufrieden:
         Ferdinand und sie sind sehr verliebt in einander. Sie ist ihm gegenüber etwas von
               oben herab [elle prend le haut ton]. Solange es so bleibt, alles mit Maß und im Guten,
               habe ich nichts dagegen. Im Übrigen schickt er sich besser, als ich je geglaubt hätte.[98] Vorbildlich war, wie intensiv das Paar sie an ihrem Eheleben Anteil nehmen ließ.
         Vom Moment des ersten Zusammentreffens an mussten sie der Mutter genau berichten,
         wie die gegenseitigen Gefühle sich entwickelten.[99] Sie selbst schrieb gewöhnlich jeden Donnerstag, manchmal auch öfter, und verlangte
         umgekehrt ebenfalls wöchentlich mindestens einen Brief. Wenn er ausblieb, reagierte
         sie vorwurfsvoll: Ich habe vor Sehnsucht nach Briefen von Euch gebrannt![100] Eine Ehe ihrer Kinder war für sie nur dann perfekt, wenn sie mich daran teilhaben lassen.[101] Ganz besonderes Vergnügen bereitete der Mutter, wenn der Erzherzog sich bis hin
         in die kleinsten Details des häuslichen Alltagslebens seinen unvergleichlichen Vater zum Vorbild nahm.[102] Maria Theresia Briefe waren ein ständiges emotionales Wechselbad: Einerseits schwärmte
         sie von Ferdinands gutem Herzen, seinem Mitgefühl, seinen hausväterlichen Qualitäten,
         dann wieder geißelte sie ihn scharf für seine Verschwendung, seine Unordnung in den
         Geschäften, sein Phlegma, seine lauen und unregelmäßigen Frömmigkeitsübungen. Doch
         zweifellos gehörte er zu ihren Lieblingen, wofür ihn die anderen Geschwister hassten.
         Leopold hielt ihn für einen sehr schwache[n] Mann von wenig Verstand und geringem Talent, der aber von sich eine
               sehr hohe Meinung hat, […] zerstreut, unentschlossen und wirr, verschlagen, stolz und geldgierig, von seiner Frau beherrscht und unbeliebt beim
         Volk.[103]
      

      Die beständige mütterliche Neugier und Sorge, ihre nie versiegenden, geradezu ritualisierten
         Ermahnungen sind im Falle von Ferdinand und Beatrix besonders gut nachzuvollziehen,
         weil diese beiden im Unterschied zu fast allen anderen Kindern die Briefe der Mutter
         nicht vernichtet haben, wie sie es stets von ihnen verlangte und umgekehrt mit den
         Briefen der Kinder selbst auch machte – immerhin ein kleines Zeichen stiller Aufsässigkeit;
         so fügsam, wie es schien, war das Mailänder Paar dann doch nicht. Doch Maria Theresia
         begnügte sich auch in diesem Falle nicht mit den Briefen der Kinder, sondern forderte
         von Beichtvater, Leibarzt, Kammerherren, -frauen und anderen Informanten ebenfalls
         regelmäßige Berichte ein. Beinahe das ganze Gefolge stammte aus Wien und war von der
         Mutter ausgesucht worden; trotzdem funktionierte der Informationsfluss nie zu ihrer
         Zufriedenheit. Ferdinands Beichtvater etwa schrieb zwar regelmäßig, aber nicht ausführlich
         genug. Vor allem Khevenhüller junior, Ferdinands Obersthofmeister, ließ sehr zu wünschen
         übrig, so dass sie sich gezwungen sah, den Grafen Rosenberg im Frühjahr 1772 zum Kontrollbesuch
         nach Mailand zu schicken. Rosenberg konnte sie beruhigen. Er habe sorgfältige eigene
         Beobachtungen angestellt und sich auch mit Firmian, Khevenhüller und Hardegg ausgetauscht.
         Keiner von ihnen könne klagen. Der Erzherzog sei ehrlich, gutartig, gelehrig und zugänglich, seiner Gattin sehr zugeneigt und in jeder
               Hinsicht weise in seinem Verhalten. Er lese fleißig die Papiere, aber leider keinerlei Bücher. Die Verbindung zwischen den Eheleuten könnte nicht intimer sein. Beatrix besitze Scharfsinn und Geist, sei viel reifer als ihr Mann und habe daher
         große Macht über ihn. Sie neige zu Eifersuchtsanfällen, obwohl er ihr dazu keinen
         Grund gebe. Es treffe auch nicht zu, was manche behaupteten, dass der Erzherzog im
         Land nicht geliebt werde; er sei nur ein bisschen schüchtern. Die Gattin schirme ihn
         bei Hof zu sehr von den Leuten ab; etwas mehr Popularität könne nicht schaden.
      

      Diese Berichte ebenso wie die mütterliche Korrespondenz machen deutlich, was von dem
         Statthalterpaar erwartet wurde und wie eng ihr persönlicher Handlungsspielraum bemessen
         war. Sie hatten gottesfürchtig zu sein, sich fortzupflanzen und vor allem die kaiserliche
         Mutter auf Schritt und Tritt zu repräsentieren, représenter par tout. Regierungsgeschäfte und Untertanen kamen in der Korrespondenz nicht vor. Ferdinands
         mangelhafte religiöse Disziplin war ein Dauerthema,[104] ein anderes waren die sehnsüchtig erwarteten Entbindungen der Schwiegertochter und
         die Gesundheit der Familienmitglieder, ein drittes der Austausch von Porträts und
         deren Ähnlichkeit.[105] Was die Enkelkinder anging, so spendete Maria Theresia anfangs noch Aufmunterung,
         wenn es wieder nur ein Mädchen war – Hauptsache, es ist gesund! Als die Zahl der Enkeltöchter aber überhandnahm, machte sie aus ihrer Enttäuschung
         kein Hehl mehr; auf die fünfte kleine Therese hätte sie lieber verzichtet.[106] Andererseits spendete sie Lob für die charmanten Kinder und schürte den Wettbewerb um die hübschesten Enkel.[107] Sie war es auch, die die Namen der Kinder bestimmte,[108] das Personal für das Kinderzimmer auswählte[109] und die Erziehungsinstruktionen festlegte.[110] Wenn sie den Eindruck gewann, das Paar verheimliche ihr etwas, schlug ihr Ton in
         schneidende Kälte um. Beatrix und Ferdinand sorgten beispielsweise für Verstimmung,
         weil sie ihr anfangs eine neue Schwangerschaft verschwiegen hatten. Sie erfuhr durch
         ihre Informanten davon und schrieb kühl: Ich hoffe, in Zukunft werdet Ihr mich besser von Euren zärtlichen Gefühlen zu mir
               und Eurem Gehorsam gegen meine Befehle und Wünsche überzeugen können, um mein Vertrauen
               zurückzugewinnen.[111]
      

      Hofstaat und Adel bildeten das dritte große Thema der Korrespondenz. Einerseits musste
         darauf geachtet werden, dass die Ressourcen des Landes nicht überbeansprucht wurden,
         andererseits durfte aber auch keineswegs am falschen Ende gespart werden, denn das
         Paar musste sich in einer dem Glanz des Hauses angemessenen Weise darstellen. Es galt
         den einheimischen Adel an den Hof zu binden, indem man regelmäßige Appartements abhielt,
         wohldosierte Gunsterweise spendete, treue Dienste angemessen belohnte, aber auch streng
         exklusive Zutrittsregeln einhielt. Der junge Hof bedürfe in dieser Hinsicht eines
         Systems für die Zukunft, stellte Maria Theresia gleich zu Anfang klar, und damit habe sie den Minister Firmian
         betraut. Es handele sich um eine methodische Angelegenheit, von der ich nicht möchte, dass Ihr Euch einmischt, denn das ist scheußlich [odieux]
               und gehört nicht in Eure Sphäre. Wenn die Leute mit Anliegen zu ihm kämen, solle Ferdinand ihnen versichern, dass
         er selbst nichts damit zu tun habe und der Kaiserin nicht einmal Empfehlungen vortragen
         könne, weil, so stellte sie klar, ich alle Entscheidungen ganz allein für mich reserviert habe, und zwar nach den Prinzipien
               des hiesigen Hofes und unserer Familie.[112] Zutritt zu erlauben oder zu verweigern sei die unangenehmste und verhassteste Pflicht
         eines Herrschers überhaupt, davor wolle sie ihn bewahren. Sein Placet durfte Ferdinand
         nur zu den Dingen geben, die die bevollmächtigten Minister ihm vorlegten – viel war
         das nicht. Seine Mutter bestimmte, wer Hofzutritt hatte, wer zu Hochzeit, Karneval
         und Galatagen eingeladen wurde, wer welche Ämter, Gagen, Pensionen und Geschenke erhielt,
         mit wie vielen Pferden, Kutschen und Lakaien das Paar ausfahren musste, welche Uniform
         die Leibgarde bekam, ja selbst welche Hofkleider Beatrix und welche Frisur Ferdinand
         tragen sollte (nicht nur eine, sondern mehrere Reihen Locken).[113] Nicht einmal einen Stallmeister durfte Ferdinand eigenmächtig einstellen.[114] Mischte er sich ausnahmsweise in irgendetwas ein – zum Beispiel kommentierte er
         die Liste der Inhaftierten, die anlässlich seines Regierungsantritts begnadigt werden
         sollten –, dann wurde er sofort zurechtgewiesen.[115] Nach seinen Wünschen fragte seine Mutter ihn eigentlich nur, wenn es um Farbe und
         Design der neuen Prunkkutsche ging, die sie als Geschenk in Brüssel für ihn anfertigen
         ließ. Im Übrigen hieß es stets: C’est de moi, que cela doit venir! Ich bin es, von der das ausgehen muss![116]
      

      
         Widerspenstige Töchter
         

      

      Wenn Maria Theresia schon einem männlichen Statthalter wie dem Erzherzog Ferdinand
         keinerlei politischen Einfluss einräumte, dann könnte man vermuten, dass das für die
         Töchter, die an fremde Höfe verheiratet wurden, erst recht galt. Doch so war es nicht.
         Den drei Töchtern in Neapel, Parma und Versailles waren in ihrem wohlkalkulierten
         dynastischen Einflusssystem andere Rollen zugedacht: Sie sollten als Instrumente der
         Kaiserin im Sinne der dynastischen Bündnisse wirken. Das schloss unter Umständen durchaus
         ein, dass sie eine aktive politische Rolle spielten und ihren minderbegabten oder
         desinteressierten Gatten das Geschäft des Regierens, wenn auch informell, aus der
         Hand nahmen. Die Instruktionen, die Maria Theresia ihren Töchtern mit auf den Weg
         gab, vermitteln allerdings auf den ersten Blick einen anderen Eindruck. Darin schärfte
         sie ihnen nämlich stets ein, keinerlei Fürsprachen anzunehmen, keine Protégés und
         Günstlinge zu haben, nicht auf Schmeichler zu hören, sich nicht in Intrigen verwickeln
         zu lassen, dem Gatten unterzuordnen und nicht in die Staatsgeschäfte einzumischen.
         Denn das war unerlässlich, wenn sie sich eine unanfechtbare Stellung als untadelige
         Fürstengattinnen erwerben wollten. Halbwüchsige Mädchen ohne jede Erfahrung und ohne
         persönliche Beziehungen waren in der Schlangengrube eines fremden Hofes zunächst einmal
         gut beraten, sich aus allem herauszuhalten. Nur wenn es ihnen gelang, sich nicht als
         Instrument einzelner Hofparteien gebrauchen zu lassen, und nur wenn sie in harmonischer
         Willenseinheit mit ihren Gatten auftraten, konnten sie auf die Dauer eine Stellung
         gewinnen, die es ihnen erlaubte, politisch zu agieren – im Sinne der Mutter, versteht
         sich. Da die Töchter ihren formalen Status am fremden Hof allein ihrer Heirat verdankten,
         war nach außen unbedingte Loyalität zum Gatten erforderlich, denn nur über ihn und
         nur ganz im Stillen konnten sie politischen Einfluss ausüben, ohne Anstoß zu erregen.
         Deshalb lautete der kluge Rat der Mutter: Die Welt muss glauben, dass Ihr nur nach dem Geschmack des Königs denkt und handelt.[117] War die Stellung einer über alles Privatinteresse und Parteiengezänk erhabenen Ehefrau
         des Monarchen erst einmal gefestigt – und zwar in den Augen des Ehemanns wie der Umwelt –,
         dann eröffneten sich allerdings erhebliche politische Einflussmöglichkeiten, die Maria
         Theresia ihren Töchtern keineswegs versperren wollte, ganz im Gegenteil. Wenn sie
         ein zuverlässiges Instrument des mütterlichen Willens sein sollten, durften sie kein
         Instrument Dritter sein.
      

      Die Historiker des 19. Jahrhunderts haben einen solchen weiblichen Einfluss auf die
         Fürsten als Inbegriff illegitimer «Weiberherrschaft» betrachtet, als Symptom für die
         Dekadenz des Ancien Régime schlechthin. Im Falle der beiden Töchter Maria Theresias
         in Italien, Carolina von Neapel und Amalia von Parma, kam hinzu, dass sie für die
         Historiker des italienischen Nationalstaats als Symbolfiguren der ausländischen Fremdherrschaft
         und nationalen Zersplitterung erschienen. Ähnlich verhält es sich mit der Geschichte
         Antonias – Marie Antoinettes –, die stets als Vorgeschichte der Französischen Revolution
         erzählt worden ist, als grelles Sittengemälde, das pars pro toto die ganze Verworfenheit und Hinfälligkeit der alten Gesellschaftsordnung ausstellte –
         einer Gesellschaftsordnung, die es eben kennzeichnete, dass sie Weiberherrschaft zuließ, womit die tugendsamen Revolutionäre ein für alle Mal aufräumen wollten. Das
         Drama Antonias ist schon oft und effektvoll erzählt worden: die rigide Trennung vom
         Heimathof, die Schwierigkeiten mit dem indolenten Gatten, Müßiggang, Naivität und
         Verschwendung, Hofintrigen und pornographische Schmähschriften, die Halsbandaffäre,
         schließlich das Ende unter der Guillotine. Die Geschichte der beiden anderen Schwestern
         verlief zwar weniger dramatisch; sie endeten nicht auf dem Schafott. Aber alle drei
         hatten einiges miteinander gemein. Das lag nicht zuletzt daran, dass ihre Lebensgeschichten
         dem allgemeinen Strukturmuster der dynastischen Ordnung Europas entsprachen.
      

      Sie alle waren austauschbare Figuren des politischen Strategiespiels und wurden nach
         ihren Wünschen nicht gefragt.[118] Sie alle wurden entweder als Kinder verheiratet – Carolina mit 15, Antonia mit 14 Jahren –
         oder heirateten ein Kind, wie die 23-jährige Amalia den 17-jährigen Infanten von Parma.
         Sie alle waren mehr oder weniger nahe Verwandte ihrer Gatten. Sie alle wurden am Heimathof
         per procuratorem getraut, ohne ihren Bräutigam zu kennen, und dann in einem prunkvollen Brautzug mit
         zahllosen sechsspännigen Kutschen an die Grenze des Landes geleitet, in dem sie fortan
         leben sollten. Beim Grenzübergang durchliefen sie alle ein feierliches Übergaberitual,
         in dem sie sich von der Herkunftsfamilie physisch wie symbolisch trennten, um eine
         neue soziale Existenz anzunehmen. Im Falle Antonias, die buchstäblich keinen Faden
         von ihrer habsburgischen Herkunft am Leib behalten durfte, war diese Verwandlung besonders
         extrem.[119] Sie alle hatten die Aufgabe, gesunde Söhne zur Welt zu bringen, weshalb die Aufmerksamkeit
         ganz Europas auf ihren Körper, ihre Gesundheit und Empfängnisbereitschaft konzentriert
         war. Sie alle hatten das Unglück, zuerst mehrere Jahre lang keine Söhne vorweisen
         zu können und sich demütigenden Inspektionen, Ermahnungen und öffentlichem Gespött
         ausgesetzt zu sehen. Sie alle entledigten sich ihrer Aufgabe mit eher zweifelhaftem
         Erfolg: Carolina bekam zwar achtzehn Kinder, doch das erste, eine Tochter, erst 1772
         und den ersten Sohn 1775 nach sieben Jahren Ehe; nur vier Kinder überlebten ihre Mutter.[120] Amalia bekam, nachdem die Ehe monatelang nicht vollzogen worden war, sieben Kinder,
         zuerst 1770 ein Mädchen. Die arme Antonia brachte ihr erstes Kind, ebenfalls eine
         Tochter, erst 1778 nach langen Jahren quälender sexueller Tatenlosigkeit ihres Gatten
         zur Welt, und von ihren fünf weiteren Schwangerschaften waren zwei Fehlgeburten. Allen
         drei Töchtern war auch gemeinsam, dass sie unter der Aufsicht der österreichischen
         Gesandten und anderer Aufpasser ihrer Mutter standen; alle unterlagen ähnlichen engmaschigen
         Berichts- und Kontrollsystemen. Alle drei hatten außerdem das Pech, dass ihre Gatten
         auf unterschiedliche Weise lächerliche Parodien dessen waren, was einen musterhaften
         Fürsten in den Augen der Welt kennzeichnete: ein hyperaktiver, nahezu analphabetischer
         Kindskopf in Neapel, ein religiöser Fanatiker mit Hang zum gemeinen Volk in Parma,
         ein gehemmter und entscheidungsschwacher Phlegmatiker in Frankreich. Überfordert von
         ihren Rollen waren alle drei Gatten, alle ihren willensstarken Ehefrauen offensichtlich
         nicht gewachsen und von ihnen nicht ernst genommen, ja mit Herablassung behandelt:
         Carolina nannte den König von Neapel einen guten Narren;[121] Antonia bezeichnete den König von Frankreich mitleidig den armen Mann, le pauvre homme;[122] Amalia betrachtete den fünf Jahre jüngeren Infanten als unfähig, schwach und träge.[123] Damit zogen sich die Töchter gleichermaßen den scharfen Tadel ihrer Mutter zu, die
         der Ansicht war, dass eine Frau die rechte Ordnung der Dinge nach außen aufrechterhalten
         und ihren Gatten, wie schwach auch immer, unbedingt in der Illusion seiner Überlegenheit
         wiegen müsse. Gemeinsam war den drei Töchtern auch, dass sie sofort in die Parteiungen
         an den neuen Höfen verstrickt wurden, weil die Gegner der unbeliebten Ersten Minister
         sich um sie scharten und sie zu ihren Hoffnungsträgerinnen machten. Und schließlich
         entzogen sich alle drei – wenn auch auf sehr unterschiedliche Weise – den Plänen der
         Mutter und ließen sich von ihr nicht als willige Werkzeuge benutzen. Damit enden allerdings
         die Gemeinsamkeiten. Carolina, Amalia und Antonia interpretierten ihre Rollen, je
         nach ihrem und dem individuellen Temperament ihrer Ehemänner und je nach den Umständen
         an ihrem Hof, ganz unterschiedlich. Entsprechend unterschiedlich entwickelte sich
         auch das Verhältnis zur Mutter in Wien. Dass ihre Heiraten demselben dynastischen
         Muster folgten, das nun einmal von adeligen Töchtern hohe persönliche Opferbereitschaft
         verlangte, schloss nicht aus, dass jede einzelne ihre ganz individuelle Leidensgeschichte
         erlebte.
      

      

         Carolina von Neapel
         

      

      Carolina (oder Marie Charlotte), geboren 1752, die zweitjüngste Tochter, betrachtete
         Maria Theresia selbst als diejenige, die ihr am ähnlichsten war.[124] Die Mutter war sich durchaus der besonderen Zumutung bewusst, die es für die Fünfzehnjährige
         bedeutete, den halbwüchsigen Bourbonenkönig Ferdinand IV. von Neapel zu heiraten:
         Ich zittere um sie, vertraute sie der Gräfin Enzenberg an.[125] In ihren besonders umfangreichen Instruktionen bereitete sie die Tochter schonend
         auf das vor, was sie erwartete: Jeder Anfang [einer Ehe] ist schwer, und Eure Lage ist es noch mehr als die jeder
               anderen.[126] Ferdinand, der Bräutigam, hatte 1759 im Alter von acht Jahren als König von Neapel
         und Sizilien formal die Nachfolge seines Vaters angetreten, der seinerseits nach Madrid
         gezogen war, um dort als Karl III. den spanischen Thron zu besteigen. Tatsächlich
         spielte Ferdinand, ähnlich wie sein Schwager gleichen Namens in Mailand, eine rein
         symbolisch-repräsentative Rolle als dynastischer Platzhalter, während der bevollmächtigte
         Minister seines Vaters, der damals schon greise Bernardo Tanucci (1698–1783), die
         Regierungsgeschäfte führte. Das blieb auch so, als Ferdinand volljährig geworden war.
         Allerdings spielte er die Rolle des Königs auf eine Art und Weise, die zu dem strengen
         spanischen Zeremoniell und dem monumentalen neuen Königspalast in Caserta in einem
         bizarren Gegensatz stand. Das Benehmen des Bräutigams war selbst für damalige Maßstäbe
         erstaunlich. Sogar der junge Mozart, alles andere als ein an Konventionen klebender
         Höfling, zeigte sich irritiert: Was der König für ein Subjectum ist, schicket sich besser zu erzehlen als zu beschreiben.[127]
      

      Leopold und Beatrix, die die Braut nach Neapel begleitet hatten, schilderten betroffen
         den dramatischen Abschied der Schwester von ihrem Gefolge und berichteten Schlimmes
         von der Begegnung mit dem bizarren Bräutigam. Graf Rosenberg, der vorausgeschickt
         worden war, hatte sie auf die zu erwartenden Exzentrizitäten vorbereitet und dringend
         geraten, der Königin Mut einzuflößen, damit sie sich ihren fraulichen Pflichten unterziehe,
               ohne Ekel zu zeigen.[128] Es wird schwierig und hart für die Königin sein, schrieb Leopold am Vorabend der Hochzeit.[129] Dass das nicht übertrieben war, weiß man aus den Briefen Carolinas an ihre ehemalige
         Erzieherin Lerchenfeld, der sie ihre Not und ihr Heimweh anvertraute. Anlässlich der
         Heirat ihrer Lieblingsschwester Marie Antoinette, nach deren Gesellschaft sie sich
         offenbar von ganzem Herzen zurücksehnte, schrieb sie später an die ehemalige gemeinsame
         Aya und enge Vertraute: Wenn ich mir vorstelle, daß ihr Schicksal vielleicht meinem gleichen wird, möchte
               ich ihr ganze Bände darüber schreiben, und ich wünschte ihr sehr, dass sie am Anfang
               jemanden wie mich hätte, denn ohne das, ich sage es offen, ist es zum Verzweifeln, man erduldet ein wahres Martyrium, das umso größer ist, als man
               sich nach außen zufrieden zeigen soll. Ich weiß, wie das ist, und ich bedauere diejenigen
               sehr, denen dieser Anfang noch bevorsteht. Denn ich gebe offen zu, dass ich lieber
               sterben würde, als noch einmal durchzumachen, was ich am Anfang erlebt habe. Mittlerweile hatte sie sich aber offenbar mit der Lage arrangiert: Jetzt ist es gut, deshalb kann ich das sagen, und es ist keine Übertreibung: Wenn
               mein Glaube mir nicht gesagt hätte, denk an Gott, hätte ich mich umgebracht […].[130]
      

      Joseph, der seine Schwester ein Jahr nach der Heirat in Neapel besuchte, beschrieb
         seiner Mutter mit erbarmungsloser Ausführlichkeit bis in die unappetitlichsten Details,
         was er dort erlebt hatte.[131] Den Kinderkönig schilderte er zunächst einmal als ungewöhnlich hässlich: das Gesicht
         abstoßend, der Körper unproportioniert, der Gang linkisch, die Stimme schrill, die
         Kleidung skurril, das Benehmen roh und grotesk. Vernünftige Konversation sei mit ihm
         nicht zu machen; jede Lektüre sei ihm verhasst. Freude habe er allein an allerhand
         rüden Kindereien und geschmacklosen Scherzen. Er umgebe sich mit einem Gefolge aus
         nichtsnutzigen Speichelleckern; mit hoher Stimme krakeelend treibe er den Hofstaat
         im Galopp durch die weiten Räume des Schlosses, teile Fußtritte und Faustschläge aus,
         zwicke, erschrecke und kitzele die Damen und wälze sich mit ihnen auf dem Boden herum.
         In den prunkvollen Marmorsälen wurden Pfänderspiele abgehalten, Sackhüpfen gespielt
         und Gardebataillone exerziert. In einigen Zimmern hielt der König allerlei Vögel,
         Hasen, Ratten, Mäuse und anderes Getier; auf den erlesenen Fauteuils räkelten sich
         seine Jagdhunde herum. Woran er Spaß hatte, so berichtete Joseph, waren Scherze wie
         etwa die, einem Kavalier Marmelade an den Hut zu schmieren oder einer Dame eine lebendige
         Maus ins Gesicht zu werfen. Dabei sei Ferdinand bis zur Lächerlichkeit ängstlich und
         fürchte sich vor den eigenen Untertanen. Die meiste Zeit verbringe er mit einer absurden
         Form von Jagd, wobei er sich das Wild in einem ummauerten Geviert zutreiben lasse,
         wie ein Bauer mit einer Keule herumlaufe oder ohne Rücksicht auf das Gefolge um sich
         schieße. Joseph verschonte seine Mutter in seinem Bericht mit keinem Detail. Sie musste
         beispielsweise auch lesen, wie ihr königlicher Schwiegersohn sich vor den Augen seines
         Gefolges mit heruntergelassenen Hosen auf den Nachtstuhl setzte und was er anschließend
         mit den Hervorbringungen anstellte. Sein ganzes Verhalten war von distanzloser körperlicher
         Zudringlichkeit. Er hänge sich seinem kaiserlichen Schwager an den Hals, ja mache
         ihn sogar zum Zeugen seiner sexuellen Annäherungen, die Carolina mit Widerwillen über
         sich ergehen lasse. So ging das über viele Seiten, ein groteskes Detail reihte sich
         ans andere. Alles, was einen Aristokraten vom gemeinen Volk unterschied – Höflichkeit,
         Selbstdisziplin, Geschmack, Konversationskunst –, trat Ferdinand buchstäblich mit
         Füßen. Zwar war das nicht ganz und gar ungewöhnlich; der Tirolerjunge Peter Prosch
         erlebte ja Ähnliches an den geistlichen Höfen im Reich am eigenen Leib.[132] Der Unterschied war nur, dass Ferdinand sich mit seinen Späßen nicht auf einzelne
         Opfer aus dem einfachen Volk beschränkte, sondern mit hohen Adeligen, auswärtigen
         Ministern und selbst mit seinem kaiserlichen Schwager nicht anders verfuhr. Doch die
         kindischen Verhaltensauffälligkeiten waren nicht das Schlimmste; auch das völlige
         Fehlen von Religion und Moral diagnostizierte Joseph: Ferdinand kenne die Zehn Gebote
         nicht und glaube stattdessen an Gespenster und Wiedergänger; er fürchte die Hölle
         nicht und finde nichts dabei, Mätressen zu haben, zu lügen, zu stehlen, ja Menschen
         umzubringen. All das schob Joseph auf den Mangel jedweder Erziehung. Die charakterlichen
         Anlagen des Schwagers hielt er trotz allem nicht für ganz schlecht, außerdem liebe
         er seine Gattin ganz offensichtlich sehr. Kurzum: Er sei ein undefinierbares Wesen, Être indéfinissable. Seiner Schwester dagegen stellte Joseph ein sehr gutes Zeugnis aus: Sie lebe tugendhaft,
         schlicht und bescheiden, sei wahrheitsliebend, gutherzig und klug, höre nicht auf
         falsche Ratgeber, liebe ihre Mutter und suche ihr in jeder Hinsicht Ehre zu machen.
         Die Schwächen des Gatten durchschaue sie, könne ihn nicht lieben, ertrage ihn aber
         eher mit Mitleid als mit Abscheu. Doch was aus dem Paar in Zukunft werden solle, darüber
         wage er keine Prognose.[133] Der Mutter sollte offensichtlich in aller Drastik klargemacht werden, was sie ihrer
         Tochter mit diesem Gatten angetan hatte.
      

      Weniger schonungslos im Ton, aber in der Sache nicht wesentlich erfreulicher lauteten
         die Beobachtungen vom neapolitanischen Hof, die andere Besucher – Leopold, Rosenberg,
         Kaunitz junior, später Albert von Sachsen – nach Wien schickten.[134] Einig waren sich die Beobachter darüber, wer die Schuld an den Zuständen trug: der
         Minister Tanucci, der ein Interesse daran habe, Ferdinand in Unmündigkeit zu halten,
         um seine allmächtige Stellung im Königreich nicht zu gefährden. Er habe es verstanden,
         alle vernünftigen Leute aus dem Umfeld des Königs zu verbannen und ihn mit nichtswürdigen
         Kreaturen zu umgeben, so dass er allein das einzige Verbindungsglied zwischen dem
         Sohn und seinem Vater im fernen Spanien sei. Ferdinand fürchte sich vor Tanucci, der
         für ihn den väterlichen Zorn verkörpere; Karl III. sei auf ihn angewiesen, weil es
         niemanden gebe, der ihn ersetzen könne. Vor Vater und Sohn verschleiere der Minister
         erfolgreich das wachsende Elend im Land. Auf diese Weise bediene er sich geschickt
         beider Monarchen zur Steigerung seiner eigenen unumschränkten Autorität. Bei Hof habe
         er zahllose Feinde, im Volk sei er verhasst.[135]
      

      Dass Tanucci so viele Gegner hatte, lag auch daran, dass er unter Karl III. im Königreich
         Neapel-Sizilien die Rolle des radikalen Reformers gespielt hatte, der programmatisch
         gegen die Privilegien von Adel und Klerus vorging, um die Zentralgewalt zu stärken
         und die Staatseinkünfte zu erhöhen – nicht anders als Haugwitz unter Maria Theresia.
         Neapel war eine Generation zuvor zu dem Zentrum aufgeklärter Staatswirtschaft in Europa geworden. An den Beginn der bourbonischen
         Herrschaft unter dem jungen König Karl 1735 hatten sich dort große Reformerwartungen
         geknüpft; eine junge Generation von Gelehrten um Antonio Genovesi war angetreten,
         die wirtschaftlichen und politischen Strukturen im Sinne neuester wissenschaftlicher
         Erkenntnisse von Grund auf umzugestalten. Die Politische Ökonomie war hier 1754, früher
         als irgendwo sonst, als Universitätsdisziplin etabliert worden und hatte einen Diskurs
         in Gang gesetzt, der die gebildete Öffentlichkeit in neuer Weise politisierte.[136] Was hier zu glücken schien, war ein Bündnis zwischen gelehrtem Expertentum und praktischer
         Politik zum Ziele allgemeiner Glückseligkeit. Karls Minister Tanucci war der in Aufklärerkreisen
         gefeierte Initiator programmatischer Verwaltungs-, Wirtschafts- und Justizreformen;
         mit seinem Namen verband sich auch der straff antiklerikale, antijesuitische und antipäpstliche
         Kurs des Landes. Doch damit hatte er sich unter den Einheimischen viele Feinde gemacht.
         Hinzu kam, dass die verheerende Hungersnot der Jahre 1764–1766 die merkantilistische
         Wirtschaftspolitik diskreditiert und die Öffentlichkeit polarisiert hatte. Als Carolina
         nach Neapel kam, war die Reformeuphorie so verbraucht wie der alte Tanucci selbst.
         Der Minister sah sich nun von zwei Seiten angegriffen: durch die Intrigen der gegnerischen
         Hofpartei, des Klerus und der einheimischen Familien ebenso wie durch die Fundamentalkritik
         der physiokratischen Ökonomen und radikalen Aufklärer.
      

      Maria Theresias Haltung gegenüber dem leitenden Minister war ambivalent: Einerseits
         erkannte sie in ihm eine Art neapolitanischen Haugwitz, den es gegen das Lärmen der
         adelig-klerikalen Reaktion zu unterstützen galt. Andererseits war Tanucci aber auch
         ihr Rivale, wenn es darum ging, wer zukünftig Einfluss auf den jungen König nehmen
         würde. Die Instruktionen an Carolina spiegeln diese Ambivalenz. Einerseits riet sie
         ihr, sich nicht von vornherein gegen Tanucci einnehmen zu lassen, denn: Es ist das Los aller eifrigen Minister, ihren Nebenbuhlern und Neidern zur Zielscheibe
               zu dienen. Aber: Ich will damit nicht sagen, dass Ihr Euch gänzlich der Führung Tanuccis überlassen
               sollt. Allerdings sei es nicht leicht, seinen Einfluss zu erschüttern: Man muss also recht vorsichtig vorgehen, bevor man sich entschließt, sich gegen einen
               Mann wie Tanucci zu stellen, der […] alles Vertrauen der beiden Könige besitzt.[137] Der Weg müsse stets über den Ehemann führen und vor allem unsichtbar bleiben: Selbst wenn der König Euch an seiner Regierung teilnehmen lassen, Euch in die Geschäfte
               einweihen, mit Euch darüber sprechen und Euch gar zu Rate ziehen will, dürft Ihr es
               niemals nach außen hin zeigen; lasst ihm vor der Welt die ganze Ehre und seid zufrieden
               mit seinem Herzen und seinem Vertrauen.[138] Um die Erzherzogin auf ihre Aufgabe vorzubereiten, instruierte Kaunitz sie vor ihrer
         Abreise in aller Ausführlichkeit über die politische Lage Neapels, wobei er sich über
         ihr Interesse, ihre schnelle Aufassungsgabe und ihre Urteilskraft angenehm überrascht
         zeigte. Dabei riet er ihr auch, nach dem Beyspiel der vorigen Königin […] dem geheimen Staatsrathe und den übrigen
               wichtigen Berathschlagungen jederzeit persönlich bey[zu]wohnen.[139] Joseph riet, die Schwester solle sich zuerst mit allem vertraut machen und dann
         erst in die Dinge einschalten; und Leopold war überzeugt, dass sie in kurzer Zeit dort herrschen wird.[140] Mit anderen Worten: Dass man in Wien erwartete, über Carolina in Neapel Einfluss
         nehmen zu können, steht außer Zweifel. Es galt allerdings mit Fingerspitzengefühl
         zu Werk zu gehen, um es sich dabei weder mit dem lokalen Adel noch mit dem spanischen
         Hof zu verderben. Deshalb sollte Carolina sich in allem an die einheimischen Sitten
         anpassen, ja zur Neapolitanerin werden und sich vor allem um ein gutes Einvernehmen mit ihrem Schwiegervater bemühen.
      

      Maria Theresia lag ihrerseits viel daran, ein gutes Verhältnis zu Karl III. zu unterhalten
         und jeden Verdacht zu zerstreuen, sie wolle durch ihre Tochter politischen Einfluss
         nehmen. Als ihr allerlei Gerüchte über das indezente Benehmen des halbwüchsigen Paares
         in Neapel (und über das in Parma) – nächtliches Kutschenfahren, unstandesgemäßes Gefolge,
         Lärmen auf offener Straße – zugetragen wurden, distanzierte sie sich demonstrativ
         von ihren Töchtern, ließ Karl III. durch den spanischen Gesandten Mahoni ihre Besorgnis
         übermitteln und drängte ihn, mit seiner väterlichen Autorität, gestützt auf seinen
         fähigen Diener Tanucci, für Ordnung zu sorgen. Dabei vergaß sie nicht zu betonen,
         wie nachdrücklich sie ihren Töchtern stets jede Art der politischen Einflussnahme
         untersagt habe.[141] Diese Initiative erwies sich als fatal, denn Karl III. konfrontierte das Paar mit
         den Vorwürfen der Kaiserin und schickte ihnen den Bericht des Gesandten zu. Damit
         durchkreuzte er die übliche Strategie Maria Theresias, die stets größten Wert darauf
         legte, dass ihre verschiedenen Briefpartner wechselseitig nichts voneinander erfuhren.
         Carolina reagierte aufgewühlt und empört. Der Brief, den sie Maria Theresia auf der
         Stelle schrieb, zeugt von erstaunlichem Selbstbewusstsein. Sie warf ihrer Mutter in
         scharfen Worten vor, ihr und ihrem Ehemann in den Rücken gefallen zu sein, und schilderte
         ihr drastisch die psychische und physische Erschütterung, die die Nachricht bei ihnen
         ausgelöst habe. Bei den Vorwürfen handele es sich um Lügen und Verleumdungen; sie
         habe sich in allem stets an die mütterlichen Vorschriften gehalten. Warum hat Eure Majestät mir das nicht selbst gesagt und abgewartet, ob ich nicht unverzüglich
               gehorcht hätte, dann hätte Sie es immer noch dem König von Spanien mitteilen können? Die Mutter habe sie bei Karl III. derart um jeden Kredit gebracht, dass er ihnen
         nun nicht einmal erlaube, sich zu rechtfertigen. Und auch ihre Stellung gegenüber
         Tanucci sei unterminiert. Mein lieber Ehemann und ich wollen nicht, dass jemand sich in unsere Ehe einmischt,
               die Gott sei Dank sehr gut ist. Wir sind jetzt eineinhalb Jahre verheiratet und hatten
               noch nie einen Streit, der länger als eine halbe Stunde gedauert hätte, niemals! […]
               ohne Szenen wie diese wäre unser Glück vollkommen.[142] Einen solchen Ton wagte keines der Kinder gegenüber Maria Theresia anzuschlagen,
         nicht einmal Joseph. Doch dass Carolina recht hatte, war kaum zu bestreiten. Maria
         Theresia war tief bestürzt und wandte sich an Leopold, der über seine Gattin, die
         Tochter Karls III., intervenieren sollte. Sie habe das alles so nicht gesagt, der
         Gesandte habe ihre Warnungen grob verfälscht, aber sie könne das Schreiben nicht einfach
         dementieren. Jetzt sei ihre ganze Glaubwürdigkeit dahin, nicht zuletzt bei Joseph:
         Er wird das sehr missbilligen und es befremdlich finden, dass ich meine Tochter geopfert
               habe. Doch wenn ich das getan habe, dann war es um der Staatsräson willen […]. Sie habe doch nur den König für sich einnehmen und ihre Tochter davor bewahren wollen,
         in einen Abgrund zu stürzen![143] Da ihre geheime Strategie aber nun bloßgestellt und damit gescheitert war, sah sich
         Maria Theresia gezwungen einzulenken und der Tochter eine versöhnliche Antwort zu
         schreiben.[144] Denn sie konnte ja nicht umhin zuzugestehen, dass Carolina, die sich offenbar mit
         ihrem Schicksal arrangiert und den Gatten zu ertragen gelernt hatte, klugerweise genau
         das tat, was sie selbst ihr eingeschärft hatte: Sie hielt streng loyal zu ihrem Ehemann,
         weil davon ihre eigene Stellung abhing. Die Beschwerden der Kaiserin, die Tochter
         und Schwiegersohn gegenüber Dritten wie Kinder behandelte, beschädigten sie dagegen
         vor den Augen ihres eigenen Hofes und machten es unmöglich, sich von dem allmächtigen
         Tanucci zu emanzipieren. Das aber war es, was Maria Theresia selbst von dem Königspaar
         im Stillen erwartete. Gegenüber ihrem Vertrauten Mercy gab sie zu, nichts dagegen
         zu haben, dass sich Carolina an den Staatsgeschäften beteilige. In der Folgezeit zog
         sie ihrerseits überall eifrig Fäden und unterstützte die Gegner Tanuccis, um dessen
         Despotismus ein Ende zu machen.[145]
      

      Das war es, worauf auch Carolina hinarbeitete und was ihr 1776 tatsächlich gelang.[146] Nachdem sie sich den Gatten fügsam gemacht und ihren eigenen Status durch die Geburt
         eines Sohnes massiv verbessert hatte, setzte sie gegen den Willen Karls III. durch,
         dass Ferdinand den alten Minister entließ und an seiner Stelle den ehemaligen sizilianischen
         Gesandten in Wien zum Staatssekretär machte. Und 1778 begann sie als Mutter des Thronfolgers
         regelmäßig an den Sitzungen des Staatsrats teilzunehmen, so wie Kaunitz es ihr von
         Anfang an nahegelegt hatte.[147] Kurzum: Sie bewährte sich als echte Tochter ihrer Mutter, nicht nur äußerlich, sondern
         erst recht im Temperament: Sanguinisch, lebhaft, klug und anpassungsfähig, aber im
         Zweifelsfall konfliktbereit und willensstark, erwies sie sich als geschickte Manipulatorin
         ihres Gatten – allerdings im Sinne ihrer eigenen Ziele, nicht der Ziele ihrer Mutter.
         Eine Kammerfrau aus Wien als Aufpasserin zur Seite gestellt zu bekommen hatte sie
         immer erfolgreich abgewehrt, und der Kontrolle des kaiserlichen Gesandten Wilczek
         wusste sie sich ebenfalls zu entziehen. Um sich als Instrument gebrauchen zu lassen,
         dazu war sie ihrer Mutter zu ähnlich.
      

      Maria Theresia konnte ihrer Tochter ihren Respekt nicht versagen. An die Marquise
         Herzelles schrieb sie 1772: Die Königin benimmt sich sehr gut […] und man versichert mir, dass der König seine
               rüden und zotigen Sitten bereits sehr geändert hat.[148] Ich liebe diese Tochter sehr, und sie verdient es auch, vertraute sie der Gräfin Enzenberg an und meinte damit: im Gegensatz zu Amalia in
         Parma und Antonia in Versailles.[149] Den anderen Kindern hielt sie Carolina fortan als Muster an Offenheit und Gehorsam
         vor Augen,[150] und selbst der bizarre König Ferdinand, über den sie genau im Bilde war, avancierte
         im Laufe der Zeit vorübergehend zum zweiten Lieblingsschwiegersohn, gendre bien aimé.[151] Gegenüber Marie Christine, die 1775 nach Neapel reiste und dort nach dem Rechten
         sehen sollte, wurde sie hingegen deutlicher: Ihr wisst, wie sehr mir Eure Schwester am Herzen liegt; die Gerechtigkeit verlangt
               zu sagen, dass sie nach Euch diejenige ist, die mir immer die meiste wirkliche Zuneigung
               bewiesen, die um meinen Rat gebeten und auf mich gehört hat. Aber jung und lebhaft
               wie sie ist, neben sich einen hitzigen und unerzogenen Gatten, umgeben von allem möglichen
               Schlimmen, was kann man da hoffen? Es ist ein Wunder, dass die Dinge noch laufen,
               wie sie laufen, und – so fügte sie in weiser Selbsterkenntnis hinzu – von Ratschlägen aus der Ferne ist mehr zu befürchten als Gutes zu erwarten. Auch Carolina sei ihr gegenüber nicht immer offen und vertrauensvoll.[152] Dass sie mit der selbstständigen und durchsetzungsstarken Tochter in Neapel nicht
         ganz so zufrieden war, wie sie es den anderen gegenüber darstellte, bestätigt auch
         das Urteil Leopolds, der 1778 in sein Tagebuch notierte, mit den neapolitanischen Angelegenheiten beschäftige die Kaiserin sich kaum noch, da sie etwas verärgert ist über die Königin, der es nicht gefällt, wenn die anderen
               sich in ihre Angelegenheiten einmischen.[153] Gegen Ende ihres Lebens gewann aber offenbar das Mitleid mit Carolina die Oberhand:
         Die arme Königin verdient […] Mitgefühl, schrieb sie im April 1780.[154]
      

      
         Amalia von Parma
         

      

      Probleme ganz anderer Qualität bereitete Amalia, sechs Jahre älter als Carolina, die
         nach allerlei anderen, vorteilhafteren Heiratsplänen schließlich gegen ihren Willen
         mit dem Infanten Ferdinand von Parma aus dem Hause Bourbon (1751–1802) vermählt wurde,
         einem Enkel des französischen und Neffen des spanischen Königs, Bruder der vielgeliebten,
         früh verstorbenen Isabella.[155] Seine Mutter Elisabeth Louise war 1759, sein Vater Philipp 1765 gestorben, und er
         hatte im Alter von vierzehn Jahren die Nachfolge als Herzog von Parma antreten müssen.[156] Als er 1769 die Erzherzogin Amalia heiratete, war er zwar formal volljährig, de
         facto aber vollkommen von den beiden Bourbonenhöfen abhängig, die für ihn die Brautwerbung
         betrieben hatten und von denen er alimentiert wurde. Die Regierung des Duodezfürstentums
         lag faktisch in den Händen des französischen Ministers Guillaume Du Tillot, der nach
         wie vor für den radikal aufklärerischen und antiklerikalen Kurs des verstorbenen Herzogs
         stand. Der kleine Infant von Parma war eine Zeitlang in Philosophenkreisen als Wunderkind
         gehandelt worden. Er galt als das erstaunliche Produkt einer philosophischen Erziehung
         neuen französischen Stils, die das Kind lehrte, selbst zu denken (aber keineswegs
         ohne strenge Strafen auskam). Sein Vater hatte den Offizier und Mathematiker Auguste
         de Keralio und den hochberühmten Philosophen Etienne Bonnot de Condillac als Erzieher
         für ihn engagiert, einen Gelehrten ersten Ranges, der zum Kreis um Voltaire und die
         Enzyklopädisten zählte, also das repräsentierte, was Maria Theresia, ohne es zu kennen,
         immer verabscheut hatte. Es hieß, der Infant sei seinem Alter weit voraus, beherrsche
         sechs Sprachen, verfüge über erstaunliche Kenntnisse in sämtlichen Künsten und Wissenschaften
         von der Geschichte bis zur Experimentalphysik; er halte bereits kluge Reden im Staatsrat,
         sei geistreich und scharfsinnig, tugendhaft und besonnen. Kurzum, er versprach der
         perfekte Herrscher zu werden.[157] Maria Theresia war ebenfalls von seinem Ruf beeindruckt, denn sie schärfte ihrer
         Tochter ein, am Hof in Parma am besten überhaupt nicht den Mund aufzumachen, weil
         sie dem so geistvollen, unterrichteten Prinzen unmöglich eine adäquate Gesprächspartnerin sein könne.[158] Amalia, der die Mutter offensichtlich besonders wenig zutraute – ich kann nicht oft genug wiederholen, dass Ihr nicht gebildet genug und auch sonst
               nicht geeignet seid zu regieren – sollte sich vielmehr aus allem heraushalten und nicht versuchen, den mehr als fünf
         Jahre jüngeren Gatten zu beherrschen.[159]
      

      Doch der Infant Ferdinand erfüllte die hohen Erwartungen nicht, die man mit dem aufgeklärten
         Erziehungsexperiment verbunden hatte, ganz im Gegenteil. Vor den Zumutungen des totalen
         Disziplinierungsprogramms zog er sich auf eine ritualistische, barocke Frömmigkeit
         alten Stils zurück, die ihm von seinen dominikanischen Beichtvätern vermittelt, von
         seinen Erziehern aber als abergläubische Dienstmagdfrömmigkeit streng untersagt worden war. Damit hatten sie das Kind zur Heuchelei erzogen. Der
         kleine Infant bastelte sich heimlich Rosenkränze aus Maiskörnern, malte sich seine
         Heiligenbilder selber und legte insgeheim ein Gelübde ab, als Dominikaner leben zu
         wollen. Nachdem er Herzog geworden war und sich von seinen Erziehern befreit hatte,
         kultivierte er diesen frommen Lebensstil offen und ignorierte fortan alle Steuerungsbemühungen
         seiner bourbonischen Verwandtschaft. Er kümmerte sich nicht um die Etikette und schockierte
         die parmesische Hofgesellschaft, indem er sich mit Dominikanern, Kapuzinern und Leuten
         aus dem gemeinen Volk umgab, ständig betete, fastete, wallfahrtete, eigenhändig die
         Glocken läutete, aber auch nächtens zechte und sich prügelte.[160] Das war nicht nur ein peinliches Benehmen, das die fürstliche Autorität untergrub.
         Es war auch eine Frage der Zeit, bis der scharf antiklerikale Kurs des Ministers Du
         Tillot von ihm rückgängig gemacht werden würde.
      

      Die Ehe mit Amalia war von Anfang an eine Katastrophe. Während Maria Theresia noch
         der Illusion anhing, dass die Gnade des Ehesakraments ihre bisher so antriebsarme Tochter völlig verwandelt habe, wurde die Ehe tatsächlich
         wegen eines körperlichen Defekts des Gatten monatelang nicht vollzogen.[161] Zudem tat Amalia in jeder Hinsicht das Gegenteil dessen, was ihre Mutter ihr eingeschärft
         hatte. So jedenfalls berichtete es der spanische Minister Grimaldi von Parma nach
         Madrid: Sie imitiere ihre Mutter, indem sie den Gatten dominiere und ihren eigenen
         Namen unter die herzoglichen Dekrete setze; sie sei zu freigiebig, nehme von jedermann
         Empfehlungen an und lasse sich von der italienischen Hofpartei gegen Du Tillot aufhetzen.[162] Franz Philipp von Knebel, den Maria Theresia als Aufpasser ihrer Tochter nach Parma
         geschickt hatte, neigte hingegen dazu, sie zu verteidigen, und wies darauf hin, dass
         der Infant selbst das harte Regiment des Ersten Ministers abschütteln wolle. Auch
         Kaunitz fand, man solle die jungen Erzherzoginnen in Parma und Neapel nicht wegen
         geringster Verfehlungen wie kleine Teufelinnen – petites diablesses – behandeln; schließlich seien ihre Ehemänner die Souveräne und hätten zu verantworten,
         was an ihren Höfen geschehe.[163] Doch Maria Theresia, die angesichts der parallelen Vorwürfe gegen Carolina und Amalia
         das gute Einvernehmen mit den bourbonischen Königen in Gefahr sah, zeigte sich alarmiert.
         Wie schon erwähnt, bat sie Karl III., gegen die ungezogenen Kinder in Parma und Neapel
         einzuschreiten, was diesen peinlicherweise zur Kenntnis gebracht wurde und ihr Verhältnis
         zur Mutter nicht verbesserte.[164] Zugleich schickte sie den Grafen Rosenberg nach Parma, um herauszufinden, wie es
         um den Vollzug der Ehe, das Benehmen des Paares und die Eigenmächtigkeiten Amalias
         wirklich stand.[165] Als Ultima Ratio zog sie sogar eine Annullierung der Ehe, divorce, in Betracht, für den Fall, dass der Infant nicht in der Lage sein sollte, seine ehelichen
         Pflichten zu erfüllen, wozu Rosenberg den Leibarzt um eine klare Diagnose bitten sollte.
         Was die anderen Vorwürfe anging, so fand sie, dass es eher das Verhalten des Infanten
         zu ändern gelte als das ihrer Tochter, vor allem seinen Hang zum gemeinen Volk und
         den Priestern. Doch das gehe nicht mit Gewalt, sondern nur mit Sanftmut und Respekt,
         warnte sie. Wenn alles nichts helfe, so meinte sie nun, müsse ihre Tochter früher
         oder später eben doch die Regentschaft für den Gatten übernehmen: Ich selbst glaube, dass auf die Dauer meine Tochter regieren muss [gouverner], aber
               das geht nur im Einvernehmen mit den Königen [von Frankreich und Spanien], wenn sie
               das von ihr verlangen.[166]
      

      In Parma gaben sich in den folgenden drei Jahren Sondergesandte der drei großen Höfe
         die Klinke in die Hand.[167] Die Kaiserin schwebte dauernd in größter Unruhe und befürchtete, dass Briefe abgefangen
         werden und Einzelheiten des Streits an die Öffentlichkeit gelangen könnten, was sich
         selbstverständlich nicht verhindern ließ. Bald diente Parma ganz Europa […] zur Fabel und zum Gelächter.[168] Die Berichte der Gesandten klangen unterschiedlich: Je nachdem, welchem Hof sie
         angehörten und welcher Faktion sie selbst zuneigten, kritisierten sie entweder Amalias
         Herrschsucht oder Ferdinands Bigotterie, nahmen entweder das Paar gegen den Ersten
         Minister in Schutz oder umgekehrt. Was als skandalös empfunden wurde war, dass Amalia
         und Ferdinand die Rangordnung bei Hof aufgehoben hatten und zwischen Hoch und Niedrig,
         Jung und Alt keinen Unterschied machten, dass sie reichlich und wahllos materielle
         Gunsterweise – natürlich aus Sicht Maria Theresias immer an die Falschen – verteilten
         und die Verschuldung des Hofes rasant anstieg. Über das Verhältnis der Eheleute zueinander
         gab es widersprüchliche Nachrichten; Streit und Versöhnung schienen sich abzuwechseln.
         Immerhin wurde Amalia schwanger und bekam Ende des Jahres 1770 ihr erstes Kind, eine
         Tochter.
      

      Einig waren sich Infant und Infantin in ihrem erbitterten Kampf gegen die Bevormundung
         durch die nichtswürdige Kanaille Du Tillot[169] und die Obersthofmeisterin Malaspina, was der antifranzösischen, romfreundlichen
         Hofpartei wie gerufen kam. Um die Widerspenstigkeit des Paares zu brechen, zwangen
         die beiden Bourbonenkönige es zunächst zu der vertraglichen Zusicherung, dem Leitenden
         Minister vier Jahre lang die alleinige Regentschaft zu überlassen.[170] Daran hielten sich die beiden aber nicht; die Konflikte hörten nicht auf. Im August
         1771 ersuchte der Infant seinen Großvater und seinen Onkel in aller Form darum, den
         Minister abzuberufen; Amalia bat ihre Mutter um Unterstützung. Die drei Höfe sahen
         ein, dass die Stellung des derart verhassten Du Tillot nicht mehr zu halten war. Karl III.
         entließ ihn im Oktober 1771 mit einer demonstrativ hohen Pension und ersetzte ihn
         durch den spanischen Grafen José Agostino de Llano. Das änderte allerdings an der
         Lage wenig; gegen die Bevormundung durch den neuen Minister lehnte sich das Paar nach
         kurzer Zeit ebenfalls auf. Die selbstbewusste Amalia ließ ihn schriftlich wissen:
         Ich bin genug Physiognomikerin, um Euch seit der ersten Audienz durchschaut zu haben.
               Ich will Euch also gern versichern, dass ich mich in keinerlei Staatsangelegenheiten
               einmischen will, aber dass ich bei mir und in meinem Haus befehle. Der Infant und
               ich sind uns so einig, dass wir ein und denselben Willen haben. Ich habe hier genug
               Macht, um mir Gehorsam zu verschaffen, man fürchtet und man liebt mich. […]. Ich bin
               Deutsche, ich weiß, was man mir schuldet, vergesst das niemals. Ich habe die Gabe,
               mich gefürchtet und geliebt zu machen, also gehorcht![171] Ein solch unverhülltes Dominanzgebaren war unerhört. Amalia ermächtigte sich nicht
         nur selbst, im Namen ihres Ehemanns zu sprechen, sondern nahm auch die Autorität des
         allerhöchsten Erzhauses für sich in Anspruch. Mit dem Pochen auf ihre Macht vergriff
         sie sich zudem eklatant im Ton. Denn für Herrscher im Allgemeinen und für Maria Theresia
         im Besonderen galt die Regel: je mächtiger, desto gnädiger; je härter in der Sache,
         desto sanfter in der Form. Offensichtlich überschätzte Amalia ihren Handlungsspielraum
         bei weitem.
      

      Im März 1772 schickte Maria Theresia auf Drängen der Bourbonenhöfe den Grafen Rosenberg
         noch einmal nach Parma, in einem gewisslich letzten Versuch, die Tochter von ihrem Eigensinn und ihrer Selbstüberschätzung abzubringen. Die Instruktion
         für Rosenberg enthielt eine Litanei schärfster Zurechtweisungen. Ihr unglückseliger Hang zur Herrschsucht, der üble Rath und die Schmeichelei kleiner
               und schlechter, sie umgebender Leute, in welcher sie die Liebe des Volkes und einen
               gewissen Ruhm anzutreffen glaubte, endlich ihre stützige und eigensinnige Denkungsart
               und schwache Überlegungskraft […], Spitzfindigkeit und Heftigkeit in gewaltsamer Behauptung
               ihrer einmal angenommenen Sätze, all das habe Amalia verleitet, die mütterlichen Ratschläge misszuverstehen und sich
         zu unumschränkter Herrschaft ermächtigt zu fühlen – vollkommen zu Unrecht.[172] Die Tochter sei durch ihre Heirat ein Mitglied des Hauses Bourbon geworden und habe
         sich den beiden Königen in allem zu fügen. Sie könne nicht erwarten, dass die Mutter
         ihretwegen das Bündnis gefährde, und mit keinerlei finanzieller Unterstützung aus
         Wien oder Zuflucht auf habsburgischem Boden rechnen. Dass sie eigenmächtig Parma verlasse,
         komme nicht in Frage; allenfalls eine lebenslängliche Retraite in einem parmesischen Kloster sei denkbar, wobei sie dann von ihrer kleinen Tochter
         getrennt würde. Von Maria Theresias anfänglicher Erwägung, man könne Amalia anstelle
         des unzurechnungsfähigen Gatten die Regentschaft anvertrauen, war nun nichts mehr
         übrig, ganz im Gegenteil. Die Kaiserin quälte jetzt offenbar der Gedanke, sie könnte
         mit ihren Ratschlägen selbst zu Amalias Regiersucht Anlass gegeben haben. Denn ihr war selbstverständlich das öffentliche Gerede bekannt,
         sie suche sich über ihre Töchter an anderen Höfen Einfluss zu verschaffen, was sie
         für eine üble Verleumdung hielt.[173] Deshalb machte sie Amalia klar, dass sie absolut nichts zu sagen habe: Sie besitze
         den Titel Herzogin nur, weil ihr Gatte regierender Herzog sei. Selbst wenn er ihr
         die Geschäfte überlassen und sie sich einbilden sollte, über seinen Geist Gewalt zu besitzen, gebe es immer genug andere, die mit mehr Geschicklichkeit und Kenntnis des menschlichen Herzens in ihn dringen werden. Die Regierung eines Staates erfordere Gesetze und gemessene Prinzipien, gründliche Einsicht, Fleiß, Studium aller Papiere und Kenntnis aller Vorgänge – mit
         einem bisschen Mutterwitz sei es nicht getan. Amalia sei zur Regierung durch ihren Stand nicht berufen und habe daher auch von Gott die besonderen Gaben dazu nicht erhalten. Mit anderen Worten: Amalia dürfe sich in keiner Weise anmaßen, eine
         ähnliche Rolle zu spielen wie ihre Mutter. Sie habe sich nicht nur der Staatsgeschäfte
         vollständig zu enthalten und ihren Mann zu respektieren, sondern auch in ihrem Privatlebenswandel bis in die geringsten Angelegenheiten blindlings dem königlichen Minister zu gehorchen, anderenfalls werde man sie ihrem
         Schicksal überlassen.[174]
      

      Doch Amalia, in Verkennung ihrer Möglichkeiten, weigerte sich, die Befehle der Mutter
         zu akzeptieren. Rosenberg teilte der Kaiserin mit, dass seine Mission gescheitert
         sei. Daraufhin brach Maria Theresia die Verbindung zu ihrer Tochter ab und verbot
         auch ihren anderen Kindern jeden Kontakt. Niemand durfte ihr schreiben, geschweige
         denn sie treffen. Auf Reisen mussten die anderen das parmesische Territorium meiden
         und einen Umweg über venezianisches Gebiet nehmen. Von Ferdinand verlangte sie sogar,
         den Kontakt zu verweigern, wenn Amalia die Unverschämtheit besitzen sollte, ihn überraschend
         in Mailand aufzusuchen.[175] Doch offenbar empfand sie das Bedürfnis, sich für ihre Härte zu rechtfertigen. Die Dinge sind an einem Punkt angekommen, wo Eure Schwester mich zwingt, sie zu verraten, schrieb sie dem Erzherzog Ferdinand. Ihr könnt Euch vorstellen, wie ich leide, sie in ihren Untergang laufen zu sehen,
               ohne es verhindern zu können.[176] Und zu Mercy, eigenhändig: Ich habe für nötig gefunden, so zu handeln, denn ich kenne den Starrsinn meiner Tochter.
               Aber trotz der großen Sorgen, die sie mir bereitet, ist sie immer noch mein Kind.
               Ich möchte nicht, dass man sie zum Äußersten treibt, aber ich will auch nicht, dass
               man sie mir zurückschickt.[177] Wenn sie die stille Hoffnung gehabt hatte, Amalia werde nun einlenken, so erwies
         sich dies als falsch. Die Tochter stand ihrer Mutter an Dickköpfigkeit in nichts nach
         und meldete sich nicht mehr, was Maria Theresia außerordentlich zu schaffen machte.[178]
      

      Denn es entsprach dem ungeschriebenen dynastischen Verhaltenskodex, dass erwachsene
         Kinder dem Familienoberhaupt freiwillig und ohne Widerspruch, aus Neigung und Überzeugung
         folgten. Äußeren Zwang anzuwenden verstieß gegen die innerdynastischen Regeln, denn
         Zwang war etwas für Herrschaftsunterworfene, für Untertanen. Äußerem Zwang zu gehorchen
         vertrug sich nicht mit dem aristokratischen Habitus von Freiheit, Stolz und Ehre.
         Die Disziplinierung der Familienmitglieder, ohne die dynastische Herrschaft nach innen
         keineswegs auskam, durfte deshalb als solche nicht in Erscheinung treten. Ermahnungen
         hatten möglichst sanft, doucement, zu geschehen; Unterwerfung unter die Räson der Dynastie hatte freudig und freiwillig
         zu erfolgen, denn: Wer andere beherrschen wollte, musste sich zuallererst selbst beherrschen.
         Innerfamiliäre Selbstdisziplin gehörte zur legitimatorischen Grundausstattung der
         Herrscherfamilien. Nur im Notfall wurde ein offen drohender Ton angeschlagen.[179] Das aber unterlag der allerstrengsten Vertraulichkeit und durfte keinesfalls nach
         außen dringen. Das Schlimme an Amalias unerhörter Widerspenstigkeit lag darin, dass
         sie kaum zu vertuschen war und das Allerhöchste Erzhaus zum Gespött Europas werden
         ließ.
      

      Zwischen den Höfen in Wien, Versailles und Madrid riss in diesen Jahren die Korrespondenz
         über die Frage nicht ab, wie die ungezogenen Kinder zur Räson zu bringen seien. Am
         französischen Hof erwog man zu Maria Theresias Entsetzen, das Paar zu trennen, den
         Infanten auf Reisen zu schicken und Amalia nach Wien zu verbannen. Sogar die Entsendung
         spanischer Truppen wurde vorübergehend nicht ausgeschlossen. Trotz der gegenüber Amalia
         zur Schau getragenen Unnachgiebigkeit suchte Maria Theresia bei den anderen Höfen
         auf mildere Sanktionen hinzuwirken, die eigene Tochter zu entlasten und die Schuld
         auf den Infanten zu schieben. Man könne das Paar nicht zu Gehorsam und Tugend zwingen,
         meinte sie, sondern solle lieber finanzielle Druckmittel einsetzen, so dass die schiere
         wirtschaftliche Not sie in den Schoß der Familie zurücktreibe.[180] So geschah es auch. Als der Infant den Konflikt weiter anheizte, indem er den Minister
         Llano eigenmächtig entließ, wurden Ende des Jahres 1772 die Pensionszahlungen eingestellt,
         alles bourbonische und habsburgische Personal aus Parma abgezogen und auch der wöchentliche
         Kurierdienst zwischen den Höfen abgeschafft. Maria Theresia billigte das ausdrücklich.
         Man müsse die beiden behandeln wie Ausgestoßene – interdits; selbst wenn die anderen Höfe sich wieder mit ihnen vertragen sollten, werde sie
         selbst die Korrespondenz mit ihrer Tochter nie wieder aufnehmen, schrieb sie.[181] Sie sitzen auf dem Trockenen; jetzt werden sie sich vielleicht ein Jahr lang über
               ihre Freiheit und Unabhängigkeit von allen Fremden freuen. Der Bruch mit beiden Familien
               ist ein hoher Preis für diese Freiheit.[182] Joseph teilte in diesem Punkt ausnahmsweise die Meinung seiner Mutter, ja sein Verdikt
         war sogar noch schärfer: imbéciles et enrichies de la plus noire malice – schwachsinnig und erfüllt von schwärzester
               Bosheit nannte er das Herzogspaar.[183]
      

      Auch als der Infant förmlich mitteilte, dass die Infantin am 5. Juli 1773 von einem
         Sohn entbunden worden sei, änderte man in Wien die unnachgiebige Haltung nicht. Zur
         Feier des Ereignisses wurde keine Gala veranstaltet, kein Appartement gegeben; die
         Kaiserin schickte nur eine kühle und knappe Gratulation.[184] Gegenüber Kaunitz kommentierte sie die Geburt des Enkels: Gewöhnlich haben die das meiste Glück, die es am wenigsten verdienen.[185] Doch die Existenz eines Thronfolgers stärkte die Position des Herzogspaares. Der
         König von Spanien, dem die Patenschaft angetragen wurde, verlieh dem Neugeborenen
         zur Taufe das Goldene Vlies.[186] Die beiden Könige signalisierten dem Infanten Versöhnungsbereitschaft, unter der
         Bedingung, dass er den Minister Llano zurückberufe, und baten Maria Theresia, dieses
         Angebot ihrerseits der Infantin zu unterbreiten. Doch obwohl Maria Theresia die Aussöhnung
         ebenfalls seit langem wünschte – so jedenfalls in Briefen an Dritte –, weigerte sie
         sich, ihrer Tochter zu schreiben: Nach allem, was geschehen sei, mache sie keinen
         Schritt mehr auf sie zu.[187] Die Bourbonenkönige hatten solche Skrupel nicht und leiteten die Versöhnung auch
         ohne Maria Theresia in die Wege. Nach einigem Sträuben leistete das Herzogspaar tatsächlich
         die geforderte Unterwerfungsgeste und berief den verhassten Minister Llano an den
         Hof zurück. Im Herbst 1773 stellte Maria Theresia erleichtert fest, dass die Versöhnung mit Parma gänzlich vollzogen ist […], ich hoffe, dass sie Bestand hat.
               Spanien und Frankreich haben großzügig gehandelt […].[188]
      

      Amalia zog sich fortan auf ein Landgut in Sala zurück und ging ihrer eigenen Wege.
         Seit 1774 lebte das Paar, abgesehen von vereinzelten Besuchen, getrennt, was es allerdings
         nicht daran hinderte, noch vier weitere Kinder zu bekommen. Der Infant betrieb in
         der Folgezeit seine eigene Politik und machte, nachdem Llano das Land verständlicherweise
         von sich aus wieder verlassen hatte, die staatskirchlichen Reformen Du Tillots Schritt
         für Schritt rückgängig. Beim Volk, so hieß es, war der fromme Herzog durchaus nicht
         unbeliebt, während man in Aufklärerkreisen schwer mit dem offensichtlichen Scheitern
         der philosophischen Erziehung haderte.[189] Maria Theresia fand bis zu ihrem Tod keine eindeutige Haltung zu der eigensinnigsten
         ihrer Töchter und konnte sich zwischen Gnade und Ungnade, Mitleid und Unerbittlichkeit
         nicht entscheiden. Von Zeit zu Zeit beklagte sie die Unglückliche, la malheureuse, und beschwerte sich zugleich über ihre fortgesetzten Intrigen und Heimlichkeiten; auch das Schuldenmachen hörte nicht auf.[190] Immerhin billigte sie, dass die anderen Kinder sich mit ihr trafen, und war stets
         begierig auf Neuigkeiten aus Parma. Im Zusammenhang mit dem schon erwähnten Görz-Reiseplan
         fasste sie sogar ein Treffen mit Amalia ins Auge, das nicht zustande kam. An Marie
         Christine schrieb sie 1775: Die Lage Eurer Schwester, die sie sich in Wahrheit ganz allein zuzuschreiben hat,
               ist nicht angenehm, aber auch nicht völlig unerträglich. Sie tut mir sehr leid.[191] Mittlerweile erschien ihr auch der Infant in milderem Licht, zumal exzessives Rosenkranzbeten
         und eifrige Heiligenverehrung in ihren Augen kaum als schlimme Verfehlungen erscheinen
         konnten. Ich zweifle oft an dem, was so über ihn geredet wird […]. Andere haben Mätressen,
               Jagd, Spiel, Pferde, etc. etc., und da er überhaupt keine eigenen Mittel hat, muss
               er doch irgendetwas haben. Wer ist schon völlig ohne Schwächen? Man muss zufrieden
               sein, solange er keine Laster hat. Eure Schwester hat ihn manchmal verdächtigt, mit
               den Mönchen ein bisschen zu viel zu trinken, das könnte sein, das wäre ein Laster.
               Ihr werdet mir alles sagen, was Ihr über diesen armen Fürsten herausfindet […].[192] Der Bericht, den Albert später von dem Besuch in Parma lieferte, klang trostlos:
         Amalia habe sich sehr verändert, ihre Schönheit sei dahin, sie benehme sich distanziert
         zu ihren Kindern und führe ihr eigenes Leben fern von ihrem Mann, der seinerseits
         gehemmt und gefühllos wirke. Ihre älteste Tochter sei ein besonders schönes Kind,
         aber so traurig, dass es einen wehmütig stimme.[193]
      

      Den Schritt zur persönlichen Aussöhnung tat Maria Theresia nie, auch nicht, als es
         Ende des Jahres 1780 noch einmal Gelegenheit dazu gab. Ihr müsst wissen, vertraute sie dem Erzherzog Ferdinand an, dass Eure Schwester mich immer gequält hat, hierher zu kommen, und sie nicht langsam
               auf kleinem Feuer zu rösten, sondern zu sagen, ob es Hoffnung für sie gebe oder nicht. Das Paar hatte sie um Geld gebeten, um die älteste Enkelin mit einer Pfründe auszustatten,
         was Maria Theresia unwirsch verweigerte. Seitdem war Amalia krank, und der Infant
         flehte darum, ihr die Reise nach Wien zu erlauben, anders wisse er ihr nicht mehr
         zu helfen. Doch Maria Theresia entschied sich, die Krankheit für simuliert zu halten,
         und lehnte ab: Sie hierher kommen zu lassen, dazu könnte ich mich nie verstehen […], der Kaiser hat
               gesagt, er bliebe nicht einen Tag, wenn sie käme.[194] Gleichwohl quälte sie sich anschließend mit der Sorge um den Gesundheitszustand
         der Tochter. Sie habe jetzt schon seit sechzig Tagen Fieber, sei abgemagert und niedergeschlagen,
         wenn auch nicht ganz so schwach, wie man geglaubt hatte, schrieb sie im Oktober besorgt
         an Ferdinand, und im November an Beatrix: Man höre, es gehe ihr immer noch schlecht,
         aber sie tue ja nicht, was man ihr sagt.[195] Amalia wurde tatsächlich wieder gesund, doch die Mutter starb noch im selben Monat,
         ohne dass es je zu einem Wiedersehen gekommen wäre.
      

      Amalias Verbrechen in den Augen der Familie war, dass sie ihre Rolle als Mitglied
         und Repräsentantin der Dynastie verkannte. Sie hielt sich fälschlich für frei, sich
         von niemandem etwas sagen lassen zu müssen und zumindest als Privatperson leben zu
         können, wie es ihren eigenen Vorstellungen entsprach – möglicherweise eine unbeabsichtigte
         Nebenwirkung der Aufklärungsphilosophie, der Ferdinand ausgesetzt gewesen war und
         von der sich Amalia hatte anstecken lassen. Ihr Verbrechen bestand in ihrem unverhüllten
         Freiheitsdrang und ihrem hartnäckigen, offen zur Schau getragenen Ungehorsam gegenüber
         der elterlichen Autorität. Das war in den Augen der Mutter unverzeihlich. Die Verdikte
         der späteren Historiker fielen noch wesentlich schärfer aus als die der Zeitgenossen.
         Aus der Rückschau fragt man sich, was eigentlich die Exzesse waren, die es rechtfertigten,
         die Infantin als «Messalina des 18. Jahrhunderts» zu bezeichnen, als diejenige, die
         sich «am schwersten an ihrer Mutter vergangen» habe.[196] Verschwendung, wahllose Gunstverteilung, Jagdausflüge nur mit dem Reitknecht, räumliche
         Trennung vom Ehemann, das waren ja alles keine außergewöhnlichen Vergehen, die man
         nicht vielen anderen Fürstinnen dieser Zeit auch hätte vorwerfen können. Und dass
         sie sich nicht an höfische Konventionen hielt, im einfachen Volk beliebt war, jedermann
         Zugang gewährte und mit Almosen nicht sparte – das waren ja genau die Verhaltensweisen,
         für die Maria Theresia von aller Welt stets bewundert wurde. Doch auch wenn Amalia
         allerlei ähnliche Eigenschaften hatte wie ihre Mutter, so besaß sie eben nicht den
         Status, der es ihr erlaubt hätte, sie zur Geltung zu bringen. Für die Historiker des
         19. Jahrhunderts war der größte Stein des Anstoßes Amalias weibliche Dominanz, die
         Umkehrung der Geschlechterrollen im Hause Parma. Einer mächtigen Herrscherin wie Maria
         Theresia billigte man das wohl oder übel zu; sie genoss den Status der großen Ausnahmegestalt.
         Doch was man an ihr bewunderte, wurde einer unbedeutenden Duodezfürstin wie Amalia
         als schweres Laster angerechnet.
      

      
         Marie Antoinette
         

      

      Ein massives Kontrollproblem hatte die Matriarchin auch mit der jüngsten Tochter Antonia,
         die im Jahr 1770 nach langwierigen Verhandlungen den französischen Thronfolger Ludwig
         (XVI.) heiratete.[197] In diesem Fall war die Steuerung aus dem fernen Wien wegen der Macht Frankreichs
         und der Relevanz des Bündnisses gegen Preußen besonders wichtig, aber auch besonders
         schwierig. Als künftige Königin von Frankreich würde Maria Antonia nach Joseph den
         höchsten Rang unter allen Kindern Maria Theresias einnehmen. Zugleich war sie aber
         auch noch am jüngsten, als sie heiratete, und an dem neuen Hof am einsamsten. Denn
         als sie das Römisch-deutsche Reich verließ und sich durch das Übergaberitual auf einer
         kleinen Rheininsel bei Straßburg von der Erzherzogin Maria Antonia in Marie Antoinette
         Madame la Dauphine verwandelte, musste sie alles zurücklassen, was ihre alte Identität
         ausmachte, und durfte außer dem Sondergesandten Starhemberg niemanden von ihrem Gefolge
         nach Versailles mitnehmen.[198]
      

      Wie allen Töchtern, so gab Maria Theresia auch der Jüngsten eine ausführliche Instruktion
         mit, die sie jeden Monat einmal lesen und auf diese Weise vollständig verinnerlichen
         sollte. Darin ging es nicht nur um die regelmäßigen religiösen Übungen, die Unterwerfung
         unter den Ehemann und die Warnung vor jeder Günstlingswirtschaft, sondern auch um
         die aktive Pflege des Bündnisses, dessen lebendes Unterpfand die Tochter war. Marie
         Antoinette sollte mit dem königlichen Großvater Ludwig XV. so oft und so herzlich
         wie möglich über die Verbindung zwischen den Höfen sprechen, die nun eine besonders
         enge familiäre Verbindung geworden war: Ihr könnt nie zu viel sagen über die Gefühle, die ich für ihn habe.[199] Doch die regelmäßige Imprägnierung der Tochter mit den mütterlichen Instruktionen
         reichte selbstverständlich nicht aus; die Fernsteuerung musste eine kontinuierliche,
         flexible und lückenlose sein. Denn Maria Theresia machte sich über die Reife und den
         Charakter der Fünfzehnjährigen ebenso wenige Illusionen wie über die der anderen Kinder.
         Diesmal aber musste ganz besonders vorsichtig und strategisch zu Werke gegangen werden,
         par surabondance de précaution pour le secret, mit einem Übermaß an Sorge um Geheimhaltung.[200] Wie ausgeklügelt das Überwachungssystem der Mutter war, lässt sich aus der vollständig
         überlieferten Korrespondenz zwischen ihr, ihrer Tochter und dem Wiener Gesandten in
         Versailles, Florimond Claude Comte de Mercy-Argenteau, sehr genau rekonstruieren.[201]
      

      Mercy (1727–1794), Mitglied einer seit Generationen in habsburgischem Dienst stehenden
         Brabanter Familie, diente dem Erzhaus schon lange als Gesandter; er hatte bereits
         mit Choiseul das habsburgisch-französische Heiratsprojekt ausgehandelt. Nun war er
         als kaiserlicher Botschafter in Versailles die einzige formelle Verbindungsperson
         zwischen Mutter und Tochter. Seine Möglichkeiten waren allerdings begrenzt, denn bei
         Hof musste er sich auf die offiziellen Kontakte mit der Dauphine beschränken und konnte
         selten ganz unbeobachtet mit ihr sprechen. Leichter war das auf dem Land, in Fontainebleau,
         Marly oder Trianon, vorausgesetzt, Marie Antoinette lud ihn zu diesen Landpartien
         ein. Deshalb verließ sich Mercy auf eine zweite Vertrauensperson, den Vorleser Abbé
         de Vermond, der täglich um sie war, ihre Korrespondenz führte und ihn Tag für Tag
         minutiös über alles auf dem Laufenden hielt, was in ihren Gemächern passierte.[202] Zusätzlich bediente sich Mercy allerlei weiterer bezahlter Informanten und behauptete,
         daß es keine Stunde gibt, über die ich nicht Rechenschaft ablegen könnte über das,
               was die Ertzherzogin gesagt, getan und gehört hat.[203] Regelmäßig einmal im Monat wechselten nun auf kaiserlichen Befehl Briefe zwischen
         Wien und Versailles hin und her: zum einen zwischen Maria Theresia und ihrer Tochter,
         zum anderen zwischen Maria Theresia und Mercy. Der geringere Teil dieser Briefe wurde
         durch die reguläre wöchentliche Post transportiert und war dafür gedacht, allgemein
         sichtbar zu sein; man rechnete geradezu damit, dass er abgefangen und abgeschrieben
         wurde, und nutzte das, um indirekte Mitteilungen an die heimlichen Mit-Leser zu lancieren.
         Der weitaus größere Teil lief über einen geheimen Kurierverkehr direkt von Mercy an
         den Kabinettssekretär Pichler, ohne irgendwelche anderen Hände zu passieren, auch
         nicht die der Staatskanzlei. Diese Briefe trugen den Vermerk tibi soli, allein an Dich, und wurden vom Sekretär ungeöffnet an die Kaiserin persönlich weitergegeben.[204] Die Kuriere erhielten die Briefe immer unmittelbar vor ihrer Abreise und hatten
         einen strikten Zeitplan einzuhalten, so dass jede Unregelmäßigkeit, die auf Interzeption
         hingewiesen hätte, sofort aufgefallen wäre. Grundsätzlich hielt die Kaiserin diesen
         Briefwechsel auch vor Joseph verborgen; als er einmal Einblick wünschte, sortierte
         sie einige Briefe aus.[205] Während Marie Antoinette die Briefe offenbar tatsächlich gemäß dem mütterlichem
         Befehl nach dem Lesen verbrannte, ließ Maria Theresia sie ihrerseits – anders als
         behauptet – von Pichler kopieren und in der kaiserlichen Privatbibliothek aufbewahren.[206]
      

      Der springende Punkt bestand darin, dass die gesamte Kommunikation zwischen Wien und
         Versailles zweigleisig geführt wurde, was aber nur für die eine Seite sichtbar war.
         Marie Antoinette befand sich im Glauben, es handele sich um eine streng vertrauliche
         Korrespondenz zwischen ihr und der Mutter. Tatsächlich war Mercy aber über die Briefe,
         die hin- und hergewechselt wurden, vollkommen im Bilde, während Marie Antoinette umgekehrt
         von dem Briefwechsel zwischen ihrer Mutter und Mercy nichts wusste. Der Gesandte unterrichtete
         die Kaiserin nicht nur auf das Genaueste über alles, was Tag für Tag vor sich ging,
         er manipulierte auch die Kommunikation der ahnungslosen Tochter auf das Sorgfältigste.
         Nicht selten beriet er Maria Theresia bis in die einzelnen Formulierungen hinein,
         was sie der Tochter schreiben solle, und unterrichtete sie darüber, wie diese auf
         ihre Briefe reagierte, wie sie sie kommentierte und wie sie die Anweisungen befolgte –
         oder vielmehr nicht befolgte.[207] Umgekehrt instruierte Mercy Marie Antoinette auch, wie sie mit ihrer Mutter kommunizieren
         sollte, lobte, tadelte oder korrigierte ihre Schreiben.[208] Erstaunlicherweise kam die naive Marie Antoinette nie dahinter, woher die Mutter
         ihr detailliertes Wissen tatsächlich hatte, und schrieb das dem öffentlichen Gerede
         zu. Offensichtlich zweifelte sie nicht daran, wenn Maria Theresia ihr ausdrücklich
         versicherte: Glaubt nicht, dass mir Mercy darüber geschrieben hat![209] Zu dem mütterlichen Kontrollsystem gehörte auch, dass die Tochter keineswegs mit
         jedem in der Familie Briefe wechseln durfte, sondern nur mit dem Kaiser – allerdings
         auch nur in besonderen Fällen, die der Kaiser selbst bestimmte –, mit dem Schwager
         Albert und der Schwester Carolina, die sie sich überhaupt in jeder Hinsicht zum Vorbild
         nehmen sollte.[210] Von den Verwandten und Dienern erwartete Maria Theresia, dass sie ihr hinterbrachten,
         was Marie Antoinette ihnen mitteilte. So erfuhr sie von Rosenberg, dass die Dauphine
         sich ihm anvertraut hatte, und reagierte darauf mit scharfer Zurechtweisung.[211]
      

      Eine solche höchst asymmetrische Kommunikation war für Maria Theresia keineswegs ungewöhnlich,
         wenn sie das auch gegenüber den anderen Kindern nicht mit derartig systematischer
         Perfektion handhabte. Um jedes Kind spann die Mutter ein Netz teils offener, teils
         geheimer Überwachung. Selbst Joseph war davon nicht ausgenommen. Wenn er auf Reisen
         ging, setzte sie auch auf ihn Informanten an, ohne dass er davon erfahren durfte.
         So verlangte sie etwa vom Grafen Rosenberg, er solle über den Besuch des Kaisers in
         Italien Rechenschaft ablegen, so gut ihr könnt, ich verlasse mich darauf. Vom geringsten Zwischenfall –
               was Gott verhüten möge – werdet Ihr mir berichten, ohne irgendetwas zu verschweigen.
               Ihr werdet nichts von diesem Brief durchblicken lassen […]. Und: Ich verrate nichts von alldem meinen Kindern. Ich muss Euch sagen, dass der Kaiser Eure Briefe an mich nicht gelesen hat, aber er
               weiß, dass ich Euch gelegentlich schreibe. Ihr werdet keinerlei Gebrauch von diesem
               Brief machen.[212] Es war ihr ein besonders schmerzhafter Dorn im Auge, dass Joseph die Briefe, die
         er schrieb und erhielt, ihr seinerseits niemals zeigte. Von seiner intensiven Korrespondenz
         mit Leopold wusste sie nichts, und sie war empört, wenn sie erfuhr, dass er andere
         Geschwister ins Vertrauen zog, etwa Ferdinand: Ich hätte nicht geglaubt, dass der Kaiser Euch schreibt, wie er gesagt hat. Ich hielt
               das für einen Scherz, um mich zu ärgern, aber ich gebe zu, ich bin beeindruckt zu
               sehen, wie weit er die Dinge treibt. Ich danke Gott, dass seine Sachen Euch nicht
               beeindrucken […].[213] Nach dem Prinzip divide et impera suchte sie möglichst zu verhindern, dass die Geschwister sich untereinander allzu
         vertraulich austauschten. Stattdessen spielte sie sie gegeneinander aus und schmiedete
         geheime Koalitionen, eröffnete dem einen vertrauliche Informationen über den anderen
         und gab jedem das Gefühl, ein Geheimnis mit ihr zu teilen. So versicherte sie Ferdinand:
         Ihr sollt wissen, dass niemals jemand Eure Briefe sieht, auch die indifferenten nicht;
               also zitiert sie niemals gegenüber dem Kaiser, denn er zeigt mir seine auch nie. Ich
               werde es auch nicht tun, und wenn doch, würde ich es Euch vorher sagen; also könnt
               Ihr Euch ganz frei [hardiment] ausdrücken.[214] Dem Anspruch nach wurde das Briefgeheimnis innerhalb der Familie hochgehalten. Einen
         Brief, den Marie Antoinette während des Bayerischen Erbfolgekrieges an den Kaiser
         geschrieben hatte, öffnete Maria Theresia und entschuldigte sich dann, das sei aus
         Versehen passiert und sie habe ihn sofort ungelesen wieder verschlossen.[215]
      

      Maria Theresia saß also wie eine Spinne im familiären Kommunikationsnetz – oder bemühte
         sich zumindest, diejenige zu sein, bei der alle Fäden zusammenliefen. Was sie nicht
         wusste, war, dass es jemanden gab, der auch ihre Korrespondenz wiederum überschaute
         und manipulierte, Kaunitz nämlich. Wenn sie glaubte, die streng vertraulichen Teile
         ihres Briefwechsels mit Mercy und anderen auswärtigen Gesandten liefen unbemerkt an
         dem Staatskanzler vorbei, so irrte sie sich. Er selbst war es gewesen, der Mercy schon
         1768, also vor der Hochzeit Marie Antoinettes, angewiesen hatte, über den Kabinettssekretär
         Neny eine geheime Korrespondenz mit der Kaiserin in Gang zu setzen und solcher die Gestalt zu geben, als ob er [Neny] allein den Depositarium der Geheimnissen
               abgeben sollte. Ausdrücklich wies er Mercy an, die Vorsicht zu gebrauchen, Dero Schreiben mir nicht beyzuschließen, sondern selbige
               und deren geheime Bestellung denen Couriers aufzugeben, auch mir keine Abschriften
               zu schicken, damit ich allenfalls mit Wahrheit versicheren könne, dass ich deren keine
               erhalten hätte. Stattdessen bat er Mercy, ihm auf einem besonders zu besiglenden Blat nur mit wenig Worten und extractive die Contenta
               Dero Correspondenz anzuvertrauen. Kaunitz werde diese Zusammenfassungen wieder zu Mercys eigenen Händen zurückschicken,
         und er solle umgekehrt mit Kaunitz’ geheimen Antworten genauso verfahren, damit von Unserer obschon an sich ganz unschuldigen Privat-Correspondenz keine Spuhr
               in den Gesandtschafts-Acten zurückbleibe.[216] So geschah es auch; Mercy berichtete Kaunitz in der Folgezeit regelmäßig über seine
         Korrespondenz mit der Kaiserin, die, wie er schrieb, an langen, farbigen Schilderungen
         ihre Freude habe, während er sich gegenüber dem Staatskanzler auf die zwei, drei wirklich
         wichtigen Punkte beschränken könne.[217] In Kaunitz fand die Kaiserin in Sachen geheimer Kommunikationssteuerung also ihren
         Meister; mit ihm konnte sie es an Raffinesse letztlich nicht aufnehmen. Der Staatskanzler
         aber hatte ein anderes Verständnis von Politik als sie: In seinen Augen hatten emotionale
         Mutter-Tochter-Beziehungen dort nichts zu suchen. Für ihn war die auswärtige Politik
         die professionelle Angelegenheit seines Ministeriums, nicht die Familienangelegenheit
         der Matriarchin. Trotzdem konnte auch er auf die jungen Erzherzoginnen als – äußerst
         unzuverlässige – Werkzeuge der auswärtigen Politik wohl oder übel nicht verzichten.[218]
      

      Die Art und Weise, wie Maria Theresia ihre briefliche Kommunikation organisierte,
         stand in auffälligem Gegensatz zu dem Gebot rückhaltloser Wahrhaftigkeit und Offenheit,
         das sie ihren Kindern auferlegte. Der innere Widerspruch fiel ihr nicht auf. Ich bin selbst aufrichtig, schrieb sie etwa an Marie Antoinette, und fordere [exige] auch genaueste Aufrichtigkeit mir gegenüber, und da ich in keiner
               Weise fordernd bin [exigeante], sondern sehr entgegenkommend, kann ich das fordern
               [exiger].[219] Die Familienbriefe hatten einen äußerst ambivalenten Charakter; sie waren stets
         beides zugleich: einerseits Medium des intimen Zwiegesprächs und andererseits strategisches
         Disziplinierungsinstrument. Im 18. Jahrhundert hatten sich Privatbriefe unter dem
         Einfluss empfindsamer Briefromane – davon war schon die Rede – zu dem Medium des authentischen Austauschs von Gefühlen und des Ausdrucks individueller
         Innerlichkeit entwickelt.[220] Auch Maria Theresia verlangte von ihren Kindern, in ihren Briefen das Herz selbst sprechen zu lassen.[221] Das verstand sich nicht von allein und war auch keineswegs leicht; es setzte die
         Beherrschung eines Vokabulars der Emotionen und eines Registers unterschiedlicher
         Grade von Formalität und Informalität voraus. Diese höchst differenzierte Kultur des
         Briefschreibens ergab sich nicht ‹natürlich› und spontan, sondern musste erlernt werden.
         Die erzherzoglichen Kinder wurden von klein auf darin geübt; Maria Theresia las ihre
         Briefe als Dokumente ihrer Lernfortschritte und gab sie nach Stil und Rechtschreibung
         korrigiert zurück.[222] Die komplexe Kunst der korrekten Anrede durfte auch im familiären Verkehr nicht
         außer Acht gelassen werden. Nur wenn die Kaiserin es ausdrücklich erlaubte, durften
         die Kinder auf die vorgeschriebenen Komplimente und Kurialien verzichten und sie schlicht
         Madame und Votre Majesté, kurz V. M., nennen;[223] umgekehrt redete sie ihre Kinder mit Madame ma chère fille, Monsieur mon cher fils an.[224] Doch auch der weitgehende Verzicht auf strenge zeremonielle Formen war seinerseits
         eine bewusst gepflegte Form. Maria Theresia selbst verstand es meisterhaft, in ihren
         Briefen verschiedene Register von Nähe und Distanz zu ziehen. Gegenüber den Kindern
         schrieb sie in einer sehr warmherzigen Sprache der Empfindsamkeit und vermittelte
         Gefühle zärtlicher Liebe, Anteilnahme und Besorgnis – die Rede war von attachement, amitié, tendresse, passion, consolation –, was verschiedene Stufen der Indignation bis hin zum scharfen Tadel keineswegs
         ausschloss. Gerade diese Sprache der emotionalen Nähe machte es für den Briefpartner
         zur moralischen Pflicht, seinerseits vollkommen offen und ehrlich zu sein und nichts
         zu verschweigen. Strategisches Dissimulieren galt als schändlich und malhonnêt, unehrenhaft. Der Gegenbegriff zu ‹wahrhaftig› war ‹politisch›: Euer Wort, Euer Verhalten muss immer dasselbe sein: wahrhaftig, ohne jede Politik
               [sans aucune politique], dieses Wort kennt man nicht bei uns.[225] ‹Politisches› Handeln hieß diesem Verständnis zufolge berechnendes, interessegeleitetes,
         heuchlerisches, intrigantes Handeln. Die Sphäre der Familienbeziehungen sollte davon
         frei sein; hier durfte nur das Herz sprechen. Genau das aber war es, was die Briefe zu Medien mütterlicher Kontrolle und Steuerung
         machte; das war die Kehrseite der empfindsamen familiären Briefkultur. Es liegt eine
         gewisse Ironie darin, dass Maria Theresia ausgerechnet ihren Kindern am wenigsten
         vertraute und ihnen gegenüber fortgesetzt gegen ihre eigene Aufrichtigkeitsforderung
         verstieß, während sie umgekehrt gerade von denjenigen, denen sie ihr rückhaltloses
         Vertrauen schenkte, wie Mercy und Kaunitz, am perfektesten (wenn auch zweifellos nicht
         in feindseliger Absicht) hintergangen wurde.
      

      Die Frage, welchen Einfluss Maria Theresia über ihre Tochter auf die Politik in Versailles
         ausübte, hat nicht nur Generationen von Historikern beschäftigt, sie war schon für
         die Zeitgenossen ein Politikum ersten Ranges. Denn die Allianz mit Habsburg hatte
         von Anfang an in Versailles zahlreiche Feinde gehabt, die überzeugt waren, sie schade
         der französischen Monarchie, wofür nach dem katastrophalen Ergebnis des Siebenjährigen
         Krieges ja auch einiges sprach.[226] Von Beginn an hatte diese Allianz auch in dem üblen Ruf gestanden, eine Frucht illegitimer
         Mätressenwirtschaft zu sein. Die Gegner Habsburgs, die mehrheitlich der Versailler
         Hofclique der ‹Frommen›, dem parti des dévots, nahestanden, sahen in Marie Antoinette eine gefährliche Fremde und nannten sie abfällig
         l’Autrichienne, die Österreicherin. Ende des Jahres 1770 konnte diese ‹Partei› den Triumph verbuchen, dass der eigentliche
         Begründer der Allianz, der habsburgfreundliche Außenminister Choiseul, beim König
         in Ungnade fiel und vom Hof verbannt wurde. Seither befürchteten seine Gegner, dass
         Choiseul rehabilitiert würde, sobald Marie Antoinette erst einmal Königin wäre. Auch
         die rücksichtslose Politik ihres Bruders Joseph gegenüber Polen schadete dem Ruf des
         Hauses Habsburg in Frankreich erheblich. Viele sahen in dem Kaiser einen gefährlichen
         Machiavellisten; manche fürchteten sogar, er könne alte Ansprüche auf Lothringen geltend
         machen. Ein Ball anlässlich der Versailler Hochzeitsfeierlichkeiten wurde gar boykottiert,
         weil Ludwig XV. den Angehörigen des Hauses Lothringen einen unerhörten Vorrang zugestanden
         hatte.[227] Die Dauphine hatte also bei Hof von Anfang an zahlreiche Feinde, während sie, wie
         allgemein registriert wurde, vom ‹Volk›, das heißt der Pariser Bevölkerung, enthusiastisch
         verehrt wurde.[228] Dafür gab es verschiedene Gründe: Sie war jung, schön, unschuldig und tugendhaft,
         ein leuchtendes Gegenbild zu den Mätressen des als Libertin verschrienen alternden
         Königs, der sich seinerseits ebenfalls von ihrer Schönheit beeindruckt zeigte. Zudem
         profitierte sie von der Popularität Choiseuls, der für die Opposition des Parlaments
         gegen den königlichen Despotismus stand. Ob sie dank ihrer Anmut und Schönheit ein geeignetes Werkzeug der Wiener Politik
         sein würde, wie Maria Theresia hoffte, Kaunitz bezweifelte und ihre Gegner befürchteten,
         musste sich erst noch herausstellen.
      

      Dass sie ihr zwar großen Liebreiz, aber wenig Geist, Disziplin und Willensstärke zuschrieb,
         hatte die Mutter ihre Tochter von Anfang an deutlich wissen lassen.[229] Umgekehrt war Marie Antoinettes Verhältnis zur Mutter von ehrfürchtiger Distanz
         und Unterwürfigkeit geprägt. Sie sprach von ihr immer mit tiefem Respekt, schrieb ihre Zofe Campan später, aber sie wünschte stets, dass zwischen ihr und ihren eigenen Kindern niemals eine
               so große Distanz entstehen solle, wie sie in der kaiserlichen Familie herrschte.[230] Mercy berichtete Maria Theresia, die Dauphine habe ihm anvertraut: Ich liebe die Kaiserin, aber ich fürchte mich vor ihr selbst aus der Ferne, und auch
               wenn ich ihr schreibe, fühle ich mich ihr gegenüber nie ungezwungen.[231] Das ist den kurzen Briefen, die sie monatlich in mangelhafter Orthographie und ungelenker
         Kinderschrift verfasste, deutlich anzumerken. Sie verraten Satz für Satz das Bemühen,
         der Mutter alles recht zu machen und sich bei ihr in ein günstiges Licht zu setzen.
         Selbst nach scharfen Zurechtweisungen bedankte sich Marie Antoinette überschwänglich
         für die mütterliche Zärtlichkeit, mich meine Fehler spüren zu lassen.[232] Mehr als einmal schilderte Mercy seiner Auftraggeberin, wie erschüttert und deprimiert
         die Tochter auf ihren scharfen Tadel reagierte. Das hieß allerdings nicht, dass sie
         den Ermahnungen tatsächlich gefolgt wäre, wie Maria Theresia aus den parallelen Briefen
         Mercys ebenfalls regelmäßig erfuhr.
      

      Das größte Problem, das die Stellung Marie Antoinettes am Hof substanziell beeinträchtigte,
         war der Umstand, dass ihre Ehe in den ersten sieben Jahren nicht vollzogen wurde.
         Der nur ein halbes Jahr ältere Ehemann war schwerblütig, ängstlich und gehemmt und
         wusste sich im Ehebett nicht zu helfen; wie später diagnostiziert wurde, machte ihm
         eine Vorhautverengung den Geschlechtsverkehr offenbar zur Qual. Was sich hinter den
         Vorhängen des Ehebetts abspielte, war kein privates Problem – es war eine öffentlich
         diskutierte Staatsaffäre, eine politische Katastrophe und eine unendliche Schmach
         für alle Beteiligten. Denn es ging nicht allein um die ausbleibende Schwangerschaft
         und den mangelnden Thronfolger, es ging ums Ganze: Solange kein Geschlechtsverkehr
         stattgefunden hatte, handelte es sich nicht um eine gültige Eheschließung. Eine Heirat
         bestand ja nach kirchlichem Eherecht nicht nur aus dem gegenseitigen Jawort und schon
         gar nicht aus der öffentlichen Einsegnung und den damit verbundenen Feierlichkeiten;
         sie wurde vielmehr erst vollständig durch die consummatio carnalis, den fleischlichen Vollzug. Solange es dazu nicht kam, war Marie Antoinette streng genommen weder Ehefrau noch
         Dauphine, und die Verbindung konnte jederzeit wieder rückgängig gemacht werden. Für
         die Brautleute bedeutete es eine fortgesetzte schwere Demütigung, dass sie jahrelang
         nicht fertigbrachten, was von ihnen erwartet wurde. Denn das konnte nicht verborgen
         bleiben. Zum einen stand das Paar ständig unter der indirekten Beobachtung des Kammerpersonals,
         und zum anderen musste Ludwig seinem königlichen Großvater ebenso wie Antoinette ihrer
         Mutter regelmäßig vom Stand der Dinge berichten. In unzähligen Briefen war der Ehevollzug
         das beherrschende Thema – zwischen Maria Theresia und ihrer Tochter, Maria Theresia
         und Mercy, Mercy und Kaunitz, Maria Theresia und Joseph, Joseph und Leopold. Diese
         Briefe waren zwar vertraulich, aber die Angelegenheit als solche war keineswegs geheim,
         ebenso wenig wie irgendein anderer politischer Sachverhalt.[233]
      

      Fast jeden Monat berichtete Marie Antoinette vom Eintreffen ihrer Regelblutung oder
         dem Besuch der Generalin Krottendorf, wie der familieninterne Code lautete, und wenn sie länger nichts zu diesem Thema
         schrieb, wurde die Mutter ungeduldig.[234] Als ihre Regel in den ersten Monaten nach der Hochzeit ausblieb, musste Marie Antoinette
         ihr allerdings mitteilen, dass es dafür leider keinen ersichtlichen Grund gebe. Die
         Mutter beschwichtigte sie zunächst und riet zu Geduld: Beide seien noch sehr jung,
         der Dauphin schüchtern und unerfahren; übertriebener Eifer schade in diesen Dingen
         nur.[235] Doch allmählich machten sich bei der Mutter Verstimmung und bei der Tochter Verzweiflung
         breit. Sie musste sich mit ihrer Schwester Carolina vergleichen lassen, die schon
         in der ersten Nacht die Frau ihres Gatten geworden war.[236] Selbst eine Totgeburt erschien ihr mittlerweile weniger schlimm als gar keine Schwangerschaft.[237] Der Gatte behandele sie zwar zärtlich und schlafe regelmäßig bei ihr, rechtfertigte
         sie sich, doch er leide an schrecklichen Hemmungen. Die Schuld liege nicht bei ihr
         allein, sie gebe sich alle Mühe.[238] Als die Lage nach drei Jahren immer noch unverändert war, schaltete der königliche
         Großvater den Leibarzt ein, der ein ernstes Aufklärungsgespräch mit beiden Eheleuten
         führte. Wenig später verbreitete sich in der Öffentlichkeit das Gerücht, der Dauphin
         sei nun wirklich ihr Gatte geworden; doch ihrer Mutter vertraute die unglückliche Tochter an, es sei nichts davon wahr, obwohl sie schon ein wenig weiter als gewöhnlich gekommen seien. Zwei Monate später, im Sommer 1773, hielt sie allerdings selbst die Ehe für vollzogen […], wenn auch noch nicht in dem Maße, um schwanger zu sein.[239]
      

      Immerhin reichte das bloße Gerücht vom Ehevollzug, damit das Paar am 8. Juni 1773
         endlich seinen feierlich-förmlichen Einzug in der Stadt Paris halten und von der begeisterten
         Bevölkerung bejubeln lassen konnte, was man bis dahin mit Bedacht hinausgezögert hatte.
         Auch Maria Theresia ging nun – fälschlich, wie sich zeigen sollte – davon aus, dass
         ihre Tochter eine Frau geworden war. Das machte die Lage für Marie Antoinette indes nicht leichter. Denn als sie
         auch weiterhin nicht schwanger wurde, sah sie sich erhöhtem mütterlichem Druck ausgesetzt –
         vor allem, nachdem sie durch den Tod Ludwigs XV. am 10. Mai 1774 Königin geworden
         war. Denn nun schrieb die Mutter ihr den unseligen Zustand als eigenes moralisches
         Versagen zu. Die Tochter vergnüge sich in zweifelhafter Gesellschaft ohne den König
         die ganzen Nächte hindurch, mit Ausflügen nach Paris, Opern, Maskenbällen, Glücksspielen,
         Pferderennen, und schlafe nicht mit dem Gatten in einem Bett, worüber Mercy die Kaiserin
         regelmäßig auf dem Laufenden hielt. Sie müsse die Nächte besser anwenden als bis jetzt, befahl sie mit wachsender Strenge.[240] Allmählich begannen die ersten Spottlieder über den impotenten König und die lasterhafte
         Königin in den Pariser Straßen und Salons die Runde zu machen – was durchaus ernst
         zu nehmen war, denn sexuelle Unfähigkeit war seit jeher eine Chiffre für politische
         Ohnmacht.[241] Marie Antoinette rechtfertigte sich, der König selbst habe nichts gegen ihre harmlosen
         Vergnügungen einzuwenden und interessiere sich leider für nichts als die Jagd und
         das Schmiedehandwerk. Zudem zögere er die kleine Operation, zu der die Ärzte – allerdings
         halbherzig – geraten hatten, immer wieder hinaus. Sie schlafe keineswegs lit à part, getrennt vom König, beteuerte sie ihrer Mutter ein ums andere Mal, dafür gebe es
         in Versailles reichlich Zeugen.[242] Die Sache war Thema in den Salons und Gesandtschaftsberichten. Als ihre Schwägerin,
         die Gräfin von Artois, einen Sohn zur Welt brachte und sich die Gefahr abzeichnete,
         dass die Thronfolge an die Nebenlinie fallen könnte, machte das Marie Antoinettes
         Stellung am Hof noch schwieriger und stürzte sie in tiefe Melancholie.[243]
      

      Schließlich machte sich ihr Bruder Joseph im Frühjahr 1777 auf den Weg nach Versailles,
         um nach dem Rechten zu sehen, wie er es schon seit Jahren geplant hatte. Seine Schwester
         sah dem Besuch, den er mit einer seiner üblichen aufsehenerregenden Forschungsreisen
         durch das ganze Land verband, mit gemischten Gefühlen entgegen. Doch sein Gespräch
         mit dem König löste endlich den Knoten, so dass Marie Antoinette ihrer Mutter am 30. August
         1777, nach sieben Jahren Ehe, erleichtert verkünden konnte: Schon seit acht Tagen ist meine Ehe vollkommen vollzogen; der Beweis ist wiederholt
               worden, und gestern noch vollständiger als das erste Mal.[244] Maria Theresia reagierte keineswegs so enthusiastisch wie erwartet. Sie ließ sich
         nun vom Leibarzt jeden Monat direkt über das Eintreffen der Menstruation berichten.[245] Als die Empfängnis weiterhin ausblieb, sparte sie umso weniger mit heftigen Zurechtweisungen:
         Die Tochter widme dieser wichtigen Angelegenheit nicht ihre volle Aufmerksamkeit,
         sondern gebe sich weiterhin allerlei eitlen Vergnügungen hin. Dass Marie Antoinette
         das als böse Verleumdung von Hofcliquen und Pamphletisten abtat, half ihr nichts,
         denn Mercy sorgte ja dafür, dass die Kaiserin stets genau über ihre ausschweifenden
         Zerstreuungen im Bilde war. Doch obwohl sie meist erst schlafen ging, wenn ihr Gatte
         aufstand, erfüllte er offenbar trotzdem hin und wieder seine eheliche Pflicht. Jedenfalls
         wurde Marie Antoinette im folgenden Jahr endlich schwanger, und Maria Theresia zeigte
         sich erleichtert: Ich kann Gott nicht genug danken, dass er mir noch diese Gnade gewährt hat, Sie meine
               teure Tochter, für die Zukunft noch solider etabliert zu sehen.[246] Die Allianz, die zur selben Zeit durch den Bayerischen Erbfolgekrieg gerade einer
         schweren Belastungsprobe ausgesetzt war – es gab genug Preußenfreunde am französischen
         Hof –, schien jetzt durch das Blut glücklich gestärkt.[247] Das Kind, das am 19. Dezember 1778 geboren wurde, war allerdings eine Tochter, so
         dass Maria Theresia schon bald darauf wieder ungeduldig zu drängen begann.[248] Dass am 22. Oktober 1781 ein Thronerbe zur Welt kam, für den es indes bald keinen
         Thron mehr zu erben gab, erlebte sie nicht mehr.
      

      Kinderlosigkeit schwächte die Rolle, die Maria Theresia ihrer Tochter am Hof von Versailles
         zugedacht hatte, außerordentlich. Es war die gleiche Rolle, die schon Carolina und
         Amalia – jede auf ihre Weise – unzureichend beziehungsweise gar nicht erfüllten, nämlich
         als verlängerter Arm der Matriarchin am fremden Hof zu wirken. Die Anweisungen, die
         Marie Antoinette aus Wien erhielt, waren von Anfang an widersprüchlich. Einerseits
         wurde ihr eingeschärft, keine Empfehlungen anzunehmen und sich aus Intrigen herauszuhalten.[249] Andererseits verlangte die Mutter aber auch, dass die Dauphine deutsche Landsleute
         bevorzugt behandele und zu Lasten missliebiger Figuren wie etwa des Gesandten Rohan
         ihren Einfluss geltend mache – nicht anders, als Maria Theresia es als Erbtochter
         ehemals am väterlichen Hof auch getan hatte.[250] Voraussetzung dafür aber war, dass sich Marie Antoinette zunächst einmal selbst
         die Gunst des alten Königs sicherte. Ich verlange von Euch, schrieb die Mutter, dass Ihr ihn durch alle Eure Handlungen von Eurer Ehrfurcht und Zärtlichkeit überzeugt,
               indem Ihr jede Gelegenheit benutzt, ihm zu gefallen […]. Ihr habt nur eine einzige
               Aufgabe, nämlich dem König zu gefallen und seinen Willen zu tun.[251] Was dem im Weg stand, war ihr Verhältnis zur Gräfin Dubarry, der offiziellen Mätresse
         des königlichen Großvaters. Die sittenstreng erzogene Marie Antoinette fand es mit
         den Regeln von Rang und Ehre unvereinbar, an die Dubarry das Wort zu richten, diese dümmste und impertinenteste Kreatur,[252] die zudem zweifelhafter Herkunft war. Sie sträubte sich erbittert gegen diese Zumutung
         und wurde darin von den frommen Tanten ihres Gatten bestärkt. Maria Theresia verlangte
         mit wachsender Verärgerung, diese Skrupel der politischen Opportunität und dem mütterlichen
         Willen unterzuordnen. Doch es wurde schnell deutlich, dass die Dauphine dem Sog der
         höfischen Parteicliquen nicht gewachsen war und sich aus der Ferne nicht so leicht
         lenken ließ.
      

      Als der alte König im Mai 1774 an den Blattern starb, wurden die Anstrengungen aus
         Wien verdoppelt und die Frequenz des Briefwechsels erhöht. Jetzt seien die guten Zeiten
         für die Tochter vorbei, prophezeite Maria Theresia.[253] Kaunitz gab Mercy genaue Anweisungen, wie die Königin auf ihren Ehemann Einfluss
         nehmen sollte, vor allem bei der Auswahl der neuen Minister – nämlich so, dass es
         auf keinen Fall als Einflussnahme erschien, weder für Dritte noch für den König selbst,
         damit sie ihren Kredit bei ihm und der ganzen Nation nicht verliere.[254] Dieser Dissimulationsversuch misslang. Als Ludwig XVI. seiner Gattin zuliebe Choiseul
         aus dem Exil zurückberief und den ihr besonders verhassten Minister Aiguillon gegen
         den habsburgfreundlichen Vergennes austauschte, kommentierte das der alte Khevenhüller,
         wie immer gut über die öffentliche Meinung im Bilde: An diesen letzten Vorfall soll die junge Königin den grösten Antheil haben und überhabt
               bei den [sic] König sehr vill vermögen, also zwar, daß dieser Umstand bei denen übrigen
               Höfen bereits die besorgliche Muthmassung erwecke, der unserige dörffte nach der Hand
               zu villen Einfluß bei Frankreich gewinnen.[255] Das zumindest war der Plan. Maria Theresia widerrief ausdrücklich ihre ursprünglichen
         Instruktionen und schrieb der Tochter: Wenn ich Euch so oft geraten habe, Euch nicht in Empfehlungen zu mischen, dann wegen
               der Gefahr, die ich wegen Eures weichen Herzens sah. […] Doch jetzt, wo die Wahl getroffen
               ist und der König einen neuen Rat hat, mache ich mir keine Sorgen mehr, und Ihr würdet
               ganz falsch und meinen Absichten zuwiderhandeln, wenn Ihr Euch dessen vollständig
               enthalten würdet.[256] Doch als Marie Antoinette dann tatsächlich eigenmächtig zu agieren begann, den Herzog
         von Choiseul ohne Erlaubnis des Königs zur Audienz empfing und sich in einem Brief
         an Rosenberg auch noch damit brüstete, wie leicht sie ihren Gatten, den armen Mann, manipulieren könne – da war das ganz und gar nicht das, was Maria Theresia sich
         gewünscht hatte, ganz im Gegenteil.[257] Gegenüber Mercy zeigte sie sich entsetzt: Welcher Stil! Welche Art zu denken! Das bestätigt meine Besorgnisse nur zu sehr. Sie
               läuft mit großen Schritten ihrem Untergang entgegen […],[258] und zu Marie Antoinette selbst: Ich sehe da nur Intrige, niedrigen Haß, Verfolgungssucht und Spöttelei; eine Intrige,
               die zu einer Pompadour, einer Dubarry passt […].[259] Joseph, der ohnehin nichts davon hielt, seine Schwester als Instrument der auswärtigen
         Politik einzusetzen, wurde noch grundsätzlicher: Habt Ihr Euch nur einmal gefragt, mit welchem Recht Ihr Euch in die Angelegenheiten
               der Regierung und der französischen Monarchie einmischt? […] Welche Kenntnisse habt
               Ihr, um Euch einbilden zu dürfen, daß Euer Urteil oder Eure Meinung für irgendetwas
               gut sein kann?[260] Marie Antoinette reagierte auf die scharfen Vorhaltungen ihres Bruders reserviert,
         während sie sich mit der Mutter wieder auszusöhnen suchte. Später, während des Bayerischen
         Erbfolgekrieges, als der preußische König seinen französischen chèr cousin aus dem Bündnis mit Habsburg herauslocken wollte, suchte sie ihren Teil dazu beizutragen,
         dass die Allianz nicht zerbrach, konnte aber auch nicht verhindern, dass ihr Gatte
         hinter ihrem Rücken mit Friedrich II. verhandelte.[261]
      

      Im Lauf der Zeit wurde Marie Antoinettes Verhalten immer anfechtbarer, die öffentliche
         Kritik immer polemischer.[262] Man warf ihr vor, sie benutze ihre Stellung, um ihren engsten Vertrauten bei Hof
         Vorteile zu verschaffen und missliebige Minister wie die lästigen Reformer Turgot
         und Malesherbes loszuwerden.[263] Drei Angriffsflächen waren es vor allem, die sie der Hofgesellschaft und dem europäischen
         Publikum bot: erstens beispiellose Verschwendungssucht trotz extrem prekärer Staatsfinanzen,
         zweitens illegitime Günstlingswirtschaft und drittens politische Einflussnahme zugunsten
         einer auswärtigen Macht und zum Schaden Frankreichs. Was ihre unbekümmerte Geldverschwendung
         und andere Extravaganzen anging – bizarre Frisuren, üppige Garderoben, nächtliche
         Ausflüge nach Paris, einsame Ausritte mit männlichen Favoriten, Glücksspiele mit exorbitanten
         Verlusten und so fort –, so wurde die Mutter nicht müde dagegen zu predigen, allerdings
         ohne Erfolg. Was die Günstlingswirtschaft und den Einfluss auf die Politik betraf,
         so lag aus Wiener Sicht das Problem nicht darin, dass die Tochter bestimmte Leute
         bevorzugte und mit Pensionen und Ämtern versorgte – das war ja ein Strukturprinzip
         der höfischen Gesellschaft. Das Problem bestand vielmehr darin, dass sie die falschen
         Leute begünstigte, dass sie eigenmächtig handelte, sich nicht um die Weisungen aus
         Wien kümmerte und von ihren Einflussmöglichkeiten unklugen Gebrauch machte. Besonders
         kritikanfällig war ihr Verhalten insofern, als sie sich immer mehr von der großen
         Versailler Bühne in ihr kleines Lustschloss Trianon zurückzog, dadurch den Kreis der
         potentiellen Gunstempfänger stark einschränkte und die Erwartungen aller anderen enttäuschte.
         Die hohe Kunst der Gunstverteilung, wie Maria Theresia sie beherrschte, bestand ja
         darin, einen möglichst großen Kreis von Höflingen immer wieder mit kleinen symbolischen
         Gesten der Aufmerksamkeit bei Laune zu halten und so in der Erwartung zu bestärken,
         demnächst einmal in den Genuss größerer Gunstbeweise zu kommen. Sah sich die große
         Mehrheit bei Hof dagegen dauerhaft um jede Chance gebracht, so machten sich notwendigerweise
         allgemeine Unzufriedenheit, Neid und Missgunst breit.
      

      Maria Theresia kannte diese Mechanismen und sah eine Katastrophe kommen, wenn auch
         sicher nicht die, die sich dann tatsächlich ereignete. Hatte sie der Tochter bei ihrem
         Herrschaftsantritt noch eine leuchtende Zukunft prophezeit,[264] so wurden ihre Erwartungen nach und nach immer düsterer, die Ermahnungen immer resignierter.
         Nach dem Tod der Mutter steigerte sich die öffentliche Kritik an der Königin zu bizarren
         Verschwörungsphantasien: vom Verdacht, sie habe französische Staatsgelder nach Wien
         schaffen lassen und Mordaufträge erteilt, bis hin zu rüden pornographischen Inzestvorwürfen.
         Je rapider der Niedergang der Monarchie, desto bizarrer die Diffamierungen der Pamphletisten
         gegen die vom Publikum kurz zuvor noch vergötterte Königin. Maria Theresia blieb es
         erspart mitzuerleben, dass selbst ihre düstersten Prophezeiungen übertroffen werden
         sollten.
      

      
         Maximilian
         

      

      Verärgert war Maria Theresia am Ende, folgt man dem Urteil ihres Sohnes Leopold, über
         alle drei Töchter.[265] Alle drei entzogen sich der mütterlichen Kontrolle, alle drei enttäuschten ihre
         hohen Ansprüche und verfehlten die ihnen zugedachte Aufgabe, wenn auch jede auf ihre
         eigene Weise, die eine mehr, die andere weniger. Als es darum ging, schließlich auch
         den jüngsten Sohn Maximilian auf seine Aufgabe im Dienste der Dynastie vorzubereiten,
         schrieb sie desillusioniert: Die Erziehung meiner Kinder war immer mein großer und liebster Gegenstand. Wenn nicht
               alles so verlaufen ist, wie es meinen Instruktionen, Befehlen und der Sorge, die ich
               habe walten lassen, entsprach, so ist es nicht meine Schuld, sondern die Folge der
               tausend Umstände, die dafür sorgen, dass wir in dieser Welt nichts Vollkommenes zustandebringen […].[266] In ihren Kontrollbemühungen ließ sie sich von dieser Einsicht aber bis an ihr Lebensende
         nicht beirren.
      

      Auch Maximilian Franz, 1756 geboren, nach dem Urteil vieler Historiker der späte «Liebling
         der Mutter»,[267] wurde auf dem Schachbrett der Matriarchin mehrfach hin- und hergeschoben. Zuerst
         hatte sie für ihn das Gouvernement in den Niederlanden vorgesehen, dann, seit Marie
         Christine und Prinz Albert diese Aufgabe übernehmen sollten, für die Statthalterschaft
         in Ungarn, weshalb sie ihm bereits als Zehnjährigem das Großkreuz des Stephansordens
         verliehen hatte. Zudem sollte er die Nachfolge seines Onkels Karl von Lothringen als
         Hochmeister des Deutschen Ordens antreten, das heißt die traditionelle Rolle des obersten
         christlichen Ritters übernehmen, ein Amt, das allerdings dank ausbleibender Kreuzzüge ins Heilige Land
         seit einigen Jahrhunderten nur noch hochadeligen Versorgungs- und Distinktionszwecken
         diente. Aus diesem Grund war Maximilian schon als Vierzehnjähriger – mit päpstlicher
         Sondergenehmigung – feierlich in den Deutschen Orden aufgenommen worden. Die Mutter
         hatte für ihn also eine militärische Karriere vorgesehen, für die er auf Kavalierstouren
         durch das Reich, die Niederlande, Frankreich und Italien den nötigen standesgemäßen
         Schliff erwerben sollte.[268] Daran mangelte es ihm offenbar; Beobachter schilderten ihn als ein bisschen brüsk, in Gesellschaft wenig zugänglich und wenig kommunikativ.[269] Nach Khevenhüller war das Motiv, das seine für einen Kaisersohn unübliche Verschickung in fremmde Länder veranlasst habe, seine nicht zum besten gerathene Erziehung, wenigstens von seiten des Maintien [des Benehmens]
               und äusserlichen Gebärden. Der in schwierigen Missionen erprobte Rosenberg, der ihm als Begleiter zur Seite
         gestellt wurde, musste gleichsamm mit Haaren zu dieser beschwärlichen Commission gezogen werden.[270] Rosenberg hatte wie immer lückenlos über Kuriere direkt an den Kabinettssekretär
         Pichler Bericht zu erstatten und durfte den achtzehnjährigen Maximilian nicht aus
         den Augen lassen: Mein Sohn wird nichts allein bestimmen […]; er wird keinen Schritt ohne Euer Wissen
               tun, schrieb ihm die Kaiserin.[271] Die mütterliche Sorge war groß, dass der Sohn an den ausländischen Höfen mit dem
         gefährlichen Gedankengut infiziert werden könnte, dass mittlerweile überall unaufhaltsam
         vordrang. Deshalb schärfte sie ihm ein, bei Gesprächen gegen die Religion und die
         guten Sitten wegzuhören und die Gesellschaft zu verlassen.[272] Von Leopold und Ferdinand, an deren Höfen Maximilian Station machte, ließ sie sich
         sein Verhalten genau schildern. Was sie erfuhr, gab nicht zu großen Hoffnungen Anlass.
         Leopold beschrieb den Bruder in einer ausführlichen Charakterstudie zwar als klug
         und urteilsfähig, uneitel und abgehärtet, aber auch als teilnahmslos und gleichgültig,
         ohne jeden Antrieb, sich geistig und körperlich hervorzutun. Er befasse sich lieber
         mit Domestiken und kleinen Leuten, mache sich über andere lustig, habe wenig Mitgefühl,
         misstraue jedem, verschließe sich und zeige keine Gemütsregungen, weder echte noch
         vorgetäuschte.[273] Ironischerweise waren das genau die Vorwürfe, die Leopold, als er in demselben Alter
         gewesen war, von seinen Erziehern ebenfalls gemacht worden waren; trotzdem war sein
         Bericht kaum von Verständnis und Nachsicht geprägt. Die Mutter teilte sein harsches
         Urteil. Gegenüber Ferdinand klagte sie ein ums andere Mal, wie sehr Maximilian ihr
         missfalle. Sie fand, er sei von eisiger Kälte, hart und gefühllos, unfähig, eine Frau glücklich zu machen – ganz im Gegensatz zu Ferdinand selbst, dem zärtlichen Sohn und liebevollen Gatten,
         dessen Briefe sie immer zu Tränen rührten.[274]
      

      Aus seiner Teilnahmslosigkeit wurde Maximilian allerdings herausgerissen, als er seinen
         Bruder Joseph im Bayerischen Erbfolgekrieg auf den Feldzug nach Böhmen begleiten musste,
         um befehlen zu lernen. Im Feld zog er sich eine schwere Infektion zu und musste nach
         Wien zurückkehren, wo er aber keineswegs gesund wurde. Vielmehr laborierte er monatelang
         an einer offenen Geschwulst am rechten Bein und womöglich mehr noch an der ärztlichen
         Behandlung dieser Wunde, die immer wieder geöffnet wurde und nicht zuheilte. Seine
         Gleichgültigkeit erwies sich nun als Tugend, und die Meinung seiner Mutter über ihn
         verwandelte sich in ihr Gegenteil; fortan wurde sie nicht müde, seine Geduld und Leidensfähigkeit
         zu loben.[275]
      

      Das Kriegshandwerk kam für Maximilian nun nicht mehr in Frage; es galt also eine andere
         Rolle für ihn zu finden. Da kam es gelegen, dass der Kurfürst-Erzbischof von Köln
         und Fürstbischof von Münster, Max Friedrich von Königsegg, so alt war, dass mit seinem
         Hinscheiden jederzeit gerechnet werden musste.[276] Sein leitender Minister Belderbusch hatte der Kaiserin schon mehrfach signalisiert,
         dass ein Mitglied der Kaiserfamilie mit seiner Hilfe gute Aussichten bei der Wahl
         des Nachfolgers hätte. Der ambitionierte Kurkölner Minister diente sich dem Haus Habsburg
         als Parteigänger an, weil er sich davon – zu Recht – die Standeserhöhung seiner Familie
         versprach. Die beiden bedeutenden geistlichen Fürstentümer Kurköln und Münster, die
         zuvor lange Zeit in der Hand des Hauses Wittelsbach vereint gewesen waren, bildeten
         starke Gegengewichte gegen den dominanten preußischen Einfluss im Nordwesten des Reiches.
         Maria Theresia schreckte zunächst wegen des hohen finanziellen Aufwands vor einer
         solchen Wahl zurück – ohne reichliche Handsalben für die Wahlherren war nichts auszurichten. Maximilian selbst reagierte bei der Aussicht
         auf den geistlichen Stand unfroh, und Joseph war ebenfalls dagegen.[277] Doch am Ende folgte die Kaiserin dem Rat von Kaunitz und Reichsvizekanzler Colloredo,
         dem preußischen Einfluss im Reich einen Schlag zu versetzen, und tat alles, um den
         Kurfürsten und die Domherren für die Kandidatur ihres Sohnes zu gewinnen. Der politische
         Coup glückte. Auch die nötigen päpstlichen Dispense waren schnell erteilt. Am 9. Juli
         erhielt Maximilian die niederen Weihen, nahm die Tonsur und legte wenig später geistliche
         Tracht an. An den Anblick konnte Maria Theresia sich nach eigener Aussage nur schwer
         gewöhnen, während er selbst offenbar zu seiner Gleichmütigkeit zurückfand und sich
         in sein Los fügte.[278] Im August 1780 wurde er gegen den massiven Widerstand Preußens von beiden Domkapiteln
         zum Koadjutor mit dem Recht der Nachfolge gewählt. Es hatte eines regelrechten «kleinen
         kanonischen Kriegs» bedurft, um das durchzusetzen, denn die Nachfolge in den beiden
         geistlichen Fürstentümern galt als Politikum von europäischer Tragweite.[279] Maria Theresia hatte mit Hilfe ihrer Tochter die diplomatische Rückendeckung des
         französischen Königs erhalten, während Friedrich II. sich sogar in Sankt Petersburg
         vergebens um Unterstützung bemüht hatte. Die Geschenke für die Mitglieder der beiden
         Domkapitel und andere mit der Wahl verbundene Aufwendungen kosteten das Erzhaus, so
         rechnete Kaunitz aus, insgesamt 948.315 Gulden und 48 Kreuzer, wobei die jährlichen
         Subsidienzahlungen von 50.000 Gulden, die der alte Kurfürst Max Friedrich bis zu seinem
         Tod erhielt, noch nicht inbegriffen waren.[280]
      

      Nun sollte Maximilian sich auch im Sinne der Mutter leiten lassen. Als er ins Kurfürstentum
         Köln reiste, um sich in der Bonner Residenz als neuer Koadjutor einführen zu lassen,
         gab sie ihm die üblichen Verhaltensregeln mit auf den Weg: großzügig sein, aber nicht
         zu sehr, liebenswürdig, aber nicht zu familiär, überhaupt am besten nur repräsentieren
         und alles andere dem von ihr mitgegebenen Begleiter Hardegg überlassen. Es war Maria
         Theresia daran gelegen, vorbeugend auf ihren Sohn einzuwirken, solange er noch Koadjutor
         war, denn sobald er Kurfürst sein würde, das wusste sie, würde er als Herrscher über
         ein politisch bedeutendes Reichsterritorium an formaler Selbstständigkeit allen anderen
         Söhnen überlegen sein. Doch schon auf seiner Antrittsreise zeigte sich, dass der scheinbar
         so fügsame und antriebsarme Maximilian durchaus zu Eigenmächtigkeiten in der Lage
         war. Er hatte, ohne die Mutter um Erlaubnis zu fragen, dem Reichserzkanzler und Kurfürsten
         von Mainz ein teures Geschenk gemacht, was sie zu ihrem Ärger selbst erst aus der
         Zeitung erfahren hatte. Es galt also den Anfängen zu wehren. Dass ihr das Brillantgeschenk vor mir verheimlicht habt, hat mir großen Schmerz bereitet, schrieb sie ihm. Ich wünschte, dass Ihr mich nicht nur als Mutter, sondern auch als Eure Freundin
               und beste Ratgeberin betrachtet, aber das lässt sich nicht erzwingen, das muss das
               Herz entscheiden. Diese Geheimhaltung zeigt einen Mangel an Vertrauen, sei es aus
               Berechnung oder aus falscher Scham, und das ist es, was man ausrotten muss […].[281] Dies war Maria Theresias letzter Versuch, aus der Ferne über ihre erwachsenen Kinder
         ihre mütterliche Herrschaft geltend zu machen. Als Maximilian am 21. April 1784 Kurfürst-Erzbischof
         von Köln wurde, war seine Mutter bereits dreieinhalb Jahre tot. Dass er – was für
         einen Fürstbischof keineswegs üblich war – die höheren Weihen empfing und regelmäßig
         selbst die Messe zelebrierte, dass er – was sich ebenfalls nicht von selbst verstand –
         die Regierung des Erzstifts engagiert in die eigene Hand nahm und eine Reihe aufgeklärter
         Reformen in Gang setzte, mit anderen Worten: dass er seine geistlichen und weltlichen
         Aufgaben ungewöhnlich ernst nahm und seinen Ruf Lügen strafte, konnte sie nicht mehr
         erleben.
      

      
         Daheimgebliebene
         

      

      Die Ungleichbehandlung hochadeliger Kinder entsprach dynastischem Kalkül und war ganz
         und gar nichts Ungewöhnliches – was nicht ausschloss, dass bei den Benachteiligten
         Neid und Eifersucht aufkamen. Von den Einzelnen wurde erwartet, dass sie sich dem
         Wohl der Familie klaglos unterordneten. Dazu gehörte, dass einzelne Töchter unverheiratet
         blieben, meist weil ihre standesgemäße Verheiratung zu teuer war. In allen Ständen
         war es zudem üblich, dass eine – oft die älteste oder die jüngste – Tochter zu Hause
         blieb und die Versorgung der alten Eltern übernahm. Der Status lebenslang unverheirateter
         Frauen war gering und wurde von vielen Betroffenen als demütigend empfunden. Die ledige
         Schwester Franz Stephans, Prinzessin Charlotte von Lothringen, litt beispielsweise
         sehr darunter und kam sich ridicule vor, wann sie bei ihrer großen Statur und vierzig-jährigen Alters so villen schönen und
               jungen Ertzherzoginnen […] comme une vieille fille avec l’air d’un duègne [wie eine
               alte Jungfer und Anstandsdame] nachtrottiren müste, und sie machte ihrem Bruder, dem Kaiser, schwere Vorwürfe, dass er ihre Heirat vereitelt
         habe.[282] Unter Maria Theresias Töchtern waren zwei, die dieses Schicksal teilten und auf
         ganz unterschiedliche Weise damit umgingen: Marianne, geboren 1738, und Elisabeth,
         geboren 1743 (Farbtafel 24).
      

      Elisabeth hatte immer als die schönste unter den Töchtern gegolten, aber auch als
         kapriziös, kokett und gefallsüchtig.[283] Da sie nie den Heimathof verließ, führte sie keinen Briefwechsel mit der Mutter,
         und man weiß sehr wenig über sie. Es hatte verschiedene Heiratskandidaten gegeben –
         zuerst Stanislaus Poniatowski, den König von Polen, dann den Herzog von Chablais (denselben,
         den auch Marie Christine nach dem Wunsch ihres Vaters hätte heiraten sollen), was
         aus verschiedenen Gründen gescheitert war.[284] Die Blatternepidemie im Erzhaus 1767 überlebte sie von Narben entstellt, was ihre
         Heiratschancen massiv verringerte. Die Elisabeth ist immer noch dieselbe, Ihr kennt sie besser als ich, sie ist fürchterlich
               hässlich und alt geworden, schrieb Maria Theresia schonungslos an die Marquise d’Herzelles.[285] Als Figur auf dem dynastischen Schachbrett rückte Elisabeth 1768 trotzdem noch einmal
         ins Zentrum der mütterlichen Aufmerksamkeit, und zwar als potentielle Braut für den
         dreiunddreißig Jahre älteren König Ludwig XV., dessen Töchter ihren Vater partout
         zu einer erneuten Heirat bewegen wollten, um seine Mätressenwirtschaft zu beenden.
         Ludwig war allerdings wenig interessiert und hielt seine Töchter hin: Er sei bereit,
         die Erzherzogin zu heiraten, wenn er sich mit eigenen Augen davon überzeugen könne,
         dass ihr Äußeres ihm gefalle.[286] Ein persönliches Zusammentreffen war aber so gut wie unmöglich, wie raffiniert man
         es auch immer zu tarnen versuchte – zu demütigend wäre eine solche Beschau gewesen.[287] Maria Theresia hätte zwar eine derart hochrangige Partie für Elisabeth und die Verstärkung
         der Allianz gern gesehen und war dafür zur Not auch bereit, die notorische sexuelle
         Libertinage des Königs taktvoll zu übersehen. Eine solche demütigende Taxierung aber
         konnte sie nicht hinnehmen, das erlaubte die Ehre des Erzhauses nicht. Sie ließ in
         Versailles ausrichten, dass sie durchaus selbst für den standesgemäßen Unterhalt ihrer
         Töchter sorgen könne und es nicht nötig habe, zu dessen Ersparung eine Prinzessin auf Glück und Gefahr gleichsam zum Opfer her[zu]geben.[288] Damit waren die Heiratspläne ein für alle Mal erledigt.[289]
      

      Tatsächlich sah Maria Theresia allerdings für Elisabeth – als einziges von allen Kindern –
         keine standesgemäße Versorgung vor, weder eine Heirat noch eine Pfründe, noch einen
         besonderen Kapitalfonds.[290] Elisabeth trug dieses Los keineswegs gottergeben, sondern empörte sich zeitlebens
         über die Ungerechtigkeit des Schicksals. Als sie von der kostspieligen Wahl Maximilians
         zum Koadjutor hörte, fing sie an zu schluchzen, dass alle etabliert seien und nur sie allein im Stich gelassen
               und dazu verurteilt, mit dem Kaiser allein zu bleiben, was sie niemals hinnehmen werde.
               Wir hatten alle Mühe, sie zum Schweigen zu bringen, berichtete Maria Theresia in einem Brief an Marie Christine und fügte verständnislos
         hinzu: Es ist traurig, so wenig Vernunft [raisonnement] zu sehen.[291] Auch in Gesellschaft hielt Elisabeth sich mit bitterem Sarkasmus und Kritik an ihrer
         Mutter nicht zurück. Als sie sich 1777 von einem schweren Abszess an den Backenzähnen
         erholte und der englische Botschafter kam, um ihr seine Anteilnahme auszudrücken,
         soll sie zu ihm gesagt haben, es gebe keinen Grund für Mitleid: ‹Glaubt mir›, sagte sie, ‹für eine unverheiratete Erzherzogin von vierzig Jahren ist
               ein Loch in der Wange ein Vergnügen›, denn, fügte sie hinzu, ‹ein Ereignis, das die
               Gleichförmigkeit und Langeweile meines Lebens durchbricht, sollte man nicht als Unglück
               betrachten.› Sie sagte ihm auch, es sei ein Schandfleck der Regierung Maria Theresias,
               dass sie ihre erwachsenen Töchter einschränke wie kleine Kinder und ihnen das Vergnügen
               verweigere, sich in Gesellschaft zu begeben.[292] Maria Theresia scheint sich hin und wieder innegeworden zu sein, was sie ihren unverheirateten
         Töchtern zumutete. Immerhin notierte sie einmal selbstkritisch, man müsse den beiden
         ein paar Vergnügungen lassen, denn sie haben das ganze Jahr über nichts als Langeweile
               in meiner Retirade und müssen ständig meine schlechte Stimmung ertragen.[293]
      

      Ihr Hadern mit dem Schicksal machte Elisabeth bei den Geschwistern unbeliebt; sie
         galt als unleidlich, missgünstig, klatschsüchtig und intrigant. Die Familienmitglieder
         begegneten ihr mit Geringschätzung oder bestenfalls Mitleid. Sie werde von aller Welt gemieden und gefürchtet wegen ihrer schrecklichen Zunge, ihren extravaganten
               und unklugen Reden, notierte ihr Bruder Leopold. Er erwähnte aber auch, dass sie viel Zeit damit verbringe,
         ein Waisenmädchen aufzuziehen, das man vor ihrer Tür gefunden hatte.[294] Der französische Gesandte beschrieb sie hingegen 1770 ganz anders: großzügig, lebhaft
         und geistreich, manchmal caustique, spöttisch, aber von heiterem und angenehmem Charakter.[295] Nach dem Tod der Mutter sorgte Joseph dafür, dass sie Äbtissin des adeligen Damenstifts
         in Innsbruck wurde, das Maria Theresia 1765 zum ewigen Gebetsgedenken für Franz Stephan
         gegründet hatte.
      

      Auch die älteste Tochter Marianne blieb zeitlebens unverheiratet am Wiener Hof. Sie
         ging aber anders damit um: nicht verzweifelt sarkastisch, sondern fromm und selbstquälerisch,
         richtete sie ihre Unzufriedenheit nicht nach außen, sondern gegen sich selbst.[296] Als sie neun Jahre alt war, hatte es einmal eine kurze Sondierung gegeben, ob sie
         für den Herzog von Savoyen als Braut in Frage käme.[297] Danach war von Heiratsplänen nicht mehr die Rede; die Mutter hatte die älteste Tochter
         vielmehr dazu ausersehen, ihr bis ans Lebensende Gesellschaft zu leisten. Durch eine
         schwere Krankheit – laut Khevenhüller ein Catharrh, der so stark war, dass man ihr schon öffentlich die Sterbesakramente gereicht hatte[298] – litt sie seit ihrem 18. Lebensjahr an einer Verkrümmung des Rückgrats, kränkelte
         seither fast ständig und hielt sich vom öffentlichen Hofleben meistens fern, außer
         wenn sie die Mutter bei zeremoniellen Funktionen wie Taufen von Patenkindern oder
         Gründonnerstags-Fußwaschungen zu vertreten hatte. Nach dem Tod ihres Vaters, mit 28 Jahren,
         wurde sie mit der Pfründe einer Äbtissin des adeligen Damenstifts in Prag ausgestattet,
         die ihr 80.000 Gulden im Jahr einbrachte, ohne dass sie je dort residierte.[299] Beobachter beschrieben sie als großherzig, feinsinnig und klug; man lobte ihre geistreiche
         Konversation und ihre vielen verschiedenen Talente.[300] Ihre gelehrten Interessen gingen weit über einen bloßen adeligen Zeitvertreib hinaus.
         Sie teilte die Begeisterung ihres Vaters für naturhistorische Sammlungen, hörte mathematische
         und physikalische Vorlesungen, korrespondierte mit anderen Gelehrten, sammelte Mineralien,
         Pflanzen und Insekten, die sie sich für viel Geld aus aller Welt schicken ließ. Für
         ihre Mutter legte sie einen Katalog ihrer sämtlichen Gedenkmedaillen an, den sie mit
         Kupferstichen von eigener Hand illustrierte. Die Kaiserliche Kupferstecher-Akademie
         in Wien und die Großherzogliche Akademie der Künste in Florenz nahmen sie als Ehrenmitglied
         auf. Nach dem Tod der Mutter zog sie nicht ins Damenstift nach Prag, sondern in den
         viel bescheideneren Konvent der Elisabethinen in Klagenfurt, wo sie sich mit einem
         Kreis von Gelehrten und Freimaurern umgab.[301] In diesem Konvent befinden sich auch zwei Zeugnisse aus den 1770er Jahren, die ihre
         gnadenlose Selbsterforschung dokumentieren.[302] Beide Schriften waren nicht für die Augen anderer bestimmt; sie hielt darin Zwiegespräch
         mit sich selbst, um sich im Glauben zu stärken: ich hab dises auf geschrieben um öffters vor denen augen zu haben die ausserordentlichen
               gnaden gottes und meine grossmächtige fehler und schwachheiten.[303]
      

      Die eine Schrift war ein Selbstbekenntnis nach Art der Augustinischen ‹Confessiones›.
         Darin schilderte Marianne sich selbst als mit einem feuer und heftigkeit derer paßionen gebohren, so eine nur männliche und
               zimlich zerstreute erzihung imer mehr vermehret hat.[304] Als junges Mädchen habe sie sich in alle möglichen, mitunter auch verbotenen Freuden
         gestürzt und Tag und Nacht mit Jagen und Tanzen, Spielen und Romanlesen verbracht.
         Ihre beinahe tödliche Krankheit im Alter von achtzehn Jahren verstand sie als erste
         göttliche Mahnung, die sie noch in den Wind geschlagen habe. Die zweite Prüfung, die
         sie endlich zur Umkehr bewogen habe, sah sie in dem plötzlichen Tod ihres sehr geliebten
         Vaters, womit endlich gott durch dem schrockhafftesten und empfindlichsten streich mich mit gewalt
               zu sich ruffte. Dieser dramatische Einschnitt setzte ihrer Unbeschwertheit ein Ende und stürzte
         sie in tiefe, seitdem nie mehr verstummende Selbstvorwürfe. Denn wenn der Tod des
         Vaters die Strafe Gottes für ihre Sünden war, dann hatte ja sie auch die Schuld daran
         zu tragen. Sie zog sich völlig zurück, verbot sich jedes Vergnügen und legte sich
         Buße im Übermaß auf. Ihre Umkehr, so beschreibt sie es aus der Rückschau, betrieb
         sie nun mit demselben übertriebenen eyfer, mit demselben feürige[n] und unbändige[n] temperament, mit dem sie sich zuvor ihren Zerstreuungen hingegeben habe. Mit Gottes Hilfe sei
         sie aber nach und nach zur Selbsterkenntnis gelangt und habe das einzige Mittel gefunden,
         ihren unbändigen Geist zu bezwingen, nämlich eines, das schnur grad meinem geist zu wider ist: die freiwillige Selbstbindung an ein völlig gleichförmiges Leben: Ich erkente das ich mich wie ein kind selbst behandeln müste.[305]
      

      Mariannes Gott war ein erbarmungslos strenger und grausamer Gott. Die schwerste Prüfung,
         die er ihr auferlegte, bestand in einer jahrzehntelang im Geheimen gehegten, leidenschaftlichen
         und unerfüllten Liebe zu einem nicht genannten Freund. Gott habe ihr, so schreibt sie, ein sehr zärtliches und nicht veränderliches hertz geschenkt. Ihr Stand und eine gewisse hohe arth im umgang bewarten mich lange vor der gefahr sich lieben zu
               hören, ich war zeit meines leben nicht eitel und glaubte mich nicht imstand gefahlen
               zu können. […] Ich wollte nihemals eine Comedie wie ich ihrer vill gesehen hatte spillen, so bald
               ich einmahl liebte so dachte ich auf niemand anderen, und liebte beständig fort durch
               21 jahr, das letzte so wie das erste.[306] Diese Passion blieb offenbar zeitlebens platonisch. Warum sie weder diesen geliebten
         Freund noch irgendjemand anderen heiratete, thematisierte sie in ihren Selbstzeugnissen
         nie. Offensichtlich war es ihr derart selbstverständlich, sich den mütterlichen Wünschen
         zu fügen, dass sie sich gar keinen Gedanken an eine möglicherweise vertane Ehechance
         gestattete. Die Verzichtleistung bestand für sie nicht darin, den Geliebten nicht
         zu heiraten – das lag ja außerhalb ihrer Macht –, sondern darin, aus eigenem, freiem
         Entschluss jeden Kontakt zu ihm abzubrechen: ich kann mir es nicht selbsten laugenen das diser streit [mit mir selbst] der gröste
               war, das er es noch ist, ich müste mit meinen freyen willen mich abreissen von einer
               leidenschafft die ich nihemalen noch bestritten hatte. Ihr strenger Gott verlangte ihr diesen Verzicht ab, aber sie erwartete von ihm dafür
         auch die nötige übernatürliche krafft, das ich wider meinen freünd [und] wider mein eigenes hertz das urtheil gesprochen
               habe[.] ich hab alles verlassen, und weiß das es vill volkomener wäre wann ich ihm
               auch aus meinen hertzen auslöschen thätte[.] dises aber weiß ich nicht anzustellen
               […].[307]
      

      Wie Mariannes einsames und freudloses Alltagsleben am Hof aussah, zeigt das zweite
         Selbstzeugnis, ein Diarium, in dem sie in der Fastenzeit des Jahres 1773 Tag für Tag
         über die kleinen Erfolge und Misserfolge ihres täglichen inneren Kampfes Buch geführt
         hat. Ihr Alltag war gekennzeichnet von körperlicher Krankheit und seelischer Zerknirschung,
         traurigkeit und unterdrückung.[308] Ihre größte, seltene Freude war, wenn es ihr gelang, morgens früh mit eyfer und aufmerksamkeit der Messe zu folgen und dann der Frau Mutter zum Handkuss aufzuwarten. Doch gewöhnlich quälte sie sich über ihre Unfähigkeit zu
         versammelter, unzerstreuter Andacht, und ihre größte tägliche Sorge bestand darin, der allgegenwärtigen Versuchung
         zu erliegen und über den Nächsten abfällig zu reden. Die unvermeidlichen Auftritte in der großen Welt, wozu sie sich stands halber auf-butzen musste, waren ihr zuwider; überall lauerte die Gefahr sich zu versündigen. Mit all
         dem zog sie sich zu allem Übel auch noch die Geringschätzung ihrer Geschwister zu.
      

      In deren Augen erschien ihr Verhalten als Überheblichkeit und Bigotterie. Bei Hof
         wurde sie, so notierte ihr Bruder Leopold, verachtet und beschimpft.[309] Ihre Zurückgezogenheit wirkte auf viele geheimnistuerisch und intrigant, ihre Frömmigkeit
         heuchlerisch und selbstgefällig, ihr Hang zur Wohltätigkeit anmaßend und ruinös.[310] Ihre Schwägerin Isabella von Parma hielt sie für den Inbegriff einer falschen Freundin und widmete ihr eine boshafte kleine Charakterskizze.[311] Alle diese Feindseligkeiten blieben der empfindsamen Marianne selbstverständlich
         nicht verborgen. So notierte sie anlässlich einer großen Gala, sie müsse außlachungen und verrachtungen in meinen ohren anhören so mich sehr innerlich entzörnt
               und meinen verrachtung und bitterkeit stätz vermehrt.[312] Freundschaft verband sie allein mit ihren Kammerfrauen und ihrer Schwester Amalia
         in Parma, der Verstoßenen. Doch mehr noch als über die Kränkungen anderer grämte sie
         sich über ihre eigenen Schwächen. Selbst ihre barmherzigen Werke wurden durch ihre
         Selbstzweifel vergiftet: Legte sie Fürsprachen ein, kaufte Gefangene frei, übernahm
         Patenschaften oder gab Almosen, so fürchtete sie, es sei kein Verdienst dabei, weil
         sie es aus persönlicher Zuneigung oder bloßer Gewohnheit getan habe. Selbst geistliche
         Gespräche bescherten ihr Gewissensnöte, denn sie fürchtete darin mehr eitle ehr als nutzen zu suchen und fand es straffmäßig, wenn sie bestrebt war, dem Priester ein gutes Bild von sich zu vermitteln. Alles
         Gute, das sie tat, verwandelte sich durch ihre selbstquälerische Gewissenserforschung
         in Selbstliebe und Eitelkeit. Kurzum: Ihr hochempfindliches Sündenbewusstsein war
         eine Falle, aus der sie nicht herausfand. Fast jeden Tag schloss sie ihre Aufzeichnungen
         mit dem Trost ab, das dieser tag widerum die anzahl meiner tägen vermindert und mich näher zu dem tag
               meiner erlößung führet.[313]
      

      Das Einzige, worin sie sich nichts vorzuwerfen hatte, war ihr kindlicher respect und lieb gegenüber der Frau Mutter.[314] Sie litt mit ihr, wenn sie krank war, und leistete ihr am Ende Beistand im Sterben.
         Doch so herzlich wie über ihren Vater sprach sie über Maria Theresia nie. Umgekehrt
         sind Zeichen mütterlicher Liebe gegenüber Marianne rar. Da die Kaiserin sie stets
         in ihrer Nähe hatte, gab es keinen Grund, eine Korrespondenz mit ihr zu führen. In
         den Briefen an Kinder und Vertraute erwähnte die Mutter stets knapp und pflichtgemäß
         ihren schlechten Gesundheitszustand – die Marianne […] ist keine drei Tage hintereinander gesund[315] – oder berichtete allenfalls einmal über ihre Streitigkeiten mit der Kammerfrau.[316] Glaubt man den Aufzeichnungen Leopolds, dann sah Maria Theresia ihre älteste Tochter
         selten, behandelte sie schlecht und ließ sie ihre Geringschätzung auch in der Öffentlichkeit
         spüren: Die Maria Anna hat keinen Einfluß, sie lebt ganz für sich […] und sieht sich völlig
               verachtet und beschimpft, bei allen Gelegenheiten, sowohl von der Kaiserin wie vom
               Kaiser, die ihr niemals ins Gesicht sehen und ihr die ärgsten Kränkungen zufügen.[317] Doch gerade Marianne war es, die das Sterben ihrer Mutter über Tage hinweg begleitet
         und später in einer warmherzigen und anrührenden Schilderung festgehalten hat.[318]
      

      Marianne war nur eine von denen, die ihr Innenleben sorgfältig verborgen hielten.
         Aus der historischen Distanz und im Vergleich der verschiedenen Quellen wird sichtbar,
         dass vieles in dieser Familie nicht so war, wie es schien. Manch eines der Kinder
         täuschte sich sehr darüber, wer Verbündeter war und wer Gegner, wem zu Recht vertraut
         werden konnte und wem nicht. Joseph beschrieb die Atmosphäre illusionslos: […] keine Spur von Gemeinschaft, kein vernünftiger, angenehmer oder gemeinsamer Punkt […].
               Der Klatsch, die Hänseleien von Dame zu Dame, von Erzherzogin zu Erzherzogin beschränken
               jeden auf sich selbst, und das ‹Was soll man dazu sagen?› behindert jede Gemeinschaft
               und entzweit Unschuldige.[319] Während eine Sprache der Aufrichtigkeit und zärtlichen Zuneigung gepflegt wurde,
         regierten tatsächlich allenthalben Misstrauen und Verstellung. Derjenige, bei dem
         Außen- und Innenperspektive vielleicht am weitesten auseinanderklafften, war Leopold,
         der von den anderen am meisten geschätzte Bruder. Ausgerechnet er, an dem Joseph am
         innigsten hing, dem er als Einzigem vertraute und regelmäßig rückhaltlos sein Herz
         ausschüttete,[320] war zugleich derjenige, der insgeheim den schwärzesten Groll gegen alle anderen
         hegte. Man weiß das, weil er bei seinem Aufenthalt in Wien 1778/79 ein verschlüsseltes
         Tagebuch führte, in dem er den ‹Zustand der Familie› und der ganzen Monarchie gnadenlos
         analysierte.[321] Leopold, der als Kind von seiner Mutter für seine mangelnde Aufrichtigkeit besonders
         scharf kritisiert worden war, hatte offenbar besonders gründlich gelernt, sich zu
         verstellen.[322] So verschlossen er nach außen war, so rückhaltlos offen war er – ähnlich wie Marianne –
         im schriftlichen Zwiegespräch auf dem Papier. Er folgte dabei einem geradezu obsessiven,
         pedantischen Aufschreibezwang, den schon die Zeitgenossen als graphomanischen Tick
         wahrnahmen.[323] Zerfressen offenbar von Bitterkeit darüber, dass er sich dem despotischen und ungeliebten
         kaiserlichen Bruder unterordnen musste, schrieb er sich seinen Groll in ungehemmtem
         Schreibfluss ohne Punkt und Komma und in endlosen Wiederholungen vom Leib. Im Schutz
         eines persönlichen Geheimcodes sezierte er das Spannungsgeflecht und die Lebenslügen
         der Familie mit ungewöhnlich scharfem Blick und entwarf das Panorama einer Schlangengrube.
      

      Von seiner Mutter zeichnete er das Bild einer überforderten, freudlosen und misstrauischen,
         an Geist und Köper geschwächten alten Frau, die sich an ihre eigenen Befehle nicht
         mehr erinnert, nur noch wenigen subalternen Beamten vertraut, in den Regierungsgeschäften
         entweder Konfusion verbreitet oder einfach alles laufen lässt und ihren Mut und ihre Tapferkeit verloren hat, tief enttäuscht darüber, keines ihrer Ziele erreicht zu haben und von der Außenwelt
         dafür verantwortlich gemacht zu werden. Das Verhältnis zwischen Maria Theresia und
         Joseph analysierte Leopold treffend in seiner Ambivalenz: Einerseits enttäuscht, dass
         er nicht als ein so großer Mann erscheint, wie sie ihn haben möchte, sei die Kaiserin trotzdem eifersüchtig auf das große Ansehen, das er beim Publikum genießt.[324] Wenn sie zusammen sind, gibt es ununterbrochen Streit.[325] Zum Schaden der Staatsgeschäfte seien die Gegensätze zwischen ihnen allgemein bekannt,
         weil jeder von beiden offen bei Dritten über den anderen herziehe. Der kaiserliche
         Bruder kam noch schlechter weg als die Mutter: ein harter, gewalttätiger Mann, voll Ehrgeiz, der alles sagt und tut, um gelobt zu
               werden und damit man von ihm in der Welt spricht. Er weiß nicht, was er will […],
               verachtet allen Arbeitseifer und die Geschäfte […]. Er duldet keinen Widerspruch und
               ist voll willkürlicher, gewalttätiger Grundsätze und des stärksten, gewalttätigsten,
               härtesten Despotismus. Er liebt niemanden […].[326] Besonders macht es ihm Freude, die Kaiserin fühlen zu lassen, daß sie ihn braucht
               und daß sie ohne ihn nicht weiß, wie sie in den Geschäften weiterkommen soll.[327] Joseph mache seine Mutter vor aller Welt lächerlich und verfolge ihre Vertrauten,
         hasse und fürchte Christine und Albert, verachte Marianne und Elisabeth. Aber: Für uns – Leopold selbst – zeigt er aufrichtig große Aufmerksamkeit, Zutrauen und Freundschaft,[328] was dieser ihm aber offensichtlich nicht mit Gleichem vergalt. Ironischerweise war
         der vielgeliebte Leopold derjenige, der am besten zu dissimulieren und seine unermessliche
         Bitterkeit am besten zu kaschieren verstand. Joseph dagegen, der schwierige, zwiegespaltene,
         bei den Geschwistern verhasste Despot, liebte seinen Bruder umgekehrt offenbar aufrichtig
         und hegte die größten Illusionen über dessen Gegenliebe – so wie er sich ja auch über
         die Liebe seiner ersten Frau hatte täuschen lassen. Kurzum: Nichts war in dieser Familie
         so, wie es schien. Leopolds düsteres Panorama vom ‹Zustand der Familie› zeigt, in
         welche Falle man sich mit dem emotionalen Druck zu absoluter Aufrichtigkeit manövrieren
         konnte. Der Zwang zu vollkommener Offenheit, den Maria Theresia auf ihre Kinder seit
         jeher ausübte, gebar Heuchelei, Intrige und Verstellung.
      

      
         Schlechtes Wetter für eine weite Reise
         

      

      In den letzten Jahren wuchsen Maria Theresias Verbitterung und Vereinsamung. Im August
         1778 verfügte sie testamentarisch, ihre Beisetzung solle ohne ihre Kinder stattfinden –
         aus Rücksicht auf deren Gefühle, wie sie schrieb. Wann eine Mutter und Frau nach ihrem Todt noch was zu hoffen und zu sagen hat, so
               bitte Mir dieses letztes Zeichen des gehorsams von meiner familj aus.[329] Als sie sich im September 1779 bei einem Sturz das Bein verletzt hatte und eine
         Weile liegen musste, schrieb sie an Ferdinand: Mein erster Gedanke war, dass der liebe Gott mich unter keinen Umständen zu sich holen
               will, und das machte mich traurig.[330] Die Gründe für ihre Bitterkeit waren die alten, und neue kamen hinzu: das Bewusstsein
         allgemeinen Kontrollverlusts, dazu der Gram über den Krieg und das belastete Gewissen
         wegen des Leids der Untertanen;[331] die unerfüllte Hoffnung auf die Geburt eines Thronfolgers in Frankreich; das zerrüttete
         Verhältnis zu Amalia; die latenten Spannungen mit Joseph und seine dauernde, von ihr
         als provokativ empfundene Abwesenheit, zuletzt seine Reise durch Russland;[332] schließlich im Juli 1780 die Trauer über den Tod des Schwagers Karl und die Empörung
         darüber, dass Joseph dessen ganzen Nachlass einfach verkaufte.[333]
      

      Im nassen und kalten November 1780 grassierte in Wien eine Infektion. Elisabeth hatte
         schweren Husten; Marianne konnte tagelang kein Essen bei sich behalten; Kaunitz verließ
         seine Wohnung nicht.[334] Alle seien krank, schrieb Maria Theresia am 20. November nach Mailand, sie sorge
         sich um die beiden Töchter. Auch sie selbst – mittlerweile 63 Jahre alt – litt, wie
         immer im Winter, an Husten und Atemnot, aber beschwichtigte ihre Kinder: Glaubt nicht, dass ich krank wäre![335] Doch bereits einen Monat zuvor, am 15. Oktober, hatte sie erneut ein Testament gemacht,
         und am 3. November hatte sie an Mercy geschrieben: Ich glaube nicht, dass es noch lange geht; meine Sorgen jeder Art sind zu groß und
               nehmen noch täglich zu, und ich bin ohne jede Unterstützung und Hilfe […].[336]
      

      Am Allerseelentag hatte sie noch in der feuchtkalten Kapuzinergruft und der Hofkapelle
         bei den Augustinern gebetet, am 8. November bei Regenwetter in Schönbrunn der Fasanenjagd
         zugesehen.[337] Am 20. November ging es ihr schlechter, sie zog sich zurück und nahm nicht an der
         täglichen Messe teil, setzte aber an den folgenden Tagen ihre gewöhnlichen Arbeiten
         am Schreibtisch fort. Sie hatte leichtes Fieber, einen schwachen Puls und heftige
         Atembeschwerden, die sich abends zu Erstickungsanfällen steigerten. Nachts legte sie
         sich deswegen kaum noch zu Bett. Trotz ihrer Beschwichtigungen, es sei nur der übliche
         Husten, kamen Christine und Albert am 24. November von Pressburg nach Wien und fanden
         sie sehr verändert vor. Störck, der Leibarzt, riet ihr zum Empfang der Sterbesakramente.
         […] allein das starke temperament von Ihro Majst. und courage machten das […] sie
               wiederum auf stand und mit uns redete wie [zu]vor.[338] Joseph nahm an, die Mutter habe sich die Gefahr von anderen nur einreden lassen;
         ja er unterstellte dem Leibarzt, ihre Krankheit absichtlich zu dramatisieren, um sich
         als Retter aufspielen zu können.[339] Dennoch ließ Maria Theresia am 25. November in aller Stille den Probst Ignaz Müller
         kommen, um unbemerkt von den Kindern die Beichte abzulegen. Die Nächte wurden unruhiger,
         die Erstickungsanfälle häufiger, doch sie aß immer noch mit Appetit und redete ausführlich
         mit ihren Kindern, schlummerte aber öfters dann ware das röcheln auf der brust fürchterlicht und der
               Athem sehr kurtz; sie redete auch im schlaff.[340] Am 26. November, einem Sonntag – sie hatte noch an einem Souper mit 200 Gedecken
         teilgenommen[341] – bestand sie darauf, sich vom päpstlichen Nuntius das Viaticum geben zu lassen,
         die sakramentale Wegzehrung für den Übergang ins Jenseits. Darüber kam es noch ein
         letztes Mal zum Konflikt zwischen Mutter und Sohn. Joseph, der ihre Erstickungsanfälle
         nicht miterlebt hatte, erkannte den Ernst der Lage nicht und redete ihr zumindest
         die Letzte Ölung noch aus, während sie auf dem Empfang der Eucharistie beharrte. Doch
         nachdem er die Nacht zum 27. November in ihrem Vorzimmer verbracht hatte, fing [er] von dieser Zeit an alle Hoffnung zu verlieren. In dieser Nacht schrieb Maria Theresia ihren allerletzten Brief an Leopold, um ihn
         und seine Familie zu segnen.[342] Am Morgen des 27. November wurde das Sterben der Herrscherin öffentlich gemacht.
         Der Obersthofmeister teilte mit, dass angesichts der schweren Krankheit der Kaiserin
         bedenckliche Folgen zu erwarten stunden.[343] Die Hofgesellschaft versammelte sich mit Kapuzinern, Augustinern und Minoriten in
         der Hofkapelle zum Gebet, und in allen Ländern der Monarchie ließ man in den Kirchen,
         die die Kaiserin selbst dafür bestimmt hatte, das Allerheiligste aussetzen, damit
         die Untertanen gemeinsam für ihre Seele beteten. Alle Theateraufführungen und Lustbarkeiten
         wurden verboten. Es begann ein Schauspiel frommen und gottgefälligen Sterbens, wie
         es den Regeln der Kunst, der ars moriendi, entsprach.
      

      
         [image: 69748_HC_Stollberg_abb_052.jpg]

         Abb. 52:  Theresiens lezter Tag. Hieronymus Löschenkohl, lavierte Federzeichnung als Vorstudie zu Kupferstichen,
               1780/81. (So lag sie ruhevoll die Seelle/Erwartend Gottes Winken, Ihren Lohn/Ertheilte Seegen,
                     Trost Befehle/Vor sich den Großen Sohn.)

      

      Der Tod ließ noch drei Tage auf sich warten.[344] Maria Theresia verbrachte diese Zeit zumeist aufrecht in ihrem Sessel sitzend, in
         ihrer Haube und dem braunen Männerschlafrock, den sie gerne trug. Am 28. November
         spendete man ihr auf Störcks Rat hin im Beisein der Kinder die Letzte Ölung. Sie bettete laut mit grosser Andacht alle Gebetter mit; schrieb Marianne. Als die Ceremonie vollendet war standen wir alle auf und ließen sie mit ihrem Beichtvatter;
               nach einer viertelstund ließ sie uns alle hinein; dem Kayser, dem Maximilian, die
               Marie, ihren Mann, die Elisabeth und mich[,] wir stellten uns im Crayß um ihren Sessel,
               [sie] machte uns eine Anrede von mehr als einer viertel stund ohne die stimm nur zu
               verändern[,] sie empfahl uns dem Kayser[,] sie dankte uns um unsere Lieb vor sie,
               sie sagte die rüherendstn Sachen, sah uns alle in thränen zerfliessen und blieb gelassen
               und der kayser wollte ihr antworten konnte aber nicht[,] machte einen brüller und
               kniete vor ihr nieder[.] sie gab ihm ihren seegen[,] er küste ihr die hand[,] sie
               küste ihm […] endlich sah sie uns an und sagte: gehet hinaus, mir kostet es zu vil
               euch so zu sehen.[345] Danach regelte sie ihre Angelegenheiten, verfügte die Details der Beisetzung, schrieb
         viel, führte lange Gespräche mit Joseph und den anderen Kindern, dankte ihren Kammerfrauen
         und Bediensteten, bat ihnen öffentlich ab und recommendierte sie dem kaysern.[346] Immer wieder betonte Marianne in ihrem Bericht, dass die Kaiserin standhaft und
         geistesgegenwärtig geblieben sei bis zuletzt, ohne das mindeste Zeichen von Angst,
         Ungeduld oder Gewissensskrupeln. Wenn sie sich ein Ende des Leidens herbeigewünscht
         habe, dann nicht um ihrer selbst willen, sondern um den Kindern und Vertrauten den
         quälenden Anblick zu ersparen. Am Morgen des 29. November trank sie um fünf Uhr in
         Gesellschaft Josephs zwei Schalen Milchkaffee. Dann ließ sie alle Kinder noch einmal
         einzeln zu sich kommen und sprach mit ihnen. Das offizielle Zeremonialprotokoll beschrieb
         einen Akt der Herrschaftsübergabe: Das ware nun der Zeitpunkt, worin Ihre Majestät die Kaiserin Mutter ihrem Sohn die
               Briefe übergab, und mit durchdringenden vernünftigen Worten wiederholte sie die Empfehlung
               Ihren Kindern, das Wohl für die Unterthanen, und die Hilfe für die Armen […] sie wandte
               sich zu Joseph dem Erben des Thrones, und setzte ihn zum Vater über Sie.[347] Schließlich schickte sie die Töchter weg, da sie nicht wolte das wir sie sterben
               sehen, und blieb mit Joseph, Maximilian, Albert und Störck allein.[348] Eine letzte Medizin lehnte sie ab, ebenso wie den Rat, ein wenig zu schlafen: wie wolt ihr das ich schlafen soll[,] in dem ich jeden augenblick erwarte vor meinen
               richter gerufft zu werden[.] ich förchte mich zu schlaffen, dann ich will nicht überfahlen
               werden und will gantz dem tod komen sehen.[349] Den Leibarzt bat sie, halte er mir dass Licht ein wenig und drucke er mir die augen zu dann dis wäre zu
               vill vom kayser gefordert. Am Abend des 29. November kurz vor neun Uhr stund sie mit gewalt von ihrem sessel auf und machte einige schritt bis zu ihrer Chaise
               longue wo sie zusammen sank, mann legte sie so gut als möglich hinauff[,] sie helffte
               sich noch selbst, der kayser sagte Ihro Majst: ligen sehr übel; ja sagte sie aber
               gut genug um zu sterben[.] sie machte noch drey vier athem-zug und verschied.[350]
      

      So berichtete es Marianne. Andere schilderten die Details etwas anders und legten
         der Sterbenden andere letzte Worte in den Mund. Die Fürstin Liechtenstein, die ebenfalls
         einen langen Brief über das Sterben der Kaiserin verfasst hat, berichtete, sie habe
         beim Blick durch das Fenster in den Novemberregen zu Joseph gesagt: Voilà un bien mauvais temps pour le grand voyage – Seht, welch schlechtes Wetter für
               die weite Reise![351] Der Tod sei nicht mehr als der Übergang von einem Zimmer ins andere, soll sie auch
         gesagt haben, und zu ihren Bediensteten: Der Heilige Andreas, dessen Fest man am 30. November feierte, wird mich sicher suchen kommen. Andere kolportierten die allerletzten Worte Mein Gott, empfange meine Seele, so wie es der Kunst des christlichen Sterbens entsprach.[352] Alle Berichte stimmten darin überein, dass Maria Theresia einen schönen Tod gestorben
         war und sich als eine wahre Christliche heldin erwiesen hatte:[353] Es gibt kein Beispiel eines heldenhafteren Todes, einer solcher Stärke, solchen Mutes,
               solcher Geistesgegenwart. Nur die christliche Religion ist fähig, solche Wirkungen
               hervorzubringen.[354] Alle Berichte hoben übereinstimmend die große Harmonie zwischen Mutter und Sohn
         in den letzten Stunden hervor. Der Kaiser habe sie tagelang nicht verlassen, die Nächte
         durchwacht und der Sterbenden gegenüber alle zeitlichen und geistlichen Pflichten mit einer Perfektion erfüllt, die für jeden
               Sohn zum Vorbild dienen kann.[355] An der wechselseitigen Aussöhnung sollte kein Zweifel bestehen. Denn die Todesstunde
         war die Stunde der Wahrheit und der Moment der letzten Prüfung. Während ein schwerer
         Todeskampf verriet, dass die bösen und die guten Geister um die Seele des Sterbenden
         kämpften, erkannte man an einem ruhigen, gefassten und bewussten Tod die Glaubensstärke
         des Sterbenden und die Gnade Gottes; er war ein Indiz für die sichere Aussicht auf
         das ewige Seelenheil. Maria Theresia war sich der hohen Kunst des Sterbens bewusst;
         sie hatte sich sorgfältig auf dieses Ereignis vorbereitet und war erleichtert, dass
         es ihr gelang: sie hatte sich bey ihren lebzeiten so offt vorgenohmen so zu sterben und sagte mir
               es recht offt, schrieb Marianne, jetzo sagte sie: ich hab alleweil gearbeitet so zu sterben aber ich habe mich geforchten
               es möchte mir nicht gerathen[,] jetzo sehe ich das mann mit der gnad gottes alles
               kann.[356]
      

      Jenseits des Sterbezimmers herrschte weniger große Harmonie. Die Reaktionen der Untertanen
         waren gemischter, als man erwartet hatte. Prinz Albert beschrieb später in seinen
         Memoiren zwar die große Erschütterung all derjenigen am Hof und in der Stadt, die
         die Kaiserin persönlich gekannt hatten. Doch das gemeine Volk, le populace, sei wegen der erst kürzlich eingeführten allgemeinen Tranksteuer so aufgebracht
         gewesen, dass viele dem Trauerzug mit skandalöser Gleichgültigkeit begegnet seien.[357] In der veröffentlichten Meinung dagegen dominierte die Verherrlichung der Verstorbenen:
         Alles hallte wider von ihrem Lob, und es hat wohl nie eine große Herrscherin gegeben,
               die aus gutem Grund allerorten inniger betrauert wurde.[358] Man erzählte sich Anekdoten darüber, wie die Todesnachricht aufgenommen worden sei.
         Marie Antoinette soll im Beisein des ganzen Versailler Hofes bei der öffentlichen
         Tafel in Tränen ausgebrochen sein.[359] Kaunitz war, vermutlich aus notorischer Furcht vor Ansteckung, vorsichtshalber der
         kaiserlichen Antekammer ferngeblieben und hatte seinen Stellvertreter Cobenzl vorgeschickt,
         vergoss dann aber in Gesellschaft zwei dicke Tränen, als Cobenzl ihm die Todesnachricht überbrachte.[360] Es wurde viel und ungeniert öffentlich geweint, auch unter Männern. Der Fürst de
         Ligne etwa erzählte von einem hartgesottenen ungarischen Grenadier, der über den Tod
         seines Königs – Rex – Tränen vergossen habe.[361] Auch Friedrich II. schickte, wie alle europäischen Fürsten, ein förmliches Trauerkompliment
         und schrieb an seinen Freund d’Alembert die später immer wieder zitierten Sätze, die
         Kaiserin habe ihrem Thron und dem weiblichen Geschlecht Ehre gemacht und er sei trotz aller Kriege nie ihr Feind gewesen.[362] Die Jansenisten, so hieß es, triumphierten, dass die Kaiserin in der Todesstunde
         weder den verhassten Erzbischof Migazzi noch einen der Exjesuiten hatte dabeihaben
         wollen.[363] Jeder konnte in der Verstorbenen finden, was er suchte: die fromme christliche Herrscherin
         und Schutzherrin gegen die gottlose Modephilosophie ebenso wie die Verbreiterin von
         Vernunft und Gerechtigkeit, auf jeden Fall aber die zärtlich liebende Mutter ihrer
         Kinder und ihrer Untertanen. In unzähligen, oft ermüdend konventionellen Variationen,
         in Poesie und Prosa, Trauergerüsten und Kupferstichen wurde der Ruhm der geradezu
         göttergleichen Kaiserin beschworen.[364] Auch Geistesgrößen aus dem protestantischen Deutschland wie Wieland, Klopstock und
         Matthias Claudius veröffentlichten Oden und Elogen.[365] In der Bildpublizistik schlug eine intime Darstellung der Sterbeszene die traditionellen
         Herrscherallegorien an Popularität weit aus dem Feld: Der Wiener Silhouettenschneider
         Hieronymus Löschenkohl legte mit seinem vieltausendfach verkauften Kupferstich von
         ‹Theresiens letztem Tag› (Abb. 52) den Grundstock zu seinem verlegerischen Erfolg.[366]
      

      Nicht nur in Wien, sondern auch in Versailles, Florenz, Mailand, Neapel und Brüssel
         wurde Große Hoftrauer angesagt. Der kaiserliche Leichnam wurde, wie im Erzhaus üblich,
         einbalsamiert, Herz und Eingeweide wurden entnommen und in silbernen Gefäßen verwahrt.
         Bei der Öffnung des Leibes stellten die Ärzte fest, dass beide Lungenflügel so hart wie Steine waren, so dass der hinzugekommene Katarrh zum Tode habe führen müssen: seine Majst. konnte die catharose materi nicht auswerfen, welche sich dann auf die
               noch wenige bewegliche Theile der Lungen setzte und der Brand machte die letzte 24
               stundn ein end.[367] In der Hofkapelle der Augustiner – und nicht, wie sonst üblich, in einem Zimmer
         des Schlosses – wurde ihr Leichnam mit schwarz verschleiertem Gesicht auf einem eher
         schlichten Paradebett drei Tage lang exponiert.[368] Man hielt es mit den Details der Aufbahrung, der Beisetzung in der Gruft und den
         Seelenmessen so, wie die Kaiserin selbst es gewünscht hatte – entsprechend der ohnehin
         schon bescheideneren theresianischen Hoftrauerordnung, ohne prunkvoll barockes castrum doloris und ohne die übliche Leichenrede, die sie sich ausdrücklich verbeten hatte.
      

      Doch ihr ernstlicher Willen, daß niemand von der Familj Weder bey Meiner öffentlichen Exposition,
               noch begräbnus, noch Exequien erscheinen solle, wurde von Joseph ignoriert.[369] Auch sonst hielt sich der Kaiser als Familienoberhaupt und Alleinherrscher nicht
         an den letzten Willen seiner Mutter. Als Zeichen ihrer legendären herrscherlichen
         Großzügigkeit und christlichen Barmherzigkeit hatte sie in ihrem Testament nicht nur
         hohe lebenslängliche Pensionen und Legate an die Kammerfrauen und Bediensteten bis
         hinunter zu den beiden letzten Kammerheizerjungen verteilt, sondern auch verfügt,
         dass in 31 Städten ihrer Länder, wo Seelenmessen für sie gelesen würden, je fünfhundert
         Gulden als Almosen an die Armen ausgeteilt werden sollten, dass jedes einzelne Mitglied
         ihres Militärs, weil es Während meiner Unruhigen regierung besonders Verdienstlich Sich gemacht, und so Vieles
               für Mich ausgestanden hat, vom Obersten bis zum Gemeinen, inklusive sämtlicher Garden, Pensionisten und Invaliden,
         eine volle dreizehnte Monatsgage erhalten solle, und schließlich, dass sämtliche von
         ihrem Geheimen Kammerzahlamt und sonstigen geheimen particular-Cassen gezahlten Almosen und Pensionen fortgesetzt werden sollten.[370] Dem Kammerzahlmeister Mayer trug sie in ihrem letzten handschriftlichen Billet auf,
         100.000 Gulden aus ihrer Geheimen Kasse in den Normalschulfonds einzuzahlen und Felbiger
         und Blümegen die Verteilung anzuvertrauen, weil sie voraussah, dass Joseph gegen ihren
         testamentarisch geäußerten Wunsch verstoßen und die Fortzahlung der Pensionen aus
         ihren diversen Privatschatullen einstellen würde.[371] Genau das tat er auch. Das Legat für die Armee, für das Maria Theresias geringer Cassarest trotz der Einstellung der Pensionszahlungen bei weitem nicht hinreichte, zahlte er
         dagegen aus seinem eigenen, ‹privaten› Vermögen – nicht aus der Staatskasse, auf diese
         präzise Unterscheidung legte er im Gegensatz zu seiner Mutter Wert.[372] Die Kaiserin habe eine unvorstellbare Konfusion hinterlassen, schrieb er an Leopold,
         die kostspieligen finanziellen Verfügungen habe sie ohne ihn, den Alleinerben, gar
         nicht treffen dürfen. Er war entschlossen, die Dinge vernünftig zu regeln, ohne auf
         das zu erwartende Protestgeschrei zu hören.[373]
      

      Mit einem Mal erschienen alle früheren Reformen nur noch als fade Kompromisse. Joseph
         setzte nun innerhalb kürzester Zeit Maßnahmen ins Werk, denen er als Mitregent selbst
         kurz zuvor noch Hindernisse in den Weg gelegt hatte. Ein einsames Regiment konsequenter
         Rationalität, Nüchternheit und Nützlichkeit brach an. Der Kaiser ließ im Schönbrunner
         Schloss die Türen vernageln, verbot Kniefall und Handkuss, kürzte den Geschwistern
         radikal die Apanagen, schaffte die unzähligen Wohltaten für Einzelpersonen ab und
         führte stattdessen eine Alters- und Hinterbliebenenversorgung für Beamte ein. Er reorganisierte
         das Gesundheits- und Armenwesen, gewährte Religionstoleranz, erweiterte die Pressefreiheit
         und schaffte die Leibeigenschaft ab, löste Klöster auf und verwandelte Ordenskirchen
         in Leihhäuser und Militärmagazine; kurzum, er setzte eine Revolution von oben in Gang.
         Wenn der 29. November 1780 für die einen das Ende einer Epoche war, so war er für
         andere ein Anfang. Der Beginn von Josephs Alleinregierung erschien vielen als allgemeiner Sieg der Vernunft und Menschheit, als Beginn einer neuen Ära. Der Publizist Johann Pezzl rief das Todesjahr Maria Theresias zum Jahr des Heils, zum Gränzpunkt des erleuchteten philosophischen Jahrhunderts aus.[374]
      

   
      
         XV

         EPILOG
         

      

      ~

      
         Herrschertugenden
         

      

      Alle zeitgenössischen Beobachter – ob sie Maria Theresia je persönlich begegnet waren
         oder nicht, vom armen ‹Hoftiroler› Peter Prosch über den aristokratischen Bonvivant
         Charles-Joseph de Ligne und die empfindsame englische Reisende Lady Coke bis hin zu
         den Gesandten aus Preußen, Schweden, England, Frankreich oder Venedig – stimmten in
         bemerkenswerter Weise überein, wenn es um ihre wesentlichen Charakterzüge ging: Ihre Standhaftigkeit im Unglück, das Genie und die Tatkraft, mit der sie es gemeistert
               hat, die Weisheit ihrer Regierung, die kluge Wahl ihrer Minister, ihre Mäßigung, ihre
               Liebe zu den Untertanen, all das ist auf der ganzen Welt bekannt. […] Die Liebe zu
               ihren Kindern, die besondere Sorgfalt, mit der sie sich selbst um ihre Erziehung gekümmert
               hat, ihre Frömmigkeit, ihre Freigiebigkeit gegenüber allen, die sich ihr näherten,
               ihre zuverlässige Freundschaft gegenüber denen, die sie dessen würdig befunden hatte,
               und die Art des Umgangs mit ihnen – alles das dient zum Lob ihres Herzens und ihres
               Geistes.[1] Frömmigkeit, Standhaftigkeit und Tatkraft, Klugheit und Mäßigung, Untertanenliebe
         und Großzügigkeit – das waren traditionelle Herrschertugenden, die allerdings keineswegs
         jedem Monarchen in gleichem Maße zugeschrieben wurden. Sie entsprachen im Wesentlichen
         dem Tugendkatalog des ‹Princeps in compendio›, dem kurzgefassten Fürstenspiegel, der
         im Hause Habsburg seit dem frühen 17. Jahrhundert als Leitfaden für die Prinzenerziehung
         diente und nach dem auch Joseph II. noch unterrichtet wurde. Zu der «authentischen»
         Gestalt Maria Theresias, «wie sie eigentlich gewesen ist», führen diese Beurteilungen
         nicht zurück, aber sie verraten, wie die Kaiserin in ihrer Zeit wahrgenommen und an
         welchen Maßstäben sie gemessen wurde. Die Urteile über sie spiegeln zeitspezifische
         Normen und Werte, an denen sie sich selbst offenbar mit großem Erfolg orientierte.
         Ihr Dilemma war, dass diese Maßstäbe sich im Laufe ihres Lebens grundlegend veränderten.
      

      Frömmigkeit und Gottvertrauen standen am Anfang aller Herrschertugenden und waren
         die Basis von allem anderen. Maria Theresia war in der Überzeugung von der heilsgeschichtlichen
         Sendung des Hauses Habsburg erzogen worden, und daran hielt sie zeit ihres Lebens
         fest. Daraus ergab sich für sie sowohl das Recht als auch die Pflicht zur Herrschaft,
         und zwar im Sinne eines do ut des: Das Erzhaus hatte die Herrschaft nicht umsonst erhalten, sondern war im Gegenzug
         verpflichtet, die Ehre Gottes zu befördern und die wahre christliche Religion gegen
         ihre Feinde zu verteidigen. Die Herrschaft war der Dynastie als einer generationenüberdauernden
         Gemeinschaft aufgetragen, der jeder einzelne Herrscher sich als Glied einer Kette
         unterzuordnen hatte. Frömmigkeit gegenüber Gott und Gehorsam gegenüber den Traditionen
         der Voreltern fielen in der Pietas Austriaca in eins. Die Kontinuität der Dynastie besaß sakrale Würde. Ein reichhaltiges Repertoire
         an feierlichen Ritualen erfüllte sie stets aufs Neue mit Leben und umgab sie mit einer
         Aura des Unveränderlichen und Unverfügbaren. Die Überzeugung, dass ihr mit der Regierung,
         die ihr durch die Pragmatische Sanktion aufgebürdet worden war, eine bestimmte Rolle
         in der göttlichen Weltordnung zugefallen sei, begründete Maria Theresias Selbstvertrauen,
         mit der ungeheuren Aufgabe von Gott auch die dazu nötigen Fähigkeiten verliehen bekommen
         zu haben. Ihr Glaube an das heilige Erbrecht des Erzhauses und ihre eigene Rolle darin
         verlieh ihr ein unerhörtes Maß an Pflichtgefühl, Verantwortungsbereitschaft und Durchhaltekraft,
         kurz: die Stand- und Herzhafftigkeit, die der Fürstenspiegel vom guten Regenten forderte.[2] Dass man bei ihrer Thronbesteigung dieses heilige Erbrecht von allen Seiten angriff,
         bestärkte sie nur in der Überzeugung, dass ihr selbst ein göttliches Mandat zu dessen
         Verteidigung zugefallen sei. So erklärt sich ihre von Zeitgenossen und Historikern
         gleichermaßen staunend registrierte Zuversicht und Entschlossenheit gegenüber der
         hochkomplexen, unübersichtlichen und unkontrollierbaren Lage, mit der sie es zu Anfang
         ihrer Regierung zu tun hatte. Das sichere Wissen um ihre eigene historische Rolle,
         die umstandslose Identifikation der eigenen Position mit Recht, Religion und Tradition,
         kurz mit allem, was heilig war, versetzte sie in die Lage, trotz der evidenten Überforderung
         entschieden zu handeln, anstatt in Passivität zu verfallen oder wechselnden Ministern
         das Feld zu überlassen. Ihr Vertrauen in die göttliche Providenz und ihr Vertrauen
         zu sich selbst waren zwei Seiten derselben Medaille. Die göttliche Souveränität war
         tatsächlich ihre eigene.[3] Die Historiker haben ihr das, je nach Perspektive, entweder als Standhaftigkeit
         oder Starrsinn ausgelegt. Beobachter bei Hof kommentierten nicht ohne kritischen Unterton,
         sie sei bei aller Liebenswürdigkeit durchdrungen von einem natürlichen Sinn für die Herrschaft – goût naturel pour la domination –, die
               sie nie mit jemandem geteilt hat,[4] beherrscht von dem Gefühle ihrer hohen Stellung und ungemein eifersüchtig auf ihre
               Machtvollkommenheit.[5] Die Überzeugung von ihrer gottgegebenen Pflicht verlieh ihr nicht nur die Entschlossenheit,
         jahrelang kompromisslos Krieg um ihr Erbe zu führen, die althergebrachte aristokratische
         Standesloyalität beiseitezuschieben und die dringlichsten Reformmaßnahmen in Gang
         zu setzen, sondern auch die Unbeirrbarkeit, an der Rückgewinnung Schlesiens um jeden
         Preis und bis zur Erschöpfung aller Kräfte festzuhalten, gegen jeden Rat die brutale
         Ausweisung der Juden aus Böhmen durchzusetzen oder gnadenlos die Ausrottung des Geheimprotestantismus
         voranzutreiben. Die Kehrseite ihres Pflichtbewusstseins gegenüber der Last der Regierung,
         die Gott und der Vater ihr aufgebürdet hatten, war die schroffe Mitleidlosigkeit gegenüber
         denjenigen, die die Folgen zu tragen und in großer Zahl auch daran zu sterben hatten.
         Der göttliche Auftrag rechtfertigte diese Opfer und bestärkte sie darin, sich über
         Skrupel hinwegzusetzen. Die Überzeugung, eine unmittelbare Mandatsträgerin Gottes
         zu sein, erlaubte ihr schließlich auch, gegen dessen Diener auf Erden vorzugehen und
         die geistlichen Privilegien der Staatsräson zu opfern. Der Glaube an die Heiligkeit
         der Tradition als Fundament ihrer Souveränität war ein legitimatorischer passe partout: Er ermöglichte es ihr paradoxerweise auch, sich über geheiligte Traditionen hinwegzusetzen,
         wenn es ihr nötig erschien.
      

      Die Tatsache, dass Maria Theresia eine Frau war, bedeutete für ihre Regentschaft Fluch
         und Segen zugleich. Einerseits lieferte ihre Weiblichkeit ihren Gegnern beim Tod ihres
         Vaters einen willkommenen Vorwand, ihre Legitimität als Regentin in Frage zu stellen,
         und die Propaganda schlachtete diesen Umstand im Erbfolgekrieg weidlich aus. Zudem
         konnte sie als Frau nicht selbst die Feldherrenrolle spielen, und die vielen Schwangerschaften
         beeinträchtigten trotz aller körperlichen Robustheit dann doch ihre Bewegungsfreiheit.
         Andererseits entwickelte sich dieser Umstand im Laufe ihrer Regierung immer mehr zu
         einem Vorteil, denn er ließ ihre überraschende Wehrhaftigkeit noch erstaunlicher erscheinen.
         Ihre öffentliche Wahrnehmung als tapfere Heldin, schöne Frau und liebende Mutter spielte
         eine zentrale Rolle für die Entstehung ihres Mythos und begründete schon zu Lebzeiten
         ihren märchenhaften Ruf. Doch sie selbst stellte ihre Weiblichkeit keineswegs ins
         Zentrum ihrer Selbstinszenierung – ganz im Gegenteil. Vielmehr trennte sie ihr physisches
         Geschlecht von ihrer Regentenrolle. Eine solche Rollendifferenzierung war für die
         Zeitgenossen nichts Ungewöhnliches. Sie legte größten Wert darauf, zwei männliche Kronen zu tragen, und trat im Zeremoniell als Rex hoch zu Ross und mit Schwert, nicht als Regina auf. Die hergebrachte Geschlechterhierarchie in der Ehe tastete sie nicht an; allen
         ihren Töchtern schärfte sie vielmehr ein, sich – zumindest dem Anschein nach – ihren
         Gatten unterzuordnen. Nur für sie selbst als Erbin männlicher Kronen galt das eben
         nicht; in ihrem Fall war die Geschlechterhierarchie partiell außer Kraft gesetzt.
         Ihre ererbte Herrscherstellung stach ihre Geschlechtszugehörigkeit gleichsam aus.
         Bezeichnend dafür ist, dass sie selbst nie von der naheliegenden Möglichkeit Gebrauch
         machte, sich im christlichen Bildtypus als Mutter mit Kind porträtieren zu lassen
         und von der Assoziation mit der Himmelskönigin zu profitieren – diese Darstellung
         blieb der Nachwelt überlassen. Wenn sie sich als allgemeine und erste Mutter ihrer Länder bezeichnete, so in demselben Sinne, wie männliche Fürsten sich als Landesväter darstellten. Nicht ihre Weiblichkeit wurde damit betont, wie man es im 19. und 20. Jahrhundert
         gern missverstanden hat, sondern ihr paternalistisches Verständnis von Herrschaft
         als elterlicher Fürsorge, die von den Untertanen kindlichen Gehorsam fordert.
      

      Ihr Gatte mit seinem eher phlegmatischen und friedlichen Temperament stand ihr bei
         alldem nicht im Weg, sondern stärkte ihre Position, indem er sich ihr in aller Regel
         unterordnete, offene Auseinandersetzungen vermied und sich eigene Betätigungsfelder
         abseits des Hofes suchte. Seine inferiore Rolle am Habsburgerhof hatte er von Jugend
         an eingeübt. Das erleichterte es ihm, sich der institutionellen und persönlichen Dominanz
         seiner Gattin zu fügen und halb notgedrungen, halb freiwillig auf die Rolle des von
         Natur überlegenen Mannes zu verzichten – ein Verzicht, den die Zeitgenossen mit Geringschätzung
         und die Historiker mit Vergessen bestraften. Seine Gattin vergalt ihm diese Unterordnung
         mit inniger Zuneigung weit über den Tod hinaus. Doch ihr Verhältnis zu ihm war ambivalent:
         Sie desavouierte ihn mitunter vor Dritten, nahm es dann aber gleichwohl übel, wenn
         diese ihn nicht respektierten.[6] Ihr Temperament war geradezu komplementär zu dem seinen; nach den Kategorien der
         Zeit galt sie als sanguinisch, blutreich, so dass ihrer überbordenden Lebhaftigkeit regelmäßig mit Aderlässen begegnet werden
         musste. Die Menschen in ihrer Umgebung fürchteten ihre vivacité, ihre Ungeduld, ihren Jähzorn, ihre herrischen und aufbrausenden Szenen, für die sie
         sich allerdings anschließend schämte und – manchmal sogar schriftlich – um Verzeihung
         bat: mir ist leid das mich so producirt.[7] Im Eingestehen von Fehlern aus Unbeherrschtheit, auch gegenüber Subalternen, war
         sie souverän. Viele betrachteten ihre Impulsivität als Wankelmut und klagten, dass
         ihre gar zu große Lebhafftigkeit auch die glückseeligste Einfälle und heilsammste Rathschläge
               wiederum irr machen und detourniren kann.[8] Ihre Überzeugung, grundsätzlich das göttliche Recht auf ihrer Seite zu haben, schloss
         ja keineswegs aus, dass sie sich über die Mittel zum gerechten Zweck nicht immer im
         Klaren war und der Teufel buchstäblich im Detail steckte, so dass sie sich häufig
         selbst korrigierte. Solange an ihrer alleinigen Souveränität kein Zweifel möglich
         war, blieb das Problem latent; offen brach es erst aus, als ihr Sohn Joseph die Mitregentschaft
         innehatte.
      

      Ein grundlegendes Strukturproblem jeder Monarchie war die Wahl der richtigen Berater,
         denn es galt, dass ein Fürst allein dergleichen Last nicht tragen kann.[9] Fürstenspiegel waren daher auch Rätespiegel. Ein guter Ratgeber war interesselos,
         verschwiegen, unbestechlich, offen und aufrichtig, beharrte aber auch nicht störrisch
         auf seiner Meinung, wenn der Fürst ihr nicht folgte. Jeder Monarch stand allerdings
         vor dem grundsätzlichen Dilemma, dass sich Ratgeber ohne Ambition und Interesse schwer von den eigensüchtigen Schmeichlern unterscheiden ließen, die ihn stets umlagerten
         und vor denen er sich als vor der Pest hüten sollte.[10] Da der Monarch die Quelle aller möglichen symbolischen und materiellen Güter darstellte,
         war niemand in seiner Umgebung völlig interesselos, während gleichzeitig alle, die
         um seine Gunst konkurrierten, selbstverständlich eine Rhetorik der vollendeten Interesselosigkeit,
         Aufrichtigkeit und Unbestechlichkeit pflegten. Mit anderen Worten: Der Hof mit seiner
         Logik der persönlichen Gunst war unweigerlich von struktureller Heuchelei geprägt.[11] ‹Kleine Leute› standen bei den alteingesessenen Aristokraten ganz besonders im Verdacht,
         sich durch Schmeichelei emporarbeiten zu wollen. Diese Sicht teilte auch Maria Theresia,
         die nicht müde wurde, ihre Kinder vor Eitelkeit und Selbstliebe zu warnen, damit sie
         nicht zum Opfer der allgegenwärtigen Schmeichler würden. Sie selbst war dafür bekannt,
         dass sie fade Lobsprüche und barocke Komplimente nicht schätzte.[12] Stattdessen forderte sie ihre engsten Ratgeber dazu auf, ihr ihre Fehler offen mitzuteilen,
         und war ihrerseits zu Selbstkritik gelegentlich durchaus willens und in der Lage.[13] Doch aus dem strukturellen Dilemma des höfischen Gunstsystems führte das nicht hinaus.
         Wenn es bei Hof keine gänzlich interesselosen Ratgeber gab, weil alle um die zentrale
         Gunst konkurrierten, dann kam es für die Herrscherin darauf an, solche Ratgeber zu
         finden, deren Interesse sich mit dem ihren deckte und deren Loyalität deshalb ungeteilt
         ihr allein galt. So war es bei Bartenstein, Haugwitz, van Swieten, Ignaz Koch, Greiner
         oder Pichler, die von auswärts an den Wiener Hof kamen und dort nicht immer schon
         für ihre eigene Klientel zu sorgen hatten, aber in gewisser Weise auch für Kaunitz.[14] Selbstverständlich zogen sich diese Vertrauten die Eifersucht der anderen zu – die
         Tagebücher Khevenhüllers sind voller Belege dafür. Niemand, der das besondere Vertrauen
         der Herrscherin besaß, entging der üblen Nachrede und den Intrigen der Konkurrenten,
         die darauf zielten, dieses Vertrauen zu untergraben. Maria Theresia suchte dieses
         Problem für sich so zu lösen, dass sie sich auf die Berater, die einmal ihr Vertrauen
         gewonnen hatten, ein für alle Mal einschwor und sich selbst verbot, an dieser Entscheidung
         jemals Zweifel zuzulassen. Dieses Rezept legte sie auch ihren Kindern ans Herz.[15] Misstrauen gegenüber den Freunden und Verwandten war eine schwere soziale Sünde,
         gleichsam das innerweltliche Pendant zum Glaubenszweifel. Wie gegenüber den Dogmen
         der Religion galt es auch gegenüber dem Ratschluss der engsten Vertrauten keinerlei
         Misstrauen zuzulassen, ja möglichst gar keine konkurrierenden Stimmen zu hören. Das
         kam auch Maria Theresias grundsätzlicher Abneigung gegen langwierige, vielstimmige
         Debatten entgegen. Ihr Vertrauen hatte den Charakter einer ein für alle Mal gefällten
         Entscheidung, hinter die sie sich kein Zurück gestattete, ebenso wie in Glaubensfragen
         keinerlei Zweifel erlaubt waren. Diese selbst auferlegte Beschränkung erleichterte
         ihr den Umgang mit der hochkomplexen Lage in den ersten Jahrzehnten ihrer Regierung
         erheblich. Durch die Mitregentschaft Josephs änderte sich das; dem eigenen Sohn gegenüber
         versagte dieses Rezept.
      

      Zum Ruf Maria Theresias als weiser Herrscherin, wie sie im Buche stand, gehörte auch,
         dass sie glaubhaft einen Habitus souveräner Unparteilichkeit verkörperte. Es kennzeichnete
         den idealen Herrscher, dass er über alle kleinlichen Zwistigkeiten seiner Umgebung
         erhaben war. Ihren Kindern schärfte sie immer wieder ein, allen Menschen jenseits
         der Familie mit gleicher Höflichkeit und gleicher Distanz zu begegnen und keinerlei
         Vertraulichkeiten, Klatsch und Intrigen an sich heranzulassen, um sich dadurch nicht
         selbst zu erniedrigen. Dazu gehörte auch, dass sie es nicht liebte, andere lächerlich
         zu machen,[16] und bei ihren Kindern jede Art von Spott, Ironie oder Sarkasmus ebenso verabscheute
         wie das Familiarisieren mit Untergebenen. Als Souveränin, so schrieb sie einmal an Marie Antoinette, stehe
         man so hoch über allen Kabalen, dass man davon schlechterdings nicht beleidigt werden
         könne: Wie soll so ein kleiner Broglie [immerhin ein Mann aus dem französischen Hochadel] Euch verletzen können? Ich verstehe das nicht. Noch nie hat irgendjemand mich oder
               einen Eurer zehn Brüder und Schwestern verletzt […]. Ihr habt von so etwas gar keine
               Kenntnis zu nehmen.[17] Wenn auswärtige Besucher also von Maria Theresias Familiarität schwärmten, so war
         das ein Missverständnis. Die Person der Herrscherin war nicht nur durch tausenderlei
         zeremonielle Barrieren – materieller wie symbolischer Art – gegen Zudringlichkeit
         und Herabsetzung geschützt, sondern nicht zuletzt durch ihre eigene distanzierte Haltung.
      

      Der herrschaftliche Habitus absoluter Überlegenheit verlangte von Maria Theresia auch,
         kleine Vertrauensbrüche, Betrügereien und Gunsterschleichungen bei Hof, wenn sie sie
         bemerkte, großzügig zu übersehen und nicht Gleiches mit Gleichem zu vergelten. Sie
         legte Wert auf Takt: Es galt die Fehler ihrer Umgebung zu verzeihen, um das Gesicht
         der Betreffenden zu wahren und niemanden zu beschämen – denn durch den Gesichtsverlust
         eines ihrer Angehörigen litt das Ansehen der ganzen herausgehobenen Gruppe Schaden.[18] Maria Theresia ging im Zweifelsfall lieber das Risiko ein, übervorteilt zu werden,
         als anderen von vornherein mit Misstrauen zu begegnen.[19] Über ihre bewusste Nachsicht kursierten verschiedene Anekdoten, etwa über den Grafen
         Nitzky, den Königlichen Kommissar im Banat, der sich von der Hofkammer wissentlich
         einen fünffach höheren Betrag hatte auszahlen lassen, als ihm zustand. Sie habe ihn
         damit davonkommen lassen, hieß es, weil sie den Fehler ihrer Hofkammer nicht bemerkt
         und sich daher selbst die Schuld daran gegeben habe.[20] Auch der Fürst Ligne brüstete sich in seinen Memoiren gern damit, dass die Kaiserin
         ihm nie ihre Gunst entzogen habe, obwohl er ihr viele gute Gründe dafür geliefert
         habe – Leichtfertigkeiten, die sie für einen Moment mütterlich erzürnten, die sie mir aber
               als große Souveränin bald verzieh.[21] Der kalkulierte Verzicht auf öffentliche Sanktionen diente in der Adelsgesellschaft
         als subtiles Mittel, soziale Normen geräuschlos aufrechtzuerhalten. Indem die Kaiserin
         signalisierte, dass sie den Verstoß durchaus bemerkt hatte, ihn aber nicht bestrafte,
         appellierte sie an die Ehre des Betreffenden als Mitglied der Aristokratie. Die einzige
         Ausnahme bestätigt nur die Regel: Ihre unnachsichtige Keuschheitskampagne auch gegen
         adelige Kavaliere blieb nicht nur wirkungslos, sondern beschädigte auch ihr eigenes
         Ansehen.[22] Die adelige Ehre verlangte, dass man sich den ungeschriebenen Regeln dieses Standes
         (wozu Keuschheit eben nicht gehörte) freiwillig unterwarf – physischer Zwang war etwas für Untertanen. Dass es sich dabei meist nur
         um Freiwilligkeitsfiktionen handelte, spielte keine Rolle, denn für die Wahrung der Ehre war entscheidend, was
         nach außen gezeigt wurde.[23] Bei schwereren Normverletzungen wurden die Missetäter einfach aus dem höfischen
         Gesichtsfeld geschafft – in ein abgelegenes Kloster oder ins Ausland, wie das falsche
         Fräulein Schönbaden, oder äußerstenfalls in ein Spital, wie der Chevalier de Balde.[24] Auf demselben Grundsatz der freiwilligen Unterwerfung unter die Standesregeln beruhte
         auch die Prinzenerziehung im Hause Habsburg: Prügelstrafen schickten sich nicht für
         Herrscherkinder. Demonstrative Milde war für Maria Theresia ein Mittel, sich die Betreffenden
         zukünftig desto mehr zu verpflichten; Milde war eine großzügige Gabe, die nach den
         Regeln der Adelsgesellschaft Dankbarkeit und Loyalität als Gegenleistung forderte.
         Auf diese Logik setzte Maria Theresia auch gegenüber den böhmischen Magnaten, die
         im Erbfolgekrieg ihrem Feind Karl Albrecht von Bayern gehuldigt hatten; indem sie
         ihnen verzieh, verpflichtete sie sie sich für die Zukunft nur desto nachhaltiger.[25] Milde stand allerdings stets in einem latenten Spannungsverhältnis zur Gerechtigkeit –
         clementia und iustitia waren ein gegensätzliches Gespann.[26] Gerechtigkeit forderte, jedermann ohne Ansehen der Person für seine Vergehen zu
         strafen. In Fällen des Normenkonflikts neigte Maria Theresia gemeinhin zur Milde statt
         zur Gerechtigkeit und ließ Gnade vor Recht ergehen, vor allem dann, wenn es um adelige
         Standesgenossen mit Verdiensten um das Allerhöchste Erzhaus ging, wie im Falle des
         Franz von der Trenck, dem die Todesstrafe für seine Gräueltaten dank ihrer Gnade erspart
         blieb.[27]
      

      Milde, clementia, war ebenso wie Freigiebigkeit, liberalitas, eine Form der Großzügigkeit, und Großzügigkeit, magnanimitas, war eine der kardinalen Herrschertugenden, die man an Maria Theresia einhellig rühmte.
         Großzügigkeit war das Maß für die Gunst, die ein Herrscher spendete, ob materiell
         oder symbolisch, an Ämtern und Pensionen oder an Zugänglichkeit und Aufmerksamkeit.
         Dabei bewegte sich Maria Theresia wie jeder Fürst immer auf einem schmalen Grat, denn
         sie sah sich notwendig weit mehr Erwartungen ausgesetzt, als sie je erfüllen konnte.[28] Deshalb predigte sie ihren Kindern den Grundsatz der traditionellen Fürstenspiegel,
         dass zwischen Sparsamkeit und Freigiebigkeit sorgsam die Waage zu halten sei.[29] Einerseits hatte sie als gute Herrscherin Verdienste angemessen zu belohnen; andererseits
         waren die Mittel, die ihr zur Verfügung standen, begrenzt. Das galt sowohl für die
         symbolische Ressource der persönlichen Aufmerksamkeit, die sie nur einem kleinen Kreis
         von Leuten schenken konnte, als auch und erst recht für die materiellen Ressourcen,
         die infolge der Kriege immer dramatischer zusammenschmolzen. Doch es gehörte ja gerade
         zum Wesen der Herrschergunst, dass sie nicht gleichmäßig ausgeteilt wurde. Das eben unterschied den Gunsterweis, für den der Empfänger
         Dankbarkeit schuldet, von der Erfüllung eines Rechtsanspruchs, den man einfordern
         kann. Das System höfischer Gunst war eben kein System formalen Rechts; es folgte vielmehr
         einer anderen Logik, der des Gabentauschs.[30] Ein treuer Diener hatte zwar grundsätzlich einen moralischen Anspruch auf herrscherliche
         Erkenntlichkeit, der Herrscher war aber nicht festgelegt, wann und wie er sich erkenntlich
         zeigte. Die wechselseitigen Erwartungen beruhten allein darauf, dass Herr und Diener
         die Regeln der adeligen Ehre teilten; einklagbar waren sie nicht. So präsentierte
         sich Maria Theresia als amie de mes amis, Freundin meiner Freunde, erkenntlich für die guten Dienste, die man mir erweist,[31] ließ aber oft lange auf die Zeichen ihrer Erkenntlichkeit warten. Wenn die erwartete
         Belohnung endlich eintraf, erschien sie als freiwilliger Gnadenerweis und verpflichtete
         den Empfänger seinerseits wieder zur Dankbarkeit. Auf diese Weise waren beide Seiten
         durch eine nicht abreißende Kette von Gaben und Gegengaben, Diensten und Belohnungen
         miteinander verbunden, die sich nie – das war der springende Punkt – restlos gegeneinander
         aufrechnen ließen. Aus der Perspektive der Herrscherin reichte es aus, ausgewählten
         Einzelnen hin und wieder ihre besondere Gunst zu erweisen, um die Hoffnungen aller
         anderen wachzuhalten.[32] Das aber gelang nur, indem sie sich gegenüber jedermann – von Stand, versteht sich –
         gleichermaßen zugänglich, aufgeschlossen und liebenswürdig gab. Dieser Strategie folgte
         Maria Theresia mit erstaunlichem Erfolg. Denn sie erwarb sich ihren legendären Ruf
         als großzügige Herrscherin durchaus kontrafaktisch, trotz der Tatsache, dass sie zu
         Beginn ihrer Regentschaft eine recht rigide Sparpolitik verfolgt hatte[33] und auch später keineswegs alle gleichermaßen bei Hof auf ihre Kosten kommen ließ.
         Sie spendete zwar reichlich materielle Gunstbeweise – allein in ihrem Todesjahr beliefen
         sich ihre Gnadengaben auf rund 650.000 Gulden –, verteilte sie aber äußerst ungleich.
         Daun und Khevenhüller etwa bezogen extraordinär hohe Gnadengelder; Ulfeld, Bartenstein,
         Esterházy oder Chotek wurden für den Verlust ihrer Ämter auf das Großzügigste entschädigt.[34] Maria Theresia beherzigte die Lektion ihres Ratgebers Tarouca, der ihr zu Beginn
         ihrer Regierung den Ausweg aus dem strukturellen Dilemma des Hoflebens gezeigt hatte:
         Alle belagerten sie unaufhörlich mit Bitten und Ansprüchen, manche davon berechtigt,
         viele unberechtigt, unmöglich alle erfüllbar. Das sei, so Tarouca, eine stete Quelle
         der Unzufriedenheit und Konkurrenz, ein Übel, das zwar nie gänzlich zu vermeiden,
         aber doch stark zu reduzieren sei. Er riet ihr zweierlei: zum einen, die Aufmerksamkeit
         der Hofgesellschaft durch allerlei Attraktionen abzulenken, und zum anderen, sich
         regelmäßig der höfischen Öffentlichkeit zu zeigen und großzügigen Zugang zu gewähren.[35] Der Erfolg dieses Rezepts war Maria Theresia sehr bewusst, und sie schärfte auch
         ihren Kindern immer wieder ein, nicht hart und rüde zu sein und sich keine Launen
         zu gestatten, sondern sich liebreich, mitfühlend, nachsichtig und großherzig zu zeigen.[36]
      

      Das hieß allerdings keineswegs Verzicht auf zeremonielle Formen. Das Bild vom ungezwungenen,
         bieder-bürgerlichen Familienhaushalt ist ein Mythos. Persönliche Eitelkeit lag Maria
         Theresia fern, was aber nicht etwa heißt, dass sie sich nicht der Notwendigkeit bewusst
         war, ihre Majestät auf Schritt und Tritt zu inszenieren und stets zu zeigen, wer sie
         war – il faut représenter par tout, lehrte sie ihre Kinder, man muss überall repräsentieren.[37] Ihre charismatische Ausstrahlung beruhte aber nicht allein auf der Majestät des
         Allerhöchsten Erzhauses und der ererbten Autorität des Herrscheramtes, wie sie von
         der höfischen Verherrlichungsindustrie der Baumeister und Skulpteure, Porträtmaler
         und Kupferstecher, Musiker, Schauspieler und Dichter, Schneider und Putzmacher professionell
         in Szene gesetzt wurde, sondern auch auf ihrem persönlichen Talent zur Liebenswürdigkeit.
         Maria Theresia war zeitlebens eine Virtuosin der Kommunikation, vis-à-vis ebenso wie
         im schriftlichen Austausch. Sie verstand sich darauf, individuelle Wertschätzung zum
         Ausdruck zu bringen; wer ihr einmal begegnet war, bezeugte das bereitwillig. Anteilnahme
         am Wohl und Wehe anderer betrachtete sie selbst als wertvollstes Talent.[38] Waren Menschen ihrer engeren Umgebung krank, so besuchte sie sie persönlich am Krankenbett;
         traf jemanden ein Todesfall, so schrieb sie Kondolenzbriefe von anrührender Empathie.[39] Sie verfügte über eine Vielzahl rhetorischer Register, wusste ihren Ton auf Gelegenheit
         und Gegenüber abzustimmen und die soziale Temperatur fein zu regulieren. In ihren
         herrscherlichen Handbilletts und Randnotizen pflegte sie eine sachliche Sprache ohne
         barocke Schnörkel, in der Korrespondenz mit dem Gatten und den Kindern eine Sprache
         zärtlicher Empfindsamkeit, die jederzeit in scharfe Kritik umschlagen konnte. Gegenüber
         engen Vertrauten war sie durchaus zu Ironie und Selbstdistanz in der Lage, doch was
         sie verabscheute, waren Sarkasmus, Frivolität und Spitzfindigkeit. Ob ihre legendäre
         Herzlichkeit echt oder aufgesetzt war, ist eine müßige Frage. Schon die Zeitgenossen
         waren sich darüber nicht einig. Der schwedische Gesandte Bark schrieb, die Kaiserin
         könne sich gar nicht verstellen: Ihr Gesicht verrät, was in ihr vorgeht, und man kann leicht durchschauen, ob ein Gegenstand
               angenehme oder unangenehme Empfindungen bei ihr auslöst.[40] Ganz im Gegensatz dazu urteilte der preußische Gesandte etwa um die gleiche Zeit:
         Sie kann sich so gut verstellen und zusammennehmen, daß es schwer ist, nach ihrem
               Gesicht und ihrer Haltung zu beurteilen, was in ihrem Innern vorgeht.[41]
      

      Keineswegs jeder kam in den Genuss ihrer Leutseligkeit und Anteilnahme; der Radius
         der persönlichen Kommunikation war eng begrenzt. Maria Theresias Zugänglichkeit «selbst
         für den Geringsten der Untertanen» ist ein historiographisches Märchen. Tatsächlich
         wurden die höfischen Zutrittsregeln unter ihrer Regierung verschärft, gemeine Bittsteller
         auf formale Behördenwege verwiesen, besonders Zudringliche inhaftiert.[42] Das gemeine Volk hielt sie sich vom Leib; ihre Gunst erteilte sie allein auf persönliche
         Fürsprache hin.[43] Der Zugang zu ihr war ebenso ungleich verteilt wie alle anderen Gaben. ‹Meine Untertanen›,
         das war für Maria Theresia ein weitgehend anschauungsfreies Abstraktum. Ihre Wohltätigkeit
         konzentrierte sich auf traditionelle symbolische Akte christlicher Nächstenliebe,
         die sie einzelnen armen Leuten pars pro toto zuteilwerden ließ, wie das Auswerfen von Münzen aus dem Kutschenfenster, die Fußwaschung
         am Gründonnerstag oder die Pensionszahlungen an konvertierte Waisenkinder. Die realen
         Untertanen dagegen kamen in erster Linie als Steuerzahler in den Blick und waren Gegenstand
         einer staatswirtschaftlichen und religiösen Disziplinierungspolitik von erstaunlicher
         Erbarmungslosigkeit. Auch in dieser Hinsicht veränderte sich allerdings Maria Theresias
         Perspektive in den letzten Regierungsjahren auf signifikante Weise.
      

      In all ihren Tugenden war Maria Theresia einer jahrhundertealten Tradition der Herrschaftsethik
         verpflichtet – einer Ethik persönlicher Nahbeziehungen, die für Hof oder Stadt, aber
         nicht für die Regierung moderner Staaten taugte. Die traditionellen Regeln der vormodernen
         Gesellschaft waren keine unpersönlichen, formalen und abstrakten Normen, die für jeden
         gleichermaßen galten, sie waren vielmehr stillschweigende, ungeschriebene und mehrdeutige
         Regeln, unterschiedlich je nach Stand und Rang, eine Sache des rechten Maßes, der
         klugen Abwägung, des Fingerspitzengefühls. Ihre Beherrschung erforderte Gratwanderungen
         zwischen Milde und Strenge, Gnade und Gerechtigkeit, Sparsamkeit und Freigiebigkeit.
         An diesen Maßstäben vormoderner Tugendethik gemessen, konnte Maria Theresia als vorbildliche
         Herrscherin erscheinen. Für die Anforderungen moderner Staatlichkeit war sie damit
         allerdings weniger gut gerüstet. Die alten Herrschertugenden taugten nicht mehr zur
         Lösung der neuen Probleme.
      

      
         Kontrollphantasien
         

      

      In den 1770er Jahren hielt sich eine englische Aristokratin auf ihrer Reise durch
         Europa zweimal für längere Zeit in Wien auf, Lady Mary Coke. Durch die Vermittlung
         des englischen Gesandten wurde sie bei Hof zugelassen, zur privaten Audienz empfangen
         und der ganzen legendären Liebenswürdigkeit der Kaiserin teilhaftig. Sie schwärmte
         von ihren Tugenden und der Harmonie in der kaiserlichen Familie, genoss die wärmenden
         Strahlen der kaiserlichen Nähe und führte in ihren Briefen nach Hause über jede geringste
         Aufmerksamkeit Buch. Doch als ihr Eindruck, in Schönbrunn zum engsten familiären Kreis
         zu gehören, sich als Illusion erwies, schlug ihre Liebe in Hass um.[44] Die Kaiserin habe einen unerklärlichen Groll gegen sie gefasst und suche ihr zu
         schaden, schrieb sie nach Hause; Joseph II. meide nun ängstlich ihre Gesellschaft,
         und auch der Dauphine in Versailles habe die Mutter den Kontakt mit ihr verboten.
         Damit nicht genug – allmählich wuchs in Lady Mary der Verdacht heran, dass die Kaiserin
         nach ihrer vollständigen sozialen, wenn nicht gar physischen Vernichtung trachte.
         Überall auf ihrer Reise durch Italien und Frankreich sah sie kaiserliche Spione und
         Handlanger auf sich angesetzt, die heimlich alle ihre Briefe lasen und alle ihre Schritte
         überwachten. Was auch immer Lady Mary auf ihrem Weg an Übeln und Unglücksfällen zustieß –
         Diebstahl, mangelhafte Versorgung im Wirtshaus, Verspätung der Post oder ein Unfall
         mit der Kutsche –, alles führte sie auf das allmächtige Wirken der Kaiserin zurück.[45]
      

      Es ist bezeichnend, dass Maria Theresia in den 1770er Jahren zum Objekt solcher Verfolgungsphantasien
         wurde. Denn was Lady Mary imaginierte, war ja nichts anderes als die ins Pathologische
         gesteigerte Wahrnehmung eines Kontrollsystems, wie es Maria Theresia tatsächlich durchzusetzen
         suchte. Man erzählte sich, dass sie ein weitverzweigtes Spitzelnetzwerk unterhalte
         und selbst den einfachsten Untertanen ihr Ohr leihe – allerdings nun nicht, um deren
         Anliegen anzuhören, sondern um sich von ihnen die neuesten Gerüchte zuflüstern zu
         lassen: She even allows them to whisper in her ear, schrieb ein englischer Beobachter.[46] Maria Theresias Ruf war der einer allwissenden und allmächtigen Spinne inmitten
         eines Kommunikationsnetzes, das halb Europa umspannte. Das allerdings entsprach weniger
         den Tatsachen als ihrem eigenen, stetig wachsenden Kontrollbedürfnis. Herrschaft aus
         der Ferne war Maria Theresias Lebensthema. Sie zeigte sich geradezu besessen von der
         Aufgabe, vom Zentrum ihres Hofes aus bis in die fernsten Winkel ihrer Länder alles
         wissen, alles steuern, alles kontrollieren und alles der gleichen strengen Disziplin
         unterwerfen zu müssen, der sie sich selbst unterwarf: die Familie, den Hof, die Truppen,
         die Untertanen.
      

      Maria Theresias Arbeitskraft war schier unerschöpflich. Sie ließ sich über alles persönlich
         auf dem Laufenden halten, alles selbst schriftlich vorlegen:[47] von den Urteilen der Obersten Justizstelle über die Vorträge der Hofkonferenz und
         des Staatsrats, die Berichte der Gesandten und die Depeschen der Feldherren bis hin
         zu den regelmäßigen Briefen der verheirateten Kinder und ihrer Aufpasser – und das
         war nur die Spitze des Eisbergs. Unermüdlich las sie, schrieb, selektierte, registrierte
         oder vernichtete das Gelesene. Ihre Kontrolle erstreckte sich nicht zuletzt auf die
         eigene Geschichte. Sie sorgte – zum Glück nicht immer erfolgreich – dafür, dass nur
         das überliefert wurde, was sie überliefert haben wollte. Sie vernichtete den größten
         Teil der Papiere ihres Gatten, suchte die Briefe ihrer Schwiegertochter Isabella aus
         der Welt zu schaffen, nötigte ihre Kinder und Vertrauten, ihre Briefe zu verbrennen,
         und hob ihrerseits gezielt ausgewählte Briefe zum Archivieren auf. Indem sie die Bestände
         der verschiedenen Erbländer in dem neugegründeten Haus-, Hof- und Staatsarchiv zusammenführte,
         stiftete sie rückwirkend eine einheitliche Überlieferung für die Gesamtmonarchie,
         die es vorher nicht gegeben hatte. Worum es ging, war, das Urteil der Nachwelt über
         die zukünftige Vergangenheit unter ihre Kontrolle zu bringen.[48]
      

      Doch dies war nur ein Baustein ihres großen, allumfassenden Kontrollprogramms. Andere
         Elemente bestanden darin, das Land zu vermessen und die Bevölkerung zu zählen, die
         Gesetze und Rechtsgewohnheiten zu sichten und zu systematisieren, die Untertanen zu
         wahrer Religion, Fleiß und Sittenstrenge zu zwingen,[49] die Grenzen am äußersten Ende der Christenheit zu schließen und niemanden unkontrolliert hineinzulassen,[50] alles Gedruckte systematisch zu zensieren, um Kritik an der Herrschaft, Aberglauben
         und Freigeisterei zu unterbinden,[51] den auswärtigen Briefverkehr lückenlos zu überwachen,[52] nicht zuletzt die verbündeten europäischen Höfe durch die dort platzierten Familienmitglieder
         im Sinne des Kaunitz’schen politischen Systems unmerklich zu steuern – kurzum: ein
         hoch ambitioniertes Kontrollprogramm, das freilich die Möglichkeiten einer Monarchin,
         und sei sie noch so ‹absolut›, gewaltig überforderte. Doch Maria Theresias Berater,
         allen voran der ebenso geniale wie selbstverliebte Staatskanzler und Staatsratspräsident,
         hingen dem verführerischen Bild der Staatsmaschine an, das suggerierte, man könne all das durch rationale Planung und Gestaltung ins
         Werk setzen und von der Zentrale aus vollständig überschauen und dirigieren. Sie saßen
         damit einem zeittypischen Optimismus auf. Die zahlreichen Reformen, die durch die
         beiden für Bevölkerung und Staatskasse desaströsen Kriege unabweisbar geworden waren,
         setzten zweifellos erhebliche Strukturveränderungen in Gang. Sie schwächten die intermediären
         Gewalten in den Kernländern, ließen mehr Ressourcen direkt in die Staatskasse fließen
         und ermöglichten die Unterhaltung eines Heeres von nie dagewesenem Ausmaß. Die Kriege,
         die mit diesem Riesenheer dann wiederum geführt wurden, machten indes viele Errungenschaften
         der Reformen wieder zunichte, so dass das Ganze für die Untertanen eher auf ein Nullsummenspiel
         hinauslief. Allerdings löste das Neue Systema nach dem Erbfolgekrieg eine Reformdynamik aus, die sich fortan selbst perpetuierte.
         Es änderte sich vieles, aber nicht immer so, wie es geplant war. Unbeabsichtigte Nebenfolgen
         erforderten immer neue Reformen der Reformen. Das führte zu Vervielfältigung der Behörden,
         dramatischem Anschwellen der Staatskosten und zur Komplexitätssteigerung des gesamten
         Apparats. Einfacher, übersichtlicher und handhabbarer, wie die Planer glaubten, wurde
         die Staatsmaschine dadurch nicht.[53] Maria Theresia als Gründerin des modernen Staates zu feiern, heißt die Rationalitätsphantasien
         der Reformer mit der Wirklichkeit zu verwechseln. Die Vorstellung von der unbewegten
         Bewegerin im Zentrum, von der alle Planung ihren Ausgang nimmt und bei der alle Fäden
         zusammenlaufen, überschätzt die herrscherliche Handlungsmacht bei weitem. Den neuen
         politischen Herausforderungen war man mit diesem autokratischen Politikstil nicht
         gewachsen; dazu bedurfte es komplexerer, partizipativer Verfahren. Es reichte nicht,
         die Zentralbehörden immer wieder neu zuzuschneiden; die Reformen mussten auf der lokalen
         Ebene ansetzen. Aber immerhin: Wie es in den hintersten Winkeln ihrer Länder tatsächlich
         aussah, das erfuhr Maria Theresia von ihren Kommissaren, die sie zur ‹Seelenkonskription›
         hinausgeschickt hatte, und es ließ sie offenbar nicht unberührt.[54]
      

      Auch an auswärtigen Höfen suchte Maria Theresia sich Einflusskanäle zu eröffnen, indem
         sie ihre halb erwachsenen Kinder strategisch geschickt dort platzierte. Das erweiterte
         zwar ihren Handlungsradius, vervielfachte jedoch abermals den Kontrollbedarf. Ihr
         Informationsbedürfnis war unstillbar. Die dichte Korrespondenz mit den Ministern,
         Kammerherren, Beichtvätern und Leibärzten, die sie über jedes ihrer Kinder aus der
         Ferne zu informieren hatten, erfüllte nie, was sie sich davon versprach. Ihre Strategie
         totaler Kontrolle wirkte sich fatal aus: je höher die Erwartungen, desto unvermeidlicher
         deren Scheitern. Das dynastische System offenbarte seine strukturelle Schwäche: Zu
         Repräsentanten der Mutter taugten die Kinder nur dann, wenn sie sich völlig passiv
         verhielten, so wie Ferdinand, der brave Sohn. Waren sie selbst willensstark und durchsetzungsfähig,
         dann gingen sie ihre eigenen politischen Wege und entfernten sich von der Mutter,
         wie Leopold und Carolina. Oder sie entzogen sich den mütterlichen Kontrollbemühungen
         und fielen stattdessen den Parteikonflikten des eigenen Hofes zum Opfer, wie Marie
         Antoinette. Schon die kleinen Kinder hatten sich nicht im gewünschten Maße disziplinieren
         lassen und die strengen Maßstäbe ihrer Mutter nie erfüllen können – am allerwenigsten
         die, auf die es am meisten ankam, Joseph und Leopold. Die mütterlichen Briefe und
         Instruktionen waren durchtränkt mit vorwurfsvoller Sorge. Den eigenen Kindern misstraute
         Maria Theresia weit mehr als ihren nächsten Beratern, während sie umgekehrt von ihnen
         gebieterisch volles Vertrauen und rückhaltlose Offenheit forderte. Dabei sprach sie
         selbst systematisch mit gespaltener Zunge, ließ sich von niemandem in die Karten schauen
         und spielte einen gegen den anderen aus. Mit ihrer Obsession, anderen Aufrichtigkeit
         abzuverlangen, erreichte sie am Ende das genaue Gegenteil: Nichts war, wie es schien.
         Zwischen den erwachsenen Familienmitgliedern herrschten Missgunst und Eifersucht,
         Kabalen und Parteibildungen, Heuchelei und Verstellung.[55]
      

      
         Aus der Zeit gefallen
         

      

      In ihren letzten Lebensjahren kam Maria Theresia sich selbst vor wie ein Relikt aus
         einem vergangenen Jahrhundert. Sie beobachtete mit Widerwillen, was sie aufklärerische Modephilosophie nannte und für eine unerhörte Anmaßung hielt, nämlich dass jeder Mensch sich seines
         eigenen Verstandes bedienen könne und solle. Manche ihrer Lobredner konnten sie deshalb
         als Schutzwehr gegen die neue Zeit feiern.[56] Es liegt eine gewisse Ironie darin, dass sie ihrerseits eine Selbstdenkerin von
         scharfem Geist, hohem kritischem Urteilsvermögen und großer Willenskraft war. Für
         sie galt nicht, was Kant nicht zuletzt dem schönen Geschlecht vorwarf; sie brauchte
         sich nicht aus selbstverschuldeter Unmündigkeit zu befreien. Mut, sich des eigenen
         Verstandes zu bedienen, besaß sie zur Genüge.[57] Aber anderen billigte sie dieses Selbstvertrauen in die eigenen Geisteskräfte eben
         keineswegs zu. Denn sie war Souveränin kraft göttlichen Rechts, und ihr hatte Gott daher die nötigen Gemüts- und Verstandesgaben verliehen.
      

      Philosophischen Konzepten begegnete sie grundsätzlich mit Misstrauen und dem Verdacht
         der Sophisterei. Die politische Sprache des Vernunftrechts mit seinen abstrakten Axiomen,
         geometrischen Deduktionen und universalen Rechten war ihr fremd. Stattdessen sprach
         sie über ihre Herrschaft in der emotionalen Sprache persönlicher Nähe, in Begriffen
         von Liebe, Mitleid, Fürsorge und Gehorsam. Rechenschaftspflicht empfand sie allein
         gegenüber Gott und ihren Nachkommen; allenfalls zog sie die Öffentlichkeit der europäischen
         Fürstenhöfe ins Kalkül. Doch sich dem Richterstuhl einer selbsternannten kritischen
         Medienöffentlichkeit zu stellen, lag ihr fern, das überließ sie ihrem Erzfeind Friedrich II.
         Sie vertraute Personen, nicht Prinzipien. Dadurch konnte an ihrem Hof die Aufklärung
         jedoch in Gestalt einiger Trojanischer Pferde Einzug halten: zuerst van Swieten, dann
         Kaunitz und seine Protégés, später Männer wie Martini und Heinke, Gebler und Raab.
         Aus der Rückschau erscheint ihre Haltung deshalb in vieler Hinsicht widersprüchlich:
         Einerseits verdammte sie den Geist des Tolerantismus und ließ Unkatholische deportieren, andererseits ordnete sie die römische Kirche rigoros der staatlichen
         Herrschaft unter.[58] Einerseits begünstigte sie an ihrem Hof die alten Aristokratenfamilien und unterband
         die Gleichheitsideen ihres Sohnes, andererseits setzte sie sich zuletzt vehement (und
         mehr als ihr Sohn!) für die Befreiung der böhmischen Bauern von der Tyrannei der Herren ein.[59] Ihre Haltung fußte nie auf einem kohärenten theoretischen Programm – weder einem
         aufklärerischen noch einem gegenaufklärerischen. Wenn sie der philosophie à la mode mit Widerwillen begegnete, dann war das eher ein diffuses Ressentiment gegenüber
         einem gewissen Denk- und Lebensstil als eine argumentativ begründete politische Überzeugung.
         Selbst die neueste Frisurenmode für Kinder konnte ihr als faule Frucht des Aufklärungsgeistes
         erscheinen: Die Mädchen tragen jetzt die Haare vorn über der Stirn abgeschnitten wie die Jungen,
               das missfällt mir unendlich. […] Bald zieht man gar nichts mehr an und läuft herum
               wie die Neger. Man treibt heute alles bis zum Exzess […]; da sieht man, wohin dieses aufgeklärte
               Zeitalter führt.[60]
      

      Es war der Tod Franz Stephans und die halbherzige Übertragung der Mitregentschaft
         an Joseph, was Maria Theresias Herrschaft aus der Balance brachte. Der Generationenkonflikt
         war zugleich ein Epochenkonflikt; Mutter und Sohn sprachen nicht dieselbe Sprache.
         Maria Theresia traute ihrem ältesten Sohn die selbstständige Regentschaft letztlich
         nicht zu und konnte sich von der Verantwortung nicht trennen, obwohl sie immer wieder
         damit drohte. Was sie von Joseph unausgesprochen erwartete, war, dass er sich einerseits
         ihrem Willen unterwarf und seine abweichende Position zur Not hinter einer Konsensfassade
         verschwinden ließ, dabei aber andererseits nach außen die Last der Verantwortung mit
         ihr gemeinsam trug. Dazu war Joseph, anders als zuvor sein Vater, nicht bereit. Er
         beharrte darauf, seinen Widerspruch in der Sache unmissverständlich zu artikulieren
         und sich allein dem Zwang des mütterlichen Befehls zu beugen. Die freiwillige Einhelligkeit,
         die Maria Theresia sich wünschte, verweigerte er ihr hartnäckig, auch wenn sie noch
         so emotionale Saiten anschlug. Für offenen Dissens zwischen Mutter und Sohn war in
         ihrem religiösen Weltbild kein Raum; Spaltung passte nicht zum göttlichen Mandat der
         Dynastie. Die fatale Folge war, dass die latente Spannung zwischen beiden jederzeit
         zum offenen Ausbruch kommen konnte. Die Behördenchefs wussten nicht, wessen Befehlen
         sie folgen sollten, und die Verantwortung für politische Entscheidungen von großer
         Tragweite wurde quälend lange hin- und hergeschoben, wie im Falle des russisch-türkischen
         Krieges, der Teilung Polens, des Kriegs um die Bayerische Erbfolge, der Bauernpolitik.
         Die Spaltung an der Spitze führte zwangsläufig zu Parteibildung und Intrigen innerhalb
         der Hofgesellschaft. Ehrgeizige Ratgeber hatten ein Interesse daran, den Zwiespalt
         zwischen Mutter und Sohn zu vertiefen und sich die Lage zunutze zu machen.[61] Das Dilemma blieb der Kaiserin selbst keineswegs verborgen. Sie gestand ein, dass
         alle ihre guten Absichten sich zum Bösen verkehrten, fand aber nicht den naheliegenden
         Ausweg aus dem Dilemma. Sie fühlte sich zu schwach, die Regentschaft allein zu tragen,
         und zu stark, sie niederzulegen.
      

      Auch das System der höfischen Gunst geriet aus dem Gleichgewicht. Was Maria Theresia
         an ihren Kindern stets aufs Schärfste kritisiert hatte, musste sie sich nun selbst
         vorhalten lassen. Sie zog sich zunehmend in ihre Retirade zurück, so dass die Anwesenheit
         am Hof für den Adel immer unattraktiver wurde; sie misstraute fast jedem und schenkte
         nur noch wenigen Auserwählten ihr Ohr – «kleinen Leuten», wie Joseph verächtlich schrieb;
         sie hörte auf Klatsch und ließ sich in Intrigen verwickeln.[62] Dem veränderten Selbstbild entsprach zunehmend auch die Wahrnehmung von außen. Ihr
         Charisma und ihre Autorität litten darunter, dass sie sich nicht mehr an die eigenen
         Regeln hielt.
      

      Zudem hatten sich die Maßstäbe verändert, an denen sie sich messen lassen musste.
         Den alten Herrschertugenden wurde schleichend die Grundlage entzogen. An die Stelle
         herrscherlicher Gunst traten zunehmend abstrakte rechtliche Prinzipien. Amtsträger
         bevorzugten ein sicheres, regelmäßiges Gehalt und warteten nicht mehr gern auf exzeptionelle
         Gnadengaben. Programme allgemeiner Wohlfahrtspolitik diskreditierten das selektive,
         symbolische Verteilen von Almosen. Gnade sah sich dem Vorwurf der Willkür ausgesetzt,
         höfische Freigiebigkeit erschien als Umverteilung von unten nach oben: Was Großzügigkeit der Könige genannt wird, besteht oft darin, dass sie dem müßigen
               Teil der Untertanen das Geld schenken, das sie dem fleißigen Teil abgepresst haben.[63] Persönliche Gunst, Patronage und Protektion, die althergebrachten Strukturprinzipien
         des Hofes, wurden nun dem weiblichen Geschlechtscharakter angelastet. Joseph von Sonnenfels,
         ebenso renommierter Aufklärer wie großer Bewunderer der Kaiserin, nahm sie nach ihrem
         Tod gegen den Vorwurf in Schutz, dass nicht alle Untertanen gleichermaßen in den Genuss
         ihrer Wohltaten gekommen seien: Maria Theresias Übermaß an Güte gegen Einzelne sei
         der schätzbaren, aber oft zu zärtlichen Empfindsamkeit ihres Geschlechts zuzuschreiben.[64] Das wies voraus auf die Geschlechterordnung des 19. Jahrhunderts: Höfische Günstlingswirtschaft
         wurde mit verweichlicht-dekadenter Weiberherrschaft identifiziert, die strenge formal-bürokratische
         Organisation der Behörden, in denen Frauen keinen Platz hatten, entsprach dagegen
         dem männlichen Geschlechtscharakter.[65]
      

      Gegen Ende ihres Lebens war nicht mehr viel von der Welt übrig, in die Maria Theresia
         im Jahr 1717 hineingeboren worden war. Die Reliquien waren weggeräumt, die Rituale
         wurden nicht mehr ernst genommen, ihre Erzieher, die Jesuiten, waren vernichtet, die
         Religion der Herrschaft hatte ihren Glanz verloren, die alte Großmacht Habsburg war
         von einem drittrangigen Aufsteiger desavouiert, die ehemals selbstverständlichsten
         Überzeugungen galten ihrem eigenen Sohn nichts mehr. Alles, worauf einst ihre erstaunliche
         Zuversicht beim Antritt der Regierung gegründet gewesen war, hatte seine Wirkmacht
         verloren. Sie kam sich vor wie aus der Zeit gefallen. Die Welt, in der ihre Regeln
         die richtigen gewesen waren, gab es nicht mehr. Das merkte sie und litt darunter;
         es veranlasste sie aber nicht, diese Regeln in Frage zu stellen. Ihre Tragik war,
         auf Normen zu bestehen, die kaum jemand mehr teilte, und sehenden Auges zum Scheitern
         verurteilt zu sein. Nachdem sie ihre Zuversicht und ihr souveränes Selbstbewusstsein
         verloren hatte, verwandelte sich ihre Standhaftigkeit in Starrsinn, ihre Entscheidungsfreude
         in Unentschlossenheit. Sie wurde – in den Begriffen der Zeit – von einer Sanguinikerin
         zu einer Melancholikerin. Zu Beginn ihrer Regierung hatte sie allen äußeren Anfechtungen
         zum Trotz sehr genau gewusst, dass aller Welt bekandt, was mir gebühret, und wer ich bin.[66] Am Ende betrachtete sie sich selbst als un naturel de l’autre siècle, ein Wesen aus einem anderen Zeitalter, und richtete ihre erstaunliche Willenskraft
         und Disziplin nur noch darauf, einen schönen Tod zu sterben.[67]
      

   
      
         
            ANHANG
            

            ~

         

      

   

         
            ANMERKUNGEN
            

            ~

         

         
            I

            Prolog
            

         

         
            1

            
               Arneth, Maria Theresia I, v f.
               

            

         

         
            2

            
               Arneth, Maria Theresia I, 2.
               

            

         

         
            3

            
               Sammelbilder der Firma Herba Druck, Deutsche Geschichte. Band 2: Vom Ende des 30jährigen
                  Krieges bis zur Gegenwart. Ich danke Bernhard Jussen für die Überlassung des Materials.
               

            

         

         
            4

            
               Vgl. Wandruszka, Maria Theresia, 82; knappe Überblicke bei Wandruszka, Historiographie;
                  ders., Im Urteil der Nachwelt (wo allerdings die Zeit des Nationalsozialismus ausgespart
                  bleibt); Hochedlinger, Political History.
               

            

         

         
            5

            
               So der Hofrat Heinrich Gottfried von Bretschneider, Linger, Denkwürdigkeiten, 225.
                  Im Folgenden werden Zitate des 19. bis 21. Jahrhunderts stets in Anführungszeichen,
                  Quellenzitate aus dem 18. Jahrhundert dagegen kursiv gesetzt.
               

            

         

         
            6

            
               So – als Beispiel für viele – Trapp, Maria Theresia und Tirol, 131.
               

            

         

         
            7

            
               Vgl. Telesko, Maria Theresia, 147 ff.
               

            

         

         
            8

            
               Adolph W. Künast, Kaiserin Maria Theresia, die Stammmutter des Hauses Habsburg-Lothringen
                  in ihren Leben und Wirken. Gedenkbuch zur Enthüllung ihres Monumentes und zum 40-jährigen
                  Regierungsjubiläum Seiner Majestät Kaiser Franz Josef I., Wien 1888, Vorrede.
               

            

         

         
            9

            
               Im Einzelnen sind das die vier Feldherren Daun, Khevenhüller, Laudon und Abensperg-Traun
                  zu Pferd; in den Sockelreliefs die Feldherren Liechtenstein, Lacy, Hadik und Nádasdy;
                  dann die Ratgeber und Minister Kaunitz, Bartenstein, Starhemberg und Mercy-Argenteau;
                  Haugwitz, Grassalkovich, Bruckenthal, Riegger, Sonnenfels und Martini; der Leibarzt
                  van Swieten, der Numismatiker Joseph Hilarius Eckhel, der Historiograph György Pray
                  sowie Gluck, Haydn und der kleine Mozart. ‹Männer um Maria Theresia› und ‹Die Paladine
                  der Kaiserin›, so lauten auch die Titel populärer Bücher aus den 1950er Jahren von
                  Friedrich Walter.
               

            

         

         
            10

            
               Vgl. Alexander Novotny, Arneth, Alfred Ritter von, in: NDB 1, 1953, 364 f. Die Mitarbeiter und Nachfolger von Arneth setzten seine Tradition
                  ungebrochen fort: Historiker wie Adam Wolf, Adam Beer, Hans Schlitter, Theodor von
                  Karajan, Eugen Guglia, Josef Kallbrunner, Heinrich Kretschmayr und Friedrich Walter.
               

            

         

         
            11

            
               So in der Vorrede zu Arneth, Greiner (1859), 5 f.
               

            

         

         
            12

            
               Friedrich Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben. Unzeitgemäße
                  Betrachtungen, zweites Stück, in: ders., Werke, hrsg. von Karl Schlechta, Bd. I, 209–285,
                  hier 219 ff.
               

            

         

         
            13

            
               Vgl. Wandruszka, Historiographie; Wandruszka, Im Urteil der Nachwelt; Stourzh, Vom
                  Umfang der österreichischen Geschichte; Suppanz, Österreichische Geschichtsbilder;
                  Suppanz, Maria Theresia; Gehler, Ungleiche Partner; Heindl, Mythos Nation; Plaschka,
                  Was heißt Österreich; Telesko, Maria Theresia; Fillafer, Rivalisierende Aufklärungen;
                  Fillafer, Aufklärung; Wallnig/Frimmel/Telesko, 18th Century Studies.
               

            

         

         
            14

            
               Z. B. Raponi, Il mito del buongoverno; Cerman, Tereziánská legenda [Ich danke Vít
                  Kortus, dass er mir diesen Aufsatz zugänglich gemacht hat]; Drabek/Plaschka/Wandruszka,
                  Ungarn und Österreich.
               

            

         

         
            15

            
               In Anlehnung an die Formulierung von Christian Meier, Von der Faszination des Biographischen,
                  in: Interesse an der Geschichte, hrsg. v. Frank Niess, Frankfurt am Main/New York
                  1989, 100–111, hier 101.
               

            

         

         
            16

            
               Sonnenfels, Rede auf Marien Theresien (unpaginiert). Vgl. z.B. auch das Gedicht ‹Maria
                  Theresia› von Anastasius Grün (1806–1876), wo es heißt: «Tief bewußt der eignen Ohnmacht
                  wallt das schwache, schöne Weib,/Aber sieh, die Kraft der Männer beugt sich vor dem
                  stolzen Leib!» (Spaziergänge eines Wiener Poeten, hrsg. von Ralf Bogner, Hildesheim
                  u.a. 2011, 59). Das Gedicht stieg in den Bildungskanon auf und wurde 1910 im Deutschen
                  Lesebuch für Österreichische Realschulen abgedruckt.
               

            

         

         
            17

            
               So der deutsche Untertitel der Biographie von Crankshaw.
               

            

         

         
            18

            
               So Hofmannsthal, Maria Theresia, 11 ff.; zum Vergleich mit der Zarin Katharina II.
                  vgl. Meehan-Waters, Catherine the Great.
               

            

         

         
            19

            
               Anonym, Der Adel. Eine Wochenschrift, Prag o. J. (1775), 9. Stück, 27. Dezember 1775,
                  144. – Zum Folgenden Barta, Maria Theresia, 354; Suppanz, Maria Theresia; Kaduk, Maria
                  Theresia; Telesko, Maria Theresia; Mauser, Maria Theresia; Heindl, Mythos Nation;
                  Heindl, Marie-Thérèse. Die geschlechtergeschichtliche Forschung zu weiblicher Herrschaft
                  in der Frühen Neuzeit ist mittlerweile kaum noch überschaubar; vgl. nur grundlegend
                  Wunder, Er ist die Sonn’; Wunder, Herrschaft; Hausen, Polarisierung; Honegger, Ordnung
                  der Geschlechter; Schulte, Körper der Königin; Puppel, Gynaecocratie; Campbell-Orr,
                  Queenship; Sluga/James, Women; Cosandey, La Reine de France; Keller, Gynäkokratie;
                  Bastian u.a., Geschlecht der Diplomatie; Braun/Keller/Schnettger, Nur die Frau des
                  Kaisers.
               

            

         

         
            20

            
               So schrieb der venezianische Gesandte Foscarini schon über die junge Erzherzogin,
                  sie besitze una certa virilità d’animo, zitiert bei Arneth, Maria Theresia I, 356.
               

            

         

         
            21

            
               Vgl. die Beispiele bei Michaud, Laudatio, 676 f.
               

            

         

         
            22

            
               Sammlung merkwürdiger Aufsätze, 8.
               

            

         

         
            23

            
               So z.B. Wolf, Marie Christine I, 53; Guglia, Maria Theresia II, 114 f., nennt sie
                  eine «männliche Frau», u. v.a.
               

            

         

         
            24

            
               Ähnlich sprach man auch über Katharina II., Elizabeth I. oder Queen Victoria. Selbst
                  auf einem Wahlplakat der F.D.P. von 2015 wurde die Kandidatin noch als «unser Mann für Hamburg» annonciert.
               

            

         

         
            25

            
               Friedrich II., zitiert nach Barta, Maria Theresia, 341.
               

            

         

         
            26

            
               Patriotisches Schreiben des Teutschen Friedens […], Wien 1743, 9, zitiert bei Küster,
                  Vier Monarchien, 100.
               

            

         

         
            27

            
               Zum Geschlechterdiskurs des Rationalismus vgl. Honegger, Die Ordnung der Geschlechter.
               

            

         

         
            28

            
               Anonymus, Betrachtung über die Etiquette mit Anwendung auf die Präcedenz der Gesandten
                  und Monarchen durch Beyspiele aus der Geschichte erläutert, o. O. o. J.
               

            

         

         
            29

            
               Heinrich Finke, Die Frau im Mittelalter, München 1913, IX; vgl. Stollberg-Rilinger,
                  Väter der Frauengeschichte.
               

            

         

         
            30

            
               Zur Figur der Ausnahmefrau grundlegend Isabelle Graw, Aneignung und Ausnahme. Zeitgenössische
                  Künstlerinnen: Ihre ästhetischen Verfahren und ihr Status im Kunstsystem, Diss. phil.
                  Frankfurt/Oder 2003; vgl. auch Pohlig, Vom Besonderen zum Allgemeinen; Puppel, Virilibus
                  curis.
               

            

         

         
            31

            
               Andreas, Das theresianische Österreich, 9
               

            

         

         
            32

            
               Srbik, Gestalten und Ereignisse, 37 f.
               

            

         

         
            33

            
               Andreas, Das theresianische Österreich, 9.
               

            

         

         
            34

            
               Wandruszka, Maria Theresia, 64; Crankshaw, Mütterliche Majestät, 18; Haussherr, Verwaltungseinheit,
                  97, u. v.a.
               

            

         

         
            35

            
               Otto Krack, Geleitwort zur Neuausgabe von Arneth, BKF I, 1909, 11 f. – Zahlreiche weitere Belege bei Telesko, Maria Theresia; Suppanz,
                  Maria Theresia; Barta, Maria Theresia; Kaduk, Maria Theresia und ihre Brüder; Heindl,
                  Marie-Thérèse; Mauser, Mütterlichkeit.
               

            

         

         
            36

            
               Hofmannsthal, Maria Theresia, 12.
               

            

         

         
            37

            
               Sacher-Masoch, Maria Theresia als Sultanin.
               

            

         

         
            38

            
               Ausführlich dazu Kaduk, Maria Theresia und ihre Brüder; Telesko, Maria Theresia, 177 ff. –
                  Kaduks These lautet, dass es weniger das biologische Geschlecht Maria Theresias war,
                  das sie zum weiblichen Antipoden Friedrichs II. machte, sondern ihr Ort in der dichotomischen
                  historischen Erzählung. Auch Männer konnten gelegentlich die «weibliche» Position
                  besetzen.
               

            

         

         
            39

            
               Kretschmayr, Maria Theresia (Erstaufl. 1925, weitere Auflagen 1938, 1939, 1943), 142.
               

            

         

         
            40

            
               Kralik, Die deutsche Arbeit der Habsburger, 54.
               

            

         

         
            41

            
               Andreas, Das theresianische Österreich, 9 f.
               

            

         

         
            42

            
               Srbik, Gestalten und Ereignisse, 13, 35–42.
               

            

         

         
            43

            
               Srbik, Gestalten und Ereignisse, 37 ff.
               

            

         

         
            44

            
               Heer, Humanitas austriaca, 18 ff., 34 f., 77.
               

            

         

         
            45

            
               Hausenstein, Europäische Hauptstädte, 95 ff. Der Verfasser (1882–1957) war zeitweilig
                  Literaturchef der Frankfurter Zeitung und publizierte eine große Zahl populärer kulturhistorischer
                  Werke.
               

            

         

         
            46

            
               Ausnahmen sind die kleine biographische Skizze von Wandruszka, Maria Theresia, und
                  die eher populärwissenschaftliche Biographie von Herre, Maria Theresia.
               

            

         

         
            47

            
               So Hochedlinger, Political History, 18.
               

            

         

         
            48

            
               Barbara Sichtermann, Herrscherinnen. Folge 5: Maria Theresia, in: EMMA 3 (2010) online, http://www.emma.de/hefte/ausgaben-2010/sommer-2010/herrscherinnen-maria-theresia/Zugriff
                  14.08.2013. Eine wichtige Ausnahme ist Barta, Maria Theresia. In der von Wallnig/Frimmel/Telesko
                  herausgegebenen Bestandsaufnahme ‹18th Century Studies in Austria 1945–2010› kommt
                  Maria Theresia im Rahmen der Frauen- und Geschlechtergeschichte nicht vor. Saurer,
                  Frauengeschichte in Österreich, 43 f., hat darauf hingewiesen, dass nicht nur die
                  ‹Allgemeinhistoriker› sich lange Zeit nicht für die Geschlechtergeschichte interessiert
                  haben, sondern dass auch das Umgekehrte gilt.
               

            

         

         
            49

            
               So die Arbeiten zum Kaiserhof von Andreas Pečar, Mark Hengerer, Eric Hassler oder Paula Sutter Fichtner. Die Zeit Maria Theresias
                  ist dagegen einbezogen bei Duindam, Vienna and Versailles; Kubiska-Scharl/Pölzl, Hofpersonal;
                  Wührer/Scheutz, Zu Diensten; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof.
               

            

         

         
            50

            
               Vgl. etwa die Arbeiten von Grete Klingenstein, Christine Lebeau, Franz Szábo, Renate
                  Zedinger, Ivo Cerman, William Godsey, Sandra Hertel, Michael Hochedlinger, Simon Karstens
                  und anderen.
               

            

         

         
            51

            
               Vgl. die Arbeiten von David Do Paço, Márta Fata, Andreas Helmedach, Waltraud Heindl,
                  Hans Christian Maner, Stefan Steiner, Anton Tantner und anderen, s.u. Kap. XIII.
               

            

         

         
            52

            
               Vgl. die Arbeiten von Ilsebill Barta, Michael Yonan, Werner Telesko und anderen.
               

            

         

         
            53

            
               Eine kurze Überblicksdarstellung bietet Wandruszka, Maria Theresia.
               

            

         

         
            54

            
               Crankshaw, Maria Theresia; Tapié, Maria Theresia; Vallotton, Maria Theresia; Bled,
                  Marie-Thérèse.
               

            

         

         
            55

            
               So Etzlstorfer, Maria Theresia; seriöser, aber ohne eigene Quellenstudien und -nachweise
                  ist die Biographie von Franz Herre, Maria Theresia. Außer Konkurrenz läuft das Kinderbuch
                  von Brigitte Hamann, Ein Herz und viele Kronen. Das Leben der Kaiserin Maria Theresia,
                  Wien 1985. – Die aktuellen Biographien von Thomas Lau und Elisabeth Badinter konnten
                  für dieses Buch nicht mehr berücksichtigt werden.
               

            

         

         
            56

            
               Klassisch Arneth, Maria Theresia X, 737 ff.; oder Walter, Kaiserin Maria Theresia.
               

            

         

         
            57

            
               Vgl. zuletzt Simon Karstens, Die Summe aller Wahrheiten und Lügen. Ein Erfahrungsbericht
                  zur geschichtswissenschaftlichen Biographie, in: BIOS 24 (2011), 78–97; Andreas Bähr, Die Waffen des Athanasius Kircher SJ (1602–1680).
                  Prolegomena zu einer biographischen Enzyklopädie, in: Saeculum 65 (2015), 135–176.
               

            

         

         
            58

            
               So Meier, Die Faszination des Biographischen, 109.
               

            

         

         
            59

            
               Nach Edoardo Grendi, vgl. Carlo Ginzburg, Mikro-Historie. Zwei oder drei Dinge, die
                  ich von ihr weiß, in: Historische Anthropologie 1 (1993), 169–192, hier 191; Giovanni
                  Levi, On Microhistory, in: Peter Burke, Hg., New Perspectives on Historical Writing,
                  Cambridge 1991, 93–113; Pohlig, Vom Besonderen zum Allgemeinen.
               

            

         

         
            60

            
               So der Vorwurf von Bourdieu, Die biographische Illusion. Damit ist gemeint, dass jeder
                  Biograph dazu neigt, den Sinn, den der Held selbst seiner Lebensgeschichte verliehen
                  hat, zu reproduzieren.
               

            

         

         
            61

            
               Vgl. Stephan Jaeger, Multiperspektivisches Erzählen in der Geschichtsschreibung des
                  ausgehenden 20. Jahrhunderts, in: Vera und Ansgar Nünning, Hg., Multiperspektivisches
                  Erzählen, Trier 2000, 323–346.
               

            

         

         
            62

            
               In Anlehnung an die Formulierung von Meier, Von der Faszination des Biographischen,
                  101.
               

            

         

         
            63

            
               Maryanne Stevens, Still-life, Trompe l’oeil and Genre Painting, in: Jean-Étienne Liotard
                  1702–1789, hrsg. von der Royal Academy of Arts London, London/New York 2015, 162–181;
                  Koos, Haut, Farbe und Medialität.
               

            

         

         
            64

            
               Roethlisberger/Loche, Liotard; Royal Academy of Arts, Liotard; Koos, Haut, Farbe und
                  Medialität; Koschatzky, Liotard in Wien.
               

            

         

         
            II

            

         

   


Die Erbtochter
            

         

         
            1

            
               Zeremoniell bei Geburt und Taufe der Erzherzogin Maria Theresia, HHStA OMeA ÄZA 27–12.
               

            

         

         
            2

            
               Kayserlicher Hof- und Ehrenkalender 1717.
               

            

         

         
            3

            
               Stöckelle, Über Geburten, 18, 21.
               

            

         

         
            4

            
               HHStA OMeA ÄZA 27–11.
               

            

         

         
            5

            
               Z. B. Marquard Herrgott, Genealogia diplomatica augustae Domus Habsburgicae […], 3 Bde.
                  Wien 1737; vgl. Lhotsky, Apis Colonna.
               

            

         

         
            6

            
               Zum Folgenden: HHStA OMeA ÄZA 27–12; HHStA ZP 1717; Wienerisches Diarium 1717; vgl. Stöckelle, Über Geburten; dies., Taufzeremoniell.
               

            

         

         
            7

            
               Vgl. Montesquieu, Voyage, 535, dt. Montesquieu, Meine Reisen, 41; Keyßler, Reisen,
                  1213.
               

            

         

         
            8

            
               So Matthaeus Merian, zitiert bei Csendes/Opll, Wien II, 25; ähnlich Keyßler, Reisen,
                  1232; Loen, Kleine Schriften I, 5; vgl. Lorenz, Imperial Hofburg; Lorenz/Mader-Kratky,
                  Wiener Hofburg.
               

            

         

         
            9

            
               Vgl. Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren; Hofmann, Spanisches Hofzeremoniell;
                  Hengerer, Kaiserhof und Adel; Pečar, Ökonomie der Ehre; zu dem Vergleich Duindam, Vienna and Versailles.
               

            

         

         
            10

            
               Stöckelle, Taufzeremoniell, 317.
               

            

         

         
            11

            
               Stollberg-Rilinger, Rituale, 55 ff.
               

            

         

         
            12

            
               Zeremoniell bei Geburt und Taufe der Erzherzogin Maria Theresia, HHStA OMeA ÄZA 27–12.
               

            

         

         
            13

            
               Ebd. – Vgl. die Farbabbildung Nr. 1: Ostensorium mit einem Nagel vom Kreuz Christi,
                  vgl. Fillitz, Katalog Schatzkammer, Nr. 101.
               

            

         

         
            14

            
               Zeremoniell bei Geburt und Taufe der Erzherzogin Maria Theresia, HHStA OMeA ÄZA 27–12.
               

            

         

         
            15

            
               Stöckelle, Taufzeremoniell, 283 f.; Küchelbecker, Allerneueste Nachricht, 862 ff.
               

            

         

         
            16

            
               Körper, Elisabeth Christine; Pölzl, Kaiserinnen; vgl. auch Peper, Konversionen, 113 ff.;
                  Römer, Der Kaiser und die welfischen Staaten, 49 f.; Schunka, Irenicism.
               

            

         

         
            17

            
               Keyßler, Reisen, 1229; ähnlich Loen, Kleine Schriften I, 18 f.
               

            

         

         
            18

            
               Vgl. z.B. die Anekdote bei Seckendorff, Journal secret, 221 f.
               

            

         

         
            19

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 171.
               

            

         

         
            20

            
               Stöckelle, Taufzeremoniell, 293.
               

            

         

         
            21

            
               Berger, Wiennerisches Diarium; Reisner/Schiemer, Das Wien(n)erische Diarium; Lang,
                  Zeitschriften; Duchkowitsch, Österreichs Tagespresse; Weber, Avisen; Fischer/Haefs/Mix,
                  Almanach; grundsätzlich Bauer, Nachrichtenmedien. Vgl. unten Kap. VIII.
               

            

         

         
            22

            
               Zeremoniell bei Geburt und Taufe der Erzherzogin Maria Theresia, HHStA OMeA ÄZA 27–12.
               

            

         

         
            23

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 176. «Bild» meint hier eine plastische
                  Figur.
               

            

         

         
            24

            
               Coreth, Pietas Austriaca, 65, deutet das Opfer als Jesus-Analogie; die Eltern opfern
                  das Kind, wie Maria und Joseph ihr Kind im Tempel geopfert haben; das Opfer des Kindes
                  bringt Heil über die Völker.
               

            

         

         
            25

            
               HStA ZP 10, 1717, fol. 39 ff.
               

            

         

         
            26

            
               Ebd.: Votum et quem caelis impetratum, caelis restitutum, vivum sistere non possunt Leopoldum
                        filium, fecunditatis primitias in auro aequlibri reddunt CaroLUs et eLIsabetha aeternUM
                        DeVotI.
               

            

         

         
            27

            
               Vgl. Krischer, Souveränität als sozialer Status.
               

            

         

         
            28

            
               Schnettger, Spanischer Erbfolgekrieg; Überblick bei Schilling, Höfe und Allianzen,
                  257 ff.
               

            

         

         
            29

            
               Zuletzt Lembke, Als die Royals aus Hannover kamen.
               

            

         

         
            30

            
               Schulze, Hausgesetzgebung.
               

            

         

         
            31

            
               Montagu, Complete Letters I, 305.
               

            

         

         
            32

            
               HHStA Hausarchiv FA, Sbd. 2; vgl. Redlich, Tagebücher.
               

            

         

         
            33

            
               Ein anonymes und undatiertes halbfiguriges Porträt zeigt sie als liebliches Kind mit
                  Puppe, selbst mit puppenhaften Zügen und in kleinkindhaften Proportionen, doch in
                  einem modisch weit dekolletierten und eng taillierten, spitzenbesetzten Kleid. Nur
                  die unter dem Kinn gebundene Haube, die das Haar vollständig verdeckt, unterscheidet
                  ihre Kleidung von der einer Erwachsenen; vgl. Koschatzky, Katalog, 26 f., Nr. 01,09;
                  vgl. auch 29, Nr. 01,13.
               

            

         

         
            34

            
               Kretschmayr, Maria Theresia, 16.
               

            

         

         
            35

            
               Guglia, Maria Theresia I, 16; danach Herre, Maria Theresia, 21.
               

            

         

         
            36

            
               Crankshaw, Maria Theresia, 31: «Mischung aus Pomp und Gemütlichkeit».
               

            

         

         
            37

            
               Vgl. oben Anm. 9 die Literatur zum spanischen Hofzeremoniell.
               

            

         

         
            38

            
               KMT III, 170–173. In Franz Stephans Testament von 1751 wurde die Gräfin Fuchs als engste
                  Vertraute des Ehepaares bedacht, KMT VI, 401. Vgl. auch Maria Theresias Korrespondenz mit der Kammerfrau Trautson geb.
                  Hager, bei van Rhyn, Briefe.
               

            

         

         
            39

            
               KMT III, 173.
               

            

         

         
            40

            
               ZP 14, fol. 69v, April 1728.
               

            

         

         
            41

            
               ZP 14, fol. 290v–291r, 12. Mai 1729.
               

            

         

         
            42

            
               ZP 14, fol. 388r, 13. Mai 1730.
               

            

         

         
            43

            
               ZP 14, fol. 446v–447r, 12. Mai 1731.
               

            

         

         
            44

            
               Quellen bei Arneth, Maria Theresia I, 355.
               

            

         

         
            45

            
               Vgl. etwa Keyßler, Reisen, 1231; weitere Beispiele bei Mourey, Tanz- und Ballettkultur,
                  172 f.; Sommer-Mathis, Tänzer; Grasberger, Goldenes Zeitalter, 379 f.; Hadamowsky,
                  Spectacle, 387 f.; Daniel, Hoftheater, 69 ff. Vgl. auch unten Kap. VII.
               

            

         

         
            46

            
               Zitiert nach Mraz/Mraz, Maria Theresia, 25 (dort ohne Quellenangabe).
               

            

         

         
            47

            
               Daniel, Hoftheater, 34 ff.
               

            

         

         
            48

            
               Keyßler, Reisen, 1229.
               

            

         

         
            49

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia I, 13 f.
               

            

         

         
            50

            
               Marinoni aus Udine, geb. 1676, lehrte Bauwissenschaft und Mathematik an der niederösterreichischen
                  Landschaftsakademie und am Edelknabeninstitut, später an der Ingenieurakademie, schrieb
                  astronomische Werke und richtete in Wien ein Observatorium ein. Er hatte zu Beginn
                  des Jahrhunderts die neuen Wiener Schanzanlagen entworfen. Vgl. Bressan/Grassi, Maria
                  Teresa, 135 ff.
               

            

         

         
            51

            
               Serenissimarum Archiducum Mariae Theresiae et Mariae Annae Institutiones Historiae,
                  Chronologiae, et Geographiae, pars I–II, ÖNB Wiener Hofbibliothek, Handschriften Nr. 7731–7732.
               

            

         

         
            52

            
               Serenissimarum Archiducum Mariae Theresiae et Mariae Annae Institutiones Historiae,
                  Chronologiae, et Geographiae, pars I, ÖNB Wiener Hofbibliothek, Handschriften Nr. 7731, fol. 14v.
               

            

         

         
            53

            
               Ebd., fol. 303–316: Umgekehrte und aus der Natürlichen Ordnung gestellte Historische
                  Fragen Ad memoriam exercendam vexandamve institutae quaestiones. Das scheint eine
                  schriftliche Prüfung gewesen zu sein, die Antworten sind auf den ersten Seiten in
                  ungelenker Kinderschrift eingetragen (fol. 303–309), danach nicht mehr.
               

            

         

         
            54

            
               Politisches Testament von 1750/51, BAA, 64.
               

            

         

         
            55

            
               So James Sheehan, Der Ausgang des alten Reiches (Propyläen Geschichte Deutschlands,
                  6), Berlin 1994, 42.
               

            

         

         
            56

            
               So Crankshaw, Maria Theresia, 34.
               

            

         

         
            57

            
               Vgl. die Briefe des Erziehers Langer über die Ausbildung des Prinzen Franz am Wiener
                  Hof 1724–1728, HHStA LHA 25.
               

            

         

         
            58

            
               Vgl. Cerman, Habsburgischer Adel.
               

            

         

         
            59

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten, 14 ff.
               

            

         

         
            60

            
               Vgl. Becker, Sprachvollzug im Amt.
               

            

         

         
            61

            
               Eigenhändiges Schreiben, 24. Juli 1720, in: Die Briefe König Friedrich Wilhelm I.
                  von Preußen an den Fürsten Leopold zu Anhalt-Dessau, 1704–1740, bearb. von Otto Krauske,
                  Berlin 1905, 171.
               

            

         

         
            62

            
               Zedinger, Franz Stephan, 31 ff.; Zedinger, Hochzeit; Zedinger, Erziehung; Arneth,
                  Maria Theresia I, 15 f.; Guglia, Maria Theresia, I, 32 ff.; Urteile der venezianischen
                  Gesandten bei Arneth, Relationen (1725) 45, 62 f.; (1732) 75 f.; (1736) 80 ff., 129 ff.
               

            

         

         
            63

            
               Zum Folgenden grundlegend Zedinger, Hochzeit; Zedinger, Erziehung.
               

            

         

         
            64

            
               Verhandlungen des Gesandten Baron de Jacquemin mit dem Wiener Hof wegen des Heiratsprojekts:
                  HHStA LHA 43–3, fol. 142–143.
               

            

         

         
            65

            
               Ebd. fol. 104–105: […] se conformer entierement au génie de leurs Majestés.

            

         

         
            66

            
               ZP 12, 1723, fol. 201.
               

            

         

         
            67

            
               Brief Karls VI. an Herzog Leopold von Lothringen, 2. 9. 1723, HHStA LHA 111, Nr. 435, fol. 21 f., abgedruckt bei Arneth, Maria Theresia I, 354.
               

            

         

         
            68

            
               Im 2. Hauptgeschoss des Gebäudes Schweizerhof, vgl. Benedik, Appartements, 568.
               

            

         

         
            69

            
               Vgl. KMT II, 10, 50 u. ö.; Garms-Cornides, Gebrauchsanweisung, 106.
               

            

         

         
            70

            
               Briefe des Beichtvaters Pater Assel 1724–1726, HHStA LHA 25, fol. 36–73.
               

            

         

         
            71

            
               BKF I, 295 (Übers. B. St. R.), vgl. ebd. 71 u. ö.
               

            

         

         
            72

            
               Briefe des Beichtvaters Pater Assel 1724–1726, HHStA LHA 25, fol. 56–58.
               

            

         

         
            73

            
               Vgl. dazu Arneth, Maria Theresia I, 15 f.
               

            

         

         
            74

            
               Zitat bei Zedinger, Hochzeit, 81.
               

            

         

         
            75

            
               Franz wurde in Lothringen von einem kaiserlichen Kommissar in Lunéville relativ unspektakulär
                  mit dem Herzogtum Lothringen belehnt, umso spektakulärer aber in Paris mit dem anderen
                  Lehen, Bar-le-Duc. Der französische Regent legte Wert auf diese Demonstration einer
                  persönlichen Treuebindung. Obwohl man dem neuen Herzog zugesichert hatte, dass die
                  Belehnungszeremonie bei geschlossenen Türen stattfinden werde, ließ man in Versailles
                  die Tür offen, so dass alle Welt sah, wie der enge Protégé des Kaisers dreimal vor
                  dem französischen König niederkniete. Vgl. Zedinger, Hochzeit, 72.
               

            

         

         
            76

            
               Zum Ganzen ausführlich Zedinger, Hochzeit, 94–115.
               

            

         

         
            77

            
               HHStA OMeA ÄZA 37 (1735–1744).
               

            

         

         
            78

            
               Protokolle der Hofkonferenzen vom 9. Dezember 1735, 17. Dezember 1735 und 6. Januar
                  1736, HHStA OMeA ÄZA 37–3, hier fol. 3r–6r.
               

            

         

         
            79

            
               Bericht über Verlobung und Vermählung der Erzherzogin Maria Theresia mit Herzog Franz
                  von Lothringen, HHStA OMeA ÄZA 37–10.
               

            

         

         
            80

            
               Beschreibung des den 31. Januar 1736 an dem Kaiserl. Hof beschehenen hohen Begehrens
                  Ihrer Königl. Hoheit des Regierenden Herrn, Herr Hertzogen von Lothringen und Bar,
                  Wiener Diarium 10, 1736. Zur Raumfolge vgl. Lorenz/Mader-Kratky, Wiener Hofburg, 320 ff.
               

            

         

         
            81

            
               Bericht über Verlobung und Vermählung der Erzherzogin Maria Theresia mit Herzog Franz
                  von Lothringen, HHStA OMe ÄZA 37–10, fol. 3r–v.
               

            

         

         
            82

            
               Am 1. Februar 1736. Bericht über Verlobung und Vermählung der Erzherzogin Maria Theresia
                  mit Herzog Franz von Lothringen, HHStA OMe ÄZA 37–10, fol. 5r–7r. Vgl. Zedinger, Hochzeit, 116 ff.
               

            

         

         
            83

            
               HHStA LHA 35, Nr. 51, fol. 38–49.
               

            

         

         
            84

            
               An Franz Stephan, 8., 9. und 10. Februar 1736, Arneth, Maria Theresia I, 356 f.; BAA, 23. Vgl. die Äußerungen der Gesandten Robinson und Foscarini, bei Arneth, Maria
                  Theresia I, 356.
               

            

         

         
            85

            
               HHStA OMe ÄZA 37–10, fol. 7r–20v; Wiener Diarium, 12.2.1736. Vgl. allg. Zedinger, Franz Stephan,
                  104 ff.; dies., Hochzeit, 116 ff.
               

            

         

         
            86

            
               HHStA OMe ÄZA 37–10, fol. 16r.
               

            

         

         
            87

            
               Ebd. 7r ff. Vgl. auch die Beschreibung des Obersthofmeisters Siegmund Friedrich Khevenhüller,
                  ÖNB Codex 14085, 475 ff.; Wiener Diarium, 12.2.1736.
               

            

         

         
            88

            
               Bericht über Verlobung und Vermählung der Erzherzogin Maria Theresia mit Herzog Franz
                  von Lothringen, HHStA OMe ÄZA 37–10, fol. 14r.
               

            

         

         
            89

            
               Die Darstellung ist nicht dokumentarisch zu verstehen; nach den Zeremonialprotokollen
                  (HHStA OmeA ÄZA 37, fol. 74) und einem Illustrierten Einblattdruck (Koschatzky, Katalog, 42, Nr. 03,11)
                  saß das Brautpaar rechts vom Kaiser; vgl. auch Telesko, Maria Theresia, 237.
               

            

         

         
            90

            
               Vgl. auch die Hochzeit Josephs II. mit Josepha von Bayern 1765, KMT VI, 77.
               

            

         

         
            91

            
               Sommer-Mathis, Tu felix Austria, 68 ff.
               

            

         

         
            92

            
               Hofkonferenz vom 6. Januar 1736, HHStA LHA 35–51, fol. 68–77. Vgl. zu den Rangproblemen auch HHStA OmeA ÄZA 37–10 und 37–22; Moser, Hof-Recht I, 534 ff. – Vgl. Zedinger, Franz I., 109, 116 f.;
                  Garms-Cornides, Liturgie und Diplomatie, 141 ff.
               

            

         

         
            93

            
               Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 149 ff.
               

            

         

         
            94

            
               KMT I, 156, 184, 191 f., 200, 205, ebenso die Botschafter: KMT I, 234, 241, 256; Konflikte nach 1745, als Franz Kaiser geworden war: KMT II, 164; V, 34; VI, 79. Vgl. Garms-Cornides, Liturgie und Diplomatie, 141 ff.; auch
                  unten Kap. IV.
               

            

         

         
            95

            
               Franz Stephan von Lothringen ließ sich am Wiener Hof noch immer Altesse Royale nennen, verlieh noch eine Zeitlang lothringische Adelsprädikate und nahm Standeserhöhungen
                  vor – das heißt, er agierte noch als Haupt des «souveränen Hauses Lothringen», obwohl
                  er schon im Mai 1736 seine Einwilligung zu der Abtretung seiner Länder hatte geben
                  müssen. Offiziell verzichtete er erst im September 1736 bzw. Februar 1737 auf die
                  Länder Lothringen und Bar.
               

            

         

         
            96

            
               Liste des Hofstaats: HHStA OMeA ÄZA 37, Nr. 4.
               

            

         

         
            97

            
               Pečar, Ökonomie der Ehre; Hengerer, Kaiserhof und Adel; Duindam, Vienna and Versailles;
                  kurz: ders., The Courts; Ehalt, Ausdrucksformen; Hassler, La cour de Vienne; Kubiska-Scharl/Pölzl,
                  Karrieren; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof; Mikoletzky, Haushalt; Žolger,
                  Hofstaat.
               

            

         

         
            98

            
               Küchelbecker, Allerneueste Nachricht, 157 ff.; Keyßler, Neueste Reisen, 81. und 82.
                  Brief; Montesquieu, Voyage en Autriche, 535 ff., dt. ders., Meine Reisen, 43 ff.;
                  Loen, Kleine Schriften I.
               

            

         

         
            99

            
               Alle Hofbediensteten samt Namen und Amtszeiten von 1711–1765 nach den Hofkalendern
                  aufgelistet bei Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren.
               

            

         

         
            100

            
               So Hengerer, Kaiserhof und Adel, 631.
               

            

         

         
            101

            
               Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren, 367.
               

            

         

         
            102

            
               Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren, 411 f.
               

            

         

         
            103

            
               Montesquieu, Meine Reisen, 39.
               

            

         

         
            104

            
               Loen, Kleine Schriften I, 5 ff.
               

            

         

         
            105

            
               Vgl. dazu ausführlich das Kap. ‹Reformen›.
               

            

         

         
            106

            
               Vgl. dazu unten Kap. V.
               

            

         

         
            107

            
               Küchelbecker, Allerneueste Nachricht, 159 f.
               

            

         

         
            108

            
               Loen, Kleine Schriften I, 5 ff.
               

            

         

         
            109

            
               Vgl. Keller, Hofdamen.
               

            

         

         
            110

            
               Grundsätzlich dazu Schlögl, Anwesende.
               

            

         

         
            111

            
               Pečar, Ökonomie der Ehre, 118 ff. Ein diamantbesetztes Kaiserporträt für den Fürsten
                  Adam Franz von Schwarzenberg wurde auf 15.000 fl geschätzt, während die regulären
                  Gehälter der Spitzenhofämter immer noch bei 2000 fl pro Jahr lagen. Den Vorschlag
                  der Hofkonferenz, die Gehälter deutlich zu erhöhen, lehnte Karl VI. ab mit der Begründung,
                  er ziehe es vor, pro tempore et persona, bey meinem belieben, ein oder andern eine beyhülff zuzulegen.
               

            

         

         
            112

            
               ÖZV II, 2, Aktenstücke, 394 f., Nr. 74.
               

            

         

         
            113

            
               Aularum beneficia sunt lenta, praecipies injuriae, Moser, Hof-Recht II, 779.
               

            

         

         
            114

            
               Schmitt, Macht, spricht vom «Paradox der Macht»: Je mehr Macht einem Herrscher zugeschrieben
                  wurde, je mehr man allseits von ihm erwartete, desto mehr war er auf Vermittlung durch
                  andere angewiesen. «Je mehr die Macht sich […] in einer Spitze konzentriert, um so
                  mehr verschärft sich das Problem des […] Zugangs zur Spitze. Umso heftiger, verbissener
                  und stummer wird dann auch der Kampf unter denjenigen, die den Vorraum besetzt halten […].
                  Jede Steigerung der direkten Macht verdichtet auch den Dunstkreis indirekter Einflüsse. […]
                  Der Machthaber selbst wird umso mehr isoliert, je mehr sich die direkte Macht in seiner
                  individuellen Person konzentriert.»
               

            

         

         
            115

            
               Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren; Bauer, Repertorium.
               

            

         

         
            116

            
               Ein eindrucksvolles Bild davon vermitteln die Instruktionen des Herzogs von Lothringen
                  an den Begleiter seines Sohnes, Craon, pour donner une idee über die Personen am Wiener Hof, comme on les doit regarder a notre egard (1723), HHStA LHA 43, Nr. 2, fol. 191–196; sowie die Ratschläge Friedrich August von Harrachs an seinen
                  jüngeren Bruder, ediert bei Garms-Cornides, Gebrauchsanweisung.
               

            

         

         
            117

            
               Zum Begriff in Anlehnung an Pierre Bourdieu vgl. Pečar, Ökonomie der Ehre.
               

            

         

         
            118

            
               Arneth, Maria Theresia I, 46 ff.; ausführlich Zedinger, Franz Stephan, 128 ff.; Garms-Cornides,
                  Verspätete Hochzeitsreise; Bressan/Grassi, Maria Teresa, mit Kupferstichserie zur
                  Huldigungsreise, 170 f.
               

            

         

         
            119

            
               Vgl. allg. Stollberg-Rilinger, Rituale, 107 ff.
               

            

         

         
            120

            
               Beneficar le persone di credito e ben affette fù sempre una delle grand’arti de’ Monarchi, zitiert bei Arneth, Maria Theresia I, 371.
               

            

         

         
            121

            
               Arneth, Maria Theresia I, 86.
               

            

         

         
            122

            
               Guglia, Maria Theresia, I, 38, 40.
               

            

         

         
            123

            
               Kretschmayr, Maria Theresia, 20.
               

            

         

         
            124

            
               Crankshaw, Maria Theresa, 42.
               

            

         

         
            125

            
               An Ulfeld, 31. März 1762, BKF IV, 199.
               

            

         

         
            126

            
               HHStA Familienkorrespondenz A 34 – A35 (Korrespondenz Maria Theresia 1737–1740).
               

            

         

         
            127

            
               HHStA Familienkorrespondenz A 35–1, fol. 72–75.
               

            

         

         
            128

            
               HHStA Familienkorrespondenz A 35–1, fol. 105–106.
               

            

         

         
            129

            
               HHStA Familienkorrespondenz A 34–2 Repertorium Korr. Maria Theresia. 1738, fol. 114–117.
               

            

         

         
            130

            
               Vgl. als Überblick zur Patronageforschung Emich u.a., Stand und Perspektiven.
               

            

         

         
            131

            
               Grundlegend die Arbeit von Wolfgang Reinhard, Paul V. Borghese (1605–1621). Mikropolitische
                  Papstgeschichte, Stuttgart 2009; zum Papstwahlverfahren Günther Wassilowsky, Die Konklavereform
                  Gregors XV. (1621/22). Wertekonflikte, symbolische Inszenierung und Verfahrenswandel
                  im posttridentinischen Papsttum, Stuttgart 2010. – Später berichtete beispielsweise
                  Joseph II., wie er auf seiner Romreise 1769 das Konklave besuchte, bei dem Clemens XIV.
                  gewählt wurde: MJC I, 243.
               

            

         

         
            132

            
               Pastor, Päpste, XVI, 3–17.
               

            

         

         
            133

            
               HHStA Familienkorrespondenz A 35–2, fol. 51, 68–92.
               

            

         

         
            134

            
               So der Begriff von Reinhard, Paul V. Borghese.
               

            

         

         
            135

            
               Zu Sinzendorf: Instruktionen des Herzogs von Lothringen, HHStA LHA 43, Nr. 2, fol. 191r; illusionslos Karl von Lothringen: Urbanski, Aufzeichnungen,
                  94; vgl. auch Arneth, Maria Theresia I, 62 ff.
               

            

         

         
            136

            
               HHStA Familienkorrespondenz A 34–2, fol. 30, A 34–2, fol. 2: Repertorium der Korrespondenz
                  Maria Theresias 1736, angelegt von ihrem Sekretär Wolfscron.
               

            

         

         
            137

            
               Ebd.
               

            

         

         
            138

            
               Seckendorff, Journal, 225.
               

            

         

         
            139

            
               Urbanski, Aufzeichnungen, 94; ebenso Seckendorff, Journal, 208: haʿ et méprisé par le peuple; ebd. 220 f.: vilain coeur, u.a. Von seiner Arbeitsscheu sprachen auch andere, etwa der preußische Gesandte:
                  Hinrichs, Podewils, 55. Kritisch dazu Zedinger, Franz Stephan, 87 f.
               

            

         

         
            140

            
               Seckendorff, Journal, 201. Christoph Ludwig von Seckendorff (1709–1781) war zuerst
                  als Legationssekretär am Berliner Hof, dann in Wien und dort seit 1735 Mitglied des
                  Reichshofrats, s. Gerhard Rechter, Christoph Ludwig von Seckendorff-Aberdar, in: NDB 24 (2010), 120 f.
               

            

         

         
            141

            
               Braubach, Satire, 40.
               

            

         

         
            142

            
               Seckendorff, Journal, 208. Zur desolaten Stimmung in Wien in diesen Jahren vgl. auch
                  ebd. 192, 202 u. ö.
               

            

         

         
            143

            
               Die zweitgeborene Tochter starb schon am 6. Juni 1740. Vgl. dazu unten Kap. IX.
               

            

         

         
            144

            
               Zitate Karls VI. bei Barta, Familienporträts, 68 f., 156; Hennings, Linke Hand, 197,
                  201 (ohne Quellennachweise); Redlich, Tagebücher; Seckendorff, Journal, 270: Der Herzog
                  von Lothringen sei zu bedauern, kein vernünftiger Mann halte zu ihm; die Geburt einer
                  Prinzessin zerstöre alle Hoffnungen.
               

            

         

         
            145

            
               Seckendorff, Journal secret, 201.
               

            

         

         
            146

            
               So die Vermutung von Braubach, Satire, 75 f.
               

            

         

         
            147

            
               Braubach, Satire, 22 ff.
               

            

         

         
            III

            Der Erbfolgekrieg
            

         

         
            1

            
               Zur Sterbeszene, die Franz Stephan eigenhändig geschildert hat, s. Arneth, Maria Theresia I,
                  53 f.
               

            

         

         
            2

            
               Die Bezeichnungen Ober- und Niederösterreich sind mehrdeutig. Einerseits nennt man
                  das Erzherzogtum ob der Enns Oberösterreich, das unter der Enns Niederösterreich;
                  so wird es hier im Folgenden gehalten. Andererseits nannte man im 16. und 17. Jahrhundert
                  aber auch die beiden Erzherzogtümer ob und unter der Enns zusammen Niederösterreich
                  und fasste Tirol, Vorarlberg und die habsburgischen Besitzungen in Elsass, Schweiz
                  und Schwaben unter dem Namen Oberösterreich zusammen. Dieser ältere Sprachgebrauch
                  wird hier nicht verwendet.
               

            

         

         
            3

            
               Schilling, Höfe und Allianzen, 306.
               

            

         

         
            4

            
               In der Frühen Neuzeit, seit die Kurfürsten ihr Wahlrecht durchgesetzt und der Papst
                  sein Krönungsrecht eingebüßt hatte, fielen die Wahlen zum römisch-deutschen König
                  und zum Kaiser de facto zusammen. Wurde schon zu Lebzeiten des Kaisers dessen Nachfolger
                  gewählt und gekrönt, so trug dieser den Titel ‹Römischer König›, bis der regierende
                  Kaiser starb, und nahm erst dann den Kaisertitel an.
               

            

         

         
            5

            
               Zum Überblick Stollberg-Rilinger, Heiliges Römisches Reich.
               

            

         

         
            6

            
               Moser, Teutsches Staatsrecht II, 327 f.; Ludewig, Erläuterungen II/1, 639–646.
               

            

         

         
            7

            
               Zedler, Universal-Lexicon XV, 342–348, s. v. Kayserin; ebd. LIV, 106 f., s. v. Weiber-Regiment; vgl. Puppel, Gynaecocratie; allg. Braun/Keller/Schnettger,
                  Nur die Frau des Kaisers; Keller, Frauen und dynastische Herrschaft; Wunder, Er ist
                  die Sonn’; Wunder, Herrschaft und öffentliches Handeln.
               

            

         

         
            8

            
               Zedler, Universal-Lexicon LIV, 106 f., s. v. Weiber-Regiment.
               

            

         

         
            9

            
               Wo Regentinnen von den männlichen Verwandten nicht als Konkurrenz um den Thron gefürchtet
                  werden mussten, weil sie durch das dynastische Erbrecht explizit und ausnahmslos von
                  der Thronfolge ausgeschlossen waren, wie in Frankreich, da erleichterte ihnen das
                  paradoxerweise die Regentschaft für ihre unmündigen Söhne; vgl. Cosandey, La Reine.
               

            

         

         
            10

            
               Vgl. Braun, Maria Theresia.
               

            

         

         
            11

            
               Zu den Rangproblemen der Lothringer mit auswärtigen Gesandten, vor allem dem Nuntius,
                  der Franz Stephan die Ehre eines gekrönten Hauptes verweigert, vgl. KMT I, 156, 184, 187 f., 191 f., 200, 205, 234, 241, 256; vgl. auch oben Kap. II; Garms-Cornides,
                  Liturgie und Diplomatie, 141 ff.
               

            

         

         
            12

            
               Zur Signifikanz dieser Raumordnung grundlegend Elias, Höfische Gesellschaft.
               

            

         

         
            13

            
               Graf, Zeremoniell; Benedik, Appartements; Benedik, Zeremoniell; Mader-Kratky, Modifizieren.
               

            

         

         
            14

            
               La principale ed unica sua passione era di non vedersi eguale il marito, so die Endrelation des venezianischen Gesandten Marco Contarini im Jahre 1746, Arneth,
                  Relationen, 290–309, hier 304 f.
               

            

         

         
            15

            
               So Apostolo Zeno, 20. Oktober 1740, zitiert nach Arneth, Maria Theresia I, 370.
               

            

         

         
            16

            
               Heigel, Tagebuch Karls VII., 4; zu seiner Frau Maria Amalia von Österreich und deren
                  Beziehung zu Maria Theresia vgl. Kägler, … solang diese Frau; Aufschluss darüber geben
                  die Berichte der Wiener Gesandten vom Münchner Hof: Grypa/Schmid, Berichte.
               

            

         

         
            17

            
               Allg. dazu Hawlick-van de Water, Der schöne Tod; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener
                  Hof, 539–543.
               

            

         

         
            18

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia I, 89: «Insbesondere in den niederen Volksklassen schien
                  die Meinung Boden zu gewinnen, mit dem Tode des Kaisers sei auch die Regierung aufgelöst
                  und der Kurfürst von Bayern werde kommen, um die österreichischen Lande in Besitz
                  zu nehmen» (ohne Quellenangabe).
               

            

         

         
            19

            
               Vgl. Rauscher/Scheutz, Verlierer, 43, 93 f. und passim.
               

            

         

         
            20

            
               Arneth, Maria Theresia I, 89.
               

            

         

         
            21

            
               Zur Landeshuldigung allg. Godsey, Herrschaft und politische Kultur, hier 151.
               

            

         

         
            22

            
               Der hier verwendete Erzherzogshut war zwar nicht derselbe, den schon Rudolf IV. getragen
                  hatte, sondern stammte aus dem Jahr 1616. Doch indem man genau dieses Exemplar nun
                  in Klosterneuburg aufbewahrte und von dort zur Erbhuldigung immer aufs Neue herbeiholte,
                  ihm also eine individuelle Geschichte verschaffte und es unverwechselbar machte, betrieb
                  man eine Sakralisierungsstrategie, ganz analog zu dem, was in allen großen europäischen
                  Monarchien üblich war.
               

            

         

         
            23

            
               Kriegl, Erbhuldigung; Bressan, Maria Teresa, 37 ff.; vgl. Koschatzky, Katalog Maria
                  Theresia, 61, Nr. 66,01; zur Huldigung im Land ebd. 70, Nr. 07,05; Arneth, Relationen,
                  221–289 (Capelo, 1744); vgl. Benedik, Zeremoniell; Godsey, Herrschaft und politische
                  Kultur; Arneth, Maria Theresia I, 89 f.
               

            

         

         
            24

            
               So Apostolo Zeno, zitiert bei Arneth, Maria Theresia I, 90.
               

            

         

         
            25

            
               Arneth, Maria Theresia I, 99.
               

            

         

         
            26

            
               Heigel, Tagebuch Karls VII., 2 f. – Vgl. zum gesamten Zusammenhang noch immer Heigel,
                  Österreichischer Erbfolgekrieg; Arneth, Maria Theresia I, 171–193; ferner Gotthardt,
                  Kaiserwahl Karls VII.; Press, Wittelsbachisches Kaisertum; Aretin, Das Alte Reich II,
                  413–470; Koch/Stahl, Wahl und Krönung; knappe Überblicke bei Schilling, Höfe und Allianzen,
                  287–297; Duchhardt, Balance of Power, 303–312.
               

            

         

         
            27

            
               So Arneth, Maria Theresia I, 171.
               

            

         

         
            28

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia I, 172 ff.; Beales, Love and the Empire; Reinöhl, Mitregentschaft.
               

            

         

         
            29

            
               Tarouca an Harrach, 17. 12. 1740, Karajan, Sylva-Tarouca, 16 f. – Nach Khevenhüller
                  hatten die Minister kein Vertrauen zu Franz Stephan; auch wenn er das Präsidium in
                  der Hofkonferenz übernahm, hielten sie sich ihm gegenüber mit Berichten zurück und
                  warteten, bis Maria Theresia wieder da war; KMT II, 25 f.
               

            

         

         
            30

            
               Aretin, Altes Reich II, 418 f., 543 f.
               

            

         

         
            31

            
               Aretin, Altes Reich II, 419. Johann Jakob Moser schreibt darüber ausführlich in: Staats-Recht,
                  Theil 32, 393 f. (dort zitiert: Beytrag zu neuestem Staatsrecht und Staats-Historie
                  Teutschlands I, 331 ff.). 1741 erschienen mehrere reichspublizistische Deduktionen
                  zu dieser Frage.
               

            

         

         
            32

            
               Sein Grundsatz ist, mit einer Glanzleistung zu beginnen; Seckendorff, Journal, 207.
               

            

         

         
            33

            
               Kunisch, Friedrich der Große, 159 ff.; Blanning, Frederick the Great, 80 ff.
               

            

         

         
            34

            
               Kunisch, Staatsverfassung und Mächtepolitik, 71.
               

            

         

         
            35

            
               Friedrich II. an Maria Theresia und Franz Stephan, 6. Dezember 1740 (eigenhändig),
                  bei Arneth, Maria Theresia I, 374–378; Politische Correspondenz Friedrichs des Großen I,
                  123 f., Nr. 184.
               

            

         

         
            36

            
               Reskript Maria Theresia an den Gesandten Botta, 8. Dezember 1740, bei Arneth, Maria
                  Theresia I, 377.
               

            

         

         
            37

            
               Erklärung vom 5. Januar 1741, bei Arneth, Maria Theresia I, 131 ff.
               

            

         

         
            38

            
               Zum Kriegsverlauf Arneth, Maria Theresia I, 136 ff.; Anderson, War of the Austrian
                  Succession, 59 ff.; Kunisch, Friedrich der Große, 185 ff.; Blanning, Frederick the
                  Great, 97 ff.
               

            

         

         
            39

            
               So der Abt von Niederaltaich in seinem Tagebuch; Schuegraf, Das französische Lager,
                  31.
               

            

         

         
            40

            
               Detaillierte diplomatiegeschichtliche Darstellung bei Arneth, Maria Theresia I, 171–252.
               

            

         

         
            41

            
               Vgl. Aretin, Altes Reich II, 420 ff.
               

            

         

         
            42

            
               An Kinsky, bei Arneth, Maria Theresia I, 394 f., dt. Übers. ebd. 235 f.
               

            

         

         
            43

            
               Etwa Arneth, Maria Theresia I, 236 und passim; Press, Wittelsbachisches Kaisertum,
                  213, spricht von «eiserner Entschlossenheit».
               

            

         

         
            44

            
               Aretin, Altes Reich II, 419.
               

            

         

         
            45

            
               Bei Arneth, Maria Theresia I, 245.
               

            

         

         
            46

            
               Bei Arneth, Maria Theresia I, 396, dt. Übers. ebd. 245.
               

            

         

         
            47

            
               Vertrag von Nymphenburg, 19. September 1741.
               

            

         

         
            48

            
               Geheimkonvention von Kleinschnellendorff, 9. Oktober 1741.
               

            

         

         
            49

            
               Arneth, Maria Theresia I, 334.
               

            

         

         
            50

            
               Ereignisgeschichte bei Arneth, Maria Theresia I, 247 ff., 318 ff.; Anderson, War of
                  Austrian Succession.
               

            

         

         
            51

            
               Arneth, Maria Theresia I, 238.
               

            

         

         
            52

            
               Arneth, Maria Theresia I, 257 ff.
               

            

         

         
            53

            
               Zu Ungarn im 17. und 18. Jahrhundert vgl. Evans, Habsburgermonarchie; knapp Evans,
                  Maria Theresa; zu Adel, Landtag und Herrschaftsorganisation: Barcsay, Herrschaftsantritt;
                  Fazekas, Verwaltungsgeschichte; Brakensiek, Communication; zuletzt die Regionalstudie
                  von Vári/Pál/Brakensiek, Herrschaft an der Grenze.
               

            

         

         
            54

            
               Barcsay, Herrschaftsantritt; Szíjartó, Diet; Szijártó, Der Ungarische Landtag.
               

            

         

         
            55

            
               Etwa Arneth, Maria Theresia I, 258.
               

            

         

         
            56

            
               Bahlcke, Hungaria elibarata, hier 306.
               

            

         

         
            57

            
               Kolinovics, Nova Ungariae Periodus; Schwandtner, Scriptores rerum hungaricarum II,
                  Teil VII; Arneth, Maria Theresia I, 257 ff.; Barcsay, Herrschaftsantritt, 43 ff.,
                  65 ff., 131 ff., 181 ff., 205 ff.
               

            

         

         
            58

            
               Die Form, in der eine Stadt ihren Oberherrn empfing, war höchst signifikant. Dass
                  man die Stadtschlüssel feierlich überreichte, zeigte an, dass man dem Herrn die Regierung
                  freiwillig anbot; dass er sie zurückgab, bedeutete, dass er die hergebrachte Autonomie
                  respektierte. Auch in diesem Fall blieb kein Detail dem Zufall überlassen, von der
                  ungarischen Tracht der Regentin über die Begrüßungsformeln bis zum zeremoniellen Platz
                  ihres Ehemanns. Vgl. Barcsay, Herrschaftsantritt, 65 ff., 131 ff.
               

            

         

         
            59

            
               Schwandtner, Scriptores rerum hungaricarum II, 539.
               

            

         

         
            60

            
               Wortlaut der Erklärung bei Schwandtner, Scriptores rerum hungaricarum II, 592 f.
               

            

         

         
            61

            
               Offizielle Schilderungen der Krönung im Wiener Diarium, Extra-Blatt zu No. 51, 28. Juni
                  1741; Schwandtner, Scriptores rerum hungaricarum II, 571 ff.; Richter, Lebens- und
                  Staats-Geschichte, 210 ff.; vgl. Meynert, Krönungsceremoniel; Barcsay, Herrschaftsantritt,
                  205 ff.; Holcik, Krönungsfeierlichkeiten in Pressburg/Bratislava, 38 ff.; Bilder bei
                  Bressan/Grassi, Maria Teresa, 44 ff.; Polleroß, Austriacus Hungariae Rex.
               

            

         

         
            62

            
               Barcsay, Herrschaftsantritt, 210 f.
               

            

         

         
            63

            
               HHStA ZP 18, 1741; zur Konferenz 17. Juni 1741 vgl. Barcsay, Herrschaftsantritt, 206.
               

            

         

         
            64

            
               Richter, Lebens- und Staatsbeschreibung, 214.
               

            

         

         
            65

            
               Barcsay, Herrschaftsantritt, 43 f., 206. Bei Richter, Lebens- und Staatsbeschreibung,
                  214 heißt es allerdings: Es lebe Maria Theresia unsere Königin!
               

            

         

         
            66

            
               Holcik, Krönungsfeierlichkeiten, 44.
               

            

         

         
            67

            
               Richter, Lebens- und Staatsbeschreibung, 216.
               

            

         

         
            68

            
               Konferenz vom 17. Juni 1741; vgl. Barcsay, Herrschaftsantritt, 206; Polleroß, Austriacus
                  Hungariae Rex.
               

            

         

         
            69

            
               KMT I, 192. Es ging darum, dass der päpstliche Nuntius sich geweigert hatte, sein Kardinalsbirett
                  von einer Frau entgegenzunehmen, was ihm der Obersthofmarschall mit dieser Begründung
                  ausredete.
               

            

         

         
            70

            
               Meynert, Krönungsceremoniel, 6 ff.
               

            

         

         
            71

            
               Arneth, Maria Theresia I, 265, 279, Zitat des Gesandten Capello ebd. 403; so auch
                  bei der böhmischen Krönung, vgl. KMT I, 144, 146.
               

            

         

         
            72

            
               Richter, Lebens- und Staatsbeschreibung, 217 f.
               

            

         

         
            73

            
               Arneth, Maria Theresia I, 287 f.
               

            

         

         
            74

            
               Kolinovics, Nova Ungariae Periodus, 302: soluta in lachrymas.
               

            

         

         
            75

            
               Arneth, Maria Theresia I, 291 ff.
               

            

         

         
            76

            
               Kolinovics, Nova Ungariae Periodus, 488 ff.
               

            

         

         
            77

            
               Kolinovics, Nova Ungariae Periodus, 492, ebenso Capello, zitiert bei Arneth, Maria
                  Theresia I, 405.
               

            

         

         
            78

            
               Kolinovics, Nova Ungariae Periodus, 493 f.
               

            

         

         
            79

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 17.
               

            

         

         
            80

            
               Wraxall, Memoirs II, 299 ff.; Coxe, Austria III, 268 ff.; Swinburne, Courts I, 349 f.
               

            

         

         
            81

            
               Ribeiro, Dress, 264.
               

            

         

         
            82

            
               Voltaire, Louis XV, 67 f. (Übers. B. St. R.). Die Geschichte abgewandelt etwa eine
                  Generation später bei Dutens, Mémoires, 362 f., wo der Thronfolger auf ihrem Arm bereits
                  zwei oder drei Jahre alt ist. Die Legende noch im Katalog der Niederösterreichischen
                  Landesausstellung Österreich zur Zeit Josephs II., 324, Nr. 14. – Zur Legendenbildung
                  allg. Mraz, Anekdoten; Telesko, Maria Theresia, 160 ff.; Heindl, Marie-Thérèse, 23 f.;
                  Koschatzky, Maria Theresia und ihre Zeit, 463 ff.; Barcsay, Herrschaftsantritt, 263 ff.
               

            

         

         
            83

            
               Koschatzky, Maria Theresia und ihre Zeit, 99, 102, 463 ff.; Papp, Ikonografie, 102 ff.
               

            

         

         
            84

            
               Wraxall, Memoirs II, 302 f., zitiert einen angeblichen Augenzeugen; ebenso Swinburne,
                  Courts I, 349 f.; Coke, Letters IV, 49.
               

            

         

         
            85

            
               Mraz, Anekdoten, 203.
               

            

         

         
            86

            
               Anonym, Völkertafel, in: Koschatzky, Maria Theresia und ihre Zeit, 446.
               

            

         

         
            87

            
               Wandruszka, Historiographie, 24.
               

            

         

         
            88

            
               Arneth, Maria Theresia I, 405; Heindl, Marie-Thérèse, 23 f.
               

            

         

         
            89

            
               Arneth, Maria Theresia I, 298, 299 f.
               

            

         

         
            90

            
               Wandruszka, Historiographie, 24; Niederhauser, Maria Theresia in der ungarischen Geschichtsschreibung,
                  31 ff.
               

            

         

         
            91

            
               Z. B. in den Sammelalben Margarinewerke Fritz Homann AG., 1000 Jahre Deutscher Geschichte,
                  Nr. 118; Margarinewerke Fritz Homann AG., Geschichte unserer Welt, Nr. 93; Gartmann
                  Kakao Sammel-Album, Nr. 609/5; Verlag der A.-G. für Automatischen Verkauf Berlin,
                  Album 7, Nr. 269/2 (Ich danke Bernhard Jussen, Frankfurt am Main, für die Hinweise).
               

            

         

         
            92

            
               Arneth, Maria Theresia I, 302 f., 309 ff.
               

            

         

         
            93

            
               Arneth, Maria Theresia I, 305 f.; allg. zur Entwicklung nach 1741 vgl. den Überblick
                  von Evans, Maria Theresa and Hungary; Mraz, Maria Theresia als Königin von Ungarn.
               

            

         

         
            94

            
               Gutachten Bartensteins, bei KMT II, Anhang 544 ff.
               

            

         

         
            95

            
               Evans, Maria Theresa and Hungary.
               

            

         

         
            96

            
               KMT VI, 57.
               

            

         

         
            97

            
               BKF IV, 381. Zuvor hatte man die Reliquie in einer großen Zeremonie nach Wien gebracht;
                  vgl. Kervyn de Lettenhove, Lettres, 30.
               

            

         

         
            98

            
               Auch die Zusage von 1741, das 1739 von den Osmanen zurückgewonnene Banat in das Königreich
                  zu inkorporieren, wurde ansatzweise erst 1778 eingelöst, vgl. Mraz, Maria Theresia
                  als Königin von Ungarn, 16; Evans, Maria Theresa and Hungary, 204 f.
               

            

         

         
            99

            
               Farbtafel 4. Krönungsserie aus sieben Ölgemälden von Franz Messmer und Wenzel Pohl,
                  1769/1770; vgl. Galavics, Barockkunst. – Der Hofmaler Franz Anton Maulbertsch malte
                  ebenda 1768/69 im Auftrag von Franz Esterhazy das Deckenfresko über die Gründung des
                  Stephansordens. Es stellt die Szene dar, in der Maria Theresia dem Grafen Batthyány
                  die Insignien des Sankt-Stephans-Ordens überreicht.
               

            

         

         
            100

            
               Aretin, Altes Reich II, 430 ff.; Hartmann, Karl Albrecht; das Zitat bei Heigel, Tagebuch,
                  51.
               

            

         

         
            101

            
               So der in französischen Diensten stehende Herzog von Croÿ: Pleschinski, Croÿ, 41 f.
               

            

         

         
            102

            
               Zedinger, Franz Stephan, 202 ff.
               

            

         

         
            103

            
               Vgl. Anderson, Austrian War of Succession, 154 ff.
               

            

         

         
            104

            
               Die Details zum Verlauf des Krieges bei Arneth, Maria Theresia Bde. II–III; K.u.K. Kriegsarchiv,
                  Österreichischer Erbfolgekrieg; Guglia, Maria Theresia I, 137–313; knapp Hochedlinger,
                  Austria’s Wars.
               

            

         

         
            105

            
               Vgl. Barta, Familienporträts, 68 ff.; Koschatzky, Katalog, 96 ff.
               

            

         

         
            106

            
               Anonymer Einblattdruck, um 1742, vgl. Koschatzky, Katalog, Nr. 13,05; Barta, Familienporträts,
                  69 f. – Vgl. Anthonis van Dyck, Susanna mit den beiden Alten, 1626, oder Artemisia
                  Gentileschi, Susanna und die Ältesten, 1610, u. v.a.
               

            

         

         
            107

            
               Anonymer Einblattdruck, um 1742, vgl. Koschatzky, Katalog, Nr. 13,06; Mraz/Mraz, Maria
                  Theresia, 58.
               

            

         

         
            108

            
               ‹Een Vrouw van eedel Bloet wird hier berooft van Lant en Goet›. Anonymer Einblattdruck, um 1742, Rijksmuseum Amsterdam.
               

            

         

         
            109

            
               ›The consultation of the Physicians, on the Case of the Queen of Hungary›. Anonymer Einblattdruck. Wien, Albertina, Hist. Bl. Maria Theresia 624, vgl. Koschatzky,
                  Katalog, Nr. 13,02.
               

            

         

         
            110

            
               ‹Eröffnung des Balles, den die europäischen Mächte im großen Saale Deutschland abgehalten
                        haben›, anonyme Radierung, 1742, vgl. Mraz/Mraz, Maria Theresia, 65.
               

            

         

         
            111

            
               ‹Politisches Billardspiel›, Kupferstich von Johann Martin Will, Augsburg; Budapest, Magyar Nemzeti Muzeum,
                  Inv. Nr. 58.1153; vgl. Koschatzky, Katalog, Nr. 13,03.
               

            

         

         
            112

            
               Mraz/Mraz, Maria Theresia, 58; andere Beispiele bei Ditfurth, Historische Volkslieder
                  des Österreichischen Heeres, 46 ff.
               

            

         

         
            113

            
               Frankfurter Krönungsmedaillen, 317, Nr. 291.
               

            

         

         
            114

            
               Arneth, Maria Theresia II, 244 ff.; dagegen Berning, Gebrauch, 179 ff.
               

            

         

         
            115

            
               An Kinsky aus Prag, Mai 1743, bei Arneth, Maria Theresia II, 514; BAA, 33.
               

            

         

         
            116

            
               Berning, Gebrauch, 170 ff.
               

            

         

         
            117

            
               Schmidt, Wandel durch Vernunft, 148.
               

            

         

         
            118

            
               Ramhoffsky, Drey Beschreibungen; KMT I, 144 ff.; Koschatzky, Katalog, 90 ff.; Bressan/Grassi, Maria Teresa, 50 ff.
               

            

         

         
            119

            
               KMT I, 145.
               

            

         

         
            120

            
               Arneth, Maria Theresia III, 429; zum weiblichen Titel Berning, Gebrauch, 182. Vgl.
                  unten Kap. IV zur Kaiserkrönung.
               

            

         

         
            121

            
               Richter, Lebens- und Staatsgeschichte, 21747, 4. Theil, 1 f.; vgl. Telesko, Herrschaftssicherung, 42 f.
               

            

         

         
            122

            
               Arneth, Maria Theresia II, 515; Hassenpflug-Elzholz, Böhmen, 429 ff.; Berning, Gebrauch,
                  183 ff. Vgl. zu den schrecklichen Zeremonien in Prag später (1750) Maria Theresia an Gräfin Trautson, bei van Rhyn, Briefe, 268.
               

            

         

         
            123

            
               Berning, Gebrauch, 185. Zu Linz Arneth, Maria Theresia II, 515.
               

            

         

         
            124

            
               KMT I, 147; vgl. allg. Cerman, Opposition.
               

            

         

         
            125

            
               Guglia, Maria Theresia I, 190 ff.; Arneth, Maria Theresia II, 283 ff.
               

            

         

         
            126

            
               Vgl. Maria Theresia an Ulfeld, BKF IV, 184.
               

            

         

         
            127

            
               Vertrag von Worms 13. September 1743 (Abtretung von Piacenza und Teilen der Lombardei
                  an Sardinien); vgl. Arneth, Maria Theresia II, 279 ff.
               

            

         

         
            128

            
               Guglia, Maria Theresia I, 196 f.
               

            

         

         
            129

            
               Mazura, Kriegspropaganda.
               

            

         

         
            130

            
               Bericht des venezianischen Gesandten Erizzo, 27. November 1746, bei Arneth, Maria
                  Theresia III, 436 f.
               

            

         

         
            131

            
               So der englische Gesandte Robinson, 4. August 1745, zitiert bei Coxe, House of Austria III,
                  318; vgl. Arneth, Maria Theresia III, 87 ff., 425; Guglia, Maria Theresia I, 261.
               

            

         

         
            132

            
               Zur Kaiserwahl Zedinger, Franz Stephan, 179 ff.; Aretin, Altes Reich III, 25 f.
               

            

         

         
            133

            
               Vgl. Zedinger, Franz Stephan, 190. Zu den pro-österreichischen Schriften der Wahldebatte
                  Vajnágy, Imperial Crown.
               

            

         

         
            134

            
               Arneth, Maria Theresia III, 104 ff.; Aretin, Altes Reich III, 19 ff.; vgl. unten.
               

            

         

         
            135

            
               KMT II, 192 f.
               

            

         

         
            136

            
               KMT II, 193; das Votum Khevenhüllers ebd. 467 ff.
               

            

         

         
            137

            
               Arneth, Maria Theresia III, 372; Guglia, Maria Theresia I, 302 ff.
               

            

         

         
            138

            
               Anderson, Austrian War of Succession, 193 ff.
               

            

         

         
            139

            
               Ulfeld an Kaunitz, 30. Juni 1748 und 17. Juli 1748, bei Arneth, Maria Theresia III,
                  486.
               

            

         

         
            140

            
               An Kaunitz, 5. Oktober 1748, zitiert bei Arneth, Maria Theresia III, 488.
               

            

         

         
            141

            
               Arneth, Maria Theresia III, 384.
               

            

         

         
            142

            
               Guglia, Maria Theresia I, 296.
               

            

         

         
            143

            
               So Hochedlinger, Rekrutierung, 329 f.
               

            

         

         
            144

            
               Schuegraf, Das österreichische Lager, 71.
               

            

         

         
            145

            
               An Kinsky, Dezember 1741, dt. Übers. BAA, 27 f.; Arneth, Maria Theresia I, 414 f.
               

            

         

         
            146

            
               Zitiert bei Arneth, Maria Theresia II, 549.
               

            

         

         
            147

            
               So Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 493.
               

            

         

         
            148

            
               Die Heldin beklagt die misera servitù del nostro sesso, zitiert nach Guglia, Maria Theresia I, 27 f.
               

            

         

         
            149

            
               So im ‹Politischen Testament›, ihrer Rechtfertigungsschrift von 1751, BAA, 81.
               

            

         

         
            150

            
               Hinrichs, Podewils, 48.
               

            

         

         
            151

            
               In einem immer wieder zitierten Brief an den Feldherrn Khevenhüller sandte sie ein
                  Porträt ihrer selbst mit dem Thronfolger und appellierte als von der ganzen Welt verlassene Königin mit ihrem männlichen Erben. An Khevenhüller, BAA, 29. Dazu auch bereits die zeitgenössischen Historiographen: Richter, Lebens- und
                  Staatsgeschichte I, 266; Anonym, Geschichte und Thaten I, 661; vgl. Barta, Familienporträts,
                  72 f.
               

            

         

         
            152

            
               Telesko, Maria Theresia, 11 ff., 23, 65 ff., 123 ff.
               

            

         

         
            153

            
               Vgl. unten Kap. VI.
               

            

         

         
            154

            
               Urbanski, Aufzeichnungen, 91: «Gewiß war der seit ihrem ersten Regierungstag an ihr
                  zu bewundernde natürliche Realismus irgendwie mit ihrem Frauentum, fast möchte man
                  sagen organisch gekoppelt, und Ströme der Neigung flossen eben vom Hauptpol, ihrem
                  Gatten, unbewußt und ungemerkt auch zum charmanten Schwager über.» Vgl. z.B. Hinrichs,
                  Podewils, 74 ff. – Vgl. unten Kap. VIII.
               

            

         

         
            155

            
               An Franz Stephan, 24. August 1742, BAA, 32.
               

            

         

         
            156

            
               An Ulfeld, 31. Juli 1743, BAA, 33.
               

            

         

         
            157

            
               An Feldmarschall Traun, Arneth, Maria Theresia II, 547.
               

            

         

         
            158

            
               Zitiert nach Guglia, Maria Theresia I, 154, vgl. ebd. 152.
               

            

         

         
            159

            
               An Franz Stephan, 24. August 1742, BAA, 32.
               

            

         

         
            160

            
               Ebd. BAA, 33; Arneth, Maria Theresia, II, 490 f. Vgl. auch ihre spätere Selbsteinschätzung:
                  Bis zum Dresdner Frieden habe herzhafft agiret, alles hazardiret und alle Kräfften
                        angespannet […]. Politisches Testament von 1750/51, BAA, 80.
               

            

         

         
            161

            
               An Dietrichstein, 14. Februar 1746, BAA, 50. Vgl. auch die Briefe an Feldmarschall Neipperg, BKF IV, 139 ff.
               

            

         

         
            162

            
               An Dietrichstein, undatiert (1745?), BKF IV, 164.
               

            

         

         
            163

            
               An Doblhoff, 1. Dezember 1741, BAA, 26 f.
               

            

         

         
            164

            
               An Doblhoff, 12. Januar 1742, BAA, 30.
               

            

         

         
            165

            
               An Bartenstein, 5. Mai 1743, bei Guglia, Maria Theresia I, 192; vgl. auch Hinrichs,
                  Podewils, 133 ff.
               

            

         

         
            166

            
               An Ulfeld, Anfang 1744, BAA, 38.
               

            

         

         
            167

            
               An Dietrichstein, Mitte 1745, BAA, 45.
               

            

         

         
            168

            
               An Dietrichstein, undatiert, BAA, 46.
               

            

         

         
            169

            
               An Dietrichstein, 18. August 1748, BAA, 58; vgl. auch an dens., 24. Januar 1746, BAA, 48, u. ö.
               

            

         

         
            170

            
               KMT II, 178 f.
               

            

         

         
            171

            
               Tarouca an Maria Theresia, Herbst 1754, Karajan, Sylva-Tarouca, 27 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            172

            
               S. u. Kap. VII.
               

            

         

         
            173

            
               27. August 1744, KMT I, 241; bei der feierlichen Fahnenweihe des Regiments Kolowrat in Schönbrunn kam
                  es hingegen zu Handgreiflichkeiten, weil ein Offizier sich beleidigt fühlte, 15. Mai
                  1748, KMT II, 224 f.
               

            

         

         
            174

            
               Luh, Kriegskunst, 177 ff.
               

            

         

         
            175

            
               So Luh, Kriegskunst, 200, 208 u. ö.
               

            

         

         
            176

            
               Z. B. KMT I, 249; II, 146, 217, 283, 349; an Erzherzog Ferdinand, BKF I, 299, 325 u. ö.; an Gräfin Trautson, van Rhyn, Briefe, 271 f.
               

            

         

         
            177

            
               So etwa beim Manöver der Regimenter Moltke und Harrach, 10. September 1749, KMT II, 349.
               

            

         

         
            178

            
               An Trautson, August 1754, van Rhyn, Briefe, 271.
               

            

         

         
            179

            
               KMT I, 144 f., 153, 164; II, 41 f., 46 f., 96, 98, 107 f. u. ö. – Vgl. Küster, Vier Monarchien,
                  zum relativ moderat gefeierten Sieg bei Dettingen, an dem nur wenige österreichische
                  Truppen teilgenommen hatten.
               

            

         

         
            180

            
               Zur Pressepolitik s.u. Kap. VIII.
               

            

         

         
            181

            
               KMT I, 235 u. ö.
               

            

         

         
            182

            
               KMT II, 63 ff. zur Niederlage von Fontenoy am 4. Juni 1745, vgl. Extrablatt des Wiener
                  Diariums zu Nr. 52, 1745. Vgl. zur Niederlage bei Maastricht im Juli 1747, die zeigt,
                  wie man unangenehme Wahrheiten dem Publico kund gemacht: KMT II, 166, 437.
               

            

         

         
            183

            
               An Ferdinand, 8. September 1774, BKF I, 299.
               

            

         

         
            184

            
               An Franz Graf Thurn, den Aya Leopolds, 1761, BKF IV, 17, 21. Alle Söhne erhielten schon als Kinder eigene Regimenter, vgl. unten Kap. IX.
               

            

         

         
            185

            
               Z. B. Hinrichs, Podewils, 48.
               

            

         

         
            186

            
               KMT I, 196: Durch Maria Theresias Vorbild sei das Reiten neuerdings bei den Wiener Damen
                  in Mode gekommen; zu den Gefahren für die Schwangerschaft KMT II, 108 f. u. ö.; KMT I, 117 f.: Das Reiten einiger Damen auf Männer-Art placiret habe für Remarquen gesorgt.
               

            

         

         
            187

            
               Guibert, Journal I, 293.
               

            

         

         
            188

            
               Vgl. Seitschek, Karussell, mit genauer Rekonstruktion der Regeln; ferner Iby/Koller,
                  Schönbrunn, 83; allg. Béhar, Spectaculum, 593 ff.; für Frankreich Wrede, Ohne Furcht
                  und Tadel, 322 ff.
               

            

         

         
            189

            
               Beschreibung des […] Frauen-Carrousels, Wien 1743, zitiert nach Küster, Vier Monarchien,
                  111; vgl. Wienerisches Diarium vom 9. Januar 1743.
               

            

         

         
            190

            
               So die Beschreibung in den Zeremonialprotokollen, bei Seitschek, Karussell, 412 ff.
               

            

         

         
            191

            
               Gazette de France vom 9. Februar 1743, zitiert nach Küsters, Vier Monarchien, 113.
               

            

         

         
            192

            
               KMT I, 111, 113, 117 f.; Zitat Franz Stephans bei Arneth, Maria Theresia II, 506.
               

            

         

         
            193

            
               Arneth, Maria Theresia II, 193 f.
               

            

         

         
            194

            
               Zu van Meytens’ Krönungszyklus vgl. Macek, Krönungszyklus; Telesko, Maria Theresia,
                  83 ff. – Bildliche Darstellungen des Caroussels von 1743 finden sich auch außerhalb
                  der Erbländer, z.B. im Dresdner Kupferstichkabinett (Abb. bei Seitschek, Karussell,
                  367).
               

            

         

         
            195

            
               Fleming, Vollkommener Teutscher Soldat, 94.
               

            

         

         
            196

            
               Ebd.
               

            

         

         
            197

            
               Crankshaw, Maria Theresia, 113.
               

            

         

         
            198

            
               Luh, Kriegskunst, 27 ff., 34 ff.
               

            

         

         
            199

            
               Luh, Kriegskunst, 42 ff.
               

            

         

         
            200

            
               Vgl. allg. Luh, Kriegskunst, 13 ff.
               

            

         

         
            201

            
               Sikora/Füssel, Unbeschreibliche Gewalt.
               

            

         

         
            202

            
               KMT I, 127.
               

            

         

         
            203

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 31.
               

            

         

         
            204

            
               KMT I, 239; Ähnliches galt später auch für die Schlachten bei Lobositz (1. Oktober 1756)
                  und bei Zorndorf (25. August 1758).
               

            

         

         
            205

            
               Vgl. Spies/Winter, Dettingen; Küster, Vier Monarchien.
               

            

         

         
            206

            
               Spies/Winter, Dettingen, 78.
               

            

         

         
            207

            
               Zitiert nach Spies/Winter, Dettingen, 62.
               

            

         

         
            208

            
               Die Schlacht bei Dettingen, in: Genealogisch-historische Nachrichten von den allerneuesten
                  Begebenheiten, 54. Teil, Leipzig 1744, 491 ff., hier 509 f.; Spies/Winter, Dettingen,
                  63. Vgl. die Beschreibung des Feldlazaretts, das nach der Schlacht bei Kesselsdorf
                  am 15. Dezember 1745 in Meißen in der Schule Sankt Afra eingerichtet wurde, bei dem
                  Schüler Gotthold Ephraim Lessing: Lessing an J. G. Lessing, 1. Februar 1746.
               

            

         

         
            209

            
               Hochedlinger, Rekrutierung, 339.
               

            

         

         
            210

            
               Hochedlinger, Rekrutierung; Duffy, Army.
               

            

         

         
            211

            
               Rothenberg, Militärgrenze, 98; vgl. allg. Kaser, Freier Bauer.
               

            

         

         
            212

            
               Kunisch, Kleiner Krieg; Rink, Partheygänger.
               

            

         

         
            213

            
               Arneth, Maria Theresia I, 260, das Zitat 401.
               

            

         

         
            214

            
               Arneth, Maria Theresia I, 267; zu den Kupferstichfolgen von Martin Engelbrecht vgl.
                  Popelka, Engelbrecht; Bleckwenn, Der Kaiserin Hayducken.
               

            

         

         
            215

            
               Mraz/Mraz, Maria Theresia, 87.
               

            

         

         
            216

            
               Knapp Krajasich, Die österreichische Militärgrenze; grundlegend Schwicker, Geschichte;
                  Rothenberg, Militärgrenze; Göllner, Militärgrenze; Kaser, Freier Bauer.
               

            

         

         
            217

            
               Engelbrecht, Milice étrangère, zitiert bei Popelka, Engelbrecht, 45. Vgl. auch Anonym,
                  Merckwürdige Historische Nachrichten von den bey den jetzigen Kriegen von neuem bekannt
                  gewordenen Völckern, Jena 1743.
               

            

         

         
            218

            
               Vgl. Kosean-Makrau, Memoiren, der allerdings eine unverhohlen apologetische Haltung
                  zu seinem Helden einnimmt und den kriegsrechtlichen Vorwurf des raptus, der Vergewaltigung durch ihn und seine Offiziere, zu einem «privaten Schäferstündchen»
                  mit einem «offensichtlich bereitwilligen Mädchen» verharmlost (ebd. 17). Zur Verbrennung
                  KMT II, 218 f. mit der Begründung, dass verschiedene injuriose Ding wider die Inquisitions Commisssion darinnen eingemischet.

            

         

         
            219

            
               Von der Trenck, Blutbibel, 42.
               

            

         

         
            220

            
               Von der Trenck, Blutbibel, 42 ff.; vgl. Julian Pallua-Gall, Trenck, Franz Freiherr
                  von der, ADB 38 (1894), 566–568; Arneth, Maria Theresia IV, 103 ff.; sowie Franz von der Trencks
                  Autobiographie: Von der Trenck, Merckwürdiges Leben, wo er sich rechtfertigt, die
                  Greueltaten seien üble Nachrede und außerdem machten es die anderen genauso. Die ungewöhnlich
                  parteiische Biographie von Preradovich, Das seltsame wilde Leben, 1980, folgt ganz
                  den Memoiren und verklärt Trenck zum tollkühnen Draufgänger.
               

            

         

         
            221

            
               Von der Trenck, Blutbibel, 43; ebenso Hinrichs, Podewils, 111.
               

            

         

         
            222

            
               Hinrichs, Podewils, 110 f.
               

            

         

         
            223

            
               Aus der bayerischen Perspektive Heigel, Tagebuch, 53, 78.
               

            

         

         
            224

            
               Hinrichs, Podewils, 110.
               

            

         

         
            225

            
               Schuegraf, Das französische Lager; Schuegraf, Das österreichische Lager.
               

            

         

         
            226

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 37, 39, 42; Schuegraf, Das österreichische Lager,
                  37, 42, 46 u. ö.
               

            

         

         
            227

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 18, 37 u. ö.
               

            

         

         
            228

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 24, 31 f., 34 u. ö.
               

            

         

         
            229

            
               Schuegraf, Das österreichische Lager, 37.
               

            

         

         
            230

            
               Schuegraf, Das österreichische Lager, 47, 59 f.
               

            

         

         
            231

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 24, 47.
               

            

         

         
            232

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 44; Das österreichische Lager, 14 f.
               

            

         

         
            233

            
               Schuegraf, Das österreichische Lager, 18.
               

            

         

         
            234

            
               Hinrichs, Podewils, 110.
               

            

         

         
            235

            
               Hinrichs, Podewils, 110.
               

            

         

         
            236

            
               Hinrichs, Podewils, 111.
               

            

         

         
            237

            
               Franz von der Trenck, Merckwürdiges Leben, zitiert bei Sonntag, Trenck der Pandur,
                  41 f.; zur mangelnden Zuverlässigkeit der Quelle vgl. Kosean-Mokrau, Gefälschte Memoiren.
               

            

         

         
            238

            
               So Kosean-Mokrau, Gefälschte Memoiren, 17.
               

            

         

         
            239

            
               Preradovich, Leben, 263. Bezeichnend erscheint eine Legende, die man in Kroatien heute
                  noch Touristen erzählt. Danach trafen sich Maria Theresia und von der Trenck in Kutjevo,
                  einer ehemaligen Zisterzienserabtei. Es heißt, sie hätten sich im Weinkeller eingeschlossen
                  und eine Woche lang miteinander sexuell vergnügt, und zwar insgesamt siebzigmal, worauf
                  noch heute siebzig Striche an der Wand und eine Vertiefung auf einem Stein hinweisen
                  sollen, den die Kaiserin gewissermaßen zum Schmelzen gebracht habe. (Ich danke Maria
                  Pakucz, Bukarest, für diesen Hinweis.)
               

            

         

         
            240

            
               So der Abschlussbericht des Untersuchungsverfahrens; vgl. Preradovich, Leben, 263.
               

            

         

         
            241

            
               Ulfeld an Maria Theresia, 19. Dezember 1746, bei Arneth, Maria Theresia IV, 106.
               

            

         

         
            242

            
               So Khevenhüller, KMT II, 258; dass es sich dabei um den Prinzen von Lothringen handelte, schreibt Trenck,
                  Blutbibel, 44; vgl. auch Hinrichs, Podewils, 111, wonach von der Trenck eine Kammerfrau
                  der Kaiserin bestochen habe, um sich zu retten.
               

            

         

         
            243

            
               Charakterisierung Königseggs als achtunggebietender Edelmann von grenzenloser Uneigennützigkeit bei Hinrichs, Podewils, 78 ff.
               

            

         

         
            244

            
               So KMT II, 258, 518.
               

            

         

         
            245

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 104 ff.; Ulfeld an Maria Theresia, 3. März 1747.
               

            

         

         
            246

            
               An Doblhoff, 30. Juli 1748, BKF IV, 219 f.
               

            

         

         
            247

            
               Eigenhändige Resolution, bei Arneth, Maria Theresia IV, 104.
               

            

         

         
            248

            
               Schließlich soll von der Trenck ihr persönlich geschworen haben, als Erster den Rhein
                  zu überqueren und die Franzosen zurückzuschlagen, Arneth, Maria Theresia II, 394 f.,
                  548 f.
               

            

         

         
            249

            
               An Doblhoff, 30. Juli 1748, BKF IV, 220. Vgl. spätere Bemühungen Maria Theresias, Exzesse zu strafen, z.B. BAA, 82 u. ö.
               

            

         

         
            250

            
               Montagu, Complete Letters I, 338.
               

            

         

         
            251

            
               An Karl von Lothringen, 27. Januar 1742, bei Arneth, Maria Theresia II, 465.
               

            

         

         
            252

            
               Zitat bei Arneth, Maria Theresia II, 465.
               

            

         

         
            253

            
               Arneth, Maria Theresia II, 110 ff., 489.
               

            

         

         
            254

            
               Stollberg-Rilinger, Rituale, 172 f.
               

            

         

         
            255

            
               An Franz Stephan, bei Arneth, Maria Theresia II, 489, dt. Übers. BAA, 24.
               

            

         

         
            256

            
               Bericht des venezianischen Gesandten Capello, 28. Juli 1742, bei Arneth, Maria Theresia II,
                  111 f., 489 (er benutzt das Verb saccheggiarono).
               

            

         

         
            257

            
               Franz Stephan an Maria Theresia, 29. Juli 1742: HHStA Familienkorr. A 36–1, fol.  539.
               

            

         

         
            258

            
               Guglia, Maria Theresia I, 151.
               

            

         

         
            259

            
               Moser, Kleine Schriften I, 47 f.
               

            

         

         
            260

            
               Franz Stephan an Friedrich II., bei Arneth, Maria Theresia I, 397 (Übers. B. St. R.),
                  vgl. auch das Urteil von Hinrichs, Podewils, 60, zum guten Verhältnis zwischen Franz
                  Stephan und Friedrich II.
               

            

         

         
            261

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 493 f.
               

            

         

         
            262

            
               Luh, Kriegskunst, 214.
               

            

         

         
            263

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 10.
               

            

         

         
            264

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 496 f.
               

            

         

         
            265

            
               KMT V, 16 ff.
               

            

         

         
            266

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 18.
               

            

         

         
            267

            
               Schuegraf, Das französische Lager, 21.
               

            

         

         
            268

            
               Schuegraf, Das österreichische Lager, 60.
               

            

         

         
            269

            
               Schuegraf, Das österreichische Lager, 31.
               

            

         

         
            270

            
               Vgl. unten Kap. VIII zum Siebenjährigen Krieg.
               

            

         

         
            IV

            

         

   


Kaiserin, Kaiser und Reich
            

         

         
            1

            
               Goethe, Aus meinem Leben, Werke IX, 194 f., 201 f.
               

            

         

         
            2

            
               Goethe liefert dafür eine psychologische Erklärung, Werke IX, 195, vgl. unten S. 266.
               

            

         

         
            3

            
               Goethe, Aus meinem Leben, Werke IX, 183. Vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte
                  Kleider, 229 ff.
               

            

         

         
            4

            
               Zu den Kaiserinnenkrönungen gibt es bisher keine Studien; vgl. knapp Stollberg-Rilinger,
                  Des Kaisers alte Kleider, 190 ff., sowie verstreute Hinweise in Braun/Keller/Schnettger,
                  Nur die Frau des Kaisers?
               

            

         

         
            5

            
               Arneth, Maria Theresia III, 104 ff., 429 f.; ferner Aretin, Altes Reich III, 28 ff.;
                  Zedinger, Franz Stephan, 188 ff.
               

            

         

         
            6

            
               Franz Stephan an Maria Theresia, 5. August 1745; an Ulfeld, 18. August 1745, bei Arneth,
                  Maria Theresia III, 430 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            7

            
               Zitat bei Arneth, Maria Theresia III, 106, 430. Wie Maria Theresia die Krönungsreise
                  wahrnahm, zeigen die Briefe an ihr Kammerfräulein Hager: van Rhyn, Briefe, 175 ff.;
                  das Krönungsritual selbst erwähnt sie dort mit keinem Wort.
               

            

         

         
            8

            
               Ulfeld an Franz Stephan, 22. August 1745, bei Arneth, Maria Theresia III, 429 (Übers.
                  B. St. R.).
               

            

         

         
            9

            
               Vgl. auch Arneth, Maria Theresia III, 105 f.; Aretin, Altes Reich III, 28; Schmid,
                  Franz I., 236; Yonan, Empress, 30; Rohrschneider, Immerwährender Reichstag, 39. Zedinger,
                  Franz Stephan, 189 ff. meint, Maria Theresia habe sich vom Reich verraten gefühlt
                  und deshalb die Krönung abgelehnt.
               

            

         

         
            10

            
               Zedler, Universal-Lexicon XV, s. v. Kayserin; vgl. Braun/Keller/Schnettger, Nur die
                  Frau des Kaisers?; zu Maria Theresia ebd. Braun, Herrscherin aus eigenem Recht.
               

            

         

         
            11

            
               Zedinger, Franz Stephan, 192.
               

            

         

         
            12

            
               So KMT VI, 31, 41, 206 u. ö.
               

            

         

         
            13

            
               So KMT III, 41. So auch bei Amtseiden, KMT III, 229. – Allg. Benedik, Zeremoniell; Graf, Zeremoniell; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 268 ff.
               

            

         

         
            14

            
               KMT II, 316; KMT III, 41, 51, 168 (Venedig); oft verzichtete Maria Theresia aber auch auf die doppelte
                  Audienz und empfing nur einmal, dann aber immer qua Königin, so KMT III, 24, 27 f., 29, 68, 186, 199.
               

            

         

         
            15

            
               Der Oberstkämmerer notierte etwa einmal, der französische Botschafter habe den Fauxpas
                  begangen, sein Kreditiv bei Maria Theresia abzugeben statt beim Kaiser: KMT III, 24; vgl. auch Moser, Kleine Schriften I, 30: Maria Theresia habe ein Kompliment
                  nicht angenommen, weil man den Kaiser übergangen hatte.
               

            

         

         
            16

            
               So gegenüber dem englischen Gesandten Robinson, 4. August 1745, zitiert bei Coxe,
                  House of Austria III, 318; vgl. Arneth, Maria Theresia III, 87 ff., 425; ähnlich ihre
                  Weisung an den Reichstagsgesandten Palm 1745, zitiert bei Rohrschneider, Reichstag,
                  42. – Maria Theresia versuchte umgehend, die wiedererrungene Kaiserwürde für ihren
                  Erbfolgekrieg fruchtbar zu machen, indem sie – allerdings ohne Erfolg – Reichstruppen
                  dafür aufzubieten suchte.
               

            

         

         
            17

            
               Vgl. Matsche, Maria Theresias Bild, 203; Telesko, Herrschaftssicherung, zu weiteren
                  Darstellungen als Kaiserin Porträts mit Reichskrone. Als «Kaiserin von Österreich»
                  findet man sie bis heute in den Personenregistern historischer Spezialwerke. Selbst
                  Alfred von Arneth, der es besser wissen musste, nannte sie «Österreichs größte Kaiserinn»;
                  Arneth, Greiner, 6.
               

            

         

         
            18

            
               Allg. zu Franz Stephan als Kaiser: sehr knapp Arneth, Maria Theresia IV, 145 ff.;
                  grundlegend Aretin, Altes Reich III, 19 ff.; Schmid, Unbekannter Kaiser; Schmid, Franz I.;
                  Schmidt, Wandel durch Vernunft, 153 ff.; Zedinger, Franz Stephan, 179 ff.; knapp Gnant,
                  Franz Stephan; ausführlich zuletzt Rohrschneider, Immerwährender Reichstag.
               

            

         

         
            19

            
               Vgl. etwa KMT VI, 136 f.; Franz Stephans Testament ebd. 401.
               

            

         

         
            20

            
               S. o. Kap. II. Vgl. zum Nuntius KMT I, 156, 184, 191 f., 200, 205, ebenso die Botschafter: KMT I, 234, 241, 256; KMT II, 44 f., 49; Sorel, Recueil des Instructions, 257 f. (Instruktion für Mirepoix,
                  1737) für viele andere. Ein Beispiel: Aufzeichnung über das Nichterscheinen des Nuntius
                  und des venezianischen Botschafters bei der Hoftafel (HHStA OMeA ÄZA 37–22). Vgl. Garms-Cornides, Liturgie und Diplomatie.
               

            

         

         
            21

            
               Hinrichs, Podewils, 54 ff., 153 f.; Ranke, Fürst, 676 ff.; Arnheim, Urtheil, 291 f.
                  (vollkommene Unterwerfung unter die Ansichten der Kaiserin); KMT II, 10, 50, 94, 158; VI, 136 f. u. ö.; Ligne, Fragments I, 111; Zinzendorf, Jugendtagebücher,
                  200.
               

            

         

         
            22

            
               Hinrichs, Podewils, 55.
               

            

         

         
            23

            
               KMT VI, 15 u. ö.
               

            

         

         
            24

            
               Instruction De Feu de Majesté l’Empereur François I pour son fils Leopold donnée 1765,
                  ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713; vgl. Wandruzska, Religiosität.
               

            

         

         
            25

            
               Vgl. KMT I, 131 f.; zu den vielen hochadeligen Mitgliedern der Wiener Logen vgl. Krivanec,
                  Freimaurerei.
               

            

         

         
            26

            
               une amitié sincere et une confiance entière entre Mari et Femme; Instruction De Feu de Majesté l’Empereur François I pour son fils Leopold donnée
                  1765 ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 3r–7r.
               

            

         

         
            27

            
               Instruction, ebd. 18r-v.
               

            

         

         
            28

            
               Vgl. dazu unten Kap. VI.
               

            

         

         
            29

            
               Hinrichs, Podewils, 49.
               

            

         

         
            30

            
               KMT II, 111.
               

            

         

         
            31

            
               So anlässlich von Franz Stephans Tod 1765: KMT VI, 136.
               

            

         

         
            32

            
               So behauptete jedenfalls Podewils selbst: Hinrichs, Podewils, 153 f.
               

            

         

         
            33

            
               KMT II, 270, 314.
               

            

         

         
            34

            
               Hinrichs, Podewils, 62.
               

            

         

         
            35

            
               KMT II, 49 f., 381 f.
               

            

         

         
            36

            
               Zitiert bei Arneth, Maria Theresia VII, 153. Von seiner eigenwilligen Schreibart bekommt man einen Eindruck durch sein handschriftliches
                  Testament, abgedruckt bei KMT VI, 396 ff. Deutsch sprach er kaum und schrieb er fast gar nicht, ganz zu schweigen
                  von Latein, vgl. KMT VI, 122.
               

            

         

         
            37

            
               Vgl. unten Kap. VI.
               

            

         

         
            38

            
               Instruction De Feu de Majesté l’Empereur François I pour son fils Leopold donnée 1765
                  ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 24v.
               

            

         

         
            39

            
               KMT II, 94. 15. Juni 1746 (Übers. B. St. R.). Es ging bei Verhandlungen mit dem spanischen
                  Gesandten um die Frage, welche zeremoniellen Zugeständnisse man von dem König von
                  Sardinien-Piemont, Franz Stephans Schwager, verlangen dürfe.
               

            

         

         
            40

            
               So etwa der englische Gesandte Williams, zitiert bei Arneth, Maria Theresia IV, 149 f.
                  u.a.
               

            

         

         
            41

            
               Zedinger, Franz Stephan, 241 ff.; vgl. auch Benedik, Zeremoniell.
               

            

         

         
            42

            
               le purgatoire dans ce monde, so Instruction De Feu de Majesté l’Empereur François I pour son fils Leopold donnée
                  1765, ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 7r.
               

            

         

         
            43

            
               Zitat bei Arneth, Maria Theresia IV, 145.
               

            

         

         
            44

            
               Z. B. KMT VI, 113 u. ö.
               

            

         

         
            45

            
               Mikoletzky, Kaiser Franz I. Stephan; Mikoletzky, Die privaten geheimen Kassen; Zedinger,
                  Franz Stephan, 224 ff.
               

            

         

         
            46

            
               Zur Geheimen Hofkonferenz und zur Staatskanzlei s. unten Kap. VI.
               

            

         

         
            47

            
               Hinrichs, Podewils, 55 ff., 63; ähnlich Ranke, Fürst, 683.
               

            

         

         
            48

            
               Schmid, Unbekannter Kaiser. Podewils, der ihm sonst nicht viel zutraute, hielt ihn
                  andererseits für den eigentlichen Kopf hinter der Haugwitz’schen Finanzreform, Hinrichs,
                  Podewils, 141.
               

            

         

         
            49

            
               Zu Kaunitz und Bartenstein vgl. unten Kap. V.
               

            

         

         
            50

            
               Hinrichs, Podewils, 55 f.: Diese Fürstin [Maria Theresia] und ihre Minister lenken ihn und vor allem in den Reichsangelegenheiten,
                        von denen er wenig Kenntnis hat; vgl. ebd. 86 f., 92 ff., 103.
               

            

         

         
            51

            
               Vgl. HHStA Staatskanzlei, Vorträge Kartons 51 ff.
               

            

         

         
            52

            
               Nota über das auswärtige Systema vom 18. Martii 1749, HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), das Zitat fol. 25r. Der Auftrag Maria
                  Theresias stammte vom 7. März 1749. Das erste Gutachten der Serie stammt nach Schmid,
                  Unbekannter Kaiser, 9, mit größter Wahrscheinlichkeit von Franz Stephan selbst.
               

            

         

         
            53

            
               Hinrichs, Podewils, 64; ebd. 154 zur Frage einer Revision der Abtretung Schlesiens
                  1747; vgl. Schmid, Unbekannter Kaiser, 10.
               

            

         

         
            54

            
               KMT IV, 141, 31. Dezember 1757.
               

            

         

         
            55

            
               So Schmid, Unbekannter Kaiser, 7 f.; vgl. Zedinger, Franz Stephan, 17.
               

            

         

         
            56

            
               Vgl. Schnettger, Teutscher Reichs-Staat. Zur österreichischen Historiographie des
                  Alten Reiches Brauneder/Höbelt, Sacrum Imperium. – Arneth, Maria Theresia IV, 149 f.,
                  spricht nur von der Last der Kaiserwürde, behandelt aber Franz in seiner Rolle als
                  Kaiser so gut wie gar nicht.
               

            

         

         
            57

            
               Zitiert bei Seckendorff, Journal secret, 126.
               

            

         

         
            58

            
               Ausnahmen: Schmid, Unbekannter Kaiser; Schmid, Franz I. – Zedinger und Zedinger/Schmale
                  u.a. haben das Bild Franz’ I. revidiert, die Reichspolitik aber fast gänzlich ausgespart.
                  Das gilt auch für Schmidt, Wandel durch Vernunft, 153 ff. Am wichtigsten noch immer
                  Aretin, Altes Reich III, 19–112; dazu jetzt Rohrschneider, Reichstag; ferner die Arbeiten
                  von Haug-Moritz.
               

            

         

         
            59

            
               Vgl. Haug-Moritz, Krise.
               

            

         

         
            60

            
               Vgl. schon Guglia, Maria Theresia I, 224; ausführlich Mazura, Kriegspropaganda; ferner
                  Küster, Vier Monarchien.
               

            

         

         
            61

            
               So Gerhard Dilcher, Vom ständischen Herrschaftsvertrag zum Verfassungsgesetz, in:
                  Der Staat 27 (1988), 161–193.
               

            

         

         
            62

            
               Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 274 ff., 299 ff.
               

            

         

         
            63

            
               Z. B. Maria Theresia an Khevenhüller, 1758, bei Wolf, Hofleben, Anhang, 331.
               

            

         

         
            64

            
               Vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 169 f.; Klueting, Das Reich und
                  Österreich; zur Toleranzfrage vgl. unten Kap. XII.
               

            

         

         
            65

            
               Vgl. zu den Grundzügen der Reichsverfassung Stollberg-Rilinger, Das Heilige Römische
                  Reich; zum Verhältnis Reich versus Erbländer Brauneder/Höbelt, Sacrum Imperium.
               

            

         

         
            66

            
               So Guglia, Maria Theresia I, 226.
               

            

         

         
            67

            
               Anonyme Denkschrift Colloredos von 1746, HHStA Reichskanzlei Vorträge 6d; Noten der Konferenzminister vom März 1749 (Königsegg,
                  Ulfeld, Harrach, Colloredo, Khevenhüller, Bartenstein und Kaunitz): HHStA Reichskanzlei Vorträge 62. – Allg. dazu Aretin, Altes Reich III, 33 f.; Schmidt,
                  Wandel durch Vernunft, 153 ff.; Rohrschneider, Reichstag, 42 ff.
               

            

         

         
            68

            
               Votum Colloredos (1746), HHStA Reichskanzlei Vorträge 6d, fol. 111 f.
               

            

         

         
            69

            
               Vgl. allg. Stollberg-Rilinger, Das Heilige Römische Reich, 14 ff.
               

            

         

         
            70

            
               Zur Rangordnung der Potentaten in Europa vgl. Lünig, Theatrum ceremoniale.
               

            

         

         
            71

            
               Press, Patronat, 36; Rohrschneider, Reichstag.
               

            

         

         
            72

            
               So hatte sie es in zwei Protestschreiben behauptet und diese vom Kurfürsten von Mainz
                  in Regensburg zur Diktatur geben, d.h. offiziell veröffentlichen lassen. Zum Reich
                  während des Wittelsbacher Intermezzos vgl. Aretin, Altes Reich II, 413 ff.; Duchhardt,
                  Philipp Karl von Eltz; Solf, Reichspolitik; Meisenburg, Der deutsche Reichstag.
               

            

         

         
            73

            
               KMT I, 147.
               

            

         

         
            74

            
               HHStA OMeA ÄZA 45–10 (Vortrag mit eigenhändiger Resolution Maria Theresias über die Errichtung einer
                  neuen Kammerordnung); HHStA OMeA ÄZA 45–11 (Konferenzgutachten und kaiserliche Resolutionen zur Errichtung einer neuen
                  Kammerordnung); vgl. Benedik, Zeremoniell; Graf, Zeremoniell.
               

            

         

         
            75

            
               Dem Oberstkämmerer Khevenhüller war das Zeremoniell trotzdem nicht kaiserlich genug:
                  KMT II, 86 u. ö.
               

            

         

         
            76

            
               Zum Streit des Kaisers mit den Kurfürsten und Fürsten um das Investiturritual, ein
                  Krisensymptom des Reichsverbandes, vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider,
                  295 ff.; Begert, Böhmische Kur, 547 ff.; Braun, Maria Theresia, 217.
               

            

         

         
            77

            
               Allg. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider.
               

            

         

         
            78

            
               Darin stimmen die Spezialisten der Reichsgeschichte überein: z.B. Aretin, Altes Reich III,
                  30, 81 u. ö.; Haug-Moritz, Krise.
               

            

         

         
            79

            
               So Schmidt, Wandel durch Vernunft, 153.
               

            

         

         
            80

            
               Zu Ostein vgl. Solf, Reichspolitik.
               

            

         

         
            81

            
               KMT II, 53 f.
               

            

         

         
            82

            
               Hinrichs, Podewils, 86 f.; Wertheimer, Schilderungen, 206, 216, 223.
               

            

         

         
            83

            
               KMT II, 53. Zu Colloredos Karriere vgl. Johann Christoph Allmayer-Beck, Colloredo-Waldsee,
                  Rudolph Joseph Fürst von, in: NDB 3 (1957), 329.
               

            

         

         
            84

            
               Hinrichs, Podewils, 86 f.
               

            

         

         
            85

            
               1742 war die Staatskanzlei als Zentrum der auswärtigen Politik aus der österreichischen
                  Hofkanzlei ausgegliedert worden; vgl. unten Kap. V.
               

            

         

         
            86

            
               Zu Kaunitz vgl. ausführlich unten Kap. V.
               

            

         

         
            87

            
               Rohrschneider, Reichstag, 64 ff.; Groß, Der Kampf. Durch Franz Stephans Passivität
                  und geringe eigene Machtbasis verschoben sich die Gewichte von der Reichskanzlei zur
                  Staatskanzlei, von Colloredo zunächst zu Ulfeld und Bartenstein und später zu Kaunitz.
               

            

         

         
            88

            
               Vgl. Haug-Moritz, Des Kaysers rechter Arm; Eisenhardt, Reichshofrat; Rasche, Urteil
                  versus Vergleich.
               

            

         

         
            89

            
               Zur Krise des Reichskammergerichts in den 1740er Jahren Aretin, Altes Reich III, 63 ff.
               

            

         

         
            90

            
               Ortlieb/Polster, Prozessfrequenz.
               

            

         

         
            91

            
               So das Votum Colloredos von 1749: HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 88v.
               

            

         

         
            92

            
               Haug-Moritz, Krise; Aretin, Altes Reich III, 59 ff.; zum gescheiterten Schlichtungsversuch
                  im Konfessionskonflikt Hohenlohe ebd. 71 ff.
               

            

         

         
            93

            
               Ortlieb/Polster, Prozessfrequenz; Rasche, Urteil versus Vergleich, mit umfassenden
                  Literaturhinweisen.
               

            

         

         
            94

            
               Ranke, Fürst, 680 ff.; zur allgemeinen Kritik Haug-Moritz, Des Kaysers rechter Arm,
                  23.
               

            

         

         
            95

            
               Vgl. dazu allg. Dorfner, Mittler zwischen Haupt und Gliedern.
               

            

         

         
            96

            
               Ortlieb/Polster, Prozessfrequenz, 201 ff.; Haug-Moritz, Des Kaysers rechter Arm. Unter
                  Joseph II. nahm das Prozessaufkommen wieder deutlich zu.
               

            

         

         
            97

            
               Vgl. allg. Friedrich, Drehscheibe; Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 246 ff.;
                  Rohrschneider, Reichstag.
               

            

         

         
            98

            
               Rohrschneider, Reichstag, 44 ff.
               

            

         

         
            99

            
               Montesquieu, Œuvres II, 1284 (Übers. B. St. R.); ders., Meine Reisen, 161. – Vgl.
                  auch Aretin, Heiliges Römisches Reich II, 107 ff.; Moser, Neues Teutsches Staatsrecht VI/1,
                  196; Keyssler, Reisen, 1438.
               

            

         

         
            100

            
               Trauttmannsdorff an Kaunitz, 20. Mai 1785, bei Aretin, Heiliges Römisches Reich II,
                  108 f.
               

            

         

         
            101

            
               Votum Colloredos, HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 75–90, hier 89v.
               

            

         

         
            102

            
               Vgl. allg. Braun, Princeps et episcopus.
               

            

         

         
            103

            
               KMT IV, 79, 321 ff.
               

            

         

         
            104

            
               KMT IV, 150.
               

            

         

         
            105

            
               KMT III, 219.
               

            

         

         
            106

            
               KMT III, 128, 378 ff.
               

            

         

         
            107

            
               KMT VII, 18, 238 ff.
               

            

         

         
            108

            
               KMT II, 177, 445 f., 459; KMT III, 94, 356 ff.
               

            

         

         
            109

            
               KMT III, 182.
               

            

         

         
            110

            
               Vortrag Colloredo, HHStA Reichskanzlei, Vorträge 6d, fol. 111 ff., hier 116v.
               

            

         

         
            111

            
               So brachte Colloredo in einer umfangreichen Denkschrift für Joseph nach dessen Thronbesteigung
                  die kaiserliche Strategie noch einmal auf den Punkt, KMT VI, 495.
               

            

         

         
            112

            
               Vgl. das Schreiben des Grafen Seinsheim, des Bruders des Kandidaten, an Colloredo,
                  24. Juli 1753, KMT III, 379 f.
               

            

         

         
            113

            
               KMT III, 378 f.
               

            

         

         
            114

            
               So im Falle der Fürstprobstei Ellwangen 1756 die Instruktion für Pergen: KMT IV, 150. Vgl. ähnlich im Falle Salzburgs, KMT III, 357 u. ö.
               

            

         

         
            115

            
               In den Bistümern Münster 1762 und Lüttich 1763 waren die kaiserlichen Wunschkandidaten
                  nicht zum Zug gekommen.
               

            

         

         
            116

            
               An Antonia von Sachsen, 4. April 1763, Lippert, Briefwechsel, 162 ff.; 274 f. (Übers.
                  B. St. R.).
               

            

         

         
            117

            
               An Antonia von Sachsen, 6. November 1771, Lippert, Briefwechsel, 274 ff.
               

            

         

         
            118

            
               Vgl. Braun, Princeps et episcopus, 66 f.; Einzelheiten bei Arneth, Maria Theresia
                  X, 692 ff.; vgl. unten Kap. XIV.
               

            

         

         
            119

            
               Vgl. grundlegend Grillmeyer, Habsburgs Diener, 67–212; und zuletzt Rohrschneider,
                  Reichstag, 72 ff., 245 ff.; veraltet ist dagegen die unterwürfig-parteiische Darstellung
                  bei Freytag, Prinzipalkommissariat.
               

            

         

         
            120

            
               Zu den Methoden im Einzelnen Grillmeyer, Streng geheim; zu Thurn und Taxis ausführlich
                  Grillmeyer, Habsburgs Diener, zum Geheimdienst vgl. unten Kap. VIII.
               

            

         

         
            121

            
               Moser, Teutsches Staatsrecht XXXXIV, 362, 364.
               

            

         

         
            122

            
               Freytag, Prinzipalkommissariat, 255 ff.; Grillmeyer, Habsburgs Diener, 49; Rohrschneider,
                  Reichstag, 72 ff.
               

            

         

         
            123

            
               Zum Orden vom Goldenen Vlies vgl. unten Kap. VII.
               

            

         

         
            124

            
               So das Urteil des französischen Gesandten Du Buat, Sorel, Recueil des Instructions
                  XVIII, 335; der britische Gesandte nannte ihn schwach und träge, so Rohrschneider,
                  Reichstag, 79, vgl. auch das Urteil des kurböhmischen Gesandten Trauttmannsdorff bei
                  Aretin, Heiliges Römisches Reich II, 109.
               

            

         

         
            125

            
               Kollmer, Familie Palm, 79 ff.
               

            

         

         
            126

            
               Mache von deinen Thaten nicht nur kein Wesen, sondern achte sie selbst noch dabey
                        geringe, und, wenn die Umstände es leiden, so schreib deine Thaten andern zu, so Zedler, Universal-Lexicon XIII, Sp. 405–412, s. v. Hof, hier Sp. 410.
               

            

         

         
            127

            
               So Colloredo, bei KMT III, 465 f.; ähnlich Khevenhüller, KMT III, 203.
               

            

         

         
            128

            
               Kollmer, Familie Palm, 83 ff.; Grillmeyer, Habsburgs Diener, 111 ff.; Rohrschneider,
                  Reichstag, 81 ff., 93 ff.
               

            

         

         
            129

            
               Franz Michael Florence von Lilien; vgl. ausführlich Grillmeyer, Habsburgs Diener,
                  bes. 90 ff., 117 ff. Vgl. dazu unten Kap. VIII.
               

            

         

         
            130

            
               Rohrschneider, Reichstag, 95.
               

            

         

         
            131

            
               KMT III, 203; Colloredo, bei KMT III, 465 f.
               

            

         

         
            132

            
               Allerdings protestierten die Gesandten der alten Fürsten jedes Mal in aller Form,
                  wenn in den Beratungen das Votum des Fürsten von Thurn und Taxis zum Aufruf kam; vgl.
                  Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 255 f.
               

            

         

         
            133

            
               Ausführlich dazu Rohrschneider, Reichstag, 245–271, dessen Quellenbelege zeigen, dass
                  Maria Theresia (und Kaunitz) stets die ersten Adressaten der entsprechenden Korrespondenzen
                  waren; vgl. z.B. Schreiben des Fürsten von Thurn und Taxis an Maria Theresia am 16. 3. 1753
                  (HHStA RK Kleinere Reichsstände 519, fol. 229–230), an Franz am 19. 3. 1753 (HHStA RK RP Berichte 89b), u.a. Dem Kaiser wurde dann allerdings am Ende förmlich für die
                  Introduktion gedankt; Rohrschneider 268. Vgl. auch die Denkschriften zur Verbesserung
                  des Reichspostwesens, die nie an den Kaiser, immer auf Maria Theresia zielten, HHStA Reichsakten in specie 21–24, vgl. unten Kap. VIII.
               

            

         

         
            V

            Reformen
            

         

         
            1

            
               Ausführlich Pons, Kunst der Loyalität, 88 ff.; Bertele-Grenadenberg, Uhren, 438; Koschatzky,
                  Katalog, 340, Nr. 69,6. Vgl. auch die Website des Österreichischen Bundespräsidialamtes:
                  http://www.bundespraesident.at/aufgaben/praesidentschaftskanzlei/virtueller-rundgang/rosenzimmer
                  (20. 09. 2015).
               

            

         

         
            2

            
               Pons, Kunst der Loyalität, 100 ff.
               

            

         

         
            3

            
               Das beschreibt z.B. Karl Graf Zinzendorf im Juni 1761, Zinzendorf, Jugendtagebücher,
                  206.
               

            

         

         
            4

            
               Abb. bei Bertele-Grenadenberg, Uhren, 440.
               

            

         

         
            5

            
               Bertele-Grenadenberg, Uhren, 441 ff.
               

            

         

         
            6

            
               Beispiele bei Bertele-Grenadenberg, Uhren, 441 ff.
               

            

         

         
            7

            
               KMT II, 65, 67; ein ähnliches Spektakel wurde 1754 von einem Berner Mechaniker geboten:
                  KMT III, 181, 456. Maria Theresia interessierte sich für ein Museum mathematicum der Jesuiten, KMT III, 194; vgl. auch KMT II, 164; III, 5 u. ö.
               

            

         

         
            8

            
               Das mechanische Bett (lit) erwähnt Maria Theresia in einem Brief an ihren Sohn Ferdinand, BKF I, 286, vgl. BKF I, 157. Vgl. allg. Alice Reininger, Wolfgang von Kempelen. Eine Biographie, Wien
                  2007.
               

            

         

         
            9

            
               Vgl. allg. Stollberg-Rilinger, Staat als Maschine; zur Naturrechtslehre unten Kap. X.
               

            

         

         
            10

            
               Hobbes, Leviathan, Einleitung; ders., Vom Bürger, Einleitung.
               

            

         

         
            11

            
               In seiner Zeit als Professor in Wien war er auch als Finanz- und Bergrat in Ungarn
                  tätig, musste aber 1754 seinen Abschied aus dem habsburgischen Dienst nehmen, wahrscheinlich,
                  weil er sich im Silberbergbau verspekuliert hatte. Seinen Lebensunterhalt verdiente
                  er anschließend teils im Dienst verschiedener Herren, teils als freier Autor von dickleibigen
                  ökonomisch-politischen Werken. Sein wechselhaftes Leben beschloss er auf der brandenburgischen
                  Festung Küstrin, wo Friedrich II. ihn wegen Veruntreuung staatlicher Gelder hatte
                  gefangen setzen lassen. Vgl. Erhard Dittrich, Justi, Johann Heinrich Gottlob, in:
                  NDB 10 (1974), 707–709; Ulrich Adam, The Political Economy of Johann Heinrich Gottlob
                  Justi, Oxford 2006.
               

            

         

         
            12

            
               Sommer, Kameralisten; ferner Keith Tribe, Governing Economy. The Reformation of German
                  Economic Discourse, 1750–1840, New York/Cambridge 1988; Guillaume Garner, État, économie,
                  territoire en Allemagne. L’espace dans le caméralisme et l’économie politique, 1740–1820,
                  Paris 2006.
               

            

         

         
            13

            
               Justi begann seine Professur in Wien mit einer Antrittsrede ‹Von dem Zusammenhange
                  eines blühenden Zustandes der Wissenschaften mit denjenigen Mitteln, welche einen
                  Staat mächtig und glücklich machen›, publiziert Leipzig 1754.
               

            

         

         
            14

            
               Dickson, Finance I, 24 ff.; Guglia, Maria Theresia II, 41.
               

            

         

         
            15

            
               Justi, Gutachten von dem vernünftigen Zusammenhange und practischen Vortrage aller
                  Oeconomischen und Cameralwissenschaften […] benebst einer Antrittsrede von dem Zusammenhange
                  eines blühenden Zustandes der Wissenschaften mit denjenigen Mitteln, welche einen
                  Staat mächtig und glücklich machen, hrsg. von D. E. v. K., Leipzig 1754, 77.
               

            

         

         
            16

            
               Johann Heinrich Gottlob Justi, Die Chimäre des Gleichgewichts von Europa, Altona 1758,
                  42 ff.; ebenso ders., Grundriß einer guten Regierung, 94, 231, 320 ff., 329, 333,
                  393; zahlreiche weitere Beispiele bei Stollberg-Rilinger, Staat als Maschine, 105 ff.
               

            

         

         
            17

            
               Justi, Grundriß, 319 ff., hier 333.
               

            

         

         
            18

            
               Justi, Grundriß, 329.
               

            

         

         
            19

            
               Justi, Grundriß, 324.
               

            

         

         
            20

            
               Aktueller Überblick bei Sikora, Adel.
               

            

         

         
            21

            
               Vgl. das Beispiel Ungarns oben Kap. III.
               

            

         

         
            22

            
               Vgl. zur veränderten symbolischen Selbstdarstellung der erbländischen Stände vom 16.
                  zum 18. Jh. Polleroß, Pro Deo et Patria.
               

            

         

         
            23

            
               Vgl. oben Kap. IV.
               

            

         

         
            24

            
               Zu Böhmen vgl. Überblick bei Hanke, Die böhmischen Länder; kritisch gegenüber der
                  älteren Historiographie vor allem Cerman, Opposition. Zu Ungarn s.o. Kap. III.
               

            

         

         
            25

            
               Vgl. Lorenz/Weigl, Das barocke Wien.
               

            

         

         
            26

            
               Zur Hofkammer Dickson, Finance I, 219 ff.; Walter, Zentralverwaltung (ÖZV II,1,1), 91 f.; Quellen: ÖZV II,2, 40–63.
               

            

         

         
            27

            
               «like an elderly mastodon», so die schöne Formulierung von Dickson, Finance II, 1;
                  zur Reform der Hofkammer ebd. I, 219 ff. – Maria Theresia selbst nannte sie später
                  einen leblosen Körper, Politisches Testament von 1750/51, BAA, 79.
               

            

         

         
            28

            
               ÖZV II,2, 45 ff.
               

            

         

         
            29

            
               ÖZV II,2, 46 ff.; zum allgemeinen Hass auf die Hofkammer vgl. auch das Politische Testament
                  von 1750/51, BAA, 79.
               

            

         

         
            30

            
               ÖZV II,2, 50.
               

            

         

         
            31

            
               ÖZV II,2, 51 ff.
               

            

         

         
            32

            
               ÖZV II,2, 54 f.
               

            

         

         
            33

            
               ÖZV II,2, 56 ff.
               

            

         

         
            34

            
               Dickson, Finance I, 219.
               

            

         

         
            35

            
               Zur Militärreform Walter, Zentralverwaltung (ÖZV II,1,1), 18 ff. Zur Kritik daran KMT II, 142; KMT II, 192 f., 457; KMT II, 344 spricht von nach dem preußischen Beispill introducirte Exercice.
               

            

         

         
            36

            
               Grundlegend Ruzicka, Haugwitz.
               

            

         

         
            37

            
               ÖZV II,2, 130–152.
               

            

         

         
            38

            
               Vgl. etwa die Grundsätze in einer Denkschrift von 1747, ÖZV II,2, 181–188.
               

            

         

         
            39

            
               Ranke, Fürst, 691.
               

            

         

         
            40

            
               Politisches Testament von 1750/51, BAA, 83.
               

            

         

         
            41

            
               So ein Konferenzvotum von 1749, das mit großer Wahrscheinlichkeit vom Kaiser selbst
                  stammte: HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 26r. (vgl. oben Kap. IV).
               

            

         

         
            42

            
               Repräsentativ dafür z.B. Kretschmayr, Maria Theresia, 96: Haugwitz wollte eine über Parteien und Nationen stehende Bürokratie.

            

         

         
            43

            
               Godsey, Herrschaft, 175.
               

            

         

         
            44

            
               KMT VI, 133 ff.
               

            

         

         
            45

            
               KMT VI, 135 f.; vgl. die abfälligen Äußerungen bei KMT IV, 142 u. ö. Dass Haugwitz wertvolle Geschenke von Maria Theresia erhalten habe
                  und sogar 75.000 Gulden an Gehalt beziehe, kolportiert Ranke, Fürst, 691, der auch
                  seine verschwenderische Haushaltsführung bezeugt. Zu Haugwitz’ Einkünften Ruzicka,
                  Haugwitz, 298 ff.
               

            

         

         
            46

            
               So Ranke, Fürst, 691; vgl. Hinrichs, Podewils, 121, 124, 131 f. u. ö.
               

            

         

         
            47

            
               Denkschrift (Ende 1747), ÖZV II,2, 181–186.
               

            

         

         
            48

            
               Vgl. Walter, Zentralverwaltung; Walter, Österreichische Verfassungs- und Verwaltungsgeschichte;
                  knappe Zusammenfassung: Walter, Staatsreform; ferner Arneth, Maria Theresia IV; grundlegende
                  neuere Studie: Dickson, Finance; ferner Ruzicka, Haugwitz, Kap. III–IV.
               

            

         

         
            49

            
               Ruzicka, Haugwitz, 134 ff., das Zitat 142.
               

            

         

         
            50

            
               ÖZV II,2, 158–169; Ruzicka, Haugwitz, 168 ff.; Dickson, Finance I, 265 ff.
               

            

         

         
            51

            
               Reskript vom August 1747, ÖZV II,2, 162.
               

            

         

         
            52

            
               So in den ‹Allerunterthänigsten Nota› vom Herbst 1747, ÖZV II,2, 175.
               

            

         

         
            53

            
               So KMT II, 207. Protokoll der Konferenz und schriftliche Voten der Minister: ÖZV II,2, 195–206; auch bei KMT II, 467–476.
               

            

         

         
            54

            
               Außerdem bekleidete er damals das Amt des Niederösterreichischen Landmarschalls stellvertretend
                  für seinen Bruder; vgl. Hans Wagner, Harrach, Friedrich August Gervas Graf von, in:
                  NDB 7 (1966), 700. Vgl. auch oben Kap. II.
               

            

         

         
            55

            
               Konferenzprotokoll vom 29. Januar 1748, ÖZV II,2, 202.
               

            

         

         
            56

            
               Konferenzprotokoll vom 29. Januar 1748, ÖZV II,2, 203 f.
               

            

         

         
            57

            
               Konferenzprotokoll vom 29. Januar 1748, ÖZV II,2, 205.
               

            

         

         
            58

            
               Konferenzprotokoll vom 29. Januar 1748, ÖZV II,2, 205 f. Ein Reflex darauf noch in den Konferenzvorträgen vom März 1748: Nota
                  über das auswärtige Systema vom 18. Martii 1749, HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 27r.
               

            

         

         
            59

            
               Konferenzprotokoll vom 29. Januar 1748, ÖZV II,2, 206; vgl. die spätere Darstellung im Politischen Testament von 1755/56, BAA, 119.
               

            

         

         
            60

            
               Hinrichs, Podewils, 131.
               

            

         

         
            61

            
               An Ulfeld, Mai 1748, bei Arneth, Maria Theresia IV, 22 f. Bei dem Handbillet handelte
                  es sich um die Antwort auf ein nicht überliefertes Schreiben Harrachs.
               

            

         

         
            62

            
               KMT II, 243, 249.
               

            

         

         
            63

            
               KMT II, 249; Khevenhüller unterstellt ihm als Motiv, er wolle seine gut besoldeten Ämter
                  nicht aufs Spiel setzen.
               

            

         

         
            64

            
               Zitat bei Arneth, Maria Theresia IV, 18.
               

            

         

         
            65

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 19. Der Kanzler des königlichen Gerichtshofs in Brünn,
                  Blümegen, wurde z.B. zum Landesoberstkämmerer ernannt; vgl. aber Politisches Testament
                  von 1755/56, BAA, 120, dass Blümegen seine Unterstützung ganz ohne Aussicht auf Belohnung geleistet
                  habe, denn ihm sei vorher nichts versprochen worden.
               

            

         

         
            66

            
               Zitat bei Arneth, Maria Theresia IV, 19.
               

            

         

         
            67

            
               Hinrichs, Podewils, 134.
               

            

         

         
            68

            
               Zitiert bei KMT II, 560.
               

            

         

         
            69

            
               KMT II, 350 f.
               

            

         

         
            70

            
               ÖZV II,2, 230–233.
               

            

         

         
            71

            
               Instruktion vom 14. Juli 1748 zur Einrichtung der Deputationen, ÖZV II,2, 211–220 Fußnote.
               

            

         

         
            72

            
               ÖZV II,2, 238–246, das Zitat 241; zur möglichen Rolle Harrachs ebd. 245. Weitere Denkschriften:
                  ÖZV II,2, 254–264.
               

            

         

         
            73

            
               ÖZV II,2, 241.
               

            

         

         
            74

            
               So in einer Denkschrift von Anfang 1749, ÖZV II,2, 255.
               

            

         

         
            75

            
               ÖZV II,2, 255.
               

            

         

         
            76

            
               Von Coup d’état spricht Dickson, Finance, I, 224 ff.; die Handbillets in ÖZV II,2, Nr. 67, 269–294; BAA, 60 f. Vgl. zur Staatskanzlei unten S. 232 ff.
               

            

         

         
            77

            
               KMT III, 264; IV, 6; vgl. Lorenz/Weigl, Das barocke Wien, 76 ff.; Dickson, Finance I,
                  232.
               

            

         

         
            78

            
               Vgl. Handschreiben an Seilern, 2. Mai 1749, ÖZV II,2, 274 ff.; grundlegend Maasburg, Oberste Justizstelle.
               

            

         

         
            79

            
               KMT II, 318.
               

            

         

         
            80

            
               KMT II, 322.
               

            

         

         
            81

            
               Beck, Staatspraxis, 46 ff. – Zur Form des Handbillets auch Meisner, Aktenlehre, 35,
                  der zu Preußen bemerkt, es sei im 18. Jahrhundert «das Merkwürdige» geschehen, dass
                  «diese ‹privaten› Schriftstücke mit einem Schlag amtlichen Befehlscharakter gewannen»
                  und zu Kabinettsordres mutierten.
               

            

         

         
            82

            
               Wiener Diarium, Sonderblatt vom 14. Mai 1749; den Text hatte Bartenstein verfasst;
                  vgl. Maasburg, Justizstelle, 369 ff.; KMT II, 319 f.
               

            

         

         
            83

            
               Allg. Vismann, Akten, 205 ff.; Friedrich, Archive; Auer, Archive. – Im 19. und 20. Jahrhundert
                  stellte man sich Akten – ‹Organisation› kommt von ‹Organismus› – tatsächlich als etwas
                  Lebendiges vor. So heißt es z.B. bei Meisner, Aktenlehre, 81 ff., 90: Akten «wachsen»
                  zuerst in die Registratur und dann in das Archiv hinein. Das Archiv ist das «Haus,
                  in welchem die Akten leben». Die Akten sollen nach Provenienz geordnet werden und
                  nicht nach Sachzusammenhängen, und zwar aus «Achtung vor dem Leben» der Akten und
                  ihrem organischen Zusammenhang.
               

            

         

         
            84

            
               Hochedlinger, Österreichische Archivgeschichte, 36 ff.
               

            

         

         
            85

            
               KMT III, 106.
               

            

         

         
            86

            
               Bartenstein, Allerunterthänigste Nota, 18. November 1753, zitiert nach Arneth, Maria
                  Theresia IV, 132, 518.
               

            

         

         
            87

            
               So Hochedlinger, Österreichische Archivgeschichte, 40.
               

            

         

         
            88

            
               Dickson, Finance I, 225.
               

            

         

         
            89

            
               KMT II, 321.
               

            

         

         
            90

            
               KMT II, 321.
               

            

         

         
            91

            
               KMT II, 320.
               

            

         

         
            92

            
               So der venezianische Gesandte Diedo, zitiert bei Arneth, Maria Theresia IV, 508 f.;
                  vgl. ebd. 25 f. Maria Theresias Beileidsschreiben an den Bruder; vgl. KMT II, 328 ff., 544.
               

            

         

         
            93

            
               Philipp Kinsky, der ehemalige Böhmische Hofkanzler, war schon am 12. Januar 1749 gestorben;
                  Harrach starb am 4. Juni 1749. – Zu den möglichen Gründen für den geringen Widerstand
                  vgl. auch Dickson, Finance I, 228 f.
               

            

         

         
            94

            
               «Autorität» hier im Sinne von Heinrich Popitz, Phänomene der Macht.
               

            

         

         
            95

            
               So Haugwitz in einer undatierten Denkschrift, ÖZV II,2, 207.
               

            

         

         
            96

            
               KMT II, 252 f.
               

            

         

         
            97

            
               Philipp Joseph von Rosenberg-Orsini (1691–1765), vgl. Wurzbach, Biographisches Lexikon,
                  XXVII. 18 f. Warum Rosenbergs Karriere unter Karl VI. einen Knick gemacht hatte, wird
                  in Khevenhüllers Darstellung nicht klar.
               

            

         

         
            98

            
               Das Schreiben Rosenbergs bei KMT II, 516 f.
               

            

         

         
            99

            
               KMT II, 252 f.
               

            

         

         
            100

            
               KMT II, 340.
               

            

         

         
            101

            
               KMT II, 318.
               

            

         

         
            102

            
               Ausführlich dazu Dickson, Finance I, 229 ff.
               

            

         

         
            103

            
               KMT II, 303 f. zu Kaunitz’ erstem Auftritt in der Hofkonferenz am 25. Februar 1749.
               

            

         

         
            104

            
               Hinrichs, Podewils, 39 ff. (18. Januar 1747).
               

            

         

         
            105

            
               So Hinrichs, Podewils, 131, der seinerseits das Haugwitz’sche System als Imitation
                  des preußischen selbstverständlich guthieß.
               

            

         

         
            106

            
               Dickson, Finance II, 35, nach KMT II, 252 (Gewitter); II, 276 f., 556 (Heuschreckenplage, im Sommer 1749 auch in Wien:
                  ebd. 348); KMT II, 331 f. (Erdbeben).
               

            

         

         
            107

            
               Schreiben Philipps von Rosenberg bei KMT II, 516.
               

            

         

         
            108

            
               Vgl. dazu ausführlich unten Kap. VI.
               

            

         

         
            109

            
               In den Politischen Testamenten, BAA, 81, 126.
               

            

         

         
            110

            
               Don Manoel Tellez de Menezes e Castro, Conte (seit 1735 Duca) de Silva Tarouca; vgl.
                  Karajan, Sylva-Tarouca, Einleitung; Arneth, Maria Theresia II, 194. Dass Maria Theresia
                  ihm 1755.100.000 Gulden schenkte, vermerkt Arneth, Maria Theresia IV, 68.
               

            

         

         
            111

            
               Zu Taroucas zentraler Rolle beim Ausbau von Schönbrunn vgl. Yonan, Empress, 78 ff.
               

            

         

         
            112

            
               KMT III, 105 u. ö.
               

            

         

         
            113

            
               So Ulfeld schon am 13. Juli 1750, bei Arneth, Maria Theresia IV, 532; ebenso später,
                  vgl. Arneth, Maria Theresia IV, 244 f. Er bewog Maria Theresia 1757, den Italienischen
                  und Niederländischen Rat aufzulösen und deren Aufgaben in die Staatskanzlei zu inkorporieren,
                  also ihm, Kaunitz, anzuvertrauen. Tarouca kränkte es tief, dass die Kaiserin offenbar
                  nicht mehr mit seiner Amtsführung zufrieden war, daher behielt er zwar seine Titel,
                  verzichtete aber freiwillig auf einen Teil der ihm angebotenen Pension, vgl. Arneth,
                  Maria Theresia IV, 532.
               

            

         

         
            114

            
               Undatiertes Schreiben, zwischen 1751 und 1754, Karajan, Sylva-Tarouca, Anhang, 17.
               

            

         

         
            115

            
               Undatiertes Handschreiben, Herbst 1754, Karajan, Sylva-Tarouca, Anhang, 28: Je ne suis plus la meme chose, et pour moi plus aucun divertissements. Il ne faut
                        plus y penser. Tachons a vivoter, et au moins de ne pas faire sentir aux autres […].
               

            

         

         
            116

            
               Ausgabe von Kallbrunner wieder abgedruckt in BAA, 63–97, Nr. 72, und 108–130, Nr. 88, wonach hier zitiert wird. Vgl. zuvor schon Arneth,
                  Zwei Denkschriften.
               

            

         

         
            117

            
               BAA, 96 f., 108.
               

            

         

         
            118

            
               BAA, 130.
               

            

         

         
            119

            
               Kallbrunner, Politisches Testament, 21.
               

            

         

         
            120

            
               BAA, 82 f., 86. In der ersten Schrift werden neben Haugwitz Bartenstein, Tarouca und
                  der Privatsekretär Ignaz Koch als ihre einzigen Stützen hervorgehoben und den Nachfolgern
                  ans Herz gelegt, in der zweiten Schrift sind es nur noch Haugwitz und Bartenstein.
               

            

         

         
            121

            
               BAA, 129.
               

            

         

         
            122

            
               So z.B. Arneth, Maria Theresia IV, 1 ff.; Walter, Staatsreform; Kretschmayr, Maria
                  Theresia; Kallbrunner, Politisches Testament, Einleitung; kritisch hingegen Dickson,
                  Finance II, 3 f.
               

            

         

         
            123

            
               BAA, 71 u. ö.
               

            

         

         
            124

            
               BAA, 65, ähnlich 80, 115 u. ö.
               

            

         

         
            125

            
               BAA, 65.
               

            

         

         
            126

            
               BAA, 111 ff.
               

            

         

         
            127

            
               BAA, 111, 126, 129 u. ö. Zum Vergleich zwischen Karls VI. und Maria Theresias Finanzen
                  in den Politischen Testamenten vgl. das abwägende Urteil von Dickson, Finance II,
                  3 ff.
               

            

         

         
            128

            
               So die berühmte und immer wieder zitierte Formulierung, BAA, 66, ähnlich 81.
               

            

         

         
            129

            
               BAA, 89, ähnlich 69, 70, 74, 76 u. ö.
               

            

         

         
            130

            
               BAA, 93, ähnlich 124 u. ö.
               

            

         

         
            131

            
               BAA, 76 u. ö.
               

            

         

         
            132

            
               BAA, 96.
               

            

         

         
            133

            
               BAA, 95.
               

            

         

         
            134

            
               BAA, 95, ähnlich 122 f., 129.
               

            

         

         
            135

            
               BAA, 122.
               

            

         

         
            136

            
               BAA, 95, 96.
               

            

         

         
            137

            
               BAA, 129.
               

            

         

         
            138

            
               An Ulfeld, 2. Februar 1746, BKF IV, 171; vgl. an dens., 31. Oktober 1746, BKF IV, 175.
               

            

         

         
            139

            
               BAA, 65, 81 f., 125.
               

            

         

         
            140

            
               Vgl. Braubach, Bartensteins Herkunft; Arneth, Bartenstein; Klingenstein, Kaunitz kontra
                  Bartenstein; Klingenstein, Institutionelle Aspekte; Dickson, Bartenstein zu Haugwitz;
                  zuletzt Peper/Wallnig; ausführlich zu Bartenstein und seiner Karriere KMT VI, 253 f.
               

            

         

         
            141

            
               Vgl. zu seiner Konversion und zum Protestantismus am Wiener Hof allg. unten Kap. XII.
               

            

         

         
            142

            
               Seckendorff, Journal, 151, 202, 221 f., 224, 270; Karajan, Sylva-Tarouca, Einleitung,
                  16 ff. Nach einem französischen Komödientitel nannte man ihn maitre et valet, Herr und Diener in einem, vgl. Braubach, Satire; KMT II, 52.
               

            

         

         
            143

            
               Hinrichs, Podewils, 92 ff.
               

            

         

         
            144

            
               KMT III, 10; viele ähnliche Aussagen ließen sich anführen.
               

            

         

         
            145

            
               Grundlegend Klingenstein, Institutionelle Aspekte; Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein.
               

            

         

         
            146

            
               Hinrichs, Podewils, 80 ff.; Wertheimer, Schilderungen, 226.
               

            

         

         
            147

            
               So KMT III, 10, 73; VI, 253 f.
               

            

         

         
            148

            
               HHStA, Staatskanzlei, Vorträge, Konferenzprotokolle und Referate der Jahre 1740 ff.
               

            

         

         
            149

            
               KMT II, 200 f.
               

            

         

         
            150

            
               Vgl. Bartensteins eigene Denkschrift von 1762, bei Arneth, Bartenstein, 176. – Zur
                  Wiener Hofkonferenz und Bartensteins Rolle darin vgl. knapp und päzise Klingenstein,
                  Institutionelle Aspekte, 79 f.; Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein, 248; ferner
                  Bartensteins eigene Schilderung bei Arneth, Bartenstein, 176 ff. – Diese Verfahrensweisen
                  sind bisher selten Gegenstand genauerer Untersuchung gewesen; Historiker interessieren
                  sich meist für die Ergebnisse, nicht für die Formen des Entscheidens. Am ehesten hat
                  sich die Archivkunde für dieses Thema interessiert; vgl. etwa (zu Preußen) Meisner,
                  Urkunden- und Aktenlehre, 56 ff.; Vismann, Akten, 217; unter kommunikationshistorischem
                  Gesichtspunkt Schlögl, Anwesende, 178; vgl. auch Dickson, Finance I, 297 ff.
               

            

         

         
            151

            
               Arneth, Bartenstein, 177.
               

            

         

         
            152

            
               Arneth, Bartenstein, 177.
               

            

         

         
            153

            
               Z. B. ÖZV II,2, Nr. 63, zur Hofkammerreform. Vgl. auch die Ratschläge in dem habsburgischen
                  Fürstenspiegel Princeps in compendio, 14 ff.
               

            

         

         
            154

            
               So die Ausführungen in einem anonymen Konferenzvotum, das sehr wahrscheinlich von
                  Franz Stephan stammte: Nota über das auswärtige Systema vom 18. Martii 1749, HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 27r. Vermutlich stand der Kaiser
                  noch unter dem Eindruck der dramatischen Hofkonferenz vom Januar desselben Jahres,
                  in der der Streit über die Reformen offen ausgebrochen war. Vgl. auch in diesem Sinne
                  Kaunitz an Koch, 19. Mai 1750, Schlitter, Correspondance Kaunitz et Koch, 9.
               

            

         

         
            155

            
               Arneth, Bartenstein, 178.
               

            

         

         
            156

            
               Die Kategorien der Verwaltungslehre des frühen 20. Jahrhunderts, die monokratisches
                  und kollegiales Entscheiden einander gegenüberstellten (Meisner, Urkunden- und Aktenlehre,
                  56 ff.), sind daher anachronistisch; beides ließ sich in den alten Ratsgremien noch
                  gar nicht unterscheiden. – Vgl. auch den Geschäftsgang des neuen Directoriums in publicis
                  et cameralibus, nach Ranke, Fürst, 693.
               

            

         

         
            157

            
               Vgl. Hahn, Geheim; Simmel, Geheimnis.
               

            

         

         
            158

            
               Nota über das auswärtige Systema vom 18. Martii 1749, HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 28r.
               

            

         

         
            159

            
               So Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein, 248; Schlitter, Correspondance Kaunitz
                  et Koch, 20. September 1750, 13 f.; vgl. 21. April 1750, ebd. 5; 12. Mai 1750, ebd.
                  7, und 19. Mai 1750, ebd. 9.
               

            

         

         
            160

            
               So in einer Denkschrift, bezogen auf das Direktorium, das aber ebenso funktionierte
                  wie die Hofkonferenz. Anmerkungen des Directorial-Vice-Canzlers Freiherr von Bartenstein,
                  über das im Jahre 1748 eingeführte neue Finanz-Sistem, 31. Januar 1756, Nachlass Zinzendorf
                  Hs. 2 b, 29–129, hier 63, 66, 75, 84, s. Dickson, Baron Bartenstein, 14.
               

            

         

         
            161

            
               Arneth, Bartenstein, 178.
               

            

         

         
            162

            
               Schlitter, Correspondance Kaunitz et Koch, 9; vgl. oben Nota über das auswärtige Systema
                  vom 18. Martii 1749, HHStA Staatskanzlei Vorträge 62 (Konferenzvota 1749), fol. 27r.
               

            

         

         
            163

            
               So Kaunitz an Koch, 21. 4. 1750, Schlitter, Correspondance, 5.
               

            

         

         
            164

            
               KMT II, 151 (April 1747), 163 (Juni 1747).
               

            

         

         
            165

            
               KMT II, 151.
               

            

         

         
            166

            
               Max Braubach, Koch, Ignaz Freiherr von, in: NDB 12 (1979), 265 f. Zum Einfluss des späteren Kabinettssekretärs Neny vgl. Arneth,
                  Cobenzl, 107.
               

            

         

         
            167

            
               So KMT I, 146, weshalb der Adel nicht wenig glossiret, wenn Bartenstein von Maria Theresia zur öffentlichen Tafel gezogen wurde.
               

            

         

         
            168

            
               Hinrichs, Podewils, 97 ff. Für Bittgesuche, die Hofstellen und dergleichen betrafen,
                  war aber formal die Kanzlei des Obersthofmeisters zuständig; vgl. dazu unten Kap. VII.
               

            

         

         
            169

            
               KMT II, 139, 422, vgl. ebd. 168 u. ö.
               

            

         

         
            170

            
               So Maria Theresia selbst, BAA, 81 f.; ebenso Hinrichs, Podewils, 97; selbst Khevenhüller schätzte ihn trotz seiner
                  fehlenden Extraction.
               

            

         

         
            171

            
               Vgl. unten Kap. VIII.
               

            

         

         
            172

            
               Zu Kaunitz vgl. Klingenstein, Aufstieg; Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein;
                  Szábo, Kaunitz; Szábo, Favorit; Szábo, Privilege and Professionalism; Klingenstein/Szábo,
                  Staatskanzler; Schilling, Kaunitz; Lebeau, Aristocrates et grands commis; Beales,
                  Joseph II, I, 141 ff.; ferner Novotny, Staatskanzler; Walter, Männer, 66 ff.; Lettner,
                  Das Spannungsfeld.
               

            

         

         
            173

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 318 ff.; Denkschrift von 1749: Pommerin/Schilling, Denkschrift;
                  Schilling, Kaunitz; Szábo, Kaunitz; Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein; vgl.
                  Kap. VIII.
               

            

         

         
            174

            
               KMT II, 303 f.; vgl. Wraxall, Memoirs III, 346 ff.
               

            

         

         
            175

            
               Zitiert bei Arneth, Maria Theresia IV, 542, vgl. ebd. 320 ff.
               

            

         

         
            176

            
               Einzelheiten bei Szábo, Kaunitz, 20 ff.
               

            

         

         
            177

            
               So der preußische Gesandte Christoph Heinrich von Ammon 1756, bei Hinrichs, Podewils,
                  142 ff.; noch in den 1770er Jahren: Swinburne, Courts, I, 336 f.: cold and insensible; Keith, Memoirs II, 197.
               

            

         

         
            178

            
               Ligne, Fragments I, 114 (Verliebtheit in sich selbst).
               

            

         

         
            179

            
               KMT III, 70 f.; III, 241, u. ö. Friedrich II. nannte ihn frivol im Geschmack und tiefgründig
                  in Geschäften (zitiert bei Alexander Novotny, Staatskanzler Fürst Kaunitz, 206). Vgl.
                  das Urteil eines französischen Gesandtschaftsmitglieds, man dürfe Kaunitz nicht nach
                  seinen Manieren beurteilen; Wertheimer, Schilderungen, 224.
               

            

         

         
            180

            
               So Ulfeld an Maria Theresia, zitiert bei Arneth, Maria Theresia IV, 321.
               

            

         

         
            181

            
               Vor allem deshalb, weil das Erzhaus durch die Kaiserwahl des Wittelsbachers damals
                  nicht mehr über die Reichsvizekanzlei verfügte und stattdessen eine andere zentrale
                  Hofstelle für die Außenbeziehungen brauchte.
               

            

         

         
            182

            
               Gracián, Handorakel.
               

            

         

         
            183

            
               Hinrichs, Podewils, 82; KMT III, 71, 109.
               

            

         

         
            184

            
               Überliefert als Brief Kaunitz’ an Koch, Dezember 1751, bei Schlitter, Correspondance
                  Kaunitz et Koch, 155–162.
               

            

         

         
            185

            
               Vgl. ausführlich Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein, 256 ff.
               

            

         

         
            186

            
               Gracián, Handorakel, Maxime 219, 97.
               

            

         

         
            187

            
               KMT III, 69 ff., 108 ff. Vgl. Klingenstein, Kaunitz kontra Bartenstein, 261.
               

            

         

         
            188

            
               KMT III, 69.
               

            

         

         
            189

            
               Schlitter, Correspondance Kaunitz et Koch, Anhang, 359 ff.
               

            

         

         
            190

            
               Abgedruckt bei KMT III, 371 ff.
               

            

         

         
            191

            
               KMT III, 112.
               

            

         

         
            192

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 346.
               

            

         

         
            193

            
               KMT III, 70.
               

            

         

         
            194

            
               Vgl. etwa Arneth, Maria Theresia IV, 321.
               

            

         

         
            195

            
               KMT III, 69 ff.
               

            

         

         
            196

            
               KMT III, 109 f.
               

            

         

         
            197

            
               Vgl. grundlegend Lebeau, Aristocrates et grands commis.
               

            

         

         
            198

            
               KMT III, 242 f.
               

            

         

         
            199

            
               Kritik an Kaunitz bei KMT III, 114 f., 119, 123; IV, 138, 143 f.; V, 9, 14, 103. Vgl. Klingenstein, Institutionelle
                  Aspekte, 87 ff.; Szábo, Kaunitz, 47 ff.; Szábo, Favorit, 352.
               

            

         

         
            200

            
               An Ulfeld, undatiert (Dezember 1757), BKF IV, 196; vgl. auch den folgenden Brief an Ulfeld, ebd. 196 f.
               

            

         

         
            201

            
               Vorschlag betr. Verbesserung und schleunigere Führung der inneren und äußeren Staatsgeschäfte,
                  10. Mai 1749 (Konzept), HHStA Landesarchiv ÖA Österreich – Staat Karton 1, Fasz. 2 (1697–1749) fol. 292–295, das
                  Zitat fol. 295v.
               

            

         

         
            202

            
               HHStA Nachlass Zinzendorf Hs.2b fol. 10–29, fol. 29–129; vgl. Dickson, Bartenstein.
               

            

         

         
            203

            
               Ausführlich zu den Problemen der Reform in ähnlichem Sinne auch Ranke, Fürst, 697,
                  700 ff.; KMT V, 99, 103. Als in Wien ein verheerendes Feuer ausbrach und viele Häuser vernichtete,
                  habe die Bevölkerung das auch dem neuen Verwaltungssystem zugeschrieben, so KMT V, 110.
               

            

         

         
            204

            
               Quellen in ÖZV II,3. Vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 1 ff.; Walter, Zentralverwaltung (ÖZV II,1,1), 254 ff.; Walter, Kaunitz’ Eintritt; Szábo, Kaunitz, 83 ff.; Dickson, Finance I,
                  233 ff. Wenig dazu bei Hock/Bidermann, Staatsrath.
               

            

         

         
            205

            
               Denkschrift vom 14. Dezember 1760, ÖZV II,3, Nr. 77, 11, vgl. Denkschrift vom 9. Dezember 1760, ebd. 7 u. ö.
               

            

         

         
            206

            
               Randbemerkung zur Denkschrift Kaunitz vom 14. Dezember 1760, ÖZV II,3, 12.
               

            

         

         
            207

            
               Kaunitz, Haugwitz, Daun, Stupan, Blümegen und Borié sowie der Referendar Anton König.
               

            

         

         
            208

            
               Agenda des Staatsrats, ÖZV II,3, 25 f.
               

            

         

         
            209

            
               Kaunitz an Maria Theresia, 13. Januar 1762, ÖZV II,3, 31.
               

            

         

         
            210

            
               Agenda des Staatsrats, ÖZV II,3, 15 ff.
               

            

         

         
            211

            
               Davon wurde schon bald abgewichen, als Daun im Januar 1762 zum Hofkriegsratspräsidenten
                  ernannt wurde und trotzdem im Staatsrat blieb, wogegen Kaunitz heftig, aber erfolglos
                  protestierte. ÖZV II,3, 31 f.
               

            

         

         
            212

            
               … damit umso mehr aller rücksicht und respectui humano vorgebogen werden möge, ÖZV II,3, 21 f.
               

            

         

         
            213

            
               ÖZV II,3, 18.
               

            

         

         
            214

            
               ÖZV II,3, 33 ff.
               

            

         

         
            215

            
               Kritik etwa bei KMT VI, 96 f.; vgl. Walter, Kaunitz’ Eintritt, 50 ff.
               

            

         

         
            216

            
               Vgl. Dickson, Finance I, 237 ff.
               

            

         

         
            217

            
               ÖZV II,3, 95 ff.; vgl. Walter, Kaunitz’ Eintritt, 53 ff.
               

            

         

         
            218

            
               Walter, Zentralverwaltung (ÖZV II,1,1), 281 ff.; Dickson, Finance I, 238 ff.
               

            

         

         
            219

            
               Zu Ludwig von Zinzendorfs sozialem Hintergrund und Karriereweg grundlegend Lebeau,
                  Aristocrates et grands commis, 107 ff.; zu seinem neuen Finanzverwaltungsmodell ebd.
                  163 ff.
               

            

         

         
            220

            
               Zu den Reformen von 1764/65 Walter, Zentralverwaltung (ÖZV II,1,1), 366 ff.; Dickson, Finance I, 244 ff.; KMT VI, 196 f., 446 ff.
               

            

         

         
            221

            
               So Walter, Verwaltungsreform, 60; Walter, BAA, Einleitung, 63 u. ö. Ebenso galt umgekehrt aus tschechischer Perspektive die Staatsreform
                  von 1749 als «Bruch mit der Eigenstaatlichkeit» Böhmens.
               

            

         

         
            222

            
               Kallbrunner, Politisches Testament, Einleitung, 20.
               

            

         

         
            223

            
               Kallbrunner, Politisches Testament, Einleitung, 11 f.
               

            

         

         
            224

            
               Walter, Verwaltungsreform, 59; ders., Zentralverwaltung, 191 ff.
               

            

         

         
            225

            
               Kretschmayr, Maria Theresia, 104 f., bezeichnet es als «irrig», in den Reformen von
                  1760/61 eine «Abkehr oder auch nur eine Minderung» des durchgängigen «Verstaatlichungsgedankens»
                  erkennen zu wollen.
               

            

         

         
            226

            
               So Leopold von Ranke, Die großen Mächte. Politisches Gespräch, hrsg. von Theodor Schieder,
                  Göttingen 1963, 61.
               

            

         

         
            227

            
               Vgl. etwa Kühl, Organisationen.
               

            

         

         
            228

            
               Dickson, Finance I, 264 ff.; Obersteiner, Steiermark; Putschögl, Österreich ob der
                  Enns; von Bredow, Kreisämter; für Tirol: Stauber, Zentralstaat, 225 ff. Vgl. dazu
                  unten Kap. XIII.
               

            

         

         
            229

            
               Berechnungsversuche bei Dickson, Finance I, 305 ff.
               

            

         

         
            230

            
               Dickson, Finance I, 319.
               

            

         

         
            231

            
               Schmitt, Gespräch über die Macht.
               

            

         

         
            VI

            

         

   


Körperpolitik
            

         

         
            1

            
               Grundlegend Kantorowicz, Zwei Körper; ferner Schulte, Körper der Königin; Cosandey,
                  Reine de France, u. v.a.
               

            

         

         
            2

            
               Thomas Hobbes, Vom Bürger I,17.
               

            

         

         
            3

            
               Barta, Maria Theresia, 347 ff.
               

            

         

         
            4

            
               Psalm 45,3 ff.
               

            

         

         
            5

            
               Hobbes, Leviathan I,10.
               

            

         

         
            6

            
               Instruktion des Fürsten Karl Eusebius von Liechtenstein (vor 1681). Abschrift aus
                  dem 18. Jahrhundert, Fürstlich Liechtensteinsches Domänenarchiv, VA 5–2-2, 130. (Ich
                  danke Michael Sikora für die Überlassung der Transkription.) Vgl. z.B. Maria Theresia
                  an Franz Graf Thurn, BKF IV, 22: Ein großer Fürst muss so gebildet werden, dass er die Herzen aller auch durch
                  seine angenehme Physiognomie für sich einnimmt.
               

            

         

         
            7

            
               Arneth, Maria Theresia I, 87; IV, 136 f. Vgl. etwa die Äußerungen ihres Schwagers
                  Karl von Lothringen, bei Urbanski, Aufzeichnungen, 96 f.: sehr fein und schön; Ranke, Fürst, 672; der venezianische Gesandte Foscarini bei Arneth, Maria Theresia I,
                  356, u. v.a.; zum Verlust ihrer ehemals legendären Schönheit im Alter s.u. Anm. 15.
               

            

         

         
            8

            
               Z. B. Wraxall, Memoirs, 304 ff.; Anonym, Über die Frage; Pichler, Denkwürdigkeiten I,
                  28; vgl. oben Kap. III.
               

            

         

         
            9

            
               Unter dem jüdischen Pseudonym Löwle Kemmel, Helden-Lied, 4.
               

            

         

         
            10

            
               Zitiert nach Arneth, Maria Theresia IV, 519.
               

            

         

         
            11

            
               Ranke, Fürst, 672.
               

            

         

         
            12

            
               An Tarouca (undatiert), Karajan, Sylva-Tarouca, 83; noch schonungsloser an die Gräfin
                  Edling 1769, BAA 248 f., 250.
               

            

         

         
            13

            
               Lippert, Briefwechsel, 9; vgl. ebd. 86 (1760); 103 (1761).
               

            

         

         
            14

            
               An Gräfin Trautson, geb. Freifrau Hager, 1754, van Rhyn, Briefe, 271; vgl. an dies.
                  1750, ebd. 268: Ich magere ab, ohne krank zu sein, das freut mich sehr.
               

            

         

         
            15

            
               Coke, Letters III, 312; Moore, Society and Manners, 265 f.; Swinburne, Courts I, 355:
                  sie habe immer noch ein schönes Gesicht, sei aber enormously fat and unwieldy.
               

            

         

         
            16

            
               Barta, Familienporträts; Yonan, Empress; Yonan, Portable Dynasties; Matsche, Maria
                  Theresias Bild; Telesko, Mythos, 62 ff.; Telesko, Porträtmalerei; Telesko, Herrschaftssicherung.
               

            

         

         
            17

            
               Der Bankier Lorenz Fries, der von 1752 bis 1776 das Thaler-Negotium gepachtet hatte, exportierte über 20 Millionen Maria-Theresien-Taler in den östlichen
                  Mittelmeerraum. Die Münze wurde nach 1780 weiter herausgegeben und verbreitete sich
                  im ganzen vorderasiatischen Raum und in Afrika. Während des Zweiten Weltkriegs wurde
                  sie daher auch von mehreren europäischen Kolonialmächten geprägt.
               

            

         

         
            18

            
               Grundlegend Marin, Porträt des Königs.
               

            

         

         
            19

            
               Loche/Roethlisberger, Liotard; Royal Academy London, Ausstellungskatalog Liotard;
                  knapp Koschatzky, Liotard in Wien. Vgl. z.B. Maria Theresia an Marie Antoinette, November/Dezember
                  1770, Christoph, Briefwechsel, 30, 32. Zur empfindsamen Porträtkultur allg. Lacher,
                  Von Mensch zu Mensch.
               

            

         

         
            20

            
               Yonan, Portable Dynasties; Steppan, Kaiserliche Gesandte.
               

            

         

         
            21

            
               Barta, Familienporträts, 6, 56, 154 (Antependium), 25 (Fayencen).
               

            

         

         
            22

            
               Anonym, Beantwortung der Frage, [unpag., 18], allerdings hier bezogen auf Schweden.
               

            

         

         
            23

            
               Anonymus, Königin in Ungarn; vgl. Barta, Familienporträts, 19 f.
               

            

         

         
            24

            
               KMT VIII, 65. – Vgl. etwa den Kupferstich oben Abb. 17 (Kap. IV).
               

            

         

         
            25

            
               Hinrichs, Podewils, 39. Vgl. etwa den venezianischen Gesandten Foscarini über Maria
                  Theresia als Thronfolgerin, zitiert bei Arneth, Maria Theresia I, 356: Non manca di bellezza, ed essendo piuttosto gracile di corporatura e di poco vivo
                        colore. – Sta il comportamento composto e la guardatura inclinante al grave, ma non
                        però scompagnata di grazia.
               

            

         

         
            26

            
               Zedler, Universal-Lexikon, XXXV, Sp. 822–830, s. v. Schönheit des Frauenzimmers, hier
                  823. Vgl. auch unten Kap. VII zur höfischen Kleidung.
               

            

         

         
            27

            
               KMT I, 118; II, 172 f.
               

            

         

         
            28

            
               Zedler, Universal-Lexikon, XXXV, Sp. 822–830, s. v. Schönheit des Frauenzimmers.
               

            

         

         
            29

            
               Z. B. KMT II, 357 u. ö.
               

            

         

         
            30

            
               Instruktion des Fürsten Karl Eusebius von Liechtenstein (vor 1681), Fürstlich Liechtensteinsches
                  Domänenarchiv, VA 5–2-2, 131.
               

            

         

         
            31

            
               Vgl. Barta, Maria Theresia, 341 ff.
               

            

         

         
            32

            
               Anonym, Über die Frage (unpaginiert).
               

            

         

         
            33

            
               So auf einem Kupferstich, abgebildet bei Barta, Maria Theresia, 347 f.; zahlreiche
                  weitere Belege bei Barta, Familienporträts, 62 ff.
               

            

         

         
            34

            
               Vgl. z.B. auch die Sinnsprüche anlässlich der Geburt des Thronfolgers 1741, bei Ghelen,
                  Wiennerische Beleuchtungen; sowie anlässlich der dynastischen Hochzeiten. Aber ähnlich
                  sah das auch ein Aufklärer wie Wilhelm Ludwig Wekhrlin, Wien, 60, für viele andere.
               

            

         

         
            35

            
               So Léon Bloy, zitiert nach Vinken, Marie-Antoinette, 89.
               

            

         

         
            36

            
               Einen anschaulichen Eindruck von den Sexualnormen des Wiener Hochadels vermitteln
                  die Anweisungen des Fürsten Eusebius von Liechtenstein an seinen Sohn, um 1680, Fürstlich
                  Liechtensteinsches Domänenarchiv, VA 5-2-2, hier 122.
               

            

         

         
            37

            
               Vgl. etwa die strengen Vorschriften der Kaiserin Elisabeth Christine für die Vorsteherin
                  ihrer Kammerfräulein vom 11. Januar 1740, ediert bei Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 225–228.
               

            

         

         
            38

            
               Die fünfzehnjährige Maria Theresia spielte 1732 in dem Singspiel ‹Il cicisbeo consolato›
                  mit; Hadamowsky, Spectacle, 387.
               

            

         

         
            39

            
               Vgl. z.B. KMT IV, 73, 92; V, 98 u. ö.; Reflexionen über das Heiraten KMT II, 272 ff.
               

            

         

         
            40

            
               Grundlegend Luhmann, Liebe als Passion, bes. 89, 95 f., 114, 150, 163 zum Verhältnis
                  zwischen amour passion und Ehe.
               

            

         

         
            41

            
               So die These von Luhmann, Liebe als Passion.
               

            

         

         
            42

            
               Luhmann, Liebe als Passion, 60, mit zahlreichen Belegen.
               

            

         

         
            43

            
               Zur Korrespondenz mit Marie Antoinette vgl. Christoph, Briefwechsel, Einleitung; zur
                  Korrespondenz mit Joseph vgl. Beales, Joseph II. I, 87, 151; zur Korrespondenz Isabellas
                  von Parma vgl. Badinter, Isabelle, Introduction; vgl. unten Kap. IX und X.
               

            

         

         
            44

            
               Eduard Fuchs, Illustrierte Sittengeschichte vom Mittelalter bis zur Gegenwart, 6 Bde.,
                  München 1909–1912; vgl. Ulrich Weitz, «Unser Zeitalter lechzt nach dem Bilde …». Eduard
                  Fuchs und die Bildsprache der deutschen Arbeiterbewegung vom Sozialistengesetz bis
                  zur Novemberrevolution, Stuttgart 1990, 296 ff. – Das Genre gibt es noch heute, mittlerweile
                  für Frauen erfreulicherweise nicht mehr verboten: Anna Ehrlich, Auf den Spuren der
                  Josefine Mutzenbacher. Eine Sittengeschichte von den Römern bis ins 20. Jahrhundert,
                  München 2005.
               

            

         

         
            45

            
               Z. B. Fuchs, Sittengeschichte III, 81.
               

            

         

         
            46

            
               Loen, Kleine Schriften I, 20 f.; vgl. ähnlich Keyßler, Reisen, 1213 ff.; später Wekhrlin,
                  Wien, 69: Ihr ganzes Leben ist Geniessen; Pilati, Voyages I, 28 f., u. v.a.; vgl. dazu weiteres reiches Material bei Kauffmann,
                  Es ist nur ein Wien.
               

            

         

         
            47

            
               Montagu, Complete letters I, 270.
               

            

         

         
            48

            
               Das zeigt etwa die folgende Anekdote: Der kaiserliche Feldherr Prinz Sachsen-Hildburghausen,
                  in jeder Hinsicht ein Eroberer, hatte im Türkenkrieg eine Niederlage hinnehmen müssen
                  und wenig später geheiratet. Das fasste er selbst in den Kalauer: Ob Banjaluka gleich mir hat versagt den Kranz/So hab ich selben doch erbeut’ mit meinem
                        … Der Reichshofrat Seckendorff berichtete: Diese Verse hat der Prinz dem Kayser lesen lassen, der darüber herzlich gelacht und
                        solche der Kayserin, die eben dazu kommen, weisen wollen. Allein der Prinz hat sie
                        dem Kayser aus den Händen gerissen und gesagt: Der Donner nein, E. M., das darf der
                        Kayserin Majestät nicht sehen: Die würde mir’s nicht vergeben. Seckendorff, Journal secret, 222 f.; vgl. auch 123 f., 147, 213 f. u. ö. Zu Karls VI. Mätressen,
                  die er in seinem Tagebuch erwähnt, vgl. Redlich, Tagebuch, 148.
               

            

         

         
            49

            
               Garms-Cornides, Gebrauchsanweisung, 110.
               

            

         

         
            50

            
               Über Gräfin Josepha von Althann, KMT III, 187.
               

            

         

         
            51

            
               Husslein-Arco/Lechner, Meytens, 110 ff. Das Bild befand sich in der Privatsammlung
                  des Grafen Carl Gustav von Tessin; angeblich hing es in einem kleinen Raum innerhalb
                  des Schlafzimmers. 1732 wurde van Meytens zum kaiserlichen Kammermaler ernannt.
               

            

         

         
            52

            
               KMT VI, 110; vgl. Wandruszka, Leopold II., I, 113.
               

            

         

         
            53

            
               So z.B. Rothe, Briefe, Einleitung, 10.
               

            

         

         
            54

            
               Vgl. die Brautbriefe oben Kap. II.
               

            

         

         
            55

            
               So Charles-Joseph de Ligne, ein später berühmter Lebemann, der als Junge schon Kammerherr
                  bei Maria Theresia geworden war, über seinen eigenen Vater; Ligne, Fragments I, 72.
               

            

         

         
            56

            
               Ranke, Fürst, 677; Arnheim, Urtheil, 291 f.; der englische Gesandte Robinson bei Arneth,
                  Maria Theresia I, 25; Guibert, Journal I, 297 ff.; Coxe, House of Austria III, 154,
                  162, u. v.a.
               

            

         

         
            57

            
               Karajan, Sylva-Tarouca, 17. Ähnlich Karl von Lothringen, Urbansky, Aufzeichnungen,
                  91 f.; Pichler, Denkwürdigkeiten I, 11 f.
               

            

         

         
            58

            
               Ottillinger, Paradebett; Benedik, Appartements; Yonan, Empress. Das «Reiche Schlafzimmer»
                  in der Hofburg mit dem Paradebett Maria Theresias wurde im 19. Jh. nicht mehr als
                  solches benutzt und von allen Umgestaltungen unberührt gelassen, also gleichsam als
                  Gedächtnisort Maria Theresias musealisiert.
               

            

         

         
            59

            
               Iby, Schönbrunn; Yonan, Empress, 83 ff.; vgl. den Grundriss von Schönbrunn (Kap. VII,
                  Abb. 27), Raum Nr. 8 (heute «Napoleonzimmer»).
               

            

         

         
            60

            
               So Seckendorff, Journal secret, 148: faire comme des paysans, qui couchent régulierement et des nuits entieres avec leurs
                        femmes. Sonstige Sottisen über die Ehe ebd. 123 f., 147 u. ö.
               

            

         

         
            61

            
               Vgl. Telesko, Mythos, 107; ders., Maria-Theresien-Krypta; ders., Hier wird einmal
                  gutt ruhen seyn.
               

            

         

         
            62

            
               An Marie Antoinette, 3. Oktober 1777, Christoph, Briefwechsel, 225 (ausgelassen in
                  MACS III, 118).
               

            

         

         
            63

            
               An Marie Antoinette, 3. November 1780, Christoph, Briefwechsel, 342 (ausgelassen in
                  MACS III, 482).
               

            

         

         
            64

            
               Hinrichs, Podewils, 49; vgl. dazu auch Yonan, Empress, 84 f.
               

            

         

         
            65

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 147.
               

            

         

         
            66

            
               An Marie Christine, 1766 (undatiert), Wolf, Marie Christine I, 66–73; BAA, 208 ff.; eine andere dt. Übersetzung bei Rothe, Briefe, 122 ff. Ich folge hier teils
                  der Übersetzung von Wolf, teils der von Rothe, der die Anredepronomina angemessener
                  wiedergibt. Dem französischen Vous entspricht im Deutschen das Ihr besser als das von Wolf und auch von Friedrich Walter in seiner Briefausgabe (BAA) gewählte Du.
               

            

         

         
            67

            
               An Marie Christine 1766 (undatiert), Rothe, Briefe, 124 f.; Wolf, Marie Christine I,
                  68 f. Vgl. dazu unten Kap. XIV.
               

            

         

         
            68

            
               So an ihre Schwester Marianne, 21. Oktober 1744, BAA, 39 f.
               

            

         

         
            69

            
               An Marianne, 3. Oktober 1744, BAA, 39; Arneth, Maria Theresia II, 453.
               

            

         

         
            70

            
               Z. B. KMT II, 44 f.; vgl. KMT IV, 13 u. ö.
               

            

         

         
            71

            
               KMT III, 205 f.
               

            

         

         
            72

            
               An Marie Christine, April 1766, Rothe, Briefe, 122; Wolf, Marie Christine I, 66.
               

            

         

         
            73

            
               Vgl. unten Kap. X.
               

            

         

         
            74

            
               An Ferdinand, 1. 10. 1771, BKF I, 70 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            75

            
               So Wolf, Marie Christine I, 9; vgl. schon Hinrichs, Podewils, 50: Sie möchte eine bürgerliche Ehe mit dem Kaiser führen.
               

            

         

         
            76

            
               So bereits die Tochter ihrer Zofe Caroline Hieronymus, Pichler, Denkwürdigkeiten I,
                  11 f.; Guglia, Maria Theresia II, 213 («Hausfrau und Mutter»); Herre, Maria Theresia,
                  161 f. («Familienheim»); Wandruszka, Leopold II., I, 35 f. («ménage bourgeois»); Vocelka/Heller,
                  Private Welt, 25; Lever, Marie Antoinette, 10; u. v.a.; eine Ausnahme ist Crankshaw,
                  Maria Theresia, 128: «alles andere als bürgerlich, aristokratisch bis auf die Knochen».
               

            

         

         
            77

            
               Barta, Familienporträts, 133 ff.; Yonan, Nobility and Domestic Conviviality.
               

            

         

         
            78

            
               Das imitierte ihr Sohn Ferdinand in seiner Ehe, was Maria Theresia besonders rührte:
                  BKF I, 161.
               

            

         

         
            79

            
               Goethe, Aus meinem Leben, Werke IX, 195.
               

            

         

         
            80

            
               Vgl. unten Kap. IX und XIV.
               

            

         

         
            81

            
               Beispiele für Eheschließungen und die damit verbundenen Karrierestrategien finden
                  sich bei Khevenhüller in großer Zahl, vgl. nur etwa KMT II, 32, 71, 85, 90, 106, 124 f., 128, 138, 139, 144, 179, 186, 211, 214, 247, 253,
                  268, 271 ff., 277 f., 364.
               

            

         

         
            82

            
               KMT II, 73 ff.; vgl. auch KMT VIII, 112 f. – Vgl. Maria Theresias Briefe an sie aus den Jahren 1745–1755: van Rhyn,
                  Briefe.
               

            

         

         
            83

            
               KMT II, 74.
               

            

         

         
            84

            
               KMT I, 119.
               

            

         

         
            85

            
               KMT II, 329. Vgl. etwa auch Bemerkungen über allgemein bekannte Affären des Hofadels,
                  etwa KMT I, 125 f.; 211 f.; KMT II, 245 f. Joseph II. spottete über Khevenhüllers Schamhaftigkeit, KMT VIII, 119.
               

            

         

         
            86

            
               So Hinrichs, Podewils, 71 f., 74 f., 86 f., 106 ff.
               

            

         

         
            87

            
               So z.B. Graf Schulenburg mit Gräfin Esterhazy, KMT VIII, 36, 74 f.
               

            

         

         
            88

            
               Vgl. etwa KMT III, 101, 106, 113, 114, 115, 117, 168, 146 f., 174 f., 176, 193, 194, 195 f., 226 f.,
                  236, 240, 245, 272.
               

            

         

         
            89

            
               KMT II, 144; KMT V, 103, 105 f.; allg. Hadamowsky, Theatergeschichte, 199–254.
               

            

         

         
            90

            
               Tarouca an Maria Theresia, Herbst 1754, Karajan, Sylva-Tarouca, 27 f.; vgl. oben Kap. III.
               

            

         

         
            91

            
               KMT III, 45. Im Mai 1759 wurde auf Befehl Maria Theresias die Tänzerin Santini wegen übler Conduite ausgewiesen und von einem Sicherheitskommissar bis Venedig eskortiert, was für das
                  Wiener Ballett ein großer Verlust war, KMT V, 102.
               

            

         

         
            92

            
               Casanova, Geschichte I, 152; vgl. III, 37.
               

            

         

         
            93

            
               KMT II, 145.
               

            

         

         
            94

            
               KMT II, 145.
               

            

         

         
            95

            
               KMT II, 200 ff., 467.
               

            

         

         
            96

            
               Hadamowsky, Theatergeschichte, 205 ff.
               

            

         

         
            97

            
               Vgl. dazu Kap. VII.
               

            

         

         
            98

            
               KMT II, 202.
               

            

         

         
            99

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 399 ff.; zuletzt Steiner, Rückkehr, 301 ff.; Schnitzer,
                  Maskeraden; Scheutz, Karneval. Kein Geringerer als Leopold von Sacher-Masoch schrieb
                  darüber eine Novelle mit dem Titel ‹Die Keuschheitskommission›.
               

            

         

         
            100

            
               KMT II, 202.
               

            

         

         
            101

            
               Hinrichs, Podewils, 112 ff.; nur ausländische Minister sollten verschont bleiben.
               

            

         

         
            102

            
               Vgl. Reinhardt, De Sade.
               

            

         

         
            103

            
               So Herre, Maria Theresia, 146 ff.; Großegger, Theater, 71; Schnitzer, Maskeraden,
                  255; Barta 349 ff.
               

            

         

         
            104

            
               ÖZV II,2, 405 f.; ÖZV II,1,1, 247; Kallbrunner, Polizei, 142 ff.; Arneth, Maria Theresia IX, 399 f., 603
                  zitiert die Relazion des venezianischen Gesandten Corer vom Anfang des Jahres 1753,
                  wonach eine «Sicherheits- und Keuschheitskommission» mit der niederösterreichischen
                  Repräsentation und Kammer vereinigt worden sei.
               

            

         

         
            105

            
               [Lamberg], Memoir I, 157 ff.
               

            

         

         
            106

            
               Wekhrlin, Wien, 100 ff.
               

            

         

         
            107

            
               Hinrichs, Podewils, 115.
               

            

         

         
            108

            
               Z. B. Bark bei Arnheim, Urtheil, 290; Guibert, Journal, 297 ff.; Ligne, Fragments I,
                  119, 132, 144; Ranke, Fürst, 676 f.; Wraxall, Memoirs III, 482 f.; Trenck, Blutbibel,
                  77; Casanova, Geschichte III, 260–263, VIII, 248–252; die Geschichte seines Landesverweises
                  ebd. X, 257–264.
               

            

         

         
            109

            
               So ein französischer Beobachter noch zwanzig Jahre später: Wertheimer, Schilderungen,
                  214.
               

            

         

         
            110

            
               Trenck, Blutbibel, 77.
               

            

         

         
            111

            
               Casanova, Geschichte III, 260 f.
               

            

         

         
            112

            
               Arnheim, Urtheil, 290.
               

            

         

         
            113

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 399 ff. (das Zitat 400) berichtet von verschiedenen Fällen,
                  wo Maria Theresia sich einmischte, wenn ein Adeliger die Ehefrau eines anderen mit
                  dessen Einwilligung zu seiner Mätresse machen wollte oder wenn ein junges Paar aus
                  dem Hofadel ins Ausland durchbrannte. Ein weiterer Fall bei Koschatzky, Katalog, 316 f.
                  Nr. 62,08.
               

            

         

         
            114

            
               Hinrichs, Podewils, 50.
               

            

         

         
            115

            
               KMT V, 74; vgl. V, 92, 115.
               

            

         

         
            116

            
               Szábo, Kaunitz, 22.
               

            

         

         
            117

            
               Memoire de morale et de Gouvernement d’Etat pour l’usage de S. A. Royale Regnante
                  (1723), HHStA LHA, 43–1, fol.  22–28.
               

            

         

         
            118

            
               Ebd. fol. 28.
               

            

         

         
            119

            
               Zu Karl von Lothringen vgl. Hinrichs, Podewils, 72: Er ist nicht sehr galant, aber ausschweifend und überlässt sich sogar groben Ausschweifungen.

            

         

         
            120

            
               ‹Liste de Galanteries de Bruxelles›, ‹Chiffres pour le parler par gestes›, Brüssel,
                  Archives Générales du Royaume, Secretarie van State en Oorlog/Sécretairerie d’État
                  et de Guerre, Tome 100, No. 2605, fol. 102–107.
               

            

         

         
            121

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 11.
               

            

         

         
            122

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 28.
               

            

         

         
            123

            
               Grundlegend Zedinger, Franz Stephan, 268 ff.; Guglia, Maria Theresia II, 190 f. glaubt,
                  womöglich habe sich alles «in den Grenzen harmloser Galanterie» abgespielt. Arneth,
                  Maria Theresia IV, 149, nennt die Gräfin Auersperg, ferner Johanna Gräfin Tarouca
                  geb. Herzogin von Holstein-Beck und Gräfin Canal geborene Pálffy.
               

            

         

         
            124

            
               Ranke, Fürst, 676 f.; vgl. die Überlegungen bei Hinrichs, Podewils, 60.
               

            

         

         
            125

            
               Hinrichs, Podewils, 58.
               

            

         

         
            126

            
               Friedrich II. an Wilhelmine von Bayreuth, Politische Correspondenz Friedrichs des
                  Großen, X, 429, auch zitiert bei KMT III, 193, 463.
               

            

         

         
            127

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 149. Gemeinhin wird sie kommentarlos als Franz Stephans
                  Mätresse bezeichnet; etwa Guibert, Journal I, 297 f.; Wraxall, Memoirs II, 353, u. v.a.
                  Dass das mehr als ein Gerücht sei, schreibt ausdrücklich etwa Coke, Letters III, 333,
                  360. – Zedinger, Franz Stephan, 270 f., nennt es «hartnäckigsten Tratsch». Der Kaiser
                  hatte Auersperg erst 1746 zum Reichsfürsten gemacht. Zu ihrem Tod im Alter von 38 Jahren
                  am 21. Oktober 1775 vgl. KMT VIII, 110.
               

            

         

         
            128

            
               KMT IV, 17.
               

            

         

         
            129

            
               KMT IV, 18, 23, 49, 78; V, 92, 115; VI, 30, 85, 115, 121, 124.
               

            

         

         
            130

            
               KMT IV, 16, 18. Vgl. zur Schlittenfahrt im Januar 1758: KMT V, 5: Es hiesse, die Zetteln wären also gehoben worden. Wenn sich Maria Theresia weigerte, ihren Mann auf die Jagd nach Laxenburg zu begleiten,
                  so führte man das auf ihren Ärger über die Anwesenheit der Auersperg zurück. Wenn
                  sie umgekehrt selbst die Jagdgesellschaft mitsamt der Auersperg zu sich nach Schloss
                  Hof einlud, so gab auch das zu besonderen Glossirungen Gelegenheit. KMT V, 101, 106, 107, 110, 111.
               

            

         

         
            131

            
               An Marie Christine (undatiert, 1761?), BKF II, 356: Votre rêve est faux.
               

            

         

         
            132

            
               Vgl. KMT VI, 30, 115, 121 (August 1765); vgl. auch die Kritik seiner Schwiegertochter Isabella
                  von Parma, der Kaiser lasse sich zu sehr von der Auersperg beeinflussen: Badinter,
                  Isabelle, 239; Arneth, Maria Theresia VII, 49.
               

            

         

         
            133

            
               Ligne, Fragments I, 68; I, 110; I, 143 f. Anm. 7; vgl. II, 114.
               

            

         

         
            134

            
               Ligne, Fragments I, 203; vgl. dessen Erzählung ‹Cleon et Roxelane›, Contes immoraux,
                  in: Ligne, Œuvres romanesques I, 102–107.
               

            

         

         
            135

            
               Ligne, Fragments I, 110 (Übers. B. St. R.). Vgl. ebd. I, 68: Ich hatte eine Menge Generäle und sogar Minister in Wien in meinem Vorzimmer in der
                        Zeit, als ich bei der Favoritin in der Gunst stand (dans le temps de ma faveur auprès de la favorite).
               

            

         

         
            136

            
               Die Komödie ‹Crispin rival de son maître› (1707) war der erste schriftstellerische Erfolg des jungen Alain-René LeSage, der
                  später mit dem Roman ‹Gil Blas› berühmt wurde. – Die Aufführung des Stücks am Wiener Hof im Mai 1756 bezeugt KMT IV, 19; zuvor auch schon im April 1753: KMT III, 101. – In einer Denkschrift des Rektors des Theresianum, Pater Kerens, vom März
                  1767, die alle gängigen Komödien nach ihrer Zulässigkeit in drei Klassen einteilte,
                  rangierte das Stück in der dritten und letzten, also anstößigsten Kategorie; der Pater
                  fand es choquant. Die Denkschrift von Kerens ist ediert bei KMT VI, 529–536, hier 534.
               

            

         

         
            137

            
               Zedinger, Franz Stephan, 269 f.
               

            

         

         
            138

            
               Sieben Briefe von Franz Stephan und einer von Beatrice de Ligneville sind bekannt;
                  dazu grundlegend Zedinger, Franz Stephan, 272 ff.
               

            

         

         
            139

            
               […] malgré mon âge je suis encore en passion. Briefzitate bei Zedinger, Franz Stephan, 274 f., 346 f. Maria Theresia ahnte offenbar
                  nichts davon; nach Franz Stephans Tod wollte sie Beátrice de Ligneville gern empfangen:
                  BKF IV, 472.
               

            

         

         
            140

            
               Ausführlich dazu auf der Grundlage der Korrespondenz Nenys mit seinem Bruder in Wien:
                  Bernard, Patrice-François de Neny; knapp Zedinger, Franz Stephan, 269.
               

            

         

         
            141

            
               Vgl. Joseph II. an Maria Theresia, 16. Mai 1769 (MJC I, 268): Darin spricht er von dem Wirbel um die Abenteurerin, aventurière, Mademoiselle Juliana Maria von Schönbaden.
               

            

         

         
            142

            
               Bernard, Patrice-François de Neny.
               

            

         

         
            143

            
               Z. B. an Ferdinand, 3. Oktober 1771, BKF I, 73; an Amalia, Juni 1769, BKF III, 3 ff., Rothe, Briefe, 144 ff.; an Carolina, April 1768, BKF III, 32 ff., Rothe, Briefe, 220 ff.; an Marie Antoinette, 4. Mai 1770, MACS I, 6 ff., Rothe, Briefe, 367 u. ö.
               

            

         

         
            144

            
               An Ferdinand, 21. Juli 1774, BKF I, 288 f.
               

            

         

         
            145

            
               Vgl. dazu auch unten Kap. IX, XIII und XIV.
               

            

         

         
            146

            
               Maria Theresia an Marie Christine 1766 (undatiert), Wolf, Marie Christine I, 66 ff.
                  (Übers. B. St. R.); andere dt. Übersetzungen in: BAA, 208 ff.; Rothe, Briefe, 122 ff. (angemessener, aber mit ungekennzeichneten Auslassungen).
                  Vgl. Briefe an Maria Carolina, April 1768, BKF III, 32 ff., dt. BAA, 233 ff.; an Amalia, Juni 1769, BKF III, 3 ff., dt. BAA, 242 ff.; an Marie Antoinette, 4. November 1770, MACS I, 15 ff., dt. BAA, 263 ff.
               

            

         

         
            147

            
               An Mercy-Argenteau, 31. Juli 1779, MACS III, 333 ff., dt. Rothe, Briefe, 358.
               

            

         

         
            148

            
               Justi, Gutachten, 17 f.
               

            

         

         
            149

            
               Walter, Verwaltungsgeschichte, ÖZV II,1, 242 ff.; ÖZV II,2, Aktenstücke, Nr. 74, 391–406.
               

            

         

         
            150

            
               ÖZV II,2, Aktenstücke, Nr. 74, 405.
               

            

         

         
            151

            
               Directorialdekret 12. Februar 1752, ÖZV II,2, Aktenstücke, Nr. 74, 405.
               

            

         

         
            152

            
               Obersteiner, Steiermark, 175.
               

            

         

         
            153

            
               Untersucht ist das Wirken der Policey vor Ort für die Steiermark: Obersteiner, Steiermark,
                  bes. 173 ff.
               

            

         

         
            154

            
               Obersteiner, Steiermark, 175.
               

            

         

         
            155

            
               Dieser Auersperg, geb. 1723, war mit Franz Stephans Geliebter bzw. deren Gatten nur
                  weitläufig verwandt.
               

            

         

         
            156

            
               Vgl. Verordnung vom Juni 1754, Kropatschek, Sammlung II, 357–360.
               

            

         

         
            157

            
               Obersteiner, Steiermark, 177
               

            

         

         
            158

            
               Zitiert nach Obersteiner, Steiermark, 177.
               

            

         

         
            159

            
               Allg. Ammerer/Weiß, Strafe.
               

            

         

         
            160

            
               Grundlegend Steiner, Rückkehr, 299 ff.; ferner Steiner, Schnepfenjagd.
               

            

         

         
            161

            
               Steiner, Rückkehr, 308.
               

            

         

         
            162

            
               Wienerisches Diarium 1753, Nr. 86; vgl. Steiner, Rückkehr, 319.
               

            

         

         
            163

            
               Steiner, Rückkehr, 314; mit genauer Rekonstruktion der Zusammensetzung der einzelnen
                  Schübe und der Entwicklung über die Zeit von 1744 bis 1768.
               

            

         

         
            164

            
               Steiner, Rückkehr, 317 ff.
               

            

         

         
            165

            
               Steiner, Rückkehr, 329 ff.
               

            

         

         
            166

            
               Steiner, Rückkehr, 348 f.
               

            

         

         
            167

            
               Steiner, Rückkehr, 330.
               

            

         

         
            168

            
               Quelle ediert bei Steiner, Rückkehr, 548 ff. Vgl. ebd. 361 ff.; Beales, Joseph II,
                  I, 246 ff.
               

            

         

         
            169

            
               Zitiert nach Steiner, Rückkehr, 367.
               

            

         

         
            170

            
               Kropatschek, Sammlung III, 248 ff., 254 ff.; auch bei Klueting, Josephinismus, 44 ff.
               

            

         

         
            171

            
               Kropatschek, Sammlung III, 249 f.
               

            

         

         
            172

            
               Otto Ulbricht, Kindsmord und Aufklärung in Deutschland, München 1990; Michalik, Kindsmord.
               

            

         

         
            173

            
               Vgl. genealogische Tafel S. 1062 f.
               

            

         

         
            174

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 168 f.
               

            

         

         
            175

            
               KMT I, 117.
               

            

         

         
            176

            
               Frank, Medicinische Policey II, 62; Storch, Weiberkrankheiten; vgl. Duden, Unzeitig
                  Gewächs.
               

            

         

         
            177

            
               An Ferdinand, 1. Juli 1773, BKF I, 214.
               

            

         

         
            178

            
               So Maria Theresia an Tarouca, September 1766, Karajan, Sylva-Tarouca, 62: Ich werde meine Tochter zur Ader lassen, damit sie schwanger wird, denn sie ist es
                        nicht (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            179

            
               Stolberg, Homo patiens, 123 f.
               

            

         

         
            180

            
               So KMT II, 357.
               

            

         

         
            181

            
               KMT II, 262, II, 357; III, 18, 147.
               

            

         

         
            182

            
               Z. B. KMT II, 328, 357 u. ö.
               

            

         

         
            183

            
               Arneth, Maria Theresia I, 54.
               

            

         

         
            184

            
               Ähnlich schon ein Hofdekret vom 11. Juni 1611, s. Deuticke/Fischer, Geburtshilfe,
                  113.
               

            

         

         
            185

            
               Steidele, Hebammenkunst, nach Deuticke/Fischer, Geburtshilfe, 101 f.; so auch noch
                  Frank, System der Medicinalpolicey (1779), vgl. Martus, Aufklärung, 812 ff.
               

            

         

         
            186

            
               Arneth, Maria Theresia I, 400.
               

            

         

         
            187

            
               An van Swieten, 8. Januar 1745, BAA, 41.
               

            

         

         
            188

            
               KMT II, 262 ff. u. ö.; auch etwa langes Knien in der Passionsliturgie: KMT III, 21; vgl. Stöckelle, Geburten, 38 ff.; Arneth, Maria Theresia IV, 169.
               

            

         

         
            189

            
               An ihre Schwester Marianne, 21. Oktober 1744, bei Arneth, Maria Theresia II, 452 f.,
                  BAA, 39 f.
               

            

         

         
            190

            
               BKF I, 128, 139 über ihre eigene Totgeburt; an Ferdinand, BKF I, 95, 127, 135 ff., 160, 180 ff., 185, 197, 206, 212, 217 f., 219 f., 312 f., 316 ff.;
                  an Marie Antoinette: Christoph, Briefwechsel, 31, 78 f., 109 an Beatrix, BKF III, passim.
               

            

         

         
            191

            
               Z. B. KMT II, 26; KMT III, 178 u. ö.
               

            

         

         
            192

            
               An Dietrichstein, 11. Februar 1745, BAA, 42; vgl. an dens., 24. Februar 1746, BKF IV, 171.
               

            

         

         
            193

            
               KMT III, 169; ebenso 1755: KMT III, 232.
               

            

         

         
            194

            
               KMT II, 19 u. ö.
               

            

         

         
            195

            
               z.B. KMT III, 16, 20, 51 u. ö.
               

            

         

         
            196

            
               An Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 5 f.; dt. BAA, 58.
               

            

         

         
            197

            
               An Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 7 f.
               

            

         

         
            198

            
               An Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 10 f., 13.
               

            

         

         
            199

            
               An Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 23.
               

            

         

         
            200

            
               An Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 113.
               

            

         

         
            201

            
               KMT II, 22.
               

            

         

         
            202

            
               KMT III, 55. – Zu einer Wette zwischen Maria Theresia und dem Fürsten Dietrichstein über
                  das Geschlecht ihres nächsten Kindes vgl. Pichler, Denkwürdigkeiten I, 16; und Koschatzky,
                  Katalog, 224. Vgl. an Marie Beatrix, 12. September 1774, BKF III, 183 u. ö.
               

            

         

         
            203

            
               So der venezianische Gesandte Capello, zitiert bei Arneth, Maria Theresia I, 400,
                  vgl. ebd. 255 f.
               

            

         

         
            204

            
               Instruktion des Fürsten Eusebius von Liechtenstein, Fürstlich Liechtensteinsches Domänenarchiv,
                  VA 5–2-2, 139–147.
               

            

         

         
            205

            
               Vgl. Laqueur, Leib. Der gelehrte Arzt Galenos von Pergamon (2. Jh. n. Chr.) war neben
                  Aristoteles und Hippokrates die Autorität der vormodernen europäischen Medizin schlechthin.
               

            

         

         
            206

            
               Karl VI. an Franz Stephan, zitiert bei Hennings, Und sitzet zur linken Hand, 197.
               

            

         

         
            207

            
               Nicht nur in Wien: Moser, Hofrecht, 636.
               

            

         

         
            208

            
               KMT II, 21, 153; III, 266 u. ö. Vgl. Stöckelle, Geburten, 46.
               

            

         

         
            209

            
               KMT IV, 55.
               

            

         

         
            210

            
               Vgl. Labouvie, Andere Umstände.
               

            

         

         
            211

            
               An Antonia von Sachsen schrieb sie allerdings 1748, sie wolle ihrem Mann diese Szene
                  lieber ersparen: Lippert, Briefwechsel, 5 f.; dt. BAA, 58.
               

            

         

         
            212

            
               KMT II, 152 f.
               

            

         

         
            213

            
               KMT II, 21 f., 148 f., 151 ff. – Der minderjährige Joseph wurde 1755 bei der Geburt seiner
                  jüngsten Schwester Maria Antonia von dem Geschehen ferngehalten, damit er nicht Ungebührliches und für sein Alter Unanständiges sehen oder hören mögte; KMT III, 266.
               

            

         

         
            214

            
               KMT II, 79: Die Obristhofmeisterinnen und die Frauen der Obristhofmeister hatten bei
                  der Niederkunft zu erscheinen; so war es noch bei der Geburt Maria Amalias 1746 und
                  Leopolds 1747, KMT II, 152 f. Vgl. zum Geburts- und Taufzeremoniell allg. den Beitrag von Irene Kubiska,
                  in: Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 493–529.
               

            

         

         
            215

            
               Schon bei der Geburt des nicht lebensfähigen Kindes 1748 waren nur noch drei Hofdamen
                  und die vierte zu spät hinzugezogen worden, so KMT II, 266.
               

            

         

         
            216

            
               KMT III, 56, 266.
               

            

         

         
            217

            
               KMT III, 266 f.
               

            

         

         
            218

            
               KMT III, 59.
               

            

         

         
            219

            
               Vgl. allg. Horn, Wiener Hebammen.
               

            

         

         
            220

            
               Brechka, Van Swieten, 111 ff.; ferner Broman, Transformation; Lesky/Wandruszka, Van
                  Swieten; zu Maria Theresias Verhältnis zu van Swieten vgl. BKF I, 14 ff.; vgl. unten Kap. IX.
               

            

         

         
            221

            
               Vgl. allg. Stolberg, Homo patiens.
               

            

         

         
            222

            
               Vgl. dazu auch unten Kap. IX. Vgl. an Beatrix, BKF III, 161: Trotz ihrer sechzehn Kinder wisse sie über Medizin nichts und wolle auch
                  nichts wissen, um dem Arzt besser zu gehorchen.
               

            

         

         
            223

            
               Wichtige zeitgenössische Hebammenbücher verfassten die Wiener Mediziner Crantz (1756),
                  Steidele (1774) und Plenk (1768). Allg. zur Medikalisierung der Geburtshilfe seit
                  dem ausgehenden 18. Jahrhundert vgl. Seidel, Kultur des Gebärens.
               

            

         

         
            224

            
               Crantz, Einleitung in eine wahre und gegründete Hebammenkunst, Wien 1756.
               

            

         

         
            225

            
               Deuticke/Fischer, Geburtshilfe, 85.
               

            

         

         
            226

            
               Zitiert nach Deuticke/Fischer, Geburtshilfe, 83.
               

            

         

         
            227

            
               Vgl. Christel Meier-Staubach, Gemma spiritalis. Methode und Gebrauch der Edelsteinallegorese
                  vom frühen Christentum bis ins 18. Jahrhundert, München 1977, 325 ff.
               

            

         

         
            228

            
               An Hofrat Posch, 17. Juli 1771, BKF IV, 329.
               

            

         

         
            229

            
               Stöckelle, Taufzeremoniell, 293.
               

            

         

         
            230

            
               An Ferdinand, 12. August 1773, BKF I, 220; 16. Dezember 1776, BKF II, 58 f.; vgl. KMT III, 266: nunmehro meistens im Bett.
               

            

         

         
            231

            
               An Ferdinand, 16. Juli 1777, BKF II, 92 u. ö.: nur deutsche Ärzte aus der Schule van Swietens.
               

            

         

         
            232

            
               An Ferdinand, März-April 1773, BKF I, 188 ff.
               

            

         

         
            233

            
               KMT I, 251, 266 f. – Vgl. Maria Theresias Briefe an ihre Schwester Marianne, BAA, 38 f., 40.
               

            

         

         
            234

            
               Vgl. an Antonia von Sachsen, 21. Juli 1767, Lippert, Briefwechsel, 256 f.
               

            

         

         
            235

            
               Vgl. an Ferdinand, 9. Juli 1772, BKF I, 135 f.
               

            

         

         
            236

            
               ce sacrifice que vous venez de faire […] de votre cher enfant, en même temps avec
                        votre épouse, Dieu vous en saura compte, comme de celui d’Abraham, so an Ferdinand, 9. Juli 1772, BKF I, 135 f. Gott hatte von Abraham die eigenhändige Opferung seines Sohnes Isaak verlangt,
                  ihn dann aber doch verschont. (Ich danke Ina Hartwig für Hilfe bei der Übersetzung.)
                  Vgl. an Beatrix, BKF III, 243 ff.
               

            

         

         
            237

            
               Die früh verstorbenen Kinder sind alle nicht erwähnt z.B. bei Hamann, Die Habsburger,
                  442. Die am Tag der Geburt gestorbene Maria Carolina wird ganz weggelassen bei Koschatzky,
                  Katalog, 15; ohne Namen wird sie erwähnt bei Crankshaw, Maria Theresia, 8 f., ebenso
                  in einer akribischen genealogischen Tabelle aus dem Jahr 1837 bei Pangels, Kinder.
               

            

         

         
            238

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 171.
               

            

         

         
            239

            
               An Gräfin Trautson (1750), van Rhyn, Briefe, 268.
               

            

         

         
            240

            
               Pečar, Ökonomie der Ehre, 90.
               

            

         

         
            241

            
               Vgl. zu Maria Luggau: Lobenwein, Je gresser die lieb, 149.
               

            

         

         
            242

            
               KMT II, 262 ff.; vgl. Stöckelle, Geburten, 38 ff., 84 ff.
               

            

         

         
            243

            
               Eine Not- oder Frauentaufe durch die Hebamme erhielt auch Max Franz 1756, weil die
                  Geburt etwas schwerer gewesen war als sonst. Khevenhüller berichtet, dass man den
                  Taufakt am Folgetag während der offiziellen Zeremonie beinahe noch einmal wiederholt
                  hätte, was kirchenrechtlich aber nicht zulässig war; KMT IV, 55 f.
               

            

         

         
            244

            
               So der venezianische Gesandte Diedo, vgl. Arneth, Maria Theresia IV, 519 f.
               

            

         

         
            245

            
               KMT II, 266.
               

            

         

         
            246

            
               Die architektonische Umgestaltung des Schlosses durch Pacassi und die Ausmalung v.a.
                  durch Franz Anton Maulbertsch zog sich von 1765 bis 1776 hin. In einem anderen Saal
                  des Innsbrucker Schlosses ließ Maria Theresia ein Porträt Josephs mit seinen beiden
                  verstorbenen Ehefrauen und seiner verstorbenen Tochter anbringen. Vgl. Barta, Familienporträts,
                  43 ff.; Telesko, Familia Augusta.
               

            

         

         
            247

            
               Vgl. Kap. II.
               

            

         

         
            248

            
               Stöckelle, Taufzeremoniell, 293.
               

            

         

         
            249

            
               Vgl. den Überblick bei Stöckelle, Taufzeremoniell, 319 ff.
               

            

         

         
            250

            
               Schon 1749/50 bemühte sich Kaunitz um französische Taufpaten für Maria Theresias nächstes
                  Kind, falls es ein Junge würde, was dann nicht der Fall war, vgl. Arneth, Maria Theresia IV,
                  319.
               

            

         

         
            251

            
               KMT III, 178 f.
               

            

         

         
            252

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia I, 254 ff.; Barta, Familienporträts, 37 f., 70 f., 157 f.;
                  Küster, Vier Monarchien, 102 ff.; Telesko, Maria Theresia, 124; Telesko/Hertel/Linsboth,
                  Zwischen Panegyrik.
               

            

         

         
            253

            
               So Ghelen, Wienerische Beleuchtungen, 96; zitiert nach Barta, Familienporträts, 38;
                  vgl. Telesko/Hertel/Linsboth, Zwischen Panegyrik, mit weiteren Beispielen.
               

            

         

         
            254

            
               Telesko/Hertel/Linsboth, Zwischen Panegyrik.
               

            

         

         
            255

            
               So wurde es auch bei Maria Theresias Söhnen Karl 1745 und Maximilian Franz 1757 gehalten,
                  ebenso wie es schon ihre eigenen Eltern bei ihrem früh verstorbenem Bruder Leopold
                  getan hatten; vgl. Stöckelle, Geburten, 27.
               

            

         

         
            256

            
               Wienerisches Diarium, 27. August 1746, Nr. 69, vgl. Stöckelle, Taufzeremoniell, 298.
                  Ein Scudo war aus Silber und wog damals ungefähr 23 Gramm.
               

            

         

         
            257

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 174, mit Berufung auf Europäische
                  Fama, XXV. Theil. Vgl. Richard Blaas, Das Fest der geweihten Windeln, in: Wiener Monatshefte
                  36 (1962), 26 f.; Stöckelle, Taufzeremoniell, 297 f.
               

            

         

         
            258

            
               An Ulfeld, 31. März 1762, BKF IV, 199.
               

            

         

         
            259

            
               HHStA ZP 18, fol. 75r. Später wurde auch das Kind selbst der Wiener Bevölkerung am Fenster
                  der Hofburg präsentiert, bevor er auf die Reise nach Ungarn geschickt wurde; vgl.
                  Arneth, Maria Theresia I, 267.
               

            

         

         
            260

            
               Stöckelle, Über Geburten, 94; allg. Stöckelle, Taufzeremoniell, 307 ff.
               

            

         

         
            261

            
               Als wider die jetzige Gewohnheit, gerade in Frankreich, bezeichnete es Khevenhüller 1776, dass die Tochter des französischen
                  Botschafters, Comtesse de Matignon, ihrem Kind selbst die Brust reiche; KMT VIII, 82; vgl. an Marie Antoinette, 25. 11. 1778, MACS III, 270.
               

            

         

         
            262

            
               Crantz, Hebammenkunst, 177 ff.
               

            

         

         
            263

            
               An van Swieten (undatiert, Mai 1754?), BKF IV, 235.
               

            

         

         
            264

            
               Zitiert nach Haslinger, Franz Stephan, 103 f.
               

            

         

         
            265

            
               Badinter, Mutterliebe; vgl. etwa Claudia Opitz, Pflicht-Gefühl. Zur Codierung von
                  Mutterliebe zwischen Renaissance und Aufklärung, in: Kulturen der Gefühle in Mittelalter
                  und Früher Neuzeit, in: Querelles 7 (2002), 154–170.
               

            

         

         
            266

            
               Stich von Albrecht Schultheiß nach Alexander (von) Liezen-Mayer, publiziert als Holzschnitt
                  in ‹Daheim› 1868, 237, und mehrfach photographisch vervielfältigt, vgl. Telesko, Mythos,
                  164 f.; Abb. in Koschatzky, Maria Theresia, 466; vgl. oben Prolog.
               

            

         

         
            267

            
               So Hyacinth Holland, Liezen-Mayer, Alexander von, in: ADB 51 (1906), 709–715 [Onlinefassung]; URL: http://www.deutsche-biographie.de/pnd117004375.html?anchor=adb.
               

            

         

         
            268

            
               Vgl. dazu unten Kap. VII.
               

            

         

         
            269

            
               Eine ähnliche Legende findet sich im Japan der Meiji-Zeit in einem Kabuki-Theaterstück
                  von Mokuami Kawatake (1885). Ich danke Naoko Matsumoto, Tokio, für diesen Hinweis.
               

            

         

         
            270

            
               Politisches Testament von 1750/51, BAA, 66.
               

            

         

         
            VII

            

         

   


Distinktionen und Finessen
            

         

         
            1

            
               Arneth, Maria Theresia I, 253, gestützt auf den Bericht von Podewils; Hinrichs, Podewils,
                  39 ff.
               

            

         

         
            2

            
               Arneth, Maria Theresia II, 192 f., ohne nähere Angaben; X, 743 f.
               

            

         

         
            3

            
               Voltaire, Siècle de Louis XV, in: Œuvres XIX, 62 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            4

            
               Dutens, Mémoire, 343 f. (Übers. B. St. R.). Weitere Belege dafür, dass jedermann sie
                  anbetete: Ligne, Fragments I, 119; Arnheim, Urtheil, 289; Wertheimer, Schilderungen,
                  213 f.; Coke, Letters III, 320, 464; IV, 67 u. ö.; vgl. auch Michaud, Laudatio, 686 f.;
                  als Beispiel für spätere Historikerurteile z.B. Andreas, Das Theresianische Österreich,
                  8: Sie suchte «in der Liebe ihrer Untertanen einzigen Lohn und einziges Glück», u. v.a.
               

            

         

         
            5

            
               Vgl. Frevert, Gefühlspolitik, zu Friedrich II. als «Herr über die Herzen»; Martus,
                  Aufklärung, 586 ff.
               

            

         

         
            6

            
               Vgl. Brendecke, Imperium und Empirie.
               

            

         

         
            7

            
               So etwa der habsburgische Fürstenspiegel Princeps in compendio, 23 (freundlich sein), 61 ff. (jedermann Gehör geben).
               

            

         

         
            8

            
               Hinrichs, Podewils, 40, s.o. Kap. III.
               

            

         

         
            9

            
               Luise Gottsched an Friedrich Heinrich von Seckendorf, Oktober 1749, in: Gottsched,
                  Mit der Feder, 147 ff.; vgl. Martus, Aufklärung, 594 ff.; zur Gottschedin: Susanne
                  Kord, Little Detours. The Letters and Plays of Luise Gottsched (1713–1762), Rochester
                  NY 2000.
               

            

         

         
            10

            
               Karl VI. hatte Seckendorf die Niederlage im letzten Türkenkrieg angelastet und ihn
                  in Festungshaft nehmen lassen, woraus ihn Maria Theresia sofort nach ihrem Regierungsantritt
                  befreit hatte.
               

            

         

         
            11

            
               Luise Gottsched an Friedrich Heinrich von Seckendorf, Oktober 1749, in: Gottsched,
                  Mit der Feder, 148.
               

            

         

         
            12

            
               Küchelbecker, Allerneueste Nachricht; Keyßler, Reisen, 1213 ff.; Guibert, Journal I,
                  290 ff.; Pilati, Reisen I, 21 ff., u.a. Vgl. Gudrun Swoboda (Hg.), Die kaiserliche
                  Gemäldegalerie in Wien und die Anfänge des öffentlichen Kunstmuseums, I: Die kaiserliche
                  Galerie im Belvedere (1776–1837). Wien/Köln/Weimar 2013.
               

            

         

         
            13

            
               Heute Alte Hofapotheke und Teile der Spanischen Reitschule.
               

            

         

         
            14

            
               Franz Christoph von Scheyb, Theresiade. Ein Ehren-Gedicht, Wien 1746; Martus, Aufklärung,
                  595; Telesko, Maria Theresia, 112 f.
               

            

         

         
            15

            
               Iby, Schönbrunn, 13 f.; Yonan, Empress, 86 ff.; Iby/Koller, Schönbrunn, 90 ff. mit
                  zahlreichen Abbildungen vom jetzigen Zustand der Räume; Telesko, Die Erbin, zur Ausstattung
                  der beiden Galerien. Schon seit 1746 fanden in Schönbrunn offizielle Gesandtenaudienzen
                  statt, so KMT II, 91.
               

            

         

         
            16

            
               KMT II, 119 f.
               

            

         

         
            17

            
               Auf dem Grundriss Abb. 27 Nr. 1–4; vgl. Iby, Schönbrunn, 13 f.; Yonan, Empress, 83 ff. –
                  Wo die Gottscheds genau empfangen wurden, ist nicht sicher zu rekonstruieren, dafür
                  sind die Angaben in der Quelle nicht präzise genug.
               

            

         

         
            18

            
               KMT VI, 249.
               

            

         

         
            19

            
               Z. B. KMT I, 220, 237 u. ö.
               

            

         

         
            20

            
               Grundlegend Krischer, Gesandtschaftswesen; ferner Stollberg-Rilinger, Des Kaisers
                  alte Kleider, 159 ff.; Yonan, Empress, 86 ff.; Benedik, Zeremoniell; Graf, Das kaiserliche
                  Zeremoniell.
               

            

         

         
            21

            
               Vgl. Graf, Das kaiserliche Zeremoniell, 576; Benedik, Zeremoniell. – Moser, Hofrecht,
                  299: Ordentlicher Weise wird nur ein Flügel aufgemacht; beide werden aber der Herrschaft
                        und der Familie eröffnet.
               

            

         

         
            22

            
               So Podewils, 45; Fürst, 672 f.
               

            

         

         
            23

            
               Vermutlich die Antecamera Nr. 4.
               

            

         

         
            24

            
               Luise Gottsched an Friedrich Heinrich von Seckendorf, Oktober 1749, Gottsched, Mit
                  der Feder, 148 f.
               

            

         

         
            25

            
               KMT IV, 4 f.; vgl. etwa Ranke, Fürst, 730.
               

            

         

         
            26

            
               KMT II, 34; II, 156; vgl. Moser, Hofrecht II, 681 f.
               

            

         

         
            27

            
               Vermutlich die zweite oder große Antecamera (Nr. 5). Was mit der Kayserin Zimmer gemeint war, ist nicht ganz klar; die Appartements der Kaiserin grenzten nicht direkt
                  an die zweite Antecamera, sondern waren über mehrere Verbindungsräume zu erreichen;
                  vgl. Iby, Schönbrunn, Abb. 5.
               

            

         

         
            28

            
               Luise Gottsched an Friedrich Heinrich von Seckendorf, Oktober 1749, Gottsched, Mit
                  der Feder, 149.
               

            

         

         
            29

            
               Linger, Denkwürdigkeiten, 225.
               

            

         

         
            30

            
               Im Januar 1787, zum Kontext vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 296.
               

            

         

         
            31

            
               Luise Gottsched an Friedrich Heinrich von Seckendorf, Oktober 1749, Gottsched, Mit
                  der Feder, 149.
               

            

         

         
            32

            
               Später wurden die kleinen Erzherzöge und Erzherzoginnen sogar fest in das offizielle
                  Gesandtschaftszeremoniell eingebaut und die Botschafter genötigt, allen kaiserlichen
                  Kindern die Hand zu küssen; vgl. unten Kap. IX.
               

            

         

         
            33

            
               Moore, View II, 266 (Übers. B. S.R.).
               

            

         

         
            34

            
               Johann Christoph Gottsched, Zwey Gedichte, womit gegen das Ende des 1749sten Jahrs
                  Beyderseits Römisch-Kaiserliche auch zu Hungarn und Böheim Königliche Majestäten allerunterthänigst
                  verehret worden, Cassel 1750, 42–49; vgl. Telesko, Maria Theresia, 113 f. – Auch Lessing
                  wurde 1775 von Maria Theresia zur Audienz empfangen; im Unterschied zu den Gottscheds
                  machte er aber kein Aufhebens davon. Gotthold Ephraim Lessing an Karl Lessing, 7. Mai
                  1775, in: Sämtliche Schriften, hrsg. von Karl Lachmann, 3. Aufl. besorgt durch Franz
                  Muncker, Leipzig 1907, XVIII, 138; vgl. Äußerungen zu Lessings Wien-Besuch bei Richard
                  Daunicht (Hg.), Lessing im Gespräch, München 1971, 358 ff.
               

            

         

         
            35

            
               Das erwähnt Luise Gottsched später in einem Brief an Dorothee von Runkel vom 4. Februar
                  1758, im Krieg, als sie die Dinge mittlerweile anders sah; vgl. Gottsched, Mit der
                  Feder, 289.
               

            

         

         
            36

            
               Ebd. 48: Ich habe Dich gesehn, das ist mein ew’ger Ruhm!

            

         

         
            37

            
               Ebd. 42 f.
               

            

         

         
            38

            
               Ebd. 14 ff.
               

            

         

         
            39

            
               Deutsch, Mozart Dokumente, 17 ff.; vgl. Gruber, Mozart, 14; Solomon, Mozart, 40 f.;
                  Beales, Mozart and the Habsburgs.
               

            

         

         
            40

            
               S. o. Kap. III.
               

            

         

         
            41

            
               Z. B. Cigaretten-Bilderdienst Hamburg-Bahrenfeld (Reemtsma), Bilder deutscher Geschichte,
                  Nr. 97; Eckstein-Halpaus Zigarettenfabrik, Ruhmesblätter deutscher Geschichte, Nr. 123;
                  Homann Margarinewerke, Geschichte unserer Welt, Nr. 126 (Sammlung Bernhard Jussen,
                  Frankfurt am Main).
               

            

         

         
            42

            
               Eine Oper, die Mozart im Mai 1768 für das Kaiserhaus komponierte, kam aufgrund von
                  Intrigen seiner Gegner nicht zur Aufführung, dafür aber die Werke für die Einweihung
                  der Waisenhauskirche am Rennweg, der Maria Theresia beiwohnte. Vgl. Baur, Mozart,
                  65 ff., 86 ff.
               

            

         

         
            43

            
               BKF I, 92; auch in: Deutsch, Mozart Dokumente, 124. Am 5. August 1773 hatte Mozart nochmals
                  eine Audienz bei Maria Theresia, aber ohne Folgeaufträge; vgl. Solomon, Mozart, 75 ff.;
                  Baur, Mozart, 235. Arneth, Maria Theresia IX, 291, erwähnt den Brief an Ferdinand
                  nicht und behauptet stattdessen, wahrscheinlicher Weise habe die Kaiserin unter den Bewunderern Mozarts den vordersten Platz eingenommen.
               

            

         

         
            44

            
               Prosch, Leben; die Autobiographie wurde noch zu seinen Lebzeiten, 1789, zum ersten
                  Mal veröffentlicht, geriet im 19. Jahrhundert weitgehend in Vergessenheit und wurde
                  im 20. Jahrhundert mehrfach neu herausgegeben. Vgl. allg. Petrat, Die letzten Narren.
               

            

         

         
            45

            
               Prosch, Leben, 57.
               

            

         

         
            46

            
               Vgl. oben Kap. VI.
               

            

         

         
            47

            
               Das verraten die Subskribentenlisten, die zahlreiche Namen aus dem süd- und südwestdeutschen
                  Adel enthalten.
               

            

         

         
            48

            
               Prosch, Leben, 35.
               

            

         

         
            49

            
               Prosch, Leben, 50 ff.
               

            

         

         
            50

            
               Maria Theresia sprach in Briefen an die Gräfin Enzenberg, die Frau des Gouverneurs
                  von Tirol, von der naiveté du Tirolien; vgl. das Zitat bei Trapp, Maria Theresia und Tirol, 135; zur Sonderstellung Tirols
                  unter den Erbländern allg. Stauber, Zentralstaat.
               

            

         

         
            51

            
               Prosch, Leben, 53 f.
               

            

         

         
            52

            
               Prosch, Leben, 54.
               

            

         

         
            53

            
               Prosch, Leben, 55 f.
               

            

         

         
            54

            
               Vgl. KMT VI, 124.
               

            

         

         
            55

            
               Prosch, Leben, 110 u. ö.
               

            

         

         
            56

            
               Prosch, Leben, 100–109; vgl. KMT VI, 124: Bei der Tafel in Innsbruck amüsierte sich Franz Stephan mit einem tyrolerischen Kauffmann, den er von Wienn gekennet, und der sich nach Landesart
                        plaisantiren lasset, wie er sich dann bekannter Massen mit dergleichen Leuthen gar
                        gerne unterhalten hat.
               

            

         

         
            57

            
               Prosch, Leben, 108 f.
               

            

         

         
            58

            
               Prosch, Leben, 152.
               

            

         

         
            59

            
               Prosch, Leben, 166 f.
               

            

         

         
            60

            
               Prosch, Leben, 103.
               

            

         

         
            61

            
               Vgl. Arnheim, Urtheil, 291, wonach Maria Theresia (aus der Sicht des schwedischen
                  Gesandten Bark von 1756) jederzeit allen Audienz gewährt habe, die darum baten (à tous ceux qui Lui en demandent). Hinrichs, Podewils, 45, schrieb 1747, es sei schwieriger geworden, eine Audienz
                  zu erhalten; zu Anfang von Maria Theresias Regierung habe jeder die Freiheit dazu gehabt, jetzt aber müsse man sich an die diensthabende Hofdame
                  wenden. So auch bereits Princeps in compendio, 61 ff.
               

            

         

         
            62

            
               So z.B. ausdrücklich Princeps in compendio, 61 ff.; vgl. auch die oben zitierte Passage
                  von Voltaire, Siècle de Louis XV.
               

            

         

         
            63

            
               KMT III, 30.
               

            

         

         
            64

            
               So das Beispiel bei Arneth, Maria Theresia IV, 143. Vgl. auch etwa Maria Theresia
                  an Marie Christine, April 1766, dt. Übers. bei Wolf, Marie Christine I, 63–65.
               

            

         

         
            65

            
               Kammerzutrittsordnung, 20. 11. 1745, HHStA ZA SR 11 (Instructionsbuch 2), p. 205–211, ediert bei Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener
                  Hof, 283–285, hier 282; vgl. Benedik, Zeremoniell; Graf, Zeremoniell.
               

            

         

         
            66

            
               So voller Empörung KMT II, 37.
               

            

         

         
            67

            
               Vgl. Neuhaus, Wassertrinken; Schennach, Supplikationen; allg. Nubola, Bittschriften;
                  Haug-Moritz/Ullmann, Supplikationspraxis.
               

            

         

         
            68

            
               Loen, Kleine Schriften I, 21 f.: Die Vorzimmer des Kaysers, insonderheit auf den Hof- und Festtägen sind gegen Mittag
                        stets mit großen Herrn und Gesandten angefüllet. Die Hohen werden hier niedrig, und
                        die Fürsten, Grafen und Herren sind hier mit den geringsten Edelleuten, Officiern,
                        Schreibern und allerhand Menschen untermischt. An diesem einzigen Ort scheinen die
                        Stände in der Welt einander gleich zu seyn; dann sobald erscheinet nicht der Kayser,
                        so beuget sich alles mit gleicher Unterthänigkeit vor dessen Majestät. Ähnlich Küchelbecker, Allerneueste Nachricht, 382 ff.; Keyßler, Reisen, 1230; vgl.
                  Pečar, Ökonomie der Ehre, 151 ff.; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 263 ff.
               

            

         

         
            69

            
               So Ranke, Fürst, 672 f.
               

            

         

         
            70

            
               Tarouca an Maria Theresia (undatiert, 1741–1742): C’est aussi sanctifier les Fêtes, que d’ecoutter benignement les pauvres pretendants. Karajan, Sylva-Tarouca, 6.
               

            

         

         
            71

            
               Guibert, Journal I, 283 f.: un mot au Chambellan suffit presque toujours pour y être admis.
               

            

         

         
            72

            
               Vgl. etwa Dutens, Mémoires, 343 f., der ihr freies Promenieren im Park lobt, der allerdings
                  vom Obersthofmeister bewacht wurde.
               

            

         

         
            73

            
               Die Denunziation stellte sich allerdings als falsch heraus; KMT I, 150 f. (Mai 1743).
               

            

         

         
            74

            
               Lieben, Briefe, 396 f. Vgl. dazu unten Kap. XII.
               

            

         

         
            75

            
               Linger, Denkwürdigkeiten, 226 ff.
               

            

         

         
            76

            
               KMT I, 156.
               

            

         

         
            77

            
               KMT III, 132 f.
               

            

         

         
            78

            
               KMT III, 133.
               

            

         

         
            79

            
               KMT III, 133; die Formulierung ist nicht ganz eindeutig: Welche Instanzen und wessen
                  Capo genau gemeint ist, wird nicht gesagt.
               

            

         

         
            80

            
               Ranke, Fürst, 673.
               

            

         

         
            81

            
               Vgl. etwa die vergeblichen Versuche des Abtes von Niederaltaich, der sich über den
                  Beichtvater Kampmüller und den Kabinettsrat Königsegg gewandt hatte, um die ruinöse
                  Sequestration über sein Kloster aufzuheben, aber stets vertröstet wurde; Schuegraf,
                  Das österreichische Lager, 65, 68.
               

            

         

         
            82

            
               Vgl. Hinrichs, Podewils, 97 ff.; ein Beispiel bei Arneth, Cobenzl, 107; dazu oben
                  Kap. VI.
               

            

         

         
            83

            
               Beispiele bei Wührer/Scheutz, Zu Diensten, 662, 634, 701; vgl. Kubiska-Scharl/Pölzl,
                  Karrieren, 73.
               

            

         

         
            84

            
               An Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 4; an Marie Christine, April 1766, BKF II, 361 ff.; an Amalia, Juni 1769, BKF III, 13 u. ö.
               

            

         

         
            85

            
               Linger, Denkwürdigkeiten, 229.
               

            

         

         
            86

            
               Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren, 61 ff.; dies., Formalisierte Gnade; Wunder, Institutionalisierung.
               

            

         

         
            87

            
               Die Beispiele aus: HHStA OMeA Alte Akten (Ältere Reihe), 37 (1746).
               

            

         

         
            88

            
               «Außenstehende, die mit dem Hof nichts zu tun hatten, kamen offenbar selten auf diesem
                  Weg um einen Gnadenerweis ein oder wurden abgewiesen, ohne Spuren in den Unterlagen
                  hinterlassen zu haben», so Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren, 70.
               

            

         

         
            89

            
               Vgl. Hengerer, Kaiserhof, 625 ff.
               

            

         

         
            90

            
               Von «naivem Monarchismus» spricht Luebke, Naive Monarchism; vgl. auch Rauscher, Krieg –
                  Steuern – Religion – Recht, 271 f.; vgl. unten Kap. XI und XIII.
               

            

         

         
            91

            
               Kropatschek, Sammlung VII, 72, 498, 536 ff. Vgl. die Beispiele gescheiterter bäuerlicher
                  Deputationen nach Wien in Kap. XI und XIII.
               

            

         

         
            92

            
               Kropatschek, Sammlung VII, 498. Einzeluntersuchungen für das 18. Jahrhundert sind
                  sehr selten; vgl. Grüll, Bauer; Schennach, Supplikationen; Bredow, Kreisämter; Rauscher,
                  Krieg – Steuern – Religion – Recht.
               

            

         

         
            93

            
               Steube, Wanderschaften, 197 f. So ähnlich hatte man auch schon an Karl VI. kritisiert,
                  er lasse zum Handkuss an Galatagen fast jedweden vor; vgl. Küchelbecker, Allerneueste Nachricht, 399 f. – Der Kontrolorgang in der
                  Hofburg war ein Gang im Mezzaningeschoss jenseits der Zeremonialappartements. Zu Josephs
                  Supplikationspraxis vgl. auch seine Denkschrift von 1765, MJC III, 335–361, hier 340, 350; vgl. Beales, Joseph II, I, 166, 173. Vgl. die Glorifizierung
                  dieser Praxis im 19. Jahrhundert, z.B. auf einer Lithographie, Ausstellungskatalog
                  Österreich zur Zeit Kaiser Josephs, Nr. 1728, 698.
               

            

         

         
            94

            
               Leopold, Stato della famiglia (1778), bei Wandruszka, Leopold II. I, 344.
               

            

         

         
            95

            
               S. o. Kap. II.
               

            

         

         
            96

            
               Ob die Stadtbevölkerung tatsächlich nichts mehr wünschte und verlangte, als große Illuminationen zu veranstalten (KMT II, 35 ff.), ist allerdings fraglich. Vgl. KMT III, 192: Das Prager Volk murrte beim Besuch der Kaiserin 1754 wegen der Kosten und
                  der Feuergefahr über die Illumination, die es ausrichten musste. Vgl. auch die süffisante
                  Kritik bei Moser, Hofrecht I, 293.
               

            

         

         
            97

            
               Montaigne, Essais, III, 8 (dt.: Michel de Montaigne, Die Kunst, sich im Gespräch zu
                  verständigen, hrsg. und übers. von Helmut Knufmann, München 2008, 38).
               

            

         

         
            98

            
               So bei vielen Krönungsritualen, nicht nur im Römisch-deutschen Reich, vgl. dazu Stollberg-Rilinger,
                  Rituale. Glückshafen, Cuccagna und Weinbrunnen für die Bauern: z.B. KMT IV, 28; Münzauswurf z.B. nach Maria Theresias Genesung von den Blattern: KMT VI, 252.
               

            

         

         
            99

            
               So auch in Mailand beim Einzug des Erzherzogs Ferdinand 1771, wobei ein Mädchen zu
                  Tode kam; vgl. BKF I, 85. Als roh und grausam kritisiert wurde dieser Brauch erstaunlicherweise ausgerechnet
                  vom Marquis de Sade, vgl. Reinhardt, De Sade, 145.
               

            

         

         
            100

            
               Vgl. etwa Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Großen Herren, 76 f.; allg. Duindam,
                  Vienna and Versailles.
               

            

         

         
            101

            
               So in der Instruktion für den Oberstabelmeister vom 14. Dezember 1769, bei Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 116 ff.
               

            

         

         
            102

            
               HHStA ZP 18, fol. 75r; vgl. oben Kap. VI.
               

            

         

         
            103

            
               Seltschek, Karussell, 413. Vgl. auch die große Redoute nach Maria Theresias Genesung
                  von den Blattern 1767: KMT VI, 268.
               

            

         

         
            104

            
               Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Großen Herren, 75.
               

            

         

         
            105

            
               KMT VI, 79 f. Ähnlich war es anlässlich der Hochzeit des Erzherzogs Leopold in Innsbruck
                  im Juli 1765: KMT VI, 111 f. – Missbilligung über die Zulassung des Mob anlässlich offener Galatafeln auch bei Coke, Letters III, 327, 329, 347.
               

            

         

         
            106

            
               KMT VI, 80 f.
               

            

         

         
            107

            
               Vgl. Scheutz, Der vermenschte Heiland; vgl. auch Jörg Sonntag, Eine verkehrte Ordnung
                  als Ordnungsfundament? Analytische Reflexionen zur mittelalterlichen Gründonnerstagsfußwaschung
                  als Inversionsritual, in: Dominik Fugger, Hg., Verkehrte Welten? (HZ, Beiheft 60),
                  München 2013, 102–126.
               

            

         

         
            108

            
               Coke, Letters III, 384 ff.; IV, 58. Joseph II. schaffte nach dem Tod seines Vaters
                  die Fußwaschung zunächst ab, KMT VI, 231 f., was sich aber nicht halten ließ; vgl. KMT VII, 13 u. ö.
               

            

         

         
            109

            
               So jedenfalls schilderte es Karl von Zinzendorf am 8. April 1762, Aus den Jugendtagebüchern,
                  278 f., der auch wesentlich weniger beeindruckt war als später Lady Coke und fand,
                  der Kaiser und die Erzherzöge hätten das Ritual assez négligemment vollzogen.
               

            

         

         
            110

            
               Z. B. KMT III, 13 (2000 Dukaten), 236 (3000 Dukaten).
               

            

         

         
            111

            
               So z.B. im Besoldungsverzeichnis des Obersthofmarschallamtes von 1763, bei Scheutz/Wührer,
                  Zu Diensten, 947: Die vier Kanzlisten erhielten zwischen 600 und 200 Gulden.
               

            

         

         
            112

            
               Der Triomphe rustique fand im Rahmen von von Khevenhüllers Frau ausgerichteten Festlichkeiten statt: KMT IV, 28 f. und wurde von Khevenhüller daher wesentlich positiver gewürdigt als die
                  von Kaunitz inszenierten Bauerntänze.
               

            

         

         
            113

            
               So KMT IV, 28 u. ö.
               

            

         

         
            114

            
               KMT III, 253 f.; KMT I, 161, 179; KMT VI, 119.
               

            

         

         
            115

            
               Meierei: KMT II, 346; III, 254; Fischerei KMT II, 105; VI, 57; Wiener Diarium, 1. Sept. 1751; Weinlese I, 182; II, 180; V, 69 u. ö.
               

            

         

         
            116

            
               KMT II, 172 f.
               

            

         

         
            117

            
               Vgl. allg. Schnitzer, Höfische Maskeraden.
               

            

         

         
            118

            
               KMT III, 87.
               

            

         

         
            119

            
               KMT I, 118.
               

            

         

         
            120

            
               Vgl. Gestrich, Höfisches Zeremoniell und sinnliches Volk.
               

            

         

         
            121

            
               S. o. Kap. II.
               

            

         

         
            122

            
               Zum Zeremoniell grundlegend, trotz allerlei notwendiger Modifikationen, immer noch
                  Elias, Die höfische Gesellschaft; ferner Berns/Rahn, Zeremoniell; Hahn/Schütte, Zeichen
                  und Raum; Stollberg-Rilinger, Höfische Öffentlichkeit; dies., Des Kaisers alte Kleider;
                  zum Kaiserhof Pečar, Ökonomie der Ehre; Duindam, Vienna and Versailles; Hengerer, Kaiserhof; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof.
               

            

         

         
            123

            
               Hengerer, Zeremonialprotokolle; Hengerer, Abrechnungsbücher.
               

            

         

         
            124

            
               Am bedeutendsten waren Lünig, Theatrum ceremoniale, und Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft.
               

            

         

         
            125

            
               So KMT I, 209.
               

            

         

         
            126

            
               Vgl. zum Beispiel die daraus sich ergebenden Probleme im Verhältnis zwischen Reichsfürstenrang
                  und Kämmereramt bei KMT II, 42 f., 44 f., 116, 154, 198, 360; vgl. Pečar, Gab es eine höfische Gesellschaft; Duindam, Kaiserhof or Reichshof.
               

            

         

         
            127

            
               Das war am Wiener Hof deshalb besonders heikel, weil der Status des Hauses Lothringen
                  so uneindeutig und umstritten war. Vgl. dazu oben Kap. II.
               

            

         

         
            128

            
               Benedik, Appartements, nach HHStA OMeA ZP 23, 1751/52, fol. 446 ff.: und hat er königl. frantzösischer Botschafter darauf so viele Aufmerksamkeit gehabt,
                        daß er nicht ehender aus dem ersten Hof-Wagen aussteigen wollen, bis ihm nicht sein
                        Cammer-Meister versichert, daß der Substituirte Hof-Marschall auf der anderten Staffel
                        sich bereits befinde. – Vgl. auch zum Streit um den Handkuss der Gesandten unten Kap. IX.
               

            

         

         
            129

            
               Z. B. Maria Theresia an Khevenhüller, 19. März 1754, Wolf, Hofleben, 328: Zutritt
                  par finesse et distinction für seine Schwiegertochter; oder KMT IV, 128: Zutritt in die Kammer als besondere Finesse für den Prinzen von Zweibrücken,
                  für viele andere.
               

            

         

         
            130

            
               Zur Familie knapp Adam Wolf, Khevenhüller, in: ADB 15 (1882), 705 f.; Kurt Peball, Khevenhüller, in: NDB 11 (1977), 569 (keine Personen-, sondern nur Familieneinträge); knapp und fehlerhaft
                  auch Wurzbach, BLKÖ XI, 211 f.; vgl. ferner Wolf, Hofleben; Schlitter, Einleitung, in: KMT I, 1–98; Breunlich-Pawlik, Aufzeichnungen; vgl. auch zu den Khevenhüllers im Kontext
                  der großen erbländischen Familien Lebeau, Aristocrates, 26 ff. Eine neuere biographische
                  Studie zu Khevenhüller gibt es erstaunlicherweise nicht.
               

            

         

         
            131

            
               Dazu grundsätzlich Hengerer, Kaiserhof, 625 ff. Der Obersthofmarschall hatte gegenüber
                  dem Oberstkämmerer einen ferner gelegenen Wirkungskreis. – Ein Beispiel für den Einfluss,
                  der der Kammerfrau Guttenberg und dem Kabinettssekretär Neny zugeschrieben wurde,
                  bei Arneth, Cobenzl, 107.
               

            

         

         
            132

            
               Zu den Tagebüchern seines Vaters Breunlich-Pawlik, Aufzeichnungen.
               

            

         

         
            133

            
               Bd. I: 1742–1744, Bd. II: 1745–1749; [Lücke 1750–1751]; Bd. III: 1752–1755; Bd. IV:
                  1756–1757; Bd. V: 1758–1759; [Lücke 1760–1763]; Bd. VI: 1764–1767; [Lücke 1768–1769];
                  Bd. VII: 1770–1773; Bd. VIII: 1774–1776 mit Nachträgen des Sohnes bis 1780. Die Edition
                  von Hans Schlitter enthält in den Anmerkungen zusätzlich umfangreiches Quellenmaterial.
               

            

         

         
            134

            
               So das Testament von Bartholomäus Graf Khevenhüller von 1610, zitiert nach Breunlich-Pawlik,
                  Aufzeichnungen, 235.
               

            

         

         
            135

            
               1765 Zweiter, 1770 Erster Obersthofmeister. Vgl. Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren,
                  Index. – Zum ungeliebten Wechsel ins Obersthofmeisteramt vgl. KMT VI, 140 f.
               

            

         

         
            136

            
               So deutet er z.B. auf Franz Stephans Tod voraus, KMT VI, 122, 158.
               

            

         

         
            137

            
               Die Edition von Schlitter enthält die Beilagen, soweit sie damals noch vorfindlich
                  waren. Daher geht der Wert der Edition weit über das eigentliche Tagebuch hinaus.
                  Eine moderne historisch-kritische Edition gibt es nicht. Nur eine kleine Textauswahl
                  bietet Grossegger, Theater. Hugo von Hofmannsthal nutzte das Tagebuch für den ‹Rosenkavalier›.
               

            

         

         
            138

            
               KMT V, 87.
               

            

         

         
            139

            
               Z. B. KMT III, 125 und passim.
               

            

         

         
            140

            
               Singularismus KMT IV, 87, weitere Kritik z.B. KMT III, 114 f., 119, 123, 252 ff.; IV, 11, 46, 76, 123, 138, 143 f.; KMT V, 9, 14; KMT VIII, 12, 41 ff., 68, 106 u. ö.
               

            

         

         
            141

            
               KMT II, 103; vgl. KMT I, 187 f.; KMT II, 86, 140 f., 156, 163 f. u. ö.; KMT IV, 2; KMT V, 101 u. ö.
               

            

         

         
            142

            
               KMT II, 37.
               

            

         

         
            143

            
               KMT III, 268. Vgl. für die hergebrachte Sicht darauf: Walter, Männer um Maria Theresia,
                  159 ff.
               

            

         

         
            144

            
               Ediert bei Wolf, Aus dem Hofleben, 326–336.
               

            

         

         
            145

            
               An Hofrat Doblhoff, 22. Oktober 1743, BAA, 36.
               

            

         

         
            146

            
               So in einem der wenigen Briefe Maria Theresias an Khevenhüller (1754), bei Wolf, Aus
                  dem Hofleben, 328.
               

            

         

         
            147

            
               Toute la famille a des merites envers notre Maison, so an Marie Beatrix, 24. März 1771, BKF III, 116 u. ö.
               

            

         

         
            148

            
               So bereits zu Anfang, als sie Kaunitz berief, so KMT III, 70 f. u. ö.; aber auch später immer wieder, etwa KMT VII, 49, 62, 76; VIII, 12 u. ö.
               

            

         

         
            149

            
               Karajan, Sylva-Tarouca, 3–9. Zu Tarouca vgl. oben Kap. V.
               

            

         

         
            150

            
               Auf Ignatius von Loyolas Exerzitien beruft sich Tarouca ausdrücklich, Karajan, Sylva-Tarouca,
                  8.
               

            

         

         
            151

            
               An Ferdinand, 5. März 1772, BKF I, 105 f. (Übers. B. St. R.), fast wörtlich wieder 162 f., ebenso 125, 128, 133 f.,
                  156 f., 176, 185, 207, 218, 248, 254, 266, 270, 272.
               

            

         

         
            152

            
               An Ferdinand, 28. Oktober 1772, BKF I, 163 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            153

            
               An Ferdinand, 9. Juni 1774, BKF I, 281 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            154

            
               An Ferdinand, 2. Mai 1774, BKF I, 276 (Übers. B. St. R.); vgl. ebd. 248, 254, 266, 270, 272, 278, 281, 284, 315,
                  322, 346; BKF II, 13, 98 f., 109, 123, 184, 190 ff., 226 f., 230 f.
               

            

         

         
            155

            
               So z.B. an Ferdinand, 2. September 1772, BKF I, 148.
               

            

         

         
            156

            
               Maria Theresia an Gräfin Enzenberg, 6. Oktober 1770: BKF IV, 500; dt. BAA, 261.
               

            

         

         
            157

            
               So Bark (1756), bei Arnheim, Urtheil, 391, und Fürst (1755), bei Ranke, Fürst, 672–674;
                  ähnlich Hinrichs, Podewils, 53 (1747); Pichler, Denkwürdigkeiten I, 10 f. Vgl. KMT III, 174, 226 u. ö., danach zog sie sich schon seit Beginn der 1750er Jahre meist
                  schon vor dem Souper um 9 Uhr abends zurück. Vgl. auch den Tagesplan der Witwenzeit
                  auf einem Zettel in ihrem Gebetbuch: Wolf, Marie Christine I, 81 f.
               

            

         

         
            158

            
               Vgl. z.B. an Ferdinand, 4. November 1779, BKF II, 222. Vgl. unten Kap. XI.
               

            

         

         
            159

            
               Z. B. Karajan, Sylva-Tarouca, 18, 22 u. ö.
               

            

         

         
            160

            
               An Ferdinand, 12. März 1772, BKF I, 110.
               

            

         

         
            161

            
               An Ferdinand, 9. April 1772, BKF I, 117 (Übers. B. St. R.); vgl. ihre Vorschriften für den Zutritt BKF I, 95 f., 161 f., 187, 231; für Leopold: Instruction de S. M. L’Imperatrice pour
                  le Ceremoniel aux Cours de ses Enfans 1765. ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 47–52.
               

            

         

         
            162

            
               An Ferdinand, 14. Mai 1772, BKF I, 123 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            163

            
               KMT VI, 30.
               

            

         

         
            164

            
               Vgl. grundlegend Elias, Höfische Gesellschaft; Goffman, Wir alle spielen Theater;
                  ferner Krajewski, Diener.
               

            

         

         
            165

            
               Dazu missbilligend KMT I, 258 f.
               

            

         

         
            166

            
               Z. B. Marie Antoinette an Maria Theresia, 12. Juli 1770, MACS 18 ff., dt. Christoph, Briefwechsel, 24 f.; vgl. Pichler, Denkwürdigkeiten, 22; Graf,
                  Zeremoniell, 575 f.
               

            

         

         
            167

            
               So z.B. in Frankreich die Memoiren der Kammerzofe der Pompadour: Du Hausset, Memoires.
               

            

         

         
            168

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 7 ff.; zwischen 1837 und 1844 aufgezeichnet. Vgl. Stefan
                  Jordan, Pichler, Caroline, geb. von Greiner, in: NDB 20 (2001), 411 f.; Blümml, Einleitung zu Pichler, Denkwürdigkeiten; Heindl, Caroline
                  Pichler.
               

            

         

         
            169

            
               Vgl. grundlegend Wagner, Royal Graces; ders., Fürstengnade; ders., Kammerzahlamt.
               

            

         

         
            170

            
               So auch Pichler, Denkwürdigkeiten I, 10.
               

            

         

         
            171

            
               Vgl. Arneth, Greiner.
               

            

         

         
            172

            
               Crankshaw, Maria Theresia, 34; so auch schon Wraxall, Memoirs II, 307 f.
               

            

         

         
            173

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 12 f.
               

            

         

         
            174

            
               In den 1740ern waren eng anliegende Locken und eine schmale Silhouette für Damenfrisuren
                  in Mode. Maria Theresia ließ sich anlässlich der Krönung in Prag 1743 die Haare kurz
                  schneiden und in Locken legen; vgl. Ribeira, Dress, 155 ff.
               

            

         

         
            175

            
               KMT III, 22; vgl. auch KMT III, 101, 103, 177.
               

            

         

         
            176

            
               Marie n’a jamais eu le ton de se bien mettre, an Ferdinand, 1. Februar 1776, BKF II, 8. Vgl. an Maria Carolina, 9. August 1767: Rothe, Briefe, 217 f.; April 1768,
                  ebd. 228, 231; vgl. an Ferdinand, 23. Juli 1772, BKF I, 139, zu Frisur und Bädern.
               

            

         

         
            177

            
               An Marie Antoinette, 1. November 1770, MACS, 83 ff., Rothe, Briefe, 368 ff.
               

            

         

         
            178

            
               Vgl. grundlegend Roche, Culture of Clothing; ferner Mansel, Dressed to Rule; Ribeira,
                  Dress; für die Details: Biedermann, Deutschland im 18. Jahrhundert.
               

            

         

         
            179

            
               Die Mode der immer ausladenderen Perücken mit Federn, Blumen, ja ganzen Skulpturen
                  darin, wie sie der Pariser Modefriseur Legros 1765 propagierte, machte Maria Theresia
                  nicht mit, sondern trug seit dem Tod Franz Stephans eine Witwenhaube und darunter
                  das Haar kurz geschnitten.
               

            

         

         
            180

            
               Zum ständigen trouble of dressing Coke, Letters III, 312, 314, 328, 342 ff., 457, 461, 472; Letters IV, 1 u. ö.
               

            

         

         
            181

            
               So KMT VIII, 11.
               

            

         

         
            182

            
               Janseniste, s. m. (Mode.) c’est un petit panier à l’usage des femmes modestes, & c’est
                        la raison pour laquelle on l’a appellé janséniste, so Diderot/d’Alembert, Encyclopédie VIII, 1766, 450. Panier bezeichnet das Korbgestell unter dem Rock.
               

            

         

         
            183

            
               Vgl. Keyßler, Reisen, 1229: In Kleidungen führen sie [die Majestäten] keinen großen Staat, sind ein Feind aller
                        affectirten französischen Moden. Dazu Kugler, Die Entwicklung der Kleidung; zur Abschaffung des Mantelkleides vgl.
                  unten Kap. X.
               

            

         

         
            184

            
               So der preußische Gesandte Christoph Heinrich von Ammon, bei Hinrichs, Podewils, 144.
               

            

         

         
            185

            
               Swinburne, Courts I, 352 f.; Ammon, bei Hinrichs, Podewils, 144.
               

            

         

         
            186

            
               So Ammon, bei Hinrichs, Podewils, 143 f. Rouge bei Männern galt in Wien außerhalb
                  von Maskenbällen als exzentrisch, vgl. Ligne, Fragments I, 148. Rouge wurde nicht
                  von allen Damen getragen, aber eine Dame ganz ohne Puder weckte Befremden; vgl. Coke,
                  Letters III, 337 f., 375.
               

            

         

         
            187

            
               So an Amalia, Juni 1769: Passt Euch den Sitten des Landes an, sogar wenn Ihr Euch schminken müsstet, BKF III, 5, 10 f., dt. Rothe, Briefe, 145, 152.
               

            

         

         
            188

            
               Vgl. dazu unten Kap. X.
               

            

         

         
            189

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 18 ff. Coke, Letters III, 331, 361 f. u. ö. Bei der Verlobung
                  von Maria Theresias Schwester Marianne mit Karl von Lothringen sollen in der Winterreitschule
                  10.000 Wachskerzen gebrannt haben; so Koschatzky, Katalog, 352, Nr. 71,08.
               

            

         

         
            190

            
               Grundlegend Vigarello, Wasser; für Deutschland Frey, Der reinliche Bürger.
               

            

         

         
            191

            
               An Ferdinand, BKF I, 139: Bei der Hitze in Italien riet sie ihm zu regelmäßigen Bädern, aber nur mit
                  Erlaubnis des Leibarztes. Vgl. allg. Burschel, Reinheit.
               

            

         

         
            192

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 18 ff. Zu Maria Theresias Begeisterung für frische Luft
                  selbst bei eisigen Temperaturen auch Coke, Letters III, 331, 361 f. u. ö.
               

            

         

         
            193

            
               Jean Huber, Voltaires Morgentoilette, 1784; Statue Voltaires von Jean-François Houdon,
                  1778.
               

            

         

         
            194

            
               Allerdings erst seit 1751; da bei Hof die höfische und nicht die militärische Rangordnung
                  galt, durften bis dahin die Offiziere bei Solennitäten nicht in Uniformen erscheinen.
               

            

         

         
            195

            
               Reglement für die Hofklage, Wien 1750, in: Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof,
                  561 ff.
               

            

         

         
            196

            
               KMT II, 180; KMT III, 57 f., 217.
               

            

         

         
            197

            
               Z. B. KMT I, 234, 247 f., 251, 263 u. ö.; KMT II, 130; KMT III, 180; KMT V, 25; KMT III, 57 f. wird nochmals zwischen Kammerzutrittsfrauen und Ordinari-Zutrittsfrauen
                  unterschieden.
               

            

         

         
            198

            
               So im Dezember 1754, KMT III, 217; vgl. auch die Anweisungen an Ferdinand für den Hof in Mailand 1772: BKF II, 153, 171.
               

            

         

         
            199

            
               KMT V, 97.
               

            

         

         
            200

            
               So viel bezog sie jedenfalls vom Geheimen Kammerzahlamt jährlich für Garderobe, vgl.
                  Wagner, Geheimes Kammerzahlamt.
               

            

         

         
            201

            
               Coke, Letters III, 316, 335.
               

            

         

         
            202

            
               So verkaufte der Fürst de Ligne eine brillantbesetzte Tabaksdose mit dem Porträt Ludwigs XV.,
                  die ihm der König persönlich geschenkt hatte, aus notorischer Geldknappheit an Maria
                  Theresia, allerdings nicht ohne vorher das königliche Porträt herausgelöst zu haben;
                  Ligne, Fragments I, 82. Vgl. dazu allg. Falcke, Geschenkpraxis.
               

            

         

         
            203

            
               Vgl. Laurence Fontaine, Protektion und Ökonomie, in: Tilman Haug/Nadir Weber/Christian
                  Windler (Hg.), Protegierte und Protektoren. Asymmetrische politische Beziehungen zwischen
                  Partnerschaft und Dominanz, Köln/Weimar/Wien 2016, 261–278.
               

            

         

         
            204

            
               Vgl. allg. Ottomeyer/Völkel, Öffentliche Tafel; Stollberg-Rilinger, Ordnungsleistung;
                  Völkel, Tisch des Herrn; Löwenstein, Tafelzeremoniell; Haslinger, Franz Stephan; Cachée,
                  Hofküche.
               

            

         

         
            205

            
               Instruktion für den Oberstäbelmeister, 14. Dezember 1769, in: Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 116 ff. Vgl. den Augenzeugenbericht vom 22. Februar 1761: Zinzendorf,
                  Aus den Jugendtagebüchern, 195 f.
               

            

         

         
            206

            
               Haslinger, Franz Stephan, 110 ff.
               

            

         

         
            207

            
               Ursprünglich war freitags und sonntags offene Tafel und öffentlicher Kirchenbesuch,
                  seit November 1754 nur noch sonntags, KMT III, 214; vgl. etwa KMT III, 17; KMT I, 187, 259 u. ö.
               

            

         

         
            208

            
               KMT I, 170 zur neuen table de conspiration in der Hofburg 1743. Zur Öffnung für den Adel in verschiedenen Abstufungen z.B. KMT I, 185, 237, 241, 251 u. ö. Über 100 Gedecke z.B. KMT IV, 36. Vgl. auch Zinzendorf, Aus den Jugendtagebüchern, 248; Krajewski, Diener,
                  123.
               

            

         

         
            209

            
               Eine solche Liste für Laxenburg bei Wolf, Hofleben, 331 f.; vgl. z.B. KMT VI, 38, 172.
               

            

         

         
            210

            
               KMT I, 146; nur die Primores: KMT III, 252 u. ö.
               

            

         

         
            211

            
               Einem Kavalier, der sich darüber anschließend öffentlich beschwert hatte, wurde der
                  Hofzugang ganz verboten und erst eine Weile später aus christlicher Erbarmnus wieder erlaubt, so KMT I, 250.
               

            

         

         
            212

            
               KMT II, 102.
               

            

         

         
            213

            
               KMT III, 214.
               

            

         

         
            214

            
               An Ferdinand, 10. und 17. Februar 1774, BKF I, 258 ff.
               

            

         

         
            215

            
               Beschreibung einer Schlittenfahrt von 1771 aus der Außenperspektive: Coke, Letters III,
                  366 f.
               

            

         

         
            216

            
               Keyßler, Reisen, 1231 f.; vgl. dazu Pečar, Ökonomie der Ehre, 181; Scheutz, Fasching.
               

            

         

         
            217

            
               KMT III, 225.
               

            

         

         
            218

            
               KMT II, 203 f.; KMT III, 225; zur mangelnden Attraktivität der Bälle auch KMT II, 56, 145; KMT VII, 2 u. ö.
               

            

         

         
            219

            
               KMT I, 118; KMT II, 202, 467.
               

            

         

         
            220

            
               Küchelbecker, Allerneueste Nachricht, 251 f.
               

            

         

         
            221

            
               KMT I, 118.
               

            

         

         
            222

            
               Januar 1748: KMT II, 202 f.; Januar 1749: KMT II, 295; Januar 1752: KMT III, 1 ff., 8 f., 11 f. u. ö.
               

            

         

         
            223

            
               So die Ball-Ordnung im Wiener Diarium 1752, Nr. 2; vgl. Scheutz, Fasching, 148 f.
                  Den Komponisten und Kapellmeister Dittersdorf kostete ein vermeintlicher Verstoß gegen
                  das Maskeradenverbot, nachdem man ihn bei Maria Theresia denunziert hatte, seine Stelle
                  beim Bischof von Großwardein; vgl. Dittersdorf, Lebensbeschreibung, 153 ff.
               

            

         

         
            224

            
               KMT III, 2.
               

            

         

         
            225

            
               KMT III, 2, 13, 158.
               

            

         

         
            226

            
               KMT IV, 81; vgl. allgemein Koschatzky, Katalog, 112; Zollinger, Glücksspiel; knapp Zollinger,
                  Glücksspiel in Wien.
               

            

         

         
            227

            
               Wenn sie nicht Karten spielte, beschäftigte sich Maria Theresia gelegentlich auch,
                  wie für Damen von Stand üblich, mit kleinen Handarbeiten, so Coke, Letters III, 353.
               

            

         

         
            228

            
               Vgl. die Belege bei Zollinger, Glücksspiel, 51 ff., ferner z.B. von der Trenck, Blutbibel,
                  217 ff.
               

            

         

         
            229

            
               KMT I, 260.
               

            

         

         
            230

            
               KMT II, 245; Hofbälle seien den Adelsbällen unterlegen: KMT V, 85.
               

            

         

         
            231

            
               KMT I, 190; vgl. seine Kritik am Spiel bei Hof KMT II, 38, 130; KMT III, 236; das Spiel sei vor allem Franz Stephan zuliebe gepflegt worden: KMT IV, 71. Trotz des Verbots war man offenbar nachsichtig mit adeligen Spielern. Als
                  ein Freiherr von Spleny wegen Pharao-Schulden in die ihm anvertraute Mautkasse griff,
                  über 180.000 Gulden veruntreute und sich später selbst dem Kaiser gegenüber eröffnete,
                  wurde er zwar seines Amtes enthoben, sonst aber nicht bestraft; KMT VIII, 109.
               

            

         

         
            232

            
               Vgl. Wagner, Kammerzahlamt.
               

            

         

         
            233

            
               KMT I, 203.
               

            

         

         
            234

            
               KMT I, 237; vgl. KMT I, 210 f., 262, 306 u. ö.
               

            

         

         
            235

            
               Ligne, Fragments I, 185 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            236

            
               Abgedruckt bei KMT I, 306. Regelmäßige Spielrunden und die dabei beobachteten Zutrittsregeln, hohe Gewinne
                  bzw. Verluste: KMT II, 130, 191; KMT II, 213, 282, 360, 369, 373; KMT III, 13, 30, 236; KMT IV, 4, 10, 16, 25, 31, 71, 81, 125 f., 128; KMT V, 127.
               

            

         

         
            237

            
               KMT V, 8 f.
               

            

         

         
            238

            
               KMT V, 60.
               

            

         

         
            239

            
               Zollinger, Glücksspiel, 72 f. Vgl. KMT III, 268; KMT V, 73 f., 85, 92; KMT VI, 30, 172. Am 13. August 1764 sah sich Maria Theresia selbst genötigt Pharao zu
                  spielen, weil sich bei diesem Spiel wegen des runden Tisches leichter Rangkonflikte
                  mit der englischen Botschafterin vermeiden ließen: KMT VI, 50 f.
               

            

         

         
            240

            
               KMT VI, 149, 209; Verbot: KMT VI, 172, 219; vgl. Beales, Joseph II, I, 66, dazu unten Kap. X.
               

            

         

         
            241

            
               Z. B. Coke, Letters III, 323, 325, 348, 354, 461; IV, 9 u. ö. spricht von Loo und
                  Ombre.
               

            

         

         
            242

            
               An Marie Antoinette, 5. November 1777 und 5. Dezember 1777, MACS III, 127 f., 143 f.; Christoph, Briefwechsel, 210, 212 f.; vgl. Zollinger, Glücksspiel,
                  68 f.
               

            

         

         
            243

            
               Zinzendorf, Aus den Jugendtagebüchern, passim; vgl. Lebeau, Aristocrates, 141 ff.;
                  vgl. allg. Cerman, Habsburgischer Adel.
               

            

         

         
            244

            
               Vgl. allg. Daniel, Hoftheater, 66 ff.; Blanning, Das Alte Europa, 61 ff.; Abbate/Parker,
                  Oper, 127 ff.; Béhar/Mourey, Kulturwelt; Zechmeister, Theater; Hadamowsky, Wien; Szábo,
                  Cultural Transformation; Fritz-Hilscher, Im Dienste. Knappe Überblicke in Koschatzky,
                  Maria Theresia: Grasberger, Goldenes Zeitalter; Hadamowsky, Spectacle; Dietrich, Theater;
                  Campianu, Terpsichore.
               

            

         

         
            245

            
               KMT I, 202.
               

            

         

         
            246

            
               Vgl. Kap. II und IX.
               

            

         

         
            247

            
               Einzelheiten bei Hadamowsky, Wien 199 ff.; Zechmeister, Wiener Theater.
               

            

         

         
            248

            
               KMT III, 32: adelige Aufführungen par distinction immer nur als Kammerfest; vgl. z.B. KMT II, 160 f., 208 f. u. ö.; KMT III, 8 f. bemerkt Khevenhüller allerdings, dass die adeligen Laien nicht mehr mit
                  den professionellen Schauspielern mithalten könnten.
               

            

         

         
            249

            
               Instruction de S. M. L’Imperatrice pour le Ceremoniel aux Cours de ses Enfans (1765),
                  ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 47–52, hier 49r–v.
               

            

         

         
            250

            
               KMT I, 146, 252; II, 351 f., 355 f.; KMT III, 8, 32 u. ö.; vgl. auch Kap. IX zu den Kinderkomödien.
               

            

         

         
            251

            
               KMT V, 83.
               

            

         

         
            252

            
               Christoph Willibald Gluck, Alceste, Vorrede, Wien 1767. Vgl. Haas, Gluck und Durazzo;
                  Brown, Gluck; Abbate/Parker, Oper, 143 ff.
               

            

         

         
            253

            
               So Jean-Georges Noverre, Lettres sur la danse et sur les ballets, Lyon 1760, deutsch
                  zitiert nach Campianu, Terpsichore, 410; vgl. auch Mourey, Tanz- und Ballettkultur.
               

            

         

         
            254

            
               Joseph von Sonnenfels, Briefe über die Wienerische Schaubühne, Wien 1768; vgl. sein
                  Promemoria von 1770 bei Zechmeister, Wiener Theater, 57 ff.; allg. Karstens, Sonnenfels,
                  281 ff.
               

            

         

         
            255

            
               So die Forderung Sonnenfels’, vgl. Zechmeister, Wiener Theater, 51 ff.; dort ausführlich
                  zu den verschiedenen französischen und deutschen Reformrichtungen.
               

            

         

         
            256

            
               Ästhetische Urteile z.B. bei KMT II, 70, 160 f., 300, 315 f., 337, 352; zu Gluck ohne sonderlichen Applauso IV, 55; zum Streit um das deutsche Theater vgl. KMT VI, 227, 529 ff.; KMT VII, 157; KMT VIII, 15; zum neuen Ballett KMT VIII, 72 f., 81, 98 f.
               

            

         

         
            257

            
               Campianu, Terpsichore, 412. Nach KMT IV, 102 habe Maria Theresia ein neues Impromptu wegen der schlechten Komposition
                  verboten.
               

            

         

         
            258

            
               An Marie Beatrix, 17. August 1771, BKF III, 119 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            259

            
               An Marie Beatrix, 12. November 1772, BKF III, 149 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            260

            
               Zechmeister, Wiener Theater, 49 ff.
               

            

         

         
            261

            
               Durazzo war ursprünglich als Gesandter der Republik Genua in Wien. Ab 1752 war er
                  zusammen mit dem Fürsten Esterhazy, ab 1753 alleiniger Direktor des Theaterwesens
                  bis 1764. Vgl. Schneider, Durazzo, zur Reinigung der französischen Komödien von Anstößigkeiten.
               

            

         

         
            262

            
               Edikt vom 17. Februar 1752, nach Otto Teuber, Die Theater Wiens, II/1, Wien 1896,
                  63.
               

            

         

         
            263

            
               An Kaunitz, Mai 1767, zitiert nach Hadamowsky, Wien, 223; vgl. Arneth, Maria Theresia
                  IX, 272; Zechmeister, Wiener Theater, 79 f.
               

            

         

         
            264

            
               Z. B. an Antonia von Sachsen 1761, Lippert, Briefwechsel, 86, 103, 117 u. ö. Eine
                  Ausnahme machte sie nur anlässlich der Geburt ihres Enkels Franz, des späteren Thronfolgers,
                  am 16. März 1768; vgl. Hadamowsky, Spectacle.
               

            

         

         
            265

            
               Hadamowsky, Wien, 227 ff.
               

            

         

         
            266

            
               Dazu allg. knapp Müller, Orden; zu frühneuzeitlichen Ritterorden allg. Dikowitsch,
                  Barock; zum Vlies-Orden in Österreich Weber, Der Orden; Pečar, Ökonomie der Ehre, 173 ff.; Wrede, Ohne Furcht, 248 ff.; Quellenauszüge bei Wielach,
                  Ordensfeste; Stacher-Gfall, Das Andreasfest; beide in: Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 287 ff.
               

            

         

         
            267

            
               Wrede, Ohne Furcht, 252.
               

            

         

         
            268

            
               Toison = frz. für Vlies, (Widder-)Fell.
               

            

         

         
            269

            
               Dass man ein Neugeborenes in einen Ritterorden aufnahm, war auch für die damalige
                  Zeit nicht die Regel; deshalb hatte der Kaiser ein Gutachten dazu eingeholt, das mögliche
                  Skrupel zerstreute: Gutachten des Ordenssekretärs Johann Theodor von Imbsen, daß der
                  Kaiser dem neugeborenen Sohn bei der Taufe den Toisonorden verleihen möge, 7. April
                  1716, HHStA OMeA ÄZA 27–6-1a.
               

            

         

         
            270

            
               Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 525 f. Man folgte in allem dem Beispiel der
                  Taufe von Maria Theresias Bruder Leopold 1716: HHStA OMe ZA ZP 9, fol. 86–111; vgl. Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren, 173 f.; Stöckelle,
                  Taufzeremoniell, 294 f.
               

            

         

         
            271

            
               KMT I, 201; vgl. KMT IV, 70 f.; VI, 30 f., 132 u. ö.
               

            

         

         
            272

            
               KMT IV, 53; V, 138 f.
               

            

         

         
            273

            
               Dikowitsch, Barock, 53 ff.; zu Eleonore von Gonzaga der Jüngeren vgl. Schnettger,
                  Die Kaiserinnen aus dem Haus Gonzaga, in: Braun/Keller/Schnettger, Nur die Frau des
                  Kaisers?, 117–140.
               

            

         

         
            274

            
               Z. B. Justi, Gutachten, 30 ff.
               

            

         

         
            275

            
               Vgl. Georg Ludwigstorff, Der österreichische ‹Militär-Ehren Orden›, in: Dikowitsch,
                  Barock, 27–33; Hochedlinger, Mars Ennobled, 169 ff. Vgl. die bildliche Darstellung
                  der ersten öffentlichen Verleihung des Maria-Theresia-Ordens durch Franz Stephan an
                  den Feldmarschall Daun am 7. März 1758, Iby/Koller, Schönbrunn, 85; vgl. auch das
                  Deckenfresko von Gregorio Guglielmi in der Kleinen Galerie in Schönbrunn (1761), ebd.
                  100.
               

            

         

         
            276

            
               Dikowitsch, Barock, 29.
               

            

         

         
            277

            
               Kaunitz hielt zu Khevenhüllers größtem Missfallen auch die Festrede bei den ersten
                  Ordenspromotionen am 7. März des Folgejahres – eine etwas heikle Aufgabe, weil sich
                  das Kriegsglück mittlerweile gedreht hatte und alle eworbene Glori auf einmahl wieder verfinsteret worden war, KMT V, 13 f.
               

            

         

         
            278

            
               KMT V, 13 f.
               

            

         

         
            279

            
               KMT V, 138 f.
               

            

         

         
            280

            
               KMT VI, 31; vgl. Statuta des löblichen Ritter-Ordens des ersten apostolischen Königs
                  Stephani (30. Januar 1764), abgedruckt bei KMT VI, 307–316; ebd. 310, Punkt 12: Wir als König von Ungarn.
               

            

         

         
            281

            
               KMT VI, 31; vgl. dazu Christian Steeb, Kaiser Franz I. und seine ablehende Haltung gegenüber
                  der Stiftung des königlich ungarischen St.-Stephans-Ordens, in: Dikowitsch, Barock,
                  35–40.
               

            

         

         
            282

            
               Khevenhüller selbst ging beim Stephansorden dreimal hintereinander leer aus, KMT VI, 32, 151, 252. Maria Theresia vertröstete ihn immer wieder, bis er 1770 endlich
                  den Stephansorden erster Klasse erhielt, KMT VII, 16 f.
               

            

         

         
            283

            
               Statuta, KMT VI, 307–316. Zur späteren Entwicklung im 19. Jahrhundert vgl. Rudolf Kucera, Staat,
                  Adel und Elitenwandel. Die Adelsverleihungen in Schlesien und Böhmen 1806–1871 im
                  Vergleich, Göttingen 2012. Im Jahr 2011 wurde der Orden von Victor Orbán als staatlicher
                  ungarischer Verdienstorden wiederbelebt.
               

            

         

         
            284

            
               Handschreiben Maria Theresias an Fürst Esterházy, 20. Februar 1764, in KMT VI, 322.
               

            

         

         
            285

            
               Statuta, Punkt 23, KMT VI, 312.
               

            

         

         
            286

            
               Statuta, KMT VI, 307; vgl. Kaunitz’ Bemerkung dazu KMT VI, 319.
               

            

         

         
            287

            
               Statuta, Punkte 15 und 16, KMT VI, 311.
               

            

         

         
            288

            
               Statuta, Punkte 3, 6, 17 und 23, KMT VI, 308 ff.
               

            

         

         
            289

            
               Maria Theresias handschriftliche Randbemerkungen zum Votum von Kaunitz, KMT VI, 317, 318.
               

            

         

         
            290

            
               Eigenhändige Randbemerkung zu den Statuta, KMT VI, 312.
               

            

         

         
            291

            
               Vortrag Esterházy, 10. März 1764, KMT VI, 322 f. Der erste Großkreuz-Ritter war Graf Hatzfeld. Aufwendig inszeniert wurde
                  auch die erste Verleihung des Großkreuzes an einen hohen geistlichen Würdenträger
                  aus dem Reich, den Bischof von Passau, im Februar 1765, KMT VI, 86.
               

            

         

         
            292

            
               Vgl. Beilage zum Entwurf des Grafen Chotek vom 12. Mai 1760, in: KMT VI, 294 ff., hier 305; Entwurf der Statuten vom 30. Januar 1764: KMT VI, 307 ff., hier 313.
               

            

         

         
            293

            
               KMT VI, 140, 185.
               

            

         

         
            294

            
               KMT VI, 151; Vortrag Esterházys vom 26. März 1764, KMT VI, 324 ff., zur Auswahl der ersten Ordensritter.
               

            

         

         
            295

            
               KMT VIII, 53.
               

            

         

         
            296

            
               KMT VI, 81.
               

            

         

         
            297

            
               Denkschrift vom 17. November 1771, KMT VII, 373–398, hier 386. Trotzdem erwog Maria Theresia 1771, die Mitgliederzahl sogar
                  noch zu erhöhen, wovon ihr Khevenhüller naheliegenderweise abriet, jedenfalls für
                  die erste Ordensklasse, weil durch die Multiplication derselben das dermahlen obwaltende Empressement, dieser
                        Distinction theilhafftig zu werden, natürlicherweise erkalten würde, KMT VII, 101.
               

            

         

         
            298

            
               KMT V, 9 f.
               

            

         

         
            299

            
               KMT IV, 58 f.
               

            

         

         
            300

            
               Vgl. Instruktion für den Oberstabelmeister (1774), in: Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 122.
               

            

         

         
            VIII

            

         

   


Sieben Jahre Krieg
            

         

         
            1

            
               Denkschrift Maria Theresias an Daun, 24. Juli 1759, bei Kunisch, Der Ausgang, 216–222,
                  hier 220.
               

            

         

         
            2

            
               Zu den Militärreformen vgl. Allmayer-Beck, Armee; Duffy, Armee; Hochedlinger, Mars
                  Ennobled; Hochedlinger, Rekrutierung.
               

            

         

         
            3

            
               Maria Theresia, Denkschrift an den Grafen Daun, 24. Juli 1759, bei Kunisch, Der Ausgang,
                  216–222, hier 220.
               

            

         

         
            4

            
               So später der Feldherr Franz Moritz Lacy in einer Denkschrift über die Kriegskunst
                  zum Heerwesen unter Karl VI., zitiert bei Duffy, Armee, 145.
               

            

         

         
            5

            
               Handbillet an den Hofkriegsrat, Juni 1753, BAA, 105.
               

            

         

         
            6

            
               Dekret vom 25. Februar 1751; Hochedlinger, Mars Ennobled, 151 f.
               

            

         

         
            7

            
               Kammerzutrittsordnung von 1745: HHStA OMeA ÄZA 45–10; ediert bei Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 283; vgl. oben Kap. VII.
               

            

         

         
            8

            
               Zitat bei KMT III, 208 f. Zu Daun s. Heinrich Benedikt, Daun, Leopold Joseph Maria, Graf von, Fürst
                  von Thiano, in: NDB 3 (1957), 528 f.; als Biographie nur die ältere Arbeit von F. L. von Thadden, Feldmarschall
                  Daun. Maria Theresias größter Feldherr, Wien 1967.
               

            

         

         
            9

            
               Ausführlich zur sozialen Zusammensetzung Hochedlinger, Mars Ennobled.
               

            

         

         
            10

            
               Hochedlinger, Mars Ennobled, 162 ff.
               

            

         

         
            11

            
               Regulament und Ordnung des gesammten Kaiserlich-Königlichen Fuß-Volcks, 1749, Vorrede.
               

            

         

         
            12

            
               Schilling/Pommerin, Denkschrift; vgl. Schilling, Kaunitz und das Renversement; Szábo,
                  Kaunitz, 258 ff.; Arneth, Maria Theresia IV, 266 ff.; Braubach, Versailles und Wien,
                  404 ff.
               

            

         

         
            13

            
               Pommerin/Schilling, Denkschrift, 193.
               

            

         

         
            14

            
               Pommerin/Schilling, Denkschrift, 205.
               

            

         

         
            15

            
               Pommerin/Schilling, Denkschrift, 225.
               

            

         

         
            16

            
               So später in einer Denkschrift Kaunitz’ vom 7. September 1778, abgedruckt bei: Aretin,
                  Heiliges Römisches Reich II, 2 ff. – Die wichtigsten Denkschriften und Vorträge Kaunitz’
                  im Vorfeld des Krieges sind ediert bei Küntzel, Österreichische Acten; ferner Pommerin/Schilling,
                  Denkschrift; Beer, Denkschriften; verstreut auch bei KMT III und IV, Anhänge.
               

            

         

         
            17

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 267 f.; vgl. auch Auszug aus den Konferenzvoten, das auswärtige
                  System betreffend, 19. April 1749, Beer, Bentinck, 129–142.
               

            

         

         
            18

            
               Zu dieser lange umstrittenen Frage vgl. Guglia, Maria Theresia II, 96 f.; Arneth,
                  Maria Theresia IV, 282; Braubach, Versailles und Wien, 405 f.
               

            

         

         
            19

            
               Denkschrift Maria Theresias an Daun, 24. Juli 1759, bei Kunisch, Der Ausgang, 216–222,
                  hier 219.
               

            

         

         
            20

            
               Ebd., 220. Vgl. etwa Kaunitz’ Formulierung vom 6. August 1757, wonach der Fortbestand
                  Preußens unvereinbar sei mit dem Glück des ganzen Menschengeschlechts, incompatible avec le bonheur de l’humanité, zitiert bei Arneth, Maria Theresia V, 219, 508.
               

            

         

         
            21

            
               So z.B. in einem Vortrag vom April 1755, abgedruckt bei KMT III, 502 ff., hier 504. Vgl. seine Formulierung vom 6. August 1757, wonach der Fortbestand
                  Preußens unvereinbar sei mit dem Glück des ganzen Menschengeschlechts, incompatible avec le bonheur de l’humanité, zitiert bei Arneth, Maria Theresia V, 219, 508.
               

            

         

         
            22

            
               S. o. Kap. V.
               

            

         

         
            23

            
               Vgl. zu den Rücktrittsgesuchen 1766 und 1773: BAA, 220 ff., BAA, 251; vgl. Kap. X und XIII; vgl. Beales, Joseph II, I, 142 f.
               

            

         

         
            24

            
               Vgl. die knappen Überblicke bei Füssel, Der Siebenjährige Krieg; Duchhardt, Balance,
                  319 ff.; Schilling, Höfe, 450 ff.; ferner aus der unüberschaubaren Flut an Literatur
                  aus österreichischer Perspektive Arneth, Maria Theresia IV, Kap. 10–16; Guglia, Maria
                  Theresia II, 92 ff.; Szábo, Seven Years’ War; Hochedlinger, Austria’s Wars, 330 ff.;
                  zur französischen Perspektive Externbrink, Friedrich der Große; zur preußischen Perspektive
                  Kunisch, Friedrich der Große, 329 ff.; Blanning, Frederick the Great, 224 ff.; zur
                  globalen Perspektive Danley/Speelman, The Seven Years’ War; Baugh, The Global Seven
                  Years War.
               

            

         

         
            25

            
               Vertrag vom 15. November 1715, in dem Kaiser Karl VI. der Niederländischen Republik
                  eine Reihe von Festungen auf dem Territorium der Habsburgischen Niederlande als Verteidigungsbarriere
                  gegen Frankreich überlassen hatte.
               

            

         

         
            26

            
               Beer, Bentinck, 24 f. (22. Oktober 1749).
               

            

         

         
            27

            
               Bericht von Keith vom 19. Juli 1751; zitiert nach Klingenstein, Institutionelle Aspekte,
                  78; vgl. zu den Verhandlungen KMT III, 316–330.
               

            

         

         
            28

            
               Vertrag von Aranjuez, 14. April 1752; vgl. Guglia, Maria Theresia II, 108 f.; Arneth,
                  Maria Theresia IV, 336 ff.
               

            

         

         
            29

            
               13. August 1752, vgl. KMT III, 55.
               

            

         

         
            30

            
               Maria Theresia hielt aber daran fest: Schlitter, Correspondence Kaunitz et Koch, 147;
                  vgl. Arneth, Maria Theresia IV, 330 ff.; Guglia, Maria Theresia II, 107.
               

            

         

         
            31

            
               Konferenz vom 31. März 1755, Voten bei KMT III, 501–513, hier 508.
               

            

         

         
            32

            
               KMT III, 256.
               

            

         

         
            33

            
               Referat über die Sitzung der Hofkonferenz, 16. August 1755, Zitat bei Arneth, Maria
                  Theresia IV, 549.
               

            

         

         
            34

            
               Vortrag Kaunitz’ vor der Hofkonferenz vom 21. August 1755 (Protokoll vom 28. August
                  1755); ediert bei Küntzel, Acten, 145–160; vgl. Arneth, Maria Theresia IV, 388 ff.;
                  Guglia, Maria Theresia II, 130 ff.; Schilling, Kaunitz, 189 ff.
               

            

         

         
            35

            
               KMT III, 552: ein coup d’état où il s’agit d’un remède prompt, violent, mais nécessaire (ein Staatsstreich,
                        bei dem es sich um ein promptes, gewaltsames, aber notwendiges Mittel handelt).
               

            

         

         
            36

            
               Vortrag Kaunitz’, 28. August 1755: Küntzel, Acten, das Zitat 158.
               

            

         

         
            37

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 432 ff., 457 f.; Braubach, Versailles und Wien, 428 ff.;
                  Schilling, Kaunitz, 189 ff.; zuletzt Dade, Pompadour, 154 ff.
               

            

         

         
            38

            
               Maria Theresia an Antonia von Sachsen, 10. Oktober 1763, Lippert, Briefwechsel, 185,
                  dt. BAA, 183 ff., hier 185; vgl. auch KMT V, 84.
               

            

         

         
            39

            
               Dade, Pompadour, 176 ff. – Vgl. z.B. Archenholtz, Geschichte, 39, 803.
               

            

         

         
            40

            
               Lettre de la Marquise de Pompadour à la Reine de Hongrie (1759), in: Œuvres posthumes
                  de Frédéric II, Roi de Prusse, Supplément III, Berlin 1789, 241–250; vgl. dazu Pečar, Masken des Königs, 97 ff.; Kunisch, Aufklärung und Kriegserfahrung, 805 f., zum
                  Lob des Marquis d’Argens auf Friedrichs Satire.
               

            

         

         
            41

            
               Dade, Pompadour, 183 f.; vgl. etwa Guglia, Maria Theresia II, 161; Arneth, Maria Theresia IV,
                  153 f. Allgemein zur Rolle von Frauen in der damaligen Diplomatie vgl. Windler/von
                  Thiessen, Geschlecht der Diplomatie.
               

            

         

         
            42

            
               So der Bericht des englischen Gesandten Keith, zitiert bei Coxe, History III, 363 ff.
               

            

         

         
            43

            
               KMT IV, 22.
               

            

         

         
            44

            
               Anzeige einer Neutralitäts-acte und Defensiv-tractats mit dem französischen königlichen
                  Hof: Wienerisches Diarium Nr. 48, 16. Juni 1756.
               

            

         

         
            45

            
               Vgl. Konferenzvoten auf die Frage vom 23. Mai 1756, bei KMT IV, 158–76, hier Votum Khevenhüllers, 160; das Votum von Kaunitz bei Küntzel, Acten,
                  384–392; vgl. Arneth, Maria Theresia IV, 450 ff.; Guglia, Maria Theresia II, 136 ff.
               

            

         

         
            46

            
               Maria Theresia an Daun, ediert bei Kunisch, Der Ausgang, 219.
               

            

         

         
            47

            
               KMT IV, 42, 206.
               

            

         

         
            48

            
               Guglia, Maria Theresia II, 149 Anm. 1; vgl. Arneth, Maria Theresia IV, 487 ff.
               

            

         

         
            49

            
               Allg. Schilling, Formung; Gräf, Funktionsweisen; Thiessen, Diplomatie vom Type ancien.
               

            

         

         
            50

            
               KMT III, 274 f.; Nachwirkungen waren noch bis weit in den Februar 1756 zu spüren, vgl.
                  KMT IV, 9; Campan, Mémoires I, 36 f.
               

            

         

         
            51

            
               Kurze ereignisgeschichtliche Überblicke: Füssel, Siebenjähriger Krieg, 32 ff.; Schilling,
                  Höfe und Allianzen, 450 ff.; Duchhardt, Balance, 363 ff.; Guglia, Maria Theresia II,
                  148 ff.; Hochedlinger, Austria’s Wars of Emergence, 337 ff.; ausführlich Arneth, Maria
                  Theresia, Bde. V–VI; zuletzt Szábo, Seven Years’ War.
               

            

         

         
            52

            
               Aretin, Reich III, 87 ff.
               

            

         

         
            53

            
               Zum Krieg aus Reichsperspektive Aretin, Reich III, 88 ff.
               

            

         

         
            54

            
               Ausführlich zu dem Flugschriftenkrieg Schort, Politik und Propaganda, 41 ff., hier
                  43.
               

            

         

         
            55

            
               So z.B. der Jurist Friedrich Karl von Moser, zitiert nach Schort, Politik und Propaganda,
                  65, 90.
               

            

         

         
            56

            
               Vortrag des Reichsvizekanzlers Colloredo, 2. Oktober 1756, ediert bei KMT IV, 228–233.
               

            

         

         
            57

            
               Knapp Aretin, Reich III, 91 ff.; Rohrschneider, Immerwährender Reichstag, 52 ff.;
                  aus französischer Perspektive Externbrink, Friedrich der Große, 120 ff. Gegen die
                  Reichsexekution votierten Braunschweig-Wolfenbüttel, Hessen-Kassel, Sachsen-Gotha
                  und Schaumburg-Lippe. Die österreichische Diplomatie hatte zunächst noch versucht,
                  den König von England als Kurfürsten von Hannover zur Neutralität zu bewegen, war
                  damit aber gescheitert.
               

            

         

         
            58

            
               KMT IV, Anhang, 367–376, Maria Theresias Anweisung an Starhemberg dazu ebd. 371 f.
               

            

         

         
            59

            
               Vgl. KMT IV, 83 ff., 94 ff.
               

            

         

         
            60

            
               KMT IV, 86 ff.
               

            

         

         
            61

            
               So General Tillier an Daun, zitiert bei Arneth, Maria Theresia VI, 432.
               

            

         

         
            62

            
               KMT V, 4.
               

            

         

         
            63

            
               KMT IV, 88, 93.
               

            

         

         
            64

            
               KMT IV, 79, 88, 118. Vgl. Hollerweger, Reform, 63 ff.
               

            

         

         
            65

            
               KMT IV, 50, 93; KMT V, 16, 21 f., 42, 48, 97.
               

            

         

         
            66

            
               KMT IV, 47.
               

            

         

         
            67

            
               KMT IV, 113 f.
               

            

         

         
            68

            
               KMT IV, 222 f., 227, 233 f., 239 f., 243 u. ö.; weitere Beispiele in Briefen an Feldmarschall
                  Neipperg, BKF IV, 142 ff.
               

            

         

         
            69

            
               Z. B. an Ulfeld, 17. November 1757, BKF IV, 195.
               

            

         

         
            70

            
               KMT IV, 250.
               

            

         

         
            71

            
               An Neipperg, Oktober 1757, BKF IV, 149.
               

            

         

         
            72

            
               Arneth, Maria Theresia V, 191 f.
               

            

         

         
            73

            
               So vor allem im Herbst 1757 gegenüber dem Prinzen Karl, s.u.
               

            

         

         
            74

            
               An Neipperg, Anfang Juni 1757, BKF IV, 148.
               

            

         

         
            75

            
               Überblick über die Ereignisse bei Füssel, Siebenjähriger Krieg, 37 ff.; Hochedlinger,
                  Austrian Wars, 338 ff.; Szábo, Seven Years’ War, 61 ff.
               

            

         

         
            76

            
               KMT IV, 98 f.
               

            

         

         
            77

            
               KMT IV, 123.
               

            

         

         
            78

            
               Vgl. Wagner, Kammerzahlamt; ders., Fürstengnade.
               

            

         

         
            79

            
               Zu dem Orden vgl. oben Kap. VII; ewige Andacht: KMT IV, 108; zum Geburtstag der Monarchie Arneth, Maria Theresia V, 200; Maria Theresia an Joseph II., 17. Juni 1778, MJC II, 292.
               

            

         

         
            80

            
               Vgl. etwa Ligne, Journal de la Guerre, 486 f.; zur üblen Nachrede gegen Daun nach
                  der Schlacht bei Liegnitz am 15. August 1760 vgl. Arneth, Maria Theresia VI, 142 ff.
               

            

         

         
            81

            
               KMT VI, 165 f.; Khevenhüller kritisierte Dauns aus übertriebenen Circumspections-Geist herzuleitende Unentschlossenheit, die ihn zu Zauderung und Langsammkeit verleitet habe.
               

            

         

         
            82

            
               Arneth, Maria Theresia V, 231 ff.
               

            

         

         
            83

            
               Arneth, Maria Theresia V, 234.
               

            

         

         
            84

            
               Kunisch, Friedrich der Große, 344 f.; grundlegend Kunisch, Mirakel, 77 ff.
               

            

         

         
            85

            
               Schnelligkeitsgeist, so KMT VI, 165 f.
               

            

         

         
            86

            
               Arneth, Maria Theresia V, 250 ff.
               

            

         

         
            87

            
               Zu den Rangkonflikten KMT IV, 115; vgl. auch Luh, Kriegskunst, 210 f., 215 f.
               

            

         

         
            88

            
               Vortrag Kaunitz’, 31. Juli 1757, ediert bei KMT IV, 380 ff., hier 382.
               

            

         

         
            89

            
               Hildburghausen an den Kaiser, 2. November 1757, ediert bei KMT IV, Anhang, 400 f.; vgl. KMT V, 112, 132 f.
               

            

         

         
            90

            
               Der Mythos von Leuthen bekräftigt bei Kunisch, Friedrich der Große, 380 ff.
               

            

         

         
            91

            
               KMT IV, 137.
               

            

         

         
            92

            
               Vgl. KMT IV, 140 ff.
               

            

         

         
            93

            
               So o. Kap. III.
               

            

         

         
            94

            
               KMT II, 29, 62 ff., 68 f.; vgl. auch Hinrichs, Podewils, 74 ff.
               

            

         

         
            95

            
               Z. B. KMT I, 175; auch die Begünstigung Franz von der Trencks wurde der Protektion Franz Stephans
                  und Karls zugeschrieben, s.o. Kap. III.
               

            

         

         
            96

            
               KMT II, 28 f.
               

            

         

         
            97

            
               KMT II, 62 ff., 68 f. nach der Schlacht bei Hohenfriedberg im Juni 1745; vgl. BKF IV, 191; ähnlich nach der Schlacht bei Lüttich im Oktober 1746, KMT II, 120.
               

            

         

         
            98

            
               KMT II, 120 (18. Oktober 1746); vgl. Wiener Diarium, 26. Oktober 1746; Arneth, Maria
                  Theresia II, 225 ff.
               

            

         

         
            99

            
               KMT IV, 100. Nachdem Daun in Kolin gesiegt und die Truppen des Prinzen aus Prag befreit
                  hatte, habe sie das voreilig und irrtümlich als Verdienst ihres Schwagers gefeiert.
               

            

         

         
            100

            
               KMT V, 1 f.
               

            

         

         
            101

            
               KMT V, 3 f.; vgl. an Ulfeld, 10. August 1757 und 17. November 1757, BKF IV, 193, 195. Es war allerdings wegen des Gesichtsverlusts ein Problem, unfähige
                  Feldherren zu ersetzen; vgl. das Beispiel Esterházy, KMT V, 34 f.
               

            

         

         
            102

            
               An Ulfeld, Dezember 1757, BKF IV, 198 (Übers. B. St. R.). Antonia von Sachsen hatte Verständnis dafür und sprach
                  von einem Opfer, das Gott belohnen werde: an Maria Theresia, 23. Juni 1758, Lippert,
                  Briefwechsel, 32.
               

            

         

         
            103

            
               Arneth, Maria Theresia V, 165 f.; Szábo, Seven Years’ War, 106 ff., 127 f. u. ö. Vgl.
                  aber z.B. Ligne, Journal de la guerre, 143, zur Schlacht bei Hochkirch. Unabhängig
                  von der sachlichen Berechtigung der Kritik fragt sich, ob dabei nicht auch nationalistische
                  Untertöne gegen den «französischen» Lothringer im Spiel waren.
               

            

         

         
            104

            
               So nennt es etwa Eugen Guglia einen «echt weiblichen Gedankengang», dass sie sich
                  gegenüber Friedrich II. aufgrund seines einmal begangenen Unrechts «auf ewig» im Recht
                  gefühlt habe. Er führt dazu allerdings ein Zitat von Kaunitz an. Guglia, Maria Theresia II,
                  144.
               

            

         

         
            105

            
               KMT IV, 141.
               

            

         

         
            106

            
               […] son âme damnée et une créature de sa main, KMT IV, 142.
               

            

         

         
            107

            
               Überblick über die Veränderungen der Militärverwaltung bei Hochedlinger, Austria’s
                  Wars, 303 ff.; Hochedlinger, Rekrutierung.
               

            

         

         
            108

            
               KMT IV, 93.
               

            

         

         
            109

            
               Reformgesetz vom 1. Januar 1762, s.o. Kap. VI; zur Kritik der Historiker an dem schwerfälligen
                  System der habsburgischen Militärverwaltung vgl. Kunisch, Friedrich der Große, 346;
                  zu den strukturellen Nachteilen der Kriegführung des Erzhauses Kunisch, Mirakel, 83 ff.
               

            

         

         
            110

            
               Zitiert nach Arneth, Maria Theresia V, 362.
               

            

         

         
            111

            
               ce monstre, so Maria Theresia an Antonia von Sachsen, 10. Mai 1758, Lippert, Briefwechsel, 28 f.
               

            

         

         
            112

            
               Ligne, Journal de la guerre, 145, 317, 483.
               

            

         

         
            113

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten, 22.
               

            

         

         
            114

            
               KMT V, 71; Khevenhüllers Zitat entspricht nicht ganz dem Wortlaut des Briefes; vgl. Politische
                  Correspondenz Friedrichs des Großen, XVII, 311 f.
               

            

         

         
            115

            
               An Antonia von Sachsen, 29. Oktober 1758, Lippert, Briefwechsel, 33: La battaille […] n’at put me relever.
               

            

         

         
            116

            
               An Antonia von Sachsen, 21. Dezember 1758, Lippert, Briefwechsel, 33 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            117

            
               Lippert, Briefwechsel, 37, 53 f., 78, 80 f., 99. Vgl. z.B. Arneth, Maria Theresia V,
                  111.
               

            

         

         
            118

            
               Arneth, Maria Theresia VI, 429.
               

            

         

         
            119

            
               Kabinettschreiben an Daun, 21. Juni 1759, Arneth, Maria Theresia V, 429; zur Debatte
                  über die richtige Strategie allg. Kunisch, Mirakel.
               

            

         

         
            120

            
               Johannes Kunisch, Laudon, Ernst Gideon Freiherr von, in: NDB 13 (1982), 700 f. Vgl. Wertheimer, Schilderungen, 232: Laudon sei excessivement modeste, réservé, taciturne, aber die Kaiserin habe ihn nie sehr geliebt.
               

            

         

         
            121

            
               An Antonia von Sachsen, 12. November 1759, Lippert, Briefwechsel, 56; vgl. Arneth,
                  Maria Theresia VI, 38 ff.
               

            

         

         
            122

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia VI, 69 ff. Zu den Beratungen in Wien darüber KMT V, 266 ff.
               

            

         

         
            123

            
               An Antonia von Sachsen, 9. Dezember 1759, Lippert, Briefwechsel, 64 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            124

            
               An Antonia von Sachsen, 28. Januar 1760, Lippert, Briefwechsel, 70 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            125

            
               Arneth, Maria Theresia VI, 95 ff.
               

            

         

         
            126

            
               Schlachten bei Liegnitz, 15. August 1760, und bei Torgau, 3. November 1759. Vgl. Arneth,
                  Maria Theresia VI, 147 ff., 156 f., 161 f.
               

            

         

         
            127

            
               Arneth, Maria Theresia VI, 188 ff.
               

            

         

         
            128

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia VI, 254 ff.; grundlegend und detailliert Dickson, Finance II.
               

            

         

         
            129

            
               Dickson, Finance II, 36 ff.
               

            

         

         
            130

            
               Arneth, Maria Theresia VI, 259 ff.
               

            

         

         
            131

            
               Lebeau, Aristocrates, 159 ff.
               

            

         

         
            132

            
               An den Grafen d’Ayasasa, Oktober 1761, BKF IV, 430.
               

            

         

         
            133

            
               Z. B. Lippert, Briefwechsel, 86, 103, 124 u. ö.
               

            

         

         
            134

            
               An Ulfeld, 20. Mai 1762, BKF IV, 201 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            135

            
               An Ulfeld, 13. Nov. 1762, BKF IV, 206 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            136

            
               Arneth, Maria Theresia VI, 394 f.
               

            

         

         
            137

            
               An Starhemberg, 18. Februar 1763, zitiert bei Guglia, Maria Theresia II, 169.
               

            

         

         
            138

            
               Vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, Kapitel V.; vgl. oben Kap. IV.
               

            

         

         
            139

            
               Aretin, Reich III, 98 ff.; ausführlich Schort, Politik und Propaganda, 142 ff.
               

            

         

         
            140

            
               So KMT IV, 135 f.
               

            

         

         
            141

            
               Vgl. grundlegend Kalipke, Verfahren im Konflikt; Haug-Moritz, Corpus evangelicorum;
                  Aretin, Reich III, 101 ff.; zur Deutung auch als Religionskrieg Burkhardt, Religious
                  War; Fuchs, Virtueller Religionskrieg; Schmidt, Wandel durch Vernunft, 161 ff.; Schort,
                  Politik und Propaganda, 99 ff.; Pörtner, Propaganda, 474 ff.
               

            

         

         
            142

            
               So Schort, Politik und Propaganda, 168; zu den weiteren Debatten um die Verfahrensfragen
                  anlässlich des Planes zu einer Friedenskonferenz in Augsburg vgl. ebd. 186 ff.
               

            

         

         
            143

            
               KMT IV, 6, 15, 148.
               

            

         

         
            144

            
               Schort, Politik und Propaganda, 110 ff., das Zitat 114, dort zahlreiche weitere Belege
                  für pro-preußische Stimmung im Reich und im Ausland. Zu protestantischen Hassflugschriften
                  ebd. 243 ff.; zu weiteren Konfessionskonflikten im Reich zu dieser Zeit vgl. Kalipke,
                  Verfahren im Konflikt.
               

            

         

         
            145

            
               Zitiert bei KMT IV, 354 f. Anm. 108.
               

            

         

         
            146

            
               KMT IV, 103, 379 f.
               

            

         

         
            147

            
               Denkschrift an Daun, ediert bei Kunisch, Der Ausgang, 217, 220.
               

            

         

         
            148

            
               Z. B. an Ulfeld, 5. Juli 1757, BKF IV, 193. Vgl. auch Schort, Politik und Propaganda, 163 ff. zu einer unwillkommenen
                  Parteischrift des Abtes von Sankt Emmeram gegen die Protestanten. – Für die Protestanten
                  in den Erbländern galt allerdings etwas anderes; gegen sie führte Maria Theresia einen
                  Verfolgungsfeldzug; vgl. unten Kap. XII.
               

            

         

         
            149

            
               Burkhardt, Abschied vom Religionskrieg, 165 f.; ders., Religious War; Aretin, Reich III,
                  103 f.
               

            

         

         
            150

            
               Friedrich II. an d’Argens, 13. Mai 1758, in: Friedrich der Große, Mein lieber Marquis!,
                  Zürich 1985, 129 f., 179 f.; ‹Bref De S. S. Le Pape A M. Le Maréchal Daun›, in: Preuß,
                  Œuvres de Frédéric le Grand XIX, 71–83; Volz, Werke Friedrichs des Großen V, 219 ff.
                  Vgl. dazu Schort, Politik und Propaganda, 268 ff.; Pečar, Die Masken, 97 ff. Das apostolische Rabenaas bezog sich auf Maria Theresias Titel ‹Apostolische Majestät›, das sie sich von Papst
                  Clemens XIII. hatte verleihen lassen; vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 8 f.
               

            

         

         
            151

            
               Maria Theresia an Esterházy, 23. Dezember 1757, Arneth, Maria Theresia V, 280 f.
               

            

         

         
            152

            
               Luise Gottsched an die Frau von R., 4. Februar 1758, Briefe, 289.
               

            

         

         
            153

            
               Zahlreiche Belege bei Schort, Politik und Propaganda; Blitz, Pariotismus; Adam/Dainat,
                  Krieg ist mein Lied; Quellen bei Ditfurth, Volkslieder des Siebenjährigen Krieges;
                  Brüggemann, Der Siebenjährige Krieg.
               

            

         

         
            154

            
               Goethe, Aus meinem Leben I.2, Werke IX, 46 ff.
               

            

         

         
            155

            
               Vgl. etwa Ruth Florack, … nicht gewohnt zu fliehen vor des Franzmanns leerem Wind. Zu nationalen Stereotypen in Dichtung und Flugschriften, in: Adam/Dainat, Krieg
                  ist mein Lied, 65–87.
               

            

         

         
            156

            
               Vgl. den fiktiven Brief der Pompadour an Maria Theresia, in: Volz, Werke Friedrichs
                  des Großen V, 203–206; vgl. Pečar, Die Masken, 97 ff.
               

            

         

         
            157

            
               Irenophili zufällige Gedanken über einige politische Paradoxa bey jetzigem Kriege,
                  1758, 6. - Vgl. auch ‹Das große Hahnengeschrey, Oder: Vorstellung der jetzigen Kriegszeiten›,
                  bei Ditfurth, Volkslieder des siebenjährigen Krieges, 78 f. – Das ganze Land seufze
                  unter dem harten Joch einer österreichischen Frau, schrieb auch der einflussreiche Publizist Friedrich Karl von Moser, zitiert bei
                  Schort, Politik und Propaganda, 90.
               

            

         

         
            158

            
               Zitat bei Füssel, Der Siebenjährige Krieg, 92.
               

            

         

         
            159

            
               Archenholz, Geschichte des siebenjährigen Krieges, in: Kunisch, Aufklärung und Kriegserfahrung,
                  96 f.
               

            

         

         
            160

            
               Vgl. allg. Schort, Politik und Propaganda; Arndt/Körber, Mediensystem; Friedrich,
                  Drehscheibe; Martus, Aufklärung, 632 ff.; Anklam, Wissen, 189 ff.; zu den Erbländern
                  Duchkowitsch, Tagespresse; Seidler/Seidler, Zeitschriftenwesen; Seidler, Buchmarkt;
                  Karmasin/Oggolder, Mediengeschichte; Welke, Österreichs Gloria; zum Erbfolgekrieg:
                  Mazura, Kriegspropaganda; Küster, Vier Monarchien; vgl. oben Kap. III.
               

            

         

         
            161

            
               Der Begriff nach Burgdorf, Reichskonstitution.
               

            

         

         
            162

            
               Schort, Politik und Propaganda, 45 f.
               

            

         

         
            163

            
               An Neipperg, September 1756, BKF IV, 144. Zur Kriegsberichterstattung allg. Anklam, Wissen.
               

            

         

         
            164

            
               Zitate bei Schort, Politik und Propaganda, 121, hier bezogen auf Hamburg.
               

            

         

         
            165

            
               So Küster, Dettingen, 71; vgl. Fournier, Gerhard van Swieten, 403 f., über das Ergebnis
                  einer Umfrage in den Erbländern von 1749; optimistischer Frank, Buchhandel, aber für
                  die zweite Jahrhunderthälfte; vgl. auch Lavandier, Le livre. Zum Wiener Pressewesen
                  Berger, Wiennerisches Diarium; Duchkowitsch, Tagespresse; Lang, Zeitschriften; Tautscher-Gestmayer,
                  Geschriebene Zeitungen; Welke, Österreichs Gloria; bes. Schort, Politik und Propaganda,
                  mit ausführlichen weiteren Nachweisen; zuletzt Karmasin/Oggolder, Mediengeschichte.
               

            

         

         
            166

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 30. Namen gelehrter erbländischer Mönche wie Placidus
                  Fixlmillner, Kosmas Schmalfuss oder Magnuald Ziegelbauer sind daher nicht in die deutsche
                  Aufklärungsöffentlichkeit vorgedrungen.
               

            

         

         
            167

            
               Preise bei Schort, Politik und Propaganda, 37.
               

            

         

         
            168

            
               Dekret vom 7. Februar 1750, Supplementum Codicis Austriaci, 479, zitiert nach Küster,
                  Dettingen, 77.
               

            

         

         
            169

            
               Handbillet vom 19. Oktober 1751, Wiener Diarium Nr. 84, 1751; vgl. Berger, Wiennerisches
                  Diarium, 114 f. Das Handbillet warnte vor den geschriebenen Zeitungen und ihrem falschen, ungegründeten und vorsätzlich erdichteten Inhalt.
               

            

         

         
            170

            
               Berger, Wiennerisches Diarium, 116 ff.; Reisner/Schiemer, Das Wien(n)erische Diarium.
               

            

         

         
            171

            
               Schort, Politik und Propaganda, 62 f.
               

            

         

         
            172

            
               Welke, Österreichs Gloria; Schort, Politik und Propaganda, 203 ff.
               

            

         

         
            173

            
               Zitiert nach Welke, Österreichs Gloria, 180 f.
               

            

         

         
            174

            
               Vgl. das Resümee von Schort, Politik und Propaganda, 242 f., 285.
               

            

         

         
            175

            
               Am Beispiel des «Zeitungs-Kriegs» in Hamburg und Altona 1756–60 zwischen dem kaiserlichen
                  und dem preußischen Residenten vgl. Welke, Österreichs Gloria.
               

            

         

         
            176

            
               Dazu zuletzt Pečar, Die Masken.
               

            

         

         
            177

            
               Dazu ausführlich Blitz, Vaterland, 198 ff., hier 216; vgl. auch Martus, Aufklärung,
                  648 ff.; Adam/Dainat, Krieg ist mein Lied; Stockhorst, Krieg und Frieden (mit Beiträgen
                  nur zur preußischen Perspektive); zur zeitgenössischen Historiographie Schort, Politik
                  und Propaganda, 373 ff.
               

            

         

         
            178

            
               Martus, Aufklärung, 649.
               

            

         

         
            179

            
               Archenholz, Geschichte, in: Kunisch, Aufklärung und Kriegserfahrung, 498.
               

            

         

         
            180

            
               Denis, Poetische Bilder; vgl. Johannes Birgfeld, Kriegspoesie für Zeitungsleser oder
                  Der Siebenjährige Krieg aus österreichischer Sicht, in: Adam/Dainat, Krieg ist mein
                  Lied, 214–239. Auf österreichischer Seite knüpfte erst Josef von Sonnenfels 1771 mit
                  seiner Abhandlung ‹Von der Liebe des Vaterlandes› an den Patriotismus-Diskurs an,
                  allerdings ohne den kriegerischen Ton von Abbt.
               

            

         

         
            181

            
               Bräker, Lebensgeschichte, 135, 118. Vgl. auch Bleckwenn, Soldatenbriefe; Holger Böning,
                  Krieg und der ‹gemeine Mann› im 18. Jahrhundert, in: Stockhorst, Krieg und Frieden,
                  71 ff. – Selbst die Volkslieder aus dem Krieg bedienten sich einer weniger drastischen
                  Gewaltrhetorik als etwa Gleims ‹Lieder eines preußischen Grenadiers› oder seine ‹Zorndorf-Ode›.
               

            

         

         
            182

            
               Vgl. das Verzeichnis von Drugulin, Bilderatlas, 389 ff.; Coupe, German Political Satires,
                  Nummern I,225, I,226, I,228, I,229, I,230; Schort, Politik und Propaganda, 285 ff. –
                  Die Hochburg der politischen Karikatur war England; damit konnten die biederen deutschen
                  Blätter nicht konkurrieren.
               

            

         

         
            183

            
               Tanz: Johann David Nessenthaler, Der Neu eröffnete Politische Masqirte Ball der kriegenden Pouissancen in Germania, Augsburg 1758 (StPKB Handschriftenabt. Sign. YB 7634 m; Coupe, Satires, I,226); vgl. auch Ditfurth, Volkslieder
                  im siebenjährigen Krieg, 24. – Kartenspiel: Anonym, Das Spiel des Kriegs zwischen den kriegenden Puissancen, um 1760. Hist. Museum der Stadt Wien, Inv.Nr. 74.568 (Drugulin, Bilderatlas, Nr. 4559). –
                  Pharao: J. P. Haid, Pharao Spiel der im Krieg begriffenen Herren Officier, Augsburg o. J. (StPKB: YB 6696 kl; Coupe, Satires, I,229). – Schach: Johann Martin
                  Will, Man kan mit gutem Grund den Krieg zum Spiel vergleichen … (Ungar. Nemzeti Muzeum Budapest Inv.Nr. 2102; Mraz/Mraz, Maria Theresia, 109; Drugulin,
                  Bilderatlas, Nr. 4556). – Würfelspiel: Politischer Discours der Kriegenden Nationen bey einem Glas Wein (Drugulin, Bilderatlas, Nr. 4557). – Billard: Johann  Martin Will, A la Guerre oder Historisch Politisch Kriegerisches Billiard Spiel der streitenden
                        Mächten in Teutschland, Augsburg 1758 (Coupe, Satires, Nr. I,128). – Turnier: Johann David Nessenthaler,
                  Politisches Ritter Tournier, Augsburg o. J. (StPKB YB 6713 m). – Cricket: Matthew Darly, The Cricket Players of Europe, London um 1757 (British Museum Collection No. 1868,0808.4059).
               

            

         

         
            184

            
               Adam Michael Probst, Theater Kriegender Potentaten, Augsburg 1757, vgl. Schilling, Höfe und Allianzen, 462.
               

            

         

         
            185

            
               Am Beispiel Englands dazu jetzt Pohlig, Marlboroughs Geheimnis.
               

            

         

         
            186

            
               Arneth, Maria Theresia V, 40 ff.
               

            

         

         
            187

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 489, 560; so auch Friedrich II. selbst in seiner Geschichte
                  des Siebenjährigen Krieges: Volz, Werke Friedrichs des Großen III.1, 22, 36 f.
               

            

         

         
            188

            
               Z. B. an Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 26 u. ö.; an Ferdinand, BKF II, 149 ff., 162 ff., 174, 188.
               

            

         

         
            189

            
               An Ferdinand, 1778, BKF II, 149 ff., 162 ff., 165, 174, 188, zum Skandal um ein Informationsleck im Umkreis
                  von Ferdinands Beichtvater Dr. Wasgottwill von Rollemann. Zu ihm nur knapp Arneth,
                  Maria Theresia X, 182 f.
               

            

         

         
            190

            
               […] c’est un point réservé et permis seul au souverain; à un particulier c’est une
                        malhonnête et infame action. An Ferdinand, 7. Oktober 1778, BKF II, 151. Sie selbst entschuldigte sich, wenn sie versehentlich einen Familienbrief
                  geöffnet hatte, der nicht an sie adressiert war: so an Marie Beatrix, 1775, BKF III, 194.
               

            

         

         
            191

            
               Vortrag von Kaunitz, die Neueinrichtung des Postwesens betreffend, 31. Dezember 1749,
                  HHStA Reichsakten in specie 21–2, fol. 54 f.
               

            

         

         
            192

            
               Zu Lilien (1696–1776), der später Generalintendant der Reichs- und Niederländischen
                  Post wurde, vgl. Grillmeyer, Habsburgs Diener, 90 ff., 117 ff.; knapp Grillmeyer,
                  Habsburgs langer Arm; Behringer, Merkur, 587 ff.; Rohrschneider, Reichstag, 261 ff.;
                  vgl. oben Kap. IV zur Intrige gegen Palm. Zu Maria Theresias Anteilnahme an der Familie
                  Lilien vgl. auch ihren Brief an Posch, 24. November 1779, BKF IV, 339. – Das Folgende nach HHStA Reichsakten in specie, 21–25. – Vgl. auch die Beispiele für Interzeptionen preußischer
                  Post bei KMT III, 354, 364.
               

            

         

         
            193

            
               Behringer, Merkur, 588. Das genaue Datum der Eheschließung ist unklar, es liegt jedenfalls
                  nach 1746 (Tod seiner ersten Ehefrau). 1754 starb Theresia Lilien geb. Bartenstein.
               

            

         

         
            194

            
               Vgl. die Aufstellung bei Behringer, Merkur, 612, nach einer Quelle aus dem Jahr 1756.
               

            

         

         
            195

            
               Vgl. z.B. HHStA Reichsakten in specie 21–3, fol.  50r-53v: anonymes und undatiertes (ausweislich
                  der Handschrift von Lilien verfasstes) ‹Projet: Autant que l’ordre des surveillants
                  sert pour procurer des eclaircissements et pour conduire à la justesse des conseils
                  et des mesures, qu’il y a a prendre autant ce meme ordre doit etre soigneur, adroit,
                  vigilant, et a besoin de la protection›. – HHStA Reichsakten in specie 23–1, fol. 51r–60r: ‹Sancta Sanctorum ou secret de tous les
                  secrets›, Wien, 29. Dezember 1756.
               

            

         

         
            196

            
               HHStA Reichsakten in specie 23–1, fol. 51r–60r: ‹Sancta Sanctorum ou secret de tous les
                  secrets›, Wien, 29. Dezember 1756. Der Titel spielt auf die mittelalterliche, Aristoteles
                  zugeschriebene Schrift ‹Secretum secretorum› an; der Adressat war Kaunitz.
               

            

         

         
            197

            
               Deshalb fanden diese Vorgänge auch im Fürstlichen Zentralarchiv Thurn und Taxis keinen
                  Niederschlag; vgl. Behringer, Merkur, 678.
               

            

         

         
            198

            
               Sancta sanctorum, HHStA Reichsakten in specie 23–1, fol. 55r.
               

            

         

         
            199

            
               Sancta sanctorum, HHStA Reichsakten in specie 23–1, fol. 59v.
               

            

         

         
            200

            
               Grillmeyer, Habsburgs Diener, 120 ff.; HHStA Reichsakten in specie 24, 25, 26.
               

            

         

         
            201

            
               […] des moyens pour soutenir l’autorité Imperiale, les Interets de la Réligion, aussi
                        bien que ceux de la Maison d’Autriche, 8. 2. 1757, HHStA Reichsakten in specie 23–1, fol. 66 ff.
               

            

         

         
            202

            
               Bilanzen z.B. bei Schilling, Höfe und Allianzen, 472; Schmidt, Wandel durch Vernunft,
                  173 ff.; Duchhardt, Balance of Power, 368 ff.; Szábo, Seven Years’ War, 424 ff.
               

            

         

         
            203

            
               Zitiert nach Schilling, Höfe und Allianzen, 472.
               

            

         

         
            204

            
               Nach Dickson, Finance II, 1 f. beliefen sich die Staatsschulden auf rund 280 Millionen
                  Gulden.
               

            

         

         
            205

            
               An Ulfeld, Ende Februar 1763, BKF IV, 209.
               

            

         

         
            206

            
               Vgl. Drugulin, Bilderatlas, 405 f., Nr. 4792–4802; Koschatzky, Katalog Maria Theresia,
                  182 f., Nr. 28,2–28,4; zu den Feierlichkeiten in Berlin: Kunisch, Friedrich der Große,
                  444 f.
               

            

         

         
            207

            
               Friedrich II., Politisches Testament von 1768, Dietrich, Politische Testamente, 670 f.,
                  628 f.; ähnlich Politisches Testament von 1752, ebd. 380 f., 450 f.
               

            

         

         
            208

            
               Vgl. oben Kap. I.
               

            

         

         
            209

            
               Kunisch, Friedrich der Große, 408, nach Theodor Schieder und dem englischen Gesandten
                  Mitchell.
               

            

         

         
            210

            
               Guglia, Maria Theresia II, 144.
               

            

         

         
            211

            
               Vgl. zuletzt Johannes Burkhardt, Wie ein verlorener Krieg zum Sieg umgeschrieben wurde.
                  Friedrich der Große, der Siebenjährige Krieg und der Friede von Hubertusburg, in:
                  ders.u.a. (Hg.), Sprache. Macht. Frieden. Augsburger Beiträge zur Historischen Friedens-
                  und Konfliktforschung, Augsburg 2014, 265–308. Burkhardts Urteil, dass das Reich der
                  eigentliche Sieger des Krieges gewesen sei, kann man allerdings nur teilen, wenn man
                  die Auflösungserscheinungen des Reichsverbandes in den letzten Jahrzehnten seines
                  Bestandes ignoriert.
               

            

         

         
            212

            
               Guglia, Maria Theresia II, 170: Schlesien «war eines nochmaligen Waffenganges, eine
                  nochmalige Anspannung aller Energien, die in ihren Völkern lebten, wert». Ebd. 150:
                  Der Krieg habe das Ansehen der Kaiserin «in der Welt befestigt».
               

            

         

         
            213

            
               Vgl. die Bilanz bei Arneth, Reich III, 107 ff.
               

            

         

         
            214

            
               So gegenüber dem niederländischen Gesandten Bentinck, Beer, Bentinck, 23.
               

            

         

         
            215

            
               Friedrich II. an Voltaire, 26. Oktober 1740, Preuß, Œuvres de Frédéric le Grand XXII,
                  48 f., Nr. 153.
               

            

         

      

   
      
         
            IX

            Das Kapital der Dynastie
            

         

         
            1

            
               KMT IV, 33; zu Leopolds Ausbildung für den von Maria Theresia besonders geschätzten Militärstand
                  vgl. BKF IV, 17, 21.
               

            

         

         
            2

            
               So Joseph schon mit sieben Jahren, KMT II, 199, 291. Vgl. Allmayer-Beck, Armee, 76; Thümmler, Armee, 62, Tafel 70; Kugler,
                  Kleidung. Abb. bei Husslein-Arco/Lechner, Katalog van Meytens, 70 f. (mit z. T. falschen
                  Angaben), vgl. auch das Porträt von Joseph und Karl Joseph als Kinder beim Studieren
                  von Festungsgrundrissen, ebd. 68 f. – Auch ihrem ersten männlichen Enkel Franz verlieh
                  Maria Theresia 1774, also im Alter von sechs Jahren, ein Karabinerregiment (BKF IV, 59; MJC II, 43).
               

            

         

         
            3

            
               KMT IV, 32 zum 7. Juli 1756.
               

            

         

         
            4

            
               KMT III, 217.
               

            

         

         
            5

            
               KMT VI, 53; Joseph zuerst mit sieben Jahren, KMT II, 291, zuvor noch nicht, ebd. 199.
               

            

         

         
            6

            
               KMT VI, 45, 212.
               

            

         

         
            7

            
               Zu den Kindern vgl. Wachter, Erziehung; Pangels, Kinder; Kovács, Erzherzogin; Barta,
                  Familienporträts.
               

            

         

         
            8

            
               So die These von Barta, Familienporträts, mit zahlreichen Bildzeugnissen; vgl. auch
                  Koschatzky, Katalog, 206 ff.
               

            

         

         
            9

            
               ‹Familia Augusta›, Abb. bei Barta, Familienporträts, 6, Abb. 37; vgl. Koschatzky,
                  Katalog, 207; Telesko, Familia Augusta.
               

            

         

         
            10

            
               Z. B. KMT I, 208; KMT II, 29 f., 46, 119, 160 f., 180, 194 f., 209, 357 f., 375; KMT III, 8 f., 33; KMT IV, 8 f.; KMT V, 60 f., 77; KMT VI, 77 f. u. ö. Vgl. Dietrich, Theater; Hadamowsky, Spectacle; Hadamowsky, Wien,
                  204 ff.; Daniel, Hoftheater, 37.
               

            

         

         
            11

            
               An Hofrat Doblhoff, 5. April 1746, BKF IV, 218 f.; Beer, Bentinck, 10.
               

            

         

         
            12

            
               Bericht über die Erziehung Josephs, 1759, bei Conrad, Recht und Verfassung, 101.
               

            

         

         
            13

            
               KMT II, 142 (Januar 1747).
               

            

         

         
            14

            
               Z. B. KMT II, 194 f., 357 f., 375; III, 8 f., Khevenhüller äußerte sich kritisch vor allem
                  dann, wenn seine eigenen Kinder nicht mitspielten.
               

            

         

         
            15

            
               KMT VI, 77 f.; vgl. Zechmeister, Wiener Theater, 266; Vavra, Verwandt, 35 Abb. 3 und
                  4; Koschatzky, Katalog, 357 f.; Sommer-Mathis, Tu felix Austria, Tafel III.
               

            

         

         
            16

            
               KMT II, 34, 530 ff. (altes Herkommen); dagegen KMT III, 44: Am 24. Juni 1752 wurde nach jüngster Ordonnanz Gala zum Namenstag der Erzherzogin Johanna angesagt, die damals zwei Jahre alt war.
               

            

         

         
            17

            
               Vgl. das Beispiel der Gottscheds, Kap. VII; vgl. auch Campan, Mémoires I, 36 ff.
               

            

         

         
            18

            
               KMT II, 223, 359; KMT III, 63 f.
               

            

         

         
            19

            
               Joseph war erstmals 1754 bei dem Ordensfest mit Ordenskollane dabei, KMT III, 260 ff., 267 u. ö.
               

            

         

         
            20

            
               S. o. Kap. VII. Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 291 f. Über das entsprechende
                  Zeremoniell bei Toisonfesten wurde von der Hofkonferenz 1754/55 beraten, vgl. KMT III, 466, 475. Marianne wurde mit zehn Jahren in den Sternkreuzorden aufgenommen:
                  KMT II, 322 f.
               

            

         

         
            21

            
               KMT I, 194; Husslein-Arco/Lechner, Katalog van Meytens, 66 f. Das Porträt des Thronfolgers
                  in ungarischer Tracht wurde auch in einem Medaillon oberhalb eines der Staatsporträts
                  der Mutter von 1744 angebracht; Abb. bei Barta, Familienporträts, 8, Abb. 53. Das
                  gleiche Bild Josephs wurde auch in ein Gruppenporträt aller Kinder von 1749 integriert,
                  Abb. bei Mraz/Mraz, Maria Theresia, 178.
               

            

         

         
            22

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 184 f. – Joseph wohnte z.B. auch mit sieben Jahren dem
                  jährlichen Amtswechsel in der niederösterreichischen Regierung bei, KMT II, 213.
               

            

         

         
            23

            
               KMT III, 203, 232 f., Vorträge der Hofkonferenz ebd. 467–475. Das Thema beschäftigte
                  die Hofkonferenz schon im Dezember 1748, vgl. KMT II, 288, 530. Sie empfahl, dass der Thronfolger die Titel Infant von Spanien, Prinz
                  von beiderlei Sizilien und Prinz von Jerusalem nicht mehr führen solle. Ihm solle
                  in allem das gleiche Zeremoniell zukommen wie den bourbonischen Prinzen. Vom Einbezug
                  aller anderen Kinder in das Audienzzeremoniell war 1748 noch nicht die Rede.
               

            

         

         
            24

            
               KMT II, 364 f. (Oktober 1749: kein Unterschied zwischen der Prinzessin von Lothringen
                  und den Erzherzoginnen mehr); KMT III, 21 (Ostern 1752); KMT III, 89 (Februar 1753, Audienzen der Botschafter bei der Erzherzogin Johanna zu ihrem
                  dritten Geburtstag); KMT III, 95 (März 1753, Antrittsbesuch des venezianischen Botschafters bei sämtlichen
                  jungen Herrschaften); ebenso im folgenden Jahr, KMT III, 168 u. ö. – Nur die zweijährige Marie-Antoinette empfing noch nicht die Komplimente:
                  KMT IV, 127.
               

            

         

         
            25

            
               KMT III, 125 f.
               

            

         

         
            26

            
               KMT IV, 89.
               

            

         

         
            27

            
               KMT IV, 4 f.; KMT VIII, 33; Ranke, Fürst, 730.
               

            

         

         
            28

            
               KMT V, 64 f.
               

            

         

         
            29

            
               Vgl. Princeps in compendio, 78 ff.; die Erziehungsmaximen von Franz Stephans Vater:
                  ‹Memoire de morale et de Gouvernement d’Etat pour l’usage de S. A. Royale Regnante›,
                  HHStA LHA 43, fol. 37–126; zur Habsburger Tradition vgl. auch Kovács, Erzherzogin.
               

            

         

         
            30

            
               Vgl. dessen Ausführungen zu Josephs Ausbildung, KMT III, 402–411. – Auch Erzherzog Franz, der Enkel Maria Theresias, erhielt einen Offizier
                  zum Erzieher, MJC II, 105.
               

            

         

         
            31

            
               Vgl. oben Kap. VII; nach Ranke, Fürst, 674, sah sie die Kinder in der Hofburg drei-
                  bis viermal in der Woche; vgl. Campan, Mémoires I, 36 ff.
               

            

         

         
            32

            
               So der achtzehnjährige Leopold an den Grafen Thurn, Mai 1765, bei Wandruszka, Leopold II. I,
                  99.
               

            

         

         
            33

            
               Anweisungen für die Gräfin Almesloë, die Aya der Kinder Ferdinands in Mailand (1773),
                  BKF IV, 127 ff. (Übers. B. St. R.). Zur Erziehung der Tochter Josephs vgl.  Briefwechsel
                  zwischen Maria Theresia und d’Herzelles bei Kervyn de Lettenhouve, Lettres; Beales,
                  Joseph II I, 155 f.
               

            

         

         
            34

            
               Kovács, Erzherzogin, 53 ff. – Instruktionen für die Kammerherren des Erzherzogs Joseph
                  (Oktober 1747): KMT II, 448 ff. – Reglement des Unterrichts für den Erzherzog Joseph: Arneth, Maria Theresia IV,
                  522 f. – Instruktion für den Ayo des Erzherzogs Joseph, Grafen Batthyány (1751): BKF IV, 5 ff., dt. BAA, 98 ff. – Instruktion für den zweiten Ayo des Erzherzogs Leopold, Graf von Thurn
                  (1761): BKF IV, 17 ff., dt. BAA, 151 ff.; Anweisung an Thurn (Mai 1762), BKF I, 21 ff. – Instruktionen für die Aya der Erzherzoginnen Johanna und Josepha, Gräfin
                  Lerchenfeld (November 1756): BKF IV, 101 ff., dt. BAA, 133 ff.; (Oktober/November 1763): BKF IV, 116 ff., dt. BAA, 187 f. – Tagesplan für Joseph: van Rhyn, Briefe, 276 f.; Bericht über seine Erziehung:
                  Conrad, Recht und Verfassung, 85 ff. – Vgl. allg. zu den Erziehungsinstruktionen Arneth,
                  BKF I, Einleitung.
               

            

         

         
            35

            
               An Almesloë, BKF IV, 127.
               

            

         

         
            36

            
               An Beatrix, 13. Mai 1779, BKF III, 359 f.
               

            

         

         
            37

            
               An Almesloë, BKF IV, 128: avec ordre, décence et tranquillité.
               

            

         

         
            38

            
               Vgl. Kovács, Erzherzogin, 54 f. Gegen die Verzärtelung der Kinder durch zu weiche
                  Kissen: an Ferdinand, 12. September 1776, BKF II, 47.
               

            

         

         
            39

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 103.
               

            

         

         
            40

            
               Instruktion für die Kammerherren Josephs, KMT II, 450.
               

            

         

         
            41

            
               Z. B. an Batthyány, BKF IV, 9; an Lerchenfeld, BKF IV, 117 u. ö.
               

            

         

         
            42

            
               S.u. Kap. XIV.
               

            

         

         
            43

            
               An die Kammerherren Josephs, KMT II, 450; an Lerchenfeld, BKF IV, 101; an Thurn, BKF IV, 19; an Almesloë, BKF IV, 127. Zu van Swietens Tagesplan vgl. Brechka, Van Swieten, 113 f.
               

            

         

         
            44

            
               An die Kammerherren Josephs, KMT II, 450; vgl. an Lerchenfeld, BKF IV, 102.
               

            

         

         
            45

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 101 f., 105, 119.
               

            

         

         
            46

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 105; vgl. an Rosenberg, BKF IV, 84 ff.
               

            

         

         
            47

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 101.
               

            

         

         
            48

            
               KMT III, 22.
               

            

         

         
            49

            
               KMT III, 255.
               

            

         

         
            50

            
               An Thurn, BKF IV, 20 f.; an Batthyány, BKF IV, 6; Bartenstein über Josephs Erziehung, Conrad, Recht und Verfassung, 30 f.; vgl.
                  Hinrichs, Podewils, 50.
               

            

         

         
            51

            
               KMT V, 86 f.
               

            

         

         
            52

            
               KMT IV, 52; III, 75; ähnlich V, 74.
               

            

         

         
            53

            
               An Batthyány, BKF IV, 7 f.
               

            

         

         
            54

            
               sa façon de penser, de s’annoncer et de se produire, so an Thurn, BKF IV, 18.
               

            

         

         
            55

            
               Z. B. an Batthyány, BKF IV, 7; an Thurn, BKF IV, 20; an Lerchenfeld, BKF IV, 103; an die Kammerdiener Josephs, KMT II, 449 f.
               

            

         

         
            56

            
               An Batthyány, BKF IV, 9.
               

            

         

         
            57

            
               An Batthyány, BKF IV, 9; vgl. etwa BKF I, 55.
               

            

         

         
            58

            
               So wies Maria Theresia es beispielsweise zurück, als der fünfzehnjährige Leopold für
                  einen Hofamtsträger um Schuldenaufschub bat; an Leopold, BKF I, 13 f.
               

            

         

         
            59

            
               Vgl. KMT II, 181 ff. Joseph solle man nach seinem sechsten Geburtstag nach und nach von den Weibern wegnehmen. Ausführlicher Bericht von 1759 bei Conrad, Recht und Verfassung, 85 ff.
               

            

         

         
            60

            
               Spanisch und Italienisch für Josepha: an Lerchenfeld, BKF IV, 120. Ein bisschen Tschechisch für Leopold, aber kein österreichischer Dialekt:
                  an Thurn, BKF IV, 24. Auch die Enkel in Italien sollten als erstes Deutsch sprechen, so an Almesloë,
                  BKF IV, 127.
               

            

         

         
            61

            
               Z. B. KMT II, 56; III, 4, 20, 30, 53, 79, 177, 200, 207, 230, 242, 257 u. ö. Beratung über
                  die Unterrichtspläne für Joseph unter der Leitung von Bartenstein (Januar 1754): KMT III, 402 ff.
               

            

         

         
            62

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 103.
               

            

         

         
            63

            
               An Batthyány, BKF IV, 10 f.
               

            

         

         
            64

            
               KMT II, 182.
               

            

         

         
            65

            
               KMT II, 448 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            66

            
               KMT II, 450 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            67

            
               Conrad, Recht und Verfassung, 94 f.
               

            

         

         
            68

            
               Z. B. an Thurn, BKF IV, 36; an Rosenberg, BKF IV, 80 ff. u. ö.
               

            

         

         
            69

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 103, 117 f., 120.
               

            

         

         
            70

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 103.
               

            

         

         
            71

            
               An Lerchenfeld, BKF IV, 111, 113.
               

            

         

         
            72

            
               An Gräfin Trautson, 1750, van Rhyn, Briefe, 181.
               

            

         

         
            73

            
               An Amalia, Juni 1769, BKF III, 3 ff., dt. Rothe, Briefe, 143 ff.
               

            

         

         
            74

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 44 ff., dt. Rothe, Briefe, 220 ff.
               

            

         

         
            75

            
               An Marie Antoinette, 4. Mai 1770, MACS I, 6 ff.; 1. November 1770, MACS I, 15 ff., dt. BAA, 256 f.; 263 ff.; an ihren Aufpasser, den Wiener Gesandten in Paris, Mercy-Argenteau,
                  1. September 1770, MACS I, 46 ff., dt. gekürzt BAA, 257 f. u. ö.
               

            

         

         
            76

            
               An Ferdinand, 10. März 1769, BKF II, 61 f.; 13. April 1771, BKF I, 64 f. u. ö.
               

            

         

         
            77

            
               An Batthyány, BKF IV, 8 f.
               

            

         

         
            78

            
               Andere teilten diese Kritik am Thronfolger: seine undeutliche, langsamme Sprach (KMT II, 194); leuthscheu, soll sich mehr zum Commerce du monde gewöhnen (KMT II, 301 f.) u.ä. Vgl. Beales, Joseph II, I, 29 ff.
               

            

         

         
            79

            
               Maria Theresia an Franz Graf Thurn, 1761, BKF IV, 17 ff., dt. BAA 151 ff.; an dens., Mai 1762, BKF IV, 21 ff.; an Leopold, 1765, BKF I, 11 ff.; an Anton Graf Thurn, 1766, BKF IV, 33 ff.; Instruction de feu de Majesté l’Empereur François I pour son fils Leopold
                  donnée 1765, ÖNB Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 1–36; Instructions De l’Imperatrice
                  Reine, ebd. fol. 37–52. – Vgl. Wandruszka, Leopold II., I, 45 ff., 81 ff., 110 ff.
               

            

         

         
            80

            
               Fidèle tableau de S. A. R. l’archiduc Léopold, 15. Mai 1762, BKF IV, 22 ff.
               

            

         

         
            81

            
               Leopold an Franz Graf Thurn, 20. Mai 1765, bei Wandruszka, Leopold II., I, 101 ff.
               

            

         

         
            82

            
               Ebd. I, 103 f.
               

            

         

         
            83

            
               Z. B. BKF I, 68, 70; BKF IV, 84 ff., u. ö.
               

            

         

         
            84

            
               So Wandruszka, Leopold II., I, 41, 48.
               

            

         

         
            85

            
               Scharfe Kritik Maria Theresias an Franz von Thurn: 12. Januar 1766, MJC I, 170 ff. Thurn starb unmittelbar darauf, so dass es hieß, der Brief habe ihn umgebracht.
               

            

         

         
            86

            
               Innerkofler, Eine große Tochter, 53 f.
               

            

         

         
            87

            
               Pleschinski, Croÿ, 332.
               

            

         

         
            88

            
               Ranke, Fürst, 674; Hinrichs, Podewils, 50. Dagegen nennt Swinburne, Courts I, 341,
                  die Erziehung extrem hart; so auch Marie Antoinettes Kammerfrau: Campan, Mémoires
                  I, 36 ff. – Vgl. zum Urteil der Schwiegertochter Isabella s.u.
               

            

         

         
            89

            
               An Mercy, 13. Januar 1779, MACS III, 283. Vgl. allg. Barta, Maria Theresia, 345.
               

            

         

         
            90

            
               Vgl. zu Marie Christine und Albert von Sachsen unten Kap. XIV.
               

            

         

         
            91

            
               Es kam allerdings vor, dass getaufte ehemalige Musliminnen fürstliche Mätressen wurden;
                  vgl. dazu demnächst die Arbeit von Manja Quakatz.
               

            

         

         
            92

            
               An Kaunitz, Mai 1762, BKF IV, 249 ff., dt. BAA, 165 ff. – Zu den Heiratsverhandlungen bezüglich Modena im April 1752: KMT III, 289 ff.; Juni 1752: KMT III, 301 ff.; Vertrag mit dem Herzog von Modena, 11. Mai 1753, vgl. Arneth, Maria
                  Theresia IV, 239 ff., 337 ff.; Kleinmann, Politik.
               

            

         

         
            93

            
               An Lerchenfeld, 13. Oktober 1763, BKF IV, 116, dt. BAA, 187.
               

            

         

         
            94

            
               Vgl. unten Kap. XIV.
               

            

         

         
            95

            
               Vgl. KMT III, 347 ff. (Januar 1753); Arneth, Maria Theresia IV, 336 ff., ebd. V, 451 ff.
               

            

         

         
            96

            
               25. März 1759, Arneth, Maria Theresia V, 456.
               

            

         

         
            97

            
               Joseph an seinen Kammerherrn Anton Graf Salm, 10. September 1760, Zweybrück, Briefe,
                  114 f.; vgl. Beales, Joseph II, I, 69 ff.
               

            

         

         
            98

            
               Kaunitz an Starhemberg, 30. März 1759, Arneth, Maria Theresia V, 538.
               

            

         

         
            99

            
               An Maria Antonia von Sachsen, 28. Januar 1760, Lippert, Briefwechsel, 69 f.: plutôt aux qualitez qu’aux grandes alliances.
               

            

         

         
            100

            
               Maria Theresia bedauerte, dass es für Liechtenstein finanziell so aufwendig werde:
                  An Liechtenstein, Januar 1760, BKF IV, 306 ff.
               

            

         

         
            101

            
               Einzug, Trauung, offene Tafel, Souper und Serenade, vgl. Farbabb. 16 und oben Abb. 26.
               

            

         

         
            102

            
               Badinter, Isabelle, 100 f. (Februar 1761?), dt. Wolf, Marie Christine I, 24.
               

            

         

         
            103

            
               Joseph an Salm, 10. September 1760, Zweybrück, Briefe, 115: pour l’amour, vous savez, que je ne fais pas l’agreable et l’amant, et que c’est meme
                        contre ma nature.
               

            

         

         
            104

            
               Joseph an Salm, 17. September 1760, Zweybrück, Briefe, 116 f.
               

            

         

         
            105

            
               Joseph an Salm, 20. und 28. September 1760, Zweybrück, Briefe, 117 f.
               

            

         

         
            106

            
               Badinter, Isabelle, hat die Briefe erstmals ungekürzt publiziert, ganz im Gegensatz
                  zur Edition von Hrazky, Persönlichkeit; vgl. auch Tassulo, Isabella; Sanger, Isabelle;
                  Arneth, Maria Theresia VII, 33 ff.; Beales, Joseph II, I, 69 ff.; Wolf, Marie Christine I,
                  13 ff.
               

            

         

         
            107

            
               An Antonia von Sachsen, 9. Juni 1760, Lippert, Briefwechsel, 83 f., dt. BAA, 150 f.; vgl. den Bericht Liechtensteins an Maria Theresia, 4. September 1760, Zweybrück,
                  Briefe, 115 Anm.1.; das Urteil ihres Schwagers Alberts von Sachsen bei Arneth, Maria
                  Theresia VII, 500; KMT VI, 103: eine so allgemein und vorzügliche Approbation.
               

            

         

         
            108

            
               Die Essays ediert bei Hrazky, Persönlichkeit, 191 ff.
               

            

         

         
            109

            
               Badinter, Isabelle, 123 f.
               

            

         

         
            110

            
               Badinter, Isabelle, 157, 123 ff. ‹Orphée et Eurydice› von Gluck und Calzabigi hatte
                  gerade (1762) am Hof Furore gemacht; Laurette und Zerbin sind Figuren aus der komischen
                  Oper ‹Le peintre amoureux de son modèle› von Louis Anseaume und Egidio Duni (1757).
                  Zu den Rollen von ‹Lisette und Linon› (1762) vgl. Henri Bédarida, Parme et la France
                  de 1748 à 1789, Paris 1928, 454 f.
               

            

         

         
            111

            
               Vgl. die Briefe Nr. 83, 85, 87, 111 und 119 der Edition von Badinter, die Hrazky in seiner
                  Briefedition stillschweigend unterschlagen hat. Arneth hatte die Briefe ausgesondert
                  und zu vernichten empfohlen, vgl. Tamussino, Isabella, 196 ff., 299 Anm.1.
               

            

         

         
            112

            
               Badinter, Isabelle, 146 f., 151 u. ö.; vgl. Tamussino, Isabella, 204 f.
               

            

         

         
            113

            
               Badinter, Isabelle, 145, vgl. 130 u. ö.
               

            

         

         
            114

            
               Badinter, Isabelle, 188.
               

            

         

         
            115

            
               Traité sur les Hommes, ediert bei Hrazky, Persönlichkeit, 194 f.
               

            

         

         
            116

            
               Zweybrück, Briefe, 114.
               

            

         

         
            117

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 60.
               

            

         

         
            118

            
               Wolf, Marie Christine I, 23.
               

            

         

         
            119

            
               So Karl Gutkas, Joseph II., Maria Theresias ältester Sohn und Nachfolger, in: Koschatzky,
                  Maria Theresia, 176–185, hier 178; ebenso Gutkas, Joseph II., 45 ff.; sehr zurückhaltend
                  auch Pangels, Kinder, 168 f.; dagegen Tamussino, Isabella, 201 ff.; Badinter, Isabelle,
                  60 ff.
               

            

         

         
            120

            
               Vgl. Steidele, Als wenn Du mein Geliebter wärest, 52.
               

            

         

         
            121

            
               Der Klassiker des Genres, Rousseaus ‹Julie ou la Nouvelle Héloise›, erschien 1761
                  und war den beiden bekannt; Tamussino, Isabella, 210.
               

            

         

         
            122

            
               So in der Parodie auf ein höfisches Rekommendationsschreiben, Badinter, Isabelle,
                  96 f., vgl. 100 f. u. ö. Isabella selbst stellte ausführliche Reflexionen über das
                  Wesen wahrer Freundschaft und über die Frage an, inwiefern Freundschaft zu einer Monarchin
                  oder zur eigenen Mutter möglich sei: ebd. 242 ff., dt. Arneth, Maria Theresia VII,
                  52 f.
               

            

         

         
            123

            
               Quelques questions à définir au sujet de gagner le cœur de l’Archiduc, Badinter, Isabelle,
                  107 ff.
               

            

         

         
            124

            
               Vgl. das Urteil Alberts von Sachsen in seinen Memoiren, bei Arneth, Maria Theresia VII,
                  503.
               

            

         

         
            125

            
               Conseil à Marie, Badinter, Isabelle, 237 ff., dt. bei Arneth, Maria Theresia VII,
                  49 ff.
               

            

         

         
            126

            
               Badinter, Isabelle, 237 ff., dt. bei Arneth, Maria Theresia VII, 49 ff.
               

            

         

         
            127

            
               An die Gräfin Edling, 9. Juli 1761, BKF IV, 517.
               

            

         

         
            128

            
               An Marie Louise von Parma, die Schwester Isabellas, 14. September 1763, bei Arneth,
                  Maria Theresia VI, 499; vgl. z.B. BKF IV, 310.
               

            

         

         
            129

            
               An Antonia von Sachsen, 4. Februar 1763, Lippert, Briefwechsel, 153 u. ö.; an Marie
                  Christine, 1763?/1764?, BKF II, 357 f.; an dies., 4. Oktober 1771, BKF II, 371 f. u. ö.
               

            

         

         
            130

            
               Conseil à Marie, Badinter, Isabelle, 237–252; gekürzt dt. bei Arneth, Maria Theresia VII,
                  49 ff.
               

            

         

         
            131

            
               Badinter, Isabelle, 240 f.; Arneth, Maria Theresia VII, 50 f.
               

            

         

         
            132

            
               Badinter, Isabelle, 244 ff.; Arneth, Maria Theresia VII, 53 f. (dort gekürzt).
               

            

         

         
            133

            
               Badinter, Isabelle, 251 f., Arneth, Maria Theresia VII, 56 f. (gekürzt).
               

            

         

         
            134

            
               Zur Ehe Marie Christines und Alberts von Sachsen vgl. unten Kap. XIV.
               

            

         

         
            135

            
               Badinter, Isabelle, 98 (Karl); ebd. 166, 168, 172 ff. (Johanna).
               

            

         

         
            136

            
               Zinzendorf, Aus den Jugendtagebüchern, 378; vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 61 ff.,
                  mit weiteren Quellen 502 ff.; Tamussino, Isabella, 215 ff., 258 ff.
               

            

         

         
            137

            
               Joseph an den Herzog von Parma, 29. November, 11. Dezember, 30. Dezember 1763, Bicchieri,
                  Lettere, 111 ff.; Auszüge dt. bei Arneth, Maria Theresia VII, 62 f.; Maria Theresia
                  über Josephs Verhalten an Isabellas Krankenbett: Zweybrück, Briefe, 121 ff.
               

            

         

         
            138

            
               An Antonia von Sachsen, 23. Dezember 1763, Lippert, Briefwechsel, 201 f.; an dies.,
                  29. Dezember 1763, Lippert, Briefwechsel, 206, dt. BAA, 193 f.
               

            

         

         
            139

            
               An Kaunitz, 26. November 1763, bei Arneth, Maria Theresia VII, 62.
               

            

         

         
            140

            
               An Salm, Zweybrück, Briefe, 123; dt. bei Tamussino, Isabella, 270.
               

            

         

         
            141

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 40, 500.
               

            

         

         
            142

            
               Handschriftliche Zettel Maria Theresias, Zweybrück, Briefe, 122 f.; vgl. Tamussino,
                  Isabella, 269 f.
               

            

         

         
            143

            
               Vgl. Beales, Joseph II, I, 82 ff.; Arneth, Maria Theresia VII, 87 ff.
               

            

         

         
            144

            
               Pezold an den Grafen Flemming, 26. November 1764, Lippert, Briefwechsel, 209 Anm. 4.
               

            

         

         
            145

            
               Points donnés par S. M. L’Empereur François […], 28. Januar 1764, HHStA Hausarchiv, Familienkorrespondenz A 26, 13 ff.; vgl. Beales, Joseph II, I, 82 f.
                  Der Brief Josephs, auf den Franz Stephan antwortete, ist nicht überliefert.
               

            

         

         
            146

            
               An Antonia von Sachsen, 9. Februar 1764, Lippert, Briefwechsel, 211 ff.; dt. BAA, 194 f.
               

            

         

         
            147

            
               Je ne puis me presenter qu’en deux faces differentes, so Joseph an den Herzog von Parma, 23. August 1764, Bicchieri, Lettere, 117 f.;
                  vgl. Joseph an Maria Theresia, März 1764, MJC I, 25, 32, 37, 84 f. u. ö.
               

            

         

         
            148

            
               Joseph an Maria Theresia, 12. und 14. April 1764, MJC I, 97 f., 101.
               

            

         

         
            149

            
               Vgl. Joseph an Maria Theresia, April 1774, MJC I, 97 f., 101, 106 ff., 111 ff., 123 ff.; eigenhändige Denkschrift Maria Theresias,
                  MJC I, 111 ff.; dt. Arneth, Maria Theresia VII, 92 ff.
               

            

         

         
            150

            
               Elisabeth Christine, die spätere Königin von Preußen. KMT VI, 63 f.; vgl. Joseph an Maria Theresia, 8. April 1764, MJC I, 88 f.
               

            

         

         
            151

            
               KMT VI, 64; vgl. Vortrag Kaunitz’, 20. September 1764, KMT VI, 333 ff.
               

            

         

         
            152

            
               Kunigunde (1740–1826) war die jüngste Tochter Augusts III. von Sachsen-Polen und der
                  Habsburgerin Maria Josepha, einer Tochter Kaiser Josephs I. – Josepha von Bayern (1739–1767)
                  war die Schwester des Kurfürsten Maximilian von Bayern und Maria Antonias von Sachsen
                  und wie diese eine Tochter Kaiser Karls VII.  Albrecht und der Habsburgerin Maria
                  Amalia.
               

            

         

         
            153

            
               An Antonia von Sachsen, 16. Januar und 9. Februar 1764, Lippert, Briefwechsel, 209 ff.,
                  dt. BAA, 194 f.; an Pergen, 24. Februar 1764, BKF IV, 282 ff. – Josephs Abneigung gegen die bayerische wie die sächsische Heirat: Joseph
                  an Maria Theresia, März/April 1764, 26 f., 30, 84 f., 94, 106 ff.
               

            

         

         
            154

            
               Pezold an den Grafen Flemming, 31. Dezember 1764, Lippert, Briefwechsel, 209 ff. Anm. 4.
               

            

         

         
            155

            
               Joseph an Maria Theresia, April 1764, MJC I, 94, 108 ff.
               

            

         

         
            156

            
               KMT VI, 63 ff.; Maria Theresia an Antonia von Sachsen, September/Oktober 1764, Lippert,
                  Briefwechsel, 233 ff., 447 ff.
               

            

         

         
            157

            
               KMT VI, 65.
               

            

         

         
            158

            
               KMT VI, 67; vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 99 ff.
               

            

         

         
            159

            
               KMT VII, 68, die förmlichen Schreiben (13. November 1764) ebd. 339 ff.
               

            

         

         
            160

            
               Materialien bei Lippert, Briefwechsel, 236 ff., aus der Sicht Kunigundes und des sächsischen
                  Hofes ebd. 447 ff. Antonia von Sachsen, die ja mit beiden Kandidatinnen nah verwandt
                  war – Josepha war ihre Schwester, Kunigunde ihre Schwägerin –, hatte sich Maria Theresia
                  zuliebe zwischen alle Stühle gesetzt.
               

            

         

         
            161

            
               Abb. z.B. bei Koschatzky, Katalog, 239, Nr. 40,19.
               

            

         

         
            162

            
               Joseph an den Herzog von Parma, 13. November 1764, Bicchieri, Lettere, 120 f.
               

            

         

         
            163

            
               An Marie Christine, bei Arneth, Maria Theresia VII, 103, 510 f.
               

            

         

         
            164

            
               Vorträge Colloredos und Kaunitz’: KMT VI, 340 ff., das Zitat 341. Der beauftragte Historiker war Franz Ferdinand von Schrötter,
                  der sich 1764 mit einer Abhandlung an dem Preisausschreiben der Bayerischen Akademie
                  der Wissenschaften beteiligte, in der er nachzuweisen suchte, dass Österreich niemals
                  dem Herzogtum Bayern unterworfen gewesen sei. Er gewann, wie sich denken lässt, in
                  Bayern zwar nicht den Preis, erhielt aber stattdessen 100 Dukaten von der Kaiserin.
                  Vgl. ebd. 345 ff.
               

            

         

         
            165

            
               Vortrag Kaunitz’, KMT VI, 344. Zum Bayerischen Erbfolgekrieg s.u. Kap. XIII.
               

            

         

         
            166

            
               Joseph an Leopold, 4. Oktober und 14. November 1765, HHStA FA Sbd. 7, zitiert bei Beales, Joseph II, I, 87.
               

            

         

         
            167

            
               Wolf, Marie Christine I, 37, ohne Quellennachweis.
               

            

         

         
            168

            
               KMT VI, 206.
               

            

         

         
            169

            
               An Gräfin Enzenberg, 6. März 1765, BKF IV, 457 (Übers. B. St. R.). Vgl. an Ferdinand, BKF I, 84, 92 u. ö.
               

            

         

         
            170

            
               KMT VI, 75.
               

            

         

         
            171

            
               KMT VI, 164, 177, 237 ff.
               

            

         

         
            172

            
               Joseph an Maria Theresia, 10. Juli 1766, MJC I, 187 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            173

            
               Leopold an Franz von Thurn, Wandruszka, Leopold II., I, 103.
               

            

         

         
            174

            
               Coke, Letters IV, 41 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            175

            
               Allg. Stolberg, Homo patiens; Dinges, Medizinische Policey; Barthel, Medizinische
                  Policey; Ausstellungskatalog ‹Gotts verhengnis›; zu den Blattern Tamussino, Isabella,
                  258 ff.; Flamm/Vutuc, Pocken-Bekämpfung; Wimmer, Gesundheit; Rechberger, Vollständige
                  Geschichte; zu van Swieten Lesky/Wandruszka, Van Swieten; Brechka, Van Swieten; Erna
                  Lesky, Heilkunde und Gesundheitswesen, in: Koschatzky, Maria Theresia, 192 ff.
               

            

         

         
            176

            
               Hermann Boerhaave, Kurtze Lehr-Sätze von Erkennung und Heilung der Krankheiten […]
                  Aus dem Lateinischen übersetzt und mit einigen Anmerkungen versehen, Berlin 1763,
                  459–462.
               

            

         

         
            177

            
               Ebd.
               

            

         

         
            178

            
               KMT II, 77. Vgl. KMT II, 72; KMT IV, 32, 63 f., 85, 122; KMT V, 5, 33 u. ö.
               

            

         

         
            179

            
               Van Swieten, Erläuterungen, I/1, 306.
               

            

         

         
            180

            
               Vgl. Dinges, Medizinische Policey.
               

            

         

         
            181

            
               An Gräfin Lerchenfeld, April 1757, BKF IV, 106 f. (Übers. B. St. R.) (welche der Töchter gemeint war, ist unklar). Der Blasius-Segen
                  mittels überkreuzter Kerzen gehörte (und gehört) zu den Sakramentalien der katholischen
                  Kirche und diente der Abwehr oder Heilung von Halskrankheiten.
               

            

         

         
            182

            
               Nach Wagner, Kammerzahlamt, erhielten zwölf Waisenkinder eine lebenslange Pension,
                  weil sie bei Maria Theresias Blatternkrankheit erfolgreich gebetet hatten.
               

            

         

         
            183

            
               An van Swieten, Februar 1757?, BKF IV, 237.
               

            

         

         
            184

            
               An Gräfin Lerchenfeld, April 1757, BKF IV, 107. Zur Hochschätzung des Leibarztes vgl. auch ihre Briefe an van Swieten, BKF IV, 233 ff. (mon meilleur ami, confident et bienfaiteur); BKF IV, 505 ff., dt. BAA, 105 u. ö. – So schon anlässlich des Todes ihrer eigenen Schwester Marianne: BKF I, 127 f., 130 ff. – Vgl. Brechka, Van Swieten, 143 ff.; Arneth, Maria Theresia II,
                  454 ff., VII, 319 ff.
               

            

         

         
            185

            
               An Leopold, August 1765, BKF I, 14 ff. (Gesundheitsregeln, dt. BAA, 200 ff.); ferner gab es eine Generalinstruktion, die nicht in BKF ediert ist; vgl. dazu Wandruszka, Leopold II., I, 110 ff.
               

            

         

         
            186

            
               Vgl. z.B. ihre Ermahnung an die Gräfin Trautson (ca. 1754), van Rhyn, Briefe, 273:
                  Ich bin darüber sehr aufgebracht, daß Du van Swieten nicht kommen läßt und den andern
                        [Arzt] nicht wegschickst. […] Ich verstehe in solchen Dingen keinen Spaß. Vgl. an Beatrix, 23. August 1773, BKF III, 161: Was die Medizin angeht, wollte ich unwissend bleiben, um gehorsamer zu sein  (Übers. B. St. R.); ferner MACS III, 192 f.
               

            

         

         
            187

            
               An Leopold, BKF IV, 16 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            188

            
               An Leopold, BKF IV, 19 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            189

            
               Vgl. unten Kap. XI.
               

            

         

         
            190

            
               An Gräfin Lerchenfeld, November 1756, BKF IV, 103.
               

            

         

         
            191

            
               KMT II, 335 f.
               

            

         

         
            192

            
               KMT IV, 63 ff. – Bei der schweren Krankheit Mariannes 1757 handelte es sich nicht um
                  Blattern.
               

            

         

         
            193

            
               Maria Theresia an Gräfin Edling, Januar 1761, BKF IV, 515 f., 519, dt. BAA 155; KMT V,136 f.; Pangels, Kinder, 281 ff.
               

            

         

         
            194

            
               Isabella beschreibt ihr Sterben: Badinter, Isabelle, 166 f., 172 ff.
               

            

         

         
            195

            
               An Marie Christine, Dezember 1762, BKF II, 357; an Gräfin Lerchenfeld, Dezember 1762, BKF IV, 115.
               

            

         

         
            196

            
               KMT IV, 77; vgl. Stangl, Tod, 79 ff.
               

            

         

         
            197

            
               Comtesse Bentinck an Fürstin von Aldenburg, 13. Januar 1761, Soprani, Une femme, 108 f.
                  (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            198

            
               KMT VI, 237 ff.
               

            

         

         
            199

            
               Albert von Sachsen, Mémoires de ma vie II, fol. 8, zitiert bei Arneth, Maria Theresia VII,
                  525, und Lippert, Briefwechsel, 257; vgl. auch KMT VI, 237.
               

            

         

         
            200

            
               KMT VI, 242.
               

            

         

         
            201

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 319 ff.; KMT VI, 239 ff.; Joseph an Kaunitz, 31. Mai, 1. und 3. Juni 1767, Beer, Briefwechsel,
                  445 ff.; Albert von Sachsen, Mémoires de ma vie II, fol. 8, Lippert, Briefwechsel,
                  257 f. Anm.2; Prinz Albert an Maria Antonia von Sachsen, 27. Mai 1767, Lippert, Briefwechsel,
                  481 ff. Auch Albert wurde angesteckt, überwand die Krankheit aber.
               

            

         

         
            202

            
               KMT VI, 240.
               

            

         

         
            203

            
               KMT VI, 242.
               

            

         

         
            204

            
               KMT VI, 244 f.; vgl. Telesko/Hertel/Linsboth, Zwischen Panegyrik.
               

            

         

         
            205

            
               KMT VI, 246 ff.
               

            

         

         
            206

            
               KMT VI, 252.
               

            

         

         
            207

            
               Handschreiben Kaunitz’ bei Arneth, Maria Theresia VII, 547 f.
               

            

         

         
            208

            
               An Antonia von Sachsen, 21. Juli 1767, Lippert, Briefwechsel, 257 f.; vgl. zu den
                  Bitt- und Freudenbekundungen Arneth, Maria Theresia VII, 327 ff., 546 ff.
               

            

         

         
            209

            
               Wagner, Kammerzahlamt.
               

            

         

         
            210

            
               KMT VI, 272 ff.; Maria Theresia an Marie Christine, 4. Oktober 1771, BKF II, 373, dt. BAA, 229; Arneth, Maria Theresia VII, 331 ff.; vgl. Hausmann, Maria Carolina, 15 ff.
               

            

         

         
            211

            
               KMT VI, 274; Campan, Mémoires I, 37 f.
               

            

         

         
            212

            
               KMT VI, 279, 552; zu Maria Carolina vgl. unten Kap. XIV.
               

            

         

         
            213

            
               KMT VI, 278.
               

            

         

         
            214

            
               Antonia von Sachsen an Maria Theresia, 7. Juli 1763, Lippert, Briefwechsel, 167 ff.;
                  vgl. Antonia an Friedrich II. von Preußen, ebd. 168 Anm. 4.
               

            

         

         
            215

            
               An Antonia von Sachsen, 10. Juni 1763, Lippert, Briefwechsel, 167; Wenig später, am
                  17. Dezember 1763, starb Antonias nicht geimpfter Gatte, Kurfürst Friedrich Christian
                  von Sachsen, zwei Monate nach seiner Thronbesteigung ebenfalls an den Blattern.
               

            

         

         
            216

            
               Königin Josepha an Antonia, 17. April 1765, Lippert, Briefwechsel, 457 ff. (Übers.
                  B. St. R.). Im September 1766 wollte Maria Antonia sich auch selbst impfen lassen,
                  wovon ihr aber die Ärzte abrieten. Sie erkrankte, wurde aber wieder gesund, vgl. Lippert,
                  Briefwechsel, 263.
               

            

         

         
            217

            
               Maria Anna von Bayern an Maria Antonia von Sachsen, 27. Juni 1767, Lippert, Briefwechsel,
                  487 f. mit Anm.1.
               

            

         

         
            218

            
               Maria Anna von Bayern an Antonia von Sachsen, 28. Juni 1767, Lippert, Briefwechsel,
                  488 f.
               

            

         

         
            219

            
               Probst, Van Swieten als Arzt, 91.
               

            

         

         
            220

            
               Brechka, Van Swieten, 115 ff.
               

            

         

         
            221

            
               Pleschinski, Croÿ, 250.
               

            

         

         
            222

            
               Rechberger, Geschichte der Einimpfung, 14 f.
               

            

         

         
            223

            
               Mit Schmähsucht meinte Rechberger vermutlich nicht nur das allgemeine Publikum, sondern
                  insbesondere de Haen, den persönlichen Rivalen des Impfbefürworters Störck.
               

            

         

         
            224

            
               Vgl. Brechka, Van Swieten, 118.
               

            

         

         
            225

            
               KMT VII, 21; an Marquise d’Herzelles, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 17. Vgl. Flamm/Vutuc,
                  Pocken-Bekämpfung.
               

            

         

         
            226

            
               […] six ou neuf par les miens, BKF IV, 289 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            227

            
               Wagner, Kammerzahlamt.
               

            

         

         
            228

            
               An Antonia von Sachsen, Mai 1769, Lippert, Briefwechsel, 266; vgl. an Lacy, Mai 1769,
                  BKF IV, 369; Joseph an Maria Theresia, 24. Mai 1769, MJC I, 278 ff.
               

            

         

         
            229

            
               Joseph an Maria Theresia, 24. Mai 1769, MJC I, 279.
               

            

         

         
            230

            
               Z. B. an Ferdinand, BKF I, 61, 123, 158, 273, 275, 285 f., 287, 290, 292; BKF II, 10, 109, 136, 147, 149; Marie Antoinette an Maria Theresia, Juni/Juli 1774, MACS II, 182 u. ö.; zu Neapel vgl. Hausmann, Herrscherin, 89, 96.
               

            

         

         
            231

            
               An Ferdinand, Juli 1774, BKF I, 285 f.; KMT VIII, 23, 32; Marie Antoinette und Mercy an Maria Theresia, Juni 1774, MACS II, 175, 182 f. u. ö.; vgl. auch Pleschinski, Croÿ, 249 f.
               

            

         

         
            232

            
               An Ferdinand, 21. und 28. Juli 1774, BKF I, 290.
               

            

         

         
            233

            
               An Ferdinand, 8. Oktober 1772, BKF I, 158; vgl. an d’Herzelles, 2. Oktober 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 40.
               

            

         

         
            234

            
               An Beatrix, 26. Mai 1777, BKF III, 279 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            235

            
               An Ferdinand, 8. Oktober 1772, BKF I, 158; 26. August 1778, BKF II, 136; an Beatrix, BKF III, 310, 320, 324 f. u. ö.

            

         

         
            236

            
               An Ferdinand, 4. Mai 1774, BKF I, 275 (Übers. B. St. R.); ähnlich an Marie Beatrix, 26. Mai 1777, BKF III, 279.
               

            

         

         
            237

            
               Rechberger, Geschichte der Einimpfung, 7.
               

            

         

         
            X

            

         

   


Mutter und Sohn
            

         

         
            1

            
               An Gräfin Enzenberg, 9. November 1765, BKF IV, 464 f., dt. BAA, 207 f.
               

            

         

         
            2

            
               So jedenfalls Khevenhüller: KMT VI, 103.
               

            

         

         
            3

            
               KMT VI, 110 ff.; Bernard/Zedinger, Schicksalstage; vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 138 ff.;
                  Zedinger, Franz Stephan, 279 ff.; Zedinger, Innsbruck 1765; Trapp, Maria Theresia
                  und Tirol; Ausstellungskatalog Maria Theresia und Tirol; Beales, Joseph II, I, 134 ff.;
                  Wandruszka, Leopold II., I, 106 ff.
               

            

         

         
            4

            
               KMT VI, 122, vgl. 115, 120, 124.
               

            

         

         
            5

            
               Beschreibungen der Todesumstände bei KMT VI, 125 ff. sowie im Reisediarium des Geheimen Kabinettssekretärs Neny: Bernard/Zedinger,
                  Schicksalstage, 145 f.; ferner Albert von Sachsen an Antonia von Sachsen, 21. August
                  1765, Lippert, Briefwechsel, 464 ff.; Pichler, Denkwürdigkeiten I, 26 ff. In den Details
                  weichen die Berichte alle leicht voneinander ab. – Vgl. auch Brauneis, Franz Stephan.
               

            

         

         
            6

            
               KMT VI, 124.
               

            

         

         
            7

            
               Neny, bei Bernard/Zedinger, Schicksalstage, 145.
               

            

         

         
            8

            
               So der Augenzeuge Neny, Bernard/Zedinger, Schicksalstage, 145 f.; und KMT VI, 126.
               

            

         

         
            9

            
               Prosch, Leben, 100 ff. Der Bericht wurde von den Historikern bisher nicht beachtet,
                  ist aber wegen der Übereinstimmungen mit Neny und Khevenhüller durchaus glaubwürdig.
                  Dass Prosch den Kaiser an diesem Tag bei der Tafel unterhalten hatte, bezeugt KMT VI, 124. Zu Prosch vgl. oben Kap. VII.
               

            

         

         
            10

            
               Prosch, Leben, 107.
               

            

         

         
            11

            
               per aliquot minuta signa vitae deprehenderit, proin etiam absolverit. Historia Collegii Societatis Jesu Omnipotenti ab A. 1747 ad A. 1773 (Innsbruck, Bibliothek
                  Ferdinandeum, Dip. 596), III, 80, zitiert nach Brauneis, Franz Stephan, 272.
               

            

         

         
            12

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 517.
               

            

         

         
            13

            
               An Gräfin Enzenberg, 20. Februar 1775, BKF IV, 510 f. (Übers. B. St. R.); vgl. weitere Briefe bei Lavandier, Le soleil. – Vgl.
                  auch an Erzherzogin Josepha, August 1765, BKF III, 25 f.; an Ferdinand, August 1765, BKF I, 59; an Kaunitz, 28. August 1765, Beer, Briefwechsel, 432 f.
               

            

         

         
            14

            
               An Tarouca, 30. Januar 1766, Karajan, Sylva-Tarouca, 60 (Übers. B. St. R.). Vgl. auch
                  z.B. KMT VI, 417.
               

            

         

         
            15

            
               Eigenhändige Notizen Maria Theresias, bei Wolf, Marie Christine, 79–82.
               

            

         

         
            16

            
               Wolf, Marie Christine, 79 f.
               

            

         

         
            17

            
               KMT VII, 24 u. ö.
               

            

         

         
            18

            
               Zum Witwenstand in der frühen Neuzeit allg. Schattkowsky, Witwenschaft; Ingendahl,
                  Witwen; zu Maria Theresia: Yonan, Kaiserinwitwe; Yonan, Empress, 45 ff.
               

            

         

         
            19

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 27.
               

            

         

         
            20

            
               Vgl. die Praxis anderer Kaiserinnen wie Eleonore von der Pfalz oder Maria von Spanien,
                  die als Witwen noch erheblich strenger lebten: Braun/Keller/Schnettger, Nur die Frau
                  des Kaisers.
               

            

         

         
            21

            
               Matsche, Bild, 203. Dass sie sich die Kaiserinnenwürde als gottgegebene zuschrieb,
                  ist allerdings bemerkenswert.
               

            

         

         
            22

            
               An Gräfin Enzenberg, Dezember 1765, BKF IV, 467; KMT VII, 206; vgl. Brauneis, Franz Stephan, 296 ff.; Barta, Familienporträts, 43 ff.;
                  Yonan, Empress, 97 ff. Die Legende sagt, sie habe einen Rock Franz Stephans als Morgenmantel
                  für sich selbst umarbeiten lassen und bis zu ihrem eigenen Tod getragen, so Koschatzky,
                  Katalog, 341, ohne Quellenangabe; ebenso Brauneis, Franz Stephan, 298. Die Vermutung
                  bezieht sich wohl auf Maria Theresias Brief an die Gräfin Enzenberg, 12. Februar 1766,
                  BKF IV, 468 f.
               

            

         

         
            23

            
               KMT VI, 126 f.
               

            

         

         
            24

            
               Brauneis, Franz Stephan; Stangl, Tod; Hawlik-van de Water, Der schöne Tod; Hawlik-van
                  de Water, Kapuzinergruft; Hertel, Kontinuität; Ausstellungskatalog Maria Theresia
                  und Tirol; allg. Hersche, Muße I, 573 ff.
               

            

         

         
            25

            
               Bynum, Resurrection of the Body, 200 ff., 318 ff.; Mitterauer, Bedeutsame Orte. Vgl.
                  aus protestantischer Sicht z.B. Rohr, Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren,
                  279 ff.
               

            

         

         
            26

            
               KMT VI, 129 f.
               

            

         

         
            27

            
               KMT VI, 136; zum Sarkophag ausführlich Telesko, Mythos, 90–109; Telesko, Maria-Theresien-Krypta;
                  Telesko, Hier wird einmal gutt ruhen seyn.
               

            

         

         
            28

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 27.
               

            

         

         
            29

            
               Ausführlich zu den Trauerfeiern in verschiedenen Städten Brauneis, Franz Stephan,
                  283 ff.; Telesko, Maria Theresia, 102 ff.
               

            

         

         
            30

            
               Vgl. Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 557–572.
               

            

         

         
            31

            
               Das Schminkverbot selbst für die Frauen auswärtiger Gesandter war ungewöhnlich und
                  stieß auf massiven Widerstand, vgl. Joseph an Leopold, 4. Oktober 1765, MJC I, 140; Bericht des kursächsischen Gesandten Pezold bei Lippert, Briefwechsel, 294 f.
                  Anm. 4.
               

            

         

         
            32

            
               KMT VI, 137, 139.
               

            

         

         
            33

            
               An Gräfin Enzenberg, 12. Februar 1766, BKF IV, 468 f., vgl. Ausstellungskatalog Maria Theresia und Tirol, 79 f., Nr. 142–144;
                  Koschatzky, Katalog, 322, Nr. 64,04. – Dass weltliche Prunkkleider in Messgewänder
                  verwandelt wurden, war nicht ungewöhnlich. Auch das Spanische Mantelkleid, das Franz
                  Stephan bei der Hochzeit getragen hatte, wurde in einen Priesterornat umgearbeitet
                  und befindet sich heute in der Wiener Schatzkammer, vgl. Fillitz, Katalog, 79, Nr. 118;
                  Koschatzky, Katalog, 320.
               

            

         

         
            34

            
               KMT VII, 156 f.
               

            

         

         
            35

            
               An Gräfin Enzenberg, 12. Februar 1766, BKF IV, 468 ff., dt. bei Arneth, Maria Theresia VII, 163.
               

            

         

         
            36

            
               An Graf Enzenberg, 1. Mai 1766, in: Ausstellungskatalog Maria Theresia und Tirol,
                  84, Nr. 154.
               

            

         

         
            37

            
               An Gräfin Enzenberg, 9. August 1766, BKF IV, 480. Vgl. die Beiträge von Hanzl-Wachter, Telesko und Zedinger, in: Zedinger,
                  Innsbruck 1765; Barta, Familienporträts, 43 ff.
               

            

         

         
            38

            
               KMT VI, 172, 179.
               

            

         

         
            39

            
               Joseph an Leopold, 31. Oktober 1765, MJC I, 150; KMT VI, 149 f., 156, 159, 207, 518 ff., zu den Konsequenzen zum Beispiel KMT VII, 233 ff.; vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 284 ff.
               

            

         

         
            40

            
               KMT VI, 156, 209 f., 215 (Januar 1767). Maria Theresia verteidigte das gegenüber Khevenhüller,
                  die Galatage hätten dem Adel zu viele Ausgaben verursacht. Zur Gratulationscour mit
                  exzessivem Handkuss am Neujahrstag MJC II, 104.
               

            

         

         
            41

            
               KMT VI, 205; ebd. 149 f., 155, 156, 170 f., 185, 186, 213 f., 227, 229; KMT VII, 40, 52 u. ö. Vgl. Kovács, Kirchliches Zeremoniell; vgl. unten Kap. XI.
               

            

         

         
            42

            
               KMT VI, 232; später aber wiederaufgenommen, KMT VII, 13.
               

            

         

         
            43

            
               KMT VI, 161 (in Bezug auf 1767); vgl. Garms-Cornides, Liturgie, 146.
               

            

         

         
            44

            
               Zu den Maßnahmen vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 200 ff.; Beales, Joseph II, I, 139 ff.;
                  Überlegungen zu einer Finanzreform waren seit 1764 im Gange; Denkschriften dazu bei
                  KMT VI, 353 ff.
               

            

         

         
            45

            
               KMT VI, 169; neue Trauerordnung 1767: Pangels/Scheutz/Winkelbauer, Wiener Hof, 564 ff.
               

            

         

         
            46

            
               KMT VI, 172; vgl. Zechmeister, Wiener Theater.
               

            

         

         
            47

            
               Scheutz, Fasching, 147.
               

            

         

         
            48

            
               KMT VI, 175 f.; VII, 44.
               

            

         

         
            49

            
               KMT VI, 179.
               

            

         

         
            50

            
               KMT VI, 216.
               

            

         

         
            51

            
               Das führte zu einem Konflikt mit seinem Bruder Leopold, der das Vermögen für die Toskana
                  reklamierte, vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 171 ff.
               

            

         

         
            52

            
               KMT VI, 179; vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 206 ff.; Dickson, Finance I, 248 ff.
               

            

         

         
            53

            
               KMT VI, 101.
               

            

         

         
            54

            
               Joseph an Leopold, 12. September 1765, MJC I, 131 (sie werden ein bisschen weinen); KMT VI, 174 f., 432 ff.
               

            

         

         
            55

            
               KMT VI, 179, 160 f., 219 u. ö.
               

            

         

         
            56

            
               Zum ungarischen Landtag von 1764 Arneth, Maria Theresia VII, 105–137.
               

            

         

         
            57

            
               KMT VI, 159, 208, 210 u. ö.
               

            

         

         
            58

            
               Biographien: Beales, Joseph II; Bérenger, Joseph II; Gutkas, Kaiser Joseph II.
               

            

         

         
            59

            
               Barta, Familienporträts, 60 f. (vgl. Farbabb. 14); als Bildmotiv diente auch die Josephs-Erzählung
                  des Alten Testaments, wonach die Garben der Brüder sich vor der Garbe Josephs verneigen.
               

            

         

         
            60

            
               KMT VI, 396 ff.; an Gräfin Enzenberg, 12. September 1765, BKF IV, 462.
               

            

         

         
            61

            
               Sekundogenitur heißt, dass das Territorium stets dem zweitgeborenen Sohn der Herrscherfamilie
                  als Erbteil zufiel.
               

            

         

         
            62

            
               An Antonia von Sachsen, 4. April 1763, Lippert, Briefwechsel, 164, vgl. ebd. 172,
                  177 ff., 189 ff. – An Pergen, 26. Dezember 1763; 24. Februar 1763, BKF IV, 281 ff., dt. BAA, 192, 196. – An Liechtenstein, 26. Februar 1764, BKF IV, 309 f. – Vgl. Beales, Joseph II, I, 110 ff.; Arneth, Maria Theresia VII, 70 ff.
               

            

         

         
            63

            
               Statt des minderjährigen sächsischen Kurfürsten, als dessen Vormünderin seine Mutter
                  Antonia seit dem Tod ihres Mannes im Dezember 1763 regierte, wurde Stanislaus II. Poniatowski
                  im September 1764 mit russischer und französischer Unterstützung zum König von Polen
                  gewählt. Vgl. Lippert, Briefwechsel, 185 ff., 214 f., 221.
               

            

         

         
            64

            
               Schon als Joseph neun Jahre alt war, hatte es Pläne für die Königswahl gegeben, deren
                  Preis Maria Theresia damals aber nicht zu zahlen bereit gewesen war. Zu Josephs Königswahl
                  und -krönung Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 227 ff.; Beales, Joseph II,
                  I, 110 ff.; Arneth, Maria Theresia VII, 64 ff.; zum Kontext Aretin, Reich III, 113 ff.
               

            

         

         
            65

            
               Z. B. Joseph an den Herzog von Parma, 25. April 1764, Bicchieri, Lettere, 116. – Briefe
                  Josephs an seine Mutter von der Krönungsreise: MJC I, 24–127.
               

            

         

         
            66

            
               Goethe, Aus meinem Leben, Werke IX, 180 ff.; vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers
                  alte Kleider, 229 ff. mit weiteren Nachweisen; Nacherzählung bei Macek, Krönung; zeitgenössische
                  Beschreibungen: KMT VI, 2 ff., 282 ff.; zum Reisetagebuch des Erzherzogs Leopold vgl. Wandruszka, Leopold II.,
                  I, 61 ff.
               

            

         

         
            67

            
               An Pergen, Frühjahr 1763, zitiert nach Pangels, Kinder, 104.
               

            

         

         
            68

            
               Vgl. Macek, Krönungszyklus.
               

            

         

         
            69

            
               Vgl. Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte Kleider, 282 ff. Die Großmeisterwürden aller
                  drei Orden – Goldenes Vlies, Maria-Theresien-Orden, Stephansorden – hatte Maria Theresia
                  nach Rücksprache mit den Ordenskapiteln ihrem Sohn sofort nach Franz Stephans Tod
                  übertragen; KMT VI, 140.
               

            

         

         
            70

            
               Votum Bartenstein (junior), 5. September 1765, KMT VI, Anhang, 385.
               

            

         

         
            71

            
               KMT VI, 139; vgl. an Khevenhüller, KMT VI, Anhang, 430.
               

            

         

         
            72

            
               An Tarouca, November 1765, Karajan, Sylva-Tarouca, 57: dans tout l’essentiel je me trouve malheureuse, et la plus part du tems par ma faute.
                        j’en suis si affectée, que je perd tout le peu de bon sens, qui me reste, et que par
                        necessité il faudroit se cacher, si meme le gout n’etoit si decidée pour la retraite. Im Februar 1766, ebd. 69 f.: Ich habe das ganze Militärwesen für die Zukunft an meinen Sohn übertragen. […] Dieser
                        Zweig der Monarchie war der einzige, der mir am Herzen lag. Ich habe ihn aufgegeben;
                        der ganze Rest wird mich nichts mehr kosten [ne me coutera rien] (Übers. B. St. R.). Gerüchte über ihre Rücktrittsabsicht nach dem Tod des Kaisers:
                  z.B. Swinburne, Courts I, 350.
               

            

         

         
            73

            
               An Thurn, März 1766, BKF IV, 37 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            74

            
               An Ferdinand, 3. Dezember 1778, BKF II, 163 f. (Übers. B. St. R.); vgl. an Joseph, Dezember 1773, MJC II, 27 ff.; zur Abdankungsabsicht 1773 vgl. weiter unten.
               

            

         

         
            75

            
               So das Votum des Hofrats Koller, KMT VI, 393.
               

            

         

         
            76

            
               KMT VI, 141, 381 ff.; vgl. Beales, Co-Regents; Reinöhl, Übertragung; Karajan, Maria Theresia
                  und Joseph II.
               

            

         

         
            77

            
               Erklärung vom 17. September 1765, KMT VI, 394 f.
               

            

         

         
            78

            
               Nur der Reichshofrat Bartenstein (junior), der wie sein Vater um sein Votum gebeten
                  worden war, reflektierte das Problem und meinte, im unwahrscheinlichen Fall einer
                  Meinungsverschiedenheit zwischen Mutter und Sohn könne die Mehrheit der Minister im
                  Staatsrat den Ausschlag geben. KMT VI, Anhang, 387.
               

            

         

         
            79

            
               Anonymer Bericht vom Wiener Hof (Anfang 1770), Wertheimer, Schilderungen, 214; ähnlich
                  Anonym, Portrait de Joseph II, 7, oder der venezianische Gesandte Renier, 1. Februar
                  1766: Die Souveränin sei eifersüchtig auf ihre Autorität und alles, was sie ihrem Sohn in ihrem Schmerz zugestanden habe, habe sie bei den
                  nächsten sich bietenden Gelegenheiten wieder zurückgenommen; zitiert bei Arneth, Maria
                  Theresia VII, 526.
               

            

         

         
            80

            
               Swinburne, Courts I, 39.
               

            

         

         
            81

            
               Ligne, Fragments, I, 133, 266: priapisme continuel; des irritations, sans pouvoir les satisfaire. Vgl. Mansel, Prince of Europe, 73 ff., 97.
               

            

         

         
            82

            
               An Batthyány, 1751, BKF IV, 5; vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            83

            
               An Batthyány, BKF IV, 8 f.; KMT II, 301 f., 194; Bericht von 1759, Conrad, Recht und Verfassung, 101. Vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            84

            
               Badinter, Isabelle, 251 f.: Josephs ennui, sein Hang zur Eifersucht etc.
               

            

         

         
            85

            
               Vgl. Conrad, Recht und Verfassung.
               

            

         

         
            86

            
               Vgl. oben Kap. V; vgl. Brauneder, Vom Nutzen; Stollberg-Rilinger, Vom Volk übertragene
                  Rechte.
               

            

         

         
            87

            
               Resolution zum Vortrag Choteks, 1. April 1769, bei Arneth, Maria Theresia IX, 189:
                  vor das jus publicum universale et gentium seynd 2 stunden in der wochen zu wenig,
                        besonders in accademien, wo der junge adel einen bessern begriff haben solte, der
                        zu grössern geschäften destinirt ist […].
               

            

         

         
            88

            
               Vgl. Karstens, Sonnenfels; vgl. Kap. XIII.
               

            

         

         
            89

            
               Vgl. grundlegend Lebeau, Aristocrates, 84 ff.; für Preußen Hellmuth, Naturrecht und
                  bürokratischer Werthorizont; für Festetics: Evans, Maria Theresa and Hungary.
               

            

         

         
            90

            
               Vollständig ediert bei Conrad, Recht und Verfassung.
               

            

         

         
            91

            
               Conrad, Recht und Verfassung, 221.
               

            

         

         
            92

            
               Conrad, Recht und Verfassung, 276 ff.
               

            

         

         
            93

            
               So Bartenstein, 18. Mai 1759, Conrad, Recht und Verfassung, 80; ebenso Khevenhüller,
                  der bei den Examina regelmäßig dabei war, z.B. KMT IV, 107; KMT V, 2 u. ö.
               

            

         

         
            94

            
               Bei Beck wird der Fall nur mit einem Satz erwähnt: Conrad, Recht und Verfassung, 231.
               

            

         

         
            95

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 20; vgl. Beales, Joseph II, I, 90 ff. Kritik an den Beratungen: MJC III, 336.
               

            

         

         
            96

            
               Editionen: Votum vom 3. April 1761 zum Militärwesen: MJC I, 1–12. – ‹Rêveries› von 1763: Beales, Joseph II’s ‹Rêveries›; gekürzt dt. bei Klueting,
                  Josephinismus, 78–83. – Denkschrift über den Zustand der Monarchie vom Dezember 1765:
                  MJC III, 335–361; dt. bei Klueting, Josephinismus, 88–107 (dort datiert auf 2. Januar
                  1766). – Denkschrift ‹Si vis pacem para bellum›, 28. Dezember 1766: KMT VI, 458–467. – Denkschrift nach der Böhmenreise, 17. November 1771: KMT VII, 373–398; gekürzt bei Klueting, Josephinismus, 163–176. – ‹Nota› vom 27. April
                  1773: ÖZV II,3, 48–73. – Denkschrift vom 17. Mai 1775 aus Triest: KMT VIII, 258–266. Zu einer weiteren, unveröffentlichten Denkschrift Josephs vom Frühjahr
                  1768 vgl. Beales, Joseph II, I, 177 ff. – Allg. zu den Denkschriften Beales, Joseph II,
                  I, 164 ff.; Überblick bei Dickson, Finance I, 447 f.
               

            

         

         
            97

            
               Vgl. eine abgemilderte Paraphrase in Arneth, Maria Theresia VII, 65 ff. Auch bei späteren
                  Zitationen wurden die anstößigsten Passagen weggelassen. Arneth reinigte auch die
                  Briefedition zwischen Joseph und Leopold stillschweigend von den allzu radikal erscheinenden
                  Formulierungen. Zum Umgang mit den Texten grundlegend Beales, Joseph II’s ‹Rêveries›,
                  142 ff.
               

            

         

         
            98

            
               Beales, Rêveries, 155 f.
               

            

         

         
            99

            
               aux grands maux, il faut de l’éméthique, Beales, Rêveries, 159.
               

            

         

         
            100

            
               Denkschrift über den Zustand der Monarchie von 1765: MJC III, 335–361. Vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 188 ff.; Beales, Joseph II, I, 164 ff.
               

            

         

         
            101

            
               Zitiert nach Arneth, Maria Theresia VII, 199.
               

            

         

         
            102

            
               MJC III, 354 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            103

            
               MJC III, 342, 352 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            104

            
               Z. B. an Ferdinand, 11. Juni 1772, BKF I, 130; an Maximilian, April 1774, BKF II, 322 f.; an Marie Antoinette, 2. Juni 1775, MACS II, 341 f.; an Ferdinand, 14. August 1779, BKF II, 203.
               

            

         

         
            105

            
               Joseph an Leopold, 12. September 1765, MJC I, 128 ff.; vgl. Aretin, Reich III, 124 ff.; Stollberg-Rilinger, Des Kaisers alte
                  Kleider, 281 ff.; vgl. die Denkschriften zur Reichsverfassung, die Joseph im November
                  1766 einholte: KMT VI, 479–518; Conrad, Recht und Verfassung.
               

            

         

         
            106

            
               An Pergen, 3. Oktober und 13. November 1765, BKF IV, 286 ff.; an Kaunitz (1767?), BKF IV, 256: Joseph wolle sich in Reichssachen nichts sagen lassen; das sei Pergens Schuld.
                  Vgl. zur Person Bernard, Pergen.
               

            

         

         
            107

            
               An Kaunitz, 28. August 1765, Beer, Briefwechsel, 432 f., dt. BAA, 205; an Kaunitz (undatiert), BKF IV, 259.
               

            

         

         
            108

            
               Beales, Joseph II, I, 123 ff., 147 ff.; Bérenger, Joseph II, 161 f.; Szábo, Kaunitz,
                  61 ff.; zu San Remo ausführlich Schnettger, Principe sovrano, 363 ff.; zum Eingreifen
                  Josephs ebd. 391 ff.
               

            

         

         
            109

            
               Beer, Briefwechsel, 489 ff., dt. BAA, 220 ff.; KMT VI, 446 ff.; vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 296 ff.; Beales, Joseph II, I, 143 f.;
                  Szábo, Kaunitz, 61 ff.
               

            

         

         
            110

            
               Joseph (ohne Adressaten), 11. September 1766, MJC I, 194 ff.
               

            

         

         
            111

            
               An Joseph II., 14. September 1766, MJC I, 199 ff. (Übers. B. St. R.), dt. BAA, 224 ff.
               

            

         

         
            112

            
               An Joseph II., 14. September 1766, MJC I, 199 ff. (Übers. B. St. R.), dt. BAA, 224 ff.
               

            

         

         
            113

            
               Z. B. Wertheimer, Schilderungen, 212 f.
               

            

         

         
            114

            
               KMT VI, 458 ff.; dazu ausführlich Beales, Joseph II, I, 183 ff.
               

            

         

         
            115

            
               KMT VI, 187.
               

            

         

         
            116

            
               Joseph an Maria Theresia, 8. Juli 1766, MJC I, 185.
               

            

         

         
            117

            
               KMT VI, 187 f.; Joseph an Maria Theresia, Juni/Juli 1766, MJC I, 180 ff.; vgl. Küntzel, Über den Plan; Beer, Die Zusammenkünfte; Arneth, Maria
                  Theresia VIII, 93 ff.
               

            

         

         
            118

            
               Pleschinski, Croÿ, 338.
               

            

         

         
            119

            
               KMT VI, 189.
               

            

         

         
            120

            
               Joseph an Maria Theresia, 10. Juli 1766, MJC I, 186 f.
               

            

         

         
            121

            
               Joseph an Maria Theresia, 15. September 1766, MJC I, 205 f.
               

            

         

         
            122

            
               Joseph an Maria Theresia, 19. Januar 1769, MJC I, 233 f.; vgl. grundlegend Beales, Joseph II, I,198 ff.; Arneth, Maria Theresia VII,
                  236 ff., der Maria Theresias Verhalten «echte Frauenart» nennt.
               

            

         

         
            123

            
               Zum Staatsrat s.o. Kap. V; ÖZV II,3, Nr. 77; Hock/Bidermann, Staatsrath, 23 ff.; Beales, Joseph II, I, 198 ff.
               

            

         

         
            124

            
               Der Briefwechsel vom Januar 1769 bei MJC I, 233–242; dt. teilweise bei Rothe, Briefe, 59 ff.
               

            

         

         
            125

            
               An Joseph, 28. Januar 1769, MJC I, 237 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            126

            
               An Joseph, Januar 1769, MJC I, 240 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            127

            
               Joseph an Maria Theresia, 29. Januar 1769, MJC I, 242.
               

            

         

         
            128

            
               Im Anschluss an seine Reisen durch Ungarn und den Banat im Sommer 1768, vgl. oben
                  Kap. VII.
               

            

         

         
            129

            
               Joseph an Maria Theresia, Frühjahr/Sommer 1769, MJC I, 243 ff.; vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 469 ff.
               

            

         

         
            130

            
               Z. B. an Lacy, August 1769, BKF IV, 370; Arneth, Maria Theresia VIII, 155 ff.; Beer, Zusammentreffen; vgl. dazu weiter
                  unten.
               

            

         

         
            131

            
               Joseph an die Kammerfrau seiner Tochter, Marquise d’Herzelles, Januar 1770, Kervyn
                  de Lettenhove, Lettres, 17 ff. Die Marquise verließ den Hof wenig später; möglicherweise
                  hatte Joseph ihr die Ehe angeboten; vgl. dazu Beales, Joseph II, I, 201 ff.
               

            

         

         
            132

            
               An Lacy, 27. Januar 1771, BKF IV, 379.
               

            

         

         
            133

            
               An Gräfin Enzenberg, 7. Februar 1771, BKF IV, 503 (Übers. B. St. R.); an d’Herzelles, 1. März 1771, Kervyn de Lettenhove, Lettres,
                  23.
               

            

         

         
            134

            
               Joseph an Leopold, 10. Januar 1771, MJC I, 322. – KMT VII, 55 f.: Die Liste erregte villfältige, nicht ungegründete Disgusti; auch Khevenhüller hielt Joseph für den Schuldigen.
               

            

         

         
            135

            
               An d’Herzelles, 1. März 1771, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 25; vgl. 10. Januar 1771,
                  ebd. 21 f.; und noch anderthalb Jahre später sprach sie von dieser schrecklichen Promotion, 2. Juli 1772, ebd. 32 f.
               

            

         

         
            136

            
               An d’Herzelles, 10. Januar 1771, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 22. Adressaten ihrer
                  Klagen über Joseph waren auch ihr Gesandter in Versailles, Mercy-Argenteau, Hofkriegsrat
                  Lacy oder die Schwiegertochter Marie Beatrix in Mailand.
               

            

         

         
            137

            
               An d’Herzelles, 10. Januar 1771, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 21 f. (Übers. B. St. R.),
                  1. März 1771, ebd. 23 ff.
               

            

         

         
            138

            
               Hersche, Spätjansenismus; vgl. dazu unten Kap. XI.
               

            

         

         
            139

            
               An d’Herzelles, 1. März 1771, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 24.
               

            

         

         
            140

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 467 f.
               

            

         

         
            141

            
               Z. B. an Rosenberg, Februar 1769, BKF IV, 66.
               

            

         

         
            142

            
               An Marie Beatrix, Ende 1770?, BKF III, 114 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            143

            
               An d’Herzelles, 2. Juli 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 33 (Übers. B. St. R.);
                  27. September 1772, ebd. 36 f.
               

            

         

         
            144

            
               Wandruszka, Leopold II., II, 344; so auch Ligne, Fragments I, 190; vgl. Mansel, Prince
                  of Europe, 73 f.
               

            

         

         
            145

            
               An Leopold, 24. Februar, 26. März und 17. November 1772, MJC I, 365 f., 386 f.; vgl. ebd. I, 224 f., 228, 230, 374; MJC II, 55 f., 58, 74 f. u. ö.; dagegen an Maria Theresia MJC I, 256; vgl. zu Josephs Verhältnis zu Frauen in dieser Zeit Beales, Joseph II, I,
                  330 ff.
               

            

         

         
            146

            
               An d’Herzelles, 31. Juli 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 33 f.; Joseph selbst
                  dazu MJC I, 373.
               

            

         

         
            147

            
               KMT VII, 62 f., 49, 76; KMT VIII, 89 f.
               

            

         

         
            148

            
               Das hat Beales, Joseph II, I, 208 ff. nachgewiesen. Die in MJC I, 321 ff. unterschlagenen Passagen finden sich in HHStA Hausarchiv FA,  Sbd. 7. Auch in die große Auswahlsammlung der Briefe und Akten von
                  Friedrich Walter wurde von den Auseinandersetzungen der Jahre 1770–1773 nur ein einziger
                  Brief aufgenommen (MJC I, 350 ff. = BAA, 299 ff.)
               

            

         

         
            149

            
               D. h. zum Ruhme des Gehorsams, Joseph an Leopold, 21. März 1771, MJC I, 324 u. ö. Vgl. ähnlich sogar Khevenhüller: KMT VII, 60.
               

            

         

         
            150

            
               Joseph an Leopold, 19. September 1771, HHStA Hausarchiv FA, Sbd. 7, Alt 15/2, fol. 214; vgl. Beales, Joseph II, I, 208; Joseph
                  an Maria Theresia, 25. September 1771, MJC I, 344 f.; 27. Oktober 1771, MJC I, 347 ff.
               

            

         

         
            151

            
               KMT VII, 373 ff. Zur Hungerkrise in Böhmen vgl. Kap. XIII.
               

            

         

         
            152

            
               Vgl. etwa die in mehreren Varianten bis ins späte 19. Jh. verbreiteten Flugblätter
                  über den Kaiser, der 1769 in Böhmen eigenhändig den Pflug zog: Ausstellungkatalog
                  Österreich zur Zeit Kaiser Josephs, 352 ff., zum 19. Jh. ebd. 696 ff. (Abb. 41).
               

            

         

         
            153

            
               An Joseph, November 1771 (Übers. B. St. R.), dt. Rothe, Briefe, 61 ff.; BAA, 299 ff.
               

            

         

         
            154

            
               Z. B. Politisches Testament, BAA, 83; Tarouca an Maria Theresia, 27. April 1754, Karajan, Sylva-Tarouca, 21 f.; Maria
                  Theresia an Kaunitz, 7. Juni 1766, bei Arneth, Maria Theresia VII, 300 ff., BAA, 220 ff.; Maria Theresia an Joseph, 9. Dezember 1773, MJC II, 27 ff.; vgl. auch die Selbstkritik gegenüber Gräfin Trautson, van Rhyn, Briefe,
                  268 u. ö.
               

            

         

         
            155

            
               Joseph an Leopold, 19. Dezember 1771, HHStA Hausarchiv FA, Sb. 7 Alt 15/2; ähnlich 16. Januar, 11. Mai, 25. Mai, 11. Juni 1772;
                  vgl. Beales, Joseph II, I, 215.
               

            

         

         
            156

            
               Joseph an Maria Theresia, 27. November 1771, MJC I, 352 ff.; ähnlich schon im April, MJC I, 335 ff. Vgl. Beales, Joseph II, I, 207 ff.
               

            

         

         
            157

            
               Denkschrift aus Böhmen, KMT VII, Anhang, 377.
               

            

         

         
            158

            
               Denkschrift aus Böhmen, KMT VII, Anhang, 376.
               

            

         

         
            159

            
               Joseph an Leopold, 29. Okober 1772, MJC I, 383: Was im Staatsrat vor sich ging, sei so, wie wenn man einen Heiden berate,
                  ob es nützlicher sei, zu Jupiter, Juno oder Fitzliputzli zu beten. Zum Staatsrat vgl. oben Kap. V.
               

            

         

         
            160

            
               So bereits in einer Denkschrift vom 13. Juni 1772, bei Schünemann, Wirtschaftspolitik,
                  41 ff.
               

            

         

         
            161

            
               Vgl. seine Briefe an Leopold vom Frühjahr 1773, MJC II, 5 ff.; Beales, Joseph II, I, 216 ff.
               

            

         

         
            162

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 48–73; vgl. MJC II, 6 f.; vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 293 ff. (zu dieser besonderen Denkschrift
                  finden sich allerdings bei Arneth, der sonst so ausführlich aus den Quellen zitiert,
                  nur wenige Worte, ebd. 309); Beales, Joseph II, I, 218 ff.; knapp Hock, Staatsrath,
                  29 ff.; Szábo, Kaunitz, 99 ff. – Ähnliche Vorschläge auch schon in der Denkschrift
                  vom 13. Juni 1772: Schünemann, Wirtschaftspolitik, 41 ff.
               

            

         

         
            163

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 50.
               

            

         

         
            164

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 51 f.
               

            

         

         
            165

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 52.
               

            

         

         
            166

            
               Vgl. grundlegend Hausen, Polarisierung.
               

            

         

         
            167

            
               Zum Formalisierungsbegriff vgl. Stollberg-Rilinger, Epoche der Formalisierung.
               

            

         

         
            168

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 60 ff.
               

            

         

         
            169

            
               Eigenhändige Resolution Maria Theresias, ÖZV II,3, Nr. 77, 73.
               

            

         

         
            170

            
               Zu den schwer durchschaubaren Vorgängen um die verschiedenen Reform-Denkschriften
                  und wer sie wann kannte, vgl. ÖZV II,3, Nr. 77, 73 ff.; Beales, Joseph II, I, 218 ff.; Hock, Staasrath, 31 ff.; Bérenger,
                  Joseph II, 162 ff.
               

            

         

         
            171

            
               Zur Teilung Polens vgl. weiter unten.
               

            

         

         
            172

            
               An Joseph, 20. Juni 1773, MJC II, 9 ff., dt. Rothe, Briefwechsel, 64 ff.; an Marie Christine, 4. Mai 1773, BKF II, 375; an Marie Beatrix, BKF III, 160; an Lacy, 25. April 1773, BKF IV, 394; an Ferdinand, 1. Juli 1773, BKF I, 214 u. ö.
               

            

         

         
            173

            
               Karajan, Maria Theresia und Joseph, 10 f.; vgl. dazu ausführlich Glassl, Einrichtungswerk.
               

            

         

         
            174

            
               Briefwechsel Josephs, Maria Theresias und Kaunitz’, Dezember 1773: MJC II, 21 ff.
               

            

         

         
            175

            
               Joseph an Leopold, 9. Dezember 1773, MJC II, 21 f. (Übers. B. St. R.)
               

            

         

         
            176

            
               Joseph an Maria Theresia, 9. Dezember 1773, MJC II, 23 ff., dt. Karajan, Maria Theresia und Joseph, 13 ff.
               

            

         

         
            177

            
               An Joseph, 9. Dezember 1773, MJC II, 27 ff. (Übers. B. St. R.), dt. Rothe, Briefe, 67 ff., BAA, 339 f.
               

            

         

         
            178

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 76 ff.
               

            

         

         
            179

            
               ÖZV II,3, Nr. 77, 80 ff.
               

            

         

         
            180

            
               KMT VIII, 85, ähnlich 78, 89 f., 73, 83, 119.
               

            

         

         
            181

            
               KMT VIII, 89 f.
               

            

         

         
            182

            
               Arneth, Cobenzl, 130 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            183

            
               in scissura mentium Deus non est, im Zwiespalt der Geister ist Gott nicht anwesend, so Papst Gregor der Große.
               

            

         

         
            184

            
               ni curieuse, ni exigeante, so an Marie Beatrix, 6. April 1772, BKF III, 134 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            185

            
               Z. B. an Lacy, BKF IV, 370, 377, 383; an Marie Beatrix, Ende 1770?, BKF III, 114 u. ö.
               

            

         

         
            186

            
               An Marie Christine, 4. Oktober 1771, BKF II, 374 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            187

            
               Knappe Überblicke: Duchhardt, Balance of Power, 370 ff.; Müller, Teilungen Polens
                  (mit Würdigung der langen und kontroversen Forschungsgeschichte); aus österreichischer
                  Perspektive knapp Hochedlinger, Austria’s Wars of Emergence, 350 ff.; Guglia, Maria
                  Theresia II, 298 ff.; Beales, Joseph II, I, 272 ff. (ebd. 279 f. zur Forschungsgeschichte);
                  ausführlich Arneth, Maria Theresia VIII; Beer, Erste Theilung; Lukowski, Partition;
                  Roider, Austria’s Eastern Question, 111 ff.
               

            

         

         
            188

            
               Zu den beiden Treffen Arneth, Maria Theresia VIII, 154 ff., 192 ff.; Beer, Die Zusammenkünfte;
                  Kunisch, Friedrich der Große, 493 ff.
               

            

         

         
            189

            
               Friedrich II. an d’Alembert, 28. August 1769, Preuß, Œuvres de Frédéric le Grand,
                  XXIV, 510 f.
               

            

         

         
            190

            
               Joseph an Maria Theresia, August 1769, MJC I, 300–315; vgl. Maria Theresia an Lacy, August 1769, BKF IV, 370; Bericht Alberts von Sachsen bei Arneth, Maria Theresia VIII, 566 f.; Bericht
                  des Grafen Mercy und weitere Quellen bei Beer, Die Zusammenkünfte, 489 ff.
               

            

         

         
            191

            
               Eine deutsche Variante des Blattes stammt von Johann Elias Nilson, Augsburg 1773.
                  Vgl. Isabella Woldt, Unterwerfung, in: Uwe Fleckner/Martin Warnke/Hendrik Ziegler,
                  Hg., Handbuch der politischen Ikonographie, II, München 2011, 497–505.
               

            

         

         
            192

            
               KMT VII, 330 ff.; Beer, Erste Theilung III.
               

            

         

         
            193

            
               So z.B. Joseph an Leopold, 31. Januar 1771, MJC I, 331; KMT VII, 141 u. ö.; vgl. die Karikatur ‹Le gâteau des rois›, ‹Der Kuchen der Könige›
                  (Abb. 42).
               

            

         

         
            194

            
               Joseph an Leopold, Dezember 1770 – Februar 1771, MJC I, 316 ff.
               

            

         

         
            195

            
               An Antonia von Sachsen, Oktober 1768, Lippert, Briefwechsel, 185 f.
               

            

         

         
            196

            
               Resolution Maria Theresias, MJC I, 325 f. Anm. 1.
               

            

         

         
            197

            
               Joseph an Maria Theresia, 19. Januar 1771, MJC I, 325 ff.
               

            

         

         
            198

            
               Joseph an Leopold, 24. Januar 1771, MJC I, 328 ff.; vgl. 31. Januar 1771, MJC I, 331; März 1771, MJC I, 333 f.
               

            

         

         
            199

            
               Joseph an Leopold, 25. September 1771, MJC I, 344 f.
               

            

         

         
            200

            
               Joseph an Leopold, Mai 1771, MJC I, 341 f.
               

            

         

         
            201

            
               Denkschrift Maria Theresias, 22. Januar 1772, Beer, Erste Theilung III, 340 f., dt.
                  BAA, 305 f.
               

            

         

         
            202

            
               MJC I, 362 f. (Übers. B. St. R.), dort als Brief an Joseph bezeichnet, nach Beales, Joseph II,
                  I, 297, handelt es sich um einen Brief an Kaunitz vom 22. Januar 1772. Vgl. auch dt.
                  BAA, 306 f.
               

            

         

         
            203

            
               Opinion de S. M. l’Impératrice-Reine sur le parti à prendre en conséquence de la note
                  du baron van Swieten, 5. Februar 1772, MACS I, xxviii ff.; Arneth, Maria Theresia VIII, 375 ff., 601 f.; Auszug dt. BAA, 307.
               

            

         

         
            204

            
               An Kaunitz, 17. Februar 1772, BAA, 309.
               

            

         

         
            205

            
               Arneth, Maria Theresia VIII, 389 ff.; Beer, Erste Theilung II, 191 ff.
               

            

         

         
            206

            
               An Kaunitz, 3. August 1772, BAA, 321; vgl. an Lacy, 23. August 1772, BAA, 321 f.
               

            

         

         
            207

            
               An Mercy, den Gesandten in Paris, 1. Juni 1772, MACS I, 307 f., BAA, 317 f.; 2. Juli 1772, MACS I, 320 f., BAA, 319 ff.
               

            

         

         
            208

            
               Hochedlinger, Austria’s Wars, 354. Lemberg wurde die Verwaltungszentrale. Die neue
                  Provinz wurde zuerst der Staatskanzlei unterstellt, 1774 einer eigenen galizischen
                  Hofkanzlei und 1776 der österreischisch-böhmischen Hofkanzlei. Zur historischen Unterfütterung
                  des Anspruchs: Franz Adam Kollár, Vorläufige Ausführung der Rechte des Königreichs
                  Hungarn auf […] Reußen und Podolien, Wien 1772.
               

            

         

         
            209

            
               So KMT VII, 140; vgl. Hochedlinger, Austria’s Wars, 355.
               

            

         

         
            210

            
               Preuß, Œuvres de Frédéric le Grand VI, 52; dieses und das Zitat von Otto Hintze bei
                  Bömelburg u.a., Die Teilung Polen-Litauens, 16.
               

            

         

         
            211

            
               Zu den Parallelen zwischen Polen und dem Reichsverband vgl. Bömelburg u.a., Die Teilung
                  Polen-Litauens.
               

            

         

         
            212

            
               An d’Herzelles, 2. Juli 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 32 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            213

            
               An Ferdinand, 17. September 1772, BKF I, 151 (Übers. B. St. R.), BAA, 322. Galizien verschlinge nur Geld und Truppen: an Ferdinand, 29. September 1774,
                  BKF I, 302; an Ferdinand von Braunschweig, 1776, BKF IV, 532 u. ö.
               

            

         

         
            214

            
               KMT VII, 140.
               

            

         

         
            215

            
               KMT VII, 141. Khevenhüller riet ihm daher, zur Rechtfertigung alte Rechte an der Grafschaft
                  Zips ins Feld zu führen.
               

            

         

         
            216

            
               Zitiert bei Beales, Joseph II, I, 298.
               

            

         

         
            217

            
               Ligne, Fragments I, 251 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            218

            
               S.u. Kap. XI, XII und XIII.
               

            

         

         
            XI

            Die Religion der Herrschaft
            

         

         
            1

            
               Vgl. Andreas Schumacher (Hg.), Canaletto. Bernardo Bellotto malt Europa. Ausstellungskatalog
                  München, Alte Pinakothek, München 2014, 246, Abb. 142; Knofler, Das Theresianische
                  Wien, 41 ff. Auf dem Pendant (Farbtafel 25) sieht man die Freyung aus der entgegengesetzten
                  Perspektive, also von Südosten; der Platz ist erfüllt von lebhaft wimmelndem Marktgeschehen.
                  Beide Bilder zusammen machen das Ganze dieses städtischen Platzes wie des damaligen
                  Lebens aus: weltliche und geistliche Sphäre, Alltag und Feiertag.
               

            

         

         
            2

            
               Vgl. z.B. Keyßler, Reisen, 1214. Zur Verehrung des Allerheiligsten durch die Herrscherfamilie
                  vgl. Katalog Prinz Eugen, 261, Nr. 10,7.
               

            

         

         
            3

            
               Judenordnung vom 23. September 1753, Pribram, Geschichte I, 161.
               

            

         

         
            4

            
               Grundlegend Coreth, Pietas; Kovács, Zeremoniell; Hersche, Muße und Verschwendung;
                  Pammer, Glaubensabfall; Überblick bei Tropper, Von der katholischen Erneuerung; ferner
                  Leeb/Pils/Winkelbauer, Staatsmacht und Seelenheil; Samerski, Hausheilige; Seitschek,
                  Religiöse Praxis; Schmal, Pietas; zu Ungarn Bárth, Katholische Aufklärung und Volksfrömmigkeit.
                  Zur sakralen Topographie Wiens und der Umgebung vgl. auch Guglia, Maria Theresia I,
                  14 ff.
               

            

         

         
            5

            
               Fuhrmann, Alt- und neues Österreich I, 345.
               

            

         

         
            6

            
               Vgl. dazu unten Kap. XII.
               

            

         

         
            7

            
               Vgl. oben Kap. VI bei Anm. 128 ff.
               

            

         

         
            8

            
               Vgl. Farbtafel1.
               

            

         

         
            9

            
               Vgl. Samerski, Hausheilige; Holubar/Huber, Die Krone des Landes.
               

            

         

         
            10

            
               Coreth, Pietas austriaca.
               

            

         

         
            11

            
               Schütte, Höfisches Zeremoniell; Völkel, Tisch des Herrn; Pammer, Glaubensabfall, 103 ff.
               

            

         

         
            12

            
               Tag für Tag ist das dokumentiert von Khevenhüller, KMT, sowie in den Hofkalendern und Zeremonialprotokollen. Vgl. Kovács, Kirchliches Zeremoniell;
                  Schmal, Pietas.
               

            

         

         
            13

            
               An Marie Christine, April 1766, Wolf, Marie Christine I, 63; BAA 217.
               

            

         

         
            14

            
               So Karl von Zinzendorf zum 21. Mai 1761, Jugendtagebücher, 201 f.
               

            

         

         
            15

            
               Instruktion für den Oberststabelmeister, 1769, Wührer/Scheutz, Zu Diensten, 990.
               

            

         

         
            16

            
               So etwa die Kupferstichserie der Wiener Kirchen mit Prozessionsdarstellungen von Kleiner,
                  Vera et accurata delineatio; oder das historisch-topographische Handbuch von Fuhrmann,
                  Alt- und neues Österreich; vgl. Seitschek, Religiöse Praxis.
               

            

         

         
            17

            
               Hüttl, Marianische Wallfahrten, 154 ff.; Stadelmann, Mariazell; Eberhart, Mariazell;
                  Ausstellungskatalog Prinz Eugen, Nr. 17.3 (Teufelsaustreibung). Der Name Mariazell
                  spielt auf die Casa sancta, das Haus Mariens, an, das von Engeln nach Loreto versetzt
                  worden sein soll und in zahlreichen Loreto-Kapellen jenseits der Alpen nachgebildet
                  wurde.
               

            

         

         
            18

            
               Lodovico Antonio Muratori, Della regola divozione cristiani, Venedig 1747, dt.: Die
                  wahre Andacht des Christen, Wien/Prag/Triest 1759. Zur Rezeption in Oberösterreich
                  Pammer, Glaubensabfall.
               

            

         

         
            19

            
               Benannt nach dem niederländischen Theologen Cornelius Jansen, Bischof von Ypern (1585–1638);
                  Lorenz, Jansenismus.
               

            

         

         
            20

            
               Die Bulle Unigenitus war von Karl VI. 1715 offiziell anerkannt worden. In den habsburgischen
                  Niederlanden ließ allerdings Karl von Lothringen als Statthalter 1755 jedes theologische
                  Disputieren darüber verbieten, was den päpstlichen Nuntius zum Protest bei Maria Theresia
                  veranlasste; vgl. Winter, Josephinismus, 36 f.
               

            

         

         
            21

            
               Vgl. z.B. den Spott des protestantischen Publizisten Wekhrlin, Denkwürdigkeiten, 28 ff.
               

            

         

         
            22

            
               Grundlegend Hersche, Muße.
               

            

         

         
            23

            
               So Khevenhüller mit kritischem Unterton, KMT IV, 71.
               

            

         

         
            24

            
               Hirtenbrief des Erzbischofs von Wien, 1752, bei Hersche, Der aufgeklärte Reformkatholizismus,
                  12 ff.
               

            

         

         
            25

            
               Paul Joseph Riegger, bei Arneth, Maria Theresia IX, 57 ff., hier 69.
               

            

         

         
            26

            
               Das war ein kirchenpolitischer Stein des Anstoßes, vgl. Arneth, Maria Theresia IX,
                  79 ff.
               

            

         

         
            27

            
               Vgl. unten Kap. XII.
               

            

         

         
            28

            
               Walter, Religiöse Stellung; Maaß, Maria Theresia; Klingenstein, Staatsverwaltung und
                  kirchliche Autorität, 76 ff.; Hersche, War Maria Theresia eine Jansenistin; Schindling,
                  Theresianismus; Hollerweger, Reform, 49 ff.
               

            

         

         
            29

            
               Arnheim, Urtheil, 290, spricht von esprit de zèle et prétendue conviction; […] pour cause ou sous prétexte de religion. Vgl. auch Ranke, Fürst, 674.
               

            

         

         
            30

            
               Franz Rudolf von Großing, Allgemeines Toleranz- und Religionssystem für alle Staaten
                  und Völker der Welt, Leipzig 1784, 98, zitiert nach Maaß, Maria Theresia, 201.
               

            

         

         
            31

            
               Volz, Politische Correspondenz Friedrichs des Großen XXVI, 128 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            32

            
               Etwa Maaß, Maria Theresia, 205 ff.
               

            

         

         
            33

            
               Die Literatur zum Josephinismus als geistiger Strömung und als kirchenpolitischer
                  Praxis ist kaum überschaubar, zumal sie sich in vieler Hinsicht mit der Forschung
                  zu Spätjansenismus, katholischer Aufklärung und aufgeklärtem Absolutismus in den habsburgischen
                  Ländern überschneidet. Vgl. nur die Quellensammlungen von Maaß, Josephinismus; Maaß,
                  Vorbereitung und Anfänge; Klueting, Josephinismus; sowie die Studien von Winter, Josephinismus;
                  Maaß, Frühjosephinismus; Reinhardt, Kirchenreform; O’Brian, Jansenists and Josephinism;
                  Hersche, Spätjansenismus; Hersche, War Maria Theresia eine Jansenistin; Klingenstein,
                  Staatsverwaltung; Beales, Joseph II; knappe Überblicke von Wangermann, Matte Morgenröte;
                  Wangermann, Reform Catholicism; Aretin, Josephinismus; Beales, Josephinism; Lehner,
                  What is Catholic Enlightenment; sowie die Sammelbände von Kovács, Katholische Aufklärung;
                  Klueting, Katholische Aufklärung; Schmale/Zedinger/Mondot, Josephinismus; Bendel/Spannenberger,
                  Katholische Aufklärung; Robertson/Timms, Austrian Enlightenment; Cerman/Krueger/Reynolds,
                  Enlightenment in Bohemia; Burson/Lehner, Enlightenment; Lehner/Printy, Companion;
                  zuletzt Wolf, Katholische Aufklärung?; zur Historiographiegeschichte Fillafer/Wallnig,
                  Josephinismus.
               

            

         

         
            34

            
               «Maria Theresia war die Mutter und Kaunitz der Vater des Josephinismus»: Maaß, Vorbereitung
                  und Anfänge, 297; Hersche, Muße und Verschwendung II, 982 f.; von «josephinischer»
                  Frömmigkeit Maria Theresias spricht Hollerweger, Reform, 51.
               

            

         

         
            35

            
               Schindlung, Theresianismus.
               

            

         

         
            36

            
               Vgl. Beales, Josephinism; Fillafer, Einleitung zu Fillafer/Wallnig, Josephinismus.
               

            

         

         
            37

            
               Kirchenhistoriker wie der Jesuitenpater Ferdinand Maaß vertreten die eine, Nationalhistoriker
                  wie Arneth oder später Friedrich Walter die andere Seite.
               

            

         

         
            38

            
               KMT II, 77; III, 74: 1753 wurde die Hofreise nach Klosterneuburg zur Verehrung des Hausheiligen
                  Leopold eingestellt.
               

            

         

         
            39

            
               Deckenfresko von Paul Troger über der Kaiserstiege im Stift Göttweig (1739); vgl.
                  Matsche, Kunst im Dienst der Staatsidee.
               

            

         

         
            40

            
               An Gräfin Enzenberg, 26. Dezember 1765; vgl. Trapp, Maria Theresia und Tirol; Katalog
                  Koschatzky, 135. Trotzdem gab es auch von Maria Theresia solche «sakralen Identifikationsporträts»,
                  etwa als heilige Barbara oder als Theresa von Avila, vgl. Telesko, Maria Theresia,
                  66 ff.; Reitböck, Altarbild.
               

            

         

         
            41

            
               Nur eine einzige, kaum bekannte Ausnahme erwähnt Telesko, Maria Theresia, 68.
               

            

         

         
            42

            
               Anlässlich der Reise nach Pressburg 1744: KMT I, 237 f.
               

            

         

         
            43

            
               KMT V, 64. Der Anlass, notierte Khevenhüller, sei gewesen, dass der Augustinerprior beim
                  Fest des Heiligen Rochus anstatt eines schicklichen kurtzen Compliments fast eine ganze Predigt daher geschrien habe.
               

            

         

         
            44

            
               So Eybl, Katholische Hofprediger, 438.
               

            

         

         
            45

            
               Klingenstein, Staatsverwaltung und kirchliche Autorität, 78, nennt Maria Theresias
                  Religiosität eine bereits «rein persönliche, individuelle» Frömmigkeit, eine Privatsache,
                  die auf die aufgeklärte Trennung von Religion und Politik vorausweise.
               

            

         

         
            46

            
               Hollerweger, Reform, 54; Schmal, Pietas, 148.
               

            

         

         
            47

            
               Principia generalia (ca. 1752), bei Tropper, Kirchenpolitik, 222 ff.
               

            

         

         
            48

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 32 ff., hier 33 (Übers. B. St. R.); ähnlich an Leopold, August 1765, BKF I, 22 ff.; an Maximilian, April 1774, BKF III, 322 ff., dt. BAA, 351 ff.; an Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 1 ff., dt. BAA, 252 ff.; an Amalia, Juni 1769, BKF III, 9 f.; an Beatrix, 1. Mai 1779, BKF III, 359 f.; an Ferdinand, 4. April 1776, BKF II, 16 u. ö.
               

            

         

         
            49

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 35 f.; an Maximilian, April 1774, BKF III, 336 f.
               

            

         

         
            50

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 43 f.
               

            

         

         
            51

            
               An Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 2, dt. BAA, 253; ebenso an Carolina, April 1768, BKF III, 43 f.
               

            

         

         
            52

            
               Vgl. oben Kap. X, vgl. auch Maria Theresias Haltung zu dem apotropäischen Amulett
                  der Gräfin Mahoni, oben Kap. VI.
               

            

         

         
            53

            
               Koschatzky, Katalog, 319 f., Nr. 63,06.
               

            

         

         
            54

            
               KMT III, 193.
               

            

         

         
            55

            
               KMT III, 196 f.
               

            

         

         
            56

            
               Coreth, Pietas Austriaca, 41 f.; Schmal, Pietas, 207. Zum Arm des Heiligen Stephanus
                  vgl. oben Kap. III.
               

            

         

         
            57

            
               Hersche, Muße II, 1008.
               

            

         

         
            58

            
               KMT V, 95 (1759); VII, 176 (1773).
               

            

         

         
            59

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 46.
               

            

         

         
            60

            
               An Maximilian, April 1774, BKF III, 330, dt. BAA, 352.
               

            

         

         
            61

            
               An Ferdinand, 23. September 1771, BKF I, 66 f.
               

            

         

         
            62

            
               An Ferdinand, 21. Mai 1778, BKF II, 118 f. (Übers. B. St. R.; der letzte Nebensatz deutsch im Original).
               

            

         

         
            63

            
               Maaß, Josephinismus I, 291.
               

            

         

         
            64

            
               Tropper, Kirchenpolitik, 28 f.; allg. Pammer, Glaubensabfall, 112 ff.
               

            

         

         
            65

            
               Dekret zur Feiertagsreduktion vom 6. Oktober 1771, Klueting, Josephinismus, 160 f.;
                  vgl. zur Vergeblichkeit des Gesetzes Hersche, Muße II, 1016 ff.
               

            

         

         
            66

            
               An Maximilian, April 1774, BKF III, 318 ff., dt. BAA, 346.
               

            

         

         
            67

            
               Vgl. oben Kap. VII zum Tagesablauf, Kap. X zur Witwenzeit.
               

            

         

         
            68

            
               An Carolina (die auch ihrem Mann daraus vorlesen sollte), April 1768, BKF III, 45 f.; an Marie Antoinette, November 1770, MACS I, 8; an Mercy, MACS I, 84; dazu grundlegend Hersche, War Maria Theresia eine Jansenistin?
               

            

         

         
            69

            
               Vgl. die von Franz Stephan verfasste Schrift ‹Lermite dans le monde›, HHStA Familien-Urkunden 2011/2012; dazu Wandruszka, Religiosität Franz Stephans; Zedinger,
                  Franz Stephan, 267, 346; vgl. oben Kap. IV.
               

            

         

         
            70

            
               Grundlegend Hersche, War Maria Theresia eine Jansenistin; Hersche, Spätjansenismus
                  in Österreich, bes. 148 ff.; Winter, Josephinismus; ferner Kovács, Hofbeichtväter;
                  Überblick bei Harm Klueting, The Catholic Enlightenment in Austria or the Habsburg
                  Lands, in: Lehner/Printy, Companion, 127–164.
               

            

         

         
            71

            
               So Hersche, War Maria Theresia eine Jansenistin, 16.
               

            

         

         
            72

            
               KMT VII, 181 f. Zu Maria Theresias Haltung gegenüber der Societas Jesu vgl. weiter unten.
               

            

         

         
            73

            
               So der Hofrat Bretschneider: Linger, Denkwürdigkeiten, 231 f.
               

            

         

         
            74

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 34 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            75

            
               An Kampmüller, ca. 1766, BKF II, 373 Anm.2.
               

            

         

         
            76

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 34 f.
               

            

         

         
            77

            
               Sie überlasse sich ganz der göttlichen Gnade, vertraue sich ganz dem göttlichen Willen
                  an, schrieb sie ihren Kindern und Vertrauten beispielsweise immer wieder, z.B. an
                  Carolina, April 1768, BKF III, 55 u. ö.
               

            

         

         
            78

            
               Vgl. oben Kap. II; Garms-Cornides, Liturgie und Diplomatie; zur Königswahl 1764 Maaß,
                  Josephinismus I, 196 ff.; Arneth, Maria Theresia IX, 13.
               

            

         

         
            79

            
               Vgl. schon Maria Theresias Bemerkungen dazu im Politischen Testament von 1751, Kallbrunner,
                  Testament, 38; Maaß, Frühjosephinismus, 13 f.
               

            

         

         
            80

            
               So hatte sie schon 1748 verfügt, dass kirchliche Verordnungen nicht ohne ihre landesfürstliche
                  Genehmhaltung publiziert werden dürften: Dekret vom 18. März 1748, bei Klueting, Josephinismus,
                  20.
               

            

         

         
            81

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 56 ff.; IX, 57 ff.; Hersche, Muße und Verschwendung II,
                  999 f., 1016 f.
               

            

         

         
            82

            
               Vgl. Maaß, Frühjosephinismus, 88 ff.; Szábo, Kaunitz, 209 ff.; Benedikt, Josephinismus;
                  Klueting, Josephinismus, 83 (Handschreiben Maria Theresias vom 10. August 1763).
               

            

         

         
            83

            
               Vgl. unten Kap. XII.
               

            

         

         
            84

            
               Reinhardt, Kirchenreform; Maaß, Frühjosephinismus, 36 ff.; KMT IV, 184 ff. – Räudige Schafe: Principia generalia (1752), zitiert nach Tropper, Staatskirchenpolitik, 224.
               

            

         

         
            85

            
               Maaß, Frühjosephinismus, 13 ff.; Szábo, Kaunitz, 209 ff.; Benedikt, Josephinismus.
               

            

         

         
            86

            
               Vgl. vor allem die Denkschrift über den Zustand der Monarchie von 1765, MJC III, 335 ff.
               

            

         

         
            87

            
               Vgl. Maaß, Frühjosephinismus, 62 ff.
               

            

         

         
            88

            
               Konfliktstoffe der 1760er Jahre waren Fragen der Diözesangrenzen und Bistumsbesetzungen,
                  die Beziehungen zwischen der Kurie und dem Kanton Graubünden, das im habsburgischen
                  Einflussbereich lag, die Verfügung über die böhmischen Salineneinkünfte durch die
                  Kirche und die Besteuerung des erbländischen Klerus. Vgl. Maaß, Vorbereitung; Maaß,
                  Frühjosephinismus, 88 ff.; Arneth, Maria Theresia IX, 1 ff.
               

            

         

         
            89

            
               Szábo, Kaunitz, 223 ff.; Maaß, Josephinismus I, 56 ff.; Arneth, Maria Theresia IX,
                  14 ff.
               

            

         

         
            90

            
               Justinus Febronius, De statu ecclesiae et legitima potestate Romani pontificis liber
                  singularis, Frankfurt am Main 1763; dt.: Justini Febronii Buch von dem Zustand der
                  Kirche und der rechtmäßigen Gewalt des Römischen Papstes […], Frankfurt am Main 1764.
               

            

         

         
            91

            
               Paul Joseph Riegger, Institutiones iurisprudentiae ecclesiasticae, Bde. I–IV, Wien
                  1765–1773, 2. Aufl. 1777–1780; ders., Corpus iuris publici et ecclesiastici Germaniae
                  academicum oder Akademische Sammlung des deutschen Staats- und Kirchenrechts, Wien
                  1764.
               

            

         

         
            92

            
               Maaß, Josephinismus III.
               

            

         

         
            93

            
               Maaß, Josephinismus I, 256 ff.
               

            

         

         
            94

            
               Resolution zum Vortrag Kaunitz’ vom 26. Februar 1768, Maaß, Josephinismus I, 266;
                  vgl. Maaß, Vorbereitung, 314.
               

            

         

         
            95

            
               Szábo, Kaunitz, 223 ff.; Arneth, Maria Theresia IX, 17 ff.; Maaß, Josephinismus I,
                  267 ff.
               

            

         

         
            96

            
               Placet zum Vortrag Kaunitz’ vom 28. Juli 1768, Maaß, Josephinismus I, 317 f.
               

            

         

         
            97

            
               Maaß, Josephinismus I, 325 f.
               

            

         

         
            98

            
               Vortrag Kaunitz’, 20. März 1768, Maaß, Josephinismus I, 267 ff.; vgl. ebd. 282 ff.
                  Vgl. auch Joseph an Leopold, März 1768, Arneth, Maria Theresia IX, 550 f. Dass Maria
                  Theresia die Zurückweisung des päpstlichen Autoritäts- und Unfehlbarkeitsanspruchs
                  unendlich am Herzen liege, schrieb sie später dem Hofrat Greiner, Arneth, Greiner, 41.
               

            

         

         
            99

            
               Kaunitz’ Instruktionen für die Religionsbehörde (Giunta Economale) in Mailand, 2. Juni
                  1768, Maaß, Josephinismus I, 288 ff.; Klueting, Josephinismus, 118 f.; vgl. schon
                  vorher Kaunitz an Maria Theresia, 20. März 1768, Maaß, Josephinismus I, 267 ff.
               

            

         

         
            100

            
               Kaunitz’ historisch argumentierende Denkschrift von 1769 bei Maaß, Josephinismus I,
                  368 ff.
               

            

         

         
            101

            
               Die Denkschriften von Heinke bei Maaß, Josephinismus III.
               

            

         

         
            102

            
               So Maaß, Josephinismus I, 79; Kaunitz’ Instruktionen für die Religionsbehörde (Giunta
                  Economale) in Mailand, 2. Juni 1768, Maaß, Josephinismus I, 288 ff., Klueting, Josephinismus,
                  118 f.; Vortrag Kaunitz vom 15. Juni 1768, Maaß, Josephinismus I, 292 ff.
               

            

         

         
            103

            
               So die Voten der Konferenzminister zur Publikation von Heinkes neuer Doktrin, bei Maaß, Josephinismus I, 310 ff.
               

            

         

         
            104

            
               So das päpstliche Schreiben an Maria Theresia, 20. August 1768, Maaß, Josephinismus I,
                  319 ff.
               

            

         

         
            105

            
               Resolution auf die Anfrage des Nuntius vom 15. September 1768, Maaß, Josephinismus I,
                  325.
               

            

         

         
            106

            
               Ediert bei Maaß, Josephinismus II; Auszüge bei Klueting, Josephinismus, 176 ff.
               

            

         

         
            107

            
               Joseph an Maria Theresia, Mai 1769, MJC I, 273.
               

            

         

         
            108

            
               Kaunitz an Sperges, 6. Juni 1768, Maaß, Josephinismus I, 291 f. (tranquillare l’animo di Sua Maestà).
               

            

         

         
            109

            
               So besonders nachdrücklich Maaß, Josephinismus I, 83 u. ö.
               

            

         

         
            110

            
               So z.B. Maaß, Josephinismus I, 318.
               

            

         

         
            111

            
               Staatsratsprotokolle 1769 Nr. 803, 15. März 1769, zitiert nach Maaß, Frühjosephinismus,
                  118.
               

            

         

         
            112

            
               1769, zitiert nach Maaß, Frühjosephinismus, 118; vgl. Instruktion für den Gesandten
                  beim Heiligen Stuhl, BAA, 512 f.
               

            

         

         
            113

            
               So suchte sie auch weiterhin den Konsens mit dem Papst, auch wenn das nach den neuen
                  staatskirchlichen Prinzipien eigentlich gar nicht erforderlich war; vgl. Maaß, Josepinismus I,
                  100.
               

            

         

         
            114

            
               Von einer «gehörige[n] Portion Heuchelei» spricht Hersche, Spätjansenismus, 156.
               

            

         

         
            115

            
               Zum öffentlichen Diskurs vgl. Vogel, Untergang.
               

            

         

         
            116

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 90 ff., 172 f.; Hersche, Spätjansenismus, 154 ff.;
                  Szábo, Kaunitz, 241 ff.; Beales, Suppression; Quellen bei Maaß, Josephinismus II.
               

            

         

         
            117

            
               KMT VI, 69, 87 u. ö.
               

            

         

         
            118

            
               So hatte sie sich beispielsweise 1757 über eine kritische Predigt des Jesuitenpaters
                  und Hofpredigers Tausch geärgert und ihn zurechtweisen lassen: an Ulfeld, 5. Juni
                  1757, BKF IV, 193; ebenso wie gegen Pater anderer Orden, die ihre Politik kritisierten: KMT VI, 209. Sie schätzte es auch nicht, dass Pater Kampmüller sich zum Sprachrohr des
                  Papstes machte, um die Befolgung der Bulle Unigenitus in den Erbländern anzumahnen;
                  vgl. Winter, Josephinismus, 36.
               

            

         

         
            119

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 159 ff.; grundlegend Klingenstein, Staatsverwaltung; Klingenstein,
                  Van Swieten; ferner Plachta, Zensur; Wagner, Zensur.
               

            

         

         
            120

            
               An Karl III. von Spanien, 4. April 1773, Arneth, Maria Theresia IX, 93 f., frz. ebd.
                  565 f. – Vgl. die Anweisungen an Marie Antoinette in Versailles, 21. April 1770, sich
                  jeder Äußerung über die Jesuiten strikt zu enthalten: MACS I, 1 ff.
               

            

         

         
            121

            
               An Corneille de Neny, September 1773, Arneth, Maria Theresia IX, 568 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            122

            
               An Enzenberg, 16. Oktober 1773, Arneth, Maria Theresia IX, 77 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            123

            
               Swinburne, Courts I, 229.
               

            

         

         
            124

            
               KMT VII, 182; KMT VIII, 12, vgl. VIII, 13 f., 69, 80 f., 89 f.
               

            

         

         
            125

            
               So der Hofrat Bretschneider: Linger, Denkwürdigkeiten, 231 f.
               

            

         

         
            126

            
               So der Trienter Landeshauptmann und Jurist Carlo Antonio Pilati di Tassulo, Reisen I,
                  9 f.
               

            

         

         
            127

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 99 ff.; Szábo, Kaunitz, 241 ff.; Dokumente bei Maaß, Josephinismus II,
                  171 ff., 183 ff.
               

            

         

         
            128

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 108.
               

            

         

         
            129

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 109 ff.
               

            

         

         
            130

            
               Resolution zum Protokoll der Auflösungskommission, 14. Januar 1774, bei Arneth, Maria
                  Theresia IX, 118 f.
               

            

         

         
            131

            
               KMT VII, 110 f.
               

            

         

         
            132

            
               KMT III, 77, ähnlich III, 186, aber 270; vgl. oben Kap. VI.
               

            

         

         
            133

            
               KMT VII, 132.
               

            

         

         
            134

            
               So Wolf, Maria Theresia, 142; vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 395 f.; Hersche, Muße
                  und Verschwendung II, 1013 ff.; Kovács, Spätmittelalterliche Traditionen; Kovács,
                  Kirchliches Zeremoniell; Hollerweger, Reform; Pammer, Glaubensabfall; Dimt, Volksfrömmigkeit.
               

            

         

         
            135

            
               Hofreskript vom 1. März 1755, Kropatschek, Sammlung III, 172 f.
               

            

         

         
            136

            
               Quellen zum Vampirglauben bei Hamberger, Mortuus non mordet; vgl. Arlaud, Vampire;
                  Bräunlein, Frightening Borderlands; Augustynowicz/Reber, Vampirglaube; Schroeder,
                  Vampirismus; Kreuter, Vampirglaube; Bohn, Der Vampir, 18 f., nennt den Vampirismus
                  «ein Grenzphänomen, das an den Rändern der Vielvölkerreiche oder in den Grauzonen
                  der westlichen Hemisphäre verortet wurde».
               

            

         

         
            137

            
               Ioannis Zelepos, Vampirglaube und orthodoxe Kirche im osmanischen Südosteuropa. Ein
                  Fallbeispiel für die Ambivalenzen vorsäkularer Rationalisierungsprozesse, in: Helmedach
                  u.a., Das osmanische Europa, erklärt den Vampirismus als regionalen Volksglauben,
                  den die griechisch-orthodoxen Theologen durch die postmortalen Exkommunikationsrituale
                  unter ihre Kontrolle brachten.
               

            

         

         
            138

            
               Bericht des Feldschers Flückinger, 26. Januar 1732, bei Hamberger, Mortuus non mordet,
                  49 ff.
               

            

         

         
            139

            
               Benedikt XIV. bei Hamberger, Mortuus non mordet, 254.
               

            

         

         
            140

            
               So van Swietens Aufklärungsschrift: Vampyrismus, aus dem Französischen ins Deutsche
                  übersetzet, und als ein Anhang der Abhandlung des Daseyns der Gespenster beigerücket,
                  Augsburg 1768, bei Hamberger, Mortuus non mordet, 84.
               

            

         

         
            141

            
               Schroeder, Vampirismus, 51.
               

            

         

         
            142

            
               Erlass vom 1. März 1755, bei Kropatschek, Sammlung III, 172 f., Hamberger, Mortuus
                  non mordet, 85 f.
               

            

         

         
            143

            
               Hamberger, Mortuus non mordet, 83; Arlaud, Vampire, 134.
               

            

         

         
            144

            
               So Hofrat Bretschneider, der in Siebenbürgen Dienst tat: Linger, Denkwürdigkeiten,
                  311 ff.
               

            

         

         
            145

            
               Erlass vom 1. März 1755, Kropatschek, Sammlung III, 172 f., Hamberger, Mortuus non
                  mordet, 86.
               

            

         

         
            146

            
               Vorrede zu van Swieten, Vampyrismus, bei Hamberger, Mortuus non mordet, 84 f.
               

            

         

         
            147

            
               Der Kampf gegen den Vampirglauben stand im Zusammenhang mit dem Vorgehen der Regierung
                  gegen die griechisch-orthodoxe Kirche in Serbien und Kroatien. 1754 wurden die Mönche
                  aus dem griechisch-orthodoxen Zentrum, dem Kloster Marcsa, vertrieben, wo die Privilegien
                  der Wehrbauern aufbewahrt wurden. Das Kloster wurde stattdessen den Unierten übertragen,
                  die ebenfalls dem orthodoxen Ritus folgten, aber sich der römischen Kirche angegliedert
                  hatten. Das Vorgehen der Regierung trug zusammen mit der Neuorganisation der Miliärgrenze
                  dazu bei, dass im Januar 1755 ein Aufstand des Warasdiner Grenzregiments ausbrach.
                  Vgl. Kaser, Freier Bauer, 353 ff., 602 f.
               

            

         

         
            148

            
               Kalender: Hofreskript vom 16. Dezember 1755, Kropatschek, Sammlung III, 267; Traum-Büchel:
                  Hofreskript vom 1. März 1755, ebd. III, 173.
               

            

         

         
            149

            
               Linger, Denkwürdigkeiten, 226 ff.
               

            

         

         
            150

            
               Allg. Hersche, Muße und Verschwendung II, 1013 ff.; zum konkreten Fall in Tirol Dörrer,
                  Tiroler Umgangsspiele, 446 ff.; danach Hollerweger, Reform, 56 ff. – Pammer, Glaubensabfall,
                  255 ff., kommt anhand von Testamenten zu optimistischeren Ergebnissen, was die Rezeption
                  des Reformkatholizismus durch die Untertanen in Oberösterreich angeht; er bezieht
                  sich allerdings nicht auf die Abschaffung der Wallfahrten und Feiertage.
               

            

         

         
            151

            
               Dörrer, Tiroler Umgangsspiele, 474 f.; Hollerweger, Reform, 56 f.
               

            

         

         
            152

            
               Hofreskript vom 1. März 1755, Kropatschek, Sammlung III, 172 f.
               

            

         

         
            153

            
               Hofreskript vom 7. Juni 1758, Kropatschek, Sammlung III, 416 f.
               

            

         

         
            154

            
               Haitzmanns Aufzeichnungen sind noch heute vor allem deshalb bekannt, weil sich Sigmund
                  Freud damit auseinandergesetzt hat. Vgl. Katalog Prinz Eugen, 348 ff.
               

            

         

         
            155

            
               Constitutio Criminalis Theresiana, Art. 58: Von der Zauberey, Hexerey, Wahrsagerey,
                  und dergleichen, 167 ff.; vgl. Hofreskript vom 5. November 1766, Kropatschek, Sammlung V,
                  138–157. Zu einzelnen Zaubereiprozessen vgl. Pörtner, De crimine magiae.
               

            

         

         
            156

            
               Midelfort, Exorcism; knapp Joseph Hanauer, Gaßner, Johann Joseph, in: NDB 6 (1964), 84 f. Joseph II. wies den Fürstbischof schließlich 1777 an, Gaßner aus
                  Regensburg auszuweisen, nachdem Papst Pius VI. in einem Breve vom 20. April 1776 seine
                  Lehre verworfen und die Krankenbeschwörungen verboten hatte.
               

            

         

         
            157

            
               Vgl. Bárth, Katholische Aufklärung; weitere Beispiele bei Pörtner, De crimine magiae.
               

            

         

         
            158

            
               Koschatzky, Katalog, 476.
               

            

         

         
            159

            
               An Ferdinand, 30. Juli 1772, BKF I, 141 (Übers. B. St. R.). Vgl. auch zur Affäre um einen Franziskanerpater namens
                  Terentianus: er gehört eingesperrt und muss büßen; das ist ein Spitzbube [coquin], so an Ferdinand, 23. Februar 1775, BKF I, 319 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            160

            
               So im Hofdekret vom 1. März 1755, Kropatschek, Sammlung III, 172 f., Nr. 385.
               

            

         

         
            161

            
               BKF IV, 242; zu den Hebammen vgl. oben Kap. VI.
               

            

         

         
            162

            
               Einen Pater, der auf der Kanzel die großen Herren kritisiert und nicht bemerkt hatte,
                  dass die inkognito anwesende Kaiserin das mitbekam, verwies sie der Stadt, so KMT VI, 208 f. – Ähnliche Fälle bei Koschatzky, Katalog, 316 (13. März 1754, HHStA alte Kabinettsakten, Karton 2, fol. 4121v–422r); Brief an Ulfeld, 5. Juni 1757, BKF IV, 193.
               

            

         

         
            163

            
               Hofdekret vom 5. Oktober 1776, Kropatschek, Sammlung II, 168 f., Nr. 37.
               

            

         

         
            164

            
               An Hofrat Greiner, 1777: Arneth, Greiner, 60.
               

            

         

         
            165

            
               An Maximilian, April 1774, BKF II, 321 ff. (Übers. B. St. R.), dt. BAA, 346 f. Eigenliebe, Eitelkeit oder Weltdünckel warfen sich allerdings die Aufklärer auch gegenseitig vor; vgl. Pečar/Tricoire, Falsche Freunde, 175 ff.; Martus, Aufklärung, 290.
               

            

         

         
            166

            
               An Ferdinand, 14. August 1779, BKF II, 203 (Übers. B. St. R.); vgl. an Ferdinand, 11. Juni 1772, BKF I, 130; an Marie Antoinette, 2. Juni 1775, MACS II, 341; an Marquise d’Herzelles, 1771, Kervyn de Lettenhove, Lettres, passim u. ö.
               

            

         

         
            167

            
               KMT VI, 538 ff.
               

            

         

         
            168

            
               KMT VI, 540.
               

            

         

         
            169

            
               An Leopold, August 1765, BKF I, 23: Er solle alles so machen wie zu Hause, allgemeine öffentliche Kommunion in
                  der Karwoche, und keinerlei Entschuldigung gelten lassen.
               

            

         

         
            170

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 138; vgl. Arneth, Cobenzl, 120 f.
               

            

         

         
            171

            
               Coke, Letters IV,12.
               

            

         

         
            172

            
               Linger, Denkwürdigkeiten, 213 f.
               

            

         

         
            173

            
               Friedrich Nicolai, Beschreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre
                  1781, Stettin 1784, V, 15.
               

            

         

         
            174

            
               Fournier, Gerhard van Swieten; Klingenstein, Staatsverwaltung; knapp Klingenstein,
                  Van Swieten; ferner Arneth, Maria Theresia II, 454 ff.; VII, 196 ff.; IX, 148 ff.;
                  Brechka, Van Swieten; Plachta, Zensur; Haug, In Frankreich verboten; Walter, Die zensurierten
                  Klassiker.
               

            

         

         
            175

            
               Karsten, Sonnenfels, 216 ff.; Fournier, Gerhard van Swieten, 428.
               

            

         

         
            176

            
               Fournier, Gerhard van Swieten, 424 f.
               

            

         

         
            177

            
               Haug, In Frankreich verboten.
               

            

         

         
            178

            
               Der Buchmarkt in den Erbländern expandierte seit den 1750er Jahren sprunghaft; vgl.
                  Bachleitner/Eybl/Fischer, Geschichte; Frank, Buchhandel; Lavandier, Le Livre; Seidler,
                  Buchmarkt.
               

            

         

         
            179

            
               Guibert, Journal I, 292, schreibt, einer der gelehrtesten Männer habe ihm das versichert,
                  aber fügt hinzu: chose à verifier (eine Sache, die zu überprüfen ist). – Dass die Zensur nicht funktioniere, war geradezu ein Topos, vgl. etwa Riesbeck,
                  Briefe, 124 f. u. v.a. – Auch Karl von Zinzendorfs Tagebuch zeigt, wie vertraut man
                  in Wien mit französischer Literatur war.
               

            

         

         
            180

            
               Fournier, Gerhard van Swieten, 412 ff.
               

            

         

         
            181

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 148 ff.; Maaß, Josephinismus II, 232; Fournier, Gerhard
                  van Swieten, 432 ff. Vgl. Maria Theresia an Seilern, 18. März 1774, BKF IV, 350: Ich will hier nicht introduziren die englische Freiheit im Schreiben, unsere Nation
                        hat nicht das Feuer, mehr terroir. Ähnlich verfuhr sie auch im Falle der gereinigten Neuausgabe des Kirchenrechtslehrbuchs
                  von Riegger, wo sie sich ebenfalls für die Streichung der Kritik am Unfehlbarkeitsglauben
                  einsetzte, obwohl ihr diese Kritik, wie sie an anderer Stelle schrieb, selbst ein
                  Herzensanliegen war; vgl. die Äußerungen gegenüber Hofrat Greiner, bei Arneth, Greiner,
                  45 f. versus 41.
               

            

         

         
            182

            
               Klingenstein, Van Swieten, 103.
               

            

         

         
            183

            
               Zitiert bei Arneth, Maria Theresia IX, 168; Fournier, Gerhard van Swieten, 443 f.
               

            

         

         
            XII

            

         

   


Das Fremde im Eigenen
            

         

         
            1

            
               Falkenberg, Wandbehang. Was das zentral eingestickte Datum Anno 1776 bedeutet, ist
                  unklar; es könnte das Datum der Fertigstellung sein; vielleicht hielten es die Hersteller
                  aber auch für das Datum des Friedensschlusses.
               

            

         

         
            2

            
               So ein populäres Gedicht bei Keyßler, Reisen, 1213; Montagu, Complete Letters, I,
                  291 ff., nennt Wien 1717 inhabited by all nations.
               

            

         

         
            3

            
               Überblick über die Religionsvielfalt bei Klingenstein, Modes; zu Siebenbürgen Fata,
                  Religiöse Vielfalt.
               

            

         

         
            4

            
               Vgl. Klingenstein, Modes; Leeb u.a., Staatsmacht und Seelenheil; zu Protestanten in
                  Wien: Scheutz, Legalität; Schnettger, Ist Wien eine Messe wert?; zu Muslimen, Griechen
                  und Juden: Do Paço, L’Orient à Vienne.
               

            

         

         
            5

            
               Vgl. Konflikte darum: Keyßler, Reisen, 1214 ff.; KMT I, 166 f.; VI, 38 u. ö.
               

            

         

         
            6

            
               Eigenhändiges Billet Maria Theresias, in der sie sich über ungarische Adelige beschwert,
                  die in die lutherische Kirche gehen und nicht in die unsrige: ÖNB Handschriftensgl. Autographen 9/49–27, zitiert nach Koschatzky, Katalog, 316, Nr. 62,06. –
                  Vgl. aus protestantischer Sicht: Chemnitz, Vollständige Nachrichten.
               

            

         

         
            7

            
               So für die Reichshofräte: Schnettger, Ist Wien eine Messe wert?, 616; für Muslime:
                  Do Paço, L’Orient à Vienne.
               

            

         

         
            8

            
               Beispiele bei KMT I, 166 f., III, 187, 230 f., 262 u. ö.
               

            

         

         
            9

            
               Peper, Konversionen, 85 ff.; Scheutz, Legalität; Schnettger, Ist Wien eine Messe wert?
               

            

         

         
            10

            
               Zinzendorf, Aus den Jugendtagebüchern, 563, an den Bruder Ludwig: personne ne me persuadera jamais d’acheter ces riens au dépens de ma conscience. Schon die Sprachwahl in den Tagebüchern bringt seine Zerrissenheit zum Ausdruck:
                  Die Zwiegespräche mit Gott sind auf Deutsch niedergeschrieben, die Notizen zum gesellschaftlichen
                  Alltagsleben hingegen immer auf Französisch: ebd. z.B. 197, 204, 209, 227, 230, 235 f.,
                  241, 249, 252, 257 f., 264 ff. u. ö. Die Konversion erfolgte am 14. März 1764 durch
                  Maria Theresias Vertrauten, den Probst Ignaz Müller.
               

            

         

         
            11

            
               Pichler, Denkwürdigkeiten I, 10.
               

            

         

         
            12

            
               Vgl. z.B. ihre Sorge um eine katholische Waise, die ins protestantische Dresden gezogen
                  war und um die sich Maria Theresia große Sorgen machte. Maria Theresia an Antonia
                  von Sachsen, Januar 1760, Lippert, Briefwechsel, 65, 67, 72.
               

            

         

         
            13

            
               Peper, Konversionen, 68 ff.; Wagner, Fürstengnade.
               

            

         

         
            14

            
               KMT III, 93, 163.
               

            

         

         
            15

            
               Von der Trenck, Blutbibel, 74 ff.
               

            

         

         
            16

            
               Bartenstein an Montfaucon, 16. Dezember 1719, zitiert bei Braubach, Herkunft, 374.
               

            

         

         
            17

            
               Resolution vom 14. Juni 1777, Pribram, Geschichte der Juden I, 425 f.
               

            

         

         
            18

            
               Maria Theresia an Gräfin Trautson, 1750, van Rhyn, Briefe, 179. Ein anderes Beispiel
                  aus Pressburg bei Arneth, Maria Theresia IV, 50 f. (ohne Quellenangabe).
               

            

         

         
            19

            
               An Ferdinand, 26. August 1773, BKF I, 226: quarante-quatre mille juifs, j’avoue, cela fait horreur et dégout.
               

            

         

         
            20

            
               Mevorach, Wertheimer.
               

            

         

         
            21

            
               Brugger u.a., Geschichte der Juden, 352.
               

            

         

         
            22

            
               Arneth, Maria Theresia, IV, 41.
               

            

         

         
            23

            
               Srbik, Gestalten, 40.
               

            

         

         
            24

            
               Walter, Maria Theresia, 39. Walter (1896–1968) war bis 1945 Archivar im Wiener Staatsarchiv,
                  habilitierte sich 1945 an der Universität Wien und war dort seit 1959 außerordentlicher
                  Professor.
               

            

         

         
            25

            
               Walter, Briefe und Aktenstücke; Koschatzky, Katalog; Koschatzky, Maria Theresia und
                  ihre Zeit; Mraz/Mraz, Maria Theresia.
               

            

         

         
            26

            
               Allg. Battenberg, Des Kaisers Kammerknechte; Breuer/Graetz, Deutsch-jüdische Geschichte
                  I; Brugger u.a., Geschichte der Juden; Lohrmann, Zwischen Finanz und Toleranz; Drabek,
                  Die Juden; Karniel, Toleranzpolitik, 103 ff.
               

            

         

         
            27

            
               Mit dem Argument sorgte beispielsweise auch van Swieten 1753 dafür, dass jüdischen
                  Ärzten, Apothekern und Hebammen die Ausübung dieser Berufe in den Erbländern verboten
                  blieb: Cette nation, toujours alerte à duper tout le monde, trouveroit par là une occasion
                        à faire des fraudes infinies et très difficile à deterrer; Pribram, Geschichte I, 347 f.
               

            

         

         
            28

            
               Wiener Diarium, 18. November 1744; vgl. Lieben, Briefe, 363 ff.
               

            

         

         
            29

            
               So im Dezember 1744 im böhmischen Leipa; vgl. Bergl, Judenmord (dort der Fall, dass
                  ein Mann an ein Tor genagelt wurde). 1745 wurden die Juden durch den österreichischen
                  Landsturm, der eigentlich gegen die Franzosen aufgeboten worden war, aus Sulz in Vorarlberg
                  vertrieben; vgl. Brugger u.a., Geschichte der Juden, 364 ff.
               

            

         

         
            30

            
               So die Beschreibung in einer zeitgenössischen jüdischen Chronik: Lieben, Igereth Machalath,
                  335 ff., hier 337.
               

            

         

         
            31

            
               Benjamin Wolf aus Prag, 2. Dezember 1744, Lieben, Briefe, 365; vgl. Lieben, Igereth
                  Machalath, 335 ff.
               

            

         

         
            32

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 41 ff.; ausführlich Bergl, Exil; Plaggenborg, Maria Theresia
                  und die böhmischen Juden; Drabek, Juden.
               

            

         

         
            33

            
               Lieben, Igereth Machalath, 341 f.
               

            

         

         
            34

            
               Lieben, Briefe, 393, 416, 418 u. ö.
               

            

         

         
            35

            
               Lieben, Briefe, 388; vgl. auch Lieben, Igereth Machalath, 341 ff.
               

            

         

         
            36

            
               Vgl. Brugger u.a., Geschichte der Juden, 382 ff.; Breuer/Graetz, Deutsch-jüdische
                  Geschichte I, 106 ff.; Lohrmann, Zwischen Finanz und Toleranz; Drabek, Die Juden;
                  zu den jüdischen Bankiers in Wien Dickson, Finance I, 140 ff. – Sephardische Juden
                  genossen im habsburgischen Herrschaftsgebiet gemeinhin bessere Rechte als die aschkenasischen,
                  und die Privilegien in den italienischen Territorien waren bessere als in den anderen
                  Erbländern. Unter den Juden in Italien hatte wiederum die Gemeinde in der Hafenstadt
                  Triest eine Sonderstellung inne.
               

            

         

         
            37

            
               Lieben, Briefe, 410 und passim.
               

            

         

         
            38

            
               So Lieben, Briefe, 411.
               

            

         

         
            39

            
               Lieben, Briefe, 371.
               

            

         

         
            40

            
               Lieben, Briefe, 371, 378, 396 u. ö.
               

            

         

         
            41

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 43; vgl. aus jüdischer Perspektive Lieben, Igereth Machalath,
                  345 ff.
               

            

         

         
            42

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 44 f.; dort auch der Kommentar des venezianischen Gesandten
                  Erizzo vom 5. Juni 1745, sie sei bei aller Liebenswürdigkeit doch «durchdrungen von
                  dem Gefühle ihrer hohen Stellung und ungemein eifersüchtig auf ihre Machtvollkommenheit».
               

            

         

         
            43

            
               Lieben, Briefe, 458; Lieben, Igereth Machalath, 345 ff.
               

            

         

         
            44

            
               Arneth, Maria Theresia IV, 46.
               

            

         

         
            45

            
               Mevorach, Wertheimer.
               

            

         

         
            46

            
               Lieben, Briefe, 428.
               

            

         

         
            47

            
               Relation aus Prag, Lieben, Briefe, 423.
               

            

         

         
            48

            
               Lieben, Igeleth Machalath, 297. Als Maria Theresia und Franz Stephan 1739 in Florenz
                  als neue Landesherren empfangen wurden, errichtete die dortige Judengemeinde ihnen
                  eine Cuccagna, ein Schaugerüst mit Lebensmitteln zur Preisgabe an das Volk. Vgl. Brugger
                  u.a., Geschichte der Juden, 382 f.
               

            

         

         
            49

            
               Brugger u.a., Geschichte der Juden, 348, 616.
               

            

         

         
            50

            
               Vgl. Lieben, Briefe, 419: Die Fürsprecher der Prager Gemeinde argumentierten, Maria
                  Theresias Vorfahren hätten die Juden über tausend Jahre geduldet; damit könne sie
                  ausgerechnet jetzt mitten im Krieg nicht aufhören. Vgl. Battenberg, Des Kaisers Kammerknechte.
               

            

         

         
            51

            
               Vgl. z.B. Kropatschek, Sammlung V, 458 zum Judenschutz.
               

            

         

         
            52

            
               Kemmel [d.i. Richter], Helden-Lied, 4; vgl. Cerman, Contemporary Mock Jewish Chronicles.
               

            

         

         
            53

            
               Kemmel [d.i. Richter], Helden-Lied, 40 f.
               

            

         

         
            54

            
               Kemmel [d.i. Richter], Helden-Lied, 22.
               

            

         

         
            55

            
               Richter (1717–1774) hatte in Altdorf und Marburg die Rechte studiert und als Advokat
                  praktiziert. Wegen Urkundenfälschung saß er 1754 in Nürnberg im Zuchthaus. (Vgl. Johann
                  Georg Meusel, Lexikon der vom Jahr 1750 bis 1800 verstorbenen teutschen Schriftsteller,
                  XI, Leipzig 1811, 280 f.) Richters literarisches Vorbild war Robert Dodsleys Chronik
                  der Schlacht bei Dettingen 1744, ein panegyrisches Gedicht auf Georg II. von England,
                  das erstmals das alttestamentliche Buch der Könige imitierte und sich als Werk eines
                  fiktiven jüdischen Autors ausgab. Richter übersetzte das höchst erfolgreiche Werk
                  ins Deutsche und ließ ihm dann mehrere eigene Werke der gleichen Art folgen; vgl.
                  Cerman, Contemporary Mock Jewish Chronicles.
               

            

         

         
            56

            
               Brugger u.a., Geschichte der Juden, 382 ff.; Breuer/Graetz, Deutsch-jüdische Geschichte I,
                  100 ff.; Lohrmann, Zwischen Finanz und Toleranz; Drabek, Die Juden; Plaggenborg, Maria
                  Theresia und die böhmischen Juden; Burger, Heimatrecht und Staatsbürgerschaft, 19 ff.
               

            

         

         
            57

            
               Brugger u.a., Geschichte der Juden, 376.
               

            

         

         
            58

            
               Plaggenborg, Maria Theresia und die böhmischen Juden, 6.
               

            

         

         
            59

            
               Judenordnung von 1753: Pribram, Geschichte I, 341–346; von 1765: ebd. I, 374–383.
                  Im Zusammenhang mit Verwaltungsreformen im Banat wurde die Steuerbelastung der Judenschaft
                  dort 1773 verdreifacht; vgl. Mraz, Königin von Ungarn, 209, Nr. 298.
               

            

         

         
            60

            
               Tantner, Ordnung der Häuser, 21.
               

            

         

         
            61

            
               Eigenhändige Note auf einen Vortrag der Hofkanzlei, September 1778, Pribram, Geschichte
                  I, 428.
               

            

         

         
            62

            
               Zur politischen Instrumentalisierung des Corpus evangelicorum durch Preußen vgl. oben
                  Kap. VIII; Reissenberger, Corpus evangelicorum; Pörtner, Propaganda; Haug-Moritz,
                  Corpus evangelicorum; Kalipke, Verfahren im Konflikt.
               

            

         

         
            63

            
               Zu den Ausnahmeregelungen im Westfälischen Frieden (IPO AA. V, §§ 38–41) vgl. Klueting, Das Reich, 22 ff.
               

            

         

         
            64

            
               Principia generalia (1752), abgedruckt bei Tropper, Staatliche Kirchenpolitik, 222–226,
                  hier 222 und 224. Die Bekämpfung der Geheimprotestanten ist mittlerweile sehr gut
                  erforscht, nachdem Arneth, Maria Theresia IV, 51 f., knapp zwei Seiten dafür übrig
                  hatte. Zuerst ausführlich Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen Bewegung;
                  für die Regierungszeit Maria Theresias vor allem Loesche, Aus der Endzeit. Loesche,
                  Maria Theresias letzte Maßnahmen; Buchinger, Landler; zu Steiermark Knall, Aus der
                  Heimat; zu Kärnten Tropper, Staatliche Kirchenpolitik; ferner Scheutz, Fünfte Kolonne;
                  Steiner, Rückkehr unerwünscht, 266 ff.; Pörtner, Kunst des Lügens, umfassender Überblick
                  über die verschiedenen Phasen und einzelnen Erbländer zuletzt bei Leeb/Scheutz/Weikl,
                  Geheimprotestantismus, mit Angaben zur älteren Forschung.
               

            

         

         
            65

            
               Anonym, Vollständige Geschichte der neuesten Bedruckungen, Vorrede.
               

            

         

         
            66

            
               Liste aus der benachbarten evangelischen Grafschaft Ortenburg vom 23. März 1756, abgedruckt
                  bei Knall, Aus der Heimat, 13 f.
               

            

         

         
            67

            
               Nach 2 Kor 6,14; Joseph Schaitberger, Neu vermehrter evangelischer Sendbrief, darinnen
                  24 nützliche Bücher enthalten; geschrieben an die Landsleute in Salzburg, und andere
                  gute Freunde, darinnen dieselben zur christlichen Beständigkeit in der Evangelischen
                  Glaubenslehre Augustanae Confessionis in ihrem Gewissen aufgemuntert werden, sammt einem Anhang, Nürnberg 1732.
               

            

         

         
            68

            
               So Scheutz, Fünfte Kolonne, 341.
               

            

         

         
            69

            
               Umfassende Quellensammlung: Tropper, Glut unter der Asche.
               

            

         

         
            70

            
               Vgl. KMT III, 17, Anhang 288 f.; Überblicke bei Steiner, Rückkehr unerwünscht, 266 ff.; Scheutz,
                  Fünfte Kolonne, 342 ff.; Buchinger, Landler, 148 ff. (Oberösterreich), 272 ff. (Kärnten).
               

            

         

         
            71

            
               Vgl. Bericht der Doblhoff-Kommission bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen
                  Bewegung, Anhang, 521–526; zum Patent von 1752 Tropper, Staatliche Kirchenpolitik,
                  74 ff.; Buchinger, Landler, 151 ff. – Ein Patent von 1778 fasste die von 1752 bis
                  1778 ergangenen Patente noch einmal zusammen: abgedruckt bei Knall, Aus der Heimat,
                  318–320.
               

            

         

         
            72

            
               Das Folgende aus den Principia generalia, abgedruckt bei Tropper, Staatliche Kirchenpolitik, 222–226.
               

            

         

         
            73

            
               Peper, Konversionen, 65; Knall, Aus der Heimat, 45.
               

            

         

         
            74

            
               Reinhardt, Zur Kirchenreform; vgl. oben Kap. XI. Zu den Problemen bei der Einrichtung
                  des Religionsfundus vgl. KMT IV, Anhang, 185–200.
               

            

         

         
            75

            
               Patent bei Knall, Aus der Heimat, 319.
               

            

         

         
            76

            
               Scheutz, Fünfte Kolonne, 344 ff.
               

            

         

         
            77

            
               Vgl. Hofkanzler Blümegen an den Bischof von Seckau, 31. August 1773, bei Knall, Aus
                  der Heimat, 307, vgl. ebd. 17 Anm. 23; sowie ihre ausführlichen Resolutionen und eigenhändigen
                  Bemerkungen bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen Bewegung, 538 f.,
                  542 ff., 546.
               

            

         

         
            78

            
               Scheutz, Fünfte Kolonne, 371.
               

            

         

         
            79

            
               Scheutz, Fünfte Kolonne, 354 ff.
               

            

         

         
            80

            
               Die Zahl 2992 allein in den 1750er Jahren nennt Knall, Aus der Heimat, 9. Grundlegend
                  Buchinger, Landler; zum Kontext der Deportationen anderer Minderheiten s. Steiner,
                  Rückkehr unerwünscht.
               

            

         

         
            81

            
               Resolution bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen Bewegung, 538 f.
               

            

         

         
            82

            
               Interzessionsschreiben vom 28. Februar 1753, vom 6. November und 20. Dezember 1754;
                  vgl. Anonym, Anhang oder weitere Nachricht; Anonym, Vollständige Geschichte; vgl.
                  Reissenberger, Corpus evangelicorum; Steiner, Rückkehr unerwünscht, 274 ff; Pörtner,
                  Propaganda, 473 f.; Scheutz, Fünfte Kolonne, 353.
               

            

         

         
            83

            
               Reskript vom 17. September 1753, in: Anonym, Vollständige Geschichte I, 51 ff.; vgl.
                  Steiner, Rückkehr unerwünscht, 277 f.
               

            

         

         
            84

            
               Vgl. oben Kap. VIII; z.B. Maria Theresia an Ulfeld, 5. Juli 1757, BKF IV, 193, BAA 140 f. – Kritik der protestantischen Gesandten an ihrer Religionspolitik bei Ranke,
                  Fürst, 674; Arnheim, Bark, 290; Wraxall, Memoirs III, 482 f.; Arneth, Maria Theresia IV,
                  51 f. – Franz Stephan legte während des Krieges Wert darauf, dass die protestantischen
                  Untertanen in den umkämpften schlesischen Gebieten nicht in ihrem privilegierten Religionsstand
                  beeinträchtigt wurden; vgl. Arneth, Maria Theresia V, 230, 509 f. – Zu Preußen vgl.
                  Pörtner, Propaganda.
               

            

         

         
            85

            
               Vgl. die Visitationen der Missionsstationen 1763/64, Tropper, Staatliche Kirchenpolitik,
                  98 ff.; vereinzelte Transmigrationen bei Buchinger, Landler, 221, 309.
               

            

         

         
            86

            
               Buchinger, Landler, 319 ff.; umfassend Knall, Aus der Heimat.
               

            

         

         
            87

            
               Die Instruktion des Bischofs von Seckau bei Knall, Aus der Heimat, 312–317.
               

            

         

         
            88

            
               Weitere Beispiele bei Knall, Aus der Heimat, 96 f.
               

            

         

         
            89

            
               Vortrag der Böhmisch-österreichischen Hofkanzlei, bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte
                  der religiösen Bewegung, 530.
               

            

         

         
            90

            
               Mathola de Zolnay an den Verwalter Rauch, 4. April 1772, bei Knall, Aus der Heimat,
                  32. (Mathola de Zolnay erscheint in verschiedenen Schreibweisen, auch Matolay, Mattala,
                  de/von Zolna u.ä.)
               

            

         

         
            91

            
               Vortrag der Böhmisch-österreichischen Hofkanzlei, bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte
                  der religiösen Bewegung, 529 ff.; Knall, Aus der Heimat, 21 ff.
               

            

         

         
            92

            
               Knall, Aus der Heimat, 17 ff.
               

            

         

         
            93

            
               Vortrag der Böhmisch-österreichischen Hofkanzlei mit eigenhändigem Kommentar Maria
                  Theresias, bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen Bewegung, 526 ff.
               

            

         

         
            94

            
               Vgl. oben Kap. XI.
               

            

         

         
            95

            
               Votum der Hofkanzlei, bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der religiösen Bewegung,
                  535.
               

            

         

         
            96

            
               Hofkanzler Blümegen an den Bischof von Seckau, 31. August 1773, bei Knall, Aus der
                  Heimat, 307–310.
               

            

         

         
            97

            
               Resolution Maria Theresias [3. Juli 1773], bei Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der
                  religiösen Bewegung, 538 f.
               

            

         

         
            98

            
               Die neuen Stadler Missionsrichtlinien bei Knall, Aus der Heimat, 329–331.
               

            

         

         
            99

            
               Ausführlich dokumentiert bei Knall, Aus der Heimat, passim.
               

            

         

         
            100

            
               Matthäus 11,25, Lukas 10,21 (Ich preise dich, Vater und HERR des Himmels und der Erde, dass du solches verborgen hast den Weisen und Klugen, und
                        hast es offenbart den Unmündigen). Knall, Aus der Heimat, 90.
               

            

         

         
            101

            
               Knall, Aus der Heimat, 42.
               

            

         

         
            102

            
               Knall, Aus der Heimat, 38, 47, 110, 112, 125, 210 f. (Urban Rieberer), ebd. 125 (Helene
                  Riebererin), ebd. 171 f. (Maria Riebererin und Sebastian Rieberer), ebd. 211 (Anna
                  Rieberer).
               

            

         

         
            103

            
               Knall, Aus der Heimat, 28 f., 32, 50, 53 Anm. 116.
               

            

         

         
            104

            
               Scheutz, Fünfte Kolonne, 362, 369 f.; Knall, Aus der Heimat, 28 f., 32, 50, 53, 133 f.
               

            

         

         
            105

            
               Verhörprotokoll Thomas Petzner bei Knall, Aus der Heimat, 142 f.
               

            

         

         
            106

            
               Allg. Barton, Im Zeichen der Toleranz; Karniel, Toleranzpolitik.
               

            

         

         
            107

            
               Beales, Joseph II, I, 359 ff.; Fata, Religiöse Vielfalt.
               

            

         

         
            108

            
               MJC II, 21 ff.; vgl. oben Kap. X.
               

            

         

         
            109

            
               Listen bei Buchinger, Landler, 324 ff.
               

            

         

         
            110

            
               Joseph an die Hofkanzlei, 7. November 1774, Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte der
                  religiösen Bewegung, 544; vgl. Knall, Aus der Heimat, 258 f. Schon im November 1773
                  hatte Maria Theresia verfügt, dass niemand allein wegen Irrglaubens ins Militär gesteckt
                  werden solle: An Blümegen, 26. und 27. November 1773, Zwiedineck-Südenhorst, Geschichte
                  der religiösen Bewegung, 542 ff.
               

            

         

         
            111

            
               Dekret vom 7. November 1774; Gegenvorstellung der Hofkanzlei, 18. November 1774, Zwiedineck-Südenhorst,
                  Geschichte der religiösen Bewegung, 544 ff.
               

            

         

         
            112

            
               Resolution auf die Gegenvorstellung der Hofkanzlei vom 18. November 1774, Zwiedineck-Südenhorst,
                  Geschichte der religiösen Bewegung, 546.
               

            

         

         
            113

            
               So Buchinger, Landler, 151; die Liste von 1776 ebd. 333 f.; zu den anderen Transmigrationen
                  Steiner, Rückkehr unerwünscht.
               

            

         

         
            114

            
               Vgl. den Briefwechsel vom Juni-September 1777, MJC II, 141 ff.; vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 139 ff.; X, 61 ff.; Maaß, Josephinismus II,
                  46 ff.; Quellen ebd. 240–253, Nr. 66–73; Beales, Joseph II, I, 465 ff.; Karniel, Toleranzpolitik,
                  189 ff.
               

            

         

         
            115

            
               Zu Mähren Loesche, Letzte Maßnahmen; kurzer Überblick bei Stefan Steiner, Transmigration,
                  in: Leeb/Scheutz/Weikl, Geheimprotestantismus, 331–360, hier 345 ff.; ferner Ondřej Macek, Geheimprotestanten in Böhmen und Mähren im 17. und 18. Jahrhundert, ebd.
                  237–269, hier 252 f.
               

            

         

         
            116

            
               An Ferdinand, 29. Mai 1777, BKF II, 86 f. Le parti […] est délicat à prendre, et cela m’occupe beaucoup et m’attriste (Übers. B. St. R.); 5. Juni 1777, ebd. 87 f.: Schuld seien die unglaublich nachlässigen
                  Geistlichen, aber auch die Grundherren, die überhaupt nicht wüssten, was vor sich
                  gehe.
               

            

         

         
            117

            
               Joseph an Maria Theresia, 19. Juni 1777, MJC II, 140 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            118

            
               Joseph an Maria Theresia, undatiert, Juni 1777, MJC II, 141 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            119

            
               An Joseph, 5. Juli 1777, MJC II, 146 f. (Übers. B. St. R.), dt. BAA 409 f.
               

            

         

         
            120

            
               Joseph an Maria Theresia, 20. Juli 1777, MJC II, 151 f.
               

            

         

         
            121

            
               An Joseph, undatiert, Juli 1777, MJC II, 157 f. (Übers. B. St. R.), dt. BAA 408 f.
               

            

         

         
            122

            
               Joseph an Maria Theresia, 23. September 1777, MJC II, 160 f. (Übers. B. St. R.); vgl. oben Kap. X.
               

            

         

         
            123

            
               An Joseph, 25. September 1777, MJC II, 162 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            124

            
               Joseph an Maria Theresia, 26. September 1777, MJC II, 163 f. (Übers. B. St. R.)
               

            

         

         
            125

            
               An Joseph, 27. September 1777, MJC II, 165.
               

            

         

         
            126

            
               Arneth, Maria Theresia X, 70; Beales, Joseph II, I, 470.
               

            

         

         
            127

            
               Maaß, Josephinismus II, 240 ff.; Beer, Denkschriften, 158 ff.
               

            

         

         
            128

            
               Loesche, Maßnahmen; Steiner, Transmigration, 348 f.; vgl. Joseph an Leopold, 5. Oktober
                  1777, MJC II, 166.
               

            

         

         
            129

            
               Arneth, Maria Theresia X, 74 f.; Beales, Joseph II, I, 472; Maaß, Josephinismus II,
                  251 f.
               

            

         

         
            130

            
               An Hofrat Posch, 28. September 1778, BKF IV, 336; vgl. auch an Hofrat Greiner, der von Zwang und Gewalt gegen die mährischen
                  Protestanten abriet: mit gewalt, bin verstanden, ist nichts zu thun, wohl aber mit ernst sachen verhindern; Arneth, Greiner, 40.
               

            

         

         
            131

            
               Vgl. Barton, Im Zeichen der Toleranz; Karniel, Toleranzpolitik.
               

            

         

         
            132

            
               Pribram, Geschichte I, 440 ff.
               

            

         

         
            133

            
               So das Urteil von Knall, Aus der Heimat, 100 f., über den Erfolg der «Stadler Missionsmethode»;
                  anders dagegen Buchinger, Landler, 151, der sich allerdings auf die Transmigrationen
                  bezieht.
               

            

         

         
            134

            
               Lingen, Bretschneider, 211 ff. Vgl. dazu unten Kap. XIII.
               

            

         

         
            135

            
               Fata, Religiöse Vielfalt.
               

            

         

         
            136

            
               Steiner, Wien – Temesvar; Steiner, Rückkehr unerwünscht; Spannenberger/Varga, Raum
                  im Wandel; vgl. auch oben Kap. VI zum Wasserschub.
               

            

         

         
            137

            
               Volkmer, Siebenbürgen; Maner, Grenzregionen; Roth, Siedlungen; Fata, Migration; zur
                  Militärgrenze Schwicker, Militärgrenze; Rothenberg, Militärgrenze; Göllner, Militärgrenze;
                  Kaser, Freier Bauer; Jesner, Habsburgische Grenzraumpolitik; knappe Überblicke: Krajasich,
                  Militärgrenze; Heppner, Militärgrenze. Vgl. auch oben Kap. III.
               

            

         

         
            138

            
               Vgl. z.B. KMT III, 416.
               

            

         

         
            139

            
               So Montagu, Complete Letters, I, 319.
               

            

         

         
            140

            
               Vgl. Koller, Grenzwahrnehmung; Maner, Grenzregionen; Jesner, Habsburgische Grenzraumpolitik;
                  Komlosy, Grenze; Heindl/Sauer, Grenze und Staat; zur Kolonisierungspolitik im Banat
                  Roth, Siedlungen.
               

            

         

         
            141

            
               Lesky, Pestfront, 88.
               

            

         

         
            142

            
               Vgl. die grundlegende Forschung von Lesky, Pestfront; Lesky, Gesundheitspolitik; aus
                  neuerer kulturwissenschaftlicher Perspektive etwa Bräunlein, Frightening Borderlands.
               

            

         

         
            143

            
               Steube, Von Amsterdam nach Temiswar, 112 ff.; Sanitäts-General-Normativ, 2. Januar
                  1770, Kropatschek, Sammlung VI, 3 ff.
               

            

         

         
            144

            
               Steube, Von Amsterdam nach Temiswar, 117.
               

            

         

         
            145

            
               Resolution Maria Theresias vom 12. Juni 1767, Hofkammerarchiv, Allerhöchste Entschliessungen,
                  zitiert nach Otruba, Wirtschaftspolitik, 133 f.
               

            

         

         
            146

            
               Vgl. Heppner/Posch, Encounters; Jesner, Grenzraumpolitik; Heindl/Sauer, Grenze und
                  Staat.
               

            

         

         
            147

            
               Bericht Josephs aus Triest, 17. Mai 1775, KMT VIII, 258–266, hier 258 f.; vgl. Dickson, Finance I, 448.
               

            

         

         
            148

            
               Zum Wortgebrauch Andreozzi/Panariti, Trieste, 225.
               

            

         

         
            149

            
               Allg. zu den habsburgisch-osmanischen Beziehungen und kulturellen Verflechtungen Do
                  Paço, Ottoman Empire; Kühnel, Westeuropa und das Osmanische Reich (Forschungsüberblicke);
                  Do Paço, L’Orient à Vienne; Heiss/Klingenstein, Das Osmanische Reich; Tietze, Habsburgisch-osmanische
                  Beziehungen; Sutter-Fichtner, Terror and Toleration; Schmidt-Haberkamp, Europa und
                  die Türkei; Helmedach/Koller/Petrovsky, Das osmanische Europa; Heppner/Posch, Encounters;
                  Heindl/Saurer, Grenze und Staat; zur Diplomatiegeschichte: Sicker, From the Treaty
                  of Karlowitz; Roider, Austria’s Eastern Question; Strohmeyer/Spannenberger, Friedens-
                  und Konfliktmanagement; Treml/Crailsheim, Audienzen und Allianzen; Fischer, Österreich
                  im Nahen Osten.
               

            

         

         
            150

            
               Montagu, Complete Letters I, 338.
               

            

         

         
            151

            
               Greilich, Turkophilie.
               

            

         

         
            152

            
               Steube, Von Amsterdam nach Temiswar, 117 f.; vgl. Greilich, Turkophilie; Sutter-Fichtner,
                  Terror and Toleration, 73 ff.; zuletzt Do Paço, L’Orient à Vienne.
               

            

         

         
            153

            
               Vgl. die Ausstellungskataloge Prinz Eugen; Was von den Türken blieb; Die Türken; Grothaus,
                  Erbfeind; Grothaus, Zum Türkenbild; Tomenendal, Das türkische Gesicht.
               

            

         

         
            154

            
               Swinburne, Courts I, 355.
               

            

         

         
            155

            
               Quakatz, Conversio Turci.
               

            

         

         
            156

            
               Zu Maria Theresias Damencaroussel von 1743 s.o. Kap. III; vgl. Pangerl/Scheutz/Winkelbauer,
                  Wiener Hof, 359; Koschatzky, Katalog, 219, 222; vgl. auch die Lehrtafel zu den Exercitia corporis für Erzherzog Ferdinand, s. Farbtafel21.
               

            

         

         
            157

            
               Abbildung der Steirischen Völkertafel bei Wikipedia, s. v. Völkertafel: https://de.wikipedia.org/wiki/V%C3 %B6lkertafel_%28Steiermark%29
                  (27. 07. 2016).
               

            

         

         
            158

            
               Zechmeister, Wiener Theater, passim; Grothaus, Zum Türkenbild, 84 ff.
               

            

         

         
            159

            
               Überblick bei Bevilacqua/Pfeifer, Turquerie; Ribeiro, Dress; zum Handel knapp Andreozzi/Panariti,
                  Trieste.
               

            

         

         
            160

            
               Maria Theresia und Maria Anna im türkischen Kostüm, Radierung von Liotard, 1744, vgl.
                  Koos, Haut, 113 f., 352; Yonan, Empress, 149; Koschatzky, Maria Theresia, 316; Koschatzky,
                  Katalog, 108 ff., 117, Nr. 15,05. Bekannter ist das Porträt im orientalischen Kostüm
                  mit Maske von 1745; Koschatzky, Katalog, 109 f., Nr. 15,4; vgl. Koos, Haut, 113 f. –
                  Türkische Kostümbücher: Was von den Türken übrig blieb, 61.
               

            

         

         
            161

            
               Familienporträt Johann Josef Khevenhüller, um 1760, Abb. bei Koschatzky, Maria Theresia,
                  417. Vgl. auch das Porträt Josephs mit einem Mohren als Page, Kupferstich von Andreas
                  Pfeffel nach Gabriel Matthaei (Privatbesitz, Abb. bei Etzlstorfer, Maria Theresia,
                  629) oder das Porträt des Grafen Adolph von Wagensperg (1724–1773), der als Grenzoberst
                  in Kroatien diente, mit Mohr (ÖNB, Porträtsammlung, Abb. bei Obersteiner, Verwaltungsreformen, 262). Berühmt ist der
                  Hofmohr Soliman, der beim Einzug Isabellas von Parma dabei war und dessen Leiche Franz II.
                  später für sein Naturalienkabinett ausstopfen ließ; vgl. Sauer, Angelo Soliman. –
                  Kubiska-Scharl/Pölzl, Karrieren, verzeichnen einen Martin Johann Soliman (1715–1720),
                  ebd. 398, und einen Gabriel Solimano, Pastin Bereiter (1712–1725), ebd. 703.
               

            

         

         
            162

            
               Taube, Beschreibung, 80.
               

            

         

         
            163

            
               Roider, Austria’s Eastern Question, 91 ff.; Sicker, From the Treaty of Karlowitz;
                  knapper Überblick bei Parvev, Glückliches Österreich; Parvev, Enemy Mine; Forschungsüberblick
                  bei Kühnel, Westeuropa.
               

            

         

         
            164

            
               KMT II, 384 ff.; zur Haltung im Siebenjährigen Krieg KMT III, 457 ff., 477 ff.; vgl. Roider, Austria’s Eastern Question, 95 ff.
               

            

         

         
            165

            
               An Antonia von Sachsen, Juli 1763, Lippert, Briefwechsel, 172.
               

            

         

         
            166

            
               Vgl. KMT VIII, 40; an Mercy-Argenteau, 31. Juli 1777, MACS III, 229 ff.: Je suis bien élognée de me preter jamais au partage de l’empire turc. […] provinces
                        malsaines sans culture, dépeuplées ou habitées par les Grecs perfides […].

            

         

         
            167

            
               Vgl. oben Kap. X; zu dem Bündnis mit den Osmanen von 1771 Roider, Austria’s Eastern
                  Question, 112 ff.
               

            

         

         
            168

            
               Rathkolb, 250 Jahre; Starkenfels, Orientalische Akademie; knapp Petritsch, Erziehung;
                  Sutter-Fichtner, Terror and Toleration, 117 ff., das Zitat ebd. 128.
               

            

         

         
            169

            
               KMT IV, 139.
               

            

         

         
            170

            
               Antritts- und Abschiedsaudienzen: Hagi Halil Effendi, 17. April bis 8. Juli 1741. –
                  Mustafa Hatti Effendi, Mai bis Oktober 1748; vgl. KMT II, 225, 229 f., 259, 261 f., 268; Wienerisches Diarium 1748, Nr. 49 und 83; Maria
                  Theresia an Antonia von Sachsen, August 1748, Lippert, Briefwechsel, 4 f. – Hagi Halil
                  Effendi, 12. April bis 30. August 1755, vgl. KMT III, 240 ff., 244, 257. – Ahmed Resmi Effendi, 13. März bis 12. Juli 1758; vgl. KMT V, 26, 41, 171 f.; vgl. Wienerisches Diarium vom 22. April 1758, Nr. 32; sein Gesandtschaftsbericht
                  in Übers. publiziert von Hammer-Purgstall, Ahmet Resmi Efendi. – Suleiman Effendi,
                  16. April bis 26. Juli 1774; vgl. KMT VIII, 31 ff., 37 f. – Zu den Audienzen auch Graf, Zeremoniell; Do Paço, L’Orient
                  à Vienne, 199 ff.
               

            

         

         
            171

            
               Vgl. den Bericht des Gesandten: Hammer-Purgstall, Ahmet Resmi Efendi, 18 ff. (mit
                  anderen Datumsangaben als die Wiener Quellen); zum Genre der Gesandtenberichte Hitzel,
                  Sefâretnâme.
               

            

         

         
            172

            
               KMT II, 229 f. Wesentlich exotischer erschien der 1758 aus Algier nach Wien entsandte
                  Botschafter, der als Geschenk skandalöserweise einen christlichen Sklaven mitbrachte,
                  so KMT V, 66, 198 ff.
               

            

         

         
            173

            
               KMT II, 225, 229 f., 259, 261 f., 268; aus türkischer Perspektive liegt der Bericht Mustafa
                  Hattis von 1748 und Ahmed Resmis von 1758 vor; vgl. Hammer-Purgstall, Ahmet Resmi
                  Efendi; Faroqhi, Was man in Wien erfahren konnte, 206 ff.
               

            

         

         
            174

            
               KMT II, 230.
               

            

         

         
            175

            
               KMT VIII, 33.
               

            

         

         
            176

            
               So Khevenhüller gegen Kaunitz, der den Rockkuss ebenso wie den Handkuss der Gesandten
                  abschaffen wollte, KMT VIII, 33.
               

            

         

         
            177

            
               Faroqhi, Was man in Wien erfahren konnte, 206. Für diese Zeit liegen aus türkischer
                  Perspektive nur Berichte der Gesandtschaften Mustafa Hattis von 1748 und Ahmed Resmis
                  von 1758 vor; ebd. 196 f.
               

            

         

         
            178

            
               Faroqhi, Was man in Wien erfahren konnte, 205 ff.
               

            

         

         
            179

            
               Faroqhi, Was man in Wien erfahren konnte, 207 ff.
               

            

         

         
            180

            
               So Faroqhi, Was man in Wien erfahren konnte, 210.
               

            

         

         
            181

            
               Joseph an Leopold, 9. Juni 1774, MJC II, 36 f.; vgl. Wekhrlin, Wien, 44 f.
               

            

         

         
            182

            
               Maria Theresia an Ferdinand, 23. Juni 1774, BKF I, 283 f., 291 f.; an Ferdinand, 8. September 1774, BKF I, 299; Joseph an Leopold, 9. Juni 1774, MJC II, 36 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            183

            
               An Mercy-Argenteau, 1. September 1770, MACS I, 48, dt. BAA, 258 f. (les bons musulmans).
               

            

         

         
            184

            
               Man spricht von «inklusivem Eurozentrismus»; so Jürgen Osterhammel, Die Entzauberung
                  Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im 18. Jahrhundert, München 22010.
               

            

         

         
            XIII

            Die Untertanen
            

         

         
            1

            
               Als Beispiel für viele: Arneth, Maria Theresia und der Hofrath von Greiner, 5.
               

            

         

         
            2

            
               Otruba, Wirtschaftspolitik, 29; vgl. etwa zuletzt 2016: «Die Sorge um das Wohl der
                  Untertanen wurde zum leitenden Gedanken Maria Theresias», Anita Winkler, Wer überwacht
                  wen? – Josephs II. Beamtenstaat. In: Online-Portal Die Welt der Habsburger, http://www.habsburger.net/de/kapitel/wer-ueberwacht-wen-josephs-ii-beamtenstaat?
                  (01. 05. 2016).
               

            

         

         
            3

            
               BAA, 66.
               

            

         

         
            4

            
               Politisches Testament von 1755/56, BAA, 126.
               

            

         

         
            5

            
               An Ferdinand, 13. April 1771, BKF I, 65 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            6

            
               An Joseph, 9. August 1778, MJC III, 32; vgl. an dens., 6. August (mes bons pays), 8. August (mes pauvres sujets
                  saccagés), 20. und 22. August (nos pauvres pays saccagées) u. ö., MJC III, 20, 23, 57, 60.
               

            

         

         
            7

            
               An Joseph, 17. Juni 1778, MJC II, 293.
               

            

         

         
            8

            
               An Joseph, 20. August 1778, MJC III, 57, dt. Rothe, Briefe, 108; ebenso 10. August 1778, MJC III, 37.
               

            

         

         
            9

            
               Z. B. an Joseph, 13. August 1778, MJC III, 43: fidèles sujets für ungarische Adelige.
               

            

         

         
            10

            
               Auch Khevenhüller sprach in der Regel von dem Volck, wenn gemurrt wurde, etwa über ein Feuer wegen mangelnden Brandschutzes seitens der
                  Obrigkeit, KMT III, 79.
               

            

         

         
            11

            
               Politisches Testament von 1755/56, BAA, 109.
               

            

         

         
            12

            
               irrité á l’excès, so an Marie Antoinette, 3. Oktober 1773, MACS II, 52.
               

            

         

         
            13

            
               Als sie z.B. ihrem Schwiegersohn Albert von dem Volksaufruhr in Madrid 1766 berichtete,
                  hatte sie gar keinen Namen für die Aufständischen und sprach immer nur von ils, sie; Wolf, Aus dem Hofleben, 348 f.
               

            

         

         
            14

            
               Vgl. allg. Stollberg-Rilinger, Vormünder des Volkes.
               

            

         

         
            15

            
               So z.B. im Politischen Testament von 1755/56, BAA, 122, 129 u. ö.
               

            

         

         
            16

            
               Zur Begriffsgeschichte vgl. Heindl, Bildung und Recht; zum Begriff Untertanen im Codex Theresianus vgl. Friedrich, Gleichförmigkeit; vgl. auch oben Kapitel X («Wie
                  die Aufklärung an den Hof kam»).
               

            

         

         
            17

            
               So die Schätzung bei Feigl, Ländliche Sozialstruktur, 52. Sie bezeichnete Maria Theresia
                  im engeren Sinne als Untertanen, z.B. Politisches Testament von 1750/51, BAA, 95: die Armen und besonders die Untertanen.
               

            

         

         
            18

            
               So der Bericht des Hofkriegsrats vom 7. August 1771, bei Hochedlinger/Tantner, Der
                  größte Teil der Untertanen, 93. Vgl. dazu weiter unten.
               

            

         

         
            19

            
               Zur Lage der Untertanen und zur Grundherrschaft allg. immer noch die älteren Arbeiten
                  von Grünberg, Leibeigenschaft; Mell, Anfänge; Feigl, Grundherrschaft; Grüll, Bauer;
                  Link, Emancipation; ferner Rauscher/Scheutz, Stimme der ewigen Verlierer; allg. zur
                  Wirtschafts- und Agrarpolitik die Sammelbände Plaschka/Klingenstein, Österreich I;
                  Matis, Glückseligkeit; Cerman/Luft, Untertanen (zu Böhmen); Berindei u.a., Der Bauer,
                  dort bes. der Überblick von Vilfan, Agrarsozialpolitik; knapp Sandgruber, Ökonomie.
               

            

         

         
            20

            
               Nota vom 17. November 1771, KMT VII, 377.
               

            

         

         
            21

            
               Zu den Reformen s.o. Kap. V.
               

            

         

         
            22

            
               So 1742, zitiert nach Otruba, Wirtschaftspolitik, 107.
               

            

         

         
            23

            
               Beales, Rêveries, s.o. Kap. X.
               

            

         

         
            24

            
               Die hochkomplexen Details bei Hackl, Dominikal- und Rustikalfassion; Hackl, Steuerrektifikation.
               

            

         

         
            25

            
               Vgl. Kropatschek, Sammlung I, 118 ff., sowie eine lange Reihe weiterer Einzeldekrete.
                  Zur Strategie der «Triangulierung», d.h. zur Etablierung eines Dreiecksverhältnisses
                  von Zentrale, lokalen Herren und Untertanen, vgl. die Arbeiten von Stefan Brakensiek,
                  zuletzt Brakensiek/von Bredow, Herrschaft und Verwaltung; zur Nachfrage nach stärkerer
                  Zentralgewalt von unten und zur Dynamik der Staatsbildung vgl. Blockmans/Holenstein/Mathieu,
                  Empowering Interactions.
               

            

         

         
            26

            
               Zitiert nach Hock, Staatsrat, 68 f. (ohne Quellenangabe).
               

            

         

         
            27

            
               So das Resümee von Hackl, Steuerrektifikation, 583 f. Beispiele dafür, dass Maria
                  Theresia gegen die Kreisämter und für die Grundherren Partei nahm, nennt Obersteiner,
                  Verwaltungsreformen in der Steiermark.
               

            

         

         
            28

            
               Denkschrift von 1750/51, BAA, 77.
               

            

         

         
            29

            
               Zu Maria Theresias grundsätzlich responsivem Verständnis von Herrschaft vgl. oben
                  Kap. VII.
               

            

         

         
            30

            
               1768 Banat und die slawonische Militärgrenze; 1769 Italien; 1769 Schlesien (Treffen
                  mit Friedrich II. in Neiße); 1770 Ungarn; 1770 Mähren (Treffen mit Friedrich II. in
                  Neustadt); 1771 Böhmen, Oberösterreich; 1773 Galizien und Siebenbürgen; 1775 Kroatien,
                  Istrien, Oberitalien; 1777 Frankreich; 1780 Russland. Vgl. Beales, Joseph II, I, 242 ff.,
                  bes. 251 ff.
               

            

         

         
            31

            
               Joseph an Hofrat Koller, 10. Juli 1773, zitiert nach Hock, Staatsrath, 28; zu den
                  Reisen vgl. auch Pauser/Scheutz/Winkelbauer, Quellenkunde, 108–119.
               

            

         

         
            32

            
               Z. B. an Lacy, 21. Juli 1775, BKF IV, 411; an Marie Antoinette, Christoph, Briefwechsel, 63 f.; an Ferdinand, BKF I, 142, 199, 220; BKF II, 38, 43, 50, 64, 70, 71 ff., 77 f.; an Beatrix, BKF III, 160, 266, 279.
               

            

         

         
            33

            
               Es ist nicht möglich, dass Ihr trotz Eures Scharfsinns und Eifers bei diesen Reisen
                        von zwei oder drei Monaten alles beobachten und richtige Schlüsse ziehen könnt, so an Joseph, 20. Juni 1773, MJC II, 9 ff., dt. BAA, 333 f.
               

            

         

         
            34

            
               An Ferdinand, 10. Juni 1773, BKF I, 211 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            35

            
               Bericht von der Reise an die Militärgrenze und in das Littorale aus Triest, 17. Mai
                  1775, KMT VIII, 263.
               

            

         

         
            36

            
               So z.B. an Ferdinand, 14. Mai 1772, BKF I, 123; an Mercy, 13. Januar 1779, BAA, 498 u. ö.; vgl. oben Kap. VII.
               

            

         

         
            37

            
               Vgl. auch oben Kap. VII («Höfischer Stundenplan»).
               

            

         

         
            38

            
               OeStA Hofkammerarchiv, Allerhöchste Entschließungen, 15. Oktober 1770 und 11. Oktober
                  1764, zitiert bei Otruba, Wirtschaftspolitik, 19.
               

            

         

         
            39

            
               Schmitt, Macht; Vismann, Akten, 205 ff.; für das weite Feld der Statistikforschung
                  vgl. nur Behrisch, Berechnung; Brendecke/Friedrich/Friedrich, Beschreiben; Brendecke/Friedrich/Friedrich,
                  Information, dort vor allem der Beitrag von Behrisch, Zu viele Informationen; zu den
                  Erbländern ebd. Becker, Beschreiben; ferner Becker/Krosigk, Figures of Authority;
                  Dickson, Finance I, 297 ff.; Lebeau, Finanzwissenschaft; zur symbolischen Funktion
                  von Information grundsätzlich Feldman/March, Information.
               

            

         

         
            40

            
               Gottfried Wilhelm Leibniz, Staats-Tafeln, 1680.
               

            

         

         
            41

            
               Behrisch, Zu viele Informationen, 469.
               

            

         

         
            42

            
               Handschreiben an Rudolph Chotek, 26. Januar 1762, ÖZV II,3, 126 f.
               

            

         

         
            43

            
               Vgl. Dörflinger/Kretschmer/Wawrik, Österreichische Kartographie, 75–97; Überblicke
                  bei Vann, Mapping; Pauser/Scheutz/Winkelbauer, Quellenkunde, 1060–1094.
               

            

         

         
            44

            
               Hochedlinger, Doppeladler; Hochedlinger, Rekrutierung.
               

            

         

         
            45

            
               Vgl. Josephs Denkschrift zum Militär von 1766 und Kaunitz’ Entgegnung bei KMT VI, 458–475; Maria Theresias Stellungnahme vom Februar 1767 bei KMT VI, 475–477.
               

            

         

         
            46

            
               Hochedlinger, Doppeladler, 248 f.; insges. dazu die grundlegende Studie von Tantner,
                  Ordnung der Häuser, sowie die Quellenedition von Hochedlinger/Tantner, Der größte
                  Teil der Untertanen; vgl. auch Gürtler, Volkszählungen; die Ergebnisse bei Dickson,
                  Finance I, 438 ff.
               

            

         

         
            47

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, xxxii.
               

            

         

         
            48

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, xliv; viele weitere anschauliche
                  Details bei Tantner, Ordnung der Häuser, zur Kritik der Grundherren 156 ff.
               

            

         

         
            49

            
               Ediert von Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen.
               

            

         

         
            50

            
               So etwa, als ein Beispiel für viele, zum Prachiner Kreis in Böhmen, Hochedlinger/Tantner,
                  Der größte Teil der Untertanen, 43.
               

            

         

         
            51

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, 91 f. (zu Oberösterreich).
               

            

         

         
            52

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, 93, 104, 145 u. ö.; vgl. auch
                  Dickson I, 322 ff.
               

            

         

         
            53

            
               Tantner, Ordnung der Häuser, 156 ff.
               

            

         

         
            54

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, lxiii.
               

            

         

         
            55

            
               Vgl. unten zum Aufstand in Böhmen.
               

            

         

         
            56

            
               Kropatschek, Sammlung II, 31 f.
               

            

         

         
            57

            
               Zur Gewerbepolitik vgl. Pribram, Gewerbepolitik I; Matis, Glückseligkeit; Otruba,
                  Wirtschaftspolitik; vgl. auch allg. Pfeisinger, Arbeitsdisziplinierung; zum Binnenmarkt
                  Komlosy, Grenze; allg. knapp Sandgruber, Ökonomie.
               

            

         

         
            58

            
               So z.B. Hofdekret vom 17. März 1753, Kropatschek, Sammlung II, 31 f.
               

            

         

         
            59

            
               Vgl. den ausführlichen Überblick von Helmedach, Zwangsmigrationen.
               

            

         

         
            60

            
               Zahlen bei Otruba, Wirtschaftspolitik, 170; ausführlich Roth, Die planmäßig angelegten
                  Siedlungen.
               

            

         

         
            61

            
               Vgl. Mayerhofer, Dorfzigeuner. Der Begriff Zigeuner wurde damals sowohl als Selbst- wie als Fremdbezeichnung verwendet. Man verstand
                  darunter sowohl eine Nation, d.h. eine ethnische Gruppe, als auch – so meist in den Policeygesetzen mit abwertender
                  Tendenz – das fahrende Volk, «Gauner», «Gesindel» ganz allgemein. Für diese Zeit von
                  Sinti und Roma zu sprechen, wäre ein Anachronismus; vgl. dazu grundsätzlich Lucassen,
                  Zigeuner.
               

            

         

         
            62

            
               Von Ausrottung ist sonst meist die Rede; vgl. Kropatschek, Sammlung III, 340; V, 407; VII, 212;
                  VIII, 235.
               

            

         

         
            63

            
               Vgl. etwa Bressan/Grassi, Maria Teresa, 131–153, zu wirtschaftspolitischen Werken
                  aller Art, die Maria Theresia gewidmet wurden.
               

            

         

         
            64

            
               HHStA Hofkriegsarchiv Hs. 290–294; eine Blütenlese daraus ist das Bändchen von Otruba,
                  Wirtschaftspolitik; zur aufschlussreichen Kampagne gegen die Spatzen als Schädlinge
                  vgl. Wacha, Spatzenvertilgung.
               

            

         

         
            65

            
               Kropatschek, Sammlung II, 31 f.
               

            

         

         
            66

            
               Dekret vom 7. November 1765, vgl. Pribram, Gewerbepolitik I, 156 ff.; Otruba, Wirtschaftspolitik,
                  190.
               

            

         

         
            67

            
               Handbillet vom 4. März 1766, bezogen auf das Wiener Stockhaus, bei Otruba, Wirtschaftspolitik,
                  38, vgl. ebd. 190 f.
               

            

         

         
            68

            
               Zirkularverordnung an alle Länderstellen außer Niederösterreich vom 28. März 1768;
                  Dekret für Niederösterreich vom 7. Mai 1768, Pribram, Gewerbepolitik I, 158. So ordnete
                  Maria Theresia etwa persönlich an: dem Lacyschen Regimente seynd auch für das künftige zwanzig Centen gekämmte Wolle
                        monatlich zum Verspinnen abzufolgen, zitiert nach Otruba, Wirtschaftspolitik, 38 f.
               

            

         

         
            69

            
               Resolution auf einen Vortrag des Kommerzienrats, 26. Oktober 1768, zitiert nach Pribram,
                  Gewerbepolitik I, 158.
               

            

         

         
            70

            
               Sonnenfels, Grundsätze II, 194.
               

            

         

         
            71

            
               Müller, Nadelburg; Knofler, Nadelburg; knapp Pfeisinger, Arbeitsdisziplinierung, 232 ff.
               

            

         

         
            72

            
               Das Bild über dem Hauptaltar zeigt den Gekreuzigten, die heilige Theresa von Avila
                  sowie kniend Joseph II. und zwei Arbeiter; vgl. Reitböck, Altarbild. Ich danke Anne
                  Roerkohl für den Hinweis.
               

            

         

         
            73

            
               Knofler, Nadelburg, 159 f.
               

            

         

         
            74

            
               1769 wurde die Nadelburg deshalb an den Grafen Batthyány verkauft, der sie auch nicht
                  profitabler machen konnte.
               

            

         

         
            75

            
               Hofkammerarchiv, Allerhöchste Entschließungen, 22. Juli 1768, zitiert nach Otruba,
                  Wirtschaftspolitik, 195 f.
               

            

         

         
            76

            
               Darstellung und Quellen bei Engelbrecht, Österreichisches Bildungswesen III; Hammerstein/Herrmann,
                  Bildungsgeschichte II.
               

            

         

         
            77

            
               Khevenhüller nahm die Pflichten, die damit verbunden waren, sehr ernst, vgl. z.B.
                  KMT III, 52, 60, 202, 210 f., 212 u. ö. Zur Adelserziehung vgl. Cerman, Habsburgischer
                  Adel und das Theresianum; Cerman, Habsburgischer Adel und Aufklärung.
               

            

         

         
            78

            
               So die berühmt gewordene Formel in einem Hofdekret vom 13. Oktober 1770, Kropatschek VI,
                  293 f.
               

            

         

         
            79

            
               Vgl. die Norma für die Studien von 1752, bei Engelbrecht, Österreichisches Bildungswesen III, 461 ff.;
                  Gründung der Studienhofkommission 1760; zu den Gymnasien Grimm, Schulreform; Riedel,
                  Bildungsreform; zu van Swieten und den Jesuiten vgl. oben Kap. XI.
               

            

         

         
            80

            
               Schulordnung für die deutschen Normal- Haupt- und Trivialschulen, 6. Dezember 1774,
                  Kropatschek, Sammlung VII, 116–137, auch bei Engelbrecht, Österreichisches Bildungswesen III,
                  491–501. Vgl. ebd. III, 89 ff.; Neugebauer, Niedere Schulen; ferner Krömer, Felbiger.
               

            

         

         
            81

            
               Allgemeine Schulordnung, Artikel 8, bei Engelbrecht, Österreichisches Bildungswesen,
                  495.
               

            

         

         
            82

            
               Methodenbuch für Lehrer der deutschen Schulen in den kaiserlich-königlichen Erblanden […],
                  Wien 1775, bei Engelbrecht, Österreichisches Bildungswesen, 501 f.
               

            

         

         
            83

            
               Das Zitat an Ferdinand, 7. Juli 1774, BKF I, 286. – In Ungarn wurde die Schulordnung 1777 als Ratio educationis eingeführt.
               

            

         

         
            84

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, 129.
               

            

         

         
            85

            
               Vgl. zuletzt Eder, Ausbreitung der deutschen Sprache, bes. 74 ff.; knapp Engelbrecht,
                  Österreichisches Bildungswesen, 130 f. Bei den Slowenen in der Steiermark und Kärnten
                  etwa stieß die Reform wegen des Zwangs zur deutschen Sprache auf Widerstand.
               

            

         

         
            86

            
               Anonym, Was sind Trivialschulen?, Wien 1776, 2. Aufl. 1782, zitiert nach Engelbrecht,
                  Österreichisches Bildungswesen, 337.
               

            

         

         
            87

            
               Quellen bei KMT VII, 453 ff.
               

            

         

         
            88

            
               Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 337.
               

            

         

         
            89

            
               Die Vorträge Greiners mit den meist eigenhändig daruntergesetzten Antworten Maria
                  Theresias ediert bei Arneth, Greiner; zur Biographie Franz Salesius von Greiners (1730–1798),
                  der eher als Vater Caroline Pichlers bekannt ist, vgl. ebd. 6–10.
               

            

         

         
            90

            
               Z. B. Arneth, Greiner, 43 f., 50, 52, 58 f., 69, 71 ff. Maria Theresia nannte ihren
                  Sohn in der Korrespondenz mit Greiner stets K.; vgl. auch unten (Kap. «Hungersnot und Reform in Böhmen»). Vgl. das Urteil Leopolds,
                  Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 337 f.
               

            

         

         
            91

            
               Z. B. Arneth, Greiner, 58 ff., das Zitat 55.
               

            

         

         
            92

            
               Arneth, Greiner, 17.
               

            

         

         
            93

            
               Arneth, Greiner, 43 f., 45 f., 49, 50, 51 u. ö.
               

            

         

         
            94

            
               Arneth, Greiner, 42, 51, 52 f., 57 f., das Zitat 53.
               

            

         

         
            95

            
               Arneth, Greiner, 56.
               

            

         

         
            96

            
               Arneth, Greiner, 53.
               

            

         

         
            97

            
               So pointiert ein Spezialist für die brandenburg-preußische Landesgeschichte wie Neugebauer,
                  Niedere Schulen, 237; weniger optimistische Bewertung der Reform bei Sandgruber, Wirtschaftsgeschichte,
                  150 f.
               

            

         

         
            98

            
               Diese und weitere Zahlen bei Neugebauer, Niedere Schulen, 240.
               

            

         

         
            99

            
               Grimm, Bildungsreform; zu Ungarn und den Piaristen Riedel, Bildungsreform.
               

            

         

         
            100

            
               Joseph an Leopold, 14. November 1779, MJC III, 235 f.
               

            

         

         
            101

            
               Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 336.
               

            

         

         
            102

            
               So an Hofrat Greiner in Bezug auf die böhmischen Stände, Arneth, Greiner, 37.
               

            

         

         
            103

            
               Maasburg, Oberste Justizstelle; Kocher, Höchstgerichtsbarkeit.
               

            

         

         
            104

            
               Vgl. Kocher, Rechtsverständnis; Heindl, Bildung und Recht. Selbst auf die Prozesse
                  der beiden höchsten Reichsgerichte, mit denen die Kaiserin streng genommen nichts
                  zu tun hatte, nahm sie mitunter, wenn auch nur informell, Einfluss; ein Beispiel ist
                  der Prozess der Familie Sickingen, KMT VIII, 52, 69, 218, 227 f. Vgl. auch die Hinweise bei Maria von Loewenich, Amt und
                  Prestige. Die Kammerrichter in der ständischen Gesellschaft (1711–1806), Diss. Münster
                  2011.
               

            

         

         
            105

            
               Arneth, Greiner, 39 f.
               

            

         

         
            106

            
               Vgl. oben Kap. V.
               

            

         

         
            107

            
               Zu Jurisdiktionskonflikten vgl. z.B. KMT II, 83, 394.
               

            

         

         
            108

            
               Übersicht bei Dickson, Finance I, 316 ff., mit Zahlen zum Anstieg der Gesetzgebungstätigkeit.
               

            

         

         
            109

            
               Thomas Ignaz Freiherr von Pöck, Supplementum Codicis Austriaci oder Chronologische
                  Sammlung […], Wien 1777; nach Maria Theresias Tod erschien Kropatschek, Sammlung.
                  Beide umfassten nicht Ungarn, die Niederlande und die italienischen Territorien.
               

            

         

         
            110

            
               Zitiert nach Harrassowsky, Codex Theresianus I, Beilage I, 14.
               

            

         

         
            111

            
               Grundlegend Harrassowsky, Geschichte der Codification; Strakosch, Rule of Law; Brauneder,
                  Das Allgemeine Bürgerliche Gesetzbuch; Friedrich, Gleichförmigkeit; Kocher, Höchstgerichtsbarkeit;
                  Kocher, Rechtsverständnis; Heindl, Bildung und Recht; zuletzt Mertens, Gesetzgebungskunst;
                  vgl. auch Arneth, Maria Theresia IX, 193 ff.; Guglia, Maria Theresia II, 59 ff.; Hock/Bidermann,
                  Staatsrath, 41 ff.; Dickson, Finance I, 315 ff.
               

            

         

         
            112

            
               Zitiert nach Harrassowsky, Geschichte der Codification, 50. Die Grundsätze der Kommissionsarbeit
                  wurden in den Codex aufgenommen: Harrassowsky, Codex Theresianus I, Beilage II, 16 ff.
                  Vgl. Strakosch, Rule of Law, 50 ff.; Friedrich, Gleichförmigkeit, 113 ff. Die Kommission
                  unterstand dem Vizepräsidenten der Obersten Justizstelle, Blümegen, und tagte in Brünn,
                  weil Blümegen damals dort amtierte.
               

            

         

         
            113

            
               Zitiert bei Harrassowsky, Geschichte der Codification, 48 f.
               

            

         

         
            114

            
               Vgl. Harrassowsky, Geschichte der Codification, 122 ff.; Strakosch, Rule of Law, 78 ff.
               

            

         

         
            115

            
               In einer Denkschrift vom Oktober 1770; vgl. Strakosch, Rule of Law, 90 ff.; knapp
                  Szábo, Kaunitz, 181 ff.
               

            

         

         
            116

            
               Zitiert nach Mertens, Gesetzgebungskunst, 291.
               

            

         

         
            117

            
               So das Votum des Referenten Kees, ebenso die Meinung des Präsidenten der Obersten
                  Justizstelle Seilern; vgl. Harrassowsky, Geschichte der Codification, 141 f.
               

            

         

         
            118

            
               Vgl. Kwiatkowsky, Constitutio Criminalis Theresiana; Maasburg, Entstehungsgeschichte;
                  Beales, Joseph II, I, 236 ff.; Ammerer, Aufgeklärtes Recht.
               

            

         

         
            119

            
               Rezension von [P. H. Seyberth], in: Göttingische Anzeigen von gelehrten Sachen, 59.
                  Stück, Göttingen 1769, 537–541.
               

            

         

         
            120

            
               Hock/Bidermann, Staatsrath, 42 f.
               

            

         

         
            121

            
               Vgl. das Echo darauf bei KMT VIII, 115 f.
               

            

         

         
            122

            
               Vgl. die digitale Sammlung: http://www.digital.wienbibliothek.at/wbrobv (Zugriff 10. 10. 2016).
               

            

         

         
            123

            
               So Coke, Letters IV, 52; vgl. Kwiatkowsky, Constitutio Criminalis Theresiana, 44 ff.:
                  Im Jahr 1778 beispielsweise seien in Böhmen, Mähren und Schlesien von 50 Todesurteilen
                  zehn vollstreckt worden. Genauere statistische Befunde dazu liegen meines Wissens
                  nicht vor.
               

            

         

         
            124

            
               Vgl. Johann Gottfried Haymann, Neueröffnetes Kriegs- und Friedens-Archiv, Bd. I, Leipzig
                  1744, 186 ff.
               

            

         

         
            125

            
               Im August 1780 nach dem Begnadigungsgesuch des Publizisten Johann Rautenstrauch; Rautenstrauch
                  hingegen wurde vom Vizestatthalter Herberstein als Verfasser der Bittschrift ausfindig
                  gemacht und per Hofdekret zu drei Tagen Haft verurteilt; vgl. BLKÖ XXV, 1873, 61 ff.
               

            

         

         
            126

            
               Der kaiserliche Kammerherr Franz Anton Graf Nostitz hatte den Grafen Werschowitz in
                  Prag 1752 im Duell getötet; Nostitz sollte den Kopf verlieren, wurde aber nach langer Turmhaft auf Intervention seines Onkels, des Kurfürsten von
                  Trier, schließlich doch begnadigt; KMT III, 20 f.; vgl. an Antonia von Sachsen, Lippert, Briefwechsel, 170 (la-dessus point de grace).
               

            

         

         
            127

            
               Vgl. Reinalter, Sonnenfels; Osterloh, Reformbewegung; Cattaneo, Beccaria und Sonnenfels;
                  zuletzt Karstens, Sonnenfels; vgl. auch oben Kap. VII.
               

            

         

         
            128

            
               Z. B. KMT VIII, 126 f.; Ephemeriden der Menschheit, Basel/Mannheim/Leipzig 1776, 2. Stück,
                  96 f.
               

            

         

         
            129

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 198 ff.; Beales, Joseph II, I, 236 ff.; Karstens,
                  Sonnenfels, 332 ff.; Osterloh, Reformbewegung, 167 ff.
               

            

         

         
            130

            
               Joseph von Sonnenfels, Sätze aus der Polizey, Handlungs- und Finanzwissenschaft, Wien
                  1765, 305 ff.
               

            

         

         
            131

            
               So Arneth, Maria Theresia IX, 204 f.
               

            

         

         
            132

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 208.
               

            

         

         
            133

            
               Dekret vom 19. November 1773, bei Arneth, Maria Theresia IX, 579.
               

            

         

         
            134

            
               Joseph von Sonnenfels, Über die Abschaffung der Tortur, Zürich 1775; vgl. Karstens,
                  Sonnenfels, 324 ff.
               

            

         

         
            135

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 213.
               

            

         

         
            136

            
               Anonym, Abschaffung der peinlichen Frage in den österreichischen Erblanden, in: Ephemeriden
                  der Menschheit, Basel/Mannheim/Leipzig 1776, 2. Stück, 96 f.
               

            

         

         
            137

            
               An Ferdinand, 4. Januar 1776, BKF II, 2 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            138

            
               Steiner, Rückkehr unerwünscht; vgl. oben Kap. VI und XII sowie weiter unten in diesem
                  Kapitel.
               

            

         

         
            139

            
               Vgl. Vasold, Hunger- und Sterblichkeitskrise, zu den mittelfristig revolutionären
                  Folgen für das Ancien Régime.
               

            

         

         
            140

            
               Zahlen bei Hanke, Zeitalter des Zentralismus, 478; Beales, Joseph II, I, 342. Vgl.
                  zu den Auswüchsen der Hungersnot z.B. Guibert, Journal I, 249 ff., 309 ff.
               

            

         

         
            141

            
               Allg. zur Leibeigenschaft in Böhmen und den Reformen seit den 1760er Jahren: Arneth,
                  Maria Theresia IX, 335 ff.; X, 41 ff.; Grünberg, Bauernbefreiung, 67 ff.; Link, Emancipation;
                  Beales, Joseph II, I, 338 ff.; Dickson, Finance I, 118 ff.; Liebel-Weckowicz/Szábo,
                  Modernization Forces; Überblicke bei Hanke, Zeitalter des Zentralismus, 475 ff.; allg.
                  Čechura, Bauernrevolten; Cerman/Luft, Untertanen, hier besonders die Fallstudie von
                  Alena Pazderová, Gutsherrschaft und Untertanen in der Herrschaft Reichenau an der
                  Knĕžna, 177–201. Ein instruktives Fallbeispiel ist die Robotverweigerung der Bauern im
                  oberösterreichischen Waldviertel 1769–1778, vgl. Grüll, Bauer, 423 ff.; Rauscher,
                  Bauernrevolte; Winkelbauer, Robot und Steuer, 110 ff.
               

            

         

         
            142

            
               Montesquieu, Esprit des lois XV, 1; Guibert, Journal I, 300 f.; Riesbeck, Briefe,
                  115, 413 ff.; vgl. auch die Beschreibung der Zustände aus der Sicht des böhmischen
                  Dorfrichters František J. Vavák knapp bei Helmut Klocke, Zur Publizistik über die
                  Lage der böhmischen Bauern im 18. Jahrhundert und im Vormärz, in: Berindei u.a., Der
                  Bauer, 253–273. Vgl. auch die Beschreibung des englischen Gesandten Lord Stormont
                  von 1765, bei Dickson, Finance I, 389 ff.
               

            

         

         
            143

            
               So z.B. im Sommer 1754 anlässlich der Grundsteinlegung für das Adelige Damenstift
                  in Prag, KMT III, 194 ff.
               

            

         

         
            144

            
               So KMT III, 194.
               

            

         

         
            145

            
               Vgl. oben Kap. VII.
               

            

         

         
            146

            
               Details bei Grünberg, Bauernbefreiung II, 67 ff.
               

            

         

         
            147

            
               Grünberg, Bauernbefreiung II, 172 ff.; Arneth, Maria Theresia IX, 342 ff.
               

            

         

         
            148

            
               Grünberg, Bauernbefreiung II, 192 ff.; Arneth, Maria Theresia IX, 347; Beales, Joseph II,
                  I, 346 ff.
               

            

         

         
            149

            
               KMT VII, 69.
               

            

         

         
            150

            
               Hochedlinger/Tantner, Der größte Teil der Untertanen, 42 ff. (zu Böhmen), 122 ff.
                  (zu Mähren). Ähnlich lauteten auch andere Denkschriften, die um dieselbe Zeit in Wien
                  eingereicht wurden; vgl. Beales, Joseph II, I, 348.
               

            

         

         
            151

            
               Zu Böhmen, ebd. 63, 67 u. ö.
               

            

         

         
            152

            
               Ebd. 54.
               

            

         

         
            153

            
               Aus Mähren, ebd. 148.
               

            

         

         
            154

            
               Ebd. 149.
               

            

         

         
            155

            
               Ebd. 82.
               

            

         

         
            156

            
               Ebd. 151.
               

            

         

         
            157

            
               So an Gräfin Enzenberg, 23. Oktober 1771, BKF IV, 504; ähnlich an Ferdinand, 10. Oktober 1771, BKF I, 78; 17. Oktober 1771, BKF I, 80; 13. Februar 1772, BKF I, 102.
               

            

         

         
            158

            
               Quellen bei KMT VII, 369 ff.; vgl. Blaich, Wirtschaftspolitische Tätigkeit.
               

            

         

         
            159

            
               KMT VII, 114 f.
               

            

         

         
            160

            
               Zitiert nach Grünberg, Bauernbefreiung II, 195.
               

            

         

         
            161

            
               Denkschrift Josephs aus Böhmen vom 17. November 1771, KMT VII, 373–398; gekürzt bei Klueting, Josephinismus, 163–176; Joseph an Maria Theresia,
                  17. und 27. Oktober 1771, MJC I, 346 ff.; vgl. oben Kap. X.
               

            

         

         
            162

            
               Grünberg, Bauernbefreiung II, 196 ff.
               

            

         

         
            163

            
               Vgl. KMT VII, 109, und Franz Khevenhüller, der das Tagebuch seines Vaters weiterführte, selbst
                  ebd. VIII, 124, zur Undankbarkeit dieser Mission.
               

            

         

         
            164

            
               Waltraud Heindl, Gehorsame Rebellen. Bürokratie und Beamte in Österreich, Wien/Köln/Graz
                  1991.
               

            

         

         
            165

            
               Resolution zum Vortrag Choteks, 4. August 1769, zitiert nach Arneth, Maria Theresia
                  IX, 342; die Denkschrift Blancs bei Grünberg, Bauernbefreiung II, 102 ff.
               

            

         

         
            166

            
               Vgl. Erich Angermann, Blanc, Franz Anton von, in: NDB 2 (1955), 283 f.; Karl Grünberg, Franz Anton von Blanc, ein Sozialpolitiker der theresianisch-josefinischen
                  Zeit, in: Schmollers Jahrbuch 35 (1911), 1155–1238.
               

            

         

         
            167

            
               Vgl. Hans Schläger, Tobias Philipp Freiherr von Gebler. Sein Leben und Wirken in Österreich,
                  phil. Diss. Wien 1971; sehr knapp Gustav Gugitz, Gebler, Tobias Freiherr von, in:
                  NDB 6 (1964), 122; ferner Hock/Bidermann, Staatsrath, passim. Gebler gehörte derselben
                  Freimaurerloge an wie Mozart, dessen ‹Zauberflöte› auf Geblers Stück ‹Thamos, König
                  von Ägypten› zurückgeht. Vgl. Richard Maria Werner (Hg.), Aus dem josephinischen Wien.
                  Geblers und Nicolais Briefwechsel, Berlin 1888.
               

            

         

         
            168

            
               Zitiert nach Hock/Bidermann, Staatsrath, 68.
               

            

         

         
            169

            
               Vgl. BLKÖ 24 (1872), 155–157.
               

            

         

         
            170

            
               Die hochkomplexen Details bei Grünberg, Bauernbefreiung II, 196 ff.; Arneth, Maria
                  Theresia IX, 342 ff.
               

            

         

         
            171

            
               Lethargie und lähmende Tatenlosigkeit, so Joseph an Leopold, 25. September 1771, MJC I, 344; vgl. ähnlich schon am 24. Januar 1771, MJC I, 329; 21. Februar 1771, MJC I, 332 f.
               

            

         

         
            172

            
               So am 1. November 1772, KMT VII, 149 u. ö.
               

            

         

         
            173

            
               In diese Linie gehört auch, dass er den Prater, ehemals höfisches Jagdrevier, öffentlich
                  zugänglich machte und dort die Inschrift Allen Menschen gewidmeter Erlustigungsort von Ihrem Schätzer anbringen ließ.
               

            

         

         
            174

            
               Vgl. Ausstellungkatalog Österreich zur Zeit Kaiser Josephs, 352 ff., zum 19. Jh. ebd.
                  696 ff.; Koschatzky, Katalog Maria Theresia, 237; Beales, Joseph II, I, 338 ff. Die
                  Gebildeten kannten das kaiserliche Pflügen aus den Berichten der Jesuitenmissionare
                  als uraltes Herrschaftsritual des Kaisers von China, der als Inbegriff politischer
                  Weisheit und Stabilität galt.
               

            

         

         
            175

            
               So Riesbeck, Briefe, 417.
               

            

         

         
            176

            
               So Wolf, Marie Christine, 10, oder z.B. Hanke, Zeitalter des Zentralismus, 491: «Während
                  Maria Theresia durch ein behutsames Vorgehen den inneren Machtgegebenheiten Rechnung
                  trug und den Einfluss der Stände schrittweise zurückdrängte, glaubte Joseph II. rigoroser
                  vorgehen zu können.»
               

            

         

         
            177

            
               Zitiert nach Arneth, Maria Theresia IX, 349.
               

            

         

         
            178

            
               Arneth, Greiner, 49 f., 33 ff.; vgl. z.B. an Albert von Teschen, Wolf, Hofleben, 360.
               

            

         

         
            179

            
               KMT VIII, 9, 199 f.
               

            

         

         
            180

            
               Resolution auf den Vortrag der böhmisch-österreichischen Hofkanzlei, 28. Februar 1774,
                  KMT VIII, 200; vgl. Grünberg, Bauernbefreiung II, 226 ff.; Arneth, Maria Theresia IX,
                  353 ff.
               

            

         

         
            181

            
               Grünberg, Bauernbefreiung II, 221 f.
               

            

         

         
            182

            
               Beales, Joseph II, I, 346; in ähnlichem Sinne auch Wangermann, Matte Morgenröte; Liebel-Weckowicz/Szábo,
                  Modernization Forces, u.a.
               

            

         

         
            183

            
               So der Kabinettssekretär Pichler, zitiert nach Arneth, Maria Theresia IX, 594. Zum
                  Aufstand Grünberg, Bauernbefreiung II, 243 ff.
               

            

         

         
            184

            
               An Ferdinand, 29. März 1775, BKF I, 323 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            185

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 593.
               

            

         

         
            186

            
               Ausführliche Berichte Contarinis bei Arneth, Maria Theresia IX, 594 ff.
               

            

         

         
            187

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 359 f.
               

            

         

         
            188

            
               KMT VIII, 69, 67.
               

            

         

         
            189

            
               Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 344 f.
               

            

         

         
            190

            
               KMT VIII, 66 f., 68 f., 76.
               

            

         

         
            191

            
               KMT VIII, 66 f.
               

            

         

         
            192

            
               An Marie Antoinette, 2. Juni 1775, MACS II, 341 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            193

            
               An Mercy-Argenteau, 4. Mai 1775, MACS II, 329 f. (Übers. B. St. R.), dt. auch bei Arneth, Maria Theresia IX, 360 ff.; BAA, 384 f. Die Bauern hatten sich tatsächlich auf die Konskription von 1770/71 berufen;
                  vgl. Grünberg, Bauernbefreiung II, 245.
               

            

         

         
            194

            
               An Mercy-Argenteau, 4. Mai 1775, MACS II, 329 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            195

            
               Arneth, Greiner, 34.
               

            

         

         
            196

            
               Z. B. an Gräfin Enzenberg, 20. Februar 1775, BKF IV, 511: Man könne bei dem Kaiser nie sicher sein, ob er seine Entschlüsse nicht
                  im nächsten Moment wieder ändere, denn er wolle stets überraschen.
               

            

         

         
            197

            
               Joseph an Leopold, 20. Juli 1775, MJC II, 71 (Übers. B. St. R.). Zahlreiche weitere Belege, die Arneth zum Teil nicht in
                  die Briefedition aufgenommen hat, bei Beales, Joseph II, I, 351 ff.
               

            

         

         
            198

            
               Juli 1775, KMT VIII, 89.
               

            

         

         
            199

            
               Joseph an Leopold, 9. August 1775, 81 f. (Übers. B. St. R.). Ähnlich urteilte der
                  Hofrat Kressel, der nach Prag geschickt worden war, Hock/Bidermann, Staatsrath, 77.
                  Zu den komplizierten Details der zwischenzeitlichen Beratungen Grünberg, Bauernbefreiung II,
                  249 ff.
               

            

         

         
            200

            
               Arneth, Maria Theresia IX, 365 ff.; Grünberg, Bauernbefreiung II, 257 ff.; am 7. September
                  1775 wurde die Geltung des Patents auch auf Mähren ausgedehnt; vgl. ebd. 267 ff.
               

            

         

         
            201

            
               Kropatschek, Sammlung VII, 265–348; zu Maria Theresias Zweifeln vgl. KMT VIII, 73, 93, 96, 243 f.; vgl. Grünberg, Bauernbefreiung II, 252.
               

            

         

         
            202

            
               Joseph an Leopold, 6. Oktober 1775, MJC II, 87 f.
               

            

         

         
            203

            
               Joseph an Leopold, 14. September 1775, MJC II, 84; Joseph an Maria Theresia, Dezember 1775, MJC II, 94 ff.; Joseph an Leopold, 8. Februar 1776, HHStA Hausarchiv FA Sbd. 7 (nicht
                  in der Edition von Arneth), vgl. Beales, Joseph II, I, 354; dazu auch oben Kap. XII.
               

            

         

         
            204

            
               An Christine, 15. Februar 1776, BKF II, 400, malice noir (Übers. B. St. R.); 29. Februar und 18. März 1776, BKF II, 404, 407. Zum weiteren Verlauf der Durchführung des Patents vgl. Grünberg, Bauernbefreiung II,
                  271 ff.
               

            

         

         
            205

            
               Joseph an Leopold, 16. Januar 1777, HHStA FA Sbd. 7 (nicht in der Edition von Arneth);
                  vgl. Beales, Joseph II, I, 355; der neue, radikale Vorschlag Blancs bei Grünberg,
                  Bauernbefreiung II, 294 f.
               

            

         

         
            206

            
               Nur die Kaiserin und einige Subalterne dächten anders als er; so Joseph an Leopold,
                  HHStA FA Sbd. 7 (nicht in der Edition von Arneth), vgl. Beales, Joseph II, I, 356.
               

            

         

         
            207

            
               Arneth, Greiner, 19 f., 33 ff., 49 f.; vgl. Arneth, Maria Theresia IX, 376 ff.
               

            

         

         
            208

            
               So an Greiner, Arneth, Greiner, 32. Vgl. auch die Schilderungen von Cobenzl (Arneth,
                  Cobenzl, 26, 114 ff. u. ö.) oder von Khevenhüller, etwa KMT VII, 105 ff.: Wer in Josephs Augen zu nachgiebig zu der Mamman war, wie etwa Blümegen, musste möglichst kaltgestellt werden.
               

            

         

         
            209

            
               Arneth, Greiner, 23 ff., 73 f.
               

            

         

         
            210

            
               Joseph an Leopold, 6. und 13. Februar 1777, HHStA FA Sbd. 7 (nicht in der Edition
                  von Arneth); Maria Theresia an Ferdinand, 13. Februar 1777, BKF II, 69 f.; vgl. Beales, Joseph II, I, 356.
               

            

         

         
            211

            
               An Ferdinand (Anfang 1777), BKF II, 66, dt. BAA, 398.
               

            

         

         
            212

            
               An Ferdinand, 13. Februar 1777, BKF II, 69 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            213

            
               An Gräfin Edling, Sommer 1778, BKF IV, 525.
               

            

         

         
            214

            
               Patent vom 1. November 1781, vgl. Beales, Joseph II, I, 356 ff.
               

            

         

         
            215

            
               Vgl. Arneth, Cobenzl, 20 ff. – 1775 führte Maria Theresia eine liberalere Zollordnung
                  ein und schaffte die Binnenzölle in der Monarchie teilweise ab. Zu den anderen Konflikten
                  s.o. Kap. X und XII.
               

            

         

         
            216

            
               KMT VIII, 78, 85; vgl. ebd. 89 f. 73, 83, 119; vgl. die Aufzeichnungen des Grafen Cobenzl:
                  Arneth, Cobenzl, 130 f.
               

            

         

         
            217

            
               Vgl. das Urteil von Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I,
                  342 ff.
               

            

         

         
            218

            
               Vgl. Hanke, Zeitalter des Zentralismus, 489 ff.; Liebel-Werkowicz/Szábo, Modernization
                  Forces; Vilfan, Agrarsozialpolitik, 30 ff.; Čechura, Zu spät und zu friedlich, 131 ff.
               

            

         

         
            219

            
               Dass Joseph sich am Klatsch in den Kaffeehäusern orientiere und Maria Theresia auf
                  die Popularität ihres Sohnes eifersüchtig sei, notierte auch Leopold 1778, vgl. Wandruszka,
                  Leopold II., I, 326, 336, 342 ff.
               

            

         

         
            220

            
               Zum Konflikt um die bayerische Erbfolge vgl. ausführlich Arneth, Maria Theresia X,
                  Kap. 9–16; knapp Hochedlinger, Austria’s Wars, 364 ff.; Beales, Joseph II, I, 386 ff.;
                  aus reichspolitischer Sicht Aretin, Das Alte Reich III, 183–212; aus der Sicht von
                  Bayern: Press, Bayern am Scheideweg; Preußen: Kunisch, Friedrich der Große, 503 ff.;
                  Blanning, Frederick II, 325 ff.; Frankreich: Buddruss, Deutschlandpolitik; Lever,
                  Marie Antoinette, 178 ff.
               

            

         

         
            221

            
               Zu den älteren Tauschplänen Kaunitz’ von 1764 anlässlich der Heirat Josephs mit Josepha
                  s. oben Kap. IX; vgl. Press, Bayern am Scheideweg, 294; Hochedlinger, Austria’s Wars,
                  364. Auch Kurfürst Max Emanuel von Bayern selbst hatte schon zu Beginn des Jahrhunderts
                  einmal geplant, seine Stammländer gegen die Niederlande zu tauschen.
               

            

         

         
            222

            
               S. o. Kap. IX.
               

            

         

         
            223

            
               Erbansprüche erhoben die Schwester Max Josephs, Kurfürstin Maria Antonia von Sachsen,
                  sowie der Herzog Karl August von Pfalz-Zweibrücken, unterstützt von der Schwägerin
                  Karl Theodors, Herzogin Maria Anna von Pfalz-Sulzbach.
               

            

         

         
            224

            
               Vertrag vom 3. Januar 1778. Karl Theodor fürchtete alte Ansprüche Friedrichs II. von
                  Preußen auf Jülich-Berg und wollte sich dagegen der kaiserlichen Unterstützung versichern.
               

            

         

         
            225

            
               Joseph an Leopold, 12. und 15. Januar 1778, MJC II, 174 ff.
               

            

         

         
            226

            
               Handschreiben Friedrichs II. an Joseph II., 14. April 1778, Politische Correspondenz
                  Friedrichs des Großen, Bd. 40, 394–396; vgl. Kunisch, Friedrich der Große, 506 f.
               

            

         

         
            227

            
               An Joseph, 2. Januar 1778, MJC II, 170 ff. (Übers. B. St. R.); in diesem Sinne auch Leopold und Marie Christine:
                  Wandruszka, Leopold II., I, 327 f.; Wolf, Marie Christine I, 156 f.
               

            

         

         
            228

            
               Joseph an Leopold, 12. Januar 1778, MJC II, 175 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            229

            
               An Joseph, 14. März 1778, MJC II, 186 ff. (Übers. B. St. R.), dt. BAA, 420 ff.
               

            

         

         
            230

            
               Z. B. MJC II, 195 f., 203, 208 ff., 213 f., 221, 227 f., 233, 243, 248, 265, 287 u. ö.
               

            

         

         
            231

            
               Vgl. den Briefwechsel mit Marie Antoinette und Mercy, MACS III, 150 ff.; Lever, Marie Antoinette, 178 ff., s.u. Kap. XIV.
               

            

         

         
            232

            
               Z. B. an Albert von Teschen, Wolf, Hofleben, 362 ff.; an Ferdinand, BKF II, 113 ff.; an dessen Frau Beatrix, BKF III, 300 ff.; an ihren Neffen Prinz Ferdinand von Braunschweig, der auf der Gegenseite
                  stand, BKF IV, 536 ff., u.a.
               

            

         

         
            233

            
               An Joseph, 21. Juni 1778, MJC II, 302, dt. BAA, 447.
               

            

         

         
            234

            
               Deutsche Note Josephs, 7. Juli 1778, MJC II, 325 f.
               

            

         

         
            235

            
               An Friedrich II. von Preußen, 12. Juli 1778, Œuvres de Frédéric le Grand VI, 198,
                  dt. BAA, 453.
               

            

         

         
            236

            
               Details bei Arneth, Maria Theresia X, 449 ff., das Zitat ebd. 451 f.; vgl. BAA, 452 f. Sonst argumentierte sie durchaus selbst mit dem Vergleich von Steuererträgen,
                  z.B. an Joseph, 19. Juni 1778, MJC II, 296 f. u. ö.
               

            

         

         
            237

            
               Joseph an Maria Theresia, 11. Juli 1778, MJC II, 333 f.; Maria Theresia an Joseph, 13. Juli 1778, MJC II, 336 ff., dt. BAA, 453 ff.
               

            

         

         
            238

            
               Joseph an Maria Theresia, 15. Juli 1778, MJC II, 341 ff., 16. Juli 1778, MJC II, 344 f.
               

            

         

         
            239

            
               Joseph an Leopold, 18. Juli 1778, MJC II, 351 ff.
               

            

         

         
            240

            
               An Joseph, 25. Juli 1778, MJC II, 366 ff., dt. BAA, 460 ff.
               

            

         

         
            241

            
               An Marie Antoinette, 6. August 1778, MACS III, 233 f. (Übers. B. St. R.); Verhandlungen: an Friedrich II. von Preußen, 22. Juli,
                  1. August und 6. August 1778, Preuß, Œuvres de Frédéric le Grand VI, 201, 205, 206.
                  Vgl. Maria Theresia an Albert von Teschen, Wolf, Hofleben, 366 ff., 373; an Mercy,
                  31. Juli 1778, MACS III, 229 ff.; an Joseph, August-September 1778, bes. MJC III, 23 f., 31 f., 36 f., 57 f.
               

            

         

         
            242

            
               An Joseph, 25. Juli 1778, MJC II, 366 ff., dt. BAA, 460 ff.; 31. Juli 1778, MJC II, 378 ff., dt. BAA, 462 ff.
               

            

         

         
            243

            
               Joseph an Maria Theresia, 24. Juli 1778, MJC II, 366; vgl. August 1778, MJC III, 13 f., 26 f., 28 ff., 48 f., 73 ff., 77 f.
               

            

         

         
            244

            
               Vgl. zu den Inkonsistenzen im Einzelnen Beales, Joseph II, I, 408 ff.
               

            

         

         
            245

            
               Eigenhändig an Kaunitz, 23. Mai 1779, bei Arneth, Maria Theresia X, 633.
               

            

         

         
            246

            
               Vgl. im Einzelnen Beales, Joseph II, I, 419 ff.
               

            

         

         
            247

            
               So Press, Bayern am Scheideweg, 318; zum Ganzen vgl. oben Kap. X.
               

            

         

         
            248

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 363 f., vgl. 330 f., 344. Leopold war wie seine Mutter
                  gegen den Krieg, erfüllte aber nicht die hohen Erwartungen, die sie mit seinem Besuch
                  verbunden hatte. Joseph hingegen war eifersüchtig und fühlte sich von Leopold beiseite
                  gedrängt. Am Ende wollten weder Mutter noch Sohn es gewesen sein, die Leopold nach
                  Wien geholt hatten.
               

            

         

         
            249

            
               Zitiert nach Wilhelm von Janko, Laudon’s Leben, Wien 1869, 397.
               

            

         

         
            XIV

            

         

   


Der Herbst der Matriarchin
            

         

         
            1

            
               An Albert von Sachsen, 23. April 1778, Wolf, Aus dem Hofleben, 368 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            2

            
               An Ferdinand, 18. Mai 1772, BKF I, 124 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            3

            
               So nicht nur gegenüber ihm selbst, sondern auch anderen, etwa Marie Christine, 10. Juni
                  1776, BKF II, 446 (Übers. B. St. R.); an Ferdinand, 17. Oktober 1780, BKF II, 302 f.
               

            

         

         
            4

            
               Das Urteil, nicht ohne Genugtuung, bei KMT VII, 128 f.
               

            

         

         
            5

            
               An Antonia von Sachsen, Mai 1771, Lippert, Briefwechsel, 273, 276: Die alte Vertrautheit
                  bestehe nicht mehr. – Der Briefwechsel mit Herzelles brach Mitte 1773 plötzlich ab;
                  die wenigen Briefe, die danach noch gewechselt wurden, sind kühl und förmlich; Kervyn
                  de Lettenhove, Lettres, 44 ff.
               

            

         

         
            6

            
               So im Mai 1772 nach dem Konflikt mit Joseph wegen der Teilung Polens, KMT VII, 129 f.
               

            

         

         
            7

            
               An Gräfin Edling, 7. August 1769, BKF IV, 521 f.; vgl. an Gräfin Enzenberg, BKF IV, 488, 510, 517 ff.; an Herzelles, Kervyn de Lettenhove, 40 ff.; an Ferdinand,
                  BKF I, 99, 100, 110, 114, 118, 124, 126, 152, 158, 169, 171 f., 184, 192, 206, 295 f.,
                  304, 309; BKF II, 210, 213 f.; an ihre Schwiegertochter Beatrix: BKF III, 133, 150, 153, 182, 211, 274, 275 f.; an Marie Christine, BKF II, 399, 445, 450 f., 463 u. ö. Vgl. die Urteile Außenstehender über ihre körperliche
                  Verfassung: Wraxall, Memoirs II, 305 ff.; Coke, Letters III, 312; Swinburne, Courts
                  I, 355; Guibert, Journal I, 283 f.
               

            

         

         
            8

            
               An Ferdinand, 7. Juli 1774, BKF I, 286.
               

            

         

         
            9

            
               Vgl. Lorenz/Mader-Kratky, Wiener Hofburg, 278; Wolf, Marie Christine I, 174.
               

            

         

         
            10

            
               Lorenz/Mader-Kratky, Wiener Hofburg, 277 ff.; Iby/Koller, Schönbrunn, 140 ff., vgl.
                  auch weiter unten.
               

            

         

         
            11

            
               An Beatrix, 6. Oktober 1777, BKF III, 297 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            12

            
               An Marie Christine, 29. Juni 1776, BKF II, 451 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            13

            
               An Lacy, 27. Januar 1771, BKF IV, 379.
               

            

         

         
            14

            
               Lady Coke, Letters III, 317 (Übersetzung B. St. R.).
               

            

         

         
            15

            
               Zu ihrem Tagesablauf als Witwe: Wolf, Marie Christine I, 81 f.; an Ferdinand, 2. September
                  1772, BKF I, 148; an Gräfin Enzenberg, 6. Oktober 1770, BKF IV, 500; Leopold, Stato di famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 338; vgl. oben
                  Kap. VII.
               

            

         

         
            16

            
               Vgl. Yonan, Widowhood; Yonan, Empress, 51.
               

            

         

         
            17

            
               Iby/Koller, Schönbrunn, 190 ff. Lord Swinburne fand die Gloriette as ugly as possible, Swinburne, Courts I, 341.
               

            

         

         
            18

            
               Heute ‹Goëss-Appartement›; Iby/Koller, Schönbrunn, 140 ff.
               

            

         

         
            19

            
               Z. B. an Ferdinand, 27. Januar 1774, BKF I, 255.
               

            

         

         
            20

            
               Vgl. oben Kap. X (‹Machtproben›).
               

            

         

         
            21

            
               Vgl. z.B. Instruction de S. M. L’Imperatrice pour le Ceremoniel aux Cours de ses Enfans
                  1765, ÖNB, Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, fol. 49v.
               

            

         

         
            22

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 27. Februar 1776, MACS II, 425; der König von Spanien verbot seiner Schwiegertochter Carolina die Reise
                  nach Görz; vgl. an Marie Christine, 28. März 1776, BKF II, 411.
               

            

         

         
            23

            
               So KMT VIII, 103. Ein zweites Mal besuchten sie Wien im Winter 1777/78.
               

            

         

         
            24

            
               Maria Theresia an Beatrix, BKF III, 194 f., 197 f., 200, 292 ff., 298 f. – Zu dem Besuch von 1775 vgl. ausführlich
                  KMT VIII, 89 ff.; Joseph an Leopold, Juli-August 1775, MJC II, 66 ff., 76 ff.
               

            

         

         
            25

            
               An Beatrix, 1. Januar 1776, BKF III, 210, vgl. 217, 274 u. ö.
               

            

         

         
            26

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 14. Januar 1776, MACS II, 414; Maria Theresia an Mercy, 12. Februar 1776, MACS II, 422 f.
               

            

         

         
            27

            
               Joseph an Leopold, November 1775 bis Mai 1776, MJC II, 89 f., 93 f., 103 ff.; Maria Theresia an Marie Christine, Ende Dezember 1775,
                  BKF II, 376, 378.
               

            

         

         
            28

            
               An Beatrix, 8. April 1776, BKF III, 226 f.
               

            

         

         
            29

            
               Joseph an Leopold, 27. März 1776, MJC II, 106 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            30

            
               An Marie Christine, 28. März 1776, BKF II, 410 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            31

            
               An Marie Christine, 30. März 1776, BKF II, 411 ff.; die positive Äußerung, ohne die kritischen Passagen, wörtlich ebenso
                  an Beatrix, 30. März 1776, BKF III, 226 (Übers. B. St. R.); vgl. an Ferdinand, 28. März – 9. Mai 1776, BKF II, 14 ff.
               

            

         

         
            32

            
               So an Ferdinand, 28. März 1776, BKF II, 14 f.
               

            

         

         
            33

            
               An Marie Christine, 1. April 1776, BKF II, 417.
               

            

         

         
            34

            
               An Marie Christine, 4., 8. und 11. April 1776, BKF II, 417 ff.
               

            

         

         
            35

            
               An Marie Christine, 15. April 1776, BKF II, 422 f.; an Ferdinand, 11. und 18. April 1776, BKF II, 18 f.
               

            

         

         
            36

            
               Joseph an Leopold, 16. April 1776, MJC II, 111.
               

            

         

         
            37

            
               An Marie Christine, 18. April 1776, BKF II, 423.
               

            

         

         
            38

            
               An Beatrix, 22. April 1776, BKF III, 228 f.; an Marie Christine, BKF II, 425 f.
               

            

         

         
            39

            
               Joseph an Maria Theresia, 24. April 1776, BKF I, 9 f.; vgl. KMT VIII, 133, 270 f.
               

            

         

         
            40

            
               Joseph an Leopold, 24. April 1776, MJC II, 112 f.
               

            

         

         
            41

            
               An Marie Christine, 24. April 1776, BKF II, 426, mit einer Kopie von Josephs Brief; an Ferdinand, 25. April, 2. und 9. Mai
                  1776, BKF II, 20 f.; an Beatrix, 29. April 1776, BKF III, 229 f.
               

            

         

         
            42

            
               An Marie Christine, 29. April 1776, BKF II, 428 f.; an Ferdinand, 2. und 9. Mai 1776, BKF II, 20 f.
               

            

         

         
            43

            
               An Marie Christine, 25. April 1776, BKF II, 427 f.
               

            

         

         
            44

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 307, dagegen Joseph, ebd. 327; Maria Theresia an Ferdinand,
                  9. Mai 1776, BKF II, 21; an Marie Christine, 6. Mai 1776, BKF II, 433: wahrscheinlich werde Leopold ihr die Schuld zuschreiben.
               

            

         

         
            45

            
               An Marie Christine, 6. und 9. Mai 1776, BKF II, 433 f. u. ö.
               

            

         

         
            46

            
               Vgl. Wandruszka, Leopold II., I, 307.
               

            

         

         
            47

            
               Z. B. Joseph an Leopold, 23. Mai 1776, MJC II, 115.
               

            

         

         
            48

            
               So an Marie Christine, 6. Mai 1776, BKF II, 433; KMT VII, 91; Joseph an Leopold, 7. Juli 1775, MJC II, 65 u. ö.
               

            

         

         
            49

            
               Mödling war ca. 20 Kilometer von Wien entfernt und wurde wegen des schönen Prospects vom Hof gern aufgesucht, KMT VII, 146; 1774 war ihr das aber schon zu beschwerlich, KMT VIII, 44.
               

            

         

         
            50

            
               Schon 1766 richtete sich Maria Theresia darauf ein, jederzeit in Pressburg logieren
                  zu können; vgl. an Marie Christine, 29. April 1766, BKF II, 367. Aufenthalte in Schlosshof: KMT VIII, 29, 34, 95, 104, 161, 184, 193; in Pressburg: KMT VII, 10, 86, 151, 165, 190; KMT VIII, 15, 74, 117, 190, 194. Den letzten Besuch in Pressburg machte sie im September
                  1780.
               

            

         

         
            51

            
               Vgl. Wolf, Marie Christine; Benedik/Schröder, Albertina; darin bes. Hertel, Erzherzogin
                  Marie Christine; ferner Arneth, Maria Theresia VII, 244 ff.; Pangels, Kinder, 162 ff.
               

            

         

         
            52

            
               Charles-Joseph de Ligne, ein Freund des Prinzen von Württemberg, berichtet, Maria
                  Theresia habe ihn und alle anderen vom Wiener Hof verbannt, die sich in der Affäre
                  Marie Christines und des Prinzen Ludwig von Württemberg engagiert hätten; Ligne, Fragments II,
                  262.
               

            

         

         
            53

            
               An Marie Christine, vor August 1765, BKF II, 358 ff.; Arneth, Maria Theresia VII, 253 f., dt. BAA, 198 f.
               

            

         

         
            54

            
               So KMT VI, 158; Joseph hingegen hatte nichts einzuwenden; vgl. Joseph an Leopold, 14. November
                  1765, MJC I, 152 ff.; Maria Theresia an Kaunitz, November 1765, BKF IV, 254.
               

            

         

         
            55

            
               Hertel, Erzherzogin Marie Christine, 40; Wolf, Marie Christine I, 39 ff.; Arneth,
                  Maria Theresia VII, 257.
               

            

         

         
            56

            
               Zu der Sammlung vgl. Benedik/Schröder, Albertina.
               

            

         

         
            57

            
               Allerdings hatten nur Marie Christine und ihre Kinder ein Erbrecht daran, nicht Albert.
               

            

         

         
            58

            
               Wolf, Marie Christine I, 37.
               

            

         

         
            59

            
               Wolf, Marie Christine II, 215 ff., dt. BAA, 208 ff.
               

            

         

         
            60

            
               An Marie Christine, 29. April 1766, BKF II, 366.
               

            

         

         
            61

            
               An Gräfin Enzenberg, 1. Mai 1766, BKF IV, 474; vgl. an dies., 26. Dezember 1765, BKF IV, 467 u. ö.
               

            

         

         
            62

            
               Albert von Sachsen-Teschen, Mémoires de ma vie, zitiert nach Arneth, Maria Theresia
                  X, 730.
               

            

         

         
            63

            
               Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 341.
               

            

         

         
            64

            
               Swinburne, Courts I, 341.
               

            

         

         
            65

            
               Albert von Sachsen-Teschen, Mémoires de ma vie, Ungarisches Nationalarchiv, P 298,
                  N2. A. II 12/1–4.
               

            

         

         
            66

            
               Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 350 ff. Vgl. auch Zinzendorf,
                  Tagebuch, 10.12.1763.
               

            

         

         
            67

            
               Vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            68

            
               Z. B. an Marie Christine, Dezember 1775, BKF II, 376 ff., sowie die Görz-Korrespondenz, s.o.
               

            

         

         
            69

            
               Zu den Habsburgischen Niederlanden vgl. zuletzt Hertel, Maria Elisabeth; Zedinger,
                  Die Verwaltung; dort jeweils ausführlich zur Regionalforschung; knapp Arneth, Maria
                  Theresia X, 198 ff.; Gérard, Impératrice des Belges.
               

            

         

         
            70

            
               Vgl. Bressan/Grassi, Maria Teresa, 60 ff.
               

            

         

         
            71

            
               Vgl. die knappe Skizze von Georges Englebert, Maria Theresia als Landesmutter der
                  Niederlande, in: Koschatzky, Maria Theresia, 113–116.
               

            

         

         
            72

            
               So Arneth, der es wissen muss, Maria Theresia X, 228.
               

            

         

         
            73

            
               An Joseph, 22. Juli 1780, BKF I, 3 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            74

            
               Als Joseph die Alleinherrschaft antrat, kam es zu heftigen Konflikten mit der Statthalterin.
                  Zu Marie Christines Rolle in der Brabanter Revolution vgl. Wolf, Marie Christine,
                  177 ff.; Hertel, Erzherzogin Marie Christine, 46 ff.
               

            

         

         
            75

            
               1735 trat Karl VI. Neapel-Sizilien an das spanische Haus Bourbon ab, allerdings unter
                  der Bedingung, dass es als Sekundogenitur regiert werden müsse und nicht mit dem Königreich
                  Spanien vereinigt werden dürfe. Das Herzogtum Parma verlor Maria Theresia im Frieden
                  von Aachen 1748 an Philipp von Bourbon.
               

            

         

         
            76

            
               Vgl. zur Heiratspolitik oben Kap. IX.
               

            

         

         
            77

            
               [Friedrich Carl von Moser], Geschichte der Päbstlichen Nuntien in Deutschland, Bd. 1,
                  Frankfurt/Leipzig 1788, Vorrede.
               

            

         

         
            78

            
               Z. B. an Carolina, BKF III, 41 f. u. ö. – Vgl. auch Stauber, Der Zentralstaat, 49 ff. zur österreichischen
                  Wahrnehmung der Grenze zu Italien.
               

            

         

         
            79

            
               Instruction De Feu Sa Majesté l’Empereur François I pour son fils Leopold donnée 1765.
                  ÖNB, Wiener Hofbibliothek, Codex Series N. 1713, bes. fol. 19 ff. über die Italiener.
               

            

         

         
            80

            
               Grundlegend Wandruszka, Leopold II.; Wandruszka, Österreich und Italien; Überblick
                  bei Capra, Habsburg Italy.
               

            

         

         
            81

            
               Zedinger, Franz I. Stephan, 147 ff. Zum Konflikt um das Erbe MJC I, 155 ff.
               

            

         

         
            82

            
               An Anton Graf Thurn, 10. März 1766, BKF IV, 33 ff.; vgl. Wandruszka, Leopold II., I, 156 ff.
               

            

         

         
            83

            
               Maria Theresia an Franz Graf Thurn, 12. Januar 1766, MJC I, 170 ff.; 23. Januar 1766, MJC I, 175 f.; Leopold an Joseph, 1. Februar 1766, MJC I, 174 f.
               

            

         

         
            84

            
               Vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            85

            
               So an Beatrix, BKF III, 381 (Übers. B. St. R.), vgl. III, 375; an Ferdinand, BKF I, 146, 204, 288 f. u. ö.
               

            

         

         
            86

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 355.
               

            

         

         
            87

            
               Klassisch Venturi, Italy and the Enlightenment; Wandruszka, Leopold II., I, 171 ff.
               

            

         

         
            88

            
               Wolf, Marie Christine I, 91 ff., bes. 99 f. Vgl. kritisch zum Mythos des theresianischen
                  Zeitalters in Italien: Raponi, Il mito.
               

            

         

         
            89

            
               Zu Leopolds Verfassungsprojekt für die Toskana vgl. Wandruszka, Leopold II., I, 368 ff.
               

            

         

         
            90

            
               Die Statthalterschaft war nach dem niederländischen Muster eingerichtet; vgl. z.B.
                  an Ferdinand, 15. November 1779, BKF II, 223.
               

            

         

         
            91

            
               Venturi, Italy and the Enlightenment; Wandruszka, Österreich und Italien; De Maddalena
                  u.a., Economia, Istituzioni; Forschungsüberblicke: Capra, Habsburg Italy; Dipper,
                  Die Mailänder Aufklärung.
               

            

         

         
            92

            
               Vgl. oben Kap. XI.
               

            

         

         
            93

            
               Capra, Habsburg Italy, 228 f.
               

            

         

         
            94

            
               So z.B. an Ferdinand, BKF I, 146, 188 f., 204 u. ö.: Gute Herrscher sind bons chrétiens, bons maris, bons pères, amis de leurs amis.
               

            

         

         
            95

            
               An Ferdinand, 1771, BKF I, 67, 77, 83 u. ö.
               

            

         

         
            96

            
               An Beatrix, 1766, BKF III, 79. Die Briefe Maria Theresias an Beatrix sind von Arneth in BKF III ediert.
               

            

         

         
            97

            
               Ferdinand und Beatrix bekamen zu Maria Theresias Lebzeiten vier Kinder, 1773, 1775,
                  1776, 1779, später noch fünf. Zwei waren Jungen, einer davon starb schon mit einem
                  Jahr.
               

            

         

         
            98

            
               An Herzelles, 30. November 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 41 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            99

            
               An Ferdinand, April bis September 1771, BKF I, 65, 67, 68 u. ö.
               

            

         

         
            100

            
               Je brûlais d’envie de recevoir des lettres, so an Ferdinand, 16. April 1772, BKF I, 118.
               

            

         

         
            101

            
               An Ferdinand, 26. Mai 1773, BKF I, 206.
               

            

         

         
            102

            
               Zum Beispiel durch das Tragen eines Schlafrocks. An Ferdinand, BKF I, 50, 126, 161, 165 u. ö.
               

            

         

         
            103

            
               Leopold, Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I, 353.
               

            

         

         
            104

            
               An Ferdinand, BKF I, 104 ff., 113, 125, 128, 133 f., 141, 157, 162 f., 171, 176, 185, 207, 218, 234,
                  248, 254, 266, 270, 272, 276, 278, 281, 284, 315, 322, 346; vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            105

            
               Z. B. an Beatrix, BKF III, 87, 88, 91, 92, 94, 95, 96, 97, 99, 104, 117 u. ö.
               

            

         

         
            106

            
               Mit der fünften Therese war die Tochter Marie Antoinettes gemeint. Vgl. zum Geschlecht der Enkel: an Ferdinand,
                  BKF I, 241 f., 276, 278, 281, 287, 300, 313, 321, 325 f., 345; an Beatrix, BKF III, 338 f., 383 u. ö.
               

            

         

         
            107

            
               Z. B. an Ferdinand, 12. Oktober 1780, BKF II, 298 f.
               

            

         

         
            108

            
               Z. B. an Ferdinand, BKF I, 232.
               

            

         

         
            109

            
               An Ferdinand, BKF I, 208 f., 226 f., 231, 310. Das Erziehungspersonal schickte sie aus Wien, damit
                  die Enkel Deutsch lernten.
               

            

         

         
            110

            
               An die Aya Gräfin Almesloë (1773), BKF IV, 127 ff.; an Ferdinand, 5. Oktober 1773, BKF I, 231.
               

            

         

         
            111

            
               An Ferdinand, 8. April 1779, BKF II, 187 (Übers. B. St. R.); vgl. an Beatrix, BKF III, 352, 355.
               

            

         

         
            112

            
               An Ferdinand, 8. Oktober 1771, BKF I, 75 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            113

            
               An Ferdinand, BKF I, 75 f., 79, 89, 93 ff., 107, 110, 112, 117 f., 122 f., 130, 145, 153, 162, 171,
                  187, 231 u. ö.
               

            

         

         
            114

            
               An Ferdinand, 13. Oktober 1771, BKF I, 79, zur Anstellung eines Mannes als Stallmeister: Sie sei einverstanden, aber
                  vorher müssten dessen Religion und seine Sitten ganz genau geprüft werden: sur ces deux points aucune grâce.
               

            

         

         
            115

            
               Z. B. an Ferdinand, BKF I, 72 f., 76, 89, 169 u. ö.
               

            

         

         
            116

            
               An Ferdinand, 15. November 1779, BKF II, 223, vgl. 228 u. ö.
               

            

         

         
            117

            
               An Carolina, Anfang April 1768 (gekürzt), BKF III, 32 ff., hier 40, BAA, 233 ff.; vgl. an Amalia, Ende Juni 1769, BKF III, 1 ff., BAA, 242 ff.
               

            

         

         
            118

            
               Carolina etwa war nicht nur die dritte Tochter dieses Namens, sondern auch die dritte
                  Wahl als Heiratskandidatin für den König von Neapel; vgl. Kap. IX.
               

            

         

         
            119

            
               Vgl. Fraser, Marie Antoinette; Vinken, Marie Antoinette.
               

            

         

         
            120

            
               In der Literatur findet sich gelegentlich die Angabe, Carolina habe siebzehn Kinder
                  gehabt, weil man eines als Totgeburt nicht mitzählt.
               

            

         

         
            121

            
               Joseph II., Relation, ediert bei Corti, Ich, eine Tochter, 725.
               

            

         

         
            122

            
               Marie Antoinette an Rosenberg, 13. Juli 1775, MACS II, 362.
               

            

         

         
            123

            
               So Amalia gegenüber Rosenberg, Arneth, Maria Theresia VII, 394 f.; dagegen Maria Theresia
                  an Rosenberg, März 1772, BKF IV, 73 f.
               

            

         

         
            124

            
               An Enzenberg, 23. März 1768, BKF IV, 488. Zu Carolina vgl. grundlegend Corti, Ich, eine Tochter; ferner Tamussino,
                  Des Teufels Großmutter; Hausmann, Herrscherin im Paradies der Teufel; knapp Arneth,
                  Maria Theresia VII, 344 ff.; Wandruszka, Leopold II., I, 204 ff.; zu Neapel zuletzt
                  Imbruglia, Naples in the Eighteenth Century. – Der Heiratsvertrag mit dem König von
                  Neapel, der noch für Josepha entworfen worden war, bei KMT V, 237–252.
               

            

         

         
            125

            
               An Enzenberg, 23. März 1768, BKF IV, 488 (Übers. B. St. R.). Neipperg hatte schon 1763 die Verhältnisse am Hof in
                  Neapel erkundet und Maria Theresia darüber ins Bild gesetzt, vgl. Corti, Ich, eine
                  Tochter, 19 ff. Auch über den Wiener Gesandten in Neapel, Kaunitz junior, und seine
                  Gattin wusste man Bescheid, vgl. Wolf, Eleonore von Liechtenstein, 87.
               

            

         

         
            126

            
               An Carolina, Anfang April 1768, BKF III, 36.
               

            

         

         
            127

            
               Mozart, 30. 6. 1770, Briefe I, 366.
               

            

         

         
            128

            
               Rosenberg an Leopold, bei Corti, Ich, eine Tochter, 52.
               

            

         

         
            129

            
               Corti, Ich, eine Tochter, 52 ff.
               

            

         

         
            130

            
               Carolina an Gräfin Lerchenfeld, 19. Juni 1768, bei Arneth, Maria Theresia VII, 553 f.,
                  vgl. ebd. 366 ff. (Übers. B. St. R.); Corti, Ich, eine Tochter, 62 ff.
               

            

         

         
            131

            
               Joseph II., Relation de Naples, 21. April 1769, ediert bei Corti, Ich, eine Tochter,
                  721–746.
               

            

         

         
            132

            
               Prosch, Leben, vgl. oben Kap. VII.
               

            

         

         
            133

            
               Joseph II., Relation de Naples, 21. April 1769, bei Corti, Ich, eine Tochter, 725 ff.,
                  746.
               

            

         

         
            134

            
               Alberts Schilderungen bei Wolf, Marie Christine I, 102 ff.; Leopold und Rosenberg
                  bei Corti, Ich, eine Tochter, 52 ff. Später notierte Leopold voller Mitgefühl in sein
                  geheimes Tagebuch, Carolina sei eine gute Frau, aber ohne Weltkenntnis noch Erfahrung, noch Geduld, noch Vorsicht und niemanden, der sie
                        berät, und sie ist sehr gekränkt über das ganz üble Benehmen des Königs, der ein Schürzenjäger
                        bis zum Exzess ist und ganz schlecht erzogen und der sie zwingt, allein sich um alle
                        Regierungsgeschäfte und die Erziehung der Kinder zu kümmern. Leopold, Stato della famiglia, bei Wandruszka, Leopold II., I, 353.
               

            

         

         
            135

            
               Joseph an Leopold, MJC I, 216 ff.; Relation de Naples, bei Corti, Ich, eine Tochter, 735 ff.
               

            

         

         
            136

            
               Vgl. Venturi, Italy and the Enlightenment, 198 ff.; Imbruglia, Naples; ferner John
                  Robertson, The Case for the Enlightenment. Scotland and Naples, 1680–1760, Cambridge
                  2005.
               

            

         

         
            137

            
               Instruktion Maria Theresias für Carolina, zitiert bei Corti, Ich, eine Tochter, 34 f.,
                  gekürzt: BKF III, 32 ff.
               

            

         

         
            138

            
               An Carolina, April 1768, BKF III, 37.
               

            

         

         
            139

            
               Corti, Ich, eine Tochter, 38 f.
               

            

         

         
            140

            
               Joseph an Leopold, 16. April 1768, MJC I, 216 (Übers. B. St. R.); Leopold an Maria Theresia, 7. Mai 1768, zitiert bei Corti,
                  Ich, eine Tochter, 49.
               

            

         

         
            141

            
               Avis que donne l’impératrice, BKF III, 56 ff.; zum «Krieg der Briefe» zwischen Spanien, Neapel, Parma und Wien vgl.
                  Hausmann, Herrscherin im Paradies der Teufel, 84 f.
               

            

         

         
            142

            
               Carolina an Maria Theresia, 6. Oktober 1769, BKF III, 56 ff. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            143

            
               An Leopold, 19. Oktober 1769, BKF I, 25 ff.; Leopold an Maria Theresia, 30. Oktober 1769, BKF I, 30.
               

            

         

         
            144

            
               An Carolina, 22. Oktober 1769, BKF III, 62 ff.; vgl. an Hofrat Posch, 20. Oktober 1769, BKF IV, 326 f.
               

            

         

         
            145

            
               Vgl. Korrespondenz zwischen Maria Theresia und Mercy, MACS I, 283 f., 288, 290 f., 296 ff., 308, 457 f.; II, 482.
               

            

         

         
            146

            
               Corti, Ich, eine Tochter, 102 ff.
               

            

         

         
            147

            
               Vgl. KMT VIII, 171.
               

            

         

         
            148

            
               An Herzelles, 30. November 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 42.
               

            

         

         
            149

            
               An Gräfin Enzenberg, 25. April 1772, BKF IV, 505.
               

            

         

         
            150

            
               Z. B. an Ferdinand, 31. Oktober 1771, BKF I, 84 u. ö.; 1. Dezember 1779, MACS III, 376 f.; an Mercy, 30. September 1779, MACS III, 357 u. ö.
               

            

         

         
            151

            
               An Marie Christine, 22. März 1780, BKF II, 467.
               

            

         

         
            152

            
               An Marie Christine, Dezember 1775, BKF II, 378 f.; an Ferdinand, 24. Februar 1780, BKF II, 253; dagegen an Marie Antoinette, 3. Oktober 1773, MACS II, 52: Carolina habe das wesentlich größere Opfer gebracht.
               

            

         

         
            153

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 338.
               

            

         

         
            154

            
               An Beatrix, 20. April 1780, BKF III, 412.
               

            

         

         
            155

            
               Zu Amalie (oder Marie-Amélie) vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 370 ff.; Pangels, Die
                  Kinder, 286 ff.; Badinter, Der Infant von Parma.
               

            

         

         
            156

            
               Vgl. zu dessen Konflikt mit dem Papst, der zu seiner Exkommunikation geführt hatte,
                  oben Kap. XI.
               

            

         

         
            157

            
               Badinter, Der Infant von Parma, 23 ff., 51 ff.; vgl. den enthusiastischen Bericht
                  des venezianischen Gesandten Renier bei Arneth, Maria Theresia VII, 555.
               

            

         

         
            158

            
               An Amalia, Ende Juni 1769, BKF III, 1 ff., dt. BAA, 242 ff.
               

            

         

         
            159

            
               An Amalia, Ende Juni 1769, BKF III, 13, dt. BAA, 247.
               

            

         

         
            160

            
               Badinter, Der Infant von Parma, 40 ff.
               

            

         

         
            161

            
               Badinter, Der Infant von Parma, 71 ff.; das Zitat bei Arneth, Maria Theresia VII,
                  556.
               

            

         

         
            162

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 385 f.
               

            

         

         
            163

            
               Kaunitz an Mercy, 30. Oktober 1769, Arneth/Flammermont, Correspondance secrète de
                  Mercy-Argenteau II, 360 f.
               

            

         

         
            164

            
               S. o. S. 785 f.
               

            

         

         
            165

            
               Points pour Parme, an Rosenberg, Oktober 1769, BKF IV, 67 ff., dt. BAA, 309 ff.
               

            

         

         
            166

            
               An Rosenberg, Oktober 1769, BKF IV, 68 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            167

            
               Vgl. Arneth, Maria Theresia VII, 396 ff.
               

            

         

         
            168

            
               So an Rosenberg, März 1772, BKF IV, 70. Vgl. an Pergen, November 1769, BKF IV, 290: Verhindert, dass der deutsche Zeitungsschreiber in seiner Zeitung etwas berührt, was
                        mit der Mission Chauvelins in Parma zu tun hat […] Ich bin in großem embarras, ich
                        weiß nichts von Knebel und Rosenberg, Kaunitz sagt, er weiß auch nichts. Vielleicht habe man ihre Briefe abgefangen. Ich gestehe, ich bin voller Unruhe.

            

         

         
            169

            
               Vile canaille nannte ihn der Infant, vgl. Mercy an Maria Theresia, 15. Oktober 1771, MACS I, 231 f.
               

            

         

         
            170

            
               An Mercy, 6. Juni 1771, MACS I, 169 f.
               

            

         

         
            171

            
               Zitiert bei Arneth, Maria Theresia VII, 557 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            172

            
               An Rosenberg, März 1772, BKF IV, 70 ff., hier 71. Zu der Mission vgl. KMT VII, 126; Joseph an Leopold, Mai 1772, MJC I, 368. Die Bourbonenhöfe hatten schon lange gedrängt, die Kaiserin solle ihre Tochter
                  durch einen Vertrauten disziplinieren lassen: Mercy an Maria Theresia, MACS I, 231 f., 245, 257, 281, 287, 297, 306.
               

            

         

         
            173

            
               So an Mercy, 31. Dezember 1772, MACS I, 392.
               

            

         

         
            174

            
               An Rosenberg, März 1772, BKF IV, 74 ff. (deutsch im Original).
               

            

         

         
            175

            
               An Ferdinand, 15. Oktober 1772, BKF I, 159.
               

            

         

         
            176

            
               An Ferdinand, Mai 1772, BKF I, 121 f. (Übers. B. St. R.), vgl. I, 123 f.; an Marie Christine, 2. Mai 1772, BKF II, 374.
               

            

         

         
            177

            
               An Mercy, 1. Juni 1772, MACS I, 308 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            178

            
               In Maria Theresias Korrespondenz war Parma das Dauerthema: z.B. an Ferdinand, BKF I, 25 ff., 69, 76 (Oktober 1771: Amalia sei la fable de l’Europe geworden), 95, 98, 100, 140 (Juli 1772: Aus Parma komme kein Wort), 170 (Dezember
                  1772: Sie weiß nicht einmal, ob Amalia schwanger ist). An Hofrat Posch, 16. August
                  1771, BKF IV, 329 f. (Ich weiss nichts von Parma, als dass meine Tochter das Fieber haben soll). An Herzelles, 30. November 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 42, u. v.a.
               

            

         

         
            179

            
               Zum Beispiel gegenüber Joseph, als er sich seiner Wiederverheiratung widersetzen wollte;
                  vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            180

            
               An Leopold, 19. Dezember 1772, BKF I, 32 ff.; vgl. die Korrespondenz zwischen Maria Theresia und Mercy 1771–1772, MACS I, 169, 181, 273, 287, 300, 316, 319, 331, 332 f., 342 f., 351 f.
               

            

         

         
            181

            
               An Mercy, eigenhändig, 30. November 1772, MACS I, 379 f.
               

            

         

         
            182

            
               An Ferdinand, 3. Dezember 1772, BKF I, 167; an Mercy, 30. November 1772, MACS I, 379 f.
               

            

         

         
            183

            
               Joseph an Leopold, Dezember 1772, MJC I, 388 f.
               

            

         

         
            184

            
               An Ferdinand, 15. Juli 1773, BKF I, 217 f., vgl. I, 225.
               

            

         

         
            185

            
               An Kaunitz, 10. Juli 1773, bei Arneth, Maria Theresia VII, 558 f.
               

            

         

         
            186

            
               An Ferdinand, 12. August 1773, BKF I, 221 f.
               

            

         

         
            187

            
               An Mercy, 17. Juli 1773, MACS II, 10 ff.; 2. August 1773, MACS II, 16; vgl. dagegen vorher an Mercy, 1. Februar 1773, MACS I, 408; 4. Mai 1773, MACS I, 448.
               

            

         

         
            188

            
               An Gräfin Enzenberg, 16. Oktober 1773, BKF IV, 508; an Marie Antoinette, 29. August 1773, MACS II, 34; an Mercy, 14. September 1773, MACS II, 37; vgl. KMT VIII, 53, 116.
               

            

         

         
            189

            
               Badinter, Der Infant von Parma, 115 ff.
               

            

         

         
            190

            
               An Ferdinand, BKF I, 270 f.; 280, 285, 311 f., BKF II, 35, 105, 131, 142, 251; an Beatrix, 5. August 1776, BKF III, 241. Vgl. Leopold in seinem Tagebuch 1778: Über Parma ist sie [die Kaiserin] äußerst verärgert und will davon nichts mehr hören, Wandruszka, Leopold II., I, 338.
               

            

         

         
            191

            
               An Marie Christine, Dezember 1775, BKF II, 380 f.
               

            

         

         
            192

            
               An Marie Christine, Dezember 1775, BKF II, 380 f.; vgl. an Leopold, 19. Dezember 1772, BKF I, 33 f.: Die beiden seien eher lächerlich als lasterhaft.
               

            

         

         
            193

            
               Wolf, Marie Christine I, 123 ff. Leopold nannte Amalia später lapidar sehr unglücklich wegen ihrer Schwäche und der ihres Mannes, ihrer eigenen Extravaganzen,
                        Schulden und schlechten Benehmens, Wandruszka, Leopold II., I, 352 f.
               

            

         

         
            194

            
               An Ferdinand, 19. Oktober 1780, BKF II, 304 ff.; vgl. Josephs scharfe Ablehnung der Rückkehr Amalias nach Wien: an Maria
                  Theresia, 20. Oktober 1780, MJC III, 317 f. Vgl. auch Maria Theresia an Maximilian, 18. Oktober 1780, Reinöhl, Briefe,
                  43: elle [Amalia] fait tout au monde pour venir ici; 28. Oktober 1780, ebd. 47: votre soeur n’est pas bien ni de corp ni d’esprit […].

            

         

         
            195

            
               An Beatrix, 30. Oktober 1780, BKF III, 439; an Ferdinand, 3. November 1780, BKF II, 308.
               

            

         

         
            196

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 416; Pangels, Die Kinder, 320. Eine Rolle spielten, ähnlich
                  wie bei Marie Antoinette, auch die Gerüchte über sexuelle Exzesse, die über das Paar
                  in Umlauf waren; vgl. Badinter, Der Infant von Parma, 114 ff.
               

            

         

         
            197

            
               Vgl. Lever, Marie Antoinette; Fraser, Marie-Antoinette; Félix, Louis XVI et Marie-Antoinette;
                  Duprat, Marie-Antoinette; Kaiser, Who’s Afraid. Anders als Maria Theresia hat Antonia
                  großes Interesse bei der neueren Frauen- und Genderforschung gefunden, vgl. Maza,
                  Private Lives; Hunt, Family Romance; Cosandey, Reine de France; Baeque, Body Politic;
                  Goodman, Marie Antoinette; Wolff, Hapsburg Letters; Schulte, Madame ma Chère Fille;
                  Vinken, Marie Antoinette; Gruder, The Question, u. v.a.
               

            

         

         
            198

            
               Landes, Marie Antoinette’s Remise; zu Heirat und Ehekontrakt vgl. KMT VII, 4 ff., 14 ff., 200 ff., 225 ff., 235 ff. Vgl. das Porträt von Elisabeth Vigée-Lebrun,
                  Farbtafel 29.
               

            

         

         
            199

            
               An Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 1 ff.; 4. Mai 1770, MACS I, 6 ff., dt. BAA, 256 f.
               

            

         

         
            200

            
               An Mercy, 24. Mai 1770, MACS I, 8.
               

            

         

         
            201

            
               Arneth/Geffroy, Introduction, MACS I, I ff.; ferner Gossi, Mercy-Argenteau als Vermittler; knapp Helmut Neuhaus, Mercy-Argenteau,
                  Florimund Claudius Graf von, in: NDB 17 (1994), 127 f. Nachdem Mercy von Leopold nach dessen Regierungsantritt 1790 aus
                  Paris abberufen worden war, blieb er einer der wenigen, die sich um die Rettung der
                  Königin bis zuletzt bemühten.
               

            

         

         
            202

            
               Mathieu Jacques Abbé de Vermond (1735–1806) war von Choiseul, dem Architekten des
                  Heiratsbündnisses, 1769 nach Wien geschickt worden, um Marie Antoinette auf ihre Aufgabe
                  vorzubereiten, und besaß offenbar das Vertrauen aller drei Beteiligten.
               

            

         

         
            203

            
               Zitiert bei Gossi, Mercy-Argenteau als Vermittler, 20.
               

            

         

         
            204

            
               Anweisungen Maria Theresias an Mercy, 24. Mai 1770, MACS I, 8 ff.; Ende Juli 1773, MACS II, 13 f.
               

            

         

         
            205

            
               An Mercy, 16. Juni 1774, MACS II, 176.
               

            

         

         
            206

            
               Auch Mercy bewahrte seinen Briefwechsel vollständig auf; aus seinem Nachlass gelangte
                  er ebenfalls in die kaiserliche Privatbibliothek. Erstaunlicherweise blieb die gesamte
                  Korrespondenz trotzdem geheim, bis sie von Kaiser Franz Joseph 1864 ins Haus-, Hof-
                  und Staatsarchiv überführt und – unauffällig um alle ‹anstößigen› Stellen gereinigt –
                  von Arneth ediert wurde. Zur Editionsgeschichte Arneth/Geffroy, Introduction, MACS I; Christoph, Briefwechsel, Einleitung. Bei Girard, Correspondance, sind die meisten,
                  bei Christoph, Briefwechsel, sind alle von Arneth und Geffroy ausgelassenen Stellen
                  zum Ehevollzug enthalten. Stefan Zweig benutzte für seine freudianisch inspirierte,
                  romanhafte Darstellung der Lebensgeschichte Marie Antoinettes erstmals das vollständige
                  Material (Marie Antoinette. Bildnis eines mittleren Charakters, Leipzig 1932).
               

            

         

         
            207

            
               Strategische Absprachen über die Briefe an Marie Antoinette z.B. MACS I, 28, 220, 230, 243, 280, 341, 379 u. ö., wörtliche Übernahme der Formulierungen
                  Mercys z.B. 1. September 1779, MACS III, 348 ff. u. ö.
               

            

         

         
            208

            
               Vgl. z.B. Mercy an Maria Theresia, 16. August 1775, MACS II, 372 u. ö.
               

            

         

         
            209

            
               An Marie Antoinette, 8. Mai 1771, MACS I, 160, dt. Christoph, Briefwechsel, 43.
               

            

         

         
            210

            
               An Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 4 f.
               

            

         

         
            211

            
               Marie Antoinette an Rosenberg, 13. Juli 1775, MACS II, 362 ff., vollständig Christoph, Briefwechsel,154 ff.; Mercy an Maria Theresia,
                  16. August 1775, MACS II, 370 ff., Maria Theresia an Mercy, 31. August 1775, MACS II, 373; vgl. dazu weiter unten.
               

            

         

         
            212

            
               An Graf Rosenberg, Ende Februar 1769, BKF IV, 63 ff.
               

            

         

         
            213

            
               An Ferdinand, 14. September 1779, BKF II, 212; vgl. auch BKF I, 129; II, 306 u. ö.
               

            

         

         
            214

            
               An Ferdinand, 5. Dezember 1776, BKF II, 56.
               

            

         

         
            215

            
               An Joseph, 26. Juni 1778, MJC II, 305.
               

            

         

         
            216

            
               Kaunitz an Mercy, 11. November 1768, dt. Postscriptum, ediert bei Arneth, Maria Theresia VII,
                  563 f., vgl. Arneth/Flammermont, Correspondance secrète de Mercy-Argenteau II, 343 f.;
                  Mercy an Kaunitz, ebd. II, 375.
               

            

         

         
            217

            
               Mercy an Kaunitz, 17. Dezember 1770, Arneth/Flammermont, Correspondance secrète de
                  Mercy-Argenteau II, 381 f.
               

            

         

         
            218

            
               Z. B. Kaunitz an Mercy, 10. Februar 1772, Arneth/Flammermont, Correspondance secrète
                  de Mercy-Argenteau II, 404; ebd. 360 f., 394 u. ö.; vgl. auch Kaunitz’ Denkschrift
                  zur Rolle Marie Antoinettes, nun als Königin, in der Außenpolitik, Juni 1774, ebd. II,
                  453 ff.
               

            

         

         
            219

            
               An Marie Antoinette, 13. Januar 1773, MACS I, 407. Dass die Formulierung in sich widersprüchlich war, fiel ihr offenbar selbst
                  nicht auf.
               

            

         

         
            220

            
               Vgl. z.B. Robert Vellusig, Schriftliche Gespräche. Briefkultur im 18. Jahrhundert, Wien/Köln/Weimar
                  2000; Weber, Zwischen Arkanum und Öffentlichkeit; Schulte, Madame ma Chère Fille;
                  Wolff, Hapsburg Letters; vgl. auch oben Kap. IX zur Korrespodenz Isabellas von Parma
                  mit Marie Christine.
               

            

         

         
            221

            
               So an Albert von Sachsen-Teschen, Wolf, Aus dem Hofleben, 347.
               

            

         

         
            222

            
               An Ferdinand (um 1762), BKF I, 55 f.; 6. März 1767, BKF I, 60; an Beatrix, 4. Januar 1779, BKF III, 340; an den Enkel und Thronfolger Erzherzog Franz, 17. Oktober 1779, BKF I, 49 ff.; an Marie Antoinette, 10. Februar 1771, MACS I, 129 f.
               

            

         

         
            223

            
               So an Ferdinand, 6. März 1767, BKF I, 55 f., 59 f.; an Albert von Sachsen-Teschen, Wolf, Aus dem Hofleben, 347; an Maximilian,
                  4. Mai 1775, Reinöhl, Briefe, 26; an Marie Antoinette (mit Bezug auf Ludwig XVI.),
                  16. Juni 1774, MACS II, 180.
               

            

         

         
            224

            
               Monsieur, Herr, und Madame, Frau, waren adelige Anredeformen; das heißt, der adelige Status wurde auch familienintern
                  stets mitkommuniziert.
               

            

         

         
            225

            
               An Ferdinand, 8. Oktober 1771, BKF I, 75 f. Das entspricht einem Verständnis des Begriffs ‹politisch›, das im 17. Jh.
                  verbreitet war; vgl. etwa Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck, Hg., Geschichtliche
                  Grundbegriffe, Bd. IV, Stuttgart 1978, s. v. Politik III: Das Politikverständnis der
                  Neuzeit, 807–874, bes. 826 ff.
               

            

         

         
            226

            
               Kaiser, Who’s Afraid. – Buddruss, Die französische Deutschlandpolitik, 134 ff., geht
                  auf den Einfluss Marie Antoinettes kaum ein.
               

            

         

         
            227

            
               Kaiser, Ambiguous Identities. Die neuntägigen öffentlichen Feierlichkeiten, die über
                  fünf Millionen Livres gekostet hatten, standen überhaupt unter einem schlechten Stern:
                  In Paris kam es zu einer Massenpanik mit weit über hundert Toten und Verletzten; vgl.
                  KMT VII 26, 242. Croÿ, Tagebuch, 241 f., erwähnt dazu nur, dass es in Paris nicht genügend
                  Fenster für Zuschauer gegeben habe.
               

            

         

         
            228

            
               Z. B. Campan, Mémoires I, 73 f.; vgl. Croÿ, Tagebuch, 236 ff.; KMT VIII, 51, 61, 207 f.
               

            

         

         
            229

            
               An Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 1 ff.
               

            

         

         
            230

            
               Campan, Mémoires I, 37.
               

            

         

         
            231

            
               Mercy an Maria Theresia, 16. Januar 1773, MACS I, 404.
               

            

         

         
            232

            
               So z.B. Marie Antoinette an Maria Theresia, 12. November 1775, MACS II, 393.
               

            

         

         
            233

            
               Das Thema ist immer wieder ausführlich behandelt worden; vgl. z.B. Lever, Marie Antoinette,
                  50 f., 74 ff., 164 ff.; Duprat, Marie Antoinette, 89 ff., für viele andere.
               

            

         

         
            234

            
               Z. B. Christoph, Briefwechsel, 23 f., 36, 62, 107, 239, 244, 250, 311 u. ö. Wie diese
                  Bezeichnung zustande kam, ist unerfindlich. Es gab einen kurbayerischen General Krottendorf,
                  seit 1742 Kommandant von Ingolstadt, der sich im Erbfolgekrieg auf der Gegenseite
                  hervorgetan hatte (vgl. Wurzbach, Neues allgemeines Adelslexikon V, 303); seine Gemahlin
                  war hier offenbar Namenspatronin. Das Ausbleiben der Menstruation war vermutlich auch
                  gemeint, wenn Maria Theresia ihrer Schwiegertochter Beatrix, die ein Jahr nach der
                  Hochzeit noch nicht schwanger war, zu Ostern den rätselhaften Glückwunsch sandte:
                  un heureux Alleluja, aber kein rothes Osterei; an Ferdinand, 16. April 1772, BKF I, 119.
               

            

         

         
            235

            
               An Marie Antoinette, 10. Februar 1771, Christoph, Briefwechsel, 35; 8. Mai 1771, ebd.
                  40; 9. Juli 1771, ebd. 49; 17. August 1771, ebd. 52 f.; vgl. die Korrespondenz mit
                  Mercy, MACS I, 44, 81, 137, 167 f., 238, 247 f., 328, 388 u. ö.
               

            

         

         
            236

            
               An Marie Antoinette, 31. Oktober 1771, Christoph, Briefwechsel, 62; dies. an Maria
                  Theresia, 18. Dezember 1771, ebd. 65 f. Vgl. auch Arneth/Flammermont, Correspondance
                  secrète de Mercy-Argenteau, 366, 384 f.; weitere Quellen zitiert bei Lever, Marie
                  Antoinette, 50 f., 57.
               

            

         

         
            237

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 13. Oktober 1771, Christoph, Briefwechsel, 60.
               

            

         

         
            238

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 15. November 1771, Christoph, Briefwechsel, 64;
                  18. Dezember 1771, ebd. 66 f.; 17. Juli 1772, ebd. 73; 13. Januar 1773, ebd. 81; 18. April
                  1773, ebd. 91 f.
               

            

         

         
            239

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 15. März 1773, Christoph, Briefwechsel, 90; 17. Mai
                  1773, ebd. 95 f.; 17. Juli 1773, ebd. 100.
               

            

         

         
            240

            
               An Marie Antoinette, 30. November 1774, Christoph, Briefwechsel, 140; vgl. ebd. 146 ff.
                  u. ö.
               

            

         

         
            241

            
               Marie Antoinette berichtete ihrer Mutter selbst davon: 15. Dezember 1775, Christoph,
                  Briefwechsel, 172. Vgl. Lever, Marie Antoinette, 146 f.; Gruder, The Question, mit
                  weiteren Nachweisen.
               

            

         

         
            242

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 22. Juni 1775, Christoph, Briefwechsel, 149; vgl.
                  ebd. 165, 170, 172, 176, 186, 209 u. ö. Sie ließ eigens einen versteckten Gang zwischen
                  den Appartements anlegen, damit nicht jedermann beobachten konnte, wann der König
                  zu ihr kam und wann nicht.
               

            

         

         
            243

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 17. Dezember 1774, Christoph, Briefwechsel, 141;
                  13. Juli 1776, ebd. 186; vgl. Mercy an Maria Theresia, 18. Dezember 1774, MACS II, 274 u. ö.
               

            

         

         
            244

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 30. August 1777, Christoph, Briefwechsel, 221;
                  Mercy an Maria Theresia, 12. September 1777, MACS III, 113; Ludwig XVI. bedankte sich persönlich bei Joseph, 22. Dezember 1777, Christoph,
                  Briefwechsel, 234; vgl. Joseph an Leopold, 4. Oktober 1777, HHStA Hausarchiv FA, Sbd.
                  7, zitiert bei Beales, Joseph II, I, 374 f.; Lever, Marie Antoinette, 169. Zur Frankreich-Reise
                  vgl. Mercy an Maria Theresia, MACS III, 49–83; Joseph an Leopold, MJC II, 34 f., 123 ff., 130 ff., 133 ff.; Josephs Instruktionen für die Schwester, 29. Mai
                  1777, bei Arneth, Marie Antoinette, Joseph II. und Leopold II., 4–18.
               

            

         

         
            245

            
               An Marie Antoinette, 3. Oktober 1777, Christoph, Briefwechsel, 226 (ausgelassen in
                  MACS III, 118).
               

            

         

         
            246

            
               Als Reaktion auf die offizielle handschriftliche Mitteilung des Königs über die Schwangerschaft,
                  an Marie Antoinette, 17. Mai 1778, MACS III, 201, dt. Christoph, Briefwechsel, 259.
               

            

         

         
            247

            
               An Marie Antoinette, 23. August 1778, MACS III, 245, dt. Christoph, Briefwechsel, 276.
               

            

         

         
            248

            
               An Marie Antoinette, 1. Mai 1779, Christoph, Briefwechsel, 292, vgl. ebd. 293, 306,
                  308, 309; MACS III, 502, 510, 512, 518 u. ö.
               

            

         

         
            249

            
               An Marie Antoinette, 21. April 1770, MACS I, 4; an Mercy, 1. August 1770, MACS I, 28 u. ö.
               

            

         

         
            250

            
               Z. B. Mercy an Maria Theresia, 25. Februar 1771, MACS I, 134 (Zuversicht, dass sie den Dauphin lenken werde); Maria Theresia an Marie Antoinette,
                  10. Februar 1771, MACS I, 128 f. (Fürsprache für den ehemaligen französischen Gesandten in Wien, Durfort);
                  8. Mai 1771, MACS I, 159 f. (mehr Engagement für die Deutschen bei Hof); an Mercy, 2. Juli 1772, MACS I, 320 f. (Sorge für gute Stimmung angesichts der heiklen Polen-Politik); Korrespondenz
                  zwischen Mercy und Maria Theresia, August – Oktober 1773, MACS II, 31 f., 35 f., 46 u. ö. (zu wenig Einflussnahme, vor allem gegen den Gesandten
                  Rohan); später im Bayerischen Erbfolgekrieg wurde die Einflussnahme besonders virulent,
                  vgl. z.B. MACS III, 181 ff. u. ö. Es ließen sich viele weitere Beispiele anführen. Mercys relativ
                  große Zuversicht, dass Marie Antoinette sich im Sinne Wiens lenken lasse, war nicht
                  ganz selbstlos, denn er musste ja großes Interesse daran haben, die Lenkbarkeit seines
                  Schützlings in günstigem Licht erscheinen zu lassen und damit sein eigenes Gewicht
                  in Wien zu erhöhen.
               

            

         

         
            251

            
               An Marie Antoinette, 30. September 1771, MACS I, 217 ff. (Übers. B. St. R.), dt. Christoph, Briefwechsel, 54 ff.
               

            

         

         
            252

            
               Marie Antoinette an Maria Theresia, 9. Juli 1770, MACS I, 17 u. ö.
               

            

         

         
            253

            
               An Mercy, 18. Mai 1774, MACS II, 149; an Ferdinand, BKF I, 276 f.
               

            

         

         
            254

            
               Denkschrift Kaunitz, ediert in: Correspondance secrète de Mercy-Argenteau II, 453 ff.
                  Mercy hatte um eine solche Instruktion ausdrücklich gebeten: an Maria Theresia, 8. Mai
                  1774, MACS II, 137 f.
               

            

         

         
            255

            
               KMT VIII, 28; vgl. Kaiser, Who’s Afraid, 254 ff., schätzt Marie Antoinettes faktischen
                  Einfluss auf den König trotzdem gering ein.
               

            

         

         
            256

            
               An Marie Antoinette, 16. Juni 1774, MACS II, 179 ff. (Übers. B. St. R.), dt. Christoph, Briefwechsel, 123 f.
               

            

         

         
            257

            
               Marie Antoinette an Rosenberg, 13. Juli 1775, MACS II, 362 ff., dt. Christoph, Briefwechsel, 154 ff.
               

            

         

         
            258

            
               An Mercy, eigenhändig, 31. Juli 1775, MACS II, 360 (Übers. B. St. R.), dt. Christoph, Briefwechsel, 155 f.
               

            

         

         
            259

            
               An Marie Antoinette, 30. Juli 1775, Christoph, Briefwechsel, 160 (nicht in MACS); vgl. Mercy an Maria Theresia, 16. August 1775, MACS II, 370 ff.; Maria Theresia an Mercy, 31. August 1775, MACS II, 373.
               

            

         

         
            260

            
               Joseph an Marie Antoinette, 30. Juli 1775, Arneth, Marie Antoinette, Joseph II. und
                  Leopold II., 1 ff., hier 2 (Übers. B. St. R.), dt. Christoph, Briefwechsel, 157 ff.,
                  hier 158.
               

            

         

         
            261

            
               Vgl. Kaiser, Who’s Afraid; Buddruss, Französische Deutschlandpolitik, 211 ff.; Lever,
                  Marie Antoinette, 178 ff.
               

            

         

         
            262

            
               Zusammenfassend Gruder, The Question.
               

            

         

         
            263

            
               Mercy an Maria Theresia, 16. Mai 1776, MACS II, 446 ff.; an Marie Antoinette, Mai 1776, MACS II, 449 ff.
               

            

         

         
            264

            
               An Marie Antoinette, 16. Juli 1774, MACS II, 204 ff.
               

            

         

         
            265

            
               Leopold, Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I, 338.
               

            

         

         
            266

            
               An Maximilian, April 1774, BKF II, 317 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            267

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 477 ff., X, 692 ff.; ausführlich Braubach, Max Franz,
                  24.
               

            

         

         
            268

            
               Zum Erziehungsplan Joseph an Maria Theresia, 22. Juli 1775, MJC II, 72 ff.; Instruktionen an Maximilian, 1774, BKF II, 317 ff., dt. BAA, 342 ff.
               

            

         

         
            269

            
               Wertheimer, Schilderungen, 215 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            270

            
               KMT VIII, 16 f.
               

            

         

         
            271

            
               An Rosenberg, April 1774, BKF IV, 80 ff. (Übers. B. St. R.), mit Anweisungen für den Beichtvater und den Leibarzt;
                  zum Inkognito KMT VIII, 202 f.
               

            

         

         
            272

            
               An Maximilian, 1774, BKF II, 317 ff., bes. 322, 337, dt. BAA 342 ff.; 7. Oktober 1775, Reinöhl, Briefe, 33 u. ö.
               

            

         

         
            273

            
               Bericht Leopolds über Maximilian, 1775, ediert bei Varrentrapp, Bericht, 1 ff.
               

            

         

         
            274

            
               An Ferdinand, BKF I, 282 f. (Übers. B. St. R.), ähnlich ebd. 271, 274, 278, 280, 284, 294, 297 u. ö.
               

            

         

         
            275

            
               An Ferdinand, August 1779, BKF II, 201, 206 f., 209, 268 u. ö.; an Beatrix, BKF III, April 1779, BKF III, 354 u. ö.
               

            

         

         
            276

            
               Ausführlich Braubach, Max Franz, 39 ff.
               

            

         

         
            277

            
               Joseph an Leopold, 14. November 1779, MJC III, 236; 14. Dezember 1779, MJC III, 239 u. ö.
               

            

         

         
            278

            
               An Beatrix, 26. Juni 1780, BKF III, 425; 28. August 1780, BKF III, 434.
               

            

         

         
            279

            
               So Braubach, Max Franz, 55 ff., das Zitat 63; zur Strategie Maria Theresias gegenüber
                  den geistlichen Fürstentümern im Reich s.o. Kap. IV.
               

            

         

         
            280

            
               Braubach, Max Franz, 64.
               

            

         

         
            281

            
               An Maximilian, 22. September 1780, Reinöhl, Briefe, 34 ff.
               

            

         

         
            282

            
               KMT III, 190 f.
               

            

         

         
            283

            
               Vgl. Pangels, Die Kinder, 238; über Elisabeth als Kind äußerte Maria Theresia sich
                  gelegentlich lobend: an Gräfin Trautson, van Rhyn, Briefe, 181.
               

            

         

         
            284

            
               Arneth, Maria Theresia VII, 269 ff.; Pangels, Die Kinder, 223 ff.
               

            

         

         
            285

            
               An Herzelles, 30. November 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 43.
               

            

         

         
            286

            
               Mercy an Kaunitz, 29. Dezember 1768, Arneth/Flammermont, Correspondance secrète de
                  Mercy-Argenteau II, 347 ff.
               

            

         

         
            287

            
               Vgl. Kaunitz an Mercy, 24. Februar 1769, zitiert bei Arneth, Maria Theresia VII, 540. –
                  Vgl. auch oben Kap. IX zur zweiten Brautwahl Josephs II.
               

            

         

         
            288

            
               Mercy an Kaunitz, 4. Februar 1769, zitiert bei Arneth, Maria Theresia VII, 540 (Orig.
                  deutsch).
               

            

         

         
            289

            
               1780 kam das gegenstandslose Gerücht auf, Elisabeth werde den Herzog Karl Eugen von
                  Württemberg heiraten. Maria Theresia nahm an, Friedrich II. habe das aus Bosheit lanciert;
                  vgl. BKF II, 300.
               

            

         

         
            290

            
               Vgl. die Kritik von Leopold, Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I, 341,
                  349. In ihrem Testament von 1764 war eine Stiftspfründe in Aussicht genommen worden,
                  im Testament von 1767 wurde Elisabeth dann als Braut für den Herzog von Chablais vorgesehen,
                  vgl. Arneth, Maria Theresia X, 732 f.
               

            

         

         
            291

            
               An Marie Christine, 29. Mai 1780, BKF II, 461 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            292

            
               Swinburne, Courts I, 342 f. (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            293

            
               An Marie Christine, 1. Februar 1776, BKF II, 396 (Übers. B. St. R.), vgl. BKF II, 392.
               

            

         

         
            294

            
               Leopold, Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I, 349. Joseph nannte sie
                  in einem Brief an Leopold geradezu verrückt, Beales, Joseph II, II, 54.
               

            

         

         
            295

            
               Wertheimer, Schilderungen, 215 f.
               

            

         

         
            296

            
               Zu Marianne vgl. Innerkofler, Eine große Tochter; Pangels, Die Kinder, 23 ff.; nur
                  knappe Erwähnungen bei Arneth, Maria Theresia, IV, 153 f., VII, 245 f.; ferner Kernbauer/Zahradnik,
                  Porträtkultur, zu Mariannes Nachlass in Klagenfurt.
               

            

         

         
            297

            
               KMT II, 197 (Dezember 1747).
               

            

         

         
            298

            
               KMT IV, 77 f.
               

            

         

         
            299

            
               Vgl. zur feierlichen Inauguration KMT VI, 164 f.
               

            

         

         
            300

            
               Swinburne, Courts I, 344; Wertheimer, Schilderungen, 215; KMT VI, 204.
               

            

         

         
            301

            
               Dass Marianne sich in den tristen Klagenfurter Konvent zurückziehen wollte, verstand
                  niemand, vgl. Maria Theresia an Ferdinand, 3. Oktober 1771, BKF I, 73; Joseph an Leopold, 3. Juli 1775, MJC II, 61. – Zum Konvent vgl. Innerkofler, Eine große Tochter, 12 ff.; Pangels, Die
                  Kinder, 31 ff.; Arneth, Maria Theresia IV, 153 f. In Klagenfurt pflegt man die Erinnerung
                  an sie bis heute; selbst eine Wachsfigur Mariannes im Sterbemantel ihrer Mutter ist
                  zu besichtigen; vgl. Koschatzky, Katalog, 341.
               

            

         

         
            302

            
               Selbstbekenntnis, abgedruckt bei Innerkofler, Eine große Tochter, 53–58; Tagebuch,
                  ebd. 61–72.
               

            

         

         
            303

            
               Selbstbekenntnis, Innerkofler, Eine große Tochter, 58.
               

            

         

         
            304

            
               Selbstbekenntnis, Innerkofler, Eine große Tochter, 53 f.
               

            

         

         
            305

            
               Selbstbekenntnis, Innerkofler, Eine große Tochter, 54 f., 57.
               

            

         

         
            306

            
               Selbstbekenntnis, Innerkofler, Eine große Tochter, 57.
               

            

         

         
            307

            
               Selbstbekenntnis, Innerkofler, Eine große Tochter, 57 f.
               

            

         

         
            308

            
               Tagebuch, Innerkofler, Eine große Tochter, 61 ff., hier 64.
               

            

         

         
            309

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 341, 348. Joseph nannte sie in einem Brief an Leopold
                  eine Harpyie, Beales, Joseph II, II, 54.
               

            

         

         
            310

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 348.
               

            

         

         
            311

            
               Les charmes de la fausse amitié, ediert bei Hrazky, Isabella von Parma, 195 f.
               

            

         

         
            312

            
               Tagebuch, Innerkofler, Eine große Tochter, 66.
               

            

         

         
            313

            
               Tagebuch, Innerkofler, Eine große Tochter, 74 u. ö.
               

            

         

         
            314

            
               Tagebuch, Innerkofler, Eine große Tochter, 69.
               

            

         

         
            315

            
               So z.B. an Herzelles, 30. November 1772, Kervyn de Lettenhove, Lettres, 43 (Übers.
                  B. St. R.).
               

            

         

         
            316

            
               An Ferdinand, 28. Januar 1773, BKF I, 178, eine der ganz wenigen ausführlicheren Äußerungen über Marianne.
               

            

         

         
            317

            
               Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I, 341, 348.
               

            

         

         
            318

            
               Bericht der Erzherzogin Marianne über den Tod ihrer Mutter, ediert bei Innerkofler,
                  Eine große Tochter, 76–85; Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 205–215; vgl. auch Arneth,
                  Maria Theresia X, 719 ff.; Pangels, Die Kinder, 54 ff., s. dazu weiter unten.
               

            

         

         
            319

            
               So auch Joseph an die Aya Marquise Herzelles in einer Instruktion für die Erziehung
                  seiner Tochter Therese, 1766, zitiert bei Pangels, Die Kinder, 45 f.
               

            

         

         
            320

            
               Das zeigt sich in Josephs Briefen an Leopold allenthalben, z.B. MJC II, 44 f., 60, 117 ff. u. ö.
               

            

         

         
            321

            
               In deutscher Übersetzung abgedruckt bei Wandruszka, Leopold II., I, 334–354.
               

            

         

         
            322

            
               Vgl. oben Kap. IX.
               

            

         

         
            323

            
               Wandruszka, Leopold II., I, 354 ff.
               

            

         

         
            324

            
               Leopold, Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I, 334 ff.
               

            

         

         
            325

            
               Ebd. I, 335, 339 f.
               

            

         

         
            326

            
               Ebd. I, 342 f.
               

            

         

         
            327

            
               Ebd. I, 343, ähnlich 345.
               

            

         

         
            328

            
               Ebd. I, 347.
               

            

         

         
            329

            
               Zusatz zum Testament, 1. August 1778, Schlitter, Testament, 154 f.; BAA, 466. Arneth, Maria Theresia X, 731 ff., erwähnt bei seiner Darstellung der Testamente
                  und der Beisetzung diese Verfügung nicht.
               

            

         

         
            330

            
               An Ferdinand, 30. September 1779, BKF II, 213. Zu ihrer fortschreitenden Verbitterung und Vereinsamung vgl. z.B. auch ebd.
                  210, 212; an Maximilian, 1. Oktober 1780, Reinöhl, Briefe, 38; an Beatrix, 2. November
                  1778, BKF III, 331 f. u. ö.
               

            

         

         
            331

            
               An Ferdinand, 14. April 1779, BKF II, 187 ff.
               

            

         

         
            332

            
               Z. B. an Joseph, 9. August 1778, MJC III, 32 (… ne me haïssez pas). Zur Russlandreise z.B. an Ferdinand, BKF II, 257, 262, 267; an Marie Antoinette, 3. November 1780, MACS III, 482 u. ö. Eine zum Entsetzen der Kaiserin ebenfalls geplante Reise nach England
                  fand dann doch nicht statt.
               

            

         

         
            333

            
               An Maximilian, 14. Oktober 1780, Reinöhl, Briefe, 42; an Ferdinand, 17. Oktober 1780,
                  BKF II, 301 f.; an Mercy, 3. November 1780, MACS III, 484 f.
               

            

         

         
            334

            
               An Marie Antoinette, 3. November 1780, MACS III, 482; an Ferdinand, 15. November 1780, BKF II, 310 ff.; vgl. schon 5. Oktober 1780, BKF II, 297 f., und 8. August 1780, BKF II, 288: Sie litt unter der Hitze und ließ einen Aderlass machen, aber beschwichtigte
                  den Sohn, es gehe ihr nicht schlecht, das sei nur pour contenter mon imagination.
               

            

         

         
            335

            
               An Beatrix, 20. November, BKF III, 443, vgl. 441 f.; ebenso an Marie Christine, 20. November 1780, Wolf, Marie
                  Christine I, 166 f.
               

            

         

         
            336

            
               An Mercy, 3. November 1780, MACS III, 484 f. (Übers. B. St. R.). Das war ihr letzter Brief nach Versailles.
               

            

         

         
            337

            
               Bericht der Erzherzogin Marianne über den Tod ihrer Mutter, ediert bei Innerkofler,
                  Eine große Tochter, 76–85, sowie bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 205–215 (danach
                  im Folgenden zitiert); vgl. die letzten Briefe an Marie Christine, bei Wolf, Marie
                  Christine I, 165 ff.; Albert von Sachsen-Teschen, Mémoires de ma vie, zitiert bei
                  Arneth, Maria Theresia X, 837 f.; HHStA OMeA, Zeremonialprotokolle 35, fol. 366 ff. –
                  Weitere Berichte über das Sterben der Kaiserin aus zweiter Hand: Lettre de la Princesse
                  Leopoldine Liechtenstein sur les derniers jours de l’Imperatrice Marie-Thérèse, ediert
                  bei Wolf, Marie Christine II, 221–228; anonymer Bericht an den Grafen Balassa, ediert
                  bei Killay, Geheimbericht, 343 f.; ferner in Cobenzls Memoiren, Arneth, Cobenzl, 131;
                  Pichler, Denkwürdigkeiten I, 60 ff.; Sonnenfels’ erste Vorlesung nach dem Tode Marien
                  Theresiens, in: Sammlung merkwürdiger Aufsätze I, 24–46; Coxe, History III, 480 f.,
                  u.a. Vgl. Arneth, Maria Theresia X, 719 ff.; Hawlik-van de Water, Der schöne Tod;
                  ferner Pangels, Kinder, 54 ff.; Hertel, Kontinuität.
               

            

         

         
            338

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 208.
               

            

         

         
            339

            
               Albert von Sachsen-Teschen, Mémoires de ma vie, zitiert bei Arneth, Maria Theresia
                  X, 837; vgl. Joseph an Leopold, 23.-27. November 1780, MJC III, 322 ff.; Joseph an Kaunitz, 28. November 1780, Beer, Briefwechsel Joseph, Leopold
                  und Kaunitz, 20.
               

            

         

         
            340

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 209.
               

            

         

         
            341

            
               Hertel, Kontinuität, 256.
               

            

         

         
            342

            
               An Leopold, 27. November 1780, BAA, 520; vgl. Joseph an Leopold, 27. November 1780, MJC III, 324.
               

            

         

         
            343

            
               HHStA OMeA, Zeremonialprotokolle 35, fol. 366v.
               

            

         

         
            344

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 210.
               

            

         

         
            345

            
               Ebd. 211.
               

            

         

         
            346

            
               Ebd. 212.
               

            

         

         
            347

            
               HHStA OMeA, Zeremonialprotokolle 35, fol. 371r.
               

            

         

         
            348

            
               An Maximilian hatte sie schon 1774 geschrieben: Ich habe Euch ausgewählt, mir die Augen zu schließen, BKF II, 317 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            349

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 213.
               

            

         

         
            350

            
               Ebd. 214.
               

            

         

         
            351

            
               Liechtenstein, Lettre, bei Wolf, Marie Christine II, 226 (Übers. B. St. R.); ähnlich
                  Kállay, Geheimbericht, 343; Sonnenfels, Erste Vorlesung, in: Sammlung merkwürdiger
                  Aufsätze I, 35.
               

            

         

         
            352

            
               Liechtenstein, Lettre, bei Wolf, Marie Christine II, 222, 224 (Übers. B. St. R.).
                  Andere letzte Worte in der Sammlung merkwürdiger Aufsätze.
               

            

         

         
            353

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 215.
               

            

         

         
            354

            
               Liechtenstein, Lettre, bei Wolf, Marie Christine II, 224 (Übers. B. St. R.). Ein aufgeklärter
                  Geist wie Cobenzl hob hervor, dass sie fromm gestorben, aber nicht in einen excès de dévotion verfallen sei, Arneth, Cobenzl, 131. Für Wraxall, Historical and Posthumous Memoirs
                  I, 274 f., erhob ihr Sterben sie selbst über Friedrich II. und römische Kaiser wie
                  Augustus, Hadrian und Vespasian.
               

            

         

         
            355

            
               Ebd. II, 222 f. (Übers. B. St. R.); vgl. z.B. Albert, Mémoires de ma vie, zitiert
                  bei Arneth, Maria Theresia X, 838.
               

            

         

         
            356

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 211 f.; ähnlich berichtet
                  es Cobenzl: Arneth, Cobenzl, 131: Voilà quinze années que je me préparais à mourir; je n’ais jamais imaginé qu’on mourrait
                        si facilement.
               

            

         

         
            357

            
               Albert von Sachsen-Teschen, Mémoires de ma vie, zitiert bei Arneth, Maria Theresia
                  X, 838.
               

            

         

         
            358

            
               So z.B. Croÿ, Geheimes Tagebuch, 382 f.
               

            

         

         
            359

            
               Ligne, Fragments II, 25, 164.
               

            

         

         
            360

            
               Arneth, Cobenzl, 131.
               

            

         

         
            361

            
               Ligne, Fragments I, 244; vgl. Mansel, Ligne, 92.
               

            

         

         
            362

            
               Friedrich II. an d’Alembert, 6. Januar 1781, Œuvres de Frédéric le Grand XXV, 191 f.:
                  J’ai cependant donné des regrets à la mort de l’Impératrice-Reine; elle a fait honneur
                        au trône et à son sexe; je lui ai fait la guerre, et je n’ai jamais été son ennemi.

            

         

         
            363

            
               Hersche, Spätjansenismus, 158.
               

            

         

         
            364

            
               Deutschsprachige Trauerreden und -gedichte in: Sammlung merkwürdiger Aufsätze und
                  Nachrichten über den Tod der großen Kaiserinn Maria Theresia, Linz 1781 u.a.; zu den
                  französischen Elogen und ihren zum Teil gegensätzlichen Deutungen vgl. Michaud, Laudatio
                  (dort 685 sogar: image de Dieu); Loupès, Telle mère, tel fils.
               

            

         

         
            365

            
               Christoph Martin Wieland, Teutscher Merkur, 1781; Elogen von Klopstock, Claudius und
                  anderen, in: Deutsches Museum, Leipzig 1781, Zweites Stück, 97 f., 178 ff.; Georg
                  Christoph Lichtenberg, Frankreichs Trauer über Maria Theresia, in: Göttinger Taschen-Calender
                  1782, 88–97.
               

            

         

         
            366

            
               Sommer, Hieronymus Löschenkohl, 17, 21 ff. – Ein allegorischer Stich auf Maria Theresias
                  Tod z.B. bei Michaud, Laudatio, 689.
               

            

         

         
            367

            
               Bericht Mariannes, bei Vehse, Maria Theresia und ihr Hof, 205.
               

            

         

         
            368

            
               Zusammen mit ihren Herrschaftsinsignien: dem Erzherzogshut, den Kronen von Ungarn
                  und Böhmen und erstaunlicherweise auch der kaiserlichen Hauskrone, die ja streng genommen
                  nur Joseph zukam. Die Reichskrone kam dabei nicht in Frage; sie wurde in Nürnberg
                  gehütet und nur zu Krönungen eingesetzt. Zum Trauerzeremoniell Wolf, Marie Christine
                  I, 172 ff.; Hertel, Kontinuität; Pangerl/Scheutz/Winkelbauer, Der Wiener Hof, 529 f.;
                  Liselotte Popelka, Freuden- und Trauerzurüstungen in Wien und den Erblanden, in: Koschatzky,
                  Maria Theresia, 355–362.
               

            

         

         
            369

            
               Schlitter, Testament, 154; Liechtenstein, Lettre, bei Wolf, Marie Christine II, 225;
                  zu den verschiedenen Varianten des Testaments von 1754 bis 1780 vgl. Arneth, Maria
                  Theresia X, 727; Beales, Joseph II, II, 53 ff.
               

            

         

         
            370

            
               Schlitter, Testament, 152 ff.
               

            

         

         
            371

            
               Zusatznotiz für den Kammerzahlamtsmeister Mayer, die in Schlitters Edition des Testaments
                  fehlt, bei  Arneth, Maria Theresia X, 727.
               

            

         

         
            372

            
               Wagner, Royal Graces, 22 ff.; ders., Das Geheime Kammerzahlamt, 174 f.
               

            

         

         
            373

            
               Joseph an Leopold, 3. Januar 1781, Arneth, Briefwechsel Joseph/Leopold I., 1; 31. Januar, 8.
                  und 12. Februar 1781, ebd. I, 5 ff.; zu den ersten Maßnahmen allgemein Beales, Joseph II,
                  II, 68 ff.
               

            

         

         
            374

            
               Johann Pezzl, Faustin oder das philosophische Jahrhundert, [Zürich] 1783, 331 f.
               

            

         

         
            XV

            Epilog
            

         

         
            1

            
               So Dutens, Mémoires, 343 ff. (Übers. B. St. R.); vgl. die Charakterisierungen Maria
                  Theresias z.B. bei: Arneth, Relationen I, 280 f., 304 f.; Hinrichs, Podewils; Ranke,
                  Fürst; Arnheim, Urtheil; Sorel, Recueil des instructions, 347; Wraxall, Memoirs II,
                  297 ff., 342 ff.; Coxe, History III, 482 f.; Swinburne, Courts I, 341 f.; Wertheimer,
                  Schilderungen, 213 f.; Moore, A View II, 265 f.; Guibert, Journal I, 283 f. (trotz
                  vergleichsweise kritischer Sicht); Coke, Letters III und IV, passim; von den zeitgenössischen
                  Lobrednern und Biographen ganz zu schweigen: Sonnenfels, Rede; Anonym, Untersuchung
                  der Frage; Richter, Lebens- und Staats-Geschichte; Fromageot, Histoire; Jumel, Éloge,
                  u. v.a.
               

            

         

         
            2

            
               Anonym, Princeps in compendio, lateinische Erstausgabe 1632, eine deutsche Übersetzung
                  erschien 1713 (danach hier zitiert). Eine kommentierte zweisprachige Neuausgabe besorgte
                  Notker Hammerstein, Hg., Staatslehre der Frühen Neuzeit, Frankfurt am Main 1991, 483–540,
                  1170 f. Die früheren Zuschreibungen an Kaiser Ferdinand II. oder Ferdinand III. als
                  Autor werden heute nicht mehr geteilt. Zur Gottesfurcht und Beständigkeit vgl. den I., II.
                  und IX. Punct.
               

            

         

         
            3

            
               Vgl. oben Kap. V (‹Ich bin nicht mehr dieselbe›).
               

            

         

         
            4

            
               Wertheimer, Schilderungen, 214.
               

            

         

         
            5

            
               So ein französischer Beobachter 1770 bei Wertheimer, Schilderungen, 214, und fast
                  gleichlautend der venezianische Gesandte Erizzo 1745 zur Ausweisung der böhmischen
                  Juden, zitiert bei Arneth, Maria Theresia III, 45.
               

            

         

         
            6

            
               Vgl. Kap. IV (‹Franz I. Stephan›).
               

            

         

         
            7

            
               So z.B. gegenüber dem Hofrat Greiner, Arneth, Greiner, 31; vgl. an die Gräfin Trautson:
                  ich bin jähzornig, van Rhyn, Briefe, 268; zu ihrem Bedauern über ihre Szenen gegenüber Franz Stephan
                  und Joseph s. Kap. IV (‹Franz I. Stephan›) und X (‹Machtproben›, ‹Das Regentschafts-Dilemma›).
               

            

         

         
            8

            
               So KMT II, 330; vgl. etwa KMT II, 51, 65, 100, 170 f., 178 f., 182, 184, 200 f., 213, 249; KMT IV, 90, 92, 98, 100, 123, 141 ff.; so auch das Urteil Isabellas, Badinter, Lettres;
                  Wolf, Marie Christine II, 21 f.; impulsive Szenen beschreiben Hinrichs, Podewils,
                  63, 83; KMT I, 198 ff.; KMT II, 178; KMT III, 53 u.a.
               

            

         

         
            9

            
               Princeps in compendio, III. Punct: Von denen Räthen.
               

            

         

         
            10

            
               Princeps in compendio, XIV. Punct: Von denen Schmeichlern.
               

            

         

         
            11

            
               Vgl. Kap. II; grundlegend Winterling, Hof.
               

            

         

         
            12

            
               Vgl. etwa Beer, Bentinck, 5. Dem entsprach auch ihr Verzicht auf einen Baldachin in
                  der Kirche, auf eine Leichenpredigt u.a.
               

            

         

         
            13

            
               Politisches Testament von 1750/51, BAA, 83; an Kaunitz, Juni 1766, Rothe, Briefe, 210; an Joseph, November 1771, MJC I, 350 f.; Arneth, Greiner, 316; Karajan, Sylva-Tarouca, 11 u. ö. Tarouca, der erfahrene
                  alte Höfling, war sich des Dilemmas bewusst: Wenn es nötig ist, Kabalen zu spinnen, um nicht als Mann von Kabalen zu gelten, dann
                        gebe ich zu, dass ich als ein solcher erscheinen muss.
               

            

         

         
            14

            
               Vgl. Kapitel V (‹Ein neues System›, ‹Favoritenwechsel›), Kap. XIII (‹Neue Schulen›).
               

            

         

         
            15

            
               Am deutlichsten wird das an ihrem Verhältnis zu van Swieten, aber auch zu Haugwitz;
                  vgl. oben Kap. V (‹Ein neues System›) und Kap. IX (‹Gott und van Swieten›). Vgl. auch
                  die Ratschläge Taroucas: Karajan, Sylva-Tarouca, 14 f.
               

            

         

         
            16

            
               So der schwedische Gesandte Bark 1756, Arnheim, Urtheil, 291.
               

            

         

         
            17

            
               Z. B. an Marie Antoinette, 30. September 1771, MACS II, 218 f. (Übers. B. St. R.); vgl. auch KMT III, 412. Alle Kinder bekamen ähnliche Ermahnungen mit auf den Weg, vgl. Rothe, Briefe,
                  144, 156, 178, 151, 220, 225.
               

            

         

         
            18

            
               Vgl. dazu grundlegend Goffman, Wir alle spielen Theater.
               

            

         

         
            19

            
               Z. B. an Ferdinand, BKF I, 72, 288 f.; an Albert von Teschen, bei Wolf, Hofleben, 351: Sie wolle lieber schwach
                  erscheinen als ungerecht.
               

            

         

         
            20

            
               Linger, Denkwürdigkeiten, 216 ff., 230 ff.
               

            

         

         
            21

            
               Ligne, Fragments I, 76, 115, 144 f. u. ö.
               

            

         

         
            22

            
               Vgl. Kap. VI (‹Keuschheitsfeldzug›).
               

            

         

         
            23

            
               Auf solche Freiwilligkeitsfiktionen legten auch die Stände großen Wert, wenn es um
                  Steuerforderungen oder Reformen ging, vgl. oben Kap. II (‹Die Hochzeit›) und Kap. V
                  (‹Ein neues System›).
               

            

         

         
            24

            
               Vgl. Kap. VI (‹Gerüchte›) und Kap. VII (‹Untertanen am Hof›).
               

            

         

         
            25

            
               Vgl. Kap. III (‹Die Königin ist nackt›).
               

            

         

         
            26

            
               Princeps in compendio, IV. Punct.
               

            

         

         
            27

            
               Vgl. Kap. III (‹Pandurentheresl›).
               

            

         

         
            28

            
               Vgl. die Beschreibung des Dilemmas durch Tarouca, zwischen 1751 und 1754, Karajan,
                  Sylva-Tarouca, 13 ff.
               

            

         

         
            29

            
               Princeps in compendio, V. Punct; vgl. z.B. an Ferdinand, BKF I, 117 f., 236 u. ö.
               

            

         

         
            30

            
               Vgl. Kap. II (‹Die Logik der Gunst›).
               

            

         

         
            31

            
               Z. B. an van Swieten, BKF IV, 243; an Joseph, MJC I, 160 f.; an Ferdinand, BKF I,156.
               

            

         

         
            32

            
               Z. B. Kap. XIV (‹Marie Antoinette›); vgl. Stollberg-Rilinger, Zur moralischen Ökonomie
                  des Schenkens.
               

            

         

         
            33

            
               Zu Beginn ihrer Regierung fror sie die Gehälter ein und ließ viele Vergünstigungen
                  absterben, KMT I, 103, 274 f., 285 f.; vgl. Politisches Testament von 1750/51, BAA, 72 f.
               

            

         

         
            34

            
               Grundlegend Wagner, Fürstengnade; vgl. Kap. V (‹Favoritenwechsel›). Vgl. die Urteile
                  bei KMT IV, 27, 56 f., 103; V, 15, 34 f., 78 f., 229 ff. u. ö.
               

            

         

         
            35

            
               Vgl. Kap. VII (‹Höfischer Stundenplan›, ‹Arbeit am Charisma›).
               

            

         

         
            36

            
               […] pas dure, rude, et avoir de l’humeur, mais […] gracieuse, compatissante, indulgente, charitable, so z.B. an Carolina, April 1768, BKF III, 51.
               

            

         

         
            37

            
               An Ferdinand, BKF I,117; vgl. Kap. VII (‹Distinktionen und Finessen›).
               

            

         

         
            38

            
               An Ferdinand, 8. November 1779, BKF II, 223: qu’on sente le bien et le mal des autres.

            

         

         
            39

            
               Z. B. an van Swieten, BKF IV, 233; an Leopold, BKF I, 25; an Beatrix, BKF III, 243 ff. u. ö.
               

            

         

         
            40

            
               Arnheim, Urtheil, 291 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            41

            
               Hinrichs, Podewils, 44.
               

            

         

         
            42

            
               Vgl. Kap. VII (‹Untertanen am Hof›); Kap. XII (‹Unheilbar räudige Schafe›); Kap. XIII
                  (‹Unsere getreuen Untertanen›, ‹Fleiß und Disziplin›).
               

            

         

         
            43

            
               Z. B. an Ferdinand, BKF II, 312 f.: Ohne Rekommendationsschreiben ist niemand vorzulassen.
               

            

         

         
            44

            
               Coke, Letters III, 468, 476, 479 u. ö.
               

            

         

         
            45

            
               Coke, Letters IV, 275 f., 284 f., 298 f., 301, 359.
               

            

         

         
            46

            
               Wraxall, Memoirs II, 325 f.; Coxe, History III, 482. – 1770 hatte sich Maria Theresia
                  an Antoine-Gabriel de Sartine, den Pariser Lieutenant général, mit der Bitte um Auskunft
                  über seine neue Polizeiorganisation gewandt. Sartine ließ den Polizeikommissar Le
                  Maire eine Darstellung der Pariser Institution schreiben, der sie Maria Theresia widmete:
                  [Jean-Baptiste-Charles Le Maire], La police de Paris en 1770. Mémoire inédit composé
                  par ordre de G. de Sartine sur la demande de Marie-Thérèse, avec une introduction
                  et des notes par A. Gazier, Paris 1879.
               

            

         

         
            47

            
               Z. B. KMT III, 37; vgl. Kap. V (‹Reformen›), Kap. VII (‹Höfischer Stundenplan›).
               

            

         

         
            48

            
               Vgl. Kap. V (‹Ich bin nicht mehr dieselbe›).
               

            

         

         
            49

            
               Vgl. Kap. XII (‹Unheilbar räudige Schafe›)‹ Kap. XIII (‹Informationsflut›, ‹Fleiß
                  und Disziplin›, ‹Iustitia et clementia›).
               

            

         

         
            50

            
               Vgl. Kap. XII (‹Unsere guten Türken›).
               

            

         

         
            51

            
               Vgl. Kap. XI (‹Die Religion der Herrschaft›).
               

            

         

         
            52

            
               Vgl. Kap. VIII (‹Medienkrieg – Informationskrieg›).
               

            

         

         
            53

            
               Vgl. Kap. V (‹Reformen›).
               

            

         

         
            54

            
               Vgl. Kap. XIII (‹Informationsflut›).
               

            

         

         
            55

            
               Vgl. Kap. XIV (‹Der Herbst der Matriarchin›).
               

            

         

         
            56

            
               So Jumel, Éloge; anders etwa Joseph von Sonnenfels, in: Sammlung merkwürdiger Aufsätze I,
                  42 f.; vgl. Michaud, Laudatio; Wandruszka, Im Urteil der Nachwelt.
               

            

         

         
            57

            
               Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in: Berlinische Monatsschrift,
                  Dezember 1784.
               

            

         

         
            58

            
               Vgl. Kap. XI (‹Die Religion der Herrschaft›), Kap. XII (‹Unheilbar räudige Schafe›).
               

            

         

         
            59

            
               Vgl. Kap. X (‹Wie die Aufklärung an den Hof kam›); Kap. XIII (‹Widersetzlichkeit in
                  Böhmen›).
               

            

         

         
            60

            
               An Beatrix, 26. Mai 1777, BKF III, 280 (Übers. B. St. R.).
               

            

         

         
            61

            
               Vgl. Kap. X (‹Das Regentschafts-Dilemma›, ‹Die Aufteilung des polnischen Kuchens›);
                  Kap. XIII (‹Neue Schulen›, ‹Widersetzlichkeit in Böhmen›, ‹Der letzte Krieg›).
               

            

         

         
            62

            
               Vgl. Leopold, Stato della famiglia, Wandruszka, Leopold II., I; Arneth, Cobenzl, 107 ff.;
                  Wertheimer, Schilderungen, 213 f.: Ihre Klatschsucht verdunkele ihr helles Bild.
               

            

         

         
            63

            
               So Moore, A View II, 336; vgl. Moser, Hof-Recht II, 779; vgl. auch die Auseinandersetzung
                  mit Joseph bei KMT VIII, 118; vgl. Stollberg-Rilinger, Zur moralischen Ökonomie des Hofes.
               

            

         

         
            64

            
               So Sonnenfels, in: Sammlung merkwürdiger Aufsätze I, 41 f.
               

            

         

         
            65

            
               So schon Joseph, ÖZV II,3, Nr. 77, 52, vgl. Kap. IX (‹Das Regentschafts-Dilemma›).
               

            

         

         
            66

            
               Der Zusammenhang war der, dass auswärtige Gesandte drohten, nicht ihrer Krönung beizuwohnen,
                  worauf sie antwortete: Was aber sie [die Botschafter] vor eine Ehre mit ihrer gegenwart, oder vor eine zeügnis
                        nothwendig, kann ich schwär begreiffen, vielmehr Ihnen zur Ehre gedeye, daß man sie
                        einlade, und dieser zeügen nicht vonnöthen, umb das aller Welt bekandt, was mir gebühret,
                        und wer ich bin. HHStA OMeA, Zeremonialprotokolle 18, 1741 (Hofkonferenz vom 8. April 1741).
               

            

         

         
            67

            
               An Ferdinand, 2. Dezember 1779, BKF II, 231.
               

            

         

      

   
      
         
            DANK
            

            ~

         

         Lange hatte ich große Zweifel, ob diese Biographie zum Jubiläum von Maria Theresias
            300. Geburtstag am 13. Mai 2017 würde erscheinen können. Dass es am Ende gelungen
            ist, habe ich vielen Menschen zu verdanken, die mich mit Interesse, Hinweisen, Kritik,
            tatkräftiger Hilfe und Aufmunterung unterstützt haben. Grundlage von allem anderen
            war die fruchtbare kollegiale Atmosphäre am Historischen Seminar der WWU Münster, am Exzellenzcluster ‹Religion und Politik› und am Sonderforschungsbereich
            ‹Kulturen des Entscheidens›. Vor allem Gerd Althoff, André Krischer, Matthias Pohlig,
            Michael Sikora, Tilman Haug, Philip Hoffmann-Rehnitz, Ulrich Pfister, Iris Fleßenkämper
            und Detlef Pollack verdanke ich mehr, als die Kollegen selbst vermutlich wissen. Es
            ist unmöglich, alle aufzuzählen, die mir darüber hinaus hilfreiche Hinweise gegeben
            haben. Erwähnen möchte ich stellvertretend nur Manja Quakatz für Forschungshinweise
            zu den Osmanen und Vít Kortus, der mir einige tschechische Texte erschlossen hat.
            Die Arbeit im Haus-, Hof- und Staatsarchiv Wien ist mir durch das hilfsbereite Team
            von Archivdirektor Thomas Just zum Vergnügen gemacht worden.
         

         Ein Jahr durfte ich am Wissenschaftskolleg zu Berlin verbringen. Ohne die paradiesischen
            Arbeitsbedingungen dort, eine perfekte Mischung aus geistiger Stimulation und Konzentration,
            hätte ich das Buch nicht schreiben können. Mein Dank gilt Luca Giuliani, Thorsten
            Wilhelmy und Daniel Schönpflug, aber vor allem auch den überaus kompetenten Mitgliedern
            der verschiedenen Dienste, besonders dem Bibliotheksteam – Sonja Grund, Anja Brockmann,
            Stephan Gellner und Thomas Reimer, die mir buchstäblich alle bibliographischen Wünsche
            erfüllt haben. Den Kolleginnen und Kollegen des Jahrgangs 2015/16 habe ich mehr zu
            verdanken, als man auf einer Druckseite sagen kann – vor allem Ina Hartwig, die mit
            mir die Probleme des biographischen Schreibens geteilt hat, aber auch Jane Burbank,
            Anna Maria Busse-Berger, El Hadj Ibrahima Diop, Michael Gordin, Anselm Haverkamp,
            Daniel Jütte, Gertrude Lübbe-Wolff, Naoko Matsumoto, Jonathan Sheehan, Felicita Tramontana,
            Ralph Ubl, Barbara Vinken und Constanta Vintila-Ghitulescu.
         

         Auch die Berliner Freunde, Kolleginnen und Kollegen haben mir wertvolle Anregungen
            gegeben: Etienne François, Daniela Hacke, Johannes Helmrath, Leonhard Horowski, Klaus
            Krüger, Wilfried Nippel, Alexander Schunka, Xenia von Tippelskirch, Claudia Ulbrich
            und Aloys Winterling. Lyndal Roper verdanke ich den Hinweis auf das sonderbare Porträt
            Maria Theresias von Liotard, das den Titel schmückt.
         

         Dem Verlag C.H.Beck, namentlich Stefan von der Lahr und Andrea Morgan, danke ich für
            die große Professionalität bei Lektorat und Herstellung und für die Nachsicht, mit
            der sie meinen Wünschen entgegengekommen sind und die Zeitknappheit souverän bewältigt
            haben. Auch die nimmermüde Einsatzbereitschaft mehrerer Generationen von Studentischen
            Hilfskräften habe ich über Gebühr strapaziert. Für ihre Geduld und Sorgfalt danke
            ich Theresa Bellermann, Hannah Frie, Jan Philipp Engelmann, Laura-Marie Krampe, Ole
            Meiners, Sven Solterbeck, Miklas Böhmer (für EDV-Soforthilfe) und vor allem Hendrik Holzmüller, der am Schluss mit großer Seelenruhe
            die Hauptlast getragen hat. Schließlich gilt mein ganz besonderer Dank Anne Roerkohl,
            meiner kritischen ersten Leserin, und Brigitte König, deren praktische und seelische
            Unterstützung wie immer unbezahlbar war.
         

         Münster, Weihnachten 2016

         Barbara Stollberg-Rilinger

      

   
      
         
            ABKÜRZUNGEN
            

            ~

         

         
            
               
                  
                  
               
               
                  
                     	
                        ADB

                     
                     	
                        Allgemeine Deutsche Biographie, hrsg. von der Historischen Kommission bei der Königlichen
                           Akademie der Wissenschaften, 56 Bde., München 1875–1912.
                        

                     
                  

                  
                     	
                        ÄZA

                     
                     	
                        Ältere Zeremonialakten

                     
                  

                  
                     	
                        BAA

                     
                     	
                        Walter, Friedrich (Hg.), Maria Theresia. Briefe und Aktenstücke in Auswahl (Freiherr-vom-Stein-Gedächtnisausgabe.
                           Ausgewählte Quellen zur Deutschen Geschichte der Neuzeit, 12), Darmstadt 1968
                        

                     
                  

                  
                     	
                        BKF

                     
                     	
                        Arneth, Alfred von (Hg.), Briefe der Kaiserin Maria Theresia an ihre Kinder und Freunde,
                           4 Bde., Wien 1881
                        

                     
                  

                  
                     	
                        BLKÖ

                     
                     	
                        Wurzbach-Tannenberg, Constant von (Hg.), Biographisches Lexikon des Kaiserthums Österreich,
                           60 Bde., Wien 1856–1891
                        

                     
                  

                  
                     	
                        FA

                     
                     	
                        Familienakten

                     
                  

                  
                     	
                        fl

                     
                     	
                        Gulden

                     
                  

                  
                     	
                        fol.

                     
                     	
                        Folioseite

                     
                  

                  
                     	
                        HHStA

                     
                     	
                        Haus-, Hof- und Staatsarchiv Wien

                     
                  

                  
                     	
                        HKA

                     
                     	
                        Hofkriegsarchiv Wien

                     
                  

                  
                     	
                        IPO

                     
                     	
                        Instrumentum Pacis Osnabrugense (Osnabrücker Friedensvertrag)

                     
                  

                  
                     	
                        KHM

                     
                     	
                        Kunsthistorisches Museum Wien

                     
                  

                  
                     	
                        KMT

                     
                     	
                        Schlitter, Hans/Khevenhüller-Metsch, Rudolf (Hg.), Aus der Zeit Maria Theresias. Tagebuch
                           des Fürsten Johann Josef Khevenhüller-Metsch, Kaiserlichen Obersthofmeisters, 1742–1776,
                           Bde. 1–7, Wien/Leipzig 1908–1925; Bd. 8, hrsg. von Maria Breunlich-Pawlik und Hans
                           Wagner, Wien 1972
                        

                     
                  

                  
                     	
                        LHA

                     
                     	
                        Lothringisches Hausarchiv

                     
                  

                  
                     	
                        MACS

                     
                     	
                        Arneth, Alfred/Auguste Mathieu Geffroy (Hg.), Correspondance secrète entre Marie Thérèse
                           et le comte de Mercy-Argenteau avec les lettres de Marie Thérèse et Marie Antoinette,
                           3 Bde., Paris 1874
                        

                     
                  

                  
                     	
                        MJC

                     
                     	
                        Arneth, Alfred von (Hg.), Maria Theresia und Joseph II. Ihre Correspondenz sammt Briefen
                           Joseph’s an seinen Bruder Leopold, 3 Bde., Wien 1867
                        

                     
                  

                  
                     	
                        MIÖG

                     
                     	
                        Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung

                     
                  

                  
                     	
                        MÖStA

                     
                     	
                        Mitteilungen des Österreichischen Staatsarchivs

                     
                  

                  
                     	
                        NDB

                     
                     	
                        Neue Deutsche Biographie, hrsg. von der Historischen Kommission bei der Bayerischen
                           Akademie der Wissenschaften, [bisher] 26 Bde., Berlin 1953–2016.
                        

                     
                  

                  
                     	
                        OMaA

                     
                     	
                        Obersthofmarschallamt

                     
                  

                  
                     	
                        OMeA

                     
                     	
                        Obersthofmeisteramt

                     
                  

                  
                     	
                        ÖNA

                     
                     	
                        Österreichisches Nationalarchiv

                     
                  

                  
                     	
                        ÖNB

                     
                     	
                        Österreichische Nationalbibliothek

                     
                  

                  
                     	
                        ÖZV II

                     
                     	
                        Kretschmayr, Heinrich/Joseph Kallbrunner/Friedrich Walter/Melitta Winkler (Hg.), Die
                           österreichische Zentralverwaltung 1491–1918, 2. Abteilung: Von der Vereinigung der
                           österreichischen und böhmischen Hofkanzlei bis zur Einrichtung der Ministerialverfassung
                           (1749–1848), Wien 1925–1938
                        

                     
                  

                  
                     	
                        r

                     
                     	
                        recto (Vorderseite)

                     
                  

                  
                     	
                        Sbd.

                     
                     	
                        Sammelband

                     
                  

                  
                     	
                        S. A. R.

                     
                     	
                        Son Altesse Royale (Ihre Königliche Hoheit)

                     
                  

                  
                     	
                        S. M.

                     
                     	
                        Sa Majesté (Ihre Majestät)

                     
                  

                  
                     	
                        StPKB

                     
                     	
                        Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz

                     
                  

                  
                     	
                        v

                     
                     	
                        verso (Rückseite)

                     
                  

                  
                     	
                        ZP

                     
                     	
                        Zeremonialprotokolle

                     
                  

               
            

         

      

   

         
            QUELLEN UND LITERATUR
            

            ~

         

         
            Ungedruckte Quellen
            

         

         
            Österreichisches Staatsarchiv, Abt. Haus-, Hof- und Staatsarchiv
            

         

         Reichskanzlei, Ministerialkorrespondenz, Karton 11

         Reichskanzlei, Vorträge des Reichsvizekanzlers, 6d, 6e

         Reichskanzlei, Kleinere Reichsstände, Karton 519

         Reichskanzlei, Reichsakten in specie, Kartons 21, 22, 23, 24, 25

         Staatskanzlei, Vorträge, 52, 53, 54, 58, 59, 62, 75, 114

         Hausarchiv, Familienakten, Sammelbände 2, 3, 4, 5, 6, 7, 10

         Hausarchiv, Familienakten, Kartons 18, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51,
            54, 55, 96
         

         Hausarchiv, Familienkorrespondenz A, Kartons 25, 26, 35, 36, 37

         Hausarchiv, Familienkorrespondenz B, Kartons 18, 25, 28

         Hausarchiv, Lothringisches Hausarchiv, Kartons 25, 35, 43, 111, 118

         Obersthofmarschallamt, Akten 3, 4, 5, 6

         Obersthofmeisteramt, Obersthofmeisteramtsakten, Ältere Reihe, Kartons 34, 35, 36,
            37
         

         Obersthofmeisteramt, Zeremonielldepartement, Ältere Zeremonialakten, Kartons 27, 37,
            45
         

         Obersthofmeisteramt, Hofzeremonielldepartement, Zeremonialprotokolle 10, 11, 16, 17,
            18, 19, 35
         

         Länderabteilungen, Österreichische Akten, Österreich – Staat 1

         Kabinettsarchiv, Kabinettskanzlei, Nachlass Zinzendorff, Handschriften 2, 127

         Sonderbestände R, Nachlass Fritz Reinöhl

         
            Österreichische Nationalbibliothek
            

         

         Manuskripte, Codex Nr. 14084–14085

         Wiener Hofbibliothek Nr. 7731–7732

         
            Fürstlich Liechtensteinsches Domänenarchiv: VA 5-2-2
            

         

         
            Gedruckte Quellen
            

         

         Abschaffung der peinlichen Frage in den österreichischen Erblanden, in: Ephemeriden
            der Menschheit (1776), 97–98.
         

         Acta publica, oder Sammlung aller Staatsschriften, welche seit denen im Jahr 1756
            zu London und Versailles geschlossenen Allianz-Tractaten an das Licht gekommen sind
            und noch kommen werden, 4 Bde., Wien/Prag 1756–1758.
         

         Anhang oder weitere Nachricht von den Bedrängnissen der Evangelischen Glaubensgenossen
            in den Landen des Erzherzogthums Oesterreich dem Lande ob der Ens, Steiermark und
            Kärnthen zur Vertheidigung ihrer Unschuld gegen die Verunglimpfungen ihrer Verfolger,
            Leipzig 1754.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Die Relationen der Botschafter Venedigs über Österreich
            im achtzehnten Jahrhundert nach den Originalen (Fontes rerum Austriacarum, 22–23),
            Wien 1863.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Marie Antoinette, Joseph II. und Leopold II. Ihr Briefwechsel,
            Leipzig 1866.
         

         Arneth, Alfred von, Johann Christoph Bartenstein und seine Zeit, in: Archiv für österreichische
            Geschichte 46 (1871), 1–214.
         

         Arneth, Alfred von, Graf Philipp Cobenzl und seine Memoiren, in: Archiv für österreichische
            Geschichte 67 (1885), 1–177.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Maria Theresia und Joseph II. Ihre Correspondenz sammt Briefen
            Joseph’s an seinen Bruder Leopold, 3 Bde., Wien 1867.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Maria Theresia und Marie Antoinette. Ihr Briefwechsel während
            der Jahre 1770–1780, Paris 1865.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Joseph II. und Leopold von Toscana. Ihr Briefwechsel von
            1781 bis 1790, Wien 1872.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Briefe der Kaiserin Maria Theresia an ihre Kinder und Freunde,
            4 Bde., Wien 1881.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Zwei Denkschriften der Kaiserin Maria Theresia, in: Archiv
            für österreichische Geschichte 47 (1871), 267–354.
         

         Arneth, Alfred von/Jules Flammermont (Hg.), Correspondance secrète du Comte de Mercy-Argenteau
            avec l’empereur Joseph II. et le prince de Kaunitz, Paris 1889/91.
         

         Arneth, Alfred von (Hg.), Maria Theresia und der Hofrath von Greiner, in: Sitzungsberichte
            der Phil.-hist. Classe der Österr. Akademie der Wissenschaften XXX (1859), 307–378.
         

         Arneth, Alfred von/Auguste Mathieu Geffroy (Hg.), Correspondance secrète entre Marie
            Thérèse et le comte de Mercy-Argenteau avec les lettres de Marie Thérèse et Marie
            Antoinette, 3 Bde., Paris 1874.
         

         Arnheim, Fritz (Hg.), Das Urtheil eines schwedischen Diplomaten über den Wiener Hof
            im Jahre 1756, in: MIÖG 10 (1889), 287–294.
         

         Articulen des allgemeinen Land-Tag-Schlusses […] auf dem Königlichen Prager Schloss,
            Prag 1683–1794.
         

         Badinter, Elisabeth (Hg.), Isabella de Bourbon-Parme, «Je meurs d’amour pour toi».
            Lettres à l’Archiduchesse Marie-Christine, 1760–1763, Paris 2008.
         

         Bauer, Wilhelm/Otto Erich Deutsch/Joseph Heinz Eibl (Hg.), Mozart. Briefe und Aufzeichnungen.
            Erweiterte Ausgabe, hg. von Ulrich Konrad, Kassel 2005.
         

         Beales, Derek, Joseph II’s Rêveries, in: MÖStA 33 (1980), 142–160.

         Beck, Christian August, Versuch einer Staatspraxis, oder Canzeley-Übung, aus der Politik,
            dem Staats- und Völkerrechte, Wien 1754.
         

         Beer, Adolf (Hg.), Die erste Theilung Polens. Bd. III: Documente, Wien 1873.

         Beer, Adolf (Hg.), Joseph II., Leopold II. und Kaunitz. Ihr Briefwechsel, Wien 1873.

         Beer, Adolf (Hg.), Aufzeichnungen des Grafen Bentinck über Maria Theresia, Wien 1871.

         Beer, Adolf (Hg.), Denkschriften des Fürsten Wenzel Kaunitz-Rietberg, in: Archiv für
            österreichische Geschichte 48 (1872), 3–162.
         

         Bergl, Josef, Der Judenmord in Böhmisch-Leipa am 9. Dezember 1744, in: Jahrbuch der
            Gesellschaft für Geschichte der Juden in der Cechoslovakischen Republik 2 (1930),
            241–284.
         

         Bicchieri, Emilio (Hg.), Lettere famigliari dell’Imperator Giuseppe II a Don Filippo
            e Don Ferdiando Duchi di Parma (1760–1767) con note e documenti, in: Atti e memorie
            delle RR. deputazioni di storia patria per le provincie modenesi e parmensi IV (1868),
            105–124.
         

         Borié, Ägyd Valentin von, Staats-Betrachtungen über gegenwärtigen preußischen Krieg
            in Teutschland […], Wien 1761, in: Aufklärung und Kriegserfahrung. Klassische Zeitzeugen
            zum Siebenjährigen Krieg, hg. von Johannes Kunisch, Frankfurt am Main 1996, 651–734.
         

         Bräker, Ulrich, Lebensgeschichte und natürliche Ebentheuer des Armen Mannes im Tockenburg
            (1789), hg. von Werner Günther, Stuttgart 1965.
         

         Braubach, Max, Eine Satire auf den Wiener Hof aus den letzten Jahren Kaiser Karls VI.,
            in: MIÖG 53 (1939), 21–78.
         

         Breunlich, Maria/Marieluise Mader (Hg.), Karl Graf von Zinzendorf. Aus den Jugendtagebüchern
            1747, 1752 bis 1763, Wien/Köln/Weimar 1997.
         

         Briefe Preußischer Soldaten aus den Feldzügen 1756 und 1757 und über die Schlachten
            bei Lobositz und Prag, Berlin 1901.
         

         Brüggemann, Fritz (Hg.), Der Siebenjährige Krieg im Spiegel der zeitgenössischen Literatur,
            Leipzig 1935.
         

         Campan, Jeanne Louise Henriette, Mémoires sur la vie privée de Marie-Antoinette, reine
            de France et de Navarre, suivis de souvenirs et anecdotes historiques sur les règnes
            de Louis XIV et de Louis XV, Paris 21823.
         

         Carrach, Johann Philipp, Reichs-Grund-Gesetz- und Observanz-mäßiger Bericht von der
            Reichs-Acht, Halle 1758.
         

         Casanova, Giacomo (Hg.), Geschichte meines Lebens, Berlin 1985.

         Chemnitz, Johann Hieronymus, Vollständige Nachrichten von dem Zustande der Evangelischen
            und insonderheit von ihrem Gottesdienste bey der Königlich Dänischen Gesandtschafts
            Capelle in der Kayserlichen Haupt und Residenzstadt Wien, 1761 o. O.
         

         Christoph, Paul (Hg.), Maria Theresia. Geheimer Briefwechsel mit Marie Antoinette,
            Wien 1980.
         

         Cogniazo, Jacob de, Geständnisse eines österreichischen Veterans in politisch-militärischer
            Hinsicht auf die interessantesten Verhältnisse zwischen Östreich und Preußen während
            der Regierung Friedrich d. II. Mit historischen Anmerkungen, Breslau 1788–1791.
         

         Coke, Mary, Letters and Journals of Lady Mary Coke, hg. von James Archibald Home,
            4 Bde., Edinburgh 1889.
         

         Conrad, Hermann, Verfassung und politische Lage des Reiches in einer Denkschrift Josephs II.
            von 1767/68, in: Festschrift Nikolaus Grass, hg. von Louis Carlen u.a., Innsbruck
            1974, 161–185.
         

         Conrad, Hermann (Hg.), Recht und Verfassung in der Zeit Maria Theresias. Die Vorträge
            zum Unterricht des Erzherzogs Joseph in Natur- und Völkerrecht, sowie im Deutschen
            Staats- und Lehensrecht, Köln/Opladen 1964.
         

         Constitutio Criminalis Theresiana oder der Römisch-Kayserl. zu Hungarn und Böheim […]
            Majestät Mariae Theresiae […] peinliche Gerichtsordnung, Wien 1769.
         

         Coxe, William, History of the House of Austria, from the foundation of the Monarchy
            by Rhudolph of Hapsburgh, to the death of Leopold the Second, 1218 to 1792, Bd. III,
            London 1847.
         

         Crantz, Heinrich Johann Nepomuk, Einleitung in eine wahre und gegründete Hebammenkunst,
            Wien 1756.
         

         [Daun, Leopold Joseph Maria Graf von], Regulament und Ordnung des gesammten Kaierlich-Königlichen
            Fuß-Volcks von 1749. Faksimiledruck der Originalausgabe Wien 1749 mit einer Einleitung
            von Georg Ortenburg, Osnabrück 1969.
         

         Dengler, Fritz (Hg.), Bayerischer Wald und Donaugefilde in schwerer Kriegszeit. Ein
            Bericht über das Kriegsgeschehen des Jahres 1742 in Teilen Niederbayerns mit der Oberpfalz
            mit Tagebuchaufzeichnungen des Abtes Marian Pusch von Niederaltaich im Mittelpunkt,
            in: Der Bayerwald 53 (1961).
         

         Denis, Michael, Poetische Bilder der meisten kriegerischen Vorgänge in Europa, seit
            dem Jahr 1756, Wien 1760–1761.
         

         Des Heiligen Römischen Reichs vollständiger Genealogisch- und Schematischer Calender,
            Frankfurt am Main 1743–1746.
         

         Deutsch, Otto Erich (Hg.), Mozart. Die Dokumente seines Lebens, Kassel u.a. 1961.

         Die Unbekannte. Eine wahre Geschichte, Wien 1785.

         Ditfurth, Franz Wilhelm Freiherr von (Hg.), Die historischen Volkslieder des siebenjährigen
            Krieges, Berlin 1871.
         

         Ditfurth, Franz Wilhelm Freiherr von (Hg.), Die Historischen Volkslieder des Oestreichischen
            Heeres von 1638–1849. Aus fliegenden Blättern, handschriftlichen Quellen und dem Volksmunde,
            Wien 1874.
         

         Dittersdorf, Karl von, Lebensbeschreibung. Seinem Sohne in die Feder diktirt, Leipzig
            1801.
         

         Johann Gustav Droysen u.a. (Hg.), Die politische Correspondenz Friedrichs des Großen,
            46 Bde. und ein Ergänzungsband, Berlin 1879–1939.
         

         Dutens, Louis, Mémoires d’un voyageur qui se repose, contenant des anecdotes historiques,
            politiques et littéraires, relatives a plusieurs des principaux personnages du siècle,
            Paris 1806.
         

         Engelbrecht, Martin, Théatre de la milice étrangère. Schaubühne verschiedener in Teutschland
            bishero unbekannt gewester Soldaten von ausländischen Nationen, Augsburg 1742–44.
         

         Engl, Franz/Theodor Wührer (Hg.), Innviertel 1779. Reisejournal Kaiser Joseph II.
            Generalstabsbericht Oberst von Seeger, Schärding 1979.
         

         Fleming, Hanns Friedrich von, Der vollkommene Teutsche Soldat, Leipzig 1726, ND Osnabrück
            1967.
         

         Fournier, August, Gerhard van Swieten als Censor (Sitzungsberichte der Kaiserlichen
            Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, 84), Wien 1876.
         

         Fromageot, Pierre, Histoire du règne de Marie-Thérèse, Paris 1781.

         Fuhrmann, Mathias, Alt- und Neues Oesterreich, Oder Compendieuse Universal-Historie,
            Von dem alt- und neuen, geist- und weltlichen Zustand dieses Landes […], Wien 1734.
         

         Fuhrmann, Mathias, Historische Beschreibung und kurz gefaßte Nachricht von der Römisch
            Kaiserl. und königlichen Residenz-Stadt Wien und ihren Vorstädten, Wien 1767.
         

         Galanterien Wiens, auf einer Reise gesammelt und in Briefen geschildert von einem
            Berliner, [Wien] 1784.
         

         Garms-Cornides, Elisabeth, ‹On n’a qu’a vouloir, et tout est possible› oder ‹i bin
            halt wer i bin›. Eine Gebrauchsanweisung für den Wiener Hof, geschrieben von Friedrich
            August Harrach für seinen Bruder Ferdinand Bonaventura. In: Adel im «langen» 18. Jahrhundert,
            hg. von Gabriele Haug-Moritz, Wien 2009, 89–111.
         

         Genealogisch-historische Nachrichten von den allerneuesten Begebenheiten, Welche sich
            an den europäischen Höfen zutragen […], Leipzig 1743–44.
         

         Ghelen, Johann Peter von (Hg.), Wiennerische Beleuchtungen/Oder Beschreibung Aller
            deren Triumph und Ehren-Gerüsten/Sinn-Bildern/Und anderen […] Auszierungen […] zu
            Ehren der […] Geburt […] Josephi […], Wien 1741.
         

         Girard, Georges (Hg.), Correspondance entre Marie-Thérèse et Marie-Antoinette, Paris
            1933.
         

         Goethe, Johann Wolfgang von, Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. Werke. Hamburger
            Ausgabe, Bd. IX, München 91981.
         

         Goodman, Katherine (Hg.), ‹Adieu Divine Comtesse›. Luise Gottsched, Charlotte Sophie
            Gräfin Bentinck und Johann Christoph Gottsched in ihren Briefen, Würzburg 2009.
         

         Gottsched, Luise, ‹mit der Feder in der Hand›. Briefe aus den Jahren 1730–1762, hg.
            von Inka Kording, Darmstadt 1999.
         

         Gottsched, Johann Christoph/[und Gottsched, Luise Adelgunde Victorie] (Hg.), Zwey
            Gedichte, womit gegen das Ende des 1749sten Jahrs Beyderseits Römisch-Kaiserliche
            auch zu Hungarn und Böheim Königliche Majestäten allerunterthänigst verehret worden,
            Cassel 1750.
         

         Gracián, Balthasar, Hand-Orakel und Kunst der Weltklugheit. Deutsch von Arthur Schopenhauer,
            hg. von Arthur Hübscher, München 1985.
         

         Griselini, Franz, Versuch einer politischen und natürlichen Geschichte des Temeswarer
            Banats in Briefen an Standespersonen und Gelehrte, Wien 1780.
         

         Grotehenn, Johann Heinrich Ludwig, Briefe aus dem Siebenjährigen Krieg, Lebensbeschreibung
            und Tagebuch, hg. von Marian Füssel und Sven Petersen, Potsdam 2012.
         

         Grouchy, Vicomte de/Paul Cottin (Hg.), Journal inédit du duc de Croÿ, publié d’après
            le manuscrit autographe, Paris 1906–1907.
         

         Grün, Anastasius [d. i. Anton Alexander von Auersberg], Spaziergänge eines Wiener
            Poeten. Textkritisch hg. und kommentiert von Ralf Bogner, Hildesheim/Zürich/New York
            2011.
         

         Grypa, Dietmar/Alois Schmid (Hg.), Die Berichte der diplomatischen Vertreter des Kaiserhofs
            aus München an die Staatskanzlei zu Wien während der Regierungszeit des Kurfürsten
            Max III. Joseph 1745–1749, München 2000.
         

         Guibert, François-Apolline Comte de, Journal d’un voyage en Allemagne fait en 1773,
            Paris 1803.
         

         Hamberger, Klaus (Hg.), Mortuus non mordet. Dokumente zum Vampirismus, 1689–1791,
            Wien 1992.
         

         Hammer-Purgstall, Joseph, Des türkischen Gesandten Resmi Ahmet Efendi Gesandtschaftliche
            Berichte von seinen Gesandtschaften in Wien im Jahre 1757 und in Berlin im Jahre 1763.
            Aus dem türkischen Originale übers. mit erl. Anm., Berlin/Stettin 1809.
         

         Handelmann, Heinrich, Vom Wiener Hof aus der Zeit der Kaiserin Maria Theresia und
            Kaiser Joseph’s II., aus ungedruckten Depeschen des Grafen Johann Friedrich Bachoff
            von Echt, königlich dänischen Gesandten (von 1751 bis 1781), in: Archiv für österreichische
            Geschichte 38 (1867), 457–467.
         

         Harrasowsky, Philipp Harras Ritter von (Hg.), Der Codex Theresianus und seine Umarbeitungen,
            Wien 1883.
         

         Heigel, Karl Theodor (Hg.), Das Tagebuch Kaiser Karls VII. aus der Zeit des österreichischen
            Erbfolgekriegs, München 1883.
         

         Herrgott, Marquard, Genealogia Diplomatica Augustae Gentis Habsburgicae […], 3 Bde.,
            Wien 1737.
         

         Hersche, Peter (Hg.), Der aufgeklärte Reformkatholizismus in Österreich, Bern/Frankfurt
            am Main 1976.
         

         Hinrichs, Carl (Hg.), Friedrich der Große und Maria Theresia. Diplomatische Berichte
            von Otto Christoph Graf von Podewils, Königlich preußischer Gesandter am österreichischen
            Hofe in Wien, Berlin 1937.
         

         Hochedlinger, Michael/Anton Tantner (Hg.), ‹… der größte Teil der Untertanen lebt
            elend und mühselig›. Die Berichte des Hofkriegsrates zur sozialen und wirtschaftlichen
            Lage der Habsburgermonarchie 1770–1771, Wien 2005.
         

         Homann, Johann Christoph, Tabula Geographica Europae Austriacae o. J. (ca. 1724–30).

         Hrazky, Josef, Die Persönlichkeit der Infantin Isabella von Parma, in: MÖStA 12 (1959),
            174–239.
         

         Hübner, Eberhard Friedrich (Hg.), Franz von der Trenk, Pandurenobrist. Dargestellt
            von einem Unpartheiischen. Mit einer Geniegeschichte, o. J. 1790.
         

         Innerkofler, Adolf Pater, Eine große Tochter Maria Theresias, Erzherzogin Marianna.
            Jubelgabe zur Feier des 200jährigen Bestehens vom Elisabethinen-Konvent, Innsbruck
            1910.
         

         Irenophili zufällige Gedanken über einige politische Paradoxa bey jetzigem Kriege,
            o. O. 1758.
         

         John, Johann Dionis, Lexikon der k. k. Medizinalgesetze. Mit einer Vorrede von E. G. Baldinger […],
            Prag 1790–1791.
         

         Jumel, Jean-Charles, Éloge de Marie-Thérèse, impératrice-reine d’Hongrie et de Bohème […],
            Paris 1781.
         

         Justi, Johann Heinrich Gottlob von, Der Grundriß einer guten Regierung in fünf Büchern,
            Frankfurt am Main/Leipzig 1759.
         

         Justi, Johann Heinrich Gottlob von, Allerunterthänigstes Gutachten von dem vernünftigen
            Zusammenhange der und practischen Vortrage aller Oeconomischen und Cameralwissenschaften […]
            benebst einer Antrittsrede von dem Zusammenhange eines blühenden Zustandes der Wissenschaften
            mit denjenigen Mitteln, welche einen Staat mächtig und glücklich machen, hg. von D. E. v. K.,
            Leipzig 1754.
         

         Kállay, István (Hg.), Ein Geheimbericht über den Tod Maria Theresias, in: MÖStA 34
            (1981), 342–344.
         

         Kallbrunner, Josef (Hg.), Maria Theresia als Herrscherin. Aus den deutschen Denkschriften,
            Briefen und Resolutionen (1740–1756), Leipzig 1917.
         

         Kallbrunner, Josef (Hg.), Kaiserin Maria Theresias Politisches Testament, München
            1952.
         

         Karajan, Theodor Georg von (Hg.), Maria Theresia und Graf Sylva-Tarouca. Feierliche
            Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Anhang, Wien 1859.
         

         Kayserlich- und Königlicher Wie auch Ertzherzoglicher dann dero Haupt- und Residenz-Stadt
            Wien Staats- und Standeskalender auf das Gnadenreiche Jahr Jesu Christi […], Wien
            1738–1775.
         

         Keith, Robert Murray, Memoirs and correspondence (official and familiar) of Sir Robert
            Murray Keith, K. B., envoy extraordinary ad minister plenipotentiary at the courts
            of Dresden, Copenhagen, and Vienna, from 1769–1792 […]. Edited by Mrs. Gillespie Smyth,
            London 1849.
         

         Kemmel, Löwle [d. i. Richter, Christoph Gottlieb], Helden-Lied über die Königin in
            Ungarn und ihre Gnade gegen die Juden, o. O. 1745.
         

         Kervyn de Lettenhove, Joseph Marie Bruno Constantin (Hg.), Lettres inédites de Marie-Thérèse
            et de Joseph II., Brüssel 1868.
         

         Keyßler, Johann Georg, Neueste Reisen durch Deutschland, Böhmen, Ungarn, die Schweiz,
            Italien und Lothringen […], Hannover 1751.
         

         Kleemann, Nikolaus Ernst, Reisen von Wien über Belgrad bis Kilianova […] in den Jahren
            1768, 1769 und 1770, Wien 1771.
         

         Kleiner, Salomon (Hg.), Vera et accurata delineatio omnium templorum et coenobiorum […]
            oder Wahrhaffte und genaue Abbildung aller Kirchen und Klöster […] der Residenz-Statt
            Wien, Augsburg 1724–1737.
         

         Klingenstein, Grete/Eva Faber/Antonio Trampus (Hg.), Europäische Aufklärung zwischen
            Wien und Triest. Die Tagebücher des Gouverneurs Karl Graf von Zinzendorf 1776–1782,
            Wien 2009.
         

         Klueting, Harm (Hg.), Der Josephinismus. Ausgewählte Quellen zur Geschichte der theresianisch-josephinischen
            Reformen, Darmstadt 1995.
         

         Kolinovics, Gábor/Márton György Kolichich, Nova Ungariae Periodus, Buda 1790.

         Kollár, Adam Franz, Vorläufige Ausführung der Rechte des Königreichs Hungarn auf […]
            Reußen und Podolien, Wien 1772.
         

         Kretschmayr, Heinrich/Joseph Kallbrunner/Friedrich Walter/Melitta Winkler (Hg.), Die
            österreichische Zentralverwaltung 1491–1918, 2. Abteilung: Von der Vereinigung der
            österreichischen und böhmischen Hofkanzlei bis zur Einrichtung der Ministerialverfassung
            (1749–1848), Wien 1925–1938.
         

         Kriegl, Georg Christoph, Erbhuldigung, welche der Allerdurchleuchtigst Grossmächtigsten
            Frauen, Frauen Mariae Theresiae, zu Hungarn und Boheim Königin, als Ertzherzogin zu
            Österreich von denen gesamten Nieder-Österreichischen Ständen […] allerunterthänigst
            abgelegt den 22. November anno 1740 und auf Verordnung wohl ermelten loblichen Herren
            Ständen mit allen Umständen aussführlich beschrieben worden, Wien 1740.
         

         [Kropatschek, Joseph] (Hg.), Sammlung aller k. k. Verordnungen und Gesetze vom Jahre
            1740 bis 1780 […], Wien 1787.
         

         Küchelbecker, Johann Basilius, Allerneueste Nachricht vom Römisch-Kayserlichen Hofe
            nebst einer ausführlichen Beschreibung der Kayserlichen Residenz-Stadt Wien und der
            umliegenden Örter […], Hannover 1730.
         

         Kunisch, Johannes (Hg.), Aufklärung und Kriegserfahrung. Der ‹Siebenjährige Weltkrieg›
            1756–1763 in klassischen Texten der Zeitzeugen: Archenholz, Friedrich der Große, Borié,
            Abbt, Frankfurt am Main 1996.
         

         Küntzel, Georg (Hg.), Österreichische Acten zur Vorgeschichte des siebenjährigen Krieges,
            in: Preußische und österreichische Akten zur Vorgeschichte des Siebenjährigen Krieges,
            hg. v. Gustav Berthold Volz/Georg Küntzel, Stuttgart 1899, 143–746.
         

         [Lamberg, Maximilien Joseph], Mémorial d’un mondain, London 21776.
         

         Lehmann, Johann, Reise von Preßburg nach Hermannstadt in Siebenbürgen, Leipzig 1785.

         Lehndorff, Ernst Ahasverus Heinrich von, Dreißig Jahre am Hofe Friedrichs des Großen.
            Aus den Tagebüchern Ernst Ahasver Heinrich von Lehndorffs, Kammerherrn der Königin
            Elisabeth Christine von Preußen, hg. von Karl Eduard Schmidt-Lötzen, Gotha 1907.
         

         Lieben, Samuel Hugo (Hg.), Igereth Machalath, eine hebräische Chronik des 18. Jahrhunderts,
            in: Jahrbuch der Gesellschaft für Geschichte der Juden in der Cechoslovakischen Republik
            2 (1930), 293–402.
         

         Lieben, Samuel Hugo (Hg.), Briefe von 1744–1748 über die Austreibung der Juden aus
            Prag, in: Jahrbuch der Gesellschaft für Geschichte der Juden in der Cechoslovakischen
            Republik 4 (1932), 353–479.
         

         Ligne, Charles-Joseph Prince de, Fragments de l’histoire de ma vie, hg. von Jeroom
            Vercruysse, Paris 2000.
         

         Ligne, Charles-Joseph Prince de, Mon Journal de la guerre de Sept Ans, hg. von Jeroom
            Vercruysse und Bruno Colson, Paris 2008.
         

         Linger, Karl Friedrich (Hg.), Denkwürdigkeiten aus dem Leben des k. k. Hofrathes Heinrich
            Gottfried von Bretschneider, 1739 bis 1810, Wien 1892.
         

         Lippert, Woldemar (Hg.), Kaiserin Maria Theresia und Kurfürstin Maria Antonia von
            Sachsen. Briefwechsel 1747–1772. Mit einem Anhang ergänzender Briefe, Leipzig 1908.
         

         Loen, Johann Michael von, Gesammelte Kleine Schrifften, Bd. 1, Frankfurt/Leipzig 1750.

         Ludewig, Johann Peter von, Vollständige Erläuterung der Güldenen Bulle, Frankfurt
            1719.
         

         Lünig, Johann Christian (Hg.), Theatrum ceremoniale historico-politicum, Oder Historisch-und
            Politischer Schau-Platz Aller Ceremonien […], Leipzig 1719.
         

         Maaß, Ferdinand (Hg.), Der Josephinismus. Quellen zu seiner Geschichte in Österreich
            1760–1850. Amtliche Dokumente aus dem Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv, 5 Bde.,
            Wien 1951–1961.
         

         Maaß, Ferdinand, Vorbereitung und Anfänge des Josephinismus, in: MÖStA 1 (1948), 289–444.

         Marie-Caroline, Reine de Naples et de Sicile, Correspondance inédite avec le marquis
            de Gallo, Paris 1911.
         

         Merckwürdige Historische Nachrichten von den bey den jetzigen Kriegen von neuem bekannt
            gewordenen Völckern […], Jena 1743.
         

         Mikoletzky, Hanns Leo (Hg.), Ein Sammelband mit Briefen Franz Stephans, in: MÖStA
            23 (1970), 105–127.
         

         Montagu, Lady Mary Wortley, The complete letters, hg. von Robert Halsband, Bd. I.
            1708–1720, Oxford 1965.
         

         Montesquieu, Charles-Louis de Secondat, Baron de la Brède, Œuvres, hg. von Roger Caillois,
            2 Bde., Paris 1949.
         

         Montesquieu, Charles-Louis de Secondat, Baron de la Brède, Meine Reisen in Deutschland
            1728–1729. Ausgewählt, hg., kommentiert und eingel. von Jürgen Overhoff. Aus dem Frz.
            übers. von Hans W. Schumacher, Stuttgart 2014.
         

         Moore, John, A View of Society and Manners in France, Switzerland, and Germany, Paris
            1803.
         

         [Moser, Friedrich Carl von], Was ist: gut Kayserlich, und: nicht gut Kayserlich?,
            [Leipzig] 1766.
         

         Moser, Friedrich Carl von, Versuch einer Staats-Grammatik, Frankfurt am Main 1749.

         Moser, Friedrich Carl von, Abhandlung von der Staats-Galanterie, in: ders., Kleine
            Schriften zur Erläuterung des Staats- und Völker-Rechts, Frankfurt am Main 1751, 1–181.
         

         Moser, Friedrich Carl von, Teutsches Hof-Recht, Frankfurt am Main 1754.

         Moser, Friedrich Carl von, Patriotisches Archiv für Deutschland, Frankfurt am Main/Leipzig
            1786.
         

         Moser, Johann Jakob von, Teutsches Staats-Recht, 50 Theile, Nürnberg 1737–1754.

         Muratori, Lodovico Antonio, Die wahre Andacht des Christen. Untersuchet und von Ludewig
            Anton Muratori […] in italiän. Sprache beschrieben, nunmehr aber ins reine Deutsch
            übers., Wien 1762.
         

         Neues Genealogisch-Schematisches Reichs- und Staats-Handbuch, Frankfurt am Main 1748–1765.

         [Pezzl, Johann], Skizze von Wien, Wien/Leipzig 1785.

         Pichler, Karoline, Denkwürdigkeiten aus meinem Leben. Mit einer Einleitung und zahlreichen
            Anmerkungen nach dem Erstdruck und der Urschrift neu herausgegeben von Emil Karl Blümml,
            München 1914.
         

         [Pilati di Tassulo, Carlo Antonio], Reisen in verschiedene Länder von Europa, in den
            Jahren 1774, 1775 und 1776; oder Briefe, die aus Deutschland, der Schweiz, Italien,
            Sicilien und Paris geschrieben worden, Leipzig 1778.
         

         Plenk, Joseph Jakob, Anfangsgründe der Geburtshilfe, Wien 1768.

         Pleschinsky, Hans (Hg.), ‹Nie war es herrlicher zu leben›. Das geheime Tagebuch des
            Herzogs von Croÿ 1718–1784, München 22011.
         

         Pommerin, Rainer/Lothar Schilling (Hg.), Denkschrift des Grafen Kaunitz zur mächtepolitischen
            Konstellation nach dem Aachener Frieden von 1748, in: Expansion und Gleichgewicht.
            Studien zur europäischen Mächtepolitik des Ancien régime, hg. von Johannes Kunisch,
            Berlin 1986, 165–239.
         

         Portrait de Joseph II attribué à un Ambassadeur à la Cour de Vienne, et tracé en 1773,
            Wien 1773.
         

         Preuß, Johann David Erdmann (Hg.), Œuvres de Frédéric le Grand, 30 Bde., Berlin 1846–1856.

         Pribram, Alfred Francis (Hg.), Urkunden und Akten zur Geschichte der Juden in Wien.
            1. Abt. Allg. Teil, 1526–1847, Bd. 1, Wien/Leipzig 1918.
         

         Princeps in compendio, Das ist: Etliche Kurtze zusammengefaste Puncte oder Regeln,
            Welche ein Regent bey seiner Regierung zu beobachten nöthig hat (1632), o. O. 1701.
         

         Prosch, Peter, Leben und Ereignisse des Peter Prosch eines Tyrolers von Ried im Zillerthal
            oder das wunderbare Schicksal. Geschrieben in Zeiten der Aufklärung, Originalausg.
            1789, München 1964.
         

         Ramhoffsky, Johann Heinrich, Drey Beschreibungen, Erstens: Des Königlichen Einzugs,
            welchen […] Maria Theresia […] in Dero Königliche drey Prager Städte gehalten, Andertens:
            Der Erb-Huldigung […]; Drittens: […] Königlich-Böhmischen Crönung, Prag 1743.
         

         Ranke, Leopold von (Hg.), Maria Theresia und ihr Hof im Jahr 1755. Aus den Papieren
            des Großkanzler von Fürst, in: Historisch-politische Zeitschrift 2 (1835), 667–740.
         

         Rautenstrauch, Johann, Biographie Marien Theresiens, Wien 1779.

         Rechberger, Anton Johann, Vollständige Geschichte der Einimpfung der Blattern in Wien
            nebst der besten Art selbe vorzunehmen, Wien 1788.
         

         Reinöhl, Franz (Hg.), Briefe der Kaiserin Maria Theresia an Erzherzog Maximilian Franz
            (Historische Blätter, Bd. 6), Wien 1934.
         

         Relation de l’inauguration solemnelle de Sa Sacrée Majesté Marie Therese Reine de
            Hongrie et de Boheme; Archiduchesse d’Autriche &c. comme Comtesse de Flandres, célébrée
            à Gand, Ville Capitale de la Province, le XXVII. Avril 1744, Gent 1744.
         

         Richter, Christoph Gottlieb, Lebens- und Staats-Geschichte der Allerdurchlauchtigsten
            Großmächtigsten Fürstin und Frauen, Frauen Maria Theresia […], Nürnberg 1743–1747.
         

         Riesbeck, Johann Kaspar, Briefe eines reisenden Franzosen über Deutschland an seinen
            Bruder in Paris, hg. und bearb. von Wolfgang Gerlach nach der Originalausg. Zürich
            1783, Stuttgart 1967.
         

         Rohr, Julius Bernhard von, Einleitung zur Ceremoniel-Wissenschafft der Grossen Herren […],
            Berlin 1733, ND Weinheim 1990.
         

         Rothe, Carl (Hg.), Die Mutter und die Kaiserin. Briefe der Maria Theresia an ihre
            Kinder und Vertrauten, Wien 1968.
         

         Sammlung merkwürdiger Aufsätze und Nachrichten über den Tod der großen Kaiserinn Maria
            Theresia, Linz 1781.
         

         Scheyb, Franz Christoph von, Theresiade. Ein Ehren-Gedicht, Wien 1746.

         Schlitter, Hans (Hg.), Correspondance secrète entre le Comte Anton Wenzel Kaunitz-Rietberg,
            Ambassadeur impérial à Paris, et le Baron Ignaz de Koch, Secrétaire de l’Impératrice
            Marie-Thérèse, 1750–1752, Paris 1899.
         

         Schlitter, Hans/Khevenhüller-Metsch, Rudolf (Hg.), Aus der Zeit Maria Theresias. Tagebuch
            des Fürsten Johann Josef Khevenhüller-Metsch, Kaiserlichen Obersthofmeisters, 1742–1776,
            Bde.1–7, Wien/Leipzig 1908–1925; Bd. 8, hg. von Maria Breunlich-Pawlik und Hans Wagner,
            Wien 1972
         

         Schlitter, Hans (Hg.), Das Testament Maria Theresias, in: Österreich. Zeitschrift
            für Geschichte 1 (1918), 143–155.
         

         Schuegraf, Joseph Rudolph (Hg.), Das französische Lager bei Hengersberg 1742, aus
            dem Tagebuche des Herrn Abtes Marian Pusch von Niederaltaich gezogen und neu bearbeitet,
            in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Niederbayern V (1856).
         

         Schuegraf, Joseph Rudolph (Hg.), Das österreichische Lager bei Hengersberg 1742, aus
            dem Tagebuche des Herrn Abtes Marian Pusch von Niederaltaich gezogen und neu bearbeitet,
            in: Verhandlungen des Historischen Vereins für Niederbayern VII (1861).
         

         Schwandtner, Johann Georg (Hg.), Scriptores rerum hungaricarum veteres […], Wien 1746.

         Schwerdtfeger, Josef (Hg.), Eine Denkschrift des Großherzogs (nachmaligen Kaisers)
            Franz Stephan von Lothringen-Toscana aus dem Jahre 1742, in: Archiv für österreichische
            Geschichte 85 (1898), 361–378.
         

         Seckendorff, Baron Christophe Louis de, Journal secret, in: Denkwürdigkeiten aus dem
            Leben der Königl. Preußischen Prinzessin Friederike Sophie Wilhelmine Markgräfin von
            Bayreuth vom Jahr 1709 bis 1733, Tübingen 1811, 1–290.
         

         Sonnenfels, Joseph von, Rede auf Marien Theresien, Kaiserinn, Königinn von Hungarn
            und Böheim. An ihrem Geburtstage in der feierlichen Versammlung der Deutschen Gesellschaft
            in Wien gehalten, Wien 1762.
         

         Sonnenfels, Joseph von, Grundsätze der Polizey-, Handlungs- und Finanzwissenschaft,
            Wien 1777.
         

         Sonnenfels, Joseph von, Gesammelte Schriften, Wien 1783–1787.

         Soprani, Anne/André Magnan (Hg.), Une femme des lumières. Écrits et lettres de la
            comtesse de Bentinck 1715–1800, Paris 1997.
         

         Sorel, Albert (Hg.), Recueil des instructions données aux ambassadeurs et ministres
            de France depuis les traités de Westphalie jusqu’à la Révolution française: publié
            sous les auspices de la Commission des archives diplomatiques au Ministère des affaires
            étrangères. Bd. 1: Autriche, Paris 1884.
         

         Steube, Johann Caspar, Wanderschaften und Schicksale von Johann Caspar Steube, Schuhmacher-
            und italiänischer Sprachmeister in Gotha, Gotha 1791.
         

         Storch, Johann, Unterricht vor Heb-Ammen […], Gotha 1747.

         Swinburne, Henry, The Courts of Europe at the Close of the Last Century, hg. von Charles
            White, London 1841.
         

         Taube, Friedrich Wilhelm von, Historische und geographische Beschreibung des Königreiches
            Slavonien und des Herzogthumes Syrmien, sowohl nach ihrer natürlichen Beschaffenheit,
            als auch nach ihrer itzigen Verfassung und neuen Einrichtung in kirchlichen, bürgerlichen
            und militärischen Dingen, Leipzig 1777–1778.
         

         Teutsche Kriegs-Canzley, Frankfurt am Main/Leipzig 1757–1763.

         Thümmler, Lars-Holger (Hg.), Die Österreichische Armee im Siebenjährigen Krieg. Die
            Bautzener Bilderhandschrift aus dem Jahre 1762, Berlin 1993.
         

         Untersuchung der Frage: Warum die Königin in Ungarn so ausserordendlich geliebet werde?,
            o. O. 1745.
         

         van Rhyn, René (Hg.), Unveröffentlichte Briefe der Kaiserin Maria Theresia, in: Österreichische
            Rundschau 33 (1912), 171–181; 268–277.
         

         van Swieten, Gerhard, Abhandlung des Daseyns der Gespenster, nebst einem Anhang Vom
            Vampyrismus, Augsburg 1768.
         

         van Swieten, Gerard, Erläuterungen der Boerhaavischen Lehrsäze von Erkenntniß und
            Heilung der Krankheiten, Wien 21778.
         

         Varrentrapp, Conrad (Hg.), Bericht Leopolds von Toskana an Joseph II. über Maximilian,
            in: Beiträge zur Geschichte der Kurkölnischen Universität Bonn, Bonn 1868.
         

         Vollständige Geschichte der neuesten Bedruckungen der Evangelischen in den Erblanden
            des Hauses Oesterreich mit den dazu gehörigen Urkunden und Beweisschriften, o. O.
            1763–64.
         

         Vollständiges Diarium von der höchst-begückten Erwehlung des […] Herrn Franciscus […]
            zum Römischen König und Kayser […]. Beigegeben: Vollständiges Diarium von der höchst-erfreulichen
            Crönung des […] Herrn Franciscus Erwehlten Römischen Kaysers […], Frankfurt am Main
            1746.
         

         Voltaire [François-Marie Arouet], Précis du siècle de Louis XV. Œuvres complètes,
            Bd. 19, Paris 1820.
         

         Voltelini, Hans von (Hg.), Eine Denkschrift des Grafen Johann Anton Pergen über die
            Bedeutung der römischen Kaiserkrone für das Haus Österreich, in: Gesamtdeutsche Vergangenheit.
            Festgabe für Heinrich Ritter von Srbik zum 60. Geburtstag, München 1938, 152–168.
         

         von der Trenck, Franz, Merckwürdiges Leben und Thaten Des Weltberühmten Herrn Francisci
            Frey-Herrns von der Trenck, Ihro Römisch-Kayserl. und Königl. Majestät in Ungarn und
            Böhmen etc. etc. würklichen Obristen und Inhaber eines Sclavonischen Banduren-Regiments […]
            Von Ihm selbst bis zu Ende des Jahrs 1747. fortgesetzt, Frankfurt/Leipzig 1748.
         

         von der Trenck, Friedrich, Die ‹Blutbibel› des Friedrich Freiherrn von der Trenck
            (1727–1794), Köln/Weimar/Wien 2014.
         

         Volz, Gustav Berthold (Hg.), Die Werke Friedrichs des Großen, 10 Bde., Berlin 1913–1914.

         Walter, Friedrich (Hg.), Maria Theresia, Briefe und Aktenstücke in Auswahl (Freiherr-vom-Stein-Gedächtnis-Ausgabe.
            Ausgewählte Quellen zur Deutschen Geschichte der Neuzeit, 12), Darmstadt 1968.
         

         [Wekhrlin, Wilhelm Ludwig], Denkwürdigkeiten von Wien. Aus dem Französischen übersetzt,
            Wien 1777.
         

         Wertheimer, Eduard (Hg.), Zwei Schilderungen des Wiener Hofes im XVIII. Jahrhundert,
            in: Archiv für österreichische Geschichte 62 (1881), 199–237.
         

         Wraxall, Nathaniel William, Historical Memoirs of his Own Time, London 1815.

         Wraxall, Nathaniel William, The Historical and the Posthumous Memoirs of Sir Nathaniel
            William Wraxall, 1772–1784, with notes and additional chapters from the author’s unpublished
            ms., London 1884.
         

         Wührer, Jakob/Martin Scheutz (Hg.), Zu Diensten Ihrer Majestät. Hofordnungen und Instruktionsbücher
            am frühneuzeitlichen Wiener Hof, Wien/München 2011.
         

         Zedler, Johann Heinrich (Hg.), Großes Vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschafften
            und Künste […], 64 Bde., 4 Suppl.bde., Halle/Leipzig 1731–1754.
         

         Zinzendorf, Karl Graf von, Aus den Jugendtagebüchern 1747, 1752 bis 1763. Nach Vorarbeiten
            von Hans Wagner hg. von Maria Breunlich und Marieluise Mader, Köln/Weimar/Wien 1997.
         

         Zweybrück, Franz (Hg.), Briefe der Kaiserin Maria Theresia und Josefs II. und Berichte
            des Obersthofmeisters Grafen Anton Salm, 17. März 1760 bis 16. Jänner 1765, in: Archiv
            für österreichische Geschichte 76 (1890), 111–125.
         

         

   


            Literatur (nach 1800)
            

         

         Abbate, Carolyn/Roger Parker, Eine Geschichte der Oper. Die letzten 400 Jahre, München
            2013.
         

         Adam, Wolfgang/Holger Dainat (Hg.), ‹Krieg ist mein Lied›. Der Siebenjährige Krieg
            in zeitgenössischen Medien, Göttingen 2007.
         

         Adamson, John (Hg.), The Princely Courts of Europe. Ritual, Politics, and Culture
            under the Ancien Régime 1550–1750, London 1999.
         

         Allmayer-Beck, Johann Christoph, Wandlungen im Heerwesen zur Zeit Maria Theresias,
            in: Maria Theresia. Beiträge zur Geschichte des Heerwesens ihrer Zeit, hg. von der
            Direktion des Heeresgeschichtlichen Museums in Wien, Graz/Wien/Köln 1967, 7–24.
         

         Allmayer-Beck, Johann Christoph, Die Armee Maria Theresias und Josephs II., in: Österreich
            im Zeitalter des aufgeklärten Absolutismus, hg. v. Erich Zöllner, Wien 1983, 71–83.
         

         Ammerer, Gerhard, Aufgeklärtes Recht, Rechtspraxis und Rechtsbrecher, in: Ambivalenzen
            der Aufklärung. Festschrift für Ernst Wangermann, hg. v. Gerhard Ammerer/Hanns Haas,
            München 1997, 101–138.
         

         Ammerer, Gerhard/Alfred Stefan Weiss (Hg.), Strafe, Disziplin und Besserung. Österreichische
            Zucht- und Arbeitshäuser 1750–1850, Frankfurt am Main 2006.
         

         Ammerer, Gerhard u.a. (Hg.), Bündnispartner und Konkurrenten der Landesfürsten? Die
            Stände in der Habsburgermonarchie, Wien/München 2007.
         

         Anderson, Matthew Smith, The War of the Austrian Succession, 1740–1748, Harlow/New
            York 1998.
         

         Andreas, Willy, Das Theresianische Österreich und das achtzehnte Jahrhundert, München/Berlin
            1930.
         

         Andreozzi, Daniele/Loredana Panariti, Trieste and the Ottoman Empire in the Eighteenth
            Century, in: Europa und die Türkei im 18. Jahrhundert/Europe and Turkey in the 18th
            Century, hg. v. Barbara Schmidt-Haberkamp, Bonn 2011, 219–230.
         

         Anklam, Ewa, Wissen nach Augenmaß. Militärische Beobachtung und Berichterstattung
            im Siebenjährigen Krieg, Berlin u.a. 2007.
         

         Aretin, Karl Otmar Freiherr von, Der Josephinismus und das Problem des katholischen
            aufgeklärten Absolutismus, in: Österreich im Europa der Aufklärung. Kontinuität und
            Zäsur zur Zeit Maria Theresias und Josephs II., hg. v. Richard Georg Plaschka/Grete
            Klingenstein, Wien 1985, 509–524.
         

         Aretin, Karl Otmar von, Das Problem der Kriegführung im Heiligen Römischen Reich,
            in: Politischer Wandel, organisierte Gewalt und nationale Sicherheit, hg. v. Ernst
            Willi Hansen u.a., München 1995, 1–10.
         

         Aretin, Karl Otmar von, Heiliges Römisches Reich 1776–1806. Reichsverfassung und Staatssouveränität,
            2 Bde., Wiesbaden 1967.
         

         Aretin, Karl Otmar von, Das Alte Reich 1648–1806, 3 Bde., Stuttgart 1997.

         Arlaud, Daniel, Vampire, Aufklärung und Staat. Eine militärmedizinische Mission in
            Ungarn, 1755–1756, in: Gespenster und Politik, 16. bis 21. Jahrhundert, hg. v. Claire
            Gantet/F. d’Almeida, München 2007, 127–144.
         

         Arndt, Johannes/Esther-Beate Körber (Hg.), Das Mediensystem im Alten Reich der Frühen
            Neuzeit (1600–1750), Göttingen 2010.
         

         Arneth, Alfred Ritter von, Geschichte Maria Theresia’s, 10 Bde., Wien 1863–1879.

         Asch, Ronald W. (Hg.), Hannover, Großbritannien und Europa. Erfahrungsraum Personalunion
            1714–1837 Göttingen 2014.
         

         Auer, Leopold, Zur Rolle der Archive bei der Vernichtung und (Re-)Konstruktion von
            Vergangenheit, in: Speicher des Gedächtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive, hg.
            v. Csáky, Moritz u.a., Wien 2001, 57–66.
         

         Augustynowicz, Christoph/Ursula Reber (Hg.), Vampirglaube und Magia posthuma im Diskurs
            der Habsburgermonarchie, Münster 2011.
         

         Bachleitner, Norbert/Franz M. Eybl/Ernst Fischer (Hg.), Geschichte des Buchhandels
            in Österreich, Wiesbaden 2000.
         

         Bachtrögl, Robert, Die Nadelburg. Ein Denkmal vom Beginn des Industriezeitalters,
            Lichtenwörth 2009.
         

         Badinter, Elisabeth, Die Mutterliebe. Die Geschichte eines Gefühls vom 17. Jahrhundert
            bis heute, München 1981.
         

         Badinter, Elisabeth, Der Infant von Parma oder Die Ohnmacht der Erziehung (Originalausgabe:
            L’Infant de Parme, Paris 2008), München 2010.
         

         Baecque, Antoine de, The Body Politic. Corporeal Metaphor in Revolutionary France,
            1770–1800, Stanford 1997.
         

         Bahlcke, Joachim, Hungaria eliberata? Zum Zusammenstoß von altständischer Libertät
            und monarchischer Autorität in Ungarn an der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert, in:
            Die Habsburgermonarchie 1620–1740. Leistungen und Grenzen des Absolutismusparadigmas,
            hg. v. Petr Mat’a/Thomas Winkelbauer, Stuttgart 2006, 301–315.
         

         Bahlcke, Joachim/Karen Lambrecht/Hans-Christian Maner (Hg.), Konfessionelle Pluralität
            als Herausforderung. Koexistenz und Konflikt in Spätmittelalter und früher Neuzeit,
            Leipzig 2006.
         

         Baier, Karl, Mesmer versus Gaßner. Eine Kontroverse der 1770er Jahre und ihre Interpretationen,
            in: Von der Dämonologie zum Unbewussten. Die Transformation der Anthropologie um 1800,
            hg. v. Maren Sziede/Helmut Zander, Berlin 2015.
         

         Balász, Eva/Ludwig Hammermayer u.a. (Hg.), Beförderer der Aufklärung in Mittel- und
            Osteuropa. Freimaurer, Gesellschaften, Clubs, Essen 1987.
         

         Ball, Gabriele (Hg.), Diskurse der Aufklärung. Luise Adelgunde Victorie und Johann
            Christoph Gottsched, Wiesbaden 2006.
         

         Barcsay, Ákos, Herrschaftsantritt im Ungarn des 18. Jahrhunderts. Studien zum  Verhältnis
            zwischen Krongewalt und Ständetum im Zeitalter des Absolutismus, Sankt Katharinen
            2002.
         

         Barta, Heinz/Günther Pallaver (Hg.), Karl Anton von Martini. Ein österreichischer
            Jurist, Rechtslehrer, Justiz- und Bildungsreformer im Dienste des Naturrechts, Wien/Berlin
            2007.
         

         Barta, Ilsebill, Maria Theresia. Kritik einer Rezeption, in: Die ungeschriebene Geschichte.
            Historische Frauenforschung, hg. v. Wiener Historikerinnen, Wien 1984, 337–357.
         

         Barta, Ilsebill, Familienporträts der Habsburger. Dynastische Repräsentation im Zeitalter
            der Aufklärung, Wien/Köln/Weimar 2001.
         

         Bárth, Dániel, Katholische Aufklärung und Volksfrömmigkeit im Ungarn des 18. Jahrhunderts,
            in: Katholische Aufklärung und Josephinismus. Rezeptionsformen in Ostmittel- und Südosteuropa,
            hg. v. Rainer Bendel/Norbert Spannenberger, Köln/Weimar/Wien 2015, 79–101.
         

         Barthel, Christian, Medizinische Policey und medizinische Aufklärung. Aspekte des
            öffentlichen Gesundheitsdiskurses im 18. Jahrhundert, Frankfurt am Main 1989.
         

         Barton, Peter F. (Hg.), Im Zeichen der Toleranz. Aufsätze zur Toleranzgesetzgebung
            des 18. Jahrhunderts in den Reichen Josephs II., ihren Voraussetzungen und ihren Folgen,
            Wien 1981.
         

         Bastian, Corina/Eva Kathrin Dade/Hillard von Thiessen/Christian Windler (Hg.), Das
            Geschlecht der Diplomatie. Geschlechterrollen in den Außenbeziehungen vom Spätmittelalter
            bis zur Gegenwart, Köln/Weimar/Wien 2014.
         

         Battenberg, Friedrich, Des Kaisers Kammerknechte. Gedanken zur rechtlich-sozialen
            Situation der Juden in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, in: Historische Zeitschrift
            245 (1987), 545–599.
         

         Bauer, Volker, Nachrichtenmedien und höfische Gesellschaft. Zum Verhältnis von Mediensystem
            und höfischer Öffentlichkeit im Alten Reich, in: Das Mediensystem im Alten Reich der
            Frühen Neuzeit (1600–1750), hg. v. Johannes Arndt/Esther-Beate Körber, Göttingen 2010,
            173–194.
         

         Bauer, Volker (Hg.), Repertorium territorialer Amtskalender und Amtshandbücher im
            Alten Reich. Adreß-, Hof-, Staatskalender und Staatshandbücher des 18. Jahrhunderts,
            Frankfurt am Main 1997–2005.
         

         Baugh, Daniel A., The Global Seven Years War, 1754–1763. Britain and France in a great
            power contest, Harlow 2011.
         

         Baumgart, Peter, Joseph II. und Maria Theresia 1765–1790, in: Die Kaiser der Neuzeit.
            1519–1918. Heiliges römisches Reich, Österreich, Deutschland, hg. v. Anton Schindling/Walter
            Ziegler, München 1990, 249–276.
         

         Baur, Eva Gesine, Mozart. Genius und Eros. Eine Biographie, München 2014.

         Beales, Derek, Writing a Life of Joseph II. The Problem of his Education, in: Biographie
            und Geschichtswissenschaft, hg. v. Grete Klingenstein u.a., Wien 1979, 183–207.
         

         Beales, Derek, Joseph II., Bd. 1: In the Shadow of Maria Theresia 1741–1780, Cambridge
            1987; Bd. 2: Against the World, 1780–1790, Cambridge 2009.
         

         Beales, Derek, Love and the Empire. Maria Theresa and her Co-regents, in: Royal and
            Republican Sovereignty in Early Modern Europe, hg. v. Robert Oresko u.a., Cambridge/New
            York 1997, 479–499.
         

         Beales, Derek, Josephinismus, in: Der Aufgeklärte Absolutismus im europäischen Vergleich,
            hg. v. Helmut Reinalter/Harm Klueting, Wien/Köln/Weimar 2002.
         

         Beales, Derek (Hg.), Enlightenment and Reform in Eighteenth-Century Europe, London/New
            York 2005.
         

         Beales, Derek, Maria Theresia, Joseph II and the suppression of the Jesuits, in: Enlightenment
            and Reform in Eighteenth-Century Europe, hg. v. Derek Beales, London/New York 2005,
            207–226.
         

         Beales, Derek, Mozart and the Habsburgs, in: Enlightenment and Reform in Eighteenth-Century
            Europe, hg. v. Derek Beales, London-New York 2005, 90–116.
         

         Beales, Derek, How did Joseph II govern?, in: Anzeiger der Österreichischen Akademie
            der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse 144 (2009), 49–59.
         

         Becker, Peter (Hg.), Sprachvollzug im Amt. Kommunikation und Verwaltung im Europa
            des 19. und 20. Jahrhunderts, Bielefeld 2011.
         

         Becker, Peter, Beschreiben, Klassifizieren, Verarbeiten. Zur Bevölkerungsbeschreibung
            aus kulturwissenschaftlicher Sicht, in: Information in der Frühen Neuzeit. Status,
            Strategien, Bestände, hg. v. Arndt Brendecke, Markus Friedrich, Susanne Friedrich,
            Berlin 2008, 393–419.
         

         Beer, Adolf, Die Zusammenkünfte Josephs II. und Friedrichs II. in Neiße und Neustadt,
            in: Archiv für Österreichische Geschichte 47 (1871), 383–527.
         

         Beer, Adolf, Die erste Theilung Polens, 3 Bde., Wien 1873.

         Béhar, Pierre/Mare-Thérèse Mourey/Herbert Schneider (Hg.), Maria Theresias Kulturwelt,
            Hildesheim/Zürich/New York 2011.
         

         Béhar, Pierre/Helen Watanabe O’Kelly (Hg.), Spectaculum Europaeum. Theater and Spectacle
            in Europe (1580–1750), Wiesbaden 1999.
         

         Behringer, Wolfgang, Im Zeichen des Merkur. Reichspost und Kommunikationsrevolution
            in der Frühen Neuzeit, Göttingen 2002.
         

         Behrisch, Lars, Zu viele Informationen! Die Aggregierung des Wissens in der Frühen
            Neuzeit, in: Information in der Frühen Neuzeit. Status, Strategien, Bestände, hg.
            v. Arndt Brendecke/Markus Friedrich/Susanne Friedrich, Berlin 2008, 455–473.
         

         Behrisch, Lars, Die Berechnung der Glückseligkeit. Statistik und Politik in Deutschland
            und Frankreich im späten Ancien Régime, Ostfildern 2016.
         

         Beidtel, Ignaz/Alfons Huber, Geschichte der österreichischen Staatsverwaltung, 1740–1848,
            Innsbruck 1896.
         

         Bély, Lucien, La politique extérieure de la France au milieu du XVIIIe siècle, in:
            Der Siebenjährige Krieg (1756–1764). Ein europäischer Weltkrieg im Zeitalter der Aufklärung,
            hg. v. Sven Externbrink, Berlin 2011, 75–98.
         

         Bendel, Rainer/Norbert Spannenberger (Hg.), Katholische Aufklärung und Josephinismus.
            Rezeptionsformen in Ostmittel- und Südosteuropa, Köln/Weimar/Wien 2015.
         

         Benedik, Christian, Die herrschaftlichen Appartements. Funktion und Lage während der
            Regierungen von Kaiser Leopold I. bis Kaiser Franz Joseph I., in: Wiener Hofburg.
            Österr. Zeitschrift für Kunst und Denkmalpflege 51 (1997), 552–570.
         

         Benedik, Christian, Zeremoniell und Repräsentation am Wiener Hof unter Franz Stephan
            von Lothringen, in: Franz Stephan von Lothringen und sein Kreis/L’empereur François
            Ier et le réseau lorrain/L’imperatore Francesco I e il circolo lorenese, hg. v. Renate
            Zedinger/Wolfgang Schmale, Bochum 2009, 79–93.
         

         Benedik, Christian/Klaus Albrecht Schröder (Hg.), Die Gründung der Albertina. Herzog
            Albert und seine Zeit. Ausstellungskatalog Albertina Wien, Ostfildern 2014.
         

         Benedikt, Heinrich, Der Josephinismus vor Joseph II., in: Österreich und Europa. Festgabe
            für Hugo Hantsch, Graz u.a. 1965, 183–201.
         

         Bérenger, Jean, Joseph II. Serviteur de l’État, Paris 2007.

         Bérenger, Jean, La Hongrie des Habsburgs, Bd. 1: De 1526 à 1790, Rennes 2010.

         Berger, Martha, Wiennerisches Diarium 1703–1780. Ein Beitrag zur Entwicklung des Verhältnisses
            zwischen Staat und Presse, Wien 1955.
         

         Bergl, Josef, Das Exil der Prager Judenschaft von 1745 bis 1748, in: Jahrbuch der
            Gesellschaft für Geschichte der Cechoslovakischen Republik 1 (1929), 263–331.
         

         Berglar, Peter, Maria Theresia. Mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten (Rowohlts
            Monographien, 286), Reinbek bei Hamburg 1988.
         

         Bernard, Bruno, Patrice-François de Neny, Charles de Cobenzl et la prisonnière du
            Fort Monterey (1769–1770), in: Cahiers Bruxellois 29 (1988), 79–105.
         

         Bernard, Bruno/Renate Zedinger, Schicksalstage in Innsbruck. Corneille de Neny, Sekretär
            Maria Theresias, berichtet von den Ereignissen im Sommer 1765, in: Festung und Innovation.
            Jahrbuch der Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts,
            hg. v. Harald Heppner/Wolfgang Schmale, Bochum 2005, 127–146.
         

         Bernard, Paul P., From the Enlightenment to the Police State. The Public Life of Johann
            Anton Pergen, Chicago (Ill) 1991.
         

         Bernath, Mathias, Habsburg und die Anfänge der rumänischen Nationsbildung, Leiden
            1972.
         

         Berning, Bettina, ‹Nach alltem löblichen Gebrauch›. Die böhmischen Königskrönungen
            der Frühen Neuzeit (1526–1743), Köln/Weimar/Wien 2008.
         

         Bertele-Grenadenberg, Hans, Uhren und Automaten, in: Maria Theresia und ihre Zeit,
            hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 437–445.
         

         Beutelspacher, Martin, Kultivierung bei lebendigem Leib. Alltägliche Körpererfahrung
            in der Aufklärung, Weingart 1986.
         

         Bevilacqua, Alexander/Helen Pfeifer, Turquerie. Culture in Motion, 1650–1750, in:
            Past & Present 211 (2013), 75–118.
         

         Bibl, Victor, Die Wiener Polizei, Leipzig/Wien/New York 1927.

         Bidermann, Hermann Ignaz, Geschichte der österreichischen Gesammt-Staats-Idee, Bd. II,
            Innsbruck 1889.
         

         Biedermann, Karl, Deutschland im 18. Jahrhundert, Leipzig 1854.

         Biró, Vencel, Die katholische Restauration. Karl VI., Maria Theresia, Joseph II.,
            in: Kirche – Staat – Nation. Eine Geschichte der katholischen Kirche Siebenbürgens
            vom Mittelalter bis zum frühen 20. Jahrhundert, hg. v. Joachim Bahlcke/Krista Zach,
            München 2007, 157–175.
         

         Blaich, Fritz, Die wirtschaftspolitische Tätigkeit der Kommission zur Bekämpfung der
            Hungersnot in Böhmen und Mähren (1771–1772), in: Vierteljahrschrift für Sozial- und
            Wirtschaftsgeschichte 56 (1969), 310–336.
         

         Blanning, Timothy, Joseph II and Enlightened Despotism, London 1970.

         Blanning, Tim, Frederick the Great, King of Prussia, New York 2015.

         Bleckwenn, Hans, Der Kaiserin Hayducken, Husaren und Grenzer. Bild und Wesen 1740–1769,
            in: Maria Theresia als Königin von Ungarn, hg. v. der Burgenländischen Landesregierung,
            Eisenstadt 1984, 113–124.
         

         Bled, Jean-Paul, Marie-Thérèse d’Autriche, Paris 2001.

         Blitz, Hans-Martin, Aus Liebe zum Vaterland. Die deutsche Nation im 18. Jahrhundert,
            Hamburg 2000.
         

         Blockmans, Wim/André Holenstein/Jon Mathieu (Hg.), Empowering Interactions. Political
            Cultures and the Emergence of the State in Europe, 1300–1900, Farnham 2009.
         

         Bogner, Ralf (Hg.), Documenta Austriaca. Literatur und Kultur in den Ländern der ehemaligen
            Donaumonarchie, Hildesheim/Zürich/New York 2011.
         

         Bohn, Thomas, Der Vampir. Ein europäischer Mythos, Köln/Weimar/Wien 2016.

         Bömelburg, Hans-Jürgen/Andreas Gestrich/Helga Schnabel-Schüle (Hg.), Die Teilungen
            Polen-Litauens. Inklusions- und Exklusionsmechanismen – Traditionsbildung – Vergleichsebenen,
            Osnabrück 2013.
         

         Born, Robert, Bollwerk und merkantilistisches Laboratorium. Das Temeswarer Banat in
            den Planungen der Wiener Zentralstellen (1716–1778), in: Grenzregionen der Habsburgermonarchie
            im 18. und 19. Jahrhundert. Ihre Bedeutung und Funktion aus der Perspektive Wiens,
            hg. v. Hans-Christian Maner, Münster 2005, 37–49.
         

         Bosl, Karl (Hg.), Handbuch der Geschichte der böhmischen Länder, Bd. 2, Stuttgart
            1974.
         

         Bourdieu, Pierre, Die biographische Illusion, in: ders., Praktische Vernunft. Zur
            Theorie des Handelns, Frankfurt am Main 1998, 75–83.
         

         Bradley, David C., Judith, Maria Theresa, and Metastasio. A cultural study based on
            two oratories, Tallahassee 1985.
         

         Brakensiek, Stefan, Communication between Authorities and Subjects in Bohemia, Hungary
            and the Holy German Empire, 1650–1800: A Comparison, in: Empowering Interactions.
            Political Cultures and the Emergence of the State in Europe, 1300–1900, hg. v. Wim
            Blockmans/André Holenstein/Jon Mathieu, Farnham 2009, 149–162.
         

         Brakensiek, Stefan/Corinna von Bredow/Birgit Näther (Hg.), Herrschaft und Verwaltung
            in der Frühen Neuzeit, Berlin 2014.
         

         Brakensiek, Stefan/András Vári/Judit Pál, Herrschaft an der Grenze. Mikrogeschichte
            der Macht im östlichen Ungarn im 18. Jahrhundert, Köln/Weimar/Wien 2014.
         

         Braubach, Max, Versailles und Wien von Ludwig XIV. bis Kaunitz. Die Vorstadien der
            diplomatischen Revolution im 18. Jahrhundert, Bonn 1952.
         

         Braubach, Max, Maria Theresias jüngster Sohn Maximilian Franz. Letzter Kurfürst von
            Köln und Fürstbischof von Münster, Wien 1961.
         

         Braun, Bettina, Princeps et episcopus. Studien zur Funktion und zum Selbstverständnis
            der nordwestdeutschen Fürstbischöfe nach dem Westfälischen Frieden, Göttingen 2013.
         

         Braun, Bettina, Maria Theresia, Herrscherin aus eigenem Recht und Kaiserin, in: Nur
            die Frau des Kaisers? Kaiserinnen in der Frühen Neuzeit, hg. v. Bettina Braun/Katrin
            Keller/Matthias Schnettger, Köln/Weimar/Wien 2016, 211–228.
         

         Braun, Bettina/Frank Göttmann/Michael Ströhmer (Hg.), Geistliche Staaten im Nordwesten
            des Alten Reiches. Forschungen zum Problem frühmoderner Staatlichkeit, Köln 2003.
         

         Braun, Bettina/Katrin Keller/Matthias Schnettger (Hg.), Nur die Frau des Kaisers?
            Kaiserinnen in der Frühen Neuzeit, Köln/Weimar/Wien 2016.
         

         Brauneder, Wilhelm, Das Allgemeine Bürgerliche Gesetzbuch für die gesamten Deutschen
            Erbländer der österreichischen Monarchie von 1811, in: Gutenberg Jahrbuch 62 (1987),
            205–254.
         

         Brauneder, Wilhelm, Die Pragmatische Sanktion als Grundgesetz der Monarchia Austriaca
            von 1713 bis 1918, in: ders., Studien I: Entwicklung des Öffentlichen Rechts, Frankfurt
            am Main 1994, 85–115.
         

         Brauneder, Wilhelm, Vom Nutzen des Naturrechts für die Habsburgermonarchie, in: Naturrecht
            und Staat. Politische Funktionen des europäischen Naturrechts (17.–19. Jahrhundert),
            hg. v. Diethelm Klippel, München 2006, 145–170.
         

         Brauneder, Wilhelm/Lothar Höbelt (Hg.), Sacrum Imperium. Das Reich und Österreich
            996–1806, Wien 1996.
         

         Brauneis, Walther, Franz Stephan von Lothringen – am Ende des Weges, in: Innsbruck
            1765. Prunkvolle Hochzeit, fröhliche Feste, tragischer Ausklang. (Das Achtzehnte Jahrhundert
            und Österreich, Bd. 29), hg. v. Renate Zedinger, Bochum 2015, 273–298.
         

         Bräunlein, Peter J., The frightening borderlands of Enlightenment: The vampire problem,
            in: Studies in History and Philosophy of Biological and Biomedical Sciences 43 (2012),
            710–719.
         

         Brechka, F. T., Gerard Van Swieten and His World 1700–1772, The Hague 1970.

         Bredow, Corinna von, Die niederösterreichischen Kreisämter als Scharnier zwischen
            Landesregierung und Untertanen – Kommunikationsprozesse und Herrschaftspraxis, in:
            Herrschaft und Verwaltung in der Frühen Neuzeit, hg. v. Stefan Brakensiek/Corinna
            von Bredow/Birgit Näther, Berlin 2014, 25–36.
         

         Brendecke, Arndt, Imperium und Empirie. Funktionen des Wissens in der spanischen Kolonialherrschaft,
            Köln/Weimar/Wien 2009.
         

         Brendle, Franz/Anton Schindling (Hg.), Religionskriege im Alten Reich und in Alteuropa,
            Münster 2006.
         

         Bressan, Marina/Marino de Grassi (Hg.), Maria Teresa. Maestà di una sovrana Europea,
            Ausstellungskatalog, Monfalcone 2000.
         

         Breuer, Mordechai/Michael Graetz (Hg.), Deutsch-jüdische Geschichte in der Neuzeit,
            Bd. I: Tradition und Aufklärung 1600–1780, München 1996.
         

         Breunlich-Pawlik, Maria, Die Aufzeichnungen des Sigmund Friedrich Graf Khevenhüller
            1690–1738, in: MÖStA 26 (1973), 235–253.
         

         Brix, Emil/Ernst Bruckmüller/Hannes Stekl (Hg.), Memoria Austriae I. Menschen, Mythen,
            Zeiten, Wien 2004.
         

         Brix, Emil/Ernst Bruckmüller/Hannes Stekl (Hg.), Memoria Austriae II. Bauten, Orte
            Regionen, Wien 2005.
         

         Brockhoff, Evelyn/Michael Mathäus (Hg.), Die Kaisermacher. Frankfurt am Main und die
            Goldene Bulle 1356–1806. Ausstellungskatalog, Frankfurt am Main 2006.
         

         Broman, Thomas H., The Transformation of German Academic Medicine, 1750–1820, Cambridge
            1996.
         

         Broucek, Peter, Der Geburtstag der Monarchie. Die Schlacht bei Kolin 1757, Wien 1982.

         Browning, Reed, The Duke of Newcastle and the Imperial Election Plan 1749–1754, in:
            Journal of British Studies 7 (1967), 28–47.
         

         Brückner, Wolfgang, Bildnis und Brauch. Studien zur Bildfunktion der Effigies, Berlin
            1966.
         

         Brückner, Wolfgang, Zum Wandel der religiösen Kultur im 18. Jahrhundert. Einkreisungsversuche
            des ‹Barockfrommen zwischen Mittelalter und Massenmissionierung, in: Sozialer und
            kultureller Wandel in der ländlichen Welt des 18. Jahrhunderts, hg. v. Ernst Hinrichs/Günther
            Wiegelmann, Wolfenbüttel 1982, 65–83.
         

         Brugger, Eveline/Martha Keil/Albert Lichtblau/Christoph Lind/Barbara Staudinger (Hg.),
            Geschichte der Juden in Österreich, Wien 2006.
         

         Buchinger, Erich, Die ‹Landler› in Siebenbürgen. Vorgeschichte, Durchführung und Ergebnis
            einer Zwangsumsiedlung im 18. Jahrhundert, München 1980.
         

         Buddruss, Eckhardt, Die französische Deutschlandpolitik 1756–1789, Mainz 1995.

         Buisseret, David (Hg.), Monarchs, Ministers, and Maps. The Emergence of Cartography
            as a Tool of Government in Early Modern Europe, Chicago 1992.
         

         Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung/Österreichische Akademie der Wissenschaften
            (Hg.), Österreich im Europa der Aufklärung. Kontinuität und Zäsur in Europa zur Zeit
            Maria Theresias und Josephs II., Wien 1985.
         

         Burckhardt, Carl, Maria Theresia, Lübeck 1932.

         Burgenländische Landesregierung (Hg.), Maria Theresia als Königin von Ungarn. Ausstellungskatalog
            Schloss Halbthurn, Eisenstadt 1980.
         

         Burger, Hannelore, Heimatrecht und Staatsbürgerschaft österreichischer Juden. Vom
            Ende des 18. Jahrhunderts bis in die Gegenwart, Wien/Köln/Graz 2014.
         

         Burkhardt, Johannes, Abschied vom Religionskrieg. Der Siebenjährige Krieg und die
            päpstliche Diplomatie, Tübingen 1985.
         

         Burkhardt, Johannes, Religious War or Imperial War? Views of the Seven Years’ War
            from Germany and Rome, in: The Seven Years’ War. Global Views, hg. v. Mark H. Danley/Patrick
            J. Speelman, Leiden/Boston 2012, 107–134.
         

         Burschel, Peter, Die Erfindung der Reinheit. Eine andere Geschichte der frühen Neuzeit,
            Göttingen 2014.
         

         Burson, Jeffrey D./Ulrich L. Lehner (Hg.), Enlightenment and Catholicism in Europe.
            A Transnational History, Notre Dame (Indiana) 2014.
         

         Bužek, Vaclav/Peter Mat’a, Wandlungen des Adels in Böhmen und Mähren im Zeitalter
            des «Absolutismus», in: Der europäische Adel im Ancien Régime, hg. v. Ronald Asch,
            Köln 2001, 287–322.
         

         Bynum, Caroline, The Resurrection of the Body in Western Civilisation, 200–1336, New
            York 1994.
         

         Cachée, Josef, Die Hofküche des Kaisers. Die k. u. k. Hofküche, die Hofzuckerbäckerei
            und der Hofkeller in der Wiener Hofburg, Wien 1985.
         

         Campbell Orr, Clarissa (Hg.), Queenship in Europe 1660–1815. The Role of the Consort,
            Cambridge 2004.
         

         Campianu, Eva, Terpsichore im Wien der Kaiserin, in: Maria Theresia und ihre Zeit,
            hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 405–412.
         

         Capra, Carlo, Habsburg Italy in the Age of Reform, in: Journal of Modern Italian Studies
            10 (2005), 218–233.
         

         Cattaneo, Mario A., Beccaria und Sonnenfels. Die Abschaffung der Folter im theresianischen
            Zeitalter, in: ders., Aufklärung und Strafrecht, Baden-Baden 1998, 49–62.
         

         Čechura, Jaroslav, Zu spät und zu friedlich? Die Bauernrevolten in Böhmen und Mähren
            1500–1800, in: Die Stimme der ewigen Verlierer? Aufstände, Revolten und Revolutionen
            in den österreichischen Ländern (ca. 1740–1815), hg. v. Peter Rauscher/Martin Scheutz,
            München 2013, 119–133.
         

         Cerman, Ivo, Maria Theresia in the Mirror of Contemporary Mock Jewish Chronicles,
            in: Judaica Bohemiae (2002), 5–47.
         

         Cerman, Ivo, Habsburgischer Adel und das Theresianum in Wien 1746–1784. Wissensvermittlung,
            Sozialisation und Berufswege, in: Adelige Ausbildung. Die Herausforderung der Aufklärung
            und die Folgen, hg. v. Ivo Cerman/Lubos Velek, München 2006, 143–168.
         

         Cerman, Ivo, Tereziánská legenda. Vývoj obrazu Marie Terezie v historických životopisech
            [Die theresianische Legende. Die Entwicklung des Bildes Maria Theresias in den historischen
            Biographien], in: Spoleènost v zemích habsburské monarchie a její obraz v pramenech
            (1526–1740) [Die Gesellschaft in den Länder der Habsburgermonarchie und ihr Bild in
            den Quellen (1526–1740)], hg. v. Václav Bužek/Pavel Král, Budweis 2006, 149–165.
         

         Cerman, Ivo, Opposition oder Kooperation? Der Staat und die Stände in Böhmen 1749–1789,
            in: Bündnispartner und Konkurrenten der Landesfürsten? Die Stände in der Habsburgermonarchie,
            hg. v. Gerhard Ammerer u.a., Wien/München 2007, 342–361.
         

         Cerman, Ivo, Habsburgischer Adel und Aufklärung. Bildungsverhalten des Wiener Hofadels
            im 18. Jahrhundert, Stuttgart 2010.
         

         Cerman, Ivo/Rita Krueger/Susan Reynolds (Hg.), The Enlightenment in Bohemia. Religion,
            Morality and Multiculturalism, Oxford 2011.
         

         Cerman, Ivo/Robert Luft (Hg.), Untertanen, Herrschaft und Staat in Böhmen und im «Alten
            Reich». Sozialgeschichtliche Studien zur Frühen Neuzeit, München 2005.
         

         Christ, Günter, Praesentia Regis. Kaiserliche Diplomatie und Reichskirchenpolitik
            vornehmlich am Beispiel der Entwicklung des Zeremoniells für die kaiserlichen Wahlgesandten
            in Würzburg und Bamberg, Wiesbaden 1975.
         

         Clark, Samuel, State and Status. The Rise of the State and Aristocratic Power in Western
            Europe, Cardiff 1995.
         

         Coreth, Anna, Pietas Austriaca. Österreichische Frömmigkeit im Barock, Wien 21982.
         

         Corti, Egon Caesar Conte, Ich, eine Tochter Maria Theresias. Ein Lebensbild der Königin
            Marie Karoline von Neapel, München 1950.
         

         Cosandey, Fanny, La Reine de France. Symbole et pouvoir, XVe–XVIIIe siècle, Paris
            2000.
         

         Coupe, W. A., German Political Satires From the Reformation to the Second World War,
            Part I: 1500–1848 Plates, Commentary, New York 1993.
         

         Crankshaw, Edward, Maria Theresia. Die mütterliche Majestät, München 1975.

         Csendes, Peter/Ferdinand Opll (Hg.), Wien. Geschichte einer Stadt, 3 Bde., Wien 2000–2003.

         Dade, Eva Kathrin, Madame de Pompadour. Die Mätresse und die Diplomatie, Köln/Weimar/Wien
            2010.
         

         Daniel, Ute, Hoftheater. Zur Geschichte des Theaters und der Höfe im 18. und 19. Jahrhundert,
            Stuttgart 1995.
         

         Daniel, Ute, Höfe und Aufklärung in Deutschland. Plädoyer für eine Begegnung der dritten
            Art, in: Hofkultur und aufklärerische Reformen in Thüringen. Die Bedeutung des Hofes
            im späten 18. Jahrhundert, hg. v. Markus Ventzke, Köln/Weimar/Wien 2002.
         

         Danley, Mark H./Patrick J. Speelman (Hg.), The Seven Years’ War. Global Views, Leiden/Boston
            2012.
         

         Denzler, Alexander, Über den Schriftalltag im 18. Jahrhundert. Die Visitationen des
            Reichskammergerichts von 1767 bis 1776, Köln/Weimar/Wien 2016.
         

         Des Kaisers Rock. Uniform und Mode am österreichischen Kaiserhof 1800 bis 1918. Ausstellungskatalog
            Halbturn, Eisenstadt 1989.
         

         Deuticke, Franz, Geschichte der Geburtshilfe in Wien, bearb. und hg. von Dr. J. Fischer,
            Wien 1909.
         

         Dickens, Arthur Geoffrey (Hg.), Europas Fürstenhöfe. Herrscher, Politiker und Mäzene
            1400–1800, Graz 1978.
         

         Dickson, Peter George Muir, Finance and Government under Maria Theresia 1740–1780,
            2 Bde., Oxford 1987.
         

         Dickson, Peter George Muir, Monarchy and Bureaucracy in Late Eighteenth-Century Austria,
            in: English Historical Review 10 (1995), 323–367.
         

         Dickson, Peter George Muir, Baron Bartenstein on Count Haugwitz’ «New System» of Government,
            in: History and Biography. Essays in Honour of Derek Beales, hg. v. Timothy C. W. Blanning,/David
            Cannadine, Cambridge 1996, 5–18.
         

         Die Türken – und was von ihnen blieb, Ausstellungskatalog, Wien 1978.

         Dietrich, Margret, Theater am Hofe – Zwischen Tradition und Wandel, in: Maria Theresia
            und ihre Zeit, hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 393–403.
         

         Dikowitsch, Hermann (Hg.), Barock – Blütezeit der europäischen Ritterorden. Ausstellungskatalog
            Schallaburg, Sankt Pölten 2000.
         

         Dimt, Gunter (Hg.), Volksfrömmigkeit in Oberösterreich. Ausstellungskatalog, Linz
            1985.
         

         Dinges, Martin, Medicinische Policey zwischen Heilkundigen und «Patienten» (1750–1830),
            in: Policey und frühneuzeitliche Gesellschaft, hg. v. Karl Härter, Frankfurt am Main
            2000, 263–295.
         

         Direktion des Heeresgeschichtlichen Museums in Wien (Hg.), Maria Theresia. Beiträge
            zur Geschichte des Heerwesens ihrer Zeit, Graz/Wien/Köln 1967.
         

         Direktion des k.u.k.-Kriegsarchivs (Hg.), Österreichischer Erbfolgekrieg 1740–1748,
            Wien 1896–1905.
         

         Do Paço, David, L’Orient à Vienne. Cosmopolitisme et intégration dans l’Europe des
            Lumières, Oxford 2015.
         

         Do Paço, David, Les amertumes de la Pomme d’or. Ambassades orientales, cultures et
            raisons utilitaires à Vienne, 1740–1792, in: Multiple kulturelle Referenzen in der
            Habsburgermonarchie des 18. Jahrhunderts, hg. v. Wolfgang Schmale (Das achtzehnte
            Jahrhundert und Österreich, 24), Bochum 2010, 47–74.
         

         Do Paço, David, ‹Durch die Türkey›. A Way to an Urban History of 18th Century Vienna,
            in: Forschungswerkstatt: Die Habsburgermonarchie im 18. Jahrhundert, hg. v. Gunda
            Barth-Scalmani/Joachim Bürgschwentner/Matthias König/Christian Steppan, Bochum 2012,
            241–252.
         

         Do Paço, David, The Ottoman Empire in Early Modern Austrian History: Assessment and
            Perspectives, in: EU Working Paper 7 (2014), ULR: http://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/31652/MWP_WP_DoPaco_2014_07.pdf
            (01. 05. 2016)
         

         Dörflinger, Wolfgang, Vom Aufstieg der Militärkartographie bis zum Wiener Kongress
            (1684–1815), in: Österreichische Kartographie. Von den Anfängen im 15. Jahrhundert
            bis zum 21. Jahrhundert, hg. v. Wolfgang Dörflinger/Ingrid Kretschmer/Franz Wawrik,
            Wien 2004, 75–97.
         

         Dorfner, Thomas, Mittler zwischen Haupt und Gliedern. Die Reichshofratsagenten und
            ihre Rolle im Verfahren (1658–1740), Münster 2015.
         

         Dörrer, Anton, Tiroler Umgangsspiele, Innsbruck 1957.

         Dörrer, Fridolin, Zeremoniell, alte Praxis und ‹neuer Geist›. Zum Verhalten der Herrscher
            und Regierungen in Wien und Florenz zu den Nuntien. Beispiele aus den Jahren um 1760,
            in: Römische Historische Mitteilungen 43 (2001), 587–630.
         

         Drabek, Anna M., Die Juden in den böhmischen Ländern zur Zeit des landesfürstlichen
            Absolutismus, in: Die Juden in den böhmischen Ländern, hg. v. Ferdinand Seibt, München/Wien
            1983, 123–143.
         

         Drabek, Anna M./Richard G. Plaschka/Adam Wandruszka (Hg.), Ungarn und Österreich unter
            Maria Theresia und Joseph II. Neue Aspekte im Verhältnis der beiden Länder, Wien 1982.
         

         Drugulin, Wilhelm Eduard, Historischer Bilderatlas. Verzeichnis einer Sammlung von
            Einzelblättern zur Cultur- und Staatengeschichte vom 15. bis in das 19. Jahrhundert,
            Leipzig 1863.
         

         Duchhardt, Heinz, Philipp Karl von Eltz, Kurfürst von Mainz, Erzkanzler des Reiches
            (1732–1743). Studie zur kurmainzischen Reichs- und Innenpolitik, Mainz 1969.
         

         Duchhardt, Heinz, Balance of Power und Pentarchie. Internationale Beziehungen 1700–1785
            (Handbuch der Geschichte der Internationalen Beziehungen, Bd. 4), Paderborn u.a. 1997.
         

         Duchkowitsch, Wolfgang (Hg.), Mediengeschichte. Forschung und Praxis, Wien/Köln/Graz
            1985.
         

         Duchkowitsch, Wolfgang, Absolutismus und Zeitung. Die Strategie der absolutistischen
            Kommunikationspolitik und ihre Wirkung auf die Wiener Zeitungen 1621–1757, Wien 1978.
         

         Duchkowitsch, Wolfgang, Österreichs Tagespresse im Banne der Obrigkeit. Kommunikationskontrolle
            vor 1848, in: Journalistik 5 (1983), 16–29.
         

         Duden, Barbara, ‹Ein falsch Gewächs, ein unzeitig Wesen, gestocktes Blut›. Zur Geschichte
            der Wahrnehmung und Sichtweise der Leibesfrucht, in: Unter anderen Umständen. Zur
            Geschichte der Abtreibung, Berlin 1993, 27–35.
         

         Duffy, Christopher, The Army of Maria Theresia, London/Vancouver 1977.

         Duffy, Christopher, Sieben Jahre Krieg. 1756–1763. Die Armee Maria Theresias, Wien
            2003.
         

         Duindam, Jeroen, The Habsburg Cout in Vienna: Kaiserhof or Reichshof?, in: The Holy
            Roman Empire: A European Perspective, hg. v. Peter H. Wilson u.a., Oxford 2012, 91–120.
         

         Duindam, Jeroen, The Courts of the Austrian Habsburgs 1500–1750. The Archduchy of
            Austria and the Kingdoms of Bohemia and Hungary, in: The Princely Courts of Europe:
            Ritual, Politics, and Culture under the Ancien Régime 1550–1750, hg. v. John Adamson,
            London 1999, 165–187.
         

         Duindam, Jeroen, Vienna and Versailles. The Courts of Europe’s Dynastic Rivals, 1550–1780,
            Cambridge 2003.
         

         Duprat, Annie, Marie Antoinette. Une reine brisée, Paris 2006.

         Eberhart, Helmut, und Fell, Heidelinde (Hg.), Mariazell – Schatz und Schicksal. Katalog
            der Steirischen Landesausstellung, Graz 1996.
         

         Eder, Ulrike, ‹Auf die mehrere Ausbreitung der teutschen Sprache soll fürgedacht werden›.
            Deutsch als Fremd- und Zweitsprache im Unterrichtssystem der Donaumonarchie, Innsbruck
            2006.
         

         Ehalt, Hubert Christian, Ausdrucksformen absolutistischer Herrschaft. Der Wiener Hof
            im 17. und 18. Jahrhundert, Wien/München 1980.
         

         Eisenhardt, Ulrich, Der Reichshofrat als kombiniertes Rechtsprechungs- und Regierungsorgan,
            in: ‹Zur Erhaltung guter Ordnung›. Beiträge zur Geschichte von Recht und Justiz. Festschrift
            für Wolfgang Sellert zum 65. Geburtstag, hg. v. Jost Hausmann/Thomas Krause, Köln/Weimar/Wien
            2000, 245–267.
         

         Elias, Norbert, Die höfische Gesellschaft, Frankfurt am Main 1992.

         Emich, Birgit, u.a., Stand und Perspektiven der Patronageforschung, in: Zeitschrift
            für historische Forschung 32 (2005), 233–265.
         

         Engelbrecht, Helmut, Geschichte des österreichischen Bildungswesens. Erziehung und
            Unterricht auf dem Boden Österreichs, 2 Bde., Wien 1983.
         

         Etzlstorfer, Hannes, Maria Theresia. Kinder, Kirche & Korsett. Die privaten Seiten
            einer Herrscherin, Wien 2008.
         

         Evans, Robert J. W., The Austrian Habsburgs. The Dynasty as a Political Institution,
            in: The Courts of Europe, Politics, Patronage and Royality, 1400–1800, hg. v. Arthur
            Geoffrey Dickens, London 1977, 121–145.
         

         Evans, Robert J. W., Das Werden der Habsburgermonarchie 1550–1700, Wien 1986.

         Evans, Robert J. W., Maria Theresa and Hungary, in: Enlightened Absolutism. Reform
            and Reformers in Later Eighteenth Century Europe, hg. v. Hamish M. Scott, London,
            Ann Arbor 1990, 189.
         

         Externbrink, Sven (Hg.), Der Siebenjährige Krieg (1756–1764). Ein europäischer Weltkrieg
            im Zeitalter der Aufklärung, Berlin 2011.
         

         Externbrink, Sven, Frankreich und die Reichsexekution gegen Friedrich II. Zur Wahrnehmung
            der Reichsverfassung durch die französische Diplomatie während des Siebenjährigen
            Krieges, in: Altes Reich, Frankreich und Europa. Politische, philosophische und historische
            Aspekte des französischen Deutschlandbildes im 17. und 18. Jahrhundert, hg. v. Olaf
            Asbach/Klaus Malettke/Sven Externbrink, Berlin 2001, 221–253.
         

         Externbrink, Sven, Friedrich der Große, Maria Theresia und das Alte Reich. Deutschlandbild
            und Diplomatie Frankreichs im Siebenjährigen Krieg, Berlin 2006.
         

         Eybl, Franz M. (Hg.), Strukturwandel kultureller Praxis. Beiträge zu einer kulturwissenschaftlichen
            Sicht des theresianischen Zeitalters (Das Achtzehnte Jahrhundert und Österreich, Bd. 17),
            Wien 2002.
         

         Eybl, Franz M., Die katholischen Hofprediger, in: Religion Macht Politik. Hofgeistlichkeit
            im Europa der Frühen Neuzeit, hg. v. Matthias Meinhardt u.a., Wiesbaden 2014, 429–446.
         

         Falkenberg, Regine, Wandbehang zum Frieden von Hubertusburg 1763, in: Tuchintarsien
            in Europa von 1500 bis heute, hg. v. Dagmar Neuland-Kitzerow u.a., Berlin 2009, 176.
         

         Faroqhi, Suraiya, Was man in Wien erfahren konnte, in: Europa und die Moderne im langen
            18. Jahrhundert, hg. v. Olaf Asbach, Hannover 2014.
         

         Fata, Márta, Die religiöse Vielfalt aus Sicht des Wiener Hofes. Beobachtungs- und
            Bewertungskriterien des Mitregenten Joseph II. während seiner Reise nach Siebenbürgen
            1773, in: Historisches Jahrbuch 133 (2013), 255–276.
         

         Fata, Márta, Migration im kameralistischen Staat Josephs II. Theorie und Praxis der
            Ansiedlungspolitik in Ungarn, Siebenbürgen, Galizien und der Bukowina von 1768 bis
            1790, Münster 2014.
         

         Fazekas, István u.a. (Hg.), Frühneuzeitforschung in der Habsburgermonarchie. Adel
            und Wiener Hof – Konfessionalisierung – Siebenbürgen, Wien 2013.
         

         Fazekas, István, Die Verwaltungsgeschichte des Königreichs Ungarn und seiner Nebenländer
            (1526–1848), in: Herrschaftsverdichtung, Staatsbildung, Bürokratisierung. Verfassungs-,
            Verwaltungs- und Behördengeschichte der Frühen Neuzeit, hg. v. Thomas Winkelbauer/Michael
            Hochedlinger, Wien 2010, 479–502.
         

         Feigl, Helmuth, Die niederösterreichische Grundherrschaft. Vom ausgehenden Mittelalter
            bis zu den theresianisch-josephinischen Reformen, St. Pölten 21998.
         

         Feldman, Martha S./James G. March, Information in Organizations as Signal and Symbol,
            in: Administrative Science Quarterly 26 (1981), 171–186.
         

         Félix, Joël, Louis XVI et Marie-Antoinette. Un couple en politique, Paris 2006.

         Fieseler, Christian, Der vermessene Staat. Kartographie und die Kartierung nordwestdeutscher
            Territorien im 18. Jahrhundert, Hannover 2013.
         

         Fillafer, Franz Leander, Rivalisierende Aufklärungen. Die Kontinuität und Historisierung
            des josephinischen Reformabsolutismus in der Habsburgermonarchie, in: Die Aufklärung
            und ihre Weltwirkung, hg. v. Wolfgang Hardtwig, Göttingen 2010, 123–168.
         

         Fillafer, Franz Leander, Die Aufklärung in der Habsburgermonarchie und ihr Erbe, in:
            Zeitschrift für Historische Forschung 40 (2013), 35–97.
         

         Fillafer, Franz Leander/Thomas Wallnig (Hg.), Josephinismus zwischen den Regimen:
            Eduard Winter, Fritz Valjavec und die zentraleuropäischen Historiographien im 20. Jahrhundert,
            Wien/Köln/Weimar 2016.
         

         Fillitz, Hermann, Katalog der weltlichen und geistlichen Schatzkammer, neue Auflage,
            besorgt von E. Neumann, Wien 1977.
         

         Fischer, Robert-Tarek, Österreich im Nahen Osten. Die Großmachtpolitik der Habsburgermonarchie
            im Arabischen Orient 1633–1918, Wien/Köln/Weimar 2006.
         

         Fischer, Nora, Kunst nach Ordnung, Auswahl und System. Transformationen der kaiserlichen
            Gemäldegalerie in Wien im späten 18. Jahrhundert, in: Die kaiserliche Gemäldegalerie
            in Wien und die Anfänge des öffentlichen Kunstmuseums. Bd. 1: Die kaiserliche Galerie
            im Belvedere (1776–1837), hg. v. Gudrun Swoboda, Wien/Köln/Weimar 2013, 22–89.
         

         Fischer, Ernst/Wilhelm Haefs/York-Gothart Mix (Hg.), Von Almanach bis Zeitung. Ein
            Handbuch der Medien in Deutrschland, 1700–1800, München 1999.
         

         Flamm, Heinz/Christian Vutuc, Geschichte der Pocken-Bekämpfung in Österreich, in:
            Wiener Klinische Wochenschrift 122 (2010), 265–275.
         

         Fleckner, Uwe/Martin Warnke/Hendrik Ziegler (Hg.), Handbuch der politischen Ikonographie,
            2 Bde., München 2011.
         

         Förschner, Gisela, Frankfurter Krönungsmedaillen, Frankfurt am Main 1992.

         Fournier, August, Gerhard van Swieten als Censor, in: Sitzungsberichte der phil.-hist.
            Classe der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 84 (1876), 387–466.
         

         Frank, Peter R., Buchhandel in maria-theresianischer Zeit, in: Strukturwandel kultureller
            Praxis. Beiträge zu einer kulturwissenschaftlichen Sicht des theresianischen Zeitalters.
            Das Achtzehnte Jahrhundert und Österreich Bd. 17, hg. v. Franz M. Eybl, Wien 2002,
            141–152.
         

         Franz Xaver Messerschmidt 1736–1783. Ausstellungskatalog Österreichische Galerie Belvedere,
            Ostfildern 2002.
         

         Fraser, Antonia, Marie Antoinette. The Journey, New York 2011.

         Frevert, Ute, Gefühlspolitik. Friedrich II. als Herr über die Herzen?, Göttingen 2012.

         Frey, Manuel, Der reinliche Bürger. Entstehung und Verbreitung bürgerlicher Tugenden
            in Deutschland 1760–1860, Göttingen 1997.
         

         Freytag, Rudolf, Das Prinzipalkommissariat des Fürsten Alexander Ferdinand von Thurn
            und Taxis, in: Jahrbuch des Historischen Vereins Dillingen 25 (1912), 247–274.
         

         Friedrich, Margret, Gleichförmigkeit und Glückseligkeit. Zum mentalen Wandel im Rechtsdenken
            des theresianischen Zeitalters, in: Strukturwandel kultureller Praxis. Beiträge zu
            einer kulturwissenschaftlichen Sicht des theresianischen Zeitalters. Das Achtzehnte
            Jahrhundert und Österreich Bd. 17, hg. v. Franz M. Eybl, Wien 2002, 111–130.
         

         Friedrich, Susanne, Drehscheibe Regensburg. Das Informations- und Kommunikationssystem
            des Immerwährenden Reichstags um 1700, Berlin 2011.
         

         Friedrich, Markus, Die Geburt des Archivs. Eine Wissensgeschichte, München 2014.

         Frimmel, Johannes/Michael Wögerbauer (Hg.), Kommunikation und Information im 18. Jahrhundert.
            Das Beispiel der Habsburgermonarchie, Wiesbaden 2009.
         

         Fritz-Hilscher, Elisabeth (Hg.), Im Dienste einer Staatsidee. Künste und Künstler
            am Wiener Hof um 1740, Wien/Köln/Weimar 2013.
         

         Fuchs, Antje, Der Siebenjährige Krieg als virtueller Religionskrieg an Beispielen
            aus Preußen, Österreich, Kurhannover und Großbritannien, in: Religionskriege im Alten
            Reich und in Alteuropa, hg. v. Franz Brendle/Anton Schindling, Münster 2006, 313–343.
         

         Füssel, Marian, Der Siebenjährige Krieg. Ein Weltkrieg im 18. Jahrhundert, München
            2010.
         

         Füssel, Marian, Ungesehenes Leiden? Tod und Verwundung auf den Schlachtfeldern des
            18. Jahrhunderts, in: Historische Anthropologie 23 (2015), 30–53.
         

         Füssel, Marian/Michael Sikora (Hg.), Kulturgeschichte der Schlacht, Paderborn 2014.

         Füssel, Marian/Thomas Weller (Hg.), Ordnung und Distinktion. Praktiken sozialer Repräsentation
            in der ständischen Gesellschaft, Münster 2005.
         

         Galand, Michèle, Le journal secret de Charles de Lorraine, gouverneur général des
            Pays Bas autrichiens, in: Revue belge de philologie et d’histoire 62 (1984), 289–301.
         

         Galavics, Géza, Barockkunst, höfische Repräsentation und Ungarn, in: Maria Theresia
            als Königin von Ungarn, hg. v. der Burgenländischen Landesregierung, Eisenstadt 1984,
            57–70.
         

         Garms-Cornides, Elisabeth, Liturgie und Diplomatie. Zum Zeremoniell des Nuntius am
            Wiener Kaiserhof im 17. und 18. Jahrhundert, in: Kaiserhof – Papsthof (16.–18. Jahrhundert),
            hg. v. Richard Bösel/Grete Klingenstein/Alexander Koller, Wien 2006, 125–146.
         

         Garms-Cornides, Elisabeth, Verspätete Hochzeitsreise? Politik und Zeremoniell auf
            der Italienreise Franz Stephans und Maria Theresias (1738/39), in: Franz Stephan von
            Lothringen und sein Kreis, hg. v. Renate Zedinger/Wolfgang Schmale, Bochum 2009, 149–169.
         

         Gehler, Michael, u.a. (Hg.), Ungleiche Partner. Österreich und Deutschland in ihrer
            gegenseitigen Wahrnehmung. Historische Analysen und Vergleiche aus dem 19. und 20. Jahrhundert,
            Stuttgart 1996.
         

         Gérard, Jo, Marie-Thérèse, Impératrice des Belges, Brüssel 1987.

         Gerhard, Ute (Hg.), Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Frühen Neuzeit bis
            zur Gegenwart, München 1997.
         

         Gestrich, Andreas, Höfisches Zeremoniell und sinnliches Volk. Die Rechtfertigung des
            Hofzeremoniells im 17. und frühen 18. Jahrhundert, in: Zeremoniell als höfische Ästhetik
            in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, hg. v. Jörg Jochen Berns/Thomas Rahn, Tübingen
            1995, 57–73.
         

         Ginzburg, Carlo, Mikro-Historie. Zwei oder drei Dinge, die ich von ihr weiß, in: Historische
            Anthropologie 1 (1993), 169–192.
         

         Glassl, Horst, Das österreichische Einrichtungswerk in Galizien 1772–1790, Wiesbaden
            1975.
         

         Gnant, Christoph, Franz Stephan von Lothringen als Kaiser, in: Franz Stephan von Lothringen
            und sein Kreis, hg. v. Renate Zedinger/Wolfgang Schmale, Bochum 2009, 115–129.
         

         Godsey, William, Herrschaft und politische Kultur im Habsburgerreich. Die niederösterreichische
            Erbhuldigung (ca. 1648–1848), in: Aufbrüche in die Moderne. Frühparlamentarismus zwischen
            altständischer Ordnung und modernem Konstitutionalismus 1750–1850, Schlesien – Deutschland –
            Mitteleuropa, hg. v. Roland u.a. Gehrke, Köln/Weimar/Wien 2005, 141–177.
         

         Godsey, William, Adelsautonomie, Konfession und Nation im österreichischen Absolutismus,
            ca. 1620–1848, in: Zeitschrift für Historische Forschung 33 (2006), 197–239.
         

         Goffman, Erving, Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, engl.
            Orig.ausg. 1959, dt. Übers. München 2003.
         

         Goldenbaum, Ursula (Hg.), Der Appell an das Publikum. Die öffentliche Debatte in der
            deutschen Aufklärung 1687–1796, Berlin 2004.
         

         Göllner, Carl, Die Siebenbürgische Militärgrenze. Ein Beitrag zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte,
            1762–1851, München 1974.
         

         Gooch, George P., Maria Theresia and Other Studies, London 1951.

         Goodman, Dena (Hg.), Marie Antoinette. Writings on the Body of a Queen, New York/London
            2003.
         

         Gossi, Herbert, Der Graf F. C. Mercy-Argenteau als Vermittler zwischen Maria Theresia
            und Marie Antoinette, Diss. phil. Wien 2000.
         

         Gotthardt, Elmar, Die Kaiserwahl Karl VII. Ein Beitrag zur Reichsgeschichte während
            des Interregnums 1740–1742, Frankfurt am Main 1986.
         

         ‹Gotts verhengnis und seine straffe›. Zur Geschichte der Seuchen in der Frühen Neuzeit,
            Ausstellungskatalog, Wolfenbüttel 2005.
         

         Graf, Henriette, Das kaiserliche Zeremoniell und das Repräsentationsappartement im
            Leopoldinischen Trakt der Wiener Hofburg um 1740, in: Österreichische Zeitschrift
            für Kunst und Denkmalpflege 51 (1997), 571–587.
         

         Gräf, Holger Th., Funktionsweisen und Träger internationaler Politik in der Frühen
            Neuzeit, in: Strukturwandel internationaler Beziehungen. Zum Verhältnis von Staat
            und internationalem System seit dem Westfälischen Frieden, hg. v. Jens Siegelberg/Klaus
            Schlichte, Wiesbaden 2000, 105–123.
         

         Grasberger, Franz, Ein Goldenes Zeitalter der Musik, in: Maria Theresia und ihre Zeit,
            hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 379–386.
         

         Greilich, Susanne, ‹Alles, was sich bei den Türken ereignet, ist immer bedeutend›.
            Turkophilie und Turkophobie in der populären Presse, in: Europa und die Türkei im
            18. Jahrhundert, hg. v. Barbara Schmidt-Haberkamp, Bonn 2011, 177–190.
         

         Grillmeyer, Siegfried, Habsburgs langer Arm ins Reich. Briefspionage in der Frühen
            Neuzeit, in: Geschichte der Briefspionage, hg. v. Klaus Beyrer, Frankfurt am Main
            1999, 55–66.
         

         Grillmeyer, Siegfried, Habsburgs Diener in Post und Politik. Das ‹Haus› Thurn und
            Taxis zwischen 1745 und 1867, Mainz 2005.
         

         Grimm, Gerald, Die Schulreform Maria Theresias 1747–1775. Das österreichische Gymnasium
            zwischen Standesschule und allgemeinbildender Lehranstalt im Spannungsfeld von Ordensschulen,
            theresianischem Reformabsolutismus und Aufklärungspädagogik, Frankfurt am Main 1987.
         

         Groß, Lothar, Der Kampf zwischen Reichskanzlei und österreichischer Hofkanzlei um die
            Führung der auswärtigen Geschäfte, in: Historische Vierteljahrschrift 22 (1924/25),
            279–312.
         

         Grossegger, Elisabeth, Theater, Feste und Feiern zur Zeit Maria Theresias, 1742–1776.
            Nach den Tagebucheintragungen des Fürsten Johann Joseph Khevenhüller-Metsch, Obersthofmeister
            der Kaiserin, Wien 1987.
         

         Grothaus, Maximilian, Zum Türkenbild in der Adels- und Volkskultur der Habsburgermonarchie
            von 1650 bis 1800, in: Das Osmanische Reich und Europa 1683–1789. Konflikt, Entspannung
            und Austausch, hg. v. Gernot Heiss/Grete Klingenstein, München 1983, 63–88.
         

         Grothaus, Maximilian, Der ‹Erbfeindt christlichen Namens›. Studien zum Türkenfeindbild
            in der Kultur der Habsburgermonarchie zwischen 16. und 18. Jahrhundert, Graz 1986.
         

         Gruber, Gernot, Wolfgang Amadeus Mozart, München 22006.
         

         Gruder, Vivian, The Question of Marie-Antoinette, in: French History 16 (2002), 269–298.

         Grüll, Georg, Bauer, Herr und Landesfürst. Sozialrevolutionäre Bestrebungen der oberösterreichischen
            Bauern von 1650 bis 1848, Linz 1963.
         

         Grünberg, Karl, Die Bauernbefreiung und die Auflösung der gutsherrlich-bäuerlichen
            Verhältnisse in Böhmen, Mähren und Schlesien, 2 Bde., Leipzig 1893–1894.
         

         Grünberg, Karl, Franz Anton von Blanc, ein Sozialpolitiker der theresianisch-josefinischen
            Zeit, in: Schmollers Jahrbuch 35 (1911), 1155–1238.
         

         Guglia, Eugen, Maria Theresia. Ihr Leben und ihre Regierung, 2 Bde., München 1917.

         Gürtler, Alfred, Die Volkszählungen Maria Theresias und Josefs II. 1753–1790, Innsbruck
            1909.
         

         Gutkas, Karl, Kaiser Joseph II., Wien 1989.

         Haag, Sabine/Alfred Wieczorek (Hg.), Sammeln! Die Kunstkammer des Kaisers in Wien.
            Ausstellungskatalog, Wien 2012.
         

         Haas, Robert, Gluck und Durazzo im Burgtheater. Die Opéra comique in Wien, Zürich/Wien/Leipzig
            1925.
         

         Hackl, Bernhard, Die Theresianische Dominikal- und Rustikalfassion in Niederösterreich
            1748–1756. Ein fiskalischer Reformprozeß im Spannungsfeld zwischen Landständen und
            Zentralstaat, Frankfurt am Main 1997.
         

         Hackl, Bernhard, Die Theresianische Steuerrektifikation in Ober- und Innerösterreich
            1747–1763. Die Neuordnung des ständischen Finanzwesens auf dem Sektor der direkten
            Steuern als ein fiskalischer Modernisierungsprozeß zwischen Reform und Stagnation,
            Frankfurt am Main 1999.
         

         Hadamowsky, Franz, ‹Spectacle müssen sein›. Maria Theresia und das Theater, in: Maria
            Theresia und ihre Zeit, hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 387–392.
         

         Hadamowsky, Franz, Wien – Theatergeschichte. Von den Anfängen bis zum Ende des ersten
            Weltkriegs (Geschichte der Stadt Wien, Bd. 3), Wien/München 1988.
         

         Hahn, Alois, Geheim, in: Das Geheimnis am Beginn der Moderne, hg. v. Gisela Engel
            u.a., Frankfurt am Main 2002, 21–42.
         

         Hahn, Peter Michael/Ulrich Schütte (Hg.), Zeichen und Raum. Ausstattung und höfisches
            Zeremoniell in den deutschen Schlössern der Frühen Neuzeit, München/Berlin 2006.
         

         Haider-Pregler, Hilde, Entwicklungen im Wiener Theater zur Zeit Maria Theresias, in:
            Österreich im Europa der Aufklärung. Kontinuität und Zäsur zur Zeit Maria Theresias
            und Josephs II., hg. v. Richard Georg Plaschka/Grete Klingenstein, Wien 1985, 701–716.
         

         Hammer, Elke, Mariazeller Mirakelliteratur der frühen Neuzeit, in: Mariazell – Schatz
            und Schicksal. Katalog der Steirischen Landesausstellung, hg. v. Helmut Eberhart und
            Heidelinde Fell, Graz 1996, 193–208.
         

         Hammerstein, Notker/Ulrich Herrmann (Hg.), Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte,
            Bd. II: 18. Jahrhundert, München 2005.
         

         Hanke, Gerhard, Das Zeitalter des Zentralismus (1740–1848), in: Handbuch der Geschichte
            der böhmischen Länder, Bd. 2, hg. v. Karl Bosl, Stuttgart 1974, 413–645.
         

         Hanzl-Wachter, Lieselotte (Hg.), Schloss Hof. Prinz Eugens tusculum rurale und Sommerresidenz
            der kaiserlichen Familie. Geschichte und Ausstattung eines barocken Gesamtkunstwerks,
            St. Pölten 2005.
         

         Harrasowsky, Philipp Harras Ritter von, Geschichte der Codifikation des österreichischen
            Civilrechtes, Wien 1868, ND Frankfurt am Main 1968.
         

         Härter, Karl, Soziale Disziplinierung durch Strafe? Intentionen frühneuzeitlicher
            Policeyordnungen und staatliche Sanktionspraxis, in: Zeitschrift für Historische Forschung
            26 (1999), 365–379.
         

         Hartmann, Peter Claus, Karl Albrecht – Karl VII. Glücklicher Kurfürst, Unglücklicher
            Kaiser, Regensburg 1985.
         

         Haslinger, Ingrid, Küche und Tafelkultur am kaiserlichen Hofe zu Wien. Zur Geschichte
            von Hofküche, Hofzuckerbäckerei und Hofsilber- und Tafelkammer, Bern 1993.
         

         Haslinger, Ingrid, Ehemalige Hofsilber & Tafelkammer. Der kaiserliche Haushalt, Wien/München
            1997.
         

         Hassenpflug-Elzholz, Eila, Böhmen und die böhmischen Stände in der Zeit des beginnenden
            Zentralismus, München 1982.
         

         Hassler, Eric, La cour de Vienne, 1680–1740. Service de l’empereur et stratégies spatiales
            de l’élite nobiliaire dans la monarchie des Habsbourg, Strasbourg 2013.
         

         Haug, Christine, ‹In Frankreich verboten, sehr rar›. Zu den Distributions- und Vermarktungsstrategien
            von Geheimliteratur in der Habsburgermonarchie zur Zeit der Aufklärung, in: Kommunikation
            und Information im 18. Jahrhundert. Das Beispiel der Habsburgermonarchie, hg. v. Johannes
            Frimmel/Michael Wörglbauer, Wiesbaden 2009, 227–244.
         

         Haug-Moritz, Gabriele, Die Krise des Reichsverbands in kaiserlicher Perspektive (1750–1790),
            in: Krisenbewusstsein und Krisenbewältigung in der Frühen Neuzeit. Festschrift für
            Hans-Christoph Rublack, hg. v. Monika Hagenmaier/Sabine Holtz, Frankfurt am Main u.a.
            1992, 73–80.
         

         Haug-Moritz, Gabriele, Kaisertum und Parität. Reichspolitik und Konfessionen nach
            dem Westfälischen Frieden, in: Zeitschrift für Historische Forschung 19 (1992), 445–482.
         

         Haug-Moritz, Gabriele, Corpus evangelicorum und deutscher Dualismus, in: Alternativen
            zur Reichsverfassung in der Frühen Neuzeit, hg. v. Volker Press, München 1995, 189–208.
         

         Haug-Moritz, Gabriele, ‹Des Kaysers rechter Arm›. Der Reichshofrat und die Reichspolitik
            des Kaisers, in: Das Reich und seine Territorialstaaten im 17. und 18. Jahrhundert.
            Aspekte des Mit- Neben- und Gegeneinander, hg. v. Harm Klueting/Wolfgang Schmale,
            Münster 2004, 23–42.
         

         Haug-Moritz, Gabriele/Sabine Ullmann (Hg.), Frühneuzeitliche Supplikationspraxis und
            monarchische Herrschaft in europäischer Perspektive, Wien 2015.
         

         Hausen, Karin, Die Polarisierung der Geschlechtscharaktere. Eine Spiegelung der Dissoziation
            von Erwerbs- und Familienleben, in: Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas,
            hg. v. Werner Conze, Stuttgart 1976, 363–393.
         

         Hausenstein, Wilhelm, Europäische Hauptstädte. Ein Reisetagebuch (1926–1932), 2. veränderte
            Ausgabe, München 1954.
         

         Hausmann, Friederike, Herrscherin im Paradies der Teufel. Maria Carolina, Königin
            von Neapel. Eine Biographie, München 2014.
         

         Haussherr, Hans, Verwaltungseinheit und Ressorttrennung vom Ende des 17. bis zum Beginn
            des 19. Jahrhunderts, Berlin 1953.
         

         Hawlik-van de Water, Magdalena, Die Kapuzinergruft, Wien 1987.

         Hawlik-van de Water, Magdalena, Der schöne Tod. Zeremonialstrukturen des Wiener Hofes
            bei Tod und Begräbnis 1640–1740, Wien 1989.
         

         Heartz, Daniel, Music in European Capitals. The Galant Style, 1720–1780, New York/London
            2003.
         

         Heer, Friedrich, Das Glück der Maria Theresia, Wien/München 1966.

         Heer, Friedrich, Der Kampf um die österreichische Identität, Wien/Köln/Weimar 21996.
         

         Heigel, Karl Theodor von, Der Österreichische Erbfolgekrieg und die Kaiserwahl Karls VII.,
            Nördlingen 1877.
         

         Heindl, Waltraud, Mythos Nation. Geschichte und Geschlecht in der österreichischen
            Monarchie, in: Nationalgeschichte als Artefakt. Zum Paradigma ‹Nationalstaat› in den
            Historiographien Deutschlands, Italiens und Österreichs, hg. v. Hans Peter Hye u.a.,
            Wien 2009, 201–208.
         

         Heindl, Waltraud, Caroline Pichler oder der bürgerliche Fortschritt. Lebensideale
            und Lebensrealität von österreichischen Beamtenfrauen, in: Von Bürgern und ihren Frauen.
            Bürgertum in der Habsburgermonarchie, hg. v. Margret Friedrich/Peter Urbanitsch, Wien/Köln/Weimar
            1996, 197–208.
         

         Heindl, Waltraud, Bildung und Recht. Naturrecht und Ausbildung der staatsbürgerlichen
            Gesellschaft in der Habsburgermonarchie, in: Geschichte und Recht. Festschrift für
            Gerald Stourzh zum 70. Geburtstag, hg. v. Thomas Angerer u.a., Wien 1999, 183–206.
         

         Heindl, Waltraud, Marie-Thérèse, la Magna Mater Austriae, in: Austriaca. Cahiers universitaires
            d’information sur l’Autriche 35 (2010), 11–27.
         

         Heindl, Waltraud/Edith Saurer (Hg.), Grenze und Staat. Paßwesen, Staatsbürgerschaft,
            Heimatrecht und Fremdengesetzgebung in der österreichischen Monarchie 1750–1865, Wien/Köln/Weimar
            2000.
         

         Heiss, Gernot/Grete Klingenstein (Hg.), Das Osmanische Reich und Europa 1683–1789.
            Konflikt, Entspannung und Austausch, München 1983.
         

         Helfert, Joseph Alexander, Die österreichische Volksschule, Bd. I: Die Gründung der
            österreichischen Volksschule durch Maria Theresia, Prag 1860.
         

         Hellmuth, Eckhart, Naturrechtstheorie und bürokratischer Werthorizont. Studien zur
            preußischen Geistes- und Sozialgeschichte des 18. Jahrhunderts, Göttingen 1985.
         

         Helmedach, Andreas, Bevölkerungspolitik im Zeichen der Aufklärung. Zwangsumsiedlung
            und Zwangsassimilierung im Habsburgerreich des 18. Jahrhunderts – eine noch ungelöste
            Forschungsaufgabe, in: Comparativ 6 (1996), 41–62.
         

         Helmedach, Andreas/Markus Koller/Konrad Petrovszky/Stefan Rohdewald (Hg.), Das Osmanische
            Europa. Methoden und Perspektiven der Frühneuzeitforschung zu Südosteuropa, Leipzig
            2014.
         

         Hengerer, Mark, Hofzeremoniell, Organisation und Grundmuster sozialer Differenzierung
            am Wiener Hof im 17. Jahrhundert, in: Hofgesellschaft und Höflinge an europäischen
            Fürstenhöfen in der Frühen Neuzeit (15.–18. Jh), hg. v. Klaus Malettke u.a., Münster
            2001, 337–368.
         

         Hengerer, Mark, Die Abrechnungsbücher des Hofzahlmeisters und die Zahlamtsbücher im
            Wiener Hofkammerarchiv, in: Quellenkunde der Habsburgermonarchie (16.–18. Jahrhundert).
            Ein exemplarisches Handbuch, hg. v. Josef Pauser/Martin Scheutz/Thomas Winkelbauer,
            Wien/Köln/Weimar 2004, 128–143.
         

         Hengerer, Mark, Die Zeremonialprotokolle und weitere Quellen zum Zeremoniell des Kaiserhofs
            im Wiener Haus- Hof- und Staatsarchiv, in: Quellenkunde der Habsburgermonarchie (16.–18. Jahrhundert).
            Ein exemplarisches Handbuch, hg. v. Josef Pauser/Martin Scheutz/Thomas Winkelbauer,
            Wien/Köln/Weimar 2004, 76–93.
         

         Hengerer, Mark, Kaiserhof und Adel in der Mitte des 17. Jahrhunderts. Eine Kommunikationsgeschichte
            der Macht in der Vormoderne, Konstanz 2004.
         

         Hengerer, Mark, The Funerals of the Habsburg Emperors in the Eighteenth Century, in:
            Monarchy and Religion. The Transformation of Royal Culture in Eighteenth-Century Europe,
            hg. v. Michael Schaich, Oxford/New York 2007, 367–394.
         

         Hennings, Fred, Und sitzet zur linken Hand. Franz Stephan von Lothringen, Wien 1961.

         Heppner, Harald, Die österreichische Militärgrenze im 18. Jahrhundert zwischen Krieg
            und Frieden, in: Krieg und Frieden im 18. Jahrhundert. Kulturgeschichtliche Studien,
            hg. v. Stefanie Stockhorst, Hannover 2015, 287–304.
         

         Heppner, Harald/Eva Posch, Encounters in Europe’s Southeast. The Habsburg Empire and
            the Orthodox World in the Eighteenth and Nineteenth Centuries, Bochum 2013.
         

         Heppner, Harald/Peter Urbanitsch/Renate Zedinger (Hg.), Social Change in the Habsburg
            Monarchy, Bochum 2011.
         

         Herre, Franz, Maria Theresia. Die große Habsburgerin, Köln 1994.

         Hersche, Peter, War Maria Theresia eine Jansenistin?, in: Österreich in Geschichte
            und Literatur 15 (1971), 14–25.
         

         Hersche, Peter, Der Spätjansenismus in Österreich, Wien 1977.

         Hersche, Peter, Muße und Verschwendung. Europäische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter,
            2 Bde., Freiburg 2006.
         

         Hertel, Sandra, Kontinuität und Wandel. Der habsburgische Totenkult bei Maria Theresia,
            in: Multiple kulturelle Referenzen in der Habsburgermonarchie des 18. Jahrhunderts,
            hg. v. Wolfgang Schmale, Bochum 2010, 251–281.
         

         Hertel, Sandra, Maria Elisabeth. Österreichische Erzherzogin und Statthalterin in
            Brüssel (1725–1741), Köln/Weimar/Wien 2014.
         

         Hintze, Otto, Der österreichische und der preußische Beamtenstaat im 17. und 18. Jahrhundert.
            Eine vergleichende Betrachtung, in: Historische Zeitschrift 86 (1901), 401–444.
         

         Hitzel, Frédéric, Sefâretnâme. Comptes rendus des ambassadeurs ottomans à l’Europe,
            in: Turcs ert turqueries, XVIe–XVIIIe siècles, hg. v. Association des historiens modernistes
            des universités françaises, Paris 2009, 97–110.
         

         Hochedlinger, Michael, Der König und die Habsburgermonarchie. Oder: Wie preußisch
            war Österreich im 18. Jahrhundert?, URL: http://www.perspectivia.net/publikationen/friedrich300-colloquien/friedrich-bestandsaufnahme/hochedlinger_
            habsburgermonarchie (01. 02. 2016).
         

         Hochedlinger, Michael, Mars Ennobled. The Ascent of the Military and the Creation
            of a Military Nobility in Mid-Eighteenth Austria, in: German History 17 (1999), 141–176.
         

         Hochedlinger, Michael, Rekrutierung – Militarisierung – Modernisierung. Militär und
            ländliche Gesellschaft in der Habsburgermonarchie im Zeitalter des Aufgeklärten Absolutismus,
            in: Militär und ländliche Gesellschaft in der frühen Neuzeit, hg. v. Stefan Kroll/Kersten
            Krüger, Hamburg 2000, 327–375.
         

         Hochedlinger, Michael, Austria’s Wars of Emergence 1683–1797, Harlow 2003.

         Hochedlinger, Michael, Der gewaffnete Doppeladler. Ständische Landesdefension, Stehendes
            Heer und ‹Staatsverdichtung› in der frühneuzeitlichen Habsburgermonarchie, in: Die
            Habsburgermonarchie 1620–1740. Leistungen und Grenzen des Absolutismusparadigmas,
            hg. v. Petr Mat’a/Thomas Winkelbauer, Stuttgart 2006, 217–250.
         

         Hochedlinger, Michael, Stiefkinder der Forschung. Verfassungs-, Verwaltungs- und Behördengeschichte
            der frühneuzeitlichen Habsburgermonarchie, in: Herrschaftsverdichtung, Staatsbildung,
            Bürokratisierung. Verfassungs-, Verwaltungs- und Behördengeschichte der Frühen Neuzeit,
            hg. v. Thomas Winkelbauer/Michael Hochedlinger, Wien 2010, 293–394.
         

         Hochedlinger, Michael, Political History, in: 18th Century Studies in Austria 1945–2010,
            hg. v. Thomas Wallnig/Johannes Frimmel/Werner Telesko, Bochum 2011, 13–32.
         

         Hochedlinger, Michael, Österreichische Archivgeschichte. Vom Spätmittelalter bis zum
            Ende des Papierzeitalters, Köln/Weimar/Wien 2013.
         

         Hock, Carl Freiherr von/Hermann Ignaz Bidermann, Der österreichische Staatsrath. Eine
            geschichtliche Studie, Wien 1879, ND 1972.
         

         Hofmann, Christina, Das spanische Hofzeremoniell von 1500–1700, Frankfurt am Main
            u.a. 1985.
         

         Hofmannsthal, Hugo von, Maria Theresia. Zur zweihundertsten Wiederkehr ihres Geburtstages
            im Jahre 1917, wieder in: Maria Theresia und ihre Zeit, hg. v. Walter Koschatzky,
            Salzburg/Wien 1979, 11–16.
         

         Holcik, Stefan (Hg.), Krönungsfeierlichkeiten in Pressburg/Bratislava 1563–1830, Bratislava
            1992.
         

         Hollerweger, Hans, Die Reform des Gottesdienstes zur Zeit des Josephinismus in Österreich,
            Regensburg 1976.
         

         Holzmair, Eduard, Maria Theresia als Trägerin männlicher Titel, in: MIÖG 72 (1964), 122–134.
         

         Honegger, Claudia, Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften vom Menschen und
            das Weib 1750–1850, Frankfurt am Main/New York 1991.
         

         Horn, Sonia, Wiener Hebammen 1643–1753, in: Studien zur Wiener Geschichte 59 (2003),
            35–102.
         

         Hrazky, Josef, Die Persönlichkeit der Infantin Isabella von Parma, in: MÖStA 12 (1959),
            174–239.
         

         Hunt, Lynn, The Family Romance of the French Revolution, Berkeley/Cal. 1992.

         Husslein-Arco, Agnes/Georg Lechner (Hg.), Martin van Meytens der Jüngere. Ausstellungskatalog,
            Wien 2014.
         

         Hüttl, Ludwig, Marianische Wallfahrten im süddeutsch-österreichischen Raum. Analysen
            von der Reformations- bis zur Aufklärungsepoche, Köln/Wien 1985.
         

         Hye, Hans Peter u.a. (Hg.), Nationalgeschichte als Artefakt. Zum Paradigma ‹Nationalstaat›
            in den Historiographien Deutschlands, Italiens und Österreichs, Wien 2009.
         

         Iby, Elfriede, Schönbrunn als Residenzschloss Maria Theresias. Zur Raumdisposition
            der kasierlichen Appartements und der Repräsentationsräume. URL: http://www.perspectivia.net/publikationen/friedrich300-colloquien/friedrich_friderizianisch/galerie/iby
            _schoenbrunn (15. 04. 2016)
         

         Iby, Elfriede/Alexander Koller, Schönbrunn, Wien 22007.
         

         Ilic, Tanasije Z., Der Sanitätskordon an der österreichischen Militärgrenze und seine
            Funktionen zur Zeit Maria Theresias, in: Maria Theresia als Königin von Ungarn, hg.
            v. der Burgenländischen Landesregierung, Eisenstadt 1984, 339–353.
         

         Imbruglia, Girolamo (Hg.), Naples in the Eighteenth Century. The Birth and Death of
            a Nation State, Cambridge 2000.
         

         Ingendahl, Gesa, Witwen in der Frühen Neuzeit. Eine kulturhistorische Studie, Frankfurt
            am Main 2006.
         

         Ingrao, Charles W. (Hg.), State and Society in Early Modern Austria, West Lafayette
            1994.
         

         Ingrao, Charles W., The Habsburg Monarchy, 1618–1815, Cambridge 2000.

         Ingrao, Charles W./Andrew L. Thomas, Piety and Power. The Empress-Consort of the High
            Baroque, in: Queenship in Europe 1660–1815. The Role of the Consort, hg. v. Clarissa
            Campbell Orr, Cambridge 2004, 107–131.
         

         Jaeger, Stephan, Multiperspektivisches Erzählen in der Geschichtsschreibung des ausgehenden
            20. Jahrhunderts: Wissenschaftliche Inszenierungen von Geschichte zwischen Roman und
            Wirklichkeit, in: Multiperspektivisches Erzählen, hg. v. Vera Nünning/Ansgar Nünning,
            Trier 2000, 323–346.
         

         Jahn, Wolfgang/Evamaria Brockhoff/Elisabeth Vavra (Hg.), Verbündet – Verfeindet –
            Verschwägert: Bayern und Österreich. Katalog der Bayerisch-Oberösterreichischen Landesausstellung,
            Bd. II, Stuttgart 2012.
         

         Jansen, Sharon L., The Monstrous Regiment of Women. Female Rulers in Early Modern
            Europe, New York 2002.
         

         Jesner, Sabine, Die siebenbürgisch-sächsische Nation und die Einrichtung der Siebenbürgischen
            Militärgrenze, in: Danubiana Carpathica 53 (2012), 237–254.
         

         Jordan, Sonja, Die kaiserliche Wirtschaftspolitik im Banat im 18. Jahrhundert, München
            1967.
         

         Kaduk, Svenja, Maria Theresia und ihre Brüder. ‹Weiblichkeit› und ‹Männlichkeit› bei
            Ranke, Droysen und Treitschke. URL: http://biecoll.ub.uni-bielefeld.de/volltexte/2009/2011/pdf/Kaduk
            (05. 07. 2015).
         

         Kägler, Britta, ‹so lang diese Frau die Hände in denen Regierungsgeschäften haben …›.
            Maria Amalia von Österreich als machtbewusste Kaiserin(witwe) in München, in: Nur
            die Frau des Kaisers? Kaiserinnen in der Frühen Neuzeit, hg. v. Bettina Braun/Katrin
            Keller/Matthias Schnettger, Köln/Weimar/Wien 2016, 193–209.
         

         Kaiser, Thomas E., Who’s Afraid of Marie-Antoinette? Diplomacy, Austrophobia, and
            the Queen, in: French History 14 (2000), 241–271.
         

         Kaiser, Thomas E., Ambiguous Identities. Marie-Antoinette and the House of Lorraine
            from the Affair of the Minuet to Lambesc’s Charge, in: Marie Antoinette. Writings
            on the Body of a Queen, hg. v. Dena Goodman, New York/London 2003, 171–198.
         

         Kalipke, Andreas, Verfahren im Konflikt. Konfessionelle Streitigkeiten und Corpus
            Evangelicorum im 18. Jahrhundert, Münster 2015.
         

         Kallbrunner, Josef, Zur Geschichte der Theresianischen Polizei, in: Monatsblatt des
            Altertums-Vereins zu Wien XII (1917), 142–145.
         

         Kammerhofer, Leopold, Die Gründung des Haus-, Hof- und Staatsarchivs 1749, in: Speicher
            des Gedächtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive, hg. v. Moritz Csáky u.a., Bd. II,
            Wien 2001, 81–99.
         

         Kann, Robert A., A Study in Austrian Intellectual History from Late Baroque to Romanticism,
            New York 1960.
         

         Kaps, Klemens, Ungleiche Entwicklung in Zentraleuropa. Galicien zwischen überregionaler
            Arbeitsteilung und imperialer Politik (1772–1914), Wien 2014.
         

         Kaps, Klemens, Zwischen Emanzipation und Exklusion. Fortschrittsdenken und die Wahrnehmung
            kultureller Differenz in der europäischen Aufklärung, in: Europa als Weltregion. Zentrum,
            Modell oder Provinz?, hg. v. Thomas Ertl u.a., Wien 2014, 66–79.
         

         Karajan, Theodor Georg von, Maria Theresia und Graf Sylva-Tarouca. Feierliche Sitzungsberichte
            der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Wien 1859.
         

         Karajan, Theodor Georg von, Maria Theresia und Joseph II. während der Mitregentschaft.
            Feierliche Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Wien 1865.
         

         Karmasin, Matthias/Christian Oggolder (Hg.), Österreichische Mediengeschichte. Bd. 1:
            Von den frühen Drucken zur Ausdifferenzierung des Mediensystems (1500–1918), Wiesbaden
            2016.
         

         Karniel, Josef, Die Toleranzpolitik Kaiser Josephs II., Gerlingen 1985.

         Karstens, Simon, Lehrer – Schriftsteller – Staatsreformer. Die Karriere des Joseph
            von Sonnenfels (1733–1817), Wien/Köln/Weimar 2011.
         

         Kaser, Karl, Freier Bauer und Soldat. Die Militarisierung der agrarischen Gesellschaft
            an der kroatisch-slawonischen Militärgrenze (1535–1881), Wien/Köln/Weimar 1997.
         

         Kauffmann, Kai, ‹Es ist nur ein Wien!› Stadtbeschreibungen von Wien 1700 bis 1873.
            Geschichte eines literarischen Genres der Wiener Publizistik, Wien/Köln/Weimar 1994.
         

         Keller, Katrin (Hg.), Gynäkokratie. Zu politischen Handlungsmöglichkeiten von Frauen
            in der höfischen Gesellschaft der Frühen Neuzeit. Zeitenblicke 8 (2009). URL: http://www.zeitenblicke.de/2009/2/(01. 02. 2015)
         

         Kernbauer, Eva/Aneta Zahradnik (Hg.), Höfische Porträtkultur. Die Bildnissammlung
            der österreichischen Erzherzogin Maria Anna, Berlin/Boston 2016.
         

         Khavanova, Olga, ‹Die enge Einverständnuß beeder kaiserlichen Höfe›. Österreichische
            Botschafter in St. Petersburg in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, in: Politische
            Kommunikation zwischen Imperien. Der diplomatische Aktionsraum Südost- und Osteuropa,
            hg. v. Gunda Barth-Scalmani/Harriet Rudolph/Christian Steppan, Innsbruck 2013, 193–208.
         

         Kleinmann, Hans-Otto, Die Politik des Wiener Hofes gegenüber der spanischen Monarchie
            unter Karl III. (1759–1788), Köln 1967.
         

         Klingenstein, Grete, Staatsverwaltung und kirchliche Autorität im 18. Jh. Das Problem
            der Zensur in der theresianischen Reform, Wien 1970.
         

         Klingenstein, Grete, Van Swieten und die Zensur, in: Gerard van Swieten und seine
            Zeit, hg. v. Erna Lesky/Adam Wandruszka, Wien/Graz/Köln 1973, 93–106.
         

         Klingenstein, Grete, Kaunitz contra Bartenstein. Zur Geschichte der Staatskanzlei
            1749–1753, in: Beiträge zur neueren Geschichte Österreichs, hg. v. Heinrich Fichtenau/Erich
            Zöllner, Wien 1974, 243–263.
         

         Klingenstein, Grete, Der Aufstieg des Hauses Kaunitz. Studien zu Herkunft und Bildung
            des Staatskanzlers Wenzel Anton, Göttingen 1975.
         

         Klingenstein, Grete, Institutionelle Aspekte der österreichischen Außenpolitik im
            18. Jahrhundert, in: Diplomatie und Außenpolitik Österreichs. Elf Beiträge zu ihrer
            Geschichte, hg. v. Erich Zöllner, Wien 1977, 74–93.
         

         Klingenstein, Grete, Modes of Religious Tolerance and Intolerance in Eighteenth Century
            Habsburg Politics, in: Austrian History Yearbook 24 (1993), 1–16.
         

         Klingenstein, Grete, Was bedeuten ‹Österreich› und ‹österreichisch› im 18. Jahrhundert?
            Eine begriffsgeschichtliche Studie, in: Was heißt Österreich? Inhalt und Umfang des
            Österreichbegriffs vom 10. Jahrhundert bis heute, hg. v. Richard Georg Plaschka, Wien
            1995, 149–220.
         

         Klingenstein, Grete/Szábo, Franz A. J. (Hg.), Staatskanzler Wenzel Anton von Kaunitz-Rietberg
            1711–1794. Neue Perspektiven zu Politik und Kultur der europäischen Aufklärung, Graz
            u.a. 1996.
         

         Klueting, Harm (Hg.), Katholische Aufklärung – Aufklärung im katholischen Deutschland,
            Hamburg 1993.
         

         Klueting, Harm (Hg.), Das Reich und Österreich 1648–1740, Münster 1999.

         Klueting, Harm/Wolfgang Schmale (Hg.), Das Reich und seine Territorialstaaten im 17.
            und 18. Jahrhundert. Aspekte des Mit-, Neben- und Gegeneinander, Münster 2004.
         

         Knall, Dieter, Aus der Heimat gedrängt. Letzte Zwangsumsiedlungen steirischer Protestanten
            nach Siebenbürgen unter Maria Theresia, Graz 2002.
         

         Knofler, Monika J., Das Theresianische Wien. Der Alltag in den Bildern Canalettos,
            Wien 1979.
         

         Koch, Rainer/Patricia Stahl (Hg.), Wahl und Krönung in Frankfurt. Kaiser Karl VII.
            1742–1745. Katalog der Ausstellung im Historischen Museum Frankfurt, Frankfurt am
            Main 1986.
         

         Kocher, Gernot, Höchstgerichtsbarkeit und Privatrechtskodifikation. Die Oberste Justizstelle
            und das allgemeine Privatrecht in Österreich von 1749–1811, Graz 1979.
         

         Kocher, Gernot, Rechtsverständnis und Rechtsreformen im aufgeklärten Absolutismus
            Österreichs, in: Österreich im Zeitalter des aufgeklärten Absolutismus, hg. v. Erich
            Zöllner, Wien 1983, 54–70.
         

         Koller, Markus, Grenzwahrnehmung und Grenzmacht. Einleitende Bemerkungen zu den osmanisch-habsburgischen
            Grenzräumen (16.–18. Jh), in: Ein Raum im Wandel. Die osmanisch-habsburgische Grenzregion
            vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, hg. v. Norbert Spannenberger/Szabolcs Varga, Stuttgart
            2014, 9–24.
         

         Kollmer, Gert, Die Familie Palm. Soziale Mobilität in ständischer Gesellschaft, Ostfildern
            1983.
         

         Komlosy, Andrea, Grenze und ungleiche regionale Entwicklung. Binnenmarkt und Migration
            in der Habsburgermonarchie, Wien 2003.
         

         König, Matthias, ‹… wegen künftiger besserer und würthschaftlicher Besorgung der erkrankten
            und blessirten Soldaten […]›. Die Reform der österreichischen Feldsanität zwischen
            1748 und 1785, in: Multiple kulturelle Referenzen in der Habsburgermonarchie des 18. Jahrhunderts,
            hg. v. Wolfgang Schmale, Bochum 2010, 283–294.
         

         Koos, Marianne, Haut, Farbe und Medialität. Oberfläche im Werk von Jean-Étienne Liotard
            (1702–1789), Paderborn 2014.
         

         Körper, Gerlinde, Studien zur Biographie Elisabeth Christines von Braunschweig-Lüneburg-Wolfenbüttel,
            phil. Diss. (masch.) Wien 1975.
         

         Koschatzky, Walter (Hg.), Maria Theresia und ihre Zeit. Eine Darstellung der Epoche
            von 1740–1780 aus Anlaß der 200. Wiederkehr des Todestages der Kaiserin, Salzburg/Wien
            1979.
         

         Koschatzky, Walter (Hg.), Ausstellungskatalog Maria Theresia und ihre Zeit. Zur Wiederkehr
            des 200. Todestages, Wien 1980.
         

         Koschatzky, Walter, Jean-Étienne Liotard in Wien, in: Maria Theresia und ihre Zeit,
            hg. v. dems., Salzburg/Wien 1979, 308–319.
         

         Kosean-Mokrau, Alfred, Die gefälschten Memoiren des Pandurenobristen Franz von der
            Trenck, in: Jahrbuch des Instituts für Deutsche Geschichte an der Universität Tel
            Aviv 4 (1975), 13–51.
         

         Kosean-Mokrau, Alfred, Der Streit um das Erbe des Pandurenobristen Franz von der Trenck,
            in: Jahrbuch des Instituts für Deutsche Geschichte an der Universität Tel Aviv 6 (1977).
         

         Kovács, Elisabeth (Hg.), Katholische Aufklärung und Josephinismus, München 1979.

         Kovács, Elisabeth, Kirchliches Zeremoniell am Wiener Hof des 18. Jahrhunders im Wandel
            von Mentalität und Gesellschaft, in: MÖStA 32 (1979), 109–142.
         

         Kovács, Elisabeth, Einflüsse geistlicher Ratgeber und höfischer Beichtväter auf das
            fürstliche Selbstverständnis, auf Machtbegriffe und politische Entscheidungen österreichischer
            Habsburger während des 17. und 18. Jahrhunderts, in: Cristianesimo nella storia 4
            (1983), 79–102.
         

         Kovács, Elisabeth, Die ideale Erzherzogin. Maria Theresias Forderungen an ihre Töchter,
            in: MIÖG 94 (1986), 49–80.
         

         Kovács, Elisabeth, Spätmittelalterliche Traditionen in der österreichischen Frömmigkeit
            des 17. und 18. Jahrhunderts, in: Volksreligion im hohen und im späten Mittelalter,
            hg. v. Peter Dinzelbacher u.a., Paderborn 1990, 397–417.
         

         Krajasich, Peter, Die österreichische Militärgrenze unter Maria Theresia, in: Maria
            Theresia als Königin von Ungarn. Ausstellungskatalog Schloss Halbthurn, Eisenstadt
            1980, 52–62.
         

         Krajewski, Markus, Der Diener. Mediengeschichte einer Figur zwischen König und Klient,
            Frankfurt am Main 2010.
         

         Kretschmayr, Heinrich, Maria Theresia, Gotha 1925.

         Kreuter, Peter M., Der Vampirglaube in Südosteuropa. Studien zur Genese, Bedeutung
            und Funktion. Rumänien und der Balkanraum, Berlin 2001.
         

         Krischer, André, Souveränität als sozialer Status. Zur Funktion des diplomatische
            Zeremoniells in der Frühen Neuzeit, in: Diplomatisches Zeremoniell in Europa und dem
            Mittleren Osten in der Frühen Neuzeit, hg. v. Jan Paul Niederkorn/Ralf Kauz/Giorgio
            Rota, Wien 2009, 1–32.
         

         Krischer, André, Das Gesandtschaftswesen und das vormoderne Völkerrecht, in: Rechtsformen
            Internationaler Politik. Theorie, Norm und Praxis vom 12. bis 18. Jahrhundert, hg.
            v. Michael Jucker/Martin Kintzinger/Rainer Christoph Schwinges, Berlin 2010, 197–240.
         

         Krömer, Ulrich, Johann Ignaz von Felbiger. Leben und Werk, Freiburg/Breisgau 1966.

         Krueger, Rita, Czech, German, and Noble. Status and National Identity in Habsburg
            Bohemia, New York u.a. 2009.
         

         Kubiska, Irene, Zwischen Anspruch und Gnade. Die Altersversorgung Wiener Hofbediensteter
            und ihrer Witwen und Waisen im 18. Jahrhundert, in: Frühneuzeitforschung in der Habsburgermonarchie.
            Adel und Wiener Hof – Konfessionalisierung – Siebenbürgen, hg. v. István Fazekas u.a.,
            Wien 2013, 33–49.
         

         Kubiska-Scharl, Irene, Formalisierte Gnade. Das Supplikationswesen am Wiener Hof im
            18. Jahrhundert am Beispiel supplizierender Reichshofräte, in: Frühneuzeitliche Supplikationspraxis
            und monarchische Herrschaft in europäischer Perspektive, hg. v. Gabriele Haug-Moritz/Sabine
            Ullmann, Wien 2015, 297–308.
         

         Kubiska-Scharl, Irene/Michael Pölzl, Die Karrieren des Wiener Hofpersonals 1711–1765,
            Wien 2013.
         

         Kühl, Stefan, Organisationen. Eine sehr kurze Einführung, Wiesbaden 2011.

         Kühn, Sebastian, Die Gräfin, die Gouvernante und der König. Perspektiven auf Dienstleute
            als Boten in einem aristokratischen Haushalt des 18. Jhs., in: Historische Anthropologie
            20 (2012), 58–75.
         

         Kühnel, Harry, Die Hofburg zu Wien, Graz/Köln 1964.

         Kühnel, Florian, Westeuropa und das Osmanische Reich in der Frühen Neuzeit. Ansätze
            und Perspektiven aktueller Forschungen, in: Zeitschrift für Historische Forschung
            42 (2015), 251–283.
         

         Kulenkampff, Angela, Österreich und das Alte Reich. Die Reichspolitik des Staatskanzlers
            Kaunitz unter Maria Theresia und Joseph II., Köln/Weimar/Wien 2005.
         

         Kunisch, Johannes, Friedrich der Große. Der König und seine Zeit, München 2004.

         Kunisch, Johannes (Hg.), Der dynastische Fürstenstaat. Zur Bedeutung von Sukzessionsordnungen
            für die Entstehung des frühmodernen Staates, Berlin 1982.
         

         Kunisch, Johannes, Der Kleine Krieg. Studien zum Heerwesen im Absolutismus, Wiesbaden
            1973.
         

         Kunisch, Johannes, Der Ausgang des Siebenjährigen Krieges. Ein Beitrag zum Verhältnis
            von Kabinettspolitik und Kriegführung im Zeitalter des Absolutismus, in: Zeitschrift
            für Historische Forschung 2 (1975), 173–222.
         

         Kunisch, Johannes, Das Mirakel des Hauses Brandenburg. Studien zum Verhältnis von
            Kabinettspolitik und Kriegführung im Zeitalter des Siebenjährigen Krieges, Berlin
            1978.
         

         Küntzel, Georg, Über den Plan einer Begegnung Friedrichs des Großen und Josephs zu Torgau
            1766, in: Forschungen zur brandenburgischen und preußischen Geschichte XV (1902),
            507–519.
         

         Kurz, Marlene, u.a. (Hg.), Das Osmanische Reich und die Habsburgermonarchie, München
            2005.
         

         Küster, Sebastian, Vier Monarchien – vier Öffentlichkeiten. Kommunikation um die Schlacht
            bei Dettingen, Münster 2004.
         

         Kwiatkowski, Ernest, Die Constitutio Criminalis Theresiana. Ein Beitrag zur theresianischen
            Reichs- und Rechtsgeschichte, Innsbruck 1903.
         

         Labouvie, Eva, Andere Umstände. Eine Kulturgeschichte der Geburt, Köln/Weimar/Wien
            1998.
         

         Lachmayer, Herbert (Hg.), Mozart. Experiment Aufklärung im Wien des 18. Jahrhunderts.
            Katalogbuch und Essayband zur Ausstellung des Da Ponte Instituts in der Albertina,
            Ostfildern 2006.
         

         Landes, Joan, Marie Antoinettes Remise und das Geschlecht der Diplomatie im späten
            18. Jahrhundert, in: Das Geschlecht der Diplomatie. Geschlechterrollen in den Außenbeziehungen
            vom Spätmittelalter bis zum 20. Jahrhundert, hg. v. Corina Bastian/Eva Dade/Hillard
            von Thiessen/Christian Windler, Köln/Weimar/Wien 2013, 115–129.
         

         Landon, Else, In der Gunst der Kaiserin. Karrieren unter Maria Theresia, Wien 1997.

         Lang, Helmut Walter, Die österreichische Tagespublizistik im Barockzeitalter, in:
            Öffentliche Meinung in der Geschichte Österreichs, hg. v. Erich Zöllner, Wien 1979,
            39–52.
         

         Lang, Helmut Walter, Die Zeitschriften in Österreich zwischen 1740 und 1815, in: Jahrbuch
            für österreichische Kulturgeschichte (1979), 203–227.
         

         Laqueur, Thomas, Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der
            Antike bis Freud, Frankfurt am Main 1992.
         

         Lau, Thomas, Die Kaiserin. Maria Theresia, Wien/Köln/Weimar 2016.

         Laube, Volker, Geheimnisverrat in Wien, in: Internationale Beziehungen in der Frühen
            Neuzeit. Ansätze und Perspektiven, hg. v. Heidrun Kugeler/Christian Sepp/Georg Wolf,
            Hamburg, 212–236.
         

         Lavandier, Jean-Pierre, Le Livre au temps de Marie-Thérèse. Codes des lois de censure
            du livre pour les pays austro-bohemiens (1740–1780), Bern u.a. 1993.
         

         Lebeau, Christine, Aristocrates et grands commis à la cour de Vienne, 1748–1791. Le
            modèle français, Paris 1996.
         

         Lebeau, Christine, Verwandtschaft, Patronage und Freundschaft. Die Rolle des Buches
            im Kreis um Kaunitz, in: Staatskanzler Wenzel Anton von Kaunitz-Rietberg 1711–1794.
            Neue Perspektiven zu Politik und Kultur der europäischen Aufklärung. Graz u.a. 1996,
            hg. v. Grete Klingenstein/Franz A. J. Szábo, Graz 1996, 291–304.
         

         Lebeau, Christine, Finanzwissenschaft und diplomatische Missionen. Machtstrategien
            und Ausbildung der Staatswissenschaften in Frankreich und der österreichischen Monarchie,
            in: Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen
            Wandel, hg. v. Hillard von Thiessen/Christian Windler, Köln/Weimar/Wien 2010, 151–172.
         

         Leeb, Rudolf/Susanne C. Pils/Thomas Winkelbauer (Hg.), Staatsmacht und Seelenheil.
            Gegenreformation und Geheimprotestantismus in der Habsburgermonarchie, Wien 2007.
         

         Leeb, Rudolf/Martin Scheutz/Dietmar Weikl (Hg.), Geheimprotestantismus und evangelische
            Kirchen in der Habsburgermonarchie und im Erzbistum Salzburg (17./18. Jahrhundert),
            Wien/Köln/Weimar 2009.
         

         Lehner, Ulrich, What is ‹Catholic Enlightenment›?, in: History Compass 8 (2010), 166–178.

         Lehner, Ulrich/Michael Printy (Hg.), A Companion to Catholic Enlightenment in Europe,
            Leiden/Boston 2010.
         

         Lemberg, Hans, Imperien und Grenzregionen im Europa des 18. und 19. Jahrhunderts.
            Einige einführende Beobachtungen, in: Grenzregionen der Habsburgermonarchie im 18.
            und 19. Jahrhundert. Ihre Bedeutung und Funktion aus der Perspektive Wiens, hg. v.
            Hans-Christian Maner, Münster 2005, 25–36.
         

         Lembke, Katja (Hg.), Als die Royals aus Hannover kamen. Hannovers Herrscher auf Englands
            Thron 1714–1837, Dresden 2014.
         

         Lesky, Erna, Die österreichische Pestfront an der k.k. Militärgrenze, in: Saeculum
            8 (1957), 86–106.
         

         Lesky, Erna, Österreichisches Gesundheitswesen im Zeitalter des aufgeklärten Absolutismus,
            in: Archiv für Österreichische Geschichte 122 (1959), 1–228.
         

         Lesky, Erna/Adam Wandruszka (Hg.), Gerard van Swieten und seine Zeit, Wien/Graz/Köln
            1973.
         

         Lettner, Gerda, Das Spannungsfeld zwischen Absolutismus und Aufklärung. Die Ära Kaunitz
            (1749–1794), Göttingen 2016.
         

         Lhotsky, Alphons, Apis Colonna. Fabeln und Theorien über die Abkunft der Habsburger,
            in: ders., Aufsätze und Vorträge, Wien 1971, 7–102.
         

         Liebel-Weckowicz, Helen/Franz Szábo, Modernization Forces in Maria Theresa’s Peasant
            Policies, 1740–1780, in: Histoire sociale – Social History 15 (1982), 301–331.
         

         Liebmann, Maximilian, Mariazell im Spiegel kirchlich-religiösen und politischen Lebens
            von Mitteleuropa, in: Ökumene Symposion: Die Last der Geschichte – Mariazell und Marialogie
            von der Reformation bis ins 20. Jahrhundert. URL: http://www.professor-liebmann.at/pdf/MariazellDruck.pdf
            (02. 03. 2014).
         

         Link, Edith Murr, The Emancipation of the Austrian Peasant 1740–1798, New York 1949.

         Link, Christoph, Die habsburgischen Erblande, die böhmischen Länder und Salzburg,
            in: Deutsche Verwaltungsgeschichte. Bd. 1: Vom Spätmittelalter bis zum Ende des Reiches,
            hg. v. Kurt G. A. Jeserich/Hans Pohl/Georg Christoph von Unruh, Stuttgart 1983, 468–551.
         

         Lobenwein, Elisabeth, ‹Je gresser die lieb der eltern gegen ihren kündern ist, umb
            so gresser auch die betriebnus und schmerzen, wann solche in högster todts gefahr
            komben.› Kinder im Zentrum der Wunderberichte von Maria Luggau/Kärnten, in: Forschungswerkstatt:
            Die Habsburgermonarchie im 18. Jahrhundert, hg. v. Gunda Barth-Scalmani u.a., Bochum
            2012, 143–155.
         

         Loesche, Georg, Maria Theresias letzte Maßnahmen gegen die ‹Ketzer›. Mit Benutzung
            archivalischer Quellen, in: Zeitschrift des deutschen Vereins für die Geschichte Mährens
            und Schlesiens 20 (1916), 198–219.
         

         Loesche, Georg, Aus der Endzeit des Geheimprotestantismus in Innerösterreich. Archivalische
            Ergänzungen, in: Zeitschrift des Historischen Vereins Steiermark 18 (1923), 124–134.
         

         Lohrmann, Klaus, Zwischen Finanz und Toleranz. Das Haus Habsburg und die Juden, Graz/Wien/Köln
            2000.
         

         Lorenz, Matthias, Der Jansenismus in der Habsburgermonarchie. Ein Forschungsüberblick,
            Saarbrücken 2009.
         

         Lorenz, Hellmut/Huberta Weigl (Hg.), Das barocke Wien. Die Kupferstiche von Joseph
            Emanuel Fischer von Erlach und Johann Adam Delsenbach (1719), Wien 2007.
         

         Lorenz, Hellmut, The Imperial Hofburg. The Theory and Practice of Architectural Representation
            in Baroque Vienna, in: State and Society in Early Modern Austria, hg. v. Charles W. Ingrao,
            West Lafayette 1994, 93–109.
         

         Lorenz, Hellmut/Anna Mader-Kratky (Hg.), Die Wiener Hofburg 1705–1835. Die kaiserliche
            Residenz vom Barock bis zum Klassizismus, Wien 2016.
         

         Loupès, Philippe, Telle mère, tel fils? Le bilan du règne de Marie-Thérèse au miroir
            des oraisons funèbres et des éloges en France, in: Josephinismus – eine Bilanz/Échecs
            et réussites du Joséphisme, hg. v. Wolfgang Schmale/Renate Zedinger/Jacques Mondot,
            Bochum 2008, 117–126.
         

         Löwenstein, Uta, Voraussetzungen und Grundlagen von Tafelzeremoniell und Zeremonientafel,
            in: Zeremoniell als höfische Ästhetik in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, hg. v.
            Jörg Jochen Berns/Thomas Rahn, Tübingen 1995, 266–278.
         

         Lucassen, Leo, Zigeuner im frühneuzeitlichen Deutschland. Neue Forschungsergebnisse,
            -probleme und -vorschläge, in: Policey und frühneuzeitliche Gesellschaft, hg. v. Karl
            Härter, Frankfurt am Main 2000, 235–261.
         

         Luebke, David M., ‹Naive Monarchism› and Marian Veneration in Early Modern Germany,
            in: Past & Present 154 (1997), 71–106.
         

         Luh, Jürgen, Kriegskunst in Europa 1650–1800, Weimar/Wien 2004.

         Lukowski, Jerzy, The Partitions of Poland, 1772, 1793, 1795, London/New York 1999.

         Maasburg, Friedrich von, Zur Entstehungsgeschichte der Theresianischen Halsgerichtsordnung,
            Wien 1880.
         

         Maasburg, Friedrich von, Geschichte der obersten Justizstelle in Wien, Prag 21891.
         

         Maaß, Ferdinand, Maria Theresia und der Josephinismus, in: Zeitschrift für Katholische
            Theologie 79 (1957), 201–213.
         

         Maaß, Ferdinand, Der Frühjosephinismus, Wien 1969.

         Macek, Bernhard A., Die Krönung Josephs II. zum Römischen König in Frankfurt am Main,
            Frankfurt am Main 2010.
         

         Macek, Bernhard A., Der Krönungszyklus aus der Meytens-Werkstatt, in: Das Achtzehnte
            Jahrhundert und Österreich 27 (2012).
         

         Mader-Kratky, Anna, Modifizieren oder ‹nach alter Gewohnheit›? Die Auswirkungen des
            Regierungsantritts von Maria Theresia auf Zeremoniell und Raumfolge in der Wiener
            Hofburg, in: Im Dienste einer Staatsidee. Künste und Künstler am Wiener Hof um 1740,
            hg. v. Elisabeth Fritz-Hilscher, Wien/Köln/Weimar 2013, 85–106.
         

         Maner, Hans-Christian (Hg.), Grenzregionen der Habsburgermonarchie im 18. und 19. Jahrhundert.
            Ihre Bedeutung und Funktion aus der Perspektive Wiens, Münster 2005.
         

         Mansel, Philip, Prince of Europe. The Life of Charles Joseph de Ligne, 1735–1814,
            London 2003.
         

         Mansel, Philip, Dressed to Rule. Royal and Court Costume from Louis XIV to Elizabeth II.,
            New Haven/London 2005.
         

         Maria Theresia und Tirol. Ausstellungskatalog, Innsbruck 1958.

         Marin, Louis, Das Porträt des Königs, Aus dem Französischen von Heinz Jatho (frz.
            Originalausgabe Paris 1981), Berlin 2005.
         

         Martus, Steffen, Aufklärung. Das deutsche 18. Jahrhundert, ein Epochenbild, Berlin
            2015.
         

         Mat’a, Peter, Landstände und Landtage in den böhmischen und österreichischen Ländern
            (1620–1740), in: Die Habsburgermonarchie 1620–1740. Leistungen und Grenzen des Absolutismusparadigmas,
            hg. v. Petr Mat’a/Thomas Winkelbauer, Stuttgart 2006, 345–400.
         

         Mat’a, Petr/Thomas Winkelbauer (Hg.), Die Habsburgermonarchie 1620–1740. Leistungen
            und Grenzen des Absolutismusparadigmas, Stuttgart 2006.
         

         Matis, Herbert (Hg.), Von der Glückseligkeit des Staates. Staat, Wirtschaft und Gesellschaft
            in Österreich im Zeitalter des Aufgeklärten Absolutismus, Berlin 1981.
         

         Matsche, Franz, Die Kunst im Dienst der Staatsidee Kaiser Karls VI. Ikonographie,
            Ikonologie und Programmatik des ‹Kaiserstils›, Berlin/New York 1981.
         

         Matsche, Franz, Maria Theresias Bild als Herrscherin in der Kunst ihrer Zeit, in:
            Maria Theresias Kulturwelt, hg. v. Pierre Béhar/Marie-Thérèse Mourey/Herbert Schneider,
            Hildesheim/Zürich/New York 2011, 195–245.
         

         Mauser, Wolfram, Maria Theresia. Mütterlichkeit: Mythos und politisches Mandat (Hofmannsthal,
            Sonnenfels, Wurz), in: Mutter und Mütterlichkeit, hg. v. Irmgard Roebling/Wolfram
            Mauser, Würzburg 1996, 77–97.
         

         Mauser, Wolfram, Maria Theresia: ‹Mutter der Völker›, in: Konzepte aufklärerischer
            Lebensführung. Literarische Kultur im frühmodernen Deutschland, hg. v. Wolfram Mauser,
            Würzburg 2000, 137–147.
         

         Mayerhofer, Claudia, Dorfzigeuner. Kultur und Geschichte der Burgenland-Roma von der
            Ersten Republik bis zur Gegenwart, Wien 1987.
         

         Maza, Sara, Private Lives and Public Affairs. The causes célèbres of Prerevolutionary
            France, Berkeley/Los Angeles/London 1993.
         

         Mazura, Silvia, Die preußische und österreichische Kriegspropaganda im Ersten und
            Zweiten Schlesischen Krieg, Berlin 1996.
         

         Meier, Christian, Die Faszination des Biographischen, in: Interesse an der Geschichte,
            hg. v. Frank Niess, Frankfurt a. M./New York 1989, 100–111.
         

         Meisenburg, Friedrich, Der Deutsche Reichstag während des Österreichischen Erbfolgekrieges
            (1740–1748), Dillingen 1931.
         

         Meisner, Heinrich Otto, Urkunden- und Aktenlehre der Neuzeit, Leipzig 1950.

         Meisner, Heinrich Otto, Das Regierungs- und Behördensystem Maria Theresias und der
            preußische Staat, in: Die Entstehung des modernen souveränen Staates, hg. v. Hanns
            Hubert Hofmann, Berlin 1967, 209–227.
         

         Mell, Anton, Die Anfänge der Bauernbefreiung in Steiermark unter Maria Theresia und
            Joseph II. Nach den Akten dargestellt, Graz 1901.
         

         Mertens, Bernd, Gesetzgebungskunst im Zeitalter der Kodifikationen. Theorie und Praxis
            der Gesetzgebungstechnik aus historisch-vergleichender Sicht, Tübingen 2004.
         

         Mevorach, Barouh, The Imperial Court-Jew Wolf Wertheimer as Diplomatic Mediator during
            the War of the Austrian Succession, in: Hierosolymitana 23 (1972), 184–213.
         

         Meynert, Hermann, Das königliche Krönungsceremoniel in Ungarn, Wien 1867.

         Michalik, Kerstin, Kindsmord. Sozial- und Rechtsgeschichte der Kindstötung im 18.
            und beginnenden 19. Jahrhundert am Beispiel Preußen, Pfaffenweiler 1997.
         

         Michaud, Claude, Laudatio et Carmen port mortem. Nachrufe auf Maria Theresia in Frankreich
            und Belgien, in: Österreich im Europa der Aufklärung. Kontinuität und Zäsur in Europa
            zur Zeit Maria Theresias und Josephs II., hg. v. Bundesministerium für Wissenschaft
            und Forschung/Österreichische Akademie der Wissenschaften, Wien 1985, 673–700.
         

         Midelfort, H. C. Erik, Exorcism and Enlightenment. Johann Joseph Gassner and the Demons
            of Eighteenth Century Germany, New Haven/London 2005.
         

         Mikoletzky, Hanns Leo, Hofreisen unter Kaiser Karl VI., in: MIÖG 60 (1952), 265–285.
         

         Mikoletzky, Hanns Leo, Der Haushalt des kaiserlichen Hofes zu Wien (vornehmlich im
            18. Jahrhundert), in: Carinthia I, 146 (1956), 658–683.
         

         Mikoletzky, Hanns Leo, Kaiser Franz I. Stefan und der Ursprung des habsburgisch-lothringischen
            Familienvermögens, München 1961.
         

         Mikoletzky, Hanns Leo, Die privaten ‹geheimen Kassen› Kaiser Franz’ I. und Maria Theresias,
            in: MIÖG 71 (1963), 380–394.
         

         Mitterauer, Michael, Bedeutsame Orte. Zur Genese räumlicher Bezugspunkte österreichischer
            Identität, in: Memoria Austriae II. Bauten, Orte, Regionen, hg. v. Emil Brix/Ernst
            Bruckmüller/Hannes Stekl, Wien 2005, 19–39.
         

         Moraw, Peter, Das Reich und Österreich im Spätmittelalter, in: Sacrum Imperium. Das
            Reich und Österreich 996–1806, hg. v. Wilhelm Brauneder/Lothar Höbelt, Wien 1996,
            92–130.
         

         Mourey, Marie-Thérèse, Tanz- und Ballettkultur unter Maria Theresia, in: Maria Theresias
            Kulturwelt, hg. v. Pierre Béhar/Mare-Thérèse Mourey/Herbert Schneider, Hildesheim/Zürich/New
            York 2011, 171–193.
         

         Mraz, Gerda, Anekdoten über Maria Theresia und Joseph II., in: Österreich in Geschichte
            und Literatur 33 (1989), 1–12.
         

         Mraz, Gerda/Gottfried Mraz, Maria Theresia. Ihr Leben und ihre Zeit in Bildern und
            Dokumenten, München 1979.
         

         Müller, Herta, Die k. k. Nadelburger Fabrik zu Lichtenwörth. Ihre Geschichte von 1751
            bis 1815, phil. Diss., Wien 1941.
         

         Müller, Michael G., Die Teilungen Polens, 1772, 1793, 1795, München 1984.

         Müller, Matthias F., Der Orden vom Goldenen Vlies und das Haus Habsburg im Heiligen
            Römischen Reich – Ein (kultur-)geschichtlicher Rückblick, in: Mitteilungen der Gesellschaft
            für vergleichende Kunstforschung in Wien 61 (2009), 1–21.
         

         Müller-Guttenbrunn, Adam (Hg.), Ruhmeshalle deutscher Arbeit in der österreichisch-ungarischen
            Monarchie, Stuttgart/Berlin 1916.
         

         Neugebauer, Wolfgang, Niedere Schulen und Realschulen, in: Handbuch der deutschen
            Bildungsgeschichte, Bd. II: 18. Jahrhundert, hg. v. Notker Hammerstein/Ulrich Herrmann,
            München 2005, 213–261.
         

         Neuhaus, Helmuth, ‹Supplizieren und Wassertrinken sind jedem gestattet›. Über den
            Zugang des Einzelnen zum frühneuzeitlichen Ständestaat, in: Staat – Souveränität –
            Verfassung. Festschrift für Helmut Quaritsch zum 70. Geburtstag, hg. v. Dietrich Murswiek/Ulrich
            Storost, Berlin 2000, 475–492.
         

         Niederhauser, Emil, Maria Theresia in der ungarischen Geschichtsschreibung, in: Ungarn
            und Österreich unter Maria Theresia und Joseph II. Neue Aspekte im Verhältnis der
            beiden Länder, hg. v. Anna M. Drabek/Richard G. Plaschka/Adam Wandruszka, Wien 1982,
            29–41.
         

         Novotny, Alexander, Staatskanzler Kaunitz als geistige Persönlichkeit, Wien 1947.

         Nowosadtko, Jutta, Der ‹Vampyrus Serviensis› und sein Habitat. Impressionen von der
            österreichischen Militärgrenze, in: Militär und Gesellschaft in der Frühen Neuzeit
            8 (2004), 151–167.
         

         Nubola, Cecilia (Hg.), Bittschriften und Gravamina. Politik, Verwaltung und Justiz
            in Europa (14.–18. Jahrhundert), Berlin 2005.
         

         Obersteiner, Gernot Peter, Theresianische Verwaltungsreformen im Herzogtum Steiermark.
            Die Repräsentation und Kammer (1749–1763) als neue Landesbehörde des aufgeklärten
            Absolutismus, Graz 1993.
         

         O’Brian, Charles H., Jansenists and Josephinism. ‹Nouvelles Ecclesiatiques› and Reform
            of the Church in Late Eighteenth-Century Austria, in: MÖStA 32 (1979), 143–164.
         

         Ogris, Werner, Staats- und Rechtsreformen, in: Maria Theresia und ihre Zeit, hg. v.
            Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 56–66.
         

         Opitz, Claudia, Von Frauen im Krieg zum Krieg gegen Frauen. Krieg, Gewalt und Geschlechterbeziehungen
            aus historischer Sicht, in: L’Homme 3 (1992), 31–44.
         

         Opitz, Claudia, Pflicht-Gefühl. Zur Codierung von Mutterliebe zwischen Renaissance
            und Aufklärung, in: Querelles 7 (2002), 154–170.
         

         Ortlieb, Eva/Gert Polster, Die Prozessfrequenz am Reichshofrat (1519–1806), in: Zeitschrift
            für Neuere Rechtsgeschichte 26 (2004), 180–215.
         

         Osterloh, Karl-Heinz, Joseph von Sonnenfels und die österreichische Reformbewegung
            im Zeitalter des aufgeklärten Absolutismus, Lübeck/Hamburg 1970.
         

         Österreich zur Zeit Josephs II. Mitregent Kaiserin Maria Theresias, Kaiser und Landesfürst.
            Ausstellungskatalog des Niederösterreichischen Landesmuseums, Wien 1980.
         

         Otruba, Gustav, Die Wirtschaftspolitik Maria Theresias, Wien 1963.

         Ottillinger, Eva B., Das Paradebett Maria Theresias im ‹Reichen Schlafzimmer› in der
            Wiener Hofburg, in: Österreichische Zeitschrift für Kunst und Denkmalpflege 51 (1997),
            648–655.
         

         Ottomeyer, Hans/Michaela Völkel (Hg.), Die öffentliche Tafel. Tafelzeremoniell in
            Europa 1300–1900. Ausstellungskatalog, Wolfratshausen 2002.
         

         Pammer, Michael, Glaubensabfall und Wahre Andacht. Barockreligiosität, Reformkatholizismus
            und Laizismus in Oberösterreich 1700–1820, Wien/München 1994.
         

         Pangels, Charlotte, Die Kinder Maria Theresias, München 1980.

         Pangerl, Irmgard/Martin Scheutz/Thomas Winkelbauer (Hg.), Der Wiener Hof im Spiegel
            der Zeremonialprotokolle (1652–1800). Eine Annäherung, Innsbruck/Bozen/Wien 2007.
         

         Papp, Julia, Reflexionen zur Ikonografie von Maria Theresia im Spiegel der Wiener
            Biografiesammlungen um 1810, in: Wiener Geschichtsblätter 65 (2010), 91–104.
         

         Parvev, Ivan, ‹Du, glückliches Österreich, verhandle›. Militär versus Diplomatie in
            der habsburgischen Südosteuropa-Politik 1739–1878, in: Das Osmanische Reich und die
            Habsburgermornarchie, hg. v. Marlene Kurz u.a., München 2005, 539–550.
         

         Parvev, Ivan, ‹Enemy Mine›. Das osmanische Feindbild und seine Wandlung in der Habsburgermonarchie
            der späten Frühneuzeit, in: Friedens- und Konfliktmanagement in interkulturellen Räumen.
            Das Osmanische Reich und die Habsburgermonarchie, hg. v. Arno Strohmeyer/Norbert Spannenberger,
            Stuttgart 2014, 371–383.
         

         Pastor, Ludwig Freiherr von, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters.
            Geschichte der Päpste im Zeitalter des fürstlichen Absolutismus von der Wahl Benedikts XIV.
            bis zum Tode Pius’ VI. (1740–1799), Freiburg/Br. 1931.
         

         Pauser, Josef/Martin Scheutz/Thomas Winkelbauer (Hg.), Quellenkunde der Habsburgermonarchie
            (16.–18. Jahrhundert). Ein exemplarisches Handbuch, Wien/Köln/Weimar 2004.
         

         Pečar, Andreas, Die Ökonomie der Ehre. Der höfische Adel am Kaiserhof Karls VI. (1711–1740),
            Darmstadt 2003.
         

         Pečar, Andreas, Gab es eine höfische Gesellschaft des Reiches? Rang- und Statuskonkurrenz
            innerhalb des Reichsadels in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, in: Das Reich
            und seine Territorialstaaten im 17. und 18. Jahrhundert. Aspekte des Mit-, Neben-
            und Gegeneinander, hg. v. Harm Klueting/Wolfgang Schmale, Münster 2004, 183–205.
         

         Pečar, Andreas, Die Masken des Königs. Friedrich II. von Preußen als Schriftsteller,
            Frankfurt am Main/New York 2016.
         

         Pečar, Andreas/Damien Tricoire, Falsche Freunde. War die Aufklärung wirklich die Geburtsstunde
            der Moderne?, Frankfurt am Main/New York 2015.
         

         Peper, Ines, Konversionen im Umkreis des Wiener Hofes, Wien 2010.

         Peper, Iris/Thomas Wallnig, Ex nihilo nihil fit. Johann Benedikt Gentilotti und Johann
            Christoph Bartenstein am Beginn ihrer Karrieren, in: Adel im ‹langen› 18. Jahrhundert,
            hg. v. Gabriele Haug-Moritz, Wien 2009, 167–186.
         

         Petrat, Gerhardt, Die letzten Narren und Zwerge bei Hofe. Reflexionen zu Herrschaft
            und Moral in der frühen Neuzeit, Bochum 1998.
         

         Petritsch, Ernst Dieter, Erziehung in guten Sitten, Andacht und Gehorsam. Die 1754
            gegründete Orientalische Akademie in Wien, in: Das Osmanische Reich und die Habsburgermonarchie,
            hg. v. Marlene Kurz u.a., München 2005, 491–502.
         

         Petritsch, Ernst Dieter, Interkulturelle Diplomatie zwischen Habsburgern und Osmanen.
            Fragen und Probleme, in: Audienzen und Allianzen. Interkulturelle Diplomatie in Asien
            und Europa vom 8. bis zum 18. Jahrhundert, hg. v. Birgit Tremml-Werner/Eberhard Crailsheim,
            Wien 2015, 184–200.
         

         Pfeisinger, Gerhard, Arbeitsdisziplinierung und frühe Industrialisierung 1750–1820,
            Wien/Köln/Weimar 2006.
         

         Plachta, Bodo, Damnatur – Toleratur – Admittitur. Studien und Dokumente zur literarischen
            Zensur im 18. Jahrhundert, Tübingen 1994.
         

         Plachta, Bodo, Zensur: Eine Institution der Aufklärung?, in: Strukturwandel kultureller
            Praxis. Beiträge zu einer kulturwissenschaftlichen Sicht des theresianischen Zeitalters,
            in: Das Achtzehnte Jahrhundert und Österreich Bd. 17, hg. v. Franz M. Eybl, Wien 2002,
            153–166.
         

         Plaggenborg, Stefan, Maria Theresia und die böhmischen Juden, in: Bohemia 39 (1998),
            1–16.
         

         Plaschka, Richard Georg (Hg.), Was heißt Österreich? Inhalt und Umfang des Österreichbegriffs
            vom 10. Jahrhundert bis heute, Wien 1995.
         

         Plaschka, Richard Georg/Grete Klingenstein (Hg.), Österreich im Europa der Aufklärung.
            Kontinuität und Zäsur zur Zeit Maria Theresias und Josephs II., Wien 1985.
         

         Pohlig, Matthias, Vom Besonderen zum Allgemeinen? Die Fallstudie als geschichtstheoretisches
            Problem, in: Historische Zeitschrift 297 (2013), 297–319.
         

         Polleroß, Friedrich, Austriacus Hungariae Rex. Zur Darstellung der Habsburger als
            ungarische Könige in der frühneuzeitlichen Graphik, in: Orsolya Bubryák (Hg.), ‹Ez
            világ, mint egy kert…›. Tanulmányok Galavics Géza tiszteletére, Budapest 2010, 63–78.
         

         Polleroß, Friedrich, ‹Pro Deo, Caesare et Patria›. Zur Repräsentation der Stände in
            Österreich vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, in: Bündnispartner und Konkurrenten der
            Landesfürsten? Die Stände in der Habsburgermonarchie, hg. v. Gerhard Ammerer u.a.,
            Wien/München 2007, 479–532.
         

         Pölzl, Michael, Kaiserin-Witwen in Konkurrenz zur regierenden Kaiserin am Wiener Hof
            1637–1750, in: Wiener Geschichtsblätter 67 (2012), 165–189.
         

         Pölzl, Michael, Die Kaiserinnen Amalia Wilhelmina (1673–1742) und Elisabeth Christine
            (1691–1750). Handlungsspielräume im Spannungsfeld dynastischer und persönlicher Interessen,
            in: Nur die Frau des Kaisers? Kaiserinnen in der Frühen Neuzeit, hg. v. Bettina Braun/Katrin
            Keller/Matthias Schnettger, Köln/Weimar/Wien 2016, 175–192.
         

         Pons, Rouven, Die Kunst der Loyalität. Ludwig VIII. von Hessen-Darmstadt (1691–1768)
            und der Wiener Kaiserhof, Marburg 2009.
         

         Popelka, Liselotte, Martin Engelbrecht und die Hilfsvölker Maria Theresias, in: Maria
            Theresia als Königin von Ungarn, hg. v. der Burgenländischen Landesregierung, Eisenstadt
            1980, 45–51.
         

         Popitz, Heinrich, Phänomene der Macht, Tübingen 21999.
         

         Pörtner, Regina, ‹De crimine magiae›. Das Verbrechen der Zauberei im theresiansischen
            Strafrecht nach Akten des Diözesanarchivs Graz, in: Zeitschrift des Historischen Vereins
            Steiermark 94 (2004), 149–159.
         

         Pörtner, Regina, Propaganda, Conspiracy, Persecution. Prussian Influences on Habsburg
            Religious Policies from Leopold I. to Joseph II., in: Orte des Wissens. Jahrbuch der
            Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts 18/19, hg. v. Martin
            Scheutz u.a., Wien 2004, 457–476.
         

         Pörtner, Regina, Die Kunst des Lügens. Ketzerverfolgung und geheimprotestantische
            Überlebensstrategien im theresianischen Österreich, in: Kommunikation in der Frühen
            Neuzeit, hg. v. Johannes Burkhardt/Christine Werkstetter, München 2005, 385–408.
         

         Preradovich, Nikolaus von, Das seltsam wilde Leben des Pandurenoberst Franz von der
            Trenck, Graz 1980.
         

         Press, Volker, The Habsburg Court as Center of the Imperial Government, in: Journal
            of Modern History 58 (1986), 23–45.
         

         Press, Volker, Patronat und Klientel im Heiligen Römischen Reich, in: Klientelsysteme
            im Europa der Frühen Neuzeit, hg. v. Antoni Maczak, München 1988, 19–46.
         

         Press, Volker, Bayern am Scheideweg. Die Reichspolitik Kaiser Josephs II. und der
            Bayerische Erbfolgekrieg 1777–1779, in: ders., Das Alte Reich. Ausgewählte Aufsätze,
            hg. von Johannes Kunisch, Berlin 1997, 289–325.
         

         Press, Volker, Das wittelsbachische Kaisertum Karls VII. Voraussetzungen von Entstehung
            und Scheitern, in: ders., Das Alte Reich. Ausgewählte Aufsätze, hg. von Johannes Kunisch,
            Berlin 1997, 223–259.
         

         Press, Volker, Friedrich der Große als Reichspolitiker, in: ders., Das Alte Reich.
            Ausgewählte Aufsätze, hg. von Johannes Kunisch, Berlin 1997, 260–288.
         

         Pribram, Karl, Geschichte der österreichischen Gewerbepolitik, Leipzig 1907.

         Prinz Eugen und das barocke Österreich. Katalog zur niederösterreichischen Landesausstellung
            1986, Schlosshof 1986.
         

         Probst, Christian, Gerard van Swieten als Arzt und Forscher, in: Gerard van Swieten
            und seine Zeit, hg. v. Erna Lesky/Adam Wandruszka, Wien/Graz/Köln 1973, 80–92.
         

         Puppel, Pauline, Gynaecocratie. Herrschaft hochadeliger Frauen in der Frühen Neuzeit,
            in: Geschlechterstreit am Beginn der europäischen Moderne. Die Querelle des Femmes,
            hg. v. Gisela Engel, Königstein im Taunus 2004.
         

         Puppel, Pauline, ‹Virilibus curis, faeminarum vitia exuerant›. Zur Konstruktion der
            Ausnahme, in: Lesarten der Geschichte. Ländliche Ordnungen und Geschlechterverhältnisse.
            Festschrift für Heide Wunder, hg. v. Jens Flemming u.a., Kassel 2004, 356–376.
         

         Quakatz, Manja, ‹Conversio Turci›. Konvertierte und zwangsgetaufte Osmanen, religiöse
            und kulturelle Grenzgänger im Alten Reich (1683–1710), in: Ein Raum im Wandel. Die
            osmanisch-habsburgische Grenzregion vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, hg. v. Norbert
            Spannenberger/Szabolcs Varga, Stuttgart 2014, 215–234.
         

         Ranke, Leopold von, Zur Geschichte von Österreich und Preußen zwischen den Friedensschlüssen
            von Aachen und Hubertusburg (Sämtliche Werke, Bd. 30), Leipzig 1875.
         

         Raponi, Nicola, Il mito del buongoverno teresiano nella Lombardia preunitaria, in:
            Economia, istituzioni, cultura nell’età di Maria Teresa, hg. v. Aldo de Maddalena
            u.a., Bologna 1982, 269–306.
         

         Rasche, Ulrich, Urteil versus Vergleich? Entscheidungspraxis und Konfliktregulierung
            des Reichshofrats im 17. Jahrhundert im Spiegel neuerer Aktenerschließung, in: Mit
            Freundschaft oder mit Recht? Inner- und außergerichtliche Alternativen zur kontroversen
            Streitentscheidung im 15.–19. Jahrhundert, hg. v. Albrecht Cordes, Köln/Weimar/Wien
            2015, 199–231.
         

         Rathkolb, Oliver (Hg.), 250 Jahre: Von der Orientalischen zur Diplomatischen Akademie
            in Wien, Innsbruck 2004.
         

         Rauscher, Franz, Die Bauernrevolte im Gföhlerwald anno 1765, in: Das Waldviertel 5
            (1956), 41–64.
         

         Rauscher, Peter, Krieg – Steuern – Religion – Recht. Staatsgewalt und bäuerlicher
            Protest in Österreich ob und unter der Enns (16.–18. Jahrhundert), in: Die Stimme
            der ewigen Verlierer? Aufstände, Revolten und Revolutionen in den österreichischen
            Ländern (ca. 1740–1815), hg. v. Peter Rauscher/Martin Scheutz, München 2013, 237–272.
         

         Rauscher, Peter/Martin Scheutz (Hg.), Die Stimme der ewigen Verlierer? Aufstände,
            Revolten und Revolutionen in den österreichischen Ländern (ca. 1740–1815), München
            2013.
         

         Redlich, Oswald, Die Tagebücher Kaiser Karls VI., in: Gesamtdeutsche Vergangenheit.
            Festgabe für Heinrich Ritter von Srbik, München 1938, 141–151.
         

         Reinalter, Helmut (Hg.), Joseph von Sonnenfels, Wien 1988.

         Reinalter, Helmut (Hg.), Aufklärung und Geheimgesellschaften. Zur politischen Funktion
            und Sozialstruktur der Freimaurerlogen im 18. Jahrhundert, München 1989.
         

         Reinalter, Helmut (Hg.), Josephinismus als Aufgeklärter Absolutismus, Wien 2008.

         Reinalter, Helmut, Aufklärung, Absolutismus, Reaktion. Die Geschichte Tirols in der
            zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, Wien 1974.
         

         Reinalter, Helmut/Harm Klueting (Hg.), Der Aufgeklärte Absolutismus im europäischen
            Vergleich, Wien/Köln/Weimar 2002.
         

         Reinhardt, Rudolf, Zur Kirchenreform unter Maria Theresia, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte
            77 (1966), 105–119.
         

         Reinhardt, Volker, De Sade oder die Vermessung des Bösen. Eine Biographie, München
            2014.
         

         Reiniger, Alice, Wolfgang von Kempelen. Eine Biographie, Wien 2007.

         Reinöhl, Fritz, Die Übertragung der Mitregentschaft durch Maria Theresia an Großherzog
            Franz Stephan und Kaiser Joseph II., in: MIÖG XI. Ergänzungsband (1929), 650–661.
         

         Reisner, Andrea/Alfred Schiemer, Das Wien(n)erische Diarium und die Entstehung der
            periodischen Presse, in: Österreichische Mediengeschichte. Bd. 1: Von den frühen Drucken
            zur Ausdifferenzierung des Mediensystems (1500–1918), hg. v. Matthias Karmasin/Christian
            Oggolder, Wiesbaden 2016, 87–112.
         

         Reissenberger, Friedrich, Das Corpus evangelicorum und die österreichischen Protestanten
            (1685–1764), in: Jahrbuch der Gesellschaft für die Geschichte des Protestantismus
            in Österreich 17 (1896), 207–222.
         

         Reitböck, J., Das Altarbild in der k. k. Nadelburg, in: Berichte und Mittheilungen
            des Altertums-Vereins zu Wien 27 (1891), 21–25.
         

         Ribeiro, Aileen, Dress in Eighteenth Century Europe, 1715–89, New Haven/London 1984.

         Riedel, Julia Anna, Bildungsreform und geistliches Ordenswesen im Ungarn der Aufklärung,
            Stuttgart 2012.
         

         Rink, Martin, Die noch ungezähmte Bellona. Der Kleine Krieg und die Landbevölkerung
            in der Frühen Neuzeit, in: Militär und ländliche Gesellschaft in der frühen Neuzeit,
            hg. v. Stefan Kroll/Kersten Krüger, Hamburg 2000, 165–189.
         

         Robertson, John, The Case for the Enlightenment. Scotland and Naples 1680–1760, Cambridge
            2005.
         

         Robertson, Ritchie/Edward Timms (Hg.), The Austrian Enlightenment and its Aftermath,
            Edinburgh 1991.
         

         Roche, Daniel, The Culture of Clothing. Dress and Fashion in the Ancien Régime, Cambridge
            1994.
         

         Roethlisberger, Marcel/Renée Loche, Liotard. Catalogue, sources and correspondance,
            Doornspijk 2008.
         

         Rohrschneider, Michael, Österreich und der Immerwährende Reichstag. Studien zur Klientelpolitik
            und Parteibildung (1745–1763), Göttingen 2014.
         

         Roider, Karl A. jr., Austria’s Eastern Question 1700–1790, Princeton 1982.

         Römer, Christof, Der Kaiser und die welfischen Staaten 1679–1755. Abriß der Konstellationen
            und der Bedingungsfelder, in: Das Reich und seine Territorialstaaten im 17. und 18. Jahrhundert.
            Aspekte des Mit-, Neben- und Gegeneinander, hg. v. Harm Klueting/Wolfgang Schmale,
            Münster 2004, 43–67.
         

         Roth, Erik, Die planmäßig angelegten Siedlungen im Deutsch-Banater Militärgrenzbezirk
            1765–1821, München 1988.
         

         Rothenberg, Gunther E., Die österreichische Militärgrenze 1522–1881, Wien 1970.

         Royal Academy of Arts London (Hg.), Jean-Étienne Liotard 1702–1789. Ausstellungskatalog,
            London/New York 2015.
         

         Sacher-Masoch, Leopold von, Maria Theresia als Sultanin, in: ders., Silhouetten. Novellen
            und Skizzen, Leipzig 1879, 47–62.
         

         Samerski, Stefan, Hausheilige statt Staatspatrone. Der misslungene Absolutismus in
            Österreichs Heiligenhimmel, in: Die Habsburgermonarchie 1620–1740. Leistungen und
            Grenzen des Absolutismusparadigmas, hg. v. Petr Mat’a/Thomas Winkelbauer, Stuttgart
            2006, 251–278.
         

         Sandgruber, Roman, Ökonomie und Politik. Österreichische Wirtschaftsgeschichte vom
            Mittelalter bis zur Gegenwart, Wien 1995.
         

         Sanger, Erneste, Isabelle de Bourbon-Parme. La Princesse et la Mort, Brüssel 2002.

         Sauer, Walter, Angelo Soliman. Mythos und Wirklichkeit, in: Von Soliman zu Omofuma.
            Afrikanische Diaspora in Österreich, 17.–20. Jahrhundert, hg. v. Walter Sauer, Innsbruck
            2007, 59–96.
         

         Saurer, Edith, Frauengeschichte in Österreich. Eine fast kritische Bestandsaufnahme,
            in: L’Homme 4 (1993), 37–63.
         

         Schattkowsky, Martina (Hg.), Witwenschaft in der Frühen Neuzeit. Fürstliche und adlige
            Witwen zwischen Fremd- und Selbstbestimmung, Leipzig 2003.
         

         Schennach, Martin Paul, Supplikationen, in: Quellenkunde der Habsburgermonarchie (16.–18. Jahrhundert).
            Ein exemplarisches Handbuch, hg. v. Josef Pauser/Martin Scheutz/Thomas Winkelbauer,
            Wien/Köln/Weimar 2004, 572–584.
         

         Schennach, Martin Paul, ‹ist das gaismarsch exempel noch in gedechtnus›. Unruhen in
            den oberösterreichischen Ländern, in: Die Stimme der ewigen Verlierer? Aufstände,
            Revolten und Revolutionen in den österreichischen Ländern (ca. 1740–1815), hg. v.
            Peter Rauscher/Martin Scheutz, München 2013, 39–66.
         

         Scheutz, Martin, ‹Der vermenschte Heiland›. Armenspeisung und Gründonnerstags-Fußwaschung
            am Wiener Kaiserhof, in: Ein zweigeteilter Ort? Hof und Stadt in der Frühen Neuzeit,
            hg. v. Susanne C. Pils/Jan P. Niederkorn, Innsbruck 2005, 189–253.
         

         Scheutz, Martin, Die fünfte Kolonne. Geheimprotestanten im 18. Jahrhundert in der
            Habsburgermonarchie und deren Inhaftierung in Konversionshäusern (1752–1775), in:
            MIÖG 114 (2006), 329–380.
         

         Scheutz, Martin, Fasching am frühneuzeitlichen Wiener Hof. Zur Domestizierung der
            ‹verkehrten Welt› in einem höfischen Umfeld, in: Wien und seine Wienerinnen. Ein historischer
            Streifzug durch Wien über die Jahrhunderte. Festschrift für Karl Vocelka, hg. v. Martin
            Scheutz u.a., Wien 2008, 125–155.
         

         Scheutz, Martin, Legalität und unterdrückte Religionsausübung. Niederleger, Reichshofräte,
            Gesandte und Legationsprediger, in: Geheimprotestantismus und evangelische Kirchen
            in der Habsburgermonarchie und im Erzbistum Salzburg (17./18. Jahrhundert), hg. v.
            Rudolf Leeb/Martin Scheutz/Dietmar Weikl, Wien/Köln/Weimar 2009, 209–236.
         

         Schilling, Heinz, Höfe und Allianzen. Deutschland 1648–1763 (Das Reich und die Deutschen,
            5), Berlin o. J.
         

         Schilling, Heinz, Formung und Gestalt des internationalen Systems in der werdenden
            Neuzeit. Phasen und bewegende Kräfte, in: Kontinuität und Wandel in der Staatenordnung
            der Neuzeit. Beiträge zur Geschichte des internationalen Systems, hg. v. Peter Krüger,
            Marburg 1991, 19–46.
         

         Schilling, Lothar, Kaunitz und das Renversement des alliances. Studien zur außenpolitischen
            Konzeption Wenzel Antons von Kaunitz, Berlin 1994.
         

         Schilling, Lothar, Ohne Leidenschaft und Vorurteil? Prämissen außenpolitischer Urteilsbildung
            bei Kaunitz, in: Staatskanzler Wenzel Anton von Kaunitz-Rietberg 1711–1794. Neue Perspektiven
            zu Politik und Kultur der europäischen Aufklärung, hg. v. Grete Klingenstein/Franz
            A. J. Szábo, Graz u.a. 1996, 142–167.
         

         Schindling, Anton, Theresianismus, Josephinismus, katholische Aufklärung, in: Würzburger
            Diözesangeschichtsblätter 50 (1988), 215–224.
         

         Schlögl, Rudolf, Anwesende und Abwesende. Grundriss für eine Gesellschaftsgeschichte
            der Frühen Neuzeit, Konstanz 2014.
         

         Schmal, Kerstin, Die Pietas Maria Theresias im Spannungsfeld von Barock und Aufklärung.
            Religiöse Praxis und Sendungsbewusstsein gegenüber Familie, Untertanen und Dynastie,
            Frankfurt am Main u.a. 2001.
         

         Schmale, Wolfgang/Renate Zedinger/Jacques Mondot (Hg.), Josephinismus – eine Bilanz/Échecs
            et réussites du Joséphisme (Das achtzehnte Jahrhundert und Österreich, 22), Bochum
            2008.
         

         Schmale, Wolfgang (Hg.), Multiple kulturelle Referenzen in der Habsburgermonarchie
            des 18. Jahrhunderts/Références culturelles multiples dans la monarchie des Habsbourgau
            dix-huitième siècle/Multiple Cultural References in 18th-Century Habsburg Monarchy
            (Das achtzehnte Jahrhundert und Österreich, 24), Bochum 2010.
         

         Schmid, Alois, Franz I. und Maria Theresia, in: Die Kaiser der Neuzeit, 1519–1918.
            Heiliges römisches Reich, Österreich, Deutschland, hg. v. Anton Schindling/Walter
            Ziegler, München 1990, 232–248.
         

         Schmid, Alois, Franz I. Stephan von Habsburg-Lothringen (1745–1765). Der unbekannte
            Kaiser, in: Eichstätter Hochschulreden 77 (1991), 1–28.
         

         Schmidt, Leopold (Hg.), Historische Volkslieder aus Österreich vom 15. bis zum 19. Jahrhundert,
            Wien 1971.
         

         Schmidt, Georg, Wandel durch Vernunft. Deutsche Geschichte im 18. Jahrhundert, München
            2009.
         

         Schmidt-Haberkamp, Barbara (Hg.), Europa und die Türkei im 18. Jahrhundert/Europe
            and Turkey in the 18th Century, Bonn 2011.
         

         Schmitt, Carl, Gespräch über die Macht und den Zugang zum Machthaber (Originalausg.
            1954), Stuttgart 2008.
         

         Schmitt-Vorster, Angelika, Pro Deo et Populo. Die Porträts Josephs II. (1765–1790).
            Untersuchungen zu Bestand, Ikonografie und Verbreitung des Kaiserbildnisses im Zeitalter
            der Aufklärung, Diss. phil., München 2006.
         

         Schneider, Herbert, Durazzo und Favart im Dialog. Die Erneuerung des Theaters in Wien
            im Spannungsfeld verschiedener Kulturen, in: Maria Theresias Kulturwelt, hg. v. Pierre
            Béhar/Marie-Thérèse Mourey/Herbert Schneider, Hildesheim/Zürich/New York 2011, 123–148.
         

         Schnettger, Matthias, ‹Principe sovrano› oder ‹Civitas imperialis›? Die Republik Genua
            und das Alte Reich in der frühen Neuzeit (1556–1797), Mainz 2006.
         

         Schnettger, Matthias, Ist Wien eine Messe wert? Protestantische Funktionseliten am
            Kaiserhof im 17. und 18. Jahrhundert, in: Grenzen und Grenzüberschreitungen. Bilanz
            und Perspektiven der Frühneuzeitforschung, hg. v. Christine Roll/Frank Pohle/Matthias
            Myrczek, Köln/Weimar/Wien 2010, 599–633.
         

         Schnettger, Matthias, Der Spanische Erbfolgekrieg 1701–1713/14, München 2014.

         Schnitzer, Claudia, Höfische Maskeraden. Funktion und Ausstattung von Verkleidungsdivertissements
            an deutschen Höfen der Frühen Neuzeit, Tübingen 1999.
         

         Schort, Manfred, Politik und Propaganda. Der Siebenjährige Krieg in den zeitgenössischen
            Flugschriften, Frankfurt am Main 2006.
         

         Schroeder, Aribert, Vampirismus. Seine Entwicklung vom Thema zum Motiv, Frankfurt
            am Main 1973.
         

         Schulte, Regina, ‹Madame, ma Chère Fille› – ‹Dearest Child›. Briefe imperialer Mütter
            an königliche Töchter, in: Der Körper der Königin. Geschlecht und Herrschaft in der
            höfischen Welt seit 1500, hg. v. ders., Frankfurt am Main/New York 2002, 162–195.
         

         Schulte, Regina (Hg.), Der Körper der Königin. Geschlecht und Herrschaft in der höfischen
            Welt seit 1500, Frankfurt am Main/New York 2002.
         

         Schulze, Winfried, Hausgesetzgebung und Verstaatlichung im Hause Österreich vom Tode
            Maximilians I. bis zur Pragmatischen Sanktion, in: Der dynastische Fürstenstaat. Zur
            Bedeutung von Sukzessionsordnungen für die Entstehung des frühmodernen Staates, hg.
            v. Johannes Kunisch, Berlin 1982, 253–271.
         

         Schumacher, Andreas (Hg.), Canaletto. Bernardo Bellotto malt Europa. Ausstellungskatalog
            Alte Pinakothek München, München 2014.
         

         Schünemann, K., Die Wirtschaftspolitik Josephs II. in der Zeit seiner Mitregentschaft,
            in: Mitteilungen des österreichischen Instituts für Geschichtsforschung 47 (1933),
            13–56.
         

         Schunka, Alexander, Irenicism and the Challenges of Conversion in the Early Eighteenth
            Century, in: Conversion and the Politics of Religion in Early Modern Germany, hg.
            v. David M. Luebke/Jared Poley/Daniel C. Ryan/David Warren Sabean, New York/Oxford
            2012, 102–118.
         

         Schütte, Ulrich, Höfisches Zeremoniell und sakraler Kult, in: Zeremoniell als höfische
            Ästhetik in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, hg. v. Jörg Jochen Berns/Thomas Rahn,
            Tübingen 1995, 410–431.
         

         Schwicker, Johann Heinrich, Geschichte der österreichischen Militärgrenze, Wien/Teschen
            1883.
         

         Scott, Hamish M., Reform in the Habsburg Monarchy, 1740–1790, in: Enlightened Absolutism.
            Reform and Reformers in Later Eighteenth Century Europe, hg. v. Hamish M. Scott, London,
            Ann Arbor 1990, 145–187.
         

         Seidel, Hans-Christoph, Eine neue ‹Kultur des Gebärens›. Die Medikalisierung von Geburt
            im 18. und 19. Jahrhundert in Deutschland, Stuttgart 1998.
         

         Seidler, Wolfram, Buchmarkt und Zeitschriften in Wien 1760–1786. Studie zur Herausbildung
            einer literarischen Öffentlichkeit im Österreich des 18. Jahrhunderts, Szeged 1994.
         

         Seidler, Andrea, Zur Entwicklung des Wiener Zeitschriftenwesens in der zweiten Hälfte
            des 18. Jahrhunderts, in: Österreichische Mediengeschichte. Bd. 1: Von den frühen
            Drucken zur Ausdifferenzierung des Mediensystems (1500–1918), hg. v. Matthias Karmasin/Christian
            Oggolder, Wiesbaden 2016, 139–165.
         

         Seidler, Andrea/Wolfram Seidler, Das Zeitschriftenwesen im Donauraum zwischen 1740
            und 1809. Kommentierte Bibliographie der deutsch- und ungarischsprachigen Zeitschriften
            in Wien, Pressburg und Pest-Buda, Wien 1988.
         

         Seitschek, Stefan, Religiöse Praxis am Wiener Hof. Das Beispiel der medialen Berichterstattung,
            in: Frühneuzeitforschung in der Habsburgermonarchie. Adel und Wiener Hof – Konfessionalisierung –
            Siebenbürgen, hg. v. István Fazekas u.a., Wien 2013, 71–99.
         

         Selb, Walter/Herbert Hofmeister (Hg.), Forschungsband Franz von Zeiller (1751–1828).
            Beiträge zur Gesetzgebungs- und Wissenschaftsgeschichte, Wien/Köln/Graz 1980.
         

         Sicker, Martin, From the Treaty of Karlowitz to the Disintegration of the Ottoman
            Empire, London 2001.
         

         Sikora, Michael, Der Adel in der Frühen Neuzeit, Darmstadt 2009.

         Silva-Tarouca, Egbert, Der Mentor der Kaiserin. Der weltliche Seelenführer Maria Theresias,
            Wien 1960.
         

         Simmel, Georg, Das Geheimnis und die geheime Gesellschaft, in: ders., Soziologie,
            Berlin 41958, 256–304.
         

         Solf, Elisabeth, Die Reichspolitik des Mainzer Kurfürsten Johann Friedrich Karl von
            Ostein von seinem Regierungsantritt (1743) bis zum Ausbruch des Siebenjährigen Krieges,
            Berlin 1936.
         

         Solomon, Maynard, Mozart. Ein Leben (engl. Orig.ausg. 1994), Kassel 2005.

         Sommer, Monika (Hg.), Hieronymus Löschenkohl. Sensationen aus dem alten Wien, Wien
            2009.
         

         Sommer-Mathis, Andrea, ‹Tu felix Austria nube›. Hochzeitsfeste der Habsburger im 18. Jahrhundert,
            Wien 1994.
         

         Sommer-Mathis, Andrea, Theatrum und Ceremoniale. Rang- und Sitzordnungen bei theatralischen
            Veranstaltungen am Wiener Kaiserhof im 17. und 18. Jahrhundert, in: Zeremoniell als
            höfische Ästhetik in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, hg. v. Jörg Jochen Berns/Thomas
            Rahn, Tübingen 1995, 511–533.
         

         Spannenberger, Norbert/Szabolcs Varga (Hg.), Ein Raum im Wandel. Die osmanisch-habsburgische
            Grenzregion vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Stuttgart 2014.
         

         Spies, Hans-Bernd/Helmut Winter (Hg.), Die Schlacht bei Dettingen 1743. Beiträge zum
            250. Jahrestag, Aschaffenburg 1993.
         

         Srbik, Heinrich Ritter von, Gestalten und Ereignisse aus Österreichs Vergangenheit,
            Leipzig 1942.
         

         Stadelmann, Christian, Mariazell, in: Memoria Austriae II. Bauten, Orte, Regionen,
            hg. v. Emil Brix/Ernst Bruckmüller/Hannes Stekl, Wien 2005, 304–335.
         

         Stangl, Waltraud, Tod und Trauer bei den österreichischen Habsburgern 1740–1780, dargestellt
            im Spiegel des Hofzeremoniells, Diss. phil., Wien 2001.
         

         Stanzel, Josef, Die Schulaufsicht im Reformwerk des Johann Ignaz von Felbiger (1724–1788).
            Schule, Kirche, und Staat in Recht und Praxis des aufgeklärten Absolutismus, Paderborn
            1976.
         

         Starkenfels, Victor Weiß von, Die Kaiserlich-königliche Orientalische Akademie zu
            Wien. Ihre Gründung, Fortbildung und gegenwärtige Einrichtung, Wien 1839.
         

         Stauber, Reinhard, Vaterland – Provinz – Nation. Gesamtstaat, Länder und nationale
            Gruppen in der österreichischen Monarchie 1750–1800, in: Nationalismus vor dem Nationalismus?
            Aufklärung 10 (1998), 55–72.
         

         Stauber, Reinhard, Der Zentralstaat an seinen Grenzen. Administrative Integration,
            Herrschaftswechsel und politische Kultur im südlichen Alpenraum, 1750–1850, Göttingen
            2001.
         

         Steidele, Angela, ‹Als wenn Du mein Geliebter wärest›. Liebe und Begehren zwischen
            Frauen in der deutschsprachigen Literatur 1750–1850, Stuttgart 2003.
         

         Steiner, Stephan, Wien – Temesvar und retour. Der Wasserschub unter Maria Theresia,
            in: Wien und seine Wienerinnen. Ein historischer Streifzug durch Wien über die Jahrhunderte,
            Festschrift für Karl Vocelka, hg. v. Martin Scheutz u.a., Wien 2008, 203–219.
         

         Steiner, Stephan, Schnepfenjagd im Wien des 18. Jahrhunderts, in: Hieronymus Löschenkohl.
            Sensationen aus dem alten Wien, hg. v. Monika Sommer, Wien 2009, 128–137.
         

         Steiner, Stephan, Transmigration. Ansichten einer Zwangsgemeinschaft, in: Geheimprotestantismus
            und evangelische Kirchen in der Habsburgermonarchie und im Erzbistum Salzburg (17./18. Jahrhundert),
            hg. v. Rudolf Leeb/Martin Scheutz/Dietmar Weikl, Wien/Köln/Weimar 2009, 331–360.
         

         Steiner, Stephan, Rückkehr unerwünscht. Deportationen in der Habsburgermonarchie der
            Frühen Neuzeit und ihr europäischer Kontext, Wien/Köln/Weimar 2014.
         

         Stekl, Hannes, Österreichische Zucht- und Arbeitshäuser 1671–1920, München 1978.

         Steppan, Christian, Kaiserliche Gesandte und ihre Annäherungspolitik durch die Kraft
            der Gesten. Der symbolische Startschuss zum österreichisch-russischen Bündnis von
            1726, in: Forschungswerkstatt: Die Habsburgermonarchie im 18. Jahrhundert, hg. v.
            Gunda Barth-Scalmani/Joachim Bürgschwentner/Matthias König/Christian Steppan, Bochum
            2012, 27–41.
         

         Stevens, Maryanne, Still-life, Trompe l’oeil and Genre Painting, in: Jean-Étienne
            Liotard 1702–1789. Ausstellungskatalog, hg. v. der Royal Academy of Arts London, London/New
            York 2015, 162–181.
         

         Stöckelle, Angela, Über Geburten und Taufen der Habsburger am Kaiserhof in Wien von
            Leopold I. bis Maria Theresia, phil. Diss., Wien 1971.
         

         Stöckelle, Angela, Taufzeremoniell und politische Patenschaften am Kaiserhof, in:
            MIÖG 90 (1982), 271–337.
         

         Stolberg, Michael, Homo patiens. Krankheits- und Körpererfahrung in der Frühen Neuzeit,
            Köln 1971.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Der Staat als Maschine. Zur Metaphorik des absoluten
            Fürstenstaats, Berlin 1986.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Vormünder des Volkes? Theorien landständischer Repräsentation
            in der Spätphase des Alten Reiches, Berlin 1999.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Väter der Frauengeschichte? Das Geschlecht als historiographische
            Kategorie im 18. und 19. Jahrhundert, in: Historische Zeitschrift 262 (1996), 39–71.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Ordnungsleistung und Konfliktträchtigkeit der höfischen
            Tafel, in: Zeichen und Raum. Ausstattung und höfisches Zeremoniell in den deutschen
            Schlössern der Frühen Neuzeit, hg. v. Peter-Michael Hahn/Ulrich Schütte, München/Berlin
            2006.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Vom Volk übertragene Rechte? Zur naturrechtlichen Umdeutung
            ständischer Verfassungsstrukturen im 18. Jahrhundert, in: Naturrecht und Staat. Politische
            Funktionen des europäischen Naturrechts (17.–19. Jahrhundert), hg. v. Diethelm Klippel,
            München 2006, 103–117.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Das Heilige Römische Reich deutscher Nation. Vom Ende
            des Mittelalters bis 1806, München 52013.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Zur moralischen Ökonomie des Schenkens bei Hof, in: Luxus
            und Integration. Materielle Hofkultur Westeuropas vom 12. bis zum 18. Jahrhundert,
            hg. v. Werner Paravicini, München 2010, 187–202.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Des Kaisers alte Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache
            des Alten Reiches, München 22013.
         

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Rituale, Frankfurt am Main 2013.

         Stollberg-Rilinger, Barbara, Die Frühe Neuzeit – eine Epoche der Formalisierung?,
            in: Die Frühe Neuzeit. Revisionen einer Epoche, hg. v. Andreas Höfele/Jan-Dirk Müller/Wulf
            Österreicher, Berlin/Boston 2013, 3–27.
         

         Stourzh, Gerald, Vom Umfang der österreichischen Geschichte, in: ders., Vom Umfang
            der Geschichte. Ausgewählte Studien 1990–2010, Wien/Köln/Graz 2011, 11–37.
         

         Strakosch, Henry, Absolutism and the Rule of Law. The Struggle for the Codification
            of Civil Law in Austria 1753–1811, Sydney 1967.
         

         Suppanz, Werner, Österreichische Geschichtsbilder. Historische Legitimationen in Ständestaat
            und Zweiter Republik, Köln/Weimar/Wien 1998.
         

         Suppanz, Werner, Maria Theresia, in: Memoria Austriae I. Menschen, Mythen, Zeiten,
            hg. v. Emil Brix u.a., Wien 2004, 26–47.
         

         Sutter Fichtner, Paula, Habsburg Household or Habsburg Government? A Sixteenth-Century
            Administrative Dilemma, in: Austrian History Yearbook 26 (1995), 45–60.
         

         Sutter Fichtner, Paula, Terror and Toleration. The Habsburg Empire Confronts Islam,
            1526–1850, London 2008.
         

         Swoboda, Gudrun (Hg.), Die kaiserliche Gemäldegalerie in Wien und die Anfänge des
            öffentlichen Kunstmuseums. Bd. 1: Die kaiserliche Galerie im Belvedere (1776–1837),
            Wien/Köln/Weimar 2013.
         

         Szábo, Franz A. J., Kaunitz and Enlightened Absolutism 1753–1780, Cambridge 1994.

         Szábo, Franz A. J., The Cultural Transformation of the Habsburg Monarchy in the Age
            of Metastasio, 1730–1780, in: Studies in Music 16 (1997), 27–50.
         

         Szábo, Franz A. J., Favorit, Premierminister oder ‹drittes Staatsoberhaupt›? Der Fall
            des Staatskanzlers Wenzel Anton Kaunitz-Rietberg, in: Der zweite Mann im Staat. Oberste
            Amtsträger und Favoriten im Umkreis der Reichsfürsten in der Frühen Neuzeit, hg. v.
            Michael Kaiser/Andreas Pečar, Berlin 2003, 345–362.
         

         Szábo, Franz A. J., The Seven Years War in Europe 1756–1763, Harlow u.a. 2008.

         Szábo, Franz A. J., Between Privilege and Professionalism. The Career of Wenzel Anton
            Kaunitz, in: Social Change in the Habsburg Monarchy, hg. v. Harald Heppner/Peter Urbanitsch/Renate
            Zedinger, Bochum 2011, 137–152.
         

         Szijártó, István, The Diet. The Estates and the Parliament of Hungary, 1708–1792,
            in: Bündnispartner und Konkurrenten der Landesfürsten? Die Stände in der Habsburgermonarchie,
            hg. v. Gerhard Ammerer u.a., Wien/München 2007, 151–171.
         

         Szijártó, István, Der ungarische Landtag und seine Entscheidungsprozeduren im 18. Jahrhundert.
            Von der Institutionsgeschichte zur Kulturgeschichte. Methodologische Überlegungen,
            in: Geteilt – Vereinigt. Beiträge zur Geschichte des Königreichs Ungarn in der Frühneuzeit
            (16.–18. Jahrhundert), hg. v. Krisztián Csaplár-Degovics/István Fazekas, Berlin 2011,
            356–168.
         

         Tamussino, Ursula, Isabella von Parma. Gemahlin Josephs II., Wien 1989.

         Tamussino, Ursula, Des Teufels Großmutter. Eine Biographie der Königin Maria Carolina
            von Neapel-Sizilien, Wien 1991.
         

         Tantner, Anton, Ordnung der Häuser, Beschreibung der Seelen. Hausnummerierung und
            Seelenkonskription in der Habsburgermonarchie, Innsbruck/Wien/Bozen 2007.
         

         Tanzer, Gerhard, ‹Spectacle müssen seyn›. Die Freizeit der Wiener im 18. Jahrhundert,
            Wien 1992.
         

         Tapié, Victor Lucien, Maria Theresia. Die Kaiserin und ihr Reich, Graz/Wien/Köln 1980.

         Tautscher-Gerstmeyer, Doris, Die geschriebenen Zeitungen des 18. Jahrhunderts in Wien,
            Wien 1982.
         

         Telesko, Werner, ‹Hier wird einmal gutt ruhen seyn›. Balthasar Ferdinand Molls Prunksarkophag
            für Franz Stephan und Maria Theresia in der Wiener Kapuzinergruft (1754), in: Wiener
            Jahrbuch für Kunstgeschichte 59 (2010), 103–126.
         

         Telesko, Werner, Maria Theresia. Ein europäischer Mythos, Wien/Köln/Weimar 2012.

         Telesko, Werner, Die Maria-Theresia-Krypta (1754) in der Wiener Kapuzinergruft. Dynastische
            Repräsentation als multimediale Inszenierung, in: Geistes-, sozial- und kulturwissenschaftlicher
            Anzeiger 149 (2014), 25–60.
         

         Telesko, Werner, Maria Theresias ‹Familia Augusta›. Zur Programmatik des ‹Riesensaals›
            in der Innsbrucker Hofburg, in: Innsbruck 1765. Prunkvolle Hochzeit, fröhliche Feste,
            tragischer Ausklang, hg. v. Renate Zedinger, Bochum 2015, 349–362.
         

         Telesko, Werner, ‹Die Erbinn so vieler Länder und Reiche›. Zu Ausstattung und Programmatik
            der beiden Galerien in Schloss Schönbrunn unter Maria Theresia, in: MIÖG 124 (2016), 82–103.
         

         Telesko, Werner/Sandra Hertel/Stefanie Linsboth, Zwischen Panegyrik und Tatsachenbericht.
            Zu Struktur und Zielsetzung von ‹Medienereignissen› zur Zeit Maria Theresias, in:
            Zeitschrift für Historische Forschung 44 (2017) (im Druck).
         

         Terlinden, Charles de, Der Orden vom Goldenen Vlies, Wien 1970.

         Thadden, Franz Lorenz von, Feldmarschall Daun. Maria Theresias größter Feldherr, Wien
            1967.
         

         Thiessen, Hillard von, Diplomatie vom type ancien. Überlegungen zu einem Idealtypus des frühneuzeitlichen Gesandtschaftswesens, in:
            Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke und Interkulturalität im historischen Wandel,
            hg. v. Hillard von Thiessen/Christian Windler, Köln/Weimar/Wien 2010, 471–503.
         

         Thiessen, Hillard von/Christian Windler (Hg.), Akteure der Außenbeziehungen. Netzwerke
            und Interkulturalität im historischen Wandel, Köln/Weimar/Wien 2010.
         

         Tomenendal, Kerstin, Das türkische Gesicht Wiens. Auf den Spuren der Türken in Wien,
            Wien 2000.
         

         Trapp, Oswald, Maria Theresia und Tirol, in: Maria Theresia und ihre Zeit, hg. v.
            Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 131–137.
         

         Tropper, Peter G., Staatliche Kirchenpolitik, Geheimprotestantismus und katholische
            Mission in Kärnten (1752–1780), Klagenfurt 1989.
         

         Tropper, Peter G., Von der katholischen Erneuerung bis zur Säkularisierung, 1648–1815,
            in: Geschichte des Christentums in Österreich. Von der Spätantike bis zur Gegenwart,
            hg. v. Rudolf Leeb u.a. (Österreichische Geschichte, Bd. 3), Wien 2003, 181–360.
         

         Urbanski, Hans, Unveröffentlichte Aufzeichnungen Karls von Lothringen, in: Maria Theresia
            und ihre Zeit, hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 91–96.
         

         Vajnági, Márta, The Habsburgs and the Imperial Crown in the Eighteenth Century, in:
            Forschungswerkstatt: Die Habsburgermonarchie im 18. Jahrhundert, hg. v. Gunda Barth-Scalmani/Joachim
            Bürgschwentner/Matthias König/Christian Steppan, Bochum 2012, 91–102.
         

         Vallotton, Henry, Maria Theresia. Die Frau, die ein Weltreich regiert (frz. Orig.ausg.
            Paris 1963), München 1978.
         

         Vann, James Allen, Mapping under the Austrian Habsburgs, in: Monarchs, Ministers,
            and Maps. The Emergence of Cartography as a Tool of Government in Early Modern Europe,
            hg. v. David Buisseret, Chicago 1992, 153–167.
         

         Vasold, Manfred, Die Hunger- und Sterblichkeitskrise von 1770/73 und der Niedergang
            des Ancien Régime, in: Saeculum 59 (2008), 107–142.
         

         Vehse, Eduard, Maria Theresia und ihr Hof, München 1924.

         Venturi, Franco, Italy and the Enlightenment, London 1972.

         Vigarello, Paul, Wasser und Seife, Puder und Parfum. Geschichte der Körperhygiene
            seit dem Mittelalter, Frankfurt am Main 1988.
         

         Vilfan, Sergij, Die Agrarsozialpolitik von Maria Theresia bis Kudlich, in: Der Bauer
            Mittel- und Osteuropas im sozio-ökonomischen Wandel des 18. und 19. Jahrhunderts,
            hg. v. Dan Berindei u.a., Köln/Wien 1973, 1–52.
         

         Vinken, Barbara, Marie Antoinette oder Das Ende der Zwei-Körper-Lehre, in: Das Politische.
            Figurenlehren des sozialen Körpers nach der Romantik, hg. v. Uwe Hebekus/Ethel Matala
            de Mazza/Albrecht Koschorke, München 2003, 86–105.
         

         Vocelka, Karl, Glanz und Untergang der höfischen Welt. Repräsentation, Reform und
            Reaktion im habsburgischen Vielvölkerstaat (Österreichische Geschichte, 1699–1815),
            Wien 2001.
         

         Vocelka, Karl/Lynne Heller, Die private Welt der Habsburger. Leben und Alltag einer
            Familie, Graz 1998.
         

         Vocelka, Karl/Anita Traninger (Hg.), Wien. Geschichte einer Stadt. Band 2: Die frühneuzeitliche
            Residenz. (16.–18. Jahrhundert), Wien/Köln/Weimar 2003.
         

         Vogel, Christine, Der Untergang der Gesellschaft Jesu als europäisches Medienereignis
            (1758–1773). Publizistische Debatten im Spannungsfeld von Aufklärung und Gegenaufklärung,
            Mainz 2006.
         

         Vogel, Christine, Die Aufhebung der Gesellschaft Jesu (1758–1773) 2010. URL: http://www.ieg-ego.eu/vogelc-2010-de
            (24. 06. 2016).
         

         Völkel, Michaela, Der Tisch des Herrn. Das gemeinsame Zeichensystem von Liturgie und
            Tafelzeremoniell in der Frühen Neuzeit, in: Zeichen und Raum. Ausstattung und höfisches
            Zeremoniell in den deutschen Schlössern der Frühen Neuzeit, hg. v. Peter-Michael Hahn/Ulrich
            Schütte, München/Berlin 2006, 83–102.
         

         Volkmer, Gerald, Siebenbürgen zwischen Habsburgermonarchie und Osmanischem Reich,
            München 2015.
         

         Wacha, Georg, Spatzenvertilgung unter Maria Theresia. ULR: http://www.zobodat.at/pdf/NKJB_6_0021–0053.pdf
            (20. 09. 2016).
         

         Wachter, Friederike, Die Erziehung der Kinder Maria Theresias, phil. Diss., Wien 1969.

         Wagner, Hans, Royal Graces and Legal Claims. The Pension Payments of Maria Theresa
            and Their Withdrawal by Joseph II., in: Intellectual and Social Developments in the
            Habsburg Empire from Maria Theresa to World War I., hg. v. Stanley B. Winters u.a.,
            New York/London 1975, 5–29.
         

         Wagner, Hans, Die Zensur in der Habsburger Monarchie (1750–1810), in: Buch- und Verlagswesen
            im 18. und 19. Jahrhundert. Beiträge zur Geschichte der Kommunikation in Mittel- und
            Osteuropa, hg. v. Herbert Göpfert, u.a., Berlin 1977, 28–75.
         

         Wagner, Hans, Das geheime Kammerzahlamt und die Pensionszahlungen Maria Theresias,
            in: Maria Theresia und ihre Zeit, hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 170–175.
         

         Wagner, Hans, Fürstengnade und Rechtsspruch. Die Pensionszahlungen Maria Theresias
            und ihre Aufhebung durch Joseph II., in: ders., Salzburg und Österreich. Aufsätze
            und Vorträge, Salzburg 1982, 297–360.
         

         Walter, Friedrich, Die zensurierten Klassiker. Neue Dokumente theresianisch-josephinischer
            Zensur, in: Jahrbuch der Grillparzer-Gesellschaft 29 (1930), 142–147.
         

         Walter, Friedrich, Kaunitz’ Eintritt in die innere Politik, in: MIÖG 46 (1932), 37–79.
         

         Walter, Friedrich, Die Geschichte der österreichischen Zentralverwaltung in der Zeit
            Maria Theresias (1740–1780) (Die österreichische Zentralverwaltung, II. Abt., 1. Bd.,
            1. Halbband), Wien 1938.
         

         Walter, Friedrich, Männer um Maria Theresia, Wien 1951.

         Walter, Friedrich, Die religiöse Stellung Maria Theresias, in: Theologisch-praktische
            Quartalschrift 105 (1957), 34–47.
         

         Walter, Friedrich, Die theresianische Staatsreform von 1749, München 1958.

         Walter, Friedrich, Die Paladine der Kaiserin. Ein Maria-Theresien-Buch, Wien 1959.

         Walter, Friedrich, Kaiserin Maria Theresia, in: Gestalter der Geschicke Österreichs,
            hg. v. Hugo Hantsch, Innsbruck/Wien/München 1962, 235–252.
         

         Walter, Friedrich, Österreichische Verfassungs- und Verwaltungsgeschichte von 1550–1955,
            Wien/Köln/Graz 1972.
         

         Wandruszka, Adam, Die Religiosität Franz Stephans, in: MIÖG 12 (1959), 162–173.
         

         Wandruszka, Adam, Leopold II., 2 Bde., Wien/München 1963.

         Wandruszka, Adam, Österreich und Italien im 18. Jahrhundert, Wien 1963.

         Wandruszka, Adam, Im Urteil der Nachwelt, in: Maria Theresia und ihre Zeit, hg. v.
            Walter Koschatzky, Salzburg/Wien 1979, 457–461.
         

         Wandruszka, Adam, Maria Theresia. Die große Kaiserin, Göttingen/Zürich/Frankfurt am
            Main 1980.
         

         Wandruszka, Adam, Die Historiographie der theresianisch-josephinischen Reformzeit,
            in: Ungarn und Österreich unter Maria Theresia und Joseph II. Neue Aspekte im Verhältnis
            der beiden Länder, hg. v. Anna M. Drabek/Richard G. Plaschka/Adam Wandruszka, Wien
            1982, 13–27.
         

         Wangermann, Ernst, Maria Theresia. A Reforming Monarchy, in: The Courts of Europe,
            Politics, Patronage and Royality, 1400–1800, hg. v. Arthur Geoffrey Dickens, London
            1977, 283–304.
         

         Wangermann, Ernst, Matte Morgenröte. Verzug und Widerruf im späten Reformwerk Maria
            Theresias, in: Maria Theresia und ihre Zeit, hg. v. Walter Koschatzky, Salzburg/Wien
            1979, 67–71.
         

         Wangermann, Ernst, Reform Catholicism and Political Radicalism in Austrian Enlightenment,
            in: The Enlightenment in National Context, hg. v. Roy Porter/Mikulas Teich, Cambridge
            1981, 127–140.
         

         Wangermann, Ernst, Zur Frage der Kontinuität zwischen den theresianischen und josephinischen
            Reformen, in: Österreich im Europa der Aufklärung. Kontinuität und Zäsur zur Zeit
            Maria Theresias und Josephs II., hg. v. Richard Georg Plaschka/Grete Klingenstein,
            Wien 1985, 943–954.
         

         Wangermann, Ernst, Mit den Waffen der Publizität. Zum Funktionswandel der politischen
            Literatur unter Joseph II., Wien/München 2004.
         

         Was von den Türken blieb. Ausstellungskatalog, Perchtoldsdorf 1983.

         Weber, Annemarie, Der österreichische Orden vom Goldenen Vlies. Geschichte und Probleme,
            Diss. phil., Bonn 1971.
         

         Weber, Johannes, Avisen, Relationen, Gazetten. Der Beginn des europäischen Zeitungswesens,
            Oldenburg 1997.
         

         Weber, Nadir, Zwischen Arkanum und Öffentlichkeit. Der Brief als Medium politischer
            Kommunikation im 18. Jahrhundert, in: Politische Kommunikation von der klassischen
            Rhetorik zur Mediendemokratie, hg. v. Felix Heidenreich/Daniel Schönpflug, Berlin
            2012, 63–74.
         

         Weinzierl-Fischer, Erika, Die Bekämpfung der Hungersnot in Böhmen, 1770–1772, in:
            MÖStA 7 (1954), 478–514.
         

         Welke, Martin, ‹… zu Österreichs Gloria und Publicität mitzuwürcken›. Zur Pressepolitik
            des Kaiserhofes im Reich im 18. Jahrhundert, in: Mediengeschichte. Forschung und Praxis,
            hg. v. Wolfgang Duchkowitsch, Wien/Köln/Graz 1985, 173–192.
         

         Wiesinger, Peter, Die Reform der deutschen Schriftsprache unter Maria Theresia. Ziele –
            Durchführung – Wirkung, in: Strukturwandel kultureller Praxis. Beiträge zu einer kulturwissenschaftlichen
            Sicht des theresianischen Zeitalters, Das Achtzehnte Jahrhundert und Österreich Bd. 17,
            hg. v. Franz M. Eybl, Wien 2002, 131–140.
         

         Wimmer, Johannes, Gesundheit, Krankheit und Tod im Zeitalter der Aufklärung. Fallstudien
            aus den habsburgischen Erbländern, Wien/Köln 1991.
         

         Winkelbauer, Thomas, Robot und Steuer. Die Untertanen der Waldviertler Grundherrschaften
            Gföhl und Altpölla zwischen feudaler Herrschaft und absolutistischen Staat vom 16. Jahrhundert
            bis zum Vormärz, Wien 1986.
         

         Winkelbauer, Thomas, Der Adel in Ober- und Niederösterreich in der Frühen Neuzeit.
            Versuch eines Literaturüberblicks, in: Opera Historica 2 (1992), 13–33.
         

         Winkelbauer, Thomas/Michael Hochedlinger (Hg.), Herrschaftsverdichtung, Staatsbildung,
            Bürokratisierung. Verfassungs-, Verwaltungs- und Behördengeschichte der Frühen Neuzeit,
            Wien 2010.
         

         Winter, Gustav, Die Gründung des kaiserlichen und königlichen Haus-, Hof- und Staatsarchivs
            1749–1762, in: Archiv für Österreichische Geschichte 92 (1903), 1–82.
         

         Winter, Eduard, Der Josephinismus. Die Geschichte des österreichischen Reformkatholizismus
            1740–1848, Berlin 21962.
         

         Winterling, Aloys, Die frühneuzeitlichen Höfe in Deutschland, in: Internationales
            Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 21 (1996), 181–189.
         

         Winterling, Aloys, ‹Hof›. Versuch einer idealtypischen Bestimmung anhand der mittelalterlichen
            und frühneuzeitlichen Geschichte, in: Hof und Theorie. Annäherungen an ein historisches
            Phänomen, hg. v. Reinhard Butz/Jan Hirschbiegel/Dietmar Willoweit, Köln/Weimar/Wien
            2004, 77–90.
         

         Wolf, Adam, Marie Christine, Erzherzogin von Österreich, 2 Bde., Wien 1863.

         Wolf, Adam, Fürstin Eleonore Liechtenstein 1745–1812. Nach Briefen und Memoiren ihrer
            Zeit, Wien 1875.
         

         Wolf, Adam/Hans von Zwiedineck-Südenhorst, Österreich unter Maria Theresia, Josef II.
            und Leopold II., Wien 1855.
         

         Wolf, Michaela, ‹Diplomatenlehrbuben› oder angehende ‹Dragomane›? Zur Rekonstruktion
            des sozialen ‹Dolmetschfeldes›, in: Das Osmanische Reich und die Habsburgermornarchie,
            hg. v. Marlene Kurz u.a., München 2005, 503–514.
         

         Wolf, Hubert, Katholische Aufklärung?, in: Religion und Aufklärung, hg. v. Albrecht
            Beutel/Martha Nooke, Tübingen 2016, 81–95.
         

         Wolff, Larry, Hapsburg [sic] Letters: The Disciplinary Dynamics of Epistolary Narrative
            in the Correspondence of Maria Theresa and Marie-Antoinette, in: Marie Antoinette.
            Writings on the Body of a Queen, hg. v. Dena Goodman, New York/London 2003, 25–43.
         

         Wrede, Martin, Ohne Furcht und Tadel – Für König und Vaterland. Frühneuzeitlicher
            Hochadel zwischen Familienehre, Ritterideal und Fürstendienst, Stuttgart 2012.
         

         Wührer, Jakob, Ein teilgebautes Haus ohne Fundament? Zum Forschungsstand des frühneuzeitlichen
            Wiener Hofes am Beispiel der Organisationsgeschichte, in: MIÖG 117 (2009), 23–50.
         

         Wührer, Jakob, Um Nutzen zu fördern und Schaden zu wenden. Entstehung, Verwendung
            und Wirkung von Instruktionen und das Ringen um gute Ordnung am frühneuzeitlichen
            Wiener Hof, in: Ordnung durch Tinte und Feder? Genese und Wirkung von Institutionen
            im zeitlichen Längsschnitt vom Mittelalter bis zum 20. Jahrhundert, hg. v. Anita Hipfinger
            u.a., Wien/Köln/Weimar 2012, 107–159.
         

         Wührer, Jakob/Martin Scheutz, Zu Diensten ihrer Majestät. Hofordnungen und Instruktionsbücher
            am frühneuzeitlichen Wiener Hof, Wien 2011.
         

         Wunder, Bernd, Die Institutionalisierung der Invaliden-, Alters- und Hinterbliebenenversorgung
            der Staatsbediensteten in Österreich (1748–1790), in: MIÖG 92 (1984), 341–406.
         

         Wunder, Heide, ‹Er ist die Sonn’, sie ist der Mond›. Frauen in der Frühen Neuzeit,
            München 1992.
         

         Wunder, Heide, Herrschaft und öffentliches Handeln von Frauen in der Gesellschaft
            der Frühen Neuzeit, in: Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Frühen Neuzeit
            bis zur Gegenwart, hg. v. Ute Gerhard, München 1997, 27–54.
         

         Wurzbach, Constant von (Hg.), Biographisches Lexikon des Kaiserthums Österreich, 1750–1850,
            Wien 1856–1891.
         

         Wuthenow, Ralph-Rainer, Das erinnerte Ich. Europäische Autobiographie und Selbstdarstellung
            im 18. Jahrhundert, München 1974.
         

         Yonan, Michael, Conceptualizing the Kaiserinwitwe. Empress Maria Theresa and Her Portraits,
            in: Widowhood and Visual Culture in Early Modern Europe, hg. v. Allison Levy, Aldershot
            2003, 109–125.
         

         Yonan, Michael, Modesty and Monarchy. Rethinking Empress Maria Theresa at Schönbrunn,
            in: Austrian History Yearbook 35 (2004), 25–47.
         

         Yonan, Michael, Nobility and Domestic Conviviality in the Paintings of Archduchess
            Maria Christina, in: Theatrum Historiae 4 (2009), 135–154.
         

         Yonan, Michael, Portable Dynasties. Imperial Gift-Giving at the Court of Vienna in
            the Eighteenth Century, in: The Court Historian 12 (2009), 177–188.
         

         Yonan, Michael, Empress Maria Theresa and the Politics of Habsburg Imperial Art, Pennsylvania
            2011.
         

         Zahirovic, Nedim, Bemerkungen Friedrich Wilhelm von Taubes über Grenzleben und Grenzhandel
            in Slawonien und Syrmien in den Jahren 1776 und 1777, in: Europa und die Türkei im
            18. Jahrhundert, hg. v. Barbara Schmidt-Haberkamp, Bonn 2011, 277–285.
         

         Zechmeister, Gustav, Die Wiener Theater nächst der Burg und nächst dem Kärtnerthor
            von 1747 bis 1776, Wien 1971.
         

         Zedinger, Renate (Hg.), Innsbruck 1765. Prunkvolle Hochzeit, fröhliche Feste, tragischer
            Ausklang, Bochum 2015.
         

         Zedinger, Renate, Erziehung in Wien. Zum Aufenthalt des Erbprinzen Franz (Anton) Stephan
            von Lothringen am Hof Kaiser Karls VI. in den Jahren 1723 bis 1729, in: Jahrbuch des
            Vereins für Geschichte der Stadt Wien 50 (1994), 83–104.
         

         Zedinger, Renate, Hochzeit im Brennpunkt der Mächte. Franz Stephan von Lothringen
            und Maria Theresia, Wien/Köln/Weimar 1994.
         

         Zedinger, Renate, Die Verwaltung der Österreichischen Niederlande in Wien (1714–1795).
            Studien zu den Zentralisierungstendenzen des Wiener Hofes im Staatswerdungsprozess
            der Habsburgermonarchie, Wien/Köln/Weimar 2000.
         

         Zedinger, Renate, Franz Stephan von Lothringen (1708–1765). Monarch, Manager, Mäzen,
            Wien 2008.
         

         Zedinger, Renate/Wolfgang Schmale (Hg.), Franz Stephan von Lothringen und sein Kreis/L’empereur
            François Ier et le réseau lorrain/L’imperatore Francesco I e il circolo lorenese,
            Bochum 2009.
         

         Zelepos, Ioannis, Vampirglaube und orthodoxe Kirche im osmanischen Südosteuropa. Ein
            Fallbeispiel für die Ambivalenzen vorsäkularer Rationalisierungsprozesse, in: Das
            osmanische Europa. Methoden und Perspektiven der Frühneuzeitforschung zu Südosteuropa,
            hg. v. Andreas Helmedach/Markus Koller/Konrad Petrovszky/Stefan Rohdewald, Leipzig
            2014, 363–381.
         

         Zimmermann, Christian von, ‹Mit allen seinen Saiten schlaff geweint›? Zur poetischen
            Form und politischen Funktion der dichterischen Denkmäler auf den Tod Maria Theresias,
            in: Oratio Funebris. Die katholische Leichenpredigt der frühen Neuzeit. Zwölf Studien,
            hg. v. Birgit Boge/Ralf Georg Bogner, Amsterdam/Atlanta 1999, 275–315.
         

         Žolger, Ivan Ritter von, Der Hofstaat des Hauses Österreich, Wien/Leipzig 1917.

         Zollinger, Manfred, Das Glücksspiel in Wien im 18. Jahrhundert, in: Homo ludens. Der
            spielende Mensch 1 (1991), 149–170.
         

         Zollinger, Manfred, Geschichte des Glücksspiels vom 17. Jahrhundert bis zum Zweiten
            Weltkrieg, Wien 1997.
         

         Zöllner, Erich (Hg.), Die Quellen der Geschichte Österreichs, Wien 1982.

         Zöllner, Erich (Hg.), Österreich im Zeitalter des aufgeklärten Absolutismus, Wien
            1983.
         

         Zwiedineck-Südenhorst, Hans von, Geschichte der religiösen Bewegung in Inner-Österreich
            im 18. Jahrhundert, in: Archiv für Österreichische Geschichte 53 (1875), 460–546.
         

      

   
      
         
            GLOSSAR
            

            ~

         

         actus submissionis  Unterwerfungsakt
         

         ad executionem  zum Vollzug
         

         amitié  Freundschaft
         

         Antecamera, Antichambre  Vorzimmer
         

         Apanage  Ausstattung der nachgeborenen Kinder
         

         application  Arbeitseifer
         

         assemblée  Versammlung
         

         attachement  Zuneigung, Anhänglichkeit
         

         aufbutzen  aufputzen, beschönigen
         

         austère  sittenstreng
         

         Aya, Ayo  Erzieherin, Erzieher
         

         Beneventirung  Begrüßung, Bewillkommnung
         

         brouillieren  Streit erregen
         

         Bureau des affaires étrangères  Amt für auswärtige Angelegenheiten
         

         Calumniant  Verleumder
         

         campagne, en campagne  1) auf dem Land 2) auf dem Feldzug
         

         Capo (Pl. Capi)  Oberhaupt, Amtschef
         

         castrum doloris  Trauergerüst
         

         catharose materi  Schleim in den Atemwegen
         

         causa communis  gemeinsame Sache
         

         chaise pour accoucher  Gebärstuhl
         

         chartarum moles  Papierwucherungen
         

         Clystier  Klistier, Einlauf
         

         Coeremonien, coeremonios  Zeremonien, zeremoniell
         

         Collane  Ordenskette
         

         collation  Mahlzeit
         

         complexio  Verbindung, Mischung (Medizin: Mischung der Körpersäfte)
         

         conduite  Benehmen, Verhalten
         

         connaissance  Kenntnis, Kennerschaft
         

         consors regiminis  Mitregent
         

         consortium regiminis  gemeinsame Regentschaft
         

         consolation  Trost
         

         contentum  (Pl. contenta) Inhalt
         

         Contributionsquantum  Steuerliche Berechnungseinheit
         

         convenance  Konvenienz, Übereinkunft, Schicklichkeit
         

         convulsivischer Zufall  Krampfanfall
         

         coram throno  vor dem Thron
         

         coup d’état  Umsturz
         

         dame de première distinction  Dame von erstem Rang
         

         de bon coeur  von ganzem Herzen
         

         décence  Anstand, Takt
         

         décontenancieren  aus der Fassung bringen
         

         decorum  Schicklichkeit, Zier
         

         decorum belli  Kriegszeremoniell
         

         Deliberationspuncta  Beratungsgegenstände
         

         démarche  Gang, Gangart
         

         depositarius  Hüter, Depositär
         

         désagréments  Unannehmlichkeiten
         

         chocant, choquant  schockierend
         

         délassement  Erholung
         

         disgusto  (Pl. disgusti) Abneigung, Widerwille
         

         Dissimulation  Verstellung
         

         Divertissement  Lustbarkeit, Zerstreuung
         

         divide et impera  ‹teile und herrsche›
         

         do ut des  ‹ich gebe, damit du gibst›
         

         Dominus ac redemptor  Herr und Erlöser
         

         droiture  Rechtschaffenheit, Rechtlichkeit
         

         monde, tout le monde (alle) Welt
         

         ecrasiren  zermalmen, zertreten
         

         Eloge  Lobrede
         

         en parade  in Form einer Parade
         

         entrevue  Zusammentreffen
         

         épineux  brenzlig, knifflig
         

         Erbuntertänigkeit  erbliche Bindung des Bauern an den Grundherrn
         

         esprit de corps  Gemeinschaftsgeist
         

         esprit de nouveauté  Neuerungsgeist
         

         estime  Wertschätzung
         

         éventail  Fächer
         

         ex consilio  aus dem Rat heraus
         

         excedieren  übertreiben, übersteigen
         

         Exemtion  Befreiung, Ausnahme
         

         exercitium religionis privatissimum  privateste Religionsausübung
         

         Extraction  Herkunft, Abstammung
         

         fatigue  Müdigkeit, Ermüdung
         

         fauteuil  Sessel
         

         fl = florin  = Gulden
         

         foible, faible  schwach, Schwäche
         

         fort intéressé  stark interessiert, eigennützig
         

         fourage, fouragieren  Verpflegung, verpflegen
         

         Fürstenrat  Zweite Kammer des Reichstags
         

         galanterie vis-à-vis de lui-même  Eitelkeit, Eigenliebe
         

         gendre bien aimé  geliebter Schwiegersohn
         

         Handbillet  handschriftliche Notiz
         

         hazard, hazardiren  Zufall, Risiko, etwas aufs Spiel setzen
         

         hoc est corpus meum  ‹Das ist mein Leib›
         

         homme d’esprit  Mann von Geist
         

         honnête homme  Mann von Ehre
         

         hors de sa place  jenseits seines Platzes, unstandesgemäß
         

         Hussiten  reformatorische Bewegung in Böhmen, nach Jan Hus (†1415)
         

         immodestie  Unbescheidenheit
         

         in hac/sua sphaera  in dieser/seiner Sphäre
         

         in internis  in den inneren Angelegenheiten
         

         in majestate sitzen  in herrscherlicher Form thronen
         

         in puncto sexti  in Bezug auf das sechste Gebot, Ehebruch
         

         inclination  Zuneigung
         

         Indifferentismus  Haltung der (religiösen) Indifferenz, Gleichgültigkeit
         

         ius publicum  Öffentliches Recht
         

         ius publicum universale et gentium  Natur- und Völkerrecht
         

         jure regio  aus königlichem Recht
         

         Koadjutor  Stellvertreter des Bischofs mit Recht der Nachfolge
         

         Konskriptionswesen  System der Truppenaushebung
         

         Krondomänen  Länder, die unmittelbar dem Landesherrn als Grundherrn gehören
         

         Landmarschall  Oberhaupt der Landstände
         

         Landtagsrezess  Schlussdokument eines Landtags
         

         Livre  französische Silberwährung
         

         Madame ma chère fille  ‹Meine liebe Frau Tochter›
         

         magna mater Austriae  ‹Große Mutter Österreichs›, Maria als Landesheilige
         

         magnificence  Pracht
         

         mauvais ménage  unglückliche Ehe
         

         Memoralien  Denkschriften
         

         militairement tractiren  militärisch behandeln
         

         Militärchargen  militärische Ämter
         

         ministre de famille  Diener der Familie
         

         ministri principali  wichtigste Diener
         

         Minutissima  kleinste Details
         

         Monsieur mon cher fils  ‹Mein lieber Herr Sohn›
         

         more geometrico  nach Art der Geometrie
         

         Notification  Bekanntgabe
         

         numerus fixus  feste Anzahl, Obergrenze
         

         Nuntius extraordinarius  außerordentlicher Gesandter des Heiligen Stuhls
         

         obediendi gloria  zum Ruhme des Gehorsams
         

         omen pro futuro  Vorzeichen für das Kommende
         

         Oratorium  Separater Gebetsraum für die Herrscherfamilie
         

         ordre de bataille  Schlachtordnung
         

         P. P. Carmeliter  Patres des Karmeliterordens
         

         Pactum mutuae successionis  Vertrag über die gegenseitige Nachfolge
         

         Papilloten  Lockenwickler
         

         par complaisance  aus Gefälligkeit
         

         par ordre supérieur  auf höchsten Befehl
         

         par surcroît de bonté  aus übermäßiger Güte
         

         pars pro toto  Der Teil steht für das Ganze
         

         parti des dévots  Partei der Frommen
         

         partie de plaisir  Lustpartie
         

         pater patriae  Vater des Vaterlandes
         

         per procuratorem  durch Stellvertreter
         

         Phisinomia  Physiognomie, Gesichtszüge
         

         Piano nobile  erste, im Rang hervorgehobene Etage
         

         Poenitenz  Buße
         

         polissonnerie  Scherz, Anzüglichkeit
         

         politesse  Höflichkeit
         

         Posterität  Nachkommenschaft
         

         pouvoir  Macht
         

         Praedilection  Vorliebe
         

         Praevention  Vorbeugung
         

         Prärogative  Vorrecht
         

         Premier ministre pour les affaires du dedans  Erster Minister für die Inneren Angelegenheiten
         

         primus inter pares  Erster unter Gleichen
         

         pro tempore et persona  je nach Zeit und Person
         

         producta naturae et artis  Erzeugnisse der Natur und der Kunst
         

         Proposition  Beratungsvorlage einer Ständeversammlung
         

         Protomedicus  Erster Leibarzt
         

         puissance  Macht
         

         punctum deliberandum  Beratungsgegenstand
         

         qua corregens  als Mitregent
         

         Recommendation, recommendieren  Empfehlung, empfehlen
         

         Recompensation  Erstattung, Gegenleistung
         

         Reconnaissance  Dankbarkeit, Erkenntlichkeit
         

         rectificieren  berichtigen
         

         Regalien  königliche Rechte
         

         Relegation  Ausweisung, Verbannung
         

         Remittirung  Zurücksendung
         

         république des lettres  Gelehrtenrepublik
         

         Reskript  kaiserlicher Erlass
         

         restringieren  einschränken
         

         Retirada, Retirade  innerster Raum der herrscherlichen Appartementfolge
         

         retraite  Rückzugsort
         

         Rex et dominus noster  ‹Unser König und Herr›
         

         rex et sacerdos  König und Priester
         

         rex foemina  weiblicher König, königliche Frau
         

         Rex Hungariae  König von Ungarn
         

         Rey cattólico  Katholischer König (Titel des spanischen Königs)
         

         Rituale Romanum  Liturgisches Buch der römisch-katholischen Kirche
         

         Sektarier  Anhänger einer Sekte
         

         Sekundogenitur  Zweitgeburtsrecht, Territorium des Zweitgeborenen einer Dynastie
         

         Solennität  feierlich-förmlicher Akt
         

         sollizitieren  ein Anliegen vorbringen
         

         souper  Abendessen
         

         souteniren  unterstützen, aushalten
         

         spectacle  Theateraufführung
         

         splendeur  Glanz, Pracht
         

         Sportel  Gebühr für eine Amtstätigkeit
         

         status et ordines  Stände und Korporationen (im ungarischen Landtag)
         

         status quo ante bellum  Zustand vor dem Krieg
         

         Steuerrectification  Berichtigung der Steuergrundlagen
         

         Stiftskapitel  Leitungsgremium eines geistlichen Territoriums
         

         sub throno  unter/vor dem Thron
         

         suffisance  Dünkel, Selbstgefälligkeit
         

         supplieren  ergänzen
         

         suppositum  Voraussetzung, Annahme
         

         surrogieren  ersetzen
         

         tableau  Bild
         

         Tax  Gebühr
         

         Te Deum Laudamus  ‹Dich Gott loben wir›
         

         tendresse  Zärtlichkeit
         

         Timidität  Ängstlichkeit
         

         Titularfürsten  Fürsten, die den Titel führen, ohne das dazugehörige Territorium zu besitzen
         

         Urbarium  Grundstücksverzeichnis
         

         venerieren  verehren
         

         venerische Seuche  Geschlechtskrankheit, Syphilis
         

         vitium radicale  Grundübel
         

         Welsch  italienische/romanische Sprache
         

      

   
      
         
            GENEALOGISCHE TABELLEN
            

            ~

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_931.jpg]

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_932.jpg]

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_933.jpg]

         

      

   
      
         
            KARTE DER 
HABSBURGISCHEN LÄNDER

         

         
            [image: 69748_HC_Stollberg_abb_801.jpg]

         

      

   
      
         
            BILDNACHWEIS
            

            ~

         

         
            Tafelteil
            

         

         Abb. 1, 15, 20: KHM-Museumsverband, Wien | Abb. 2: Elisabethinenkonvent Klagenfurt | Abb. 3: © Nationalmuseum Stockholm/Bridgeman Images | Abb. 4: Aus: Koschatzky, Maria Theresia und ihre Zeit, S. 99, Abb. 30 | Abb. 5: akg-images/Fototeca Gilardi |  Abb. 6, 14, 24, 25, 26, 28: akg-images | Abb. 7: Aus Husslein-Arco, Agnes/Georg Lechner (Hg.), Martin van Meytens der Jüngere, S. 66 f.
            (Privatbesitz, Wien) | Abb. 8: MAK – Österreichisches Museum für angewandte Kunst/Gegenwartskunst, Photos: © MAK/Mika
            K. Wisskirchen (oben), © MAK/Georg Mayer (unten) | Abb. 9: Albertina, Wien. www.albertina.at | Abb. 10: Im Besitz des Suermondt-Ludwig-Museums, © Anne Gold, Aachen | Abb. 11: Schloss Schönbrunn Kultur- und Betriebsgesellschaft/Sammlung: Bundesmoblienverwaltung/Objektstandort:
            Schloss Schönbrunn/Photo: Edgar Knaack | Abb. 12: Belvedere, Wien |  Abb. 13: Wikimedia Commons, Wolfgang Sauber | Abb. 16: akg-images/Erich Lessing | Abb. 17: © Wien Museum | Abb. 18: Wikimedia Commons, rollroboter |  Abb. 19: Nadelburg Museum/Photo: Robert Bachtrögl | Abb. 21: ÖNB, Wien, Handschriftensammlung, cod. min. 33a | Abb. 22: Schloss Schönbrunn Kultur- und Betriebsges.mbH/Photo: Alexander Eugen Koller | Abb. 23: Puschkin-Museum/© mauritius-images/Super Stock/Fine Art Images | Abb. 27: Wikimedia Commons, Ludmila Pilecka | Abb. 29: akg-images/Erich Lessing |  Abb. 30: Aus Koschatzky, Maria Theresia und ihre Zeit, S. 28, Abb. 6
         

         
            Textteil
            

         

         Abb. 1: www.in-arcadia-ego.at | Abb. 2, 43: KHM-Museumsverband, Wien | Abb. 3: ÖNB, Wien, 128.866 – B | Abb. 4: ÖNB, Wien, Sign. 44.O.4 Alt | Abb. 5: Aus Mraz/Mraz, Maria Theresia, S. 33 | Abb. 6: Historisches Museum Budapest, Inv Nr. II,216, Photo: József Szabolcs Csörge, Public
            Art Multimedia | Abb. 7, 29: akg-images | Abb. 8: Gartmann Sammel-Album 21 (1924), 6095 | Abb. 9, 10, 11: Rijksmuseum Amsterdam | Abb. 12: Aus: Bressan/Grassi, Maria Teresa, 50 ff. |  Abb. 13: LWL-Museum für Kunst und Kultur (Westfälisches Landesmuseum), Münster/Porträtarchiv Diepenbroick;
            Photo: LWL-Museum für Kunst und Kultur (Westfälisches Landesmuseum), Münster, Hanna Neander | Abb. 14: Aus Mraz/Mraz, Maria Theresia, S. 73 | Abb. 15: Aus Gerda Mraz (Hg.) (1984): Maria Theresia als Königin von Ungarn. Eisenstadt (Jahrbuch
            für österreichische Kulturgeschichte 10), S. 179 | Abb. 16: Historisches Museum Frankfurt (Inv.-Nr. C01192), Photo: Horst Ziegenfusz | Abb. 17, 27, 41: Albertina, Wien; www.albertina.at | Abb. 18: Aus Koschatzky, Maria Theresia, S. 438 | Abb. 19: Wien, Österreichisches Staatsarchiv, Kriegsarchiv, HKR 1771, 98–136 (fol. 8v). | Abb. 20: De Agostini Picture Library/A. Dagli Orti/Bridgeman Images | Abb. 21: Photo: Erik Cornelius/Nationalmuseum Stockholm | Abb. 22 a. b, 42: akg-images | Abb. 23: Aus Johann Storch, Weiberkrankheiten, Wien 1747 | Abb. 24: © Burghauptmannstadt Österreich/Photo Bunge | Abb. 25: ÖNB, Wien, Pk 3003, 530 | Abb. 26: akg-images/Erich Lessing | Abb. 28: Aus Koschatzky, Maria Theresia, S. 417 | Abb. 30: Hungarian National Gallery, Budapest/Bridgeman Images | Abb. 31: Belvedere, Wien | Abb. 32: bpk/Staatsbibliothek zu Berlin | Abb. 33: Schloss & Park Eggenberg/Universalmuseum Joanneum GmbH, Graz | Abb. 34: Lars-Holger Thümler (Hg.) (1993): Die Österreichische Armee im Siebenjährigen Krieg.
            Die Bautzener Bilderhandschrift aus dem Jahre 1762 (Faksimile), Nr. 70 | Abb. 35: Privatsammlung, © Luisa Riccarini/Leemage/Bridgeman Images | Abb. 36: ÖNB, Wien, NB 500.160-C | Abb. 37: © Deutsches Historisches Museum, Berlin (Inv.-Nr. Gm 2004/20) | Abb. 38a. b: Office of Graphic Arts Museums of Art and History, Geneva, property of the Swiss
            Confederation, Gottfried Keller Foundation, Berne. Photo: ville-geneve.ch | Abb. 39: De Agostini Picture Library/Bridgeman Images | Abb. 40: © IMAGNO/Gerhard Trumler | Abb. 44: ÖNB, Wien, E 6858-D | Abb. 45: © Deutsches Historisches Museum, Berlin (Inv.-Nr. 1988/613) | Abb. 46 a–d: René & Peter van der Krogt, http://statues.vanderkrogt.net | Abb. 47: Aus Koschatzky, Maria Theresia, S. 316, Abb. 149 | Abb. 48: Aus Prinz Eugen und das barocke Österreich, Ausstellungskatalog des Niederösterreichischen
            Landesmuseums, Wien, 1986, FB 80. | Abb. 49: © Wien Museum | Abb. 50: Bayerische Staatsbibliothek München | Abb. 51: akg-images/Imagno | Abb. 52: ÖNB, Wien, PORT_00047656
         

         Karte: © Peter Palm, Berlin
         

         Leider war es nicht in allen Fällen möglich, die Inhaber der Bildrechte zu ermitteln.
            Der Verlag ist selbstverständlich bereit, berechtigte Ansprüche abzugelten.
         

      

   
      
         
            
               PERSONENREGISTER*
               

               ~

            

            * Bei den Mitgliedern regierender Fürstenhäuser ist der Vorname vorangestellt, bei
               allen anderen Personen der Nachname.
            

            Abbt, Thomas (1738–1766)  450

            Adolf Friedrich, König von Schweden (1710–1771)  420

            Afflisio, Giuseppe d’ (1722–1788)  388 f.

            Aguilar, Diego d’ (1699–1759)  635

            Ahmed III., Sultan (1673–1736)  17

            Aiguillon, Emmanuel-Armand de Vignerot du Plessis Duc d’ (1720–1788)  810

            Albert Kasimir Herzog von Sachsen-Teschen, (1738–1822)  171, 485, 508, 744, 758, 762–766,
               771, 783, 797, 801, 813, 825 f., 829 f., Farbabb. 24
            

            Aldrovandi, Pompeo, Kardinal (1688–1752)  59

            Alembert, Jean-Baptiste le Rond d’ (1717–1783)  383, 831

            Amalia von Parma – siehe Maria Amalia von Parma

            Amalie Wilhelmine von Braunschweig-Lüneburg, Kaiserin (1673–1742)  5, 6, 12, 27, 31,
               71, 80, 141, 596
            

            Andreas, Willy (1884–1967)  XX

            Angiolini, Gasparo (1731–1803)  387 f.

            Anna von Österreich, Königin von Frankreich (1601–1666)  27

            Anna von Tirol, Kaiserin (1585–1618)  253

            Antonia von Sachsen – siehe Maria Antonia Walburga von Bayern, Kurfürstin von Sachsen

            Arbogars, Anna Franziska d’  278

            Arbogars, Franz d’  278

            Archenholz, Johann Wilhelm von (1741–1812)  450

            Arenberg, Luise Margarete Herzogin von  280

            Argens, Jean-Baptiste de Boyer, Marquis d’ (1703–1771)  443

            Arnauld, Angélique, Äbtissin von Port-Royal (1591–1661)  595

            Arnauld, Antoine (1612–1694)  595

            Arneth, Alfred Ritter von (1819–1897)  XI f., XXIV, XXVII, 55, 92 f., 113, 124, 218,
               273, 318, 492, 538, 553, 635, 643
            

            Astrua, Giovanna (1720–1757)  276

            Auersperg, Johann Adam Joseph Fürst von (1721–1795)  623

            Auersperg, Maria Antonia Xaveria Fürstin von, geb. Trautson (1706–1778)  267

            Auersperg, Maria Wilhelmina Josepha Fürstin von, geb. Neipperg (1738–1775)  276–278

            August II., der Starke, König von Polen (= Friedrich August I., Kurfürst von Sachsen)
               (1670–1733)  17, 26, 32, 441
            

            August III., König von Polen (= Friedrich August II., Kurfürst von Sachsen) (1696–1763) 
               32, 76, 102, 109, 310, 320, 417 f., 438, 565, 630, 762
            

            August Wilhelm von Braunschweig-Wolfenbüttel-Bevern (1715–1781)  143

            Augustinus, Aurelius (354–430)  584

            Bachoff von Echt, Johann Friedrich Graf (1710–1784)  660

            Balde, Chevalier de (1700–1759)  335 f., 843

            Barbara von Portugal, Königin von Spanien (1711–1758)  311

            Bark, Nils Graf von  273, 587, 846

            Bartenstein, Johann Christoph Freiherr von (1690–1767)  XXVII, 62, 155, 165, 204,
               207, 222–226, 228, 232–236, 242, 357, 377, 408, 471, 533, 534, 632–634, 754, 841,
               845
            

            Bartenstein, Theresia von, verh. Lilien (†1754)  454

            Bassand, Jean-Baptiste (1680–1742)  301

            Batthyány, Karl Josef Fürst von (1697–1772)  380, 471

            Bayle, Pierre (1647–1706)  624

            Beccaria, Cesare (1738–1794)  723, 772

            Beck, Christian August von (1720–1784)  535, 537, 632

            Belderbusch, Caspar Anton von (1722–1784)  815

            Belle-Isle, Charles Louis Auguste Fouquet Duc de (1684–1761)  78 f., 96

            Bellotto, Bernardo, gen. Canaletto (ca. 1722–1780)  576

            Benedikt XIII., Papst (1649–1730)  582

            Benedikt XIV., Papst (1675–1758)  59, 311, 312, 443, 600, 601, 613, 638, 640

            Bentinck, Charlotte Sophie Gräfin von (1715–1800)  508

            Bentinck, Wilhelm Graf von (1704–1774)  410

            Bergl, Johann Wenzel (1718–1789)  756

            Bernis, François-Joachim, Abbé de (1715–1794)  412

            Bethlen, Gabor, Fürst von Siebenbürgen (1580–1629)  133

            Binder, Friedrich Freiherr von Krieglstein (1708–1782)  632

            Blanc, Franz Anton von (1737–1806)  729–732, 738–740

            Blümegen, Heinrich Kajetan Graf von (1715–1788)  608, 698, 724 f., 832

            Boehmer, Justus Henning (1674–1749)  535

            Boerhaave, Herman (1668–1738)  301, 504, 505, 513

            Borié, Egid Freiherr von (1719–1793)  737

            Botta Adorno, Anton Otto Marquis de (1688–1774)  770

            Bräker, Ulrich (1735–1798)  451

            Broglie, Victor François Duc de (1718–1804)  842

            Browne, Maximilian Ulysses (1705–1757)  420

            Burchardi, Johann Anton  660

            Caldara, Antonio (1670–1736)  21

            Campan, Jeanne Louise Henriette (1752–1822)  806

            Capello, Pietro Andrea (1700–1763)  87

            Casanova, Giacomo (1725–1798)  269, 273

            Chablais, Benedict Moritz Herzog von  762, 818

            Charlotte Prinzessin von Lothringen (1714–1773)  817

            Chièvre, Jean François  22

            Choiseul-Praslin, César Gabriel Duc de (1712–1785)  435

            Choiseul-Stainville, Étienne-François Duc de (1719–1785)  281, 435, 799, 805, 810 f.

            Chotek, Rudolf Graf von (1706–1771)  330, 619, 692, 695, 727, 845

            Christian VI., König von Dänemark (1699–1746)  638

            Claudius, Matthias (1740–1815)  831

            Clemens August von Bayern, Kurfürst von Köln (1700–1761)  96, 310

            Clemens Wenzeslaus von Sachsen, Kurfürst von Trier (1739–1812)  171, 762

            Clemens XI., Papst (1649–1721)  3, 5, 584

            Clemens XII., Papst (1652–1740)  58

            Clemens XIII., Papst (1693–1769)  590, 602, 603, 605, 606

            Clemens XIV., Papst (1705–1774)  584, 606–608

            Cobenzl, Karl Graf von (1712–1770)  280–282

            Cobenzl, Philipp Graf von (1741–1810)  562, 741, 767, 831

            Coke, Lady Mary (1727–1811)  345, 369, 382, 504, 756, 836, 847 f.

            Colloredo, Maria Gabriela Gräfin von (1741–1801)  275

            Colloredo, Rudolf Graf von (1706–1788)  161, 164 f., 168, 170, 198, 237, 268, 419,
               502, 541, 551, 743, 815
            

            Colloredo-Mansfeld, Franz de Paula Gundaker Fürst von (1738–1807)  727

            Condillac, Étienne Bonnot de (1714–1780)  789

            Contarini, Alvise (1731–1786)  734

            Crankshaw, Edward (1909–1984)  55

            Crantz, Heinrich Johann Nepomuk von (1722–1797)  301

            Croÿ, Emmanuel Duc de (1718–1784)  483, 513, 545

            Cumberland, William Augustus, Duke of (1721–1765)  424

            Damiens, Robert François (1715–1757)  336, 721

            Daun, Leopold Joseph Graf von (1705–1766)  380, 394, 403, 407, 423–425, 428, 432–434,
               438, 443, 450, 626, 694, 754, 845
            

            David, Karl von  722

            Denis, Michael, SJ (1729–1800)  450

            Descartes, René (1596–1650)  24, 181

            Diderot, Denis (1713–1784)  25, 383, 538

            Diedo, Antonio (1703–1785)  208

            Dietrichstein, Johann Franz Gottfried Graf von (1671–1755)  119, 189

            Doblhoff, Anton Freiherr von (1733–1812)  119, 138, 359, 649

            Droysen, Johann Gustav (1808–1884)  XIX

            Dubarry, Marie-Jeanne Bécu (1743–1793)  810

            Durazzo, Giacomo (1717–1794)  387 f.

            Dutens, Louis (1730–1812)  318

            Edling, Rosalie Gräfin von (1695–1779)  740

            Eleonora Magdalena Theresia von Pfalz-Neuburg, Kaiserin (1655–1720)  5, 30, 596, 633

            Eleonora Magdalena von Gonzaga, Kaiserin (1630–1686)  392

            Eleonora Maria, Erzherzogin von Österreich (1653–1697)  27

            Elisabeth Charlotte von Orléans, gen. Liselotte von der Pfalz (1652–1722)  27

            Elisabeth Charlotte von Orléans, Herzogin von Lothringen (1676–1744)  33

            Elisabeth Christine von Braunschweig-Wolfenbüttel, Kaiserin (1691–1750)  2, 6, 8,
               9 f., 19, 21, 25, 26, 29, 36 f., 39 f., 57 f., 215, 307, 361, 522, 596, 632
            

            Elisabeth Farnese, Königin von Spanien (1692–1766)  26, 78, 487

            Elisabeth I., Königin von England (1533–1603)  XV

            Elisabeth I., Zarin (1709–1762)  97, 108, 311, 406, 412, 420, 437, 444

            Elisabeth, Erzherzogin von Österreich (1743–1808)  291, 310, 323, 475, 479, 511, 544,
               754, 759, 817–825, Farbabb. 24
            

            Engelbrecht, Martin (1684–1756)  131

            Engelshofen, Franz Anton Leopold von (1692–1761)  288

            Enzenberg, Cassian Ignaz Bonaventura Graf von (1709–1772)  526

            Enzenberg, Sophie Amalie Gräfin von (1707–1788)  363, 520, 526, 608, 765, 780, 787

            Erdödy, Josepha Gräfin von (1748–1777)  482, 497

            Erizzo, Nicolò (1722–1806)  109

            Erthal, Friedrich Karl Joseph von, Kurfürst von Mainz (1719–1802)  816

            Esterházy de Galántha, Imre, Erzbischof von Gran (1663–1745)  84, 87, 90

            Esterházy, Nikolaus Fürst von (1714–1790)  268, 321

            Esterházy, Paul II. Anton Fürst von (1712–1762)  845

            Eugen Prinz von Savoyen (1663–1736)  XI, 27, 62, 216, 230, 427

            Faby, Bernhard  305

            Favart, Charles Simon (1710–1792)  672

            Felbiger, Johann Ignaz, Abt von Sagan (1724–1788)  708–715, 832

            Ferdinand I., Kaiser (1503–1564)  4, 74, 206

            Ferdinand II., Kaiser (1578–1637)  92, 578

            Ferdinand III., Kaiser (1608–1657)  28, 392

            Ferdinand IV., König von Neapel-Sizilien (1751–1825)  486, 487, 511, 603, 768, 780–783

            Ferdinand Karl, Erzherzog von Österreich (1754–1806)  123, 282, 291, 293, 295, 303,
               305 f., 311, 327, 362, 377, 462, 463, 465, 466, 479, 486, 514, 515, 573, 592, 619,
               662, 666, 678, 682, 726, 734, 740, 754, 757, 772–776, 777, 814, 826, 851
            

            Ferdinand VI., König von Spanien (1713–1759)  311

            Ferdinand, Herzog von Braunschweig-Lüneburg (1721–1792)  431

            Ferdinand, Herzog von Parma (1751–1801)  486, 603, 768, 788–792, 794–798

            Festetics, Pál (1722–1782)  536

            Fielding, Henry (1707–1754)  624

            Finke, Heinrich (1855–1938)  XVII

            Firmian, Karl Joseph von (1718–1782)  602, 772, 775 f.

            Firmian, Leopold Anton von, Fürst-Erzbischof von Salzburg (1679–1744)  648 f.

            Fischer von Erlach, Johann Bernhard (1656–1723)  96, 123, 188

            Fleming, Hanns Friedrich (1670–1733)  125

            Flemming, Karl Georg Graf von (1705–1767)  442

            Fleury, André-Hercule Cardinal de (1653–1743)  75, 78, 100, 103

            Flückinger, Johann  612

            Francke, August Hermann (1663–1727)  706

            Frantz, Joseph, SJ (1704–1776)  675

            Franz I. Stephan, Herzog von Lothringen, Großherzog von Toskana, Kaiser (1708–1765) 
               XI, XXIII, 24, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 34–40, 42, 53–55, 57, 61 f., 67, 69 f., 75 f.,
               79, 84 f., 89, 94, 97, 100, 103, 109–112, 118, 124, 134, 137, 140, 141, 143, 146–161,
               163–167, 169, 174 f., 178, 179, 193, 198, 199, 224, 232, 240, 258, 260, 261, 263,
               264, 266, 270, 274–280, 297 f., 307, 309 f., 321, 323–326, 330 f., 335, 343, 347,
               357, 359, 366, 378–382, 388–392, 394, 397, 399, 417–419, 421, 426–429, 439, 441, 462,
               466, 477, 489, 494, 498, 499, 518–527, 529–534, 560, 590, 592, 596, 600, 640 f., 678,
               694, 754, 762, 763–765, 769 f., 817, 819, 852, Farbabb. 6, 8, 17
            

            Franz II., Kaiser (seit 1804 ‹Kaiser von Österreich›) (1768–1835)  157, 552, 771

            Franz Joseph I., Kaiser von Österreich (1830–1916)  XI, XXII

            Fredrik I., König von Schweden (= Friedrich I. Landgraf von Hessen-Kassel) (1676–1751) 
               107
            

            Friedrich Christian, Kurfürst von Sachsen (1722–1763)  530

            Friedrich II., ‹der Große›, König von Preußen (1712–1786)  XVI, XIX, XX, XXI, 26,
               74, 76, 77–80, 97, 101 f., 107–110, 113, 115 f., 120, 136, 141–143, 152, 156, 170,
               200, 213, 217, 276, 402, 406 f., 409 f., 412–415, 417–420, 423–427, 431–435, 437–441,
               443–446, 449 f., 453 f., 456, 457, 512, 545, 549, 554, 564–570, 588, 630, 642, 644,
               654, 661, 674, 678, 708, 732, 742, 744 f., 747 f., 750, 811, 816, 831, 852
            

            Friedrich II., Landgraf von Hessen-Kassel (1720–1785)  441

            Friedrich Wilhelm I., König in Preußen (1688–1740)  26, 76, 649

            Fritsch, Thomas von (1700–1775)  438

            Fuchs, Eduard (1870–1940)  257

            Fuchs, Karoline Gräfin von (1675–1745)  2, 5, 19, 20, 25, 36, 150, 193, 216, 299 f.,
               348, 367, 754
            

            Fürst und Kupferberg, Maximilian von (1717–1790)  166, 250, 275, 337, 483

            Fugger, Anton Ignaz von, Bischof von Regensburg (1711–1787)  619

            Galenos (ca. 129–216)  297

            Galilei, Galileo (1564–1642)  24

            Gassmann, Florian Leopold (1729–1774)  388

            Gaßner, Johann Joseph (1727–1779)  619

            Gebler, Tobias Philipp von (1722–1786)  536, 730, 734, 739, 852

            Genovesi, Antonio (1713–1769)  784

            Geoffrin, Marie-Thérèse Rodet (1699–1777)  232

            Georg II., König von Großbritannien, Kurfürst von Braunschweig-Lüneburg (1683–1760) 
               107, 109, 115, 128, 142, 311, 410, 419, 436, 440, 512, 638
            

            Ghelen, Johann Peter van (1673–1754)  11, 448

            Gleim, Ludwig (1719–1803)  450

            Gluck, Christoph Willibald (1714–1787)  387 f., 465, 519

            Goëss, Maria Anna Gräfin von  622

            Goethe, Johann Wolfgang von (1749–1832)  146, 266, 444, 531

            Goldoni, Carlo (1707–1793)  519

            Gottsched, Johann Christoph (1700–1766)  320–327, 342

            Gottsched, Luise Adelgunde Victorie (1713–1762)  320–327, 342, 443

            Graciàn, Baltasar (1601–1658)  233

            Greiner, Charlotte – siehe Hieronymus, Charlotte

            Greiner, Franz Sales von (1732–1798)  367, 712 f., 716, 732, 736, 739 f., 841

            Grimaldi, Jerónimo (1710–1789)  790

            Grimani, Pietro (1677–1752)  5

            Grimmelshausen, Hans Jakob Christoffel von (1621–1676)  624

            Guglia, Eugen (1857–1919)  XXIII, 55, 415, 459

            Gustav Adolf II., König von Schweden (1594–1632)  444

            Guttenberg, Josepha von  302

            Haen, Anton de (1704–1776)  513, 596

            Hagi Halil Effendi  675

            Haitzmann, Johann Christoph (ca. 1651–1700)  617

            Händel, Georg Friedrich (1685–1759)  128

            Harcourt, Louis Marie Léopold de Lorraine, Duc d’ (1679–1739)  142, 143

            Hardegg, Johann Franz Graf von (1741–1808)  775, 816

            Harrach, Ferdinand Bonaventura Graf von (1708–1778)  165, 258

            Harrach, Friedrich August Graf von (1696–1749)  XXVII, 198–200, 205, 208–212, 219,
               258, 268, 326, 357
            

            Hasse, Johann Adolf (1699–1783)  21, 22, 384, 388

            Hatzfeld, Karl Friedrich Anton Graf von (1718–1793)  Farbabb. 11

            Haugwitz, Friedrich Wilhelm Graf von (1702–1765)  112, 183, 184, 193–198, 200, 203–208,
               210, 212, 214, 217 f., 222, 230, 238, 240, 242, 243, 357, 408, 430, 542, 600, 626,
               632, 686, 688, 712, 714, 754, 784, 841
            

            Hausenstein, Wilhelm (1882–1957)  XXI

            Haydn, Joseph (1732–1809)  388

            Heer, Friedrich (1916–1983)  XXI

            Heinke, Franz Josef von (1726–1803)  602–605, 852

            Heinrich Prinz von Preußen (1726–1802)  568, 569

            Herberstein, Karl Johann Graf von, Bischof von Laibach (1719–1787)  596

            Hertzberg, Ewald Friedrich Graf von (1725–1795)  438

            Herzelles, Philippina Marquise d’, geb. Trazégnies  551, 573, 754, 767, 774, 787,
               818
            

            Hieronymus, Charlotte, verh. Greiner (1740–1816)  275, 366 f., 432, 521, 633, 712

            Hildebrandt, Johann Lukas von (1668–1745)  188

            Hobbes, Thomas (1588–1679)  24, 182, 248, 249

            Hofmannsthal, Hugo von (1874–1929)  XVIII, XXII

            Hohenberg, Johann Ferdinand Hetzendorf von (1733–1816)  756

            Hohenlohe-Schillingsfürst, Graf von  56

            Hontheim, Nikolaus von (Pseudonym Febronius) (1701–1790)  602

            Horaz (65–8 v. Chr.)  450

            Ignatius von Loyola (1491–1556)  362

            Ingenhousz, Jan (1730–1799)  514

            Isabella von Bourbon-Parma (1741–1763)  257, 264, 303, 306, 389, 487, 488, 489–498,
               507, 508, 530, 550, 762, 766, 822
            

            Johann V., König von Portugal (1689–1750)  6

            Johanna Gabriele, Erzherzogin von Österreich (1750–1762)  291, 292, 310, 464, 474,
               479, 497, 507, 511
            

            Joseph I., Kaiser (1678–1711)  16, 26, 31, 33, 455, 504

            Joseph II., Kaiser (1741–1790)  X, XI, 84, 92, 101, 115 f., 151, 171, 257, 264, 280,
               289–291, 294, 296 f., 311–313, 324, 341 f., 344, 345, 348, 361, 382, 389, 391, 394,
               397, 399, 410, 438, 465, 466, 471, 476, 477, 478, 480, 482, 485, 487, 488, 489–492,
               498–504, 506–509, 514, 518–574, 588, 592, 593, 600, 601, 606, 609, 627, 660, 662–666,
               670, 674, 678, 682, 686 f., 690–692, 698, 712, 714, 724–726, 729, 731–742, 743–751,
               758, 759–761, 767, 769, 771, 782 f., 785 f., 795, 799–802, 805, 807, 808 f., 811,
               815, 819, 823–825, 826, 827, 829 f., 832 f., 836, 840 f., 848, 851–853, Farbabb. 19,
               24, 26
            

            Joseph I., König von Portugal (1714–1777)  603

            Joseph Ignaz Philipp von Hessen-Darmstadt, Fürstbischof von Augsburg (1699–1768) 
               57 f.
            

            Josepha von Bayern, Kaiserin (1739–1767)  485, 500–504, 508, 511, 512, 551, 552, 743

            Josepha, Erzherzogin von Österreich – siehe Maria Josepha

            Justi, Johann Heinrich Gottlob (1717–1771)  182, 183, 184, 285, 535, 632

            Kampmüller, Ignaz, SJ (1693–1777)  597, 607, 649

            Kant, Immanuel (1724–1804)  715, 851

            Kara Mustafa Pascha (1634–1683)  671

            Karl der Große, Kaiser (742–811)  2, 23, 146

            Karl IV., Kaiser (1316–1378)  103

            Karl V., Kaiser (1500–1558)  439, 658, 720

            Karl VI., Kaiser (1685–1740)  2, 5, 7, 9 f., 14, 15, 16, 17, 18, 19, 23, 24, 26, 27,
               29, 30, 31, 32, 33, 34–37, 39 f., 50, 53, 56, 57, 59, 60, 61, 62, 66–71, 74, 76, 83,
               105, 123, 131, 163–165, 173, 175, 210, 223, 224, 230, 258, 294, 297 f., 311, 313,
               323 f., 339, 355, 370, 378, 390 f., 404, 463, 466, 470, 540, 590, 624, 641, 643 f.,
               649 f., 668, 674, 678, 716, 726, 742, 764, 768
            

            Karl VII. Albrecht, Kurfürst von Bayern, Kaiser (1697–1745)  26, 71, 74–76, 78–80,
               96 f., 100, 102–104, 106–108, 115, 139, 140, 141, 158, 163, 168, 173, 175, 311, 455,
               635, 727, 843
            

            Karl II. von Anjou (1254–1309)  42

            Karl II., König von Spanien (1661–1700)  14

            Karl III., König von Spanien (= Karl VII., König von Neapel-Sizilien) (1716–1788) 
               26, 280, 410, 437, 486, 499, 500, 511, 603, 608, 759, 781, 783–787, 790, 792, 795
            

            Karl XII., König von Schweden (1682–1718)  115

            Karl V., Herzog von Lothringen (1643–1690)  518

            Karl Alexander Herzog von Württemberg (1684–1737)  441

            Karl Alexander Prinz von Lothringen (1712–1780)  41, 61, 107, 117, 123, 134, 137,
               143, 274 f., 280, 381, 384, 394, 420 f., 425, 427–429, 638, 766, 767, 813, 826
            

            Karl Emanuel III. Herzog von Savoyen, König von Sardinien-Piemont (1707–1773)  107,
               410
            

            Karl Eugen Herzog von Württemberg (1728–1793)  442, 469

            Karl Joseph, Erzherzog von Österreich (1745–1761)  291 f., 296, 466, 475, 486, 487,
               497, 507, 508
            

            Karl Stuart, englischer Thronprätendent (1720–1788)  109

            Karl Theodor, Kurfürst von der Pfalz und von Bayern (1724–1799)  107, 502, 742–745

            Karsch, Anna Louisa (1722–1791)  450

            Katharina II., Zarin (1729–1796)  XV, 437, 564, 565, 567, 569, 744

            Kaunitz, Dominik Andreas Graf von (1655–1705)  231

            Kaunitz, Maria Ernestine Fürstin von, geb. Gräfin Starhemberg (1717–1749 231
            

            Kaunitz-Rietberg, Max Ulrich Graf von (1679–1746)  231

            Kaunitz-Rietberg, Wenzel Anton Fürst von (1711–1794)  XIX, 153, 155 f., 165, 212,
               216, 222, 230–242, 268, 274, 281 f., 289, 326, 336, 353, 357, 359, 370, 383, 387–389,
               394, 396 f., 405–413, 420, 431, 433, 436, 438, 449, 454, 457 f., 459, 469, 487, 488,
               497, 502, 510, 536, 541–543, 547, 549, 554–556, 559–561, 566, 568–574, 589, 601–603,
               605–608, 623, 626, 664 f., 675, 695, 720 f., 733 f., 738, 740, 743, 745–747, 749,
               754, 759, 763, 767, 772, 785, 787, 790, 795, 802 f., 805–807, 810, 815 f., 826, 831,
               841, 852, Farbabb. 10
            

            Kaunitz-Rietberg, Ernst Christoph Fürst von (1737–1797)  783

            Keeß, Franz Georg Ritter von (1747–1799)  720

            Keith, Robert Murray (†1774)  410, 414

            Keller, Johann Franz, SJ  22

            Kempelen, Wolfgang von (1734–1804)  180, 755

            Keralio, Auguste de (1715–1805)  789

            Khevenhüller, Franz Christoph Graf von (1588–1650)  354

            Khevenhüller, Ludwig Andreas Graf von (1683–1744)  354

            Khevenhüller, Sigmund Friedrich Graf von (1666–1742)  354, 356

            Khevenhüller-Metsch, Johann Joseph Fürst von (1706–1776)  XXVI, 42, 69, 88, 111, 116,
               119, 123, 134, 139, 143, 149, 152, 153, 154, 156, 164, 180, 195, 196, 202, 205, 208,
               210, 211, 216, 224, 225, 229, 230, 232, 235–237, 251, 263, 268, 270, 274, 297, 299,
               307–310, 324, 326, 332, 336, 337, 344, 347 f., 353–360, 364 f., 368, 376, 378, 380 f.,
               382, 386, 392, 394, 397, 411, 414–416, 421 f., 424 f., 427–430, 462, 465, 474, 477,
               500, 501, 503, 505, 509, 511, 523, 528, 529, 545, 551, 553, 562, 568, 573, 574, 589,
               592, 597, 609, 611, 676 f., 727–729, 731, 733, 735, 737, 739, 741, 754, 763 f., 810 f.,
               814, 820, 841, 845
            

            Khevenhüller-Metsch, Johann Sigismund Friedrich Fürst von (1732–1801)  729, 775

            Khevenhüller-Metsch, Johann Emanuel Joseph Fürst von (1751–1847)  397

            Kinsky, Philipp Joseph Graf von (1700–1749)  79, 114, 198, 199, 209, 219, 326, 637,
               639
            

            Kleist, Ewald von (1715–1759)  449 f.

            Klinggräff, Joachim Wilhelm von (1692–1757)  415

            Klopstock, Friedrich Gottlieb (1724–1803)  831

            Knaus, Friedrich von (1724–1789)  178 f.

            Knaus, Ludwig Johann von (1715–1787)  178 f.

            Koch, Ignaz Freiherr von (1697–1763)  229, 230, 232, 233, 282, 377, 454 f., 841

            Kollenbach, Heinrich Gabriel Freiherr von  438

            Kollonitz, Sigismund von, Erzbischof von Wien (1677–1751)  5, 41, 87

            Kolowrat, Ferdinand Alois Graf von (1682–1751)  106

            Kolowrat, Leopold Graf von (1727–1809)  608, 727, 735

            Kolowrat, Philipp Graf von  639

            Königsegg, Joseph Lothar Dominik Graf von (1673–1751)  137, 154, 233

            Königsegg-Rothenfels, Maximilian Friedrich von, Kurfürst von Köln (1708–1784)  815 f.

            Kressel, Franz Karl von (1720–1801)  608, 729

            Kretschmayr, Heinrich (1870–1939)  XIX, 55

            Künigl, Johann Philipp Nerius Joseph Graf von (1696–1770)  480

            Kunigunde Prinzessin von Sachsen (1740–1826)  500, 501

            La Mettrie, Julien Offray de (1709–1751)  624

            Lacy, Franz Moritz Graf von (1725–1801)  694, 746, 756

            Landau, Ezechiel (1713–1793)  641

            Laudon, Gideon Ernst Freiherr von (1717–1790)  433 f., 632, 750

            Le Sage, Alain-René (1668–1747)  269

            Lehndorff, Ernst Ahasverus Heinrich Graf von (1727–1811)  457

            Leibniz, Gottfried Wilhelm (1646–1716)  8, 222, 692

            Leopold (III.) von Habsburg, der Heilige (1073–1136)  73, 579, 581

            Leopold I., Kaiser (1640–1705)  3, 5 f., 16, 27, 88, 172, 582, 590, 643, 666

            Leopold II., Großherzog von Toskana, Kaiser (1747–1792)  151, 257, 260, 291, 299,
               329 f., 341, 462, 463, 465, 466, 480–483, 486, 499, 503, 506, 514, 518, 535, 550,
               552, 553, 555, 569, 623, 678, 711, 714 f., 731, 735, 737, 739, 745, 748, 750, 754,
               757, 758, 759, 760–761, 763, 765 f., 769–772, 774, 781, 783, 785, 802, 807, 813, 814,
               819, 822–825, 833, 851, Farbabb. 26
            

            Leopold Clemens, Erbprinz von Lothringen (1707–1723)  27, 28 f.

            Leopold I. Joseph, Herzog von Lothringen (1679–1729)  27, 28, 29, 30, 32, 33, 37,
               274
            

            Leopold Johann, Erzherzog von Österreich (* †1716)  10, 12, 312, 391

            Leopold Eberhard Graf von Württemberg-Mömpelgard (1670–1723)  335

            Lerchenfeld, Walburga Gräfin von (1735–1770)  781

            Lessing, Gotthold Ephraim (1729–1781)  387, 450, 624, 672, 730

            Letourneux, Nicolas (1640–1686)  595

            Liechtenstein, Anton Florian Fürst von (1656–1721)  5

            Liechtenstein, Eleonore Fürstin von (1745–1812)  829

            Liechtenstein, Karl Eusebius Fürst von (1611–1684)  249, 297

            Liechtenstein, Wenzel Joseph Fürst von (1696–1772)  197, 404, 430, 489, 550

            Liezen-Mayer, Alexander von (1839–1898)  315

            Ligne, Charles Joseph Prince de (1735–1814)  277 f., 381, 534, 574, 623, 831, 836,
               842
            

            Ligne, Claude Lamoral Prince de (1702–1766)  277

            Ligneville, Béatrice de (1703–1767)  279

            Ligneville, Leopold Marc de  279

            Lilien, Franz Michael Florens von (1696–1776)  176, 454–456

            Liotard, Jean-Étienne (1702–1789)  XXVII, 251, 672

            Llano, José Agostino de  792, 795 f.

            Lo Presti, Rocco de (1704–1770)  270, 379, 388

            Locher, Maximilian (†1768)  513

            Locke, John (1632–1704)  24

            Loën, Johann Michael von (1694–1776)  47

            Löschenkohl, Hieronymus (1753–1807)  831

            Louis François I. de Bourbon, Prince de Conti (1717–1776)  143, 412

            Louis-Antoine de Bourbon, Duc d’Angoulême (1775–1844)  808

            Louise Elisabeth d’Orléans, Duchesse de Bourbon-Parma (1727–1759)  487, 497, 788

            Löwenwolde, Friedrich Kasimir Graf von (ca. 1692–1769)  136

            Ludwig (Louis) Erbprinz von Lothringen (1704–1711)  115

            Ludwig (Louis) Ernst Prinz von Braunschweig-Wolfenbüttel (1718–1788)  121

            Ludwig Eugen Herzog von Württemberg (1731–1795)  762

            Ludwig VIII. Landgraf von Hessen-Darmstadt (1691–1768)  178 f.

            Ludwig XIV., König von Frankreich (1638–1715)  14, 16, 27 f., 33, 115, 185, 366, 450,
               518, 595
            

            Ludwig XV., König von Frankreich (1710–1774)  32, 141, 336, 410, 412–414, 420, 434,
               487, 514, 566, 572, 603, 721, 792, 799, 805, 808, 810, 818
            

            Ludwig XVI., König von Frankreich (1754–1793)  261, 262, 283, 572, 608, 744, 768,
               798, 807, 810, 811, 816
            

            Luise Ulrike von Preußen, Königin von Schweden (1720–1782)  26, 420

            Luther, Martin (1483–1546)  439, 658

            Maaß, Ferdinand, SJ (1902–1973)  604

            Machiavelli, Niccolò (1469–1527)  552, 624

            Mahmud I., Sultan (1696–1754)  640, 674

            Mahoni, Demetrius (†1777)  302, 486, 785

            Malesherbes, Chrétien Guillaume de Lamoignon de (1721–1794)  811

            Maria Amalia von Österreich, Kurfürstin von Bayern, Kaiserin (1701–1756)  26, 71,
               141, 479
            

            Maria Amalia, Erzherzogin von Österreich (1724–1730)  19

            Maria Amalia von Sachsen, Königin von Neapel-Sizilien und von Spanien (1724–1760) 
               487, 512
            

            Maria Amalia, Erzherzogin von Österreich, Herzogin von Parma (1746–1804)  291, 474,
               486, 754, 758, 759, 768, 778–780, 787–798, 809, 822, 826
            

            Maria Anna (Marianne), Erzherzogin von Österreich, Schwester Maria Theresias (1718–1744) 
               19, 21, 22, 23, 26, 29, 89, 120, 263, 274, 295, 301, 305 f., 384
            

            Maria Anna (Marianne), Erzherzogin von Österreich, Tochter Maria Theresias (1738–1789) 
               62, 291, 323, 361, 474, 483, 505, 508, 672, 754, 758, 759, 817–825, 826, 829 f., Farbabb. 24
            

            Maria Anna von Sachsen, Kurfürstin von Bayern (1728–1797)  512

            Maria Antonia Walburga von Bayern, Kurfürstin von Sachsen (1724–1780)  171, 250, 296,
               413, 432 f., 488, 497, 499, 511 f., 530, 569, 674, 754
            

            Maria Beatrix (Beatrice) d’Este, Erzherzogin von Österreich (1750–1829)  303, 306,
               388, 486, 755, 757, 758, 765, 772–776, 781
            

            Maria Carolina, Erzherzogin von Österreich (1740–1741)  62, 120, 291, 361

            Maria Carolina, Erzherzogin von Österreich (* †1748)  120, 215, 291, 308–310

            Maria Carolina, Erzherzogin von Österreich, Königin von Neapel (1752–1814)  291 f.,
               297, 306, 310, 366, 410, 479, 486, 511, 514, 591, 597, 598, 754, 757, 759, 765, 768,
               778–780, 780–788, 790, 801, 807, 809, 851
            

            Maria Elisabeth, Erzherzogin von Österreich (1737–1740)  291, 310

            Maria Elisabeth, Erzherzogin von Österreich, Statthalterin der habsburgischen Niederlande
               (1680–1741)  56, 310
            

            Maria Francisca Benedita, Infantin von Portugal (1746–1829)  499 f.

            Maria II., Königin von England (1662–1694)  504

            Maria Josepha von Österreich, Kurfürstin von Sachsen, Königin von Polen (1699–1757) 
               26, 310,
            

            Maria Josepha, Erzherzogin von Österreich (1751–1767)  291 f., 474, 478, 486, 505,
               511
            

            Maria Leszczyñska, Königin von Frankreich (1703–1768)  32, 33, 410

            Maria Ludovica (Louise), Infantin von Spanien, Großherzogin von Toskana, Kaiserin
               (1745–1792)  330, 482, 486, 499, 518, 759, 765, 769–771
            

            Maria Luise von Bourbon-Parma, Königin von Spanien (1751–1819)  499

            Maria Magdalena Josepha, Erzherzogin von Österreich (1689–1743)  5

            Maria Therese, Erzherzogin von Österreich, Tochter Josephs II. (1762–1770)  497, 514,
               550, 551
            

            Marie Antoinette (Maria Antonia), Erzherzogin von Österreich, Königin von Frankreich
               (1755–1793)  257, 261, 262, 283, 292, 366, 383, 416, 479, 486, 572, 591, 608, 683,
               735, 746, 754, 757, 768, 778–780 f., 787, 798–813, 816, 830, 842, 851, Farbabb. 29
            

            Marie Christine, Erzherzogin von Österreich, Statthalterin der habsburgischen Niederlande
               (1742–1798)  257, 262, 264, 266, 277, 283, 291, 306, 323, 479, 485, 490–496, 502,
               503, 507, 508, 563, 739, 754, 755, 757, 758, 759, 760, 761–767, 771, 788, 796, 813,
               818, 825, 826, Farbabb. 24, 28
            

            Marinoni, Johann Jakob (1676–1755)  22, 179

            Marivaux, Pierre Carlet de (1688–1763)  269

            Martini, Karl Anton Freiherr von (1726–1800)  535, 712, 771, 852

            Matthias, Kaiser (1557–1619)  253

            Maulbertsch, Franz Anton (1724–1796)  310, 526

            Maupertuis, Pierre-Louis Moreau de (1698–1759)  567

            Max II. Emanuel, Kurfürst von Bayern (1662–1726)  17

            Max III. Joseph, Kurfürst von Bayern (1727–1777)  108, 170, 513, 530, 742 f.

            Maximilian Franz, Erzherzog von Österreich, Kurfürst von Köln (1756–1801)  171 f.,
               292, 296, 315, 338, 463, 465, 469, 484, 514, 594, 744, 754, 813–817, 818, 829, Farbabb. 24
            

            Mayer, Franz, Kammerzahlmeister  832

            Medici, Gian Gastone de’, Großherzog von Toskana (1671–1737)  33, 43, 53

            Menocchio (Domenico Scandella) (1532–1599)  XXVI

            Mercy-Argenteau, Florimond Claude Comte de (1727–1794)  283, 736, 746, 787, 794, 799–803,
               805–811, 826
            

            Merkel, Angela (*1954)  XVI

            Mésenguy, François Philippe (1677–1763)  595

            Metastasio, Pietro (1698–1782)  21, 22, 41, 116, 384, 465

            Metsch, Johann Adolf (1672–1740)  354

            Meytens, der Jüngere, Martin van (1695–1770)  125, 259, 389, 462, 489, 531

            Michelitsch, Matthias Cajetan  654, 656

            Migazzi, Christoph Anton von, Kardinal-Erzbischof von Wien (1714–1803)  584, 596,
               607, 609, 625, 626, 711, 724, 831
            

            Molière (Jean-Baptiste Poquelin) (1622–1673)  269

            Moll, Balthasar Ferdinand (1717–1785)  524

            Montagu, Mary Wortley Lady (1689–1762)  258, 512, 670

            Montaigne, Michel de (1533–1592)  624

            Montesquieu, Charles-Louis de Secondat, Baron de La Brède (1689–1755)  45, 167, 538,
               625, 726
            

            Montfaucon, Bernard de (1655–1741)  634

            Moritz Graf von Sachsen (Maréchal de Saxe) (1696–1750)  123

            Moscati, Pietro (1739–1824)  305

            Moser, Friedrich Karl von (1723–1798)  141

            Moser, Johann Jakob (1701–1785)  68

            Mozart, Leopold (1719–1787)  326 f., 342

            Mozart, Wolfgang Amadeus (1756–1791)  326 f., 342, 773, 781

            Mozart, Maria Anna (1751–1829)  326 f., 342

            Müller, Ignaz (1713–1782)  521, 597, 625, 754, 827

            Muratori, Antonio Ludovico (1672–1750)  584, 596

            Mustafa Hatti Effendi (ca. 1680–1760/61)  676 f.

            Mustafa III., Sultan (1717–1774)  566, 570, 676

            Nádasdy, Franz Leopold Graf von (1708–1783)  380, 423

            Napoleon Bonaparte (1769–1821)  771

            Neipperg, Wilhelm Reinhard Graf von (1684–1774)  77, 276, 423

            Neny, Corneille de (1718–1776)  280, 282, 558, 596, 608, 754, 802 f.

            Neny, Patrice-François de (1716–1784)  280 f.

            Neri, Pompeo (1706–1776)  771 f.

            Newcastle, Thomas Pelham-Holles, 1st Duke of (1693–1768)  409
            

            Newton, Isaac (1643–1727)  24

            Nicolai, Friedrich (1733–1811)  623, 730

            Nicole, Pierre (1625–1695)  595

            Nietzsche, Friedrich (1844–1900)  XIII, XIV

            Nitzky (Niczky), Christoph Graf von  623, 842

            Noailles, Louis-Antoine de, Erzbischof von Paris (1651–1729)  595

            Nostitz, Franz Anton Graf von (1725–1794)  723

            Noverre, Jean-Georges (1727–1810)  387 f.

            Oberreuter, Joseph  658

            Osemund, Friedrich Christoph (1655–1733)  629

            Ostein, Johann Friedrich Karl von, Kurfürst von Mainz (1696–1763)  109, 164, 173,
               530, 531, 638, 640
            

            Pacassi, Nikolaus von (1716–1790)  321, 526, 705

            Pachter, Michael, SJ  22

            Palm, Carl Joseph von (1698–1770)  175 f.

            Paolucci, Camillo, Nuntius (1692–1763)  86 f., 311

            Parhamer, Ignaz, SJ (1715–1786)  514

            Pascal, Blaise (1623–1662)  595

            Passionei, Domenico Silvio, Nuntius (1682–1761)  40, 41, 42

            Paul V., Papst (1552–1621)  582

            Penckler, Heinrich Christoph Freiherr von (1699–1774)  674

            Pergen, Johann Anton Graf von (1725–1814)  541

            Perlin, Lipman (1705–1768)  723

            Peter I., ‹der Große›, Zar (1672–1725)  13

            Peter II., Zar (1715–1730)  504

            Peter III., Zar (1728–1762)  437

            Pezold, Johann Sigismund von (1704–1783)  498

            Pezzl, Johann (1756–1823)  833

            Philipp der Gute, Herzog von Burgund (1396–1467)  390

            Philipp von Bourbon, Herzog von Parma (1720–1765)  26, 412, 487, 497, 499, 518, 603,
               788
            

            Philipp Karl von Eltz, Kurfürst von Mainz (1665–1743)  76

            Philipp V. von Anjou, König von Spanien (1683–1746)  14, 15, 26, 33, 78, 110, 487

            Philipp I. de Bourbon, Duc d’Orléans (1640–1701)  28

            Philipp Wilhelm Kurfürst von der Pfalz (1615–1690)  441

            Pichler, Karl von  558, 800, 814, 841

            Pichler, Karoline von (1769–1843)  275, 366 f., 373, 521

            Pitt, William, der Ältere, 1st Earl of Chatham (1708–1778)  437

            Pius VI., Papst (1717–1799)  626

            Plotho, Erich Christoph von (1707–1788)  440

            Podewils, Otto Christoph Graf von (1719–1781)  116, 150, 152, 156, 200, 208, 212–214,
               223, 230, 251, 252, 272 f., 275 f., 319, 483
            

            Pombal, Sebastião José de Carvalho e Mello Marquês de (1699–1782)  721

            Pompadour, Jeanne Antoinette Poisson, Marquise de (1721–1764)  412 f., 444

            Pope, Alexander (1688–1744)  25

            Posch, Johann Adam von  666

            Prosch, Peter (1744–1804)  XXVII, 327–331, 333, 341, 519, 782, 836

            Pufendorf, Samuel von (1632–1694)  24, 535

            Pusch, Marian, OB, Abt von Niederaltaich  134, 143

            Quesnel, Pasquier (1634–1719)  584

            Raab, Franz Anton von (1722–1783)  730, 732, 739, 852

            Raffael (1483–1520)  321

            Rákoczy, Ferenc II. (1676–1735)  83

            Rameau, Jean-Philippe (1683–1764)  672

            Ramler, Karl Wilhelm (1725–1798)  450

            Ranke, Leopold von (1795–1886)  XIX

            Rauch, Philipp Karl  655 f.

            Rautenstrauch, Franz Stephan, OB (1734–1785)  596

            Rechberger, Anton Johann (1731–1792)  513, 514

            Reinisch, Matthias  722

            Reiter, Adam  655

            Reiter, Hans  659 f.

            Resmi Ahmed Effendi (1694–1783)  677 f.

            Richardson, Samuel (1689–1761)  256

            Richter, Christoph Gottlieb (1716–1774)  105, 249, 64, 643

            Rieberer, Anna  658 f.

            Rieberer, Helena (†1776)  658

            Rieberer, Maria (†1775)  658 f.

            Rieberer, Sebastian (1752–1820)  658 f.

            Rieberer, Urban, genannt Strohschneider (†1774)  658 f.

            Riegger, Paul Joseph von (1705–1775)  535, 586, 602

            Rietberg, Maria Ernestine Franziska von (1687–1758)  231

            Robinson, Thomas (1695–1770)  79, 109, 154

            Rohan-Guéméné, Louis René Édouard, Bischof von Straßburg (1734–1803)  810

            Rollemann, Wasgottwill von  454

            Rosenberg, Franz Graf von (1723–1796)  770, 775, 781, 783, 790–793, 801, 811, 814

            Rosenberg-Orsini, Philipp Joseph Graf von (1691–1765)  210

            Rosenthal, Theodor Taulow von (1702–1779)  207

            Rothe, Carl (1900–1970) 

            Rousseau, Jean-Jacques (1712–1778)  256, 315, 372, 383, 484, 538, 556, 624

            Rubens, Peter Paul (1577–1640)  321

            Rudolf IV. von Habsburg (1339–1365)  73

            Sacher-Masoch, Leopold von (1836–1895)  XVIII

            Sachsen-Hildburghausen, Joseph Friedrich Prinz von (1702–1787)  131, 424, 426, 431,
               632
            

            Saint-Séverin d’Aragon, Alphonse Marie Louis Comte de  112

            Salieri, Antonio (1750–1825)  388

            Sallaburg (Salburg), Franz Ludwig Graf zu  198

            Salm, Anton Graf von (1720–1769)  489, 497

            Schaitberger, Joseph (1658–1733)  648

            Schalk, Simon  659 f.

            Scheyb, Franz Christoph (1704–1777)  321

            Schönbaden, Juliane von (auch Schönau, Schönbad)  279–282, 843

            Schönborn, Friedrich Karl Graf von (1674–1746)  158

            Schulenburg, Matthias Johann Graf von der (1661–1747)  633

            Seckendorff, Christoph Ludwig Freiherr von (1709–1781)  61

            Seckendorff, Friedrich Heinrich Freiherr von (1673–1763)  320, 324

            Seilern, Christian August Graf von (1717–1801)  205, 715

            Seinsheim, Adam Friedrich Graf von, Fürstbischof von Würzburg (1708–1779)  170, 330

            Serbelloni, Fabrizio, Nuntius (1695–1775)  270, 312

            Sichtermann, Barbara (*1943)  XXIII

            Sinzendorf, Philipp Ludwig Wenzel Graf von (1671–1742)  60, 79, 224

            Sonnenfels, Joseph von (1732–1817)  387, 535, 624, 704, 723–726, 854

            Soubise, Charles de Rohan, Prince de (1715–1787)  426

            Spannagel, Gottfried Philipp, SJ (†1749)  22, 23

            Spaur, Joseph Philipp Graf von, Bischof von Seckau (1718–1791)  654, 656

            Sperges, Joseph von (1725–1791)  596

            Spinola, Giorgio, Nuntius (1667–1739)  5

            Srbik, Heinrich Ritter von (1878–1951)  XX, 635

            Stadion, Franz Konrad Graf von (1679–1757)  170

            Stanislaus I. Leszczyński, König von Polen (1677–1766)  32 f.
            

            Stanislaus II. August Poniatowski, König von Polen (1732–1798)  565, 817

            Starhemberg, Georg Adam Graf von (1724–1807)  164, 412 f., 542, 547, 799

            Starhemberg, Gundaker Thomas Graf von (1663–1745)  189, 231

            Stauffenberg, Johann Franz Schenk von, Fürstbischof von Augsburg (1658–1740)  58

            Stella, Nikolaus Graf von  266

            Stephan I., der Heilige, König von Ungarn (969–1038)  95 f.

            Steube, Johann Caspar (1747–1795)  668–670, 671

            Stinglin, Theresia  339

            Stock, Ambros Simon von (1710–1772)  596

            Störck, Anton von (1731–1803)  514, 755, 826 f., 829

            Stormont, David Murray, Viscount, 2nd Earl of Mansfield (1727–1796)  574
            

            Stubenberg, Wolfgang Graf von (1730–1800)  655

            Suleiman Effendi  678 f.

            Sutton, Daniel (1735–1819)  513

            Sutton, Robert (1707–1788)  513

            Swieten, Gerhard van (1700–1772)  294, 300–303, 308–310, 314, 357, 473 f., 504–515,
               589, 602, 608, 610, 611, 613, 615, 617, 620, 624–626, 754, 755, 841, 852
            

            Swinburne, Henry (1743–1803)  534, 609

            Sylva-Tarouca – siehe Tarouca 

            Szmendrovich, Rochus (1726–1782)  619

            Tanucci, Bernardo (1698–1783)  781, 783–787

            Tarouca, Emanuel Tellez da Sylva de Meneses y Castro, Graf (1691–1771)  75, 120, 216,
               261, 334, 357, 360–364, 520, 532, 554, 589, 626, 754, 845
            

            Theresa von Avila (1515–1582)  6, Farbabb. 19

            Thatcher, Margaret (1925–2013)  XVI

            Thomas von Aquin (1225–1274)  24

            Thomasius, Christian (1655–1728)  535, 537

            Thugut, Franz von (1736–1818)  570

            Thurn und Taxis, Alexander Ferdinand Fürst von (1739–1773)  172–176, 455

            Thurn, Anton Graf von (1718–1767)  480–483, 532

            Thurn, Franz Graf von (1715–1766)  480–483, 770

            Tillot, Guillaume du (1711–1774)  789–792, 796

            Tizian (Vecellio, Tiziano) (ca. 1480–1576)  321

            Trattner, Thomas von (1717–1798)  334 f., 446, 448, 498, 584, 615, 697

            Traun, Otto Ferdinand Graf von (1677–1748)  427

            Trautson, Maria Charlotte Fürstin von, geb. Freiin von Hager  122, 250, 266 f., 323–325,
               635
            

            Trautson, Johann Joseph von, Erzbischof von Wien (1707–1757)  585

            Trautson, Johann Wilhelm Fürst von (1700–1775)  266

            Trauttmansdorff, Ferdinand Graf von (1749–1827)  167, 731

            Treitschke, Heinrich von (1834–1896)  XIX

            Trenck, Franz von der (1711–1749)  130–138, 402, 433, 723, 843

            Trenck, Friedrich von der (1727–1794)  132, 633

            Troger, Paul (1698–1762)  590

            Turgot, Anne Robert Jacques (1727–1781)  811

            Ulfeld, Anton Corfiz Graf von (1699–1769)  112, 119, 136, 137, 147, 155, 198, 200,
               204, 205, 210, 224, 233, 235–237, 326, 408, 428, 622, 632, 754, 845
            

            Vergennes, Charles Gravier Comte de (1719–1787)  810

            Vermond, Mathieu-Jacques Abbé de (1735–1806)  800

            Verri, Pietro (1728–1797)  772

            Vogel, Franz Xaver, SJ  22

            Voltaire (François-Marie Arouet) (1694–1778)  91 f., 269, 318, 373, 383, 450, 512,
               567, 624, 672
            

            Waiger, Hans  659

            Walter, Friedrich (1896–1968)  635 f.

            Washington, George (1732–1799)  410

            Weingarten, Leopold von  453, 454

            Wekhrlin, Wilhelm Ludwig (1739–1792)  272

            Welz, Ivo  456

            Wertheimer, Wolf (1680/81–1765)  635, 638

            Wertheimer, Samuel (um 1710–1786)  635

            Wieland, Christoph Martin (1733–1813)  624, 831

            Wilczek, Johann Josef Graf von (1738–1819)  787

            Wilhelm II. von Oranien (1626–1650)  504

            Wilhelmine von Preußen, Markgräfin von Bayreuth (1709–1758)  276, 413, 432

            Williams, Charles Hanbury (1708–1759)  250

            Wöber, Augustin Thomas von  552

            Wolf, Adam (1822–1883)  492

            Wolff, Christian (1679–1754)  182, 535, 536

            Wolfscron, Joseph Ignaz Edler von  56, 59, 60

            Wurmbrand, Wilhelm Graf von (1670–1750)  165, 632

            Zeiller, Franz von (1751–1828)  535

            Zeno, Alessandro  55

            Zeno, Apostolo (1668–1750)  71

            Zinzendorf, Karl Graf von (1739–1813)  383, 536, 632, 703

            Zinzendorf, Ludwig Graf von (1721–1780)  243, 436, 536, 632

            Zolnay, Joseph Mathola de  655, 659 f.

            Zumbusch, Caspar (1830–1915)  XI

            Zvi, Sabbatai (1626–1676)  667

         

      

   
      
         

         1. Auflage. 2017

         © Verlag C.H.Beck oHG, München 2017

         Umschlaggestaltung: Rothfos & Gabler, Hamburg

         Umschlagabbildung: Jean-Étienne Liotard, Trompe d’œil mit Porträt Maria Theresias
            (vorn) und vermutlich einem Selbstporträt des Künstlers (hinten),1762–1763, Öl auf
            Holz, 36,2 × 43,4 cm. Privatsammlung. Mit freundlicher Genehmigung von Sylvie Lhermite-King
         

         ISBN Buch 978 3 406 69748 7
         

         ISBN eBook 978 3 406 69749 4
         

         Die gedruckte Ausgabe dieses Titels erhalten Sie im Buchhandel sowie versandkostenfrei
            auf unserer Website
         

         www.chbeck.de.
         

         Dort finden Sie auch unser gesamtes Programm und viele weitere Informationen.

      

   OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_050.jpg
s in dev Suff auffes
nquisiten






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_006.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_138.jpg






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_923.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_035.jpg





cover.jpeg
EVINN
THERESIA

_DIE KAISE IN THRER ZEIT
Eine Biographic C.H.Beck






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_041.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_012.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_932.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_917.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_009.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_049.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_026.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_903.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_920.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_001.jpg






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_032.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_928.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_018.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_015.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_908.jpg
I
AN N N 2
N WG RN






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_914.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_021.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_029.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_027.jpg
it b ek b

[EEERE PES S






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_052.jpg
P
T 7llERL\IZV4\






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_004.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_902.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_925.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_033.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_222.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_911.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_146.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_010.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_007.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_919.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_024.jpg
ELEABETHA

Caroua und

CHRISTINA
*






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_047.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_030.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_905.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_922.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_930.jpg






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_933.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_013.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_916.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_044.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_025.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_031.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_927.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_002.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_904.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_019.jpg
Eronys s St s ZVA_/
& G gl ot
fzj/w/,/m,/, 42

S s A

,./ 5
Agz.cx%y

»/,e,,ug:w -

nwfuw M »ﬁ/zz,,ﬁu/m |

/f““’w/‘i‘fmmwm
e






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_039.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_446.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_016.jpg






OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_907.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_913.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_045.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_924.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_005.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_036.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_042.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_801.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_910.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_011.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_931.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_918.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_346.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_008.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_921.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_929.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_037.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_014.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_915.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_909.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_020.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_043.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_003.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_028.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_051.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_901.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_246.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_926.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_238.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_034.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_040.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_912.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_017.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_122.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_906.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_023.jpg





OEBPS/69748_HC_Stollberg_abb_048.jpg





