






Buchinfo

Ein unbedeutender Mönch aus der
deutschen Provinz fordert den Papst und
Kaiser heraus, setzt sein Leben aufs Spiel
und gewinnt – was für ein Kerl, dieser
Martin Luther!
Dass er sich dann als Geächteter auf der
Wartburg versteckt halten muss, macht
ihn keineswegs mundtot. In nur elf
Wochen übersetzt er das Neue Testament
und wagt es, die Bibel für jedermann
zugänglich zu machen. Als er dann auch
noch die entlaufene Nonne Katharina von
Bora heiratet und mit ihr eine Familie
gründet, ist der Skandal perfekt.



Martin Luther und seine Frau Käthe –
wie Christian Nürnberger und Petra
Gerster sie sehen, beeindruckend
illustriert von Irmela Schautz.



Autorenvita

Der Journalist und Publizist Christian
Nürnberger und seine Frau Petra
Gerster veröffentlichten zusammen
mehrere Bücher zum Thema Erziehung
und Bildung, die allesamt zu Bestsellern



wurden. Für „Mutige Menschen -
Widerstand im Dritten Reich“ wurde
Christian Nürnberger mit dem Deutschen
Jugendliteraturpreis 2010 ausgezeichnet.

Irmela Schautz, geboren 1973 in



Ravensburg, studierte Malerei und Grafik
an der Kunstakademie Münster und
Bühnen- und Kostümbild an der
Akademie für Bildende Künste in
Stuttgart. Seit 2005 illustriert sie für
namhafte Verlage und Magazine. Ihre
Illustrationen zeichnen sich durch
detailreiche, poetische Szenen mit
humorvollen Elementen aus und basieren
auf einer eingehenden historischen und
sozialen Recherche. Seit 2013 lehrt Irmela
Schautz an der Akademie für Illustration
und Design (AID Berlin).



Ein Jungphilosoph im
Gewitter

Wir schreiben den zweiten Juli 1505, und
die Welt weiß noch nicht, dass gerade
das Mittelalter vergeht und die Neuzeit
begonnen hat. Ein frischgebackener
Magister der Philosophie, 21 Jahre jung,
marschiert auf einsamen Wegen in
Richtung Erfurt, wo er an der dortigen
Universität Philosophie unterrichtet und



ein Zweitstudium, Jura, begonnen hat. Er
war bei seinen Eltern zu Besuch in
Mansfeld, einem kleinen Ort zwischen
Magdeburg und Erfurt.

Gleich wird der Blitz neben ihm
einschlagen und seinem Leben eine
entscheidende Wende geben. Nur zwölf
Jahre später wird diese Wende im Leben
des Magisters Martin Luder eine
weltgeschichtliche Wende einleiten, und
Luder wird sich Luther nennen, was von
»Eleutherius« kommt und so viel
bedeutet wie »der Befreite«. Doch bis
dahin ist es noch ein weiter Weg.

Erfurt dagegen ist jetzt nahe. Sechs
Kilometer noch. Den größten Teil seines



rund hundert Kilometer langen
Fußmarsches hat der Magister Luder
hinter sich. Hundert Kilometer
Einsamkeit. Hundert Kilometer über
Felder und Wiesen, durch die Hitze des
Tages und die Kühle der stockdunklen
Nacht. Mühsame Wege durch Brachland
und Heidelandschaft, vorbei an
unbegradigten Bächen und Flüssen, an
Sümpfen, Tümpeln und Weihern, über
Berge und durch Täler. Viel Wald. Ab
und zu eine dem Wald durch
Brandrodung abgetrotzte Lichtung. Hier
und da ein Weiler, seltener ein Dorf mit
einer Gastwirtschaft, die zum Rasten und
Essen und Trinken einlädt, noch seltener



eine Ansammlung von Häusern, die man
Stadt nennen könnte. Weit und breit nur
Natur und Wildnis und Gefahr.

Für die Schönheit der Natur hat der
junge Mann keinen Blick, denn darin
konnte man umkommen. »Extra muros«,
außerhalb der sicheren Stadtmauer,
lauern Räuber, wilde Tiere, Geister,
Hexen und Dämonen. Daher atmet er auf,
als er müde, einsam und
gedankenversunken in der Ferne die
Stadtmauern von Erfurt erblickt. Aber
nun zieht ein Gewitter auf. Wieder so
eine Gefahr. Er fürchtet Gewitter.
Obwohl er doch studiert hat, glaubt er,
dass es bei einem Gewitter Gott ist, der



donnert. Oder der Teufel. Jedenfalls eine
überirdische, außernatürliche Macht, die
strafen oder gar töten will.

Es wird noch zwei Jahrhunderte dauern,
bis die Menschheit lernt, dass der Blitz
eine natürliche Erscheinung ist,
hervorgerufen durch den Zusammenstoß
kalter und warmer Luftmassen, die sich
elektrisch entladen, und nicht durch den
Zorn Gottes. Und es ist dieser
mittelalterliche, abergläubische Luther,
der ohne eigenes Wollen dem
menschlichen Denken einen Weg bahnt,
an dessen Ende die »Krücke Gott« als
Erklärung für die vielfältigen



Erscheinungen der Natur nicht mehr
gebraucht wird.

Er selbst bleibt dem Mittelalter
verhaftet bis zu seinem Tod. Bis zuletzt ist
er von der Vorstellung durchdrungen,
dass Gott und der Teufel immer und
überall unsichtbar anwesend sind und in
das Weltgeschehen und jedes einzelne
Leben eingreifen. Deshalb versteht er Blitz
und Donner als Sinnbild für Gottes Zorn,
aber auch als Warnungen und
Drohgebärden, die sich an Einzelne oder
Gruppen richten.

Besser so eine Warnung als ewig in der
Hölle schmoren – die schlimmste Strafe,
vor der sich alle immerzu fürchten. Dass



die Guten in den Himmel kommen, die
Bösen in die Hölle, und ein großer Teil
erst im Fegefeuer für seine Sünden büßen
muss, bevor es doch noch den ersehnten
Passierschein in den Himmel gibt,
glauben zu jener Zeit fast alle. Wer daran
zweifelt, tut es heimlich und ist sehr
wahrscheinlich ein Fürst, König oder
Kaiser, vielleicht auch ein Bischof,
Kardinal oder Papst im fernen Rom.

Das normale Volk aber lebt in der
Überzeugung, dass sein Erdenleben nur
eine kurze, jedoch entscheidende
Zwischenstation auf dem Weg in den
Himmel oder zur Hölle ist. Die Erde ist
eine Scheibe, darunter verbirgt sich die



Hölle, und von dort aus versucht der
Teufel, möglichst viele Seelen zu sich
nach unten zu ziehen. Aber darüber wölbt
sich der Himmel, und von dort aus
versuchen Gott, Jesus, der Heilige Geist,
Maria und alle Engel und Heiligen, die
Seelen zu sich nach oben zu ziehen. Der
Schauplatz dieses Ringens zwischen
Himmel und Hölle um jede einzelne
Menschenseele ist diese flache Erdscheibe,
sie ist der Ort der Bewährung des
Menschen. Hier muss der Mensch sich
entscheiden zwischen Gut und Böse, Gott
und dem Teufel.

Aber kann er das? Hat er überhaupt
einen freien Willen? Was kann denn der



Mensch tun, dass er in den Himmel
kommt? Viel, sagen die Priester, die
Mittler zwischen Gott und Mensch. Gute
Werke soll er tun. Gehorsam gegenüber
Papst und Kaiser, allen Obrigkeiten und
natürlich auch gegenüber jedem Priester
soll er seine Pflichten erfüllen. Vater und
Mutter ehren, den Feiertag heiligen, Gott
fürchten und beten soll er. Nicht stehlen
soll er, nicht lügen, nicht betrügen, nicht
morden, keine Unzucht treiben, nicht
schlecht über andere reden und keine
sündigen Gedanken hegen. Aber weil
besonders Letzteres fast unmöglich ist,
soll er regelmäßig beichten, seine Sünden
und seine sündigen Gedanken aufzählen,



bereuen, büßen, fasten, sich von seinen
Sünden loskaufen und sicherheitshalber
auch für seine verstorbenen Angehörigen
eine Messe lesen lassen, eine Kerze stiften,
einen Ablassbrief kaufen. Der Papst in
Rom und die Bischöfe und Kardinäle in
ganz Europa leben gut davon.

Aber wenn es hilft? Wenn man sich
tatsächlich seine Planstelle im Himmel
durch gute Werke auf Erden erarbeiten
und, wenn’s nicht ganz reichen sollte, den
Rest kaufen könnte, dann wäre ja alles
gut.

Wenn es aber nicht hilft? Warum
überhaupt sollte es helfen?

Das ist die Frage, die Luther seit seiner



Jugend umtreibt und in späteren Jahren
immer stärker plagt, oft schier
verzweifeln lässt und in eine Frage
mündet, die uns heute völlig fremd ist:
Wie bekomme ich einen gnädigen Gott?
Letztlich ist es diese Frage, aus der sich
alles Weitere entwickelt und schließlich
in jenen Vorgang mündet, der
»Reformation« genannt wird.
Heute tun wir uns so schwer damit, das
zu verstehen, weil Luthers Frage schon
lange nicht mehr unsere ist. Unsere Frage
lautet eher: Gibt es überhaupt einen Gott?
Und vielen stellt sich nicht einmal mehr
diese Frage. Sie ist ihnen gleichgültig,
oder sie haben längst entschieden, dass



Gott eine Illusion sei.
Für Luther aber und seine Zeitgenossen

war die Existenz Gottes und auch des
Teufels eine selbstverständliche Realität,
und auch, dass dieser Gott am Ende aller
Tage über jedes einzelne Menschenleben
richten und entscheiden wird: ewiges
Glück im Himmel oder immerwährende
Qualen in der Hölle. Und dieses Ende ist
nah. Viele, auch Luther, erwarteten den
baldigen Weltuntergang, das Jüngste
Gericht, die ewige Höllenqual.

Hieronymus Bosch hat sie gemalt,
diese Qualen der Hölle. Sein
Weltgerichtstriptychon versetzte die
Betrachter in Angst und Schrecken, vor



allem auch deshalb, weil der Tod
allgegenwärtig, die durchschnittliche
Lebenserwartung niedrig war.
Krankheiten, Seuchen, eine hohe
Kindersterblichkeit, das Kindbettfieber,
das viele Mütter umbrachte, aber auch die
harte Arbeit, die feuchte Kälte in vielen
Wohnungen, das alles schuf ein
Bewusstsein für den Tod, der jederzeit an
die Tür klopfen konnte.

Was muss ich tun, damit mir das
Fegefeuer oder gar die ewigen Qualen der
Hölle erspart bleiben? Was kann ich für
meine verstorbenen Verwandten tun? Das
war die Frage, die alle umtrieb.



Und Luther kam, je länger er darüber
nachdachte, umso sicherer zu der
niederschmetternden Erkenntnis: Nichts
kannst du tun. Jeder landet in der Hölle.
Wir sind alle verloren, denn der Kampf
gegen das Böse in uns ist von uns nicht
zu gewinnen.

Gott sieht doch ins Herz hinein,
grübelt Martin Luther, und da sieht er
das unstillbare Verlangen nach Sex,
Macht, Reichtum, Ehre, Ansehen, Geltung
– ein kochendes, mühsam unter dem
Deckel gehaltenes Gebräu, das einer
mithilfe eines äußerlich tadellosen Lebens
gut vor allen anderen und sogar vor sich
selber verbergen kann, aber nicht vor



Gott. Luther, und das unterscheidet ihn
möglicherweise von fast allen seinen
Zeitgenossen, blickt offenen Auges in
dieses Gebrodel aus unbefriedigten
Sehnsüchten, heimlichen Wünschen und
Begierden, um zu sehen, was Gott sieht.
Wo andere wegsehen, bewusst die Augen
schließen oder sogar instinktiv und
unwillkürlich den Blick abwenden, da
schaut Luther geradezu magisch
angezogen hin.

Er erblickt einen Abgrund, über den
der Mensch keine Macht hat. Vier
Jahrhunderte vor Sigmund Freud
entdeckt Luther, was Freud später das
»Es« nennen wird, jene Wirklichkeit in



uns, die uns nicht bewusst ist und über
die wir deshalb keine Kontrolle haben.

Wohl kann einer gute Werke tun, aber
die heimliche Freude verhindern, die sich
automatisch einstellt, wenn er jemandem
begegnet, der kleiner, dümmer,
hässlicher, ärmer ist als er selbst, kann er
nicht. Schneller als man sich einen
schlechten Gedanken verbieten kann, ist
er schon da. Unsere Wünsche und
Gedanken kommen aus einem Reich, das
wir nicht kontrollieren können, und oft
münden sie in Taten, die besser nie
geschehen wären.

Deshalb braucht es die Polizei, Richter,
Henker und das Jüngste Gericht. Ohne sie



bräche das ganze widerliche Gebräu aus
den Menschen hervor, und sie würden
einander belügen und betrügen, berauben,
vergewaltigen und umbringen.

Luther erschrickt zutiefst, als er
erkennt, dass er den Kampf gegen das
Gebrodel nicht gewinnen kann, dass
niemand ihn gewinnen kann, also alle
verdammt sind, denn Gott, so steht es in
der Bibel, ist ein gerechter Gott. Und
wenn er wirklich gerecht über jeden
Einzelnen urteilt, kann dieses Urteil
eigentlich nur die Verdammung sein.

Das und seine Angst vor der
fürchterlichen Strafe Gottes treiben



diesen Luder in eine Entwicklung, die ihn
zu Luther reifen lässt, zum Reformator,
Entdecker des Gewissens, Widerständler
gegen die höchsten Autoritäten, zum
Ketzer. All das hat er eigentlich nie
werden wollen. Stets ist es ihm nur
darum gegangen, Gewissheit darüber zu
erlangen, dass er in den Himmel kommt,
und nicht in die Hölle. Sein ganzes Leben
entwickelt sich aus diesem Kampf um
sein privates Seelenheil, aber dieser
private Kampf treibt Luther voran zu
Gedanken, die ihn selber verblüffen, von
denen er weiß, dass sie ketzerisch sind,
aber wahr und daher wert, gegen alle
Welt, auch gegen den Papst, verteidigt zu



werden.
Leidenschaftlich, verzweifelt, bar aller

Hoffnung, angstgepeinigt, masochistisch
wie wohl keiner seiner Zeitgenossen
forscht, denkt und grübelt er, ob das
wirklich sein kann, dass es keinen
Ausweg gibt. Und dann macht er die
Entdeckung seines Lebens, die zur
Jahrhundertentdeckung wird und –
wiederum für uns heute schwer
verständlich – die ganze Welt
umkrempelt: Wir brauchen diesen Kampf
nicht zu gewinnen, denn er ist schon
gewonnen. Von Gott. Für uns. Und wir
müssen das nur glauben.

Die Erkenntnis, dass wir nicht



verloren, sondern längst gerettet sind, hat
Luther so sehr von seiner erdrückenden
Last befreit, dass explosive Kräfte in ihm
freigesetzt wurden – Kräfte, die viele
seiner Zeitgenossen erschüttert haben, bis
nach Rom gedrungen sind und die
Mauern des Vatikans und der ganzen
katholischen Kirche erbeben ließen. Ohne
dass er es wollte, und ohne dass er es
gleich bemerkt hätte, geriet der kleine
unbekannte Bergmanns-Sohn aus der
sächsischen Provinz durch seine
befreiende Erkenntnis – und einen
»Zufall« namens Tetzel, von dem wir
noch hören werden – fast zwangsläufig
in eine lebensbedrohliche



Auseinandersetzung mit einer fast
unumschränkt herrschenden Supermacht:
der römischen Kirche.

Aus diesem Konflikt kommt der
Nobody aus Sachsen nicht mehr heraus,
sondern gerät immer tiefer hinein und
entwickelt sich dadurch im Lauf der
Jahre zum weltbekannten Ketzer, der dem
Papst die Stirn bietet, zum Rebellen, der
nur noch Gott und dessen Wort als
einzige Autorität anerkennt, und darum
weder den Tod noch den Kaiser oder
irgendeine andere irdische Macht
fürchtet, der den Mönchstand als
nichtsnutzig und Klöster zu überflüssigen
Einrichtungen erklärt, daher seine



Mönchskutte auszieht, das Kloster
verlässt und – Skandal – eine entlaufene
Nonne schwängert und heiratet. So
wurde er zum Reformator und Gründer
einer neuen Kirche und nebenher auch
noch Bibelübersetzer, Schöpfer der
deutschen Sprache, Schriftsteller,
Bestseller-Autor und Ahnherr der
Institution des evangelischen Pfarrhauses.

Doch davon ahnt die Welt im Jahre 1505
noch nichts. Und auch der Student, der
an jenem zweiten Juli 1505 bei
Stotternheim das letzte Stück Weges von
Mansfeld nach Erfurt zurücklegt, weiß
nichts davon, ahnt nicht, dass zwölf Jahre



später sein Name dem Papst, dem Kaiser
und allen Fürsten bekannt sein wird. Er
hätte es wohl kaum geglaubt, wenn ihm
damals jemand gesagt hätte, dass er als
einer der ganz großen Beweger eine
schon länger gärende Entwicklung so
beschleunigen wird, dass es zu einem
Epochenwechsel kommt, dem Übergang
vom Mittelalter zur Neuzeit.

Heutigen Historikern ist diese
Einteilung in Antike, Mittelalter und
Neuzeit viel zu grob und daher schon
lange suspekt. Ihre Fülle an Wissen über
Details, einzelne Entwicklungsstränge
und deren komplizierte Verästelungen in
der Zeit erlaubt es ihnen nicht mehr, in



solch grobschlächtigen Kategorien zu
denken.

Für uns Laien, die wir das Ganze aus
großer Distanz nur grob überblicken,
bleibt diese Einteilung weiterhin hilfreich,
denn trotz allen Differenzierens ragen
vier Namen aus der damaligen Zeit bis
heute so hoch heraus, dass wir von einem
Epochenwechsel sprechen können:
Johannes Gutenberg, Erfinder des
Buchdrucks (1400 bis 1468), Christoph
Kolumbus, Entdecker Amerikas (1451 bis
1506), Nikolaus Kopernikus, Lehrer des
heliozentrischen Weltbilds (1473 bis 1543)
und eben: Martin Luther, Entdecker des
Gewissens, Ketzer, Reformator,



Kirchenspalter und vieles mehr (1483 bis
1546). Noch heute wirkt auf der ganzen
Welt nach, was diese vier mutigen
Männer vor fünf Jahrhunderten gedacht
und getan haben.

Dass Luther seine Ketzereien überlebt
hat, ist fast ein Wunder. Mit Leuten wie
ihm hatte die Kirche eigentlich immer
kurzen Prozess gemacht. Ketzer wurden
in den Kerker geworfen, gefoltert,
gerädert, gevierteilt, verbrannt. 90 Jahre
vor Luthers Fußmarsch nach Erfurt
wurde Jan Hus in Konstanz auf dem
Scheiterhaufen verbrannt, weil er in Prag
etwas gelehrt hatte, was der offiziellen
Wahrheit der Kirche widersprach. Luther



wird an einem ähnlichen Schicksal knapp
vorbeischrammen und es nur einer Serie
von Zufällen, politischen Verwicklungen
und Interessenskonstellationen zu
verdanken haben, dass er dem Feuer
entgeht.

Aber nun schlägt erst einmal der Blitz
neben ihm ein, und damit beginnen die
Geschichten und Legenden, die sich
später um sein Leben ranken werden. Er
selbst ist häufig die Quelle solcher
Legenden, auch für die vom Blitzschlag.
Er habe sich in Todesangst auf den
Boden geworfen, erzählte er später, und
geschrien: »Hilf du, Sankt Anna, ich will



ein Mönch werden.« Und Anna, die
Schutzpatronin der Bergleute, half.

Luthers Vater war Bergmann und
später Besitzer einer eigenen Mine. Die
ganze Gegend, in der Luther aufwuchs,



entwickelte sich damals dank des
Bergbaus zu einer wirtschaftlich
aufsteigenden Region. Deshalb rief Luther
die heilige Anna um Hilfe.

Luther überlebt den Blitzschlag, aber
ob er eine Strafe Gottes war oder ein
Anschlag des Teufels auf ihn, oder ob
Gott erzwingen wollte, dass er ein Mönch
wird, oder ob es gar der Teufel war, der
ihn im Kloster sehen wollte – darauf gibt
Luther zu verschiedenen Zeiten
verschiedene Antworten. Fakt ist:
Nachdem er heil in Erfurt angekommen
war, dauert es noch vierzehn Tage, dann
geht er dort tatsächlich ins Schwarze
Kloster der Augustiner-Eremiten und



wird Mönch.
Warum? Nur weil er es so gelobt hat?
Es gibt selten nur ein einziges Motiv

für das, was man tut. Meistens
vermengen sich mehrere Motive
miteinander, edle mit unedlen, bewusste
mit unbewussten. Luthers »Über-Ich«
könnte gesagt haben: Du musst ins
Kloster, weil Gott es so will. Luthers
»Ich«: Das Kloster muss jetzt einfach
sein. Es kann mir helfen, meine
drängenden Fragen zu klären. Das »Es«:
Du willst doch gar nicht Jura studieren.
Du willst dich nicht dem Willen deines
Vaters unterwerfen. Du kannst ihm mit
dem Kloster ein Schnippchen schlagen.



Aber klar ist: Nur mit einem »Gott will
es, und ich habe es bei der Heiligen Anna
geschworen«, also mit der höchsten
Autorität ausgestattet, kann Luther sich
dem Willen der anderen Autorität, der
seines strengen Vaters, widersetzen.



Hundert Kilometer
Einsamkeit

Sein Weg von Mansfeld nach Erfurt
führte Luther durch ein sonderbares
Land. Von der Grafschaft Mansfeld
gelangte er über das Herzogtum Sachsen
ins Kurfürstentum Sachsen und von dort
ins kurmainzische Erfurt. Wäre er
weitermarschiert, wäre er durch weitere
zahlreiche Herzogtümer, Grafschaften,



Fürstentümer, freie Städte, Reichsstädte,
Bistümer und Erzbistümer gekommen.
Alle zusammen nannten sich zwar schon
deutsch, aber Deutschland gab es noch
nicht. Eine deutsche Hauptstadt gab es
nicht. Und obwohl dieses deutsche
Kleinstaaten-Konglomerat Teil eines
sogenannten »Heiligen Römischen
Reiches Deutscher Nation« war, hat es
auch noch keine deutsche Nation
gegeben und auch keinen klassischen
Nationalstaat von der Art, wie er heute
üblich ist.

Zu Luthers Lebzeiten glich das Heilige
Römische Reich Deutscher Nation ein
bisschen der heutigen EU, nur ohne



einheitliche Währung. Es gab den Taler,
den Heller und Pfennig, den Rappen,
Schilling und Dukaten und die
Umrechnung war schwierig. Das große
Reich umfasste ganz Mitteleuropa sowie
Teile West-, Ost-, Mittel- und Südeuropas.

An der Spitze dieses Reiches stand ein
Kaiser. Der hatte aber keinen festen
Amtssitz, sondern zog durchs Reich und
hielt Reichstage ab. Einer dieser
Reichstage wird später zur großen Bühne
für Martin Luther.

Die Macht des Kaisers war begrenzt. Er
wurde gewählt von den sieben
Kurfürsten, einem Gremium aus vier
weltlichen und drei geistlichen



Herrschern. Und der Papst in Rom,
wenngleich nicht wahlberechtigt, hatte
ebenfalls ein gewichtiges Wörtchen
mitzureden.
Der Kaiser, mit dem Luther es schon bald
zu tun bekommen sollte, war Karl V., der
Mann, der von sich sagen konnte, dass in
seinem Reich die Sonne nicht untergehe –
weil es sich inzwischen mit dem Segen
des Papstes bis nach Amerika ausgedehnt
hatte, wo die kaiserlichen Truppen in
Begleitung von Mönchen den Heiden die
Bibel brachten und ihnen dafür deren
Land und Besitz nahmen.

Luther hat sich zeit seines Lebens nie
dafür interessiert, was sich im neu



entdeckten Kontinent abspielte. Und als
er von seinem Elternhaus in Mansfeld
aufbrach, um nach Erfurt zu marschieren,
wird er sich kaum Gedanken über die
große Weltpolitik gemacht haben. Die
hat ihn nie so fasziniert wie das Thema
Himmel und Hölle. Aber nicht nur
darüber wird er gegrübelt haben auf
seinem Fußmarsch, sondern auch über
Näherliegendes, über das, was jeden
Menschen dieses Alters bedrängt: seine
Zukunft. Welchen Beruf soll ich
ergreifen? Wo will ich arbeiten? Für wen?
Wofür? Aber auch: Soll ich heiraten?
Wann? Wen? Will ich Kinder haben?
Eine Familie gründen?



Allerdings war über diese Zukunft
eigentlich schon entschieden. Sein Vater,
ein sozialer Aufsteiger, der sich im
Bergbau vom »armen Häuer«, wie Luther
einmal sagte, zum wohlhabenden
Bergbau- Unternehmer und angesehenen
Stadtrat hochgearbeitet hatte, plante den
weiteren Aufstieg der Familie und hatte
daher seinem Sohn gesagt, was er zu tun
habe: Du wirst Jura studieren.

Das versprach die besten
Karriereaussichten: Beamtenlaufbahn, in
den Dienst eines Fürsten treten, sich
hochdienen, in gesicherten finanziellen
Verhältnissen leben und die glänzende
Karriere vielleicht sogar mit einer



Erhebung in den Adelsstand krönen – in
solchen Kategorien dachte Luthers
ehrgeiziger Vater.

Und natürlich gehört dazu auch eine
standesgemäße Ehe. Möglicherweise war
sogar schon eine Frau für ihn ausgesucht
worden, wir wissen das nicht, aber es war
ja damals und noch lange danach üblich,
dass erfahrene Väter die Ehepartner für
ihre unerfahrenen Kinder aussuchten.
Und knapp ein Jahrzehnt später wird
Luther selbst erzählen, dass sein Vater ihn
»durch eine ehrenvolle Heirat zu fesseln«
versucht hatte.

Wahrscheinlich waren diese
väterlichen Pläne sogar der Grund,



warum der Sohn mitten im Semester von
Erfurt nach Mansfeld beordert wurde.
Ein Vater plante das Glück und
Wohlergehen seines Sohnes, der kurz
zuvor sein geisteswissenschaftliches
Grundstudium als Zweitbester von 17
Kandidaten abgeschlossen hatte. Stolz
redete der Vater den Sohn jetzt nicht
mehr mit »du« an, sondern mit »Ihr«,
und er überreichte ihm eine ansehnliche
Summe, damit er sich davon die fürs
Jurastudium nötigen Bücher kaufe.

Luther hatte sich ganz
selbstverständlich dem väterlichen Willen
gefügt. Er war ja, wie alle seine
Zeitgenossen, dazu erzogen, dem Vater,



den Lehrern, den Amtspersonen, dem
Bischof, dem Fürsten, dem Kaiser und
dem Papst zu gehorchen. Das Gehorchen
wurde den Kindern eingeprügelt, auch
dem kleinen Martin. »Denn welchen der
Herr lieb hat, den züchtigt er«, sagt
Paulus, und das haben jahrhundertelang
alle frommen Hausväter auf ihre Rolle als
Erzieher übertragen und bis ins letzte
Jahrhundert beherzigt. Zum Teil tun sie
es heute noch.

Als erwachsener Mann erzählte er:
»Meine Eltern haben mich in strengster
Ordnung gehalten, bis zur
Verschüchterung. Meine Mutter stäupte
mich um einer einzigen Nuss willen bis



zum Blutvergießen. … Mein Vater stäupte
mich einmal so sehr, dass ich vor ihm
floh und dass ihm bange war, bis er mich
wieder zu sich gewöhnt hatte.«1

Diese Prügelei ging weiter in der
Schule. Die Lehrer dort, sagt Luther,
waren »grausam wie die Henker«. Ein
Schulmeister rühmte sich, im Lauf seines
Berufslebens »911.527 Stockhiebe,
124.000 Peitschenhiebe, 136.715 Schläge
mit bloßer Hand und 1.115.800
Ohrfeigen« 2 ausgeteilt zu haben.

Dass er eigentlich immer eine eher
ängstliche Natur gewesen ist, schreibt der
spätere Luther im Rückblick auf seine
von Furcht vor Strafe und Prügel



geprägte Kindheit und Jugend: »Ein
Kind, das einmal kleinmütig geworden
ist, ist zu allen Dingen untüchtig und
verzagt. Es fürchtet sich allezeit, so oft es
etwas tun und anfangen soll. Was aber
noch ärger ist: Wo eine solche Furcht in
der Kindheit einreißt, kann sie schwerlich
wieder ausgerottet werden ein Leben
lang, denn weil sie bei einem jeden Worte
der Eltern erzittern, so fürchten sie sich
auch nachher ihr Leben lang vor einem
rauschenden Blatte.« 3

Zunächst scheint es so, als ob genau
diese Entwicklung auch bei Luther
vorgezeichnet wäre, aber es kommt
anders. Aus einem ängstlichen, immer



mit der schlimmsten Gottesstrafe
rechnenden jungen Mann wird fast über
Nacht ein Kerl, der einmal dichten wird:

Ein feste Burg ist unser Gott, ein gute
Wehr und Waffen.

Er hilft uns frei aus aller Not, die uns
jetzt hat betroffen.

…
Und wenn die Welt voll Teufel wär

und wollt uns gar verschlingen,
so fürchten wir uns nicht so sehr, es

soll uns doch gelingen.
Der Fürst dieser Welt, wie sau’r er sich

stellt,
tut er uns doch nicht; das macht, er ist



gericht’:
ein Wörtlein kann ihn fällen.

Vor dieser Wandlung, als er noch
ängstlich jeder Autorität gehorchte und
kurz davor war, sich dem Willen seines
Vaters zu fügen, schien Luther aber schon
bewusst gewesen zu sein: Ich gehorche
nur äußerlich, nicht innerlich, nicht aus
eigenem Wollen und eigener
Überzeugung. Ich gehorche, um Nachteile
zu vermeiden, keinen Ärger zu machen.
Ich gehorche, weil es nun mal seit
Menschengedenken so üblich ist, dass
gute Kinder tun, was die Väter sagen.
Also gehorche auch ich. Deshalb das



Jurastudium. Weil der Vater es so will
und weil er seinen Vater liebt. Weil dieser
Vater auf ihn stolz ist, und weil er seinem
Vater dankbar sein muss für die
kostspielige Ausbildung, die er ihm
ermöglicht hat. Und er sieht keine
Möglichkeit, dieser geplanten Zukunft zu
entkommen. Er möchte es zwar, aber er
möchte seinen Eltern auch keinen
Kummer bereiten – ein Konflikt, den
heute junge Migranten und besonders
Migrantinnen erleben, die sich der Macht
ihrer Clans und Väter entziehen und
eigene Wege gehen möchten. Es endet
fast immer mit einem Bruch zwischen
Vater und Kind, einem Bruch mit der



ganzen Familie.
Etwas Ähnliches stand nun Martin

Luther bevor. Sein Jurastudium, das er als
gehorsamer Sohn begonnen hatte, endete
schon nach wenigen Wochen. Weil der
Blitz eingeschlagen hatte. Ein Zeichen
Gottes, wie Luther glaubt, wie er glauben
möchte – der rettende, höchst
willkommene Vorwand, um selbst über
sein Schicksal zu entscheiden. Damit
konnte er nun vor seine Autorität, den
Vater, treten, und sagen, eine noch
höhere Autorität habe ihm geboten, einen
ganz anderen Weg einzuschlagen. Aus
mir wird kein Staatsbeamter werden, wie
du es wünschst, sondern ein Mönch, wie



Gott es wünscht.
Oder wie der Teufel es wünscht, wird

der erzürnte Vater antworten. »Möchte es
nur nicht eine Täuschung und Blendwerk
gewesen sein.« 4

Oder wie Martin es heimlich wünscht?
Er hatte viel Zeit zum Denken und
Grübeln auf seinem einsamen Weg von
Mansfeld nach Erfurt. Viele Stunden,
Tage standen zur Verfügung, um
ungestört über die eigene Zukunft
nachzudenken, den Beruf, eine Frau, eine
Familie.

Vielleicht war es bei Martin nur eine
ihm selbst nicht bewusste innerliche
Auflehnung vor der Zwangsverheiratung,



die ihn ins Kloster flüchten ließ. Oder der
Wunsch, endlich der väterlichen
Autorität zu entkommen. Außerdem
hatte er bohrende Fragen an Gott. Wo
anders als in einem Kloster hätte er die
Antwort finden sollen?

Jura zu studieren, eine Familie zu
gründen, Karriere zu machen, hätte
bedeutet, viele Jahre und voraussichtlich
für den Rest des Lebens vom
Wesentlichen abgelenkt zu sein, daran
gehindert zu werden, sich ganz auf das
zu konzentrieren, was ihn allein
interessierte, ihn im Innersten
beschäftigte: Was hat es mit diesem Gott
auf sich? Wie muss ich leben, dass er mit



mir zufrieden ist? Da kam doch der Blitz
gerade recht.

In der Nacht des 16. Juli 1505 bittet der
Magister Martin Luder um Aufnahme in
das Erfurter Augustiner-Eremiten-
Kloster. Seinen Eltern teilt er den
Entschluss brieflich mit. Er weiß, dass
dies den Bruch mit seinem Vater
bedeutet, und tatsächlich droht dieser
seinem Sohn, ihm »alle Gunst und
väterlichen Willen« zu versagen, wenn er
seinen Entschluss nicht rückgängig
machen wird. Der Sohn denkt nicht
daran, seinen Entschluss zu revidieren,
und damit tritt erstmals eine typische
Charaktereigenschaft dieses Mannes



hervor, die sich später noch öfter zeigen
wird, und die ihn in seine Rolle als
Reformator tragen wird: Obwohl
ängstlich, voller Furcht, tut dieser Mann,
was er einmal als zu tun richtig und
notwendig erkannt hat.

Später, als er zu der Überzeugung
gelangt, dass Mönchtum und
Klosterleben nur unnütze
Zeitverschwendung bedeuten und gar
nicht Gottes Willen entsprechen, wird er
seinem Vater recht geben und sagen, dass
es der Teufel war, der ihn durch den Blitz
ins Kloster bugsiert hat. Wieder ein
andermal wird er sagen, dass es doch
Gott war, der ihn ins Kloster geschickt



hat, denn nur im Kloster konnte er
erkennen, was falsch läuft in der Kirche.
Und nur im Kloster hatte er die Zeit,
durch intensives Bibelstudium zu
erkennen, warum das, was in der Kirche
läuft, falsch ist.

Was genau überhaupt passiert ist,
damals in Stotternheim, ob Luther
wirklich aus lauter Angst vor Blitz und
Donner die heilige Anna angerufen und
ein klösterliches Leben versprochen hat,
wissen wir nur aus Geschichten, die
Luther viele Jahre später erzählt hat, als
er schon eine internationale Berühmtheit
war. Vieles, was man im Alter über sich
erzählt, ist eine Konstruktion aus



Erinnerung, gefüllten Erinnerungslücken,
Verschweigen und nachträglicher
Selbstdeutung und Sinngebung. Man
kann dann oft nicht mehr unterscheiden
zwischen äußeren Ereignissen, die einer
inneren Entwicklung eine andere
Richtung gaben, und inneren
Entwicklungen, die zu Bewusstwerdung
und äußeren Ereignissen führten. Selbst
mit der größten Wahrhaftigkeit entgeht
man diesen Hürden der Erinnerung nicht,
und noch viel schwieriger ist das für
berühmte Menschen, an deren Biografien
im Lauf von Jahrzehnten und
Jahrhunderten viele andere Menschen
mitschreiben.



Und Luther selbst war gewiss einer, der
sich beim Erzählen an das Motto
gehalten hat: »Nur wer gar keine
Fantasie hat, erzählt eine Geschichte so,
wie sie wirklich war.« Es ist aber heute
völlig unwichtig, welche Einzelheiten
Luther dazu brachten, sein Studium zu
schmeißen und Mönch zu werden.
Wichtig bleibt nur: Wenn er damals, an
jenem Sommertag im Juli 1505, nicht an
die Klosterpforte geklopft und sich
stattdessen dem väterlichen Willen gefügt
hätte, wäre die Weltgeschichte anders
verlaufen. Aber er hat es getan. Und sich
damit die Zeit erkämpft, die er brauchte,
um in der Stille des Klosters, über Bücher



gebeugt, zum Wesentlichen vorzustoßen.
Das dauerte zwölf Jahre. Dann machte er
Geschichte.



Ein Mönch geht seinen
Weg

Am Morgen des 17. Juli 1505 schließt sich
die Pforte des Erfurter Augustinerklosters
hinter Martin Luther. Zwanzig Jahre
lang, zwischen seinem 22. und 42.
Lebensjahr, wird er nun als Mönch leben.
Jetzt, so denkt er, könne seinem ewigen
Heil nichts mehr im Wege stehen, denn
nun gehört er Gott ganz, mit Leib und



Seele, mit Haut und Haaren. Eifrig erfüllt
er alle seine Pflichten. Dass er wie ein
Hausknecht gehalten wird, dem der
Besen in die Hand gedrückt wird, damit
er Demut und Gehorsam erlerne und er
sich auf seine universitären Abschlüsse
nicht allzu viel einbilde, findet er gerade
richtig.

Obwohl die Augustiner ein Bettelorden
sind, ist das Kloster vermögend.
Schenkungen, Erbschaften,
Vermächtnisse, Spenden, der Fleiß der
Mönche – da hat sich viel angesammelt
im Verlauf der Jahrhunderte. Dennoch
wird der Novize Martin Luder zum
Betteln über die Dörfer geschickt, damit



er die Lebensweise Jesu und seiner Jünger
am eigenen Leib erfahre. Auch sonst ist
das Leben im Kloster streng: eine
unbeheizte Sechs-Quadratmeter-Zelle, ein
Tisch, ein Schemel, eine Pritsche mit
Strohsack, ein Wasserkrug und ein
Kruzifix. Zwei karge Mahlzeiten pro Tag,
dafür aber sieben Gebete, das erste
morgens um drei, das letzte um
Mitternacht. Rund hundert Fastentage
pro Jahr sind einzuhalten.

Bruder Martinus, wie er jetzt heißt,
ordnet sich willig allem unter, steigt in
dieses Leben ein, als ob er nie anders
gelebt hätte, und absolviert sein
Probejahr problemlos. Vom ersten Tag an



gab er seinen Oberen und Mitbrüdern zu
verstehen, dass es ihm tief ernst ist mit
seinem Entschluss. Dieser Mönch wird
alles tun, was verlangt wird, um das
ewige Seelenheil zu verdienen, und wenn
es sein muss, auch mehr.

Im September 1506 wird er für immer
in die Ordensgemeinschaft aufgenommen
und gelobt Armut, um sich von der Gier
nach Reichtum und Besitz loszusagen.
Das fällt ihm leicht. Reich zu werden und
große Besitztümer zu erwerben, war nie
Luthers Ziel. Zwar wird aus ihm später
ein relativ wohlhabender Mann, aber das
ergab sich als Nebenwirkung aus seiner
unbändigen Schaffenskraft, seinem Fleiß



und nicht zuletzt aus der Tüchtigkeit
seiner späteren Frau Katharina von Bora.

Er gelobt Gehorsam gegenüber Gott,
um sich von der Gier nach Macht und
Geltung loszusagen. Das Problem an
diesem Gelöbnis ist, dass man von Gott
keine Briefe mit Anweisungen bekommt,
die man nur ausführen muss. Nein, es
sind immer andere fehlbare Menschen –
der Vater, der Abt, der Beichtvater, der
Bischof, der Papst – die angeblich wissen,
was Gottes Wille sei. Also gehorcht man
Gott, indem man diesen anderen
gehorcht. Genau das wird Luther später
zum Problem.

Und er gelobt Keuschheit, um dem



sexuellen Begehren zu entsagen. Das fällt
ihm schwer, aber er habe sich – nach
eigener Auskunft – daran gehalten, wenn
auch nicht lebenslang, denn irgendwann
gelangt er zu der Überzeugung, dass das
Unsinn ist, dieses Ehe- und Sexverbot für
Priester. Und dann bricht er es.

Das Streben nach Geld, Macht und Sex
– diese drei sind es, mit denen die
Menschen selten richtig umzugehen
wissen. Luther wird das nie bestreiten,
denn er weiß: Aus dem falschen Umgang
mit diesen drei Mächten entsteht jene
Folge von Verhängnissen und
Katastrophen, die wir als Weltgeschichte
bezeichnen. Die Frage lautete daher schon



immer: Wie können wir das
Zusammenleben der Menschen so
organisieren, dass nicht diese drei Mächte
uns beherrschen, sondern wir diese?

Eine Antwort der Kirche war das
klösterliche Leben. Wie Jesus einst aus
der Menge seine Jünger berufen und mit
ihnen einen exklusiven Kreis der zwölf
gegründet hatte, von denen jeder zu
hundertprozentiger Hingabe und zum
Verzicht auf Autonomie verpflichtet war,
so sollten Mönche und Nonnen sich von
Jesus berufen fühlen, ihm ganz zu dienen
nach dem Grundsatz: Nicht was ich will,
soll mein Handeln bestimmen, sondern
was Gott will. Durch diese radikale



Absage an die eigene
Selbstverwirklichung wurde man
Mitglied eines herausgehobenen Kreises,
der sich von der Menge deutlich
unterschied und stellvertretend für die
Menge die Forderungen Gottes lebte und
dieser zugleich eine Orientierung gab.

Ein weiterer Gedanke war: Wenn sich
Menschen aus freien Stücken an einem
Ort versammeln, um radikal allen
weltlichen Mächten und Einflüssen
abzuschwören, müsste dann nicht eine
ganz andere Welt entstehen? Müsste man
in so einer Welt nicht einen
Vorgeschmack auf jenes Reich Gottes
bekommen, das uns in der Bibel



verheißen ist? Und müsste sich die
Gewissheit des ewigen Heils nicht wie
von selbst einstellen? Das ist die allen
Ordensgründungen zugrunde liegende
gemeinsame Erwartung. Gott stellt
radikale Forderungen an den Menschen.
Aber wenn er sie erfüllt, wird er etwas
vom Reich Gottes schmecken.

Bruder Martin ist ganz begierig auf
diesen Geschmack. Wird aber nie
dergleichen zu schmecken bekommen,
und warum das so ist, darüber zu grübeln
hat er jetzt Zeit.

Schon zwei Jahre nach seinem Eintritt
wird der eifrige Mönch im April 1507
zum Priester geweiht. Am 2. Mai feiert er



seine erste Messe, die feierliche Primiz, zu
der seine Familie und frühere Freunde aus
Eisenach und Mansfeld anreisen.5 Zu
Luthers Freude kommt auch sein
inzwischen halb versöhnter Vater, der
einerseits nun auch auf diesen
»Karriereschritt« seines Sohnes stolz ist
und deshalb ein großzügiges Fest bezahlt
und dem Kloster den ansehnlichen Betrag
von 20 Gulden stiftet, und andererseits
doch weitergrummelt und die
Entscheidung seines Ältesten für töricht
hält.

Das Beste an dessen Leben im Erfurter
Kloster ist, dass ihm jetzt ein großer
Schatz zur Verfügung steht, Bücher – die



Bücher des Kirchenvaters Augustinus, aus
dessen Gedanken Luther Funken schlagen
wird; die Bücher des Aristoteles, dessen
Einfluss auf die Kirche Luther für
unheilvoll hält; Schriften der Mystiker
Johannes Tauler und Meister Eckhart, die
sein eigenes Denken stark beeinflussen,
schließlich die Bibel, das wichtigste aller
Bücher, das Buch, ohne das man alles
andere nicht versteht, und das er am
eifrigsten studiert. »Als ich jung war,
gewöhnte ich mich zur Bibel, las dieselbe
oftmals und machte mir den Text
vertraut; da ward ich darin so bekannt,
dass ich wusste, wo jeglicher Spruch
stünde und zu finden war, wenn davon



geredet ward.«
Doch je eifriger er die Bibel erforscht,

desto mehr schwindet seine Hoffnung, in
ihr den ersehnten gnädigen Gott zu
finden. Wann immer er das Buch
aufschlägt, trifft er auf einen fremden,
zornigen, strafenden, fordernden Gott,
vor dem kein Mensch bestehen kann.
»Keine Zunge kann sagen, keine Feder
beschreiben, was der Mensch in solchen
Augenblicken erleidet. Da erscheint Gott
über alle Begriffe furchtbar in seinem
Zorn und mit ihm die ganze Kreatur.
Keine Flucht ist möglich, nichts gibt es,
was einen trösten könnte. Alles ist eine
einzige Anklage.« Vom Reich Gottes ist



nichts zu schmecken.
Bruder Martin reagiert darauf mit

gesteigerter Leistung, legt zusätzliche
Fastentage ein, schläft auf dem
Steinfußboden, sitzt als Dauergast im
Beichtstuhl, kniet nieder, bekennt seine
Schuld, bereut, erhält Lossprechung,
arbeitet die verordneten Bußstrafen ab
und besetzt gleich darauf wieder den
Stuhl. Kapituliert ein Beichtvater vor
diesen stundenlangen Geständnissen,
geht Martinus zum nächsten. Und geht
damit seinen Beichtvätern allmählich auf
die Nerven.

Was tun mit so einem
Hochleistungschristen? Was tun mit



einem, der Gott mit guten Werken
zwingen, ja geradezu erpressen will? Der
Mann muss raus, muss unter die Leute,
bevor er sich selbst und die anderen
verrückt macht. Also schicken sie ihn
nach Wittenberg. Dort soll er ab dem
Jahr 1508 an der Universität Philosophie
unterrichten und weiter Theologie
studieren und promovieren. Dort haben
die Augustiner auch ein Kloster, in dem
Luther wohnen kann.

Einerseits ist das eine Beförderung.
Andererseits ist es eine Versetzung aus
dem städtischen Erfurt in die ländliche
Provinz. Wittenberg mit seinen höchstens
zweieinhalbtausend Einwohnern ist ein



»Nest am Rand der Barbarei«, wo der
Marktplatz ein »Dunghaufen« ist, wird
Bruder Martinus später sagen.

So schlecht war dieser Ort – aus der
Rückschau betrachtet – gar nicht, denn
Luther kam an eine im Jahr 1502 neu
gegründete, also junge Universität. Es
gab keine verkrusteten Strukturen, alles
war noch offen, formbar, und der einzige
Platzhirsch, dem sich Luther unterordnen
musste, wurde bald dessen Beichtvater,
Gesprächspartner, Förderer und
väterlicher Freund: Johann von Staupitz,
Gründungsprofessor der neuen
Universität in Wittenberg, zugleich
Dekan an deren theologischer Fakultät



und Generalvikar des Augustinerordens.
Er erkannte früh Luthers Fähigkeiten und
Talente.

Staupitz war es auch, der Luther im
Jahr 1510 – vielleicht auch 1511, da
streiten die Gelehrten noch – nach Rom
schickt, um dort, zusammen mit einem
Klosterbruder, eine Ordensangelegenheit
zu klären. Eigentlich eine tolle Sache.
Nur: Es sind 1.500 Kilometer
zurückzulegen, zu Fuß, dann wieder
zurück, im Winter, über die Alpen.

Andererseits: Ein junger Mönch auf
seiner ersten großen Reise von einem
»Nest am Rand der Barbarei« über
Nürnberg, Ulm, Bregenz, die Schweiz,



Norditalien in die Welthauptstadt Rom
und über Bayern wieder zurück – was für
ein Abenteuer.6 Wer das hinter sich
bringt, der hat was zu erzählen.

Aber seltsam: In Luthers späteren
Aufzeichnungen findet sich kaum ein
Wort darüber. Und wenn er bei seinen
berühmten Tischgesprächen doch ab und
zu auf Rom zu sprechen kam, dann
schilderte er die Stadt als babylonischen
Sündenpfuhl, in dem der Papst, dieser
Teufel, dieser Antichrist, residierte.

Hatte Luther kein Auge für die Seen,
Berge, Täler, Schluchten, den Schnee, das
Eis? Natürlich nicht, denn schließlich
befand sich der mittelalterliche Mensch



Luther wieder »extra muros«, draußen, in
der abweisenden, lebensfeindlichen Natur.
Besonders wilde, halsbrecherische
Gegenden trugen Teufels- und
Höllennamen. Da musste man halt – mit
Gottes gnädiger Hilfe – irgendwie
hindurch. So etwas wie Tourismus oder
gar Bergsteigen gab es natürlich noch
nicht, und doch: Etwa zur gleichen Zeit,
als sich Luther über das Hochgebirge
quälte, »soll Leonardo da Vinci einen der
Berge – vermutlich den
zweieinhalbtausend Meter hohen Monte
Bo südlich des Monte Rosa aus reinem
Forscherdrang bestiegen haben«.7 Aber
Leonardo lebte nicht mehr im Mittelalter,



sondern schon in der Welt der
Renaissance. Wie fast alle Menschen in
Italien, in Rom.

Dort wurde bereits heftig an der
Peterskirche gebaut. Raffael bemalte die
Gemächer des Papstes. Michelangelo lag
rücklings auf einem Gerüst und malte in
der Sixtinischen Kapelle. Der Bergsteiger,
Bildhauer, Maler, Dichter und Ingenieur
Leonardo da Vinci entwickelte Pumpen
und Flugmaschinen.

Luther scheint von all dem nichts
mitbekommen zu haben, auch nichts von
den antiken Ruinen, von denen die
Humanisten so schwärmten, und hätte er
die erotischen Engel Michelangelos in der



Sixtinischen Kapelle gesehen, hätte er
vermutlich »Pfui Teufel« ausgerufen und
daheim von der dekadenten
Verkommenheit des römischen Klerus
erzählt. Er hatte gar kein Interesse an
dem aufregend Neuen, von dem Künstler,
Dichter und Philosophen in Rom
ergriffen waren. Er war ja auch nicht als
Tourist oder wie wenige Jahre zuvor
Albrecht Dürer als Bildungsreisender
nach Rom gekommen, sondern als
Beauftragter seines Ordens, aber vor
allem: als frommer Pilger. Seine
Pilgerreise in die heilige Stadt wollte er,
wie er Jahre später sagte, nutzen, um eine
ganze Beichte von Jugend auf abzulegen



und fromm zu werden.8 Luther war
fixiert auf sein Seelenheil.

Sein Blick ist also während der ganzen
Reise nach innen gerichtet. Mit diesem
Blick tut er in Rom, was Pilger in Rom
eben so tun. Er geht den
vorgeschriebenen Pilgerweg, beichtet,
liest Seelenmessen für verstorbene
Freunde und Verwandte und rutscht
andächtig auf Knien jene 28 Stufen der
Pilatustreppe hinauf, auf der Jesus ins
Haus des Pontius Pilatus gegangen sein
soll. Mit dem Blut des Erlösers, gerissen
von der Dornenkrone und den Geißeln
der Soldaten, soll diese Treppe benetzt
sein.



Wie die Treppe nach Rom kam? Da
gibt es zwei Versionen. Nach der einen
wurde sie auf Befehl der heiligen Helena,
Mutter des Kaisers Konstantin, von
Jerusalem nach Rom gebracht. Nach einer
anderen sollen Engel die Treppe nach
Rom versetzt haben.

Wer die Treppe erklimmt, dem wird
das Fegefeuer erspart. Also rutscht auch
Bruder Martinus hoch, spricht auf jeder
Stufe ein Gebet, verharrt geduldig, bis
sich der Pilger vor ihm um eine Stufe
höher bewegt. Dreizehn Jahre später wird
der Reformator Martin Luther sich
ärgern, dass er diese Rutscherei
mitgemacht hat, und in der ihm eigenen



drastischen Art sagen: »Ich hab zuvor
glauben können allen Scheißdrecken.«

Nicht nur die Romreise hinterlässt kaum
Eindrücke bei ihm. Auch all die
aufregenden Entwicklungen um ihn
herum, die vom Anbruch einer neuen Zeit
künden, nimmt er anscheinend nicht zur
Kenntnis. Schon seit 1450 gab es den
Buchdruck, jene Erfindung Johannes
Gutenbergs, von der Luther Gebrauch
gemacht hatte wie kaum ein anderer,
aber die historische Tragweite dieser
Erfindung hatte er so wenig erkannt wie
die Entdeckung eines neuen Kontinents
durch den Genuesen Christoph Kolumbus



im Jahr 1492. Der hatte zwar geglaubt,
einen Seeweg nach Indien gefunden zu
haben, weshalb er die von ihm auf dem
Weg nach Westen entdeckten Inseln auch
Westindische Inseln und ihre Bewohner
Indianer nannte. Aber der Seefahrer
Amerigo Vespucci (1451, 1452 oder 1454)
hatte rasch gemerkt, dass es sich um
einen neuen Kontinent handelte. Nach
ihm wurde die Neue Welt schließlich
Amerika genannt.

Die Portugiesen waren bereits um ganz
Afrika bis nach Indien gesegelt, und 1513
kreuzten sie vor der Küste Chinas.
Südamerika hatten sie um das Jahr 1500
betreten und dort später Brasilien



gegründet. Und seit 1443 mischten sie
sich zunehmend in ein Geschäft ein, das
bis dahin ein Monopol der Muslime
gewesen war: Sklavenhandel. Die
Eroberung der Welt durch Europäer
hatte begonnen – fern von Luther.

Während Kolumbus nach Amerika
segelte, hatte in Nürnberg der
Tuchhändler Martin Behaim den ersten
Globus anfertigen lassen, auf dem
Amerika natürlich fehlte. Aber in der
Kugel steckte eine andere Sensation von
historischer Tragweite, welche die
Gemüter heftig bewegte: der Sturz des
kirchlich gelehrten »ptolemäischen
geozentrischen Weltbilds«, der sich nun



anbahnte. Ptolemäus und mit ihm die
Kirche hatten gelehrt, die Erde stehe im
Mittelpunkt des Weltalls, um welche sich
die Sonne und die Planeten drehten.
Nikolaus Kopernikus (1473) kam durch
astronomische Beobachtung und
mathematische Berechnung zu dem
Schluss, dass es anders sei: die Erde
umkreist die Sonne – das heliozentrische
Weltbild setzt sich durch, weil seine
Wahrheit bewiesen werden kann.

Luther schien das alles weder
sonderlich interessiert noch beeindruckt
zu haben, und die Ideen des Kopernikus
tat er, wie viele seiner Zeitgenossen, ab
als Hirngespinst. »Der Narr will mir die



ganze Kunst Astronomia umkehren«,
sagte er über Kopernikus. »Aber wie die
Heilige Schrift zeigt, hieß Josua die Sonne
stillstehen und nicht die Erde!« Nach
dieser Bibelstelle ließ Gott die Sonne für
einen Tag stillstehen, und da Luther die
Bibel als historischen Bericht wörtlich
nahm, schloss er aus der Bibelstelle, dass
die Sonne normalerweise in Bewegung
sein müsse.

Stur und unbeeinflusst von außen
konzentrierte er sich auf sein
Lebensthema, von dem er vermutlich
angenommen hatte, dass es sowieso das
wichtigste Thema überhaupt sei: das
Verhältnis des Menschen zu Gott. Ist das



geklärt, kann auch das Verhältnis der
Menschen untereinander, das Verhältnis
des Menschen zur Welt geklärt werden.
Gibt es spannendere Fragen als diese?

Mehr unbewusst als bewusst mag
Luther vielleicht gedacht haben: Was soll
ich mich um Naturwissenschaft, Malerei,
Astronomie, Geografie und Schifffahrt
kümmern, wenn sich längst Berufenere
und Tüchtigere als ich an diesen Dingen
abarbeiten? In der Theologie aber, das
begann er nun allmählich zu spüren, galt
es etwas zu entdecken, was vielleicht nur
er zu entdecken imstande sein würde: ein
neues Bild von Gott. Und damals, als fast
alle an denselben Gott glaubten und fast



alle diesen Gott gleichsetzten mit dem
offiziellen Bild, das die Kirche gemalt
hatte, war die Entdeckung eines neuen
Gottesbildes mindestens so bedeutsam
wie die Entdeckung eines neuen
Kontinents oder die Entdeckung, dass
nicht die Erde, sondern die Sonne im
Mittelpunkt steht.

Ein neues Bild von Gott, ergänzt um
die weiteren neuen Bilder, die von der
Astronomie, der Geografie, der
Philosophie und den Künsten beigesteuert
wurden, musste daher zwangsläufig zu
einem neuen Bild von der Wirklichkeit
führen. Veränderte Sichten auf die
Wirklichkeit aber verändern immer auch



die Wirklichkeit selbst, denn neue Bilder
bilden den Geist um. Der umgebildete
Geist bildet entsprechend die
vorhandenen politischen,
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und
materiellen Strukturen um. All diese
Umbildungen erzeugen wiederum neue
Bilder im Kopf, die zu neuen
Umbildungen der Wirklichkeit führen –
und so fort. So entsteht Geschichte. Sie
verläuft mal schneller, mal langsamer,
und manchmal rast sie.

Damals, als sich Luther zwischen 1514
und 1518 in seiner Turmstube des
Wittenberger Klosters zu einem neuen
Bild von Gott vorarbeitete, kam sie in



Bewegung und nach 1518 geriet sie ins
Rasen. Und als sie ein paar Jahrzehnte
später wieder in ruhigeren Bahnen
verlief, fanden sich die Menschen in
einem neuen Kontinent vor, der zwar
immer noch im alten Europa lag, mit
dem alten Europa aber nicht mehr viel
gemein hatte.



Die Entdeckung eines
neuen
Gottesbildes

Im Frühjahr 1512 promoviert Luther in
Wittenberg und macht Karriere im
Orden, wird stellvertretender Prior des
Klosters, erhält die geistliche Aufsicht
über zwölf Klöster, und bekommt im
Turm des Klosters eine Vergünstigung:
einen eigenen, beheizten Arbeitsraum, das



berühmte Turmzimmer, wo er sein
»Turmerlebnis« haben wird. Nur noch
fünf Jahre, dann ist Reformation.

Unterdessen geht die Welt ihren
gewohnten Gang. Auch in Wittenberg.
Bruder Martinus hat jetzt viel zu tun.
Nicht nur sein Lehrauftrag ist zu erfüllen,
auch predigen muss er, seine zwölf
Klöster sind zu verwalten, um deren
wirtschaftliche und landwirtschaftliche
Angelegenheiten er sich zu kümmern hat,
die Messe muss er lesen, die Beichte
abnehmen, Briefe schreiben, und er lernt
auch noch Griechisch und Hebräisch, um
die Bibel im Urtext lesen zu können, denn



seine lateinische Bibel ist ja nur eine
Übersetzung. Bei all den Pflichten, die er
zu erfüllen hat, vergisst er nicht die
Hauptsache: seine Frage nach dem
gnädigen Gott.

Vier Jahre lang, zwischen 1514 und
1518, quält sich Luther mit den Schriften
des Kirchenlehrers Augustinus, dem
Alten und Neuen Testament, den Briefen
des Paulus und besonders dessen
Römerbrief. An einer Stelle dieses Briefes
bleibt Luther immer wieder hängen,
meint sie zu verstehen, und versteht doch
wieder nicht, aber spürt, dass in dieser
Bibelstelle der Schlüssel zur Lösung
stecken könnte.



Der schwer verständliche Satz, über
dessen Sinn sich Luther den Kopf
zerbricht, lautet: »Sintemal darin
offenbart wird die Gerechtigkeit, die vor
Gott gilt, welche kommt aus Glauben in
Glauben; wie denn geschrieben steht:
›Der Gerechte wird seines Glaubens
leben‹.« Gleich zu Beginn des
Römerbriefes, im ersten Kapitel, Vers 17,
steht dieser rätselhafte Satz. Um ihn
kreisten Luthers Gedanken.

»Sintemal« – schon so ein
ausgedientes, heute von niemandem mehr
benutztes Wort für »weil« schreckt
unsereins ab, überhaupt weiterzulesen,
und noch mehr der Rest. Gesetz,



Gerechtigkeit, Glauben, Evangelium –
was jedes einzelne dieser Wörter
bedeutet, und wie sie miteinander
zusammenhängen, damit hat sich Luther
ein Leben lang gequält. Müssen wir uns
deshalb heute, ein halbes Jahrtausend
später, auch noch damit quälen? Müssen
wir noch verstehen, worum es eigentlich
ging?

Vordergründig lautet die Antwort:
Nein, eigentlich nicht. Es ist nur noch
eine Frage für die Theologen,
Philosophen, Historiker und
Kirchengeschichtler. Selbst für christliche
Laien hat diese vor 500 Jahren
geschlagene Schlacht nur noch eine



begrenzte Bedeutung, für Atheisten und
Agnostiker hat sie gar keine mehr, und
für den Rest der Welt, Angehörige aller
anderen Religionen, hatte sie noch nie
eine Relevanz gehabt.

Aber: Die Antwort, die sich Luther im
Lauf der Jahre auf diese scheinbar
bedeutungslosen Fragen abquält, führt
kurzfristig zur Entstehung eines neuen
Gottes und zu einer Teil-Entmachtung
der römischen Kirche, ihrer Päpste und
Bischöfe. Mittelfristig entwickelt sich aus
dem neuen Gottes- auch ein neues
Menschenbild, und die ganze
reformatorische Denkweise verändert
langfristig auch das Denken der



Philosophen und die gesamte weitere
geisteswissenschaftliche, geschichtliche
und kulturelle Entwicklung nicht nur in
Europa, sondern in der Welt (vgl. dazu
Kapitel 15). Daher bleiben die
Spezialistenfragen unaufgeklärter
Theologen des 16. Jahrhunderts eben
doch wichtig für uns.

Darum: Wer verstehen will, wie wir
wurden, was wir sind, wie es zu großen
geschichtlichen Umbrüchen und
Epochenwechseln kommt, warum die
Welt von heute ist, wie sie ist, kurz: wie
Geschichte funktioniert – der muss eben
in Gedanken den Weg zurückgehen von



heute zu damals und wird dann immer
wieder verblüfft erkennen, wie
unmerklich klein die großen Dinge
begonnen haben, und dass man meist erst
später erkennt, wie die vielen kleinen
Dinge miteinander zusammenhingen.
Genau dieses Erlebnis steht uns bevor,
wenn wir uns jetzt auf die Suche nach
den Ursprüngen der Reformation
machen.

Zwangsläufig werden wir bei jenem
unbekannten, merkwürdigen sächsischen
Mönch landen, der mit seiner
Besessenheit die halbe Welt in Aufruhr
versetzt hatte, und über den bis heute
Geschichten erzählt werden, die



Geschichte machten. Und die
Anfangsgeschichte, sozusagen die Mutter
aller Geschichten, erzählt, wie der Doktor
Martin Luther über viele Jahre eine
Antwort auf die scheinbar theoretische
Frage nach dem gnädigen Gott gesucht
und gefunden hat. Daher kann man diese
Antwort als das Samenkorn betrachten,
aus dem die Pflanze der Reformation
gewachsen ist.

Auf dem Weg von der Frage zur
Antwort lag ein sperriges Hindernis
namens »Gerechtigkeit Gottes«.
Jahrelang hatte Luther unter
»Gerechtigkeit Gottes« genau das
verstanden, was alle Autoritäten der



Kirche auch verstanden und darum
gelehrt und alle Christen geglaubt haben:
Gott werde beim Jüngsten Gericht gute
und böse Taten jedes Einzelnen in die
Waagschale werfen und danach
unerbittlich und streng, also gerecht,
seinen Urteilsspruch fällen: Himmel,
Fegefeuer oder Hölle.

Seit er denken konnte, hatte Luther
aber die Erfahrung gemacht, dass weder
er noch irgendein anderer Sterblicher den
strengen Ansprüchen dieses Gottes
genügen konnte. Er war einfach nicht in
der Lage, seinen Nächsten zu lieben wie
sich selbst. Und die anderen konnten es
ebenfalls nicht. Er konnte nicht



verhindern, dass schlechte, ungerechte,
schadenfreudige, hasserfüllte Gedanken
in ihm aufblitzten. Und die anderen, das
wusste er, konnten es auch nicht. Also
sind wir alle verdammt, und es gibt keine
Rettung vor der Höllenstrafe – in dieser
verzweifelten Erkenntnis endeten jedes
Mal Luthers Denkanstrengungen.

Luthers Zeitgenossen mögen das
ähnlich empfunden haben, aber entweder
ist ihnen das nicht so nahegegangen wie
Luther, sodass sie frei waren, sich
abzulenken und ihre Aufmerksamkeit
auch wieder anderen Dingen
zuzuwenden, oder es war ihnen einfach
zu anstrengend, ihr Gehirn so zu



zermartern, wie Luther das getan hat. Die
meisten aber haben freudig nach jener
bequemen Lösung gegriffen, die ihnen
von der Kirche angeboten wurde und für
beide Seiten ein praktischer Deal war:
Sündenerlass gegen Bares. Aber genau
mit diesen Sünden-Ablassbriefen, die
gehandelt wurden wie Wertpapiere, wird
Luther das Feuerchen entzünden, aus dem
sich der Flächenbrand der Reformation
entwickelt.

Den dafür nötigen Funken schlug er
aus der Frage, die ihn so quälte: Dass wir
Geschöpfe Gottes nicht so sind, wie wir
nach dem Willen dieses Schöpfers sein
sollten, das ist doch nicht die Schuld der



Geschöpfe, sondern die des Schöpfers,
dachte Luther. Er hat uns gemacht, und
nun macht er uns den Prozess, weil wir
so sind, wie er uns gemacht hat. Das soll
gerecht sein? Das soll ein fairer Prozess
sein?



Irgendwann zwischen 1514 und 1518
muss sich neben der Frage nach dem
gnädigen Gott noch eine weitere,
gefährlichere Frage in Luthers Kopf
eingenistet haben: Dieses Bild, das die
Kirche von Gott zeichnet – stimmt es



denn? Wer sind die Zeichner? Woher
haben sie selber das Bild? Aus welchen
Quellen schöpfen sie?

Ja, er weiß natürlich: Der Papst, die
Bischöfe und Priester sind die Zeichner.
Sie berufen sich auf die Kirchenlehrer.
Diese berufen sich auf die Apostel und
Evangelisten, und diese auf Jesus. Eine
lange Kette. Wer kann garantieren, dass
das ursprüngliche Bild nicht bei jeder
Weitergabe ein klein wenig verändert,
verfälscht wurde? Deckt sich das heutige
Bild tatsächlich mit dem Original?

Es war eine besondere Zeit damals, als
sich Luther solche Fragen stellten –
Renaissance eben. Mit diesem Begriff



wurde im 19. Jahrhundert die Tatsache
beschrieben, dass zwischen dem 14. und
16. Jahrhundert in Europa etwas Neues
geschehen war, nämlich die
Wiederentdeckung von etwas sehr Altem:
die antiken Wurzeln. Plötzlich
interessierte man sich in Rom für die
antiken Ruinen, an denen man bisher
achtlos vorbeigegangen war. Plötzlich
erforschte man die Geschichte der
griechischen Städte und der Römischen
Republik. Manche, wie etwa der
italienische Dichter Francesco Petrarca
(1304-1374) waren davon so begeistert,
dass sie von »Wiedergeburt« – renascità
– sprachen. Der italienische Künstler



Giorgio Vasari bezeichnete 1550 die
Überwindung der mittelalterlichen Kunst
als rinascità oder Rinascimento – daraus
entwickelte sich dann später über das
Französische die Bezeichnung
Renaissance.

Aber das eigentlich erstaunlichste
Kennzeichen dieser Epoche ist, dass
damals so viele Gelehrte wie auf ein
geheimes Zeichen hin an ganz
verschiedenen Orten, anscheinend
unabhängig voneinander – und doch auf
nicht mehr ganz zu klärende Weise
miteinander verbunden – auf
verschiedenen Gebieten das Gleiche taten.
Luther zum Beispiel überprüfte das



offizielle Gottesbild. Aber eigentlich tat er
etwas viel Grundlegenderes: Er zweifelte.
Er zweifelte an den alten Autoritäten und
begann zu prüfen, ob deren Lehren denn
stimmen. Genau das taten andere auch
und beackerten mit ihren Zweifeln andere
Felder.

Sie prüften, ob es stimmt, dass sich die
Sonne um die Erde dreht. Andere
überprüften die Kugelgestalt der Erde.
Künstler, Maler, Architekten stellten
plötzlich die Regeln infrage, nach denen
bisher gebaut, gemalt und gestaltet
wurde. Dann brachen sie die Regel,
probierten andere Methoden aus,
riskierten etwas Neues.



Luther war ein Teil dieses nicht
abgesprochenen Aufstands gegen die
Autoritäten. Vermutlich war ihm das gar
nicht bewusst. Rebellion lag ihm fern, lag
auch den anderen fern. Pure Neugier war
es, was sie antrieb. Wissbegierde, ein
Drang nach Wahrheit, Lust an Forschung
hatte sie erfasst, und eine Konsequenz
daraus lautete: Zurück zu den
Ursprüngen, zurück zu den reinen,
unverfälschten Quellen. Und diese
Quellen lagen in der Antike. Die wurden
jetzt mit großer Leidenschaft erforscht.

Da es sich dabei in der Regel um nicht
theologische Texte handelte, sondern um
philosophische, geistes- und



naturwissenschaftliche, wurden diese
Studienfächer als humanae litterae
bezeichnet (Schriften, die sich auf die
menschlichen Dinge beziehen im
Unterschied zu den göttlichen), und wer
sich damit befasste, war ein humanista –
was wiederum dazu führte, dass diese
Menschen später, auch wieder im 19.
Jahrhundert, Humanisten genannt
wurden, und deren Weltanschauung
Humanismus.

Luther wurde bald schon von den
Humanisten ebenfalls für einen solchen
gehalten. Aber war er wirklich einer?
Jedenfalls stand er während seines
Studiums an der Universität Erfurt unter



humanistischem Einfluss, und es ist nicht
bekannt, dass er sich dagegen gewehrt
hätte. Im Gegenteil. Von den an der Uni
gelernten Methoden der Textanalyse
macht er nun fleißig Gebrauch auf seiner
Wittenberger Turmstube. Er tut dort, was
Humanisten tun: Er geht zurück zu den
Quellen. In seinem Fall: zum Alten
Testament, zum Neuen Testament, zu den
Schriften des Augustinus und des
Aristoteles, den er nicht mag. Aber er
muss sich trotzdem mit ihm
auseinandersetzen, will herausfinden,
warum er ihn nicht mag.

Aber vor allem will er das Bild, das die
Bibel von Gott zeichnet, rekonstruieren



und es mit dem Bild vergleichen, das die
Kirche von ihm zeichnet. Das aber tut er
nicht nur, wie die Humanisten, aus reiner
Neugier und Forscherdrang, sondern aus
existenzieller Not. Ihm geht es nicht
primär um Bildung, schon gar nicht um
eine romantisierende Verehrung der
Antike – ihm geht’s um Hölle, Tod und
Teufel. Ihm geht’s ums ewige Leben und
das Heil seiner eigenen Seele.

Daher nähert er sich seiner Quelle mit
größtem religiösen Respekt, zugleich aber
mit der unbekümmert forschenden
Neugier der Humanisten. Er weiß:
Eigentlich hatte Gott verboten, sich ein
Bild von ihm zu machen. Andererseits



haben schon die Autoren der Bibel eine
Fülle sprachlicher Gottesbilder benutzt.
Diese ergänzen, widersprechen und
korrigieren einander. Man findet in der
Bibel den zornigen Gott, der sich
rachsüchtig, unheimlich, cholerisch,
ungerecht gibt, der sogar mordet und wie
ein Despot zur Willkür-Herrschaft neigt.
Man findet aber auch den anderen Gott,
einen gnädigen, liebenden, zärtlichen,
treu sorgenden, barmherzigen Vatergott,
der geradezu vernarrt ist in seine
Geschöpfe.

Was stimmt denn nun?
Um sich in den verwirrenden

Gottesbildern zurechtzufinden, geht der



mittelalterliche Luther sehr neuzeitlich
vor. Er isoliert ein einzelnes Problem und
versucht zunächst, dieses zu lösen. Daher
konzentriert er sich ganz auf die eine
Frage, ob der Gott der Bibel tatsächlich
so ungerecht ist, dass er alle verdammt.
Und ob es wirklich wahr ist, dass man
ihn mit guten Werken besänftigen und
sich damit seine Planstelle im Himmel
sichern kann.

Beim Versuch, darauf eine Antwort zu
finden, bleibt er immer wieder an dem
rätselhaften Pauluswort hängen, das von
jener Gerechtigkeit handelt, »die vor Gott
gilt, welche kommt aus Glauben in
Glauben«. Noch einmal und noch einmal



liest Luther, was der Apostel Paulus über
Gottes Gerechtigkeit sagt. Auch die
Schriften des Augustinus zieht er zurate.
Dazu einen weiteren, deutlicheren Vers
weiter hinten im Römerbrief: »So halten
wir nun dafür, dass der Mensch gerecht
werde ohne des Gesetzes Werke, durch
den Glauben.« (Römer 3,28)

Eigentlich steht da die Lösung schon:
»… ohne des Gesetzes Werke, allein
durch den Glauben.« Obwohl: Dieses
»allein« steht nicht dabei im Original.
Luther wird es später eigenmächtig
einsetzen, und in allen Lutherbibeln wird
das Wörtchen bis auf den heutigen Tag
immer dabeistehen. Aber noch traut er



sich das nicht, denn derselbe Paulus
schreibt an die Galater, auf »den
Glauben, der durch die Liebe tätig ist«,
komme es an (Galater 5,6). Tätige Liebe,
also doch wieder die »Werke«,
irgendwie. Und ganz eindeutig steht es
im Jakobusbrief (2,14): »Was hilft’s, liebe
Brüder, wenn jemand sagt, er habe
Glauben, und hat doch keine Werke?
Kann denn der Glaube ihn selig machen?
Und ein paar Verse weiter kommt die
Antwort: »So seht ihr nun, dass der
Mensch durch Werke gerecht wird, nicht
durch Glauben allein.« (Jakobus 2,24)

Eindeutiger kann man es nicht mehr
sagen. Ohne gute Werke geht es nicht.



Trotzdem zweifelt Luther. Und man
bedenke: Es ist jetzt nicht mehr irgendein
Text einer kirchlichen Amtsautorität,
sondern die Heilige Schrift, an der er
zweifelt. Oder genauer: Es ist der
Jakobusbrief, dessen Weisheit er
bezweifelt. Er spricht es noch nicht aus.
Erst später wird er tatsächlich den
Jakobusbrief als »nicht wirklich
apostolisch« abtun, aber jetzt, in seiner
Klosterzelle, bahnt sich an, was er später
tun wird. Im radikalen Nachdenken über
die Bibel tut der mittelalterliche Luther,
was er von den neuzeitlichen Humanisten
gelernt hat: Er betreibt Textkritik. Er
nimmt sich die Freiheit, die unantastbare



Heilige Schrift zu relativieren, indem er
fragt: Könnte es sein, dass manche
Bibelworte mehr Gewicht haben als
andere, weil sie das Ganze der Bibel,
dessen Geist, besser zusammenfassen als
weniger wichtige Texte?

In dem Moment, in dem einer so fragt,
ist die Heilige Schrift nicht mehr der
unantastbare Text, der als fertiges »Wort
Gottes« vom Himmel gefallen ist,
sondern ein von Menschen geschriebenes
Werk. Und waren es auch die Urväter,
Propheten und Apostel, die da
geschrieben haben, so waren es doch
Menschen, fehlbare Menschen. Warum
also sollte man jedes ihrer Wörtchen als



nicht zu hinterfragen hinnehmen? Ein
gefährlicher Gedanke. Schnell kann zum
Ketzer werden und auf dem
Scheiterhaufen landen, wer es wagt,
selbstständig an allem Gedachten und
verbindlich Gelehrten vorbeizudenken.
Luther riskiert es und bahnt damit der
neuzeitlich-wissenschaftlichen
Erforschung der Bibel und des Glaubens
den Weg.

Der kritische Luther nimmt tatsächlich
den Jakobus-Text weniger ernst als den
Paulus-Text. Er spürt, dass Jakobus das
eigentliche Problem gar nicht erkannt
und darum an ihm vorbeigeschrieben hat.
Dass ein Christ gute Werke tun sollte, ja,



geschenkt, dagegen ist ja nichts
einzuwenden. Aber, so weiß Luther
längst, gute Werke sind nicht das, was
Gott eigentlich will, sondern gute
Menschen will er. Und ein Mensch wird
nicht schon dadurch gut, dass er gute
Werke tut. Gute Werke tun kann auch
der Böse. Jedes gute Werk kann für böse
Zwecke instrumentalisiert werden. Und
einer, der das tut, kommt gewiss nicht in
den Himmel. Aber auch der, der gute
Werke nur deshalb tut, damit er in den
Himmel kommt, der also anderen hilft,
um sich selbst zu helfen, wird von Gott
durchschaut.

Nein, das Herz muss gut sein.



Das aber ist böse von Jugend auf. Steht
so in der Bibel (1. Mose 8,21). Steht auch
wieder bei Paulus im Römerbrief:
»Wollen habe ich wohl, aber das Gute
vollbringen kann ich nicht. Denn das
Gute, das ich will, das tue ich nicht;
sondern das Böse, das ich nicht will, tue
ich« (Römer 7,18f.). Stimmt.

Wir werden so geboren. Kaum dass
wir auf der Welt sind, schreien wir schon
und benehmen uns, als ob wir der Nabel
der Welt seien und diese dazu da sei,
unsere Bedürfnisse zu befriedigen, und
zwar alle, sofort. Deshalb werden wir
anschließend durch Dressur und
Erziehung so »abgerichtet«, dass wir die



Existenz anderer Weltnabel und deren
Maßlosigkeit zur Kenntnis nehmen, uns
mit deren Ansprüchen abfinden, einander
besänftigen durch gute Werke und gute
Worte, mindestens versuchen,
einigermaßen sozialverträglich
miteinander auszukommen, uns an die
Gesetze zu halten, und wenn nicht, muss
halt die Polizei einschreiten.

Wie könnte so ein Nabel der Welt –
und mag er auf noch so viele gute Werke
verweisen können – je vor Gott bestehen?
Wir halten uns an Regeln und Gesetze,
nicht weil wir gut sind, sondern weil wir
mit dem Verstand eingesehen haben, dass
die Regeln gut sind für alle, es sogar von



Vorteil sein kann, nicht immer nur an
sich zu denken, und ein Regelverstoß, bei
dem man ertappt wird, meist nachteilige
Folgen hat.

Das Herz muss gut sein, aber es kann
gar nicht anders, als böse sein, und wir
können es nicht ändern. Wie kann Gott
uns dafür bestrafen?

Darüber zermartert sich Luther auf
seiner Turmstube über Jahre das Hirn,
und irgendwann, vermutlich um das Jahr
1517, vielleicht auch etwas später, kommt
die Erleuchtung. Luther wird von dem
Gefühl überwältigt, die Antwort auf all
seine Fragen plötzlich gefunden zu haben:
Gott weiß das doch alles. Er weiß, dass



wir nicht aus eigener Kraft und durch
eigene Willensanstrengung gut werden
können. Genau deshalb hat er seinen
eigenen Sohn für uns geopfert und mit
diesem Opfer für alle Zukunft all die
Sünden getilgt, die unserem bösen Herz
entspringen. Ein Vater, der seinen Sohn
opfert für andere – gibt es einen größeren
Liebesbeweis? Dieser eine Beweis macht
alles zunichte, was sonst noch in der
Bibel über Gott als zornigen Rächer und
Despoten steht. Ein Gott, der so etwas
tut, muss ein liebender Gott sein, der sich
um jede einzelne Menschenseele sorgt.
Dieser liebende Gott löst das Problem der
menschlichen Unfähigkeit zum Guten,



indem er einfach barmherzig darüber
hinwegsieht, und darum ist sein Interesse
an der Frage, was so ein Menschenkind
auf Erden an religiösen Leistungen
vollbracht hat, sehr gering, ja eigentlich
gleich null.

Daher ist das Einzige, was ein Mensch
jetzt noch tun muss, dieses Geschenk
anzunehmen. Wer es annimmt, wird zwar
nicht gut werden, aber wie neugeboren
sein und deshalb mit den anderen
Neugeborenen zusammen eine Welt
errichten, in der das Schlechte, das aus
dem immer noch bösen Herz kommt, in
Gutes verwandelt wird. Und wer so lebt,
der glaubt, und der Glaube macht ihn



gerecht.
Ganz so hat es Luther nicht gesagt.

Aber so lautet heute – 500 Jahre danach –
die Übersetzung des Lutherworts »Wir
sind gerechtfertigt durch den Glauben«
in unsere Sprache.

Ob Luther die Tragweite dieser
scheinbar kleinen Korrektur am
offiziellen Gottesbild gleich erkannt hat,
darf bezweifelt werden. Zwar wusste er,
dass er mit dieser Korrektur der
offiziellen Lehre widerspricht, aber er
dachte, die Kirche werde sich über seinen
theologischen Erkenntnisfortschritt
freuen, denn er bedeutet eine sehr gute
Nachricht für die ganze Christenheit.



Doch die gute Nachricht enthielt eine
ziemlich schlechte Nachricht für den
Papst und seine Bischöfe. Das haben diese
vermutlich schneller verstanden als
Luther, denn dessen reformatorische
Entdeckung hatte eine unvermeidliche
Nebenwirkung: Die Priester, die sich als
Mittler zwischen Gott und die Menschen
gedrängt hatten, um den Menschen die
Zeit im Fegefeuer zu verkürzen, werden
überflüssig, wenn es genügt, einfach nur
das Geschenk Gottes anzunehmen. Und
die Bedeutung der Heiligen einschließlich
der Jungfrau Maria sinkt.

Wer braucht noch deren Fürsprache
bei Gott, wenn dieser den wahrhaft



Glaubenden schon freigesprochen hat?
Nebenbei hat Luther damit auch noch

der Pilger-, Reise-, Wallfahrts- und
Reliquienbranche einen sehr
empfindlichen Schlag versetzt. Der von
Gott bedingungslos angenommene
Mensch hat es nicht mehr nötig, von
einem Wallfahrtsort zum nächsten zu
pilgern und dort viel Geld zu lassen für
die Besichtigung von Wunderorten und
Reliquienschreinen, den Kauf heils- und
gesundheitsfördernder Devotionalien, die
Stiftung von Kerzen und die Dienste des
Hotel- und Gastronomiegewerbes. Einem
wesentlichen Teil des päpstlichen
Religionsbusiness hat Luther die



Geschäftsgrundlage entzogen.

Wie immer, wenn etwas Großes passiert,
bilden sich Legenden drum herum. Auch
um diese »Rechtfertigung allein aus
Glauben« entsteht eine Geschichte, und es
ist der Geschichtenerzähler Luther selbst,
der daraus ein legendäres Ereignis
machte: In seinem Turm-Studierzimmer
habe ihn blitzartig, wie durch göttliche
Eingebung, die neue, bahnbrechende
Erkenntnis durchzuckt, dass wir keiner
guten Werke bedürfen, weil Gott uns
schon längst so angenommen hat, wie
wir sind, in all unserer Sünd- und
Fehlerhaftigkeit und Bosheit und



Schwäche.
Im Turm also. In seiner

Gelehrtenstube. Wie der Blitz. Wieder ein
Blitz. Die plötzlich im Turm aufblitzende
Wahrheit, also Luthers »Turmerlebnis«,
führte zur »reformatorischen Wende«.
Große Worte. Geht’s auch eine Nummer
kleiner?

Nun, vielleicht war’s ja doch eher auf
dem Klo. Ein geistiger Durchbruch
während eines Durchfalls. Luther selbst in
seiner unbändigen Fabulier- und
Provozierlust hatte einmal die
Aufmerksamkeit auch auf diese Variante
gelenkt: »Diese Kunst hat mir der Heilige
Geist auff dieser cloaca auff dem thorm



eingeben.«9

Gegner wie Anhänger haben das
begierig aufgegriffen – »die einen, um die
Reformation als Kloakentheologie zu
verspotten; die anderen in andächtiger
Verehrung als »das Turmerlebnis«.10

Turm, Klo, Blitz – wie es wirklich war,
und wann genau das eigentlich gewesen
sein sollte, lässt sich heute nicht mehr
rekonstruieren und bleibt eine
Herausforderung für Kirchengeschichtler
und Lutherforscher. Vom Blitz in
Stotternheim konnte Luther das Jahr und
den Tag nennen, an dem es geschah. Vom
Blitz im »thorm« gibt es kein Datum,
weshalb die Lutherforscher annehmen,



dass das mit der plötzlichen Erleuchtung
im Turm vielleicht doch auch wieder eine
dieser typischen Geschichten ist, die
Luther nur deshalb so erzählt hat, weil
sich eine Blitz-Geschichte nun mal besser
erzählt und einprägt als die Geschichte
eines langwierigen Erkenntnisprozesses.
Die Wahrheit, meinen Lutherforscher,
liege aber trotzdem eher in der
Geschichte von der allmählichen
Verfestigung eines neuen Gedankens als
in der Geschichte einer blitzartigen
göttlichen Eingebung.

Die Lutherforscher tun sich auch
schwer mit der Datierung. Die einen
vermuten, schon zwischen 1511 und 1513



habe Luther seine reformatorische
Entdeckung gemacht, andere verlegen
den Zeitraum auf die Jahre 1515 bis 1519.
Aber: Hätte Luther den souveränen Furor,
mit dem er gegen das Ablass-Geschäft
wetterte und seine 95 Thesen
veröffentlichte, ohne »Turmerlebnis«
schon gehabt? Vielleicht war ihm die
Tragweite seiner Erkenntnis nicht sofort
bewusst, und es musste erst ein Tetzel
kommen, um ihm bewusst zu machen,
was er da in seiner Turmstube
ausgebrütet hatte. Daher spricht doch
manches für das Jahr 1517.

Aber ist das so wichtig? Egal, wie es zu
dem neuen Gedanken kam – als er da



war, hat er eingeschlagen wie der Blitz.
Und das erlaubt es, weiterhin vom
»Turmerlebnis« oder der
»reformatorischen Wende« zu sprechen.

Als Luther begriffen hatte, welches
Licht ihm aufgegangen war, hatte er
erkannt: Der Begriff »Gottes
Gerechtigkeit« ist wie eine Kippfigur, die
zwei sich ergänzende Bilder in sich
vereint. Bisher hat man in all den
Jahrhunderten immer nur das eine Bild
gesehen, das Bild vom strengen Richter,
der gute und böse Taten und Gedanken
gegeneinander aufwiegt. Lohn oder
Strafe nach Verdienst und Leistung.

Aber jetzt kippt das Bild, und Luther



sieht verblüfft etwas völlig Neues, was
zwar schon immer da war, aber bisher
eben noch von niemandem gesehen
wurde. Jetzt sieht der Mann in der
Turmstube: »Der Gerechte lebt aus
Glauben.« Und das bedeutet: Wer glaubt,
ist freigesprochen. Lohn ohne eigene
Leistung und Verdienst.

Damit hat Luther dem rätselhaften
Paulus-Wort einen neuen Sinn abgetrotzt,
und wenn er diesen jetzt auf das Wort
anwendet, kann er es besser,
»sinngemäßer« übersetzen. Dann lautet
der Satz: »So halten wir nun dafür, dass
der Mensch gerecht werde ohne des
Gesetzes Werke, allein durch den



Glauben.«
So einfach soll das sein? Einerseits: Ja,

so einfach ist das. Im Prinzip.
Andererseits: Wenn man genauer
hinsieht, ist es so einfach auch wieder
nicht. Was Glaube eigentlich ist, wie man
zu diesem Glauben kommt, wie er sich
auf die praktische Lebensführung
auswirkt, das sind andere Fragen, die
Luther in seinem weiteren Leben noch in
starke Widersprüche verwickeln werden,
die er mit einem Feuerwerk paradoxer
Behauptungen zu kontern versucht.

Aber ab ungefähr dem Jahr 1517 steht
zunächst einmal Luthers Entdeckung
eines neuen Gottesbildes im Vordergrund.



Das war mehr als die Lösung irgendeines
theologischen Problems. Für Luther war
es die Er-lösung. Seine verzweifelte Angst
vor dem Zorn Gottes hatte ein Ende.
Seine religiösen Höchstleistungen, die ihn
bis an die Grenze seiner körperlichen und
seelischen Belastbarkeit brachten und
dennoch nie genügten, waren überflüssig.
Als ihm das aufging, habe er sich »völlig
neu geboren« gefühlt. Ihm war, als ob er
»durch die geöffneten Pforten des
Paradieses selbst eingetreten« sei.

Glücklich, befreit, nun besessen von
dem Drang, die ganze Welt an seiner
Freude teilhaben zu lassen, verlässt er
seine Turmstube, geht hinaus und predigt



allen, die ihm zuhören: Hört auf mit
eurer frommen Selbstoptimierung. Die
Sorge um euer Seelenheil ist unbegründet.
Beendet eure religiöse
Hochleistungsturnerei und nutzt die
dadurch gewonnene Energie, um die
Welt zu gestalten und zum Guten zu
verändern.

Jetzt ändert Bruder Martinus seinen
Namen. Jetzt will er nicht mehr Luder
heißen, sondern Luther, was von
Eleutherius kommt und »der Befreite«
heißt. Ab jetzt hat Luther keine Angst
mehr. Und den anderen, die diese Angst
noch haben, wird er sie nehmen.



Es ist heute fast nicht mehr zu begreifen,
wie sich aus solch einer Frage nach dem
gnädigen Gott und der gefundenen
Antwort darauf so umwälzende
Entwicklungen ergeben konnten, die
noch immer nachwirken und die gesamte
weitere Geschichte bis auf den heutigen
Tag beeinflussen und es weiter tun
werden. Auch der Bruder Martinus hatte
es zunächst nicht gleich begriffen.
Eleutherius, der Befreite, wird aber nun
recht bald in eine lokale Angelegenheit
verwickelt werden, auf die er ganz naiv
einfach seine taufrische Erkenntnis
anwendet. Und entzündet damit ein
Feuer, das ganz Europa erfassen wird.



Wie alles anfing

Das Feuer wäre vermutlich nie entbrannt,
wenn zu Luthers Turmerlebnis nicht ein
zweites, eher geringfügiges Erlebnis
hinzugekommen wäre: das Beichtstuhl-
Erlebnis. Ohne dieses Zweite wäre Luther
zwar der Urheber einer
geistesgeschichtlich bedeutsamen
Erkenntnis gewesen, aber sehr
wahrscheinlich nicht zum Reformator



geworden.
Dieses Zweite ereignet sich an einigen

Tagen im Jahr 1517 im Beichtstuhl der
Wittenberger Stadtkirche. Dort nimmt
Luther den Wittenbergern die Beichte ab.

Einige Beichtende, deren Zahl im Jahr
1517 rasant steigt, kommen mit
amtlichen Bescheinigungen zu ihm und
meinen, die Beichte eigentlich gar nicht
mehr nötig zu haben, denn der Papst
selbst habe ihnen schon längst alle
Sünden erlassen. Auf so einem Schein
steht beispielsweise:

Wir tun kraft der uns verliehenen
Gewalt durch diesen Brief kund und zu
wissen, dass der M. Menner von dem von



ihm verübten Totschlag freigesprochen
ist. Wir befehlen allen und jedem
Einzelnen, kirchlichen Amtspersonen
und Laien, dass niemand diesen M.
Menner irgendwie wegen dieses
Totschlages anklage, verurteile oder
verdamme. Kostenpunkt: 7 Dukaten.11

Unterschrift: der Papst.
Ein Ablassbrief. Gekauft von einem

Totschläger. Erworben vom
Dominikanermönch Johann Tetzel.
Tatsächlich unterschrieben vom Papst.

Luther weiß: Der Papst sammelt mit
diesen Ablassverkäufen Geld für den Bau
des Petersdoms. Die Ablasspraxis der
Kirche gibt es schon lange. Dagegen gibt



es nichts einzuwenden, denkt Luther, der
damals noch ein sehr frommer, ziemlich
gehorsamer und eifriger Diener seiner
Kirche war.

Aber: Sieben Dukaten für einen
Totschlag? Straffreiheit nicht nur im
Himmel, sondern schon auf Erden, und
das alles ohne einen Hauch von Reue und
Buße? Einen Dom zur Ehre Gottes mit
Blutgeld erbauen?

Es kommt noch schlimmer. Die
Beichtenden sehen keinerlei Anlass zur
Reue und zu dem Versprechen, ihre
Untaten künftig zu unterlassen, denn
davon war bei diesem Deal nie die Rede.
Wenn es also dem Herrn Menner künftig



einfällt, noch jemanden zu erschlagen,
dann spart er eben so lange, bis er wieder
sieben Dukaten zusammenhat, und
schreitet zur nächsten Tat.

Es wird aus jener Zeit auch berichtet,
Räuber hätten dem Tetzel für wenig Geld
Ablassbriefe für Diebstahl und Raub
abgekauft, und ihn hinterher – mit dessen
Freibrief in der Hand – überfallen und
ihm die prall gefüllte Kasse abgenommen.
Ein glänzendes Geschäft.
Wissenschaftlich belegt ist das aber so
wenig, wie die Erzählung, Tetzel habe für
seine Ablassbriefe marktschreierisch mit
dem Spruch geworben: »Sobald das Geld
im Kasten klingt, die Seele (aus dem



Fegefeuer) in den Himmel springt!«
Zwar zirkulierte dieser Spruch im

ganzen Land, aber manche sagen, so
originell sei Tetzel nicht gewesen, und
schreiben Luther die Urheberschaft zu,
der damit das System des Ablasshandels
mit einem einzigen Satz erklärt hatte.
Verbürgt jedoch ist, dass Tetzel einmal
geprahlt haben soll, vom Papst persönlich
so viel Gewalt und Gnade bekommen zu
haben, dass er sogar jemandem vergeben
könnte, der die Heilige Jungfrau
vergewaltigte.

Nicht nur das eigene Sündenkonto
konnte durch Geld entschuldet werden,
sondern auch das der verstorbenen



Angehörigen. Dadurch verkürzte sich
deren Aufenthaltsdauer im Fegefeuer.
Nach kirchlicher Lehre kamen nur
Heilige sogleich nach ihrem Tod in den
Himmel. Normal Sterbliche jedoch
mussten erst im Fegefeuer schmerzhaft
von ihren Sünden »weiß gebrannt«
werden, ehe sie mit »weißer Weste«
durch die Himmelspforte schlüpfen
durften. Und der Aufenthalt im Feuer
dauerte umso länger, je schwärzer die
Weste war.

Auch bei diesem Deal erwies sich
Tetzel als äußerst rührig und
geschäftstüchtig, und es war Luther
selbst, der schimpfend erzählte, wie



skrupellos der Mönch an das Gewissen
der Leute appellierte, um an deren Geld
zu kommen: »Der Tetzel machte es zu
grob mit dem Ablass, denn er war so
unverschämt zu predigen: Siehe deine
Mutter an, wie sie von den Flammen des
Fegefeuers gequält wird! Und das leidet
sie nur deinetwegen, weil du zu geizig
bist, ihr mit einem Groschen zu Hilfe
kommen.«12

Das ganze Ablasswesen samt Fegefeuer
wird Luther erst etliche Jahre später auf
den Abfallhaufen für religiöse Irrtümer
werfen. Jetzt aber, im Jahr 1517, wo er
zum ersten Mal von diesem Tetzel hört,
regt ihn vor allem dessen Marktschreierei



auf. Und dass der Sündenerlass nicht
mehr an die Bedingung von Reue und
Buße geknüpft wird, gefällt ihm gar
nicht. Am meisten aber quält Luther der
Betrug an seinen Schäflein. Die zahlen
Geld für ein Produkt, das gar nicht
funktioniert, aber marschieren im
Vertrauen darauf, dass ihre Sünden
vergeben seien, geradewegs in die Hölle.
Also: Nicht die Ablasspraxis kritisiert
Luther, sondern nur deren Missbrauch. Er
wähnt sich in dieser Kritik in
Übereinstimmung mit dem Papst, der
diese Praxis, wenn er davon wüsste,
gewiss unterbinden würde, denkt Luther.

Seinen Schäflein im Beichtstuhl sagt er:



Sündenvergebung ohne Reue und Buße,
aber mit Geld – das wird Gott nicht
anerkennen. Das wird ein böses
Erwachen geben, wenn ihr einst vor
eurem Richter steht und er euch das
Konto mit den Sünden zeigt, von denen
ihr gedacht hattet, sie seien getilgt.
Deshalb weigert Luther sich, die
Beichtenden von ihren Sünden
freizusprechen und mahnt sie
eindringlich, diesem Tetzel nichts
abzukaufen.

Daraufhin gehen diese ins benachbarte
Brandenburg nach Jüterbog oder
Magdeburg, wo Tetzel die Ablässe
verkauft. Und natürlich erzählen sie ihm,



was Luther ihnen gesagt hat. Und damit
nimmt die Geschichte nun ihren Lauf.

Tetzel wütet und tobt. Seit mehr als
zehn Jahren schon betreibt er im Auftrag
des Papstes sein Ablassgeschäft, und noch
nie hat es irgendwelche Beanstandungen
gegeben. Was bildet dieser Luther sich
ein? Was glaubt der, wer er sei? Wie
kann der unbedeutende Prediger aus
Wittenberg es wagen, ihm, dem vom
Papst Bevollmächtigten, ins Handwerk zu
pfuschen? Was geht diesen Kerl in
Wittenberg überhaupt an, was er in
Magdeburg tut?

Rasch holt der Dominikaner die Keule
hervor, mit der bisher schon jeder



Unruhestifter wieder zur Vernunft
gebracht werden konnte: Wer gegen ein
Schreiben aufbegehrt, das die Unterschrift
des Papstes trägt, begehrt gegen den
Papst auf, ist ein Ketzer, und also des
Todes. »Der Ketzer soll mir in drei
Wochen ins Feuer geworfen werden«,
sagt Tetzel im November 151713. Wütend
berichtet der Mönch den Fall »nach
oben« und lässt Luther dies auch wissen.

Dabei ist Tetzel nun aber an den
Falschen geraten. Als dem zugetragen
wurde, dass der Dominikanermönch
nicht daran denke, seinen Ablasshandel
einzustellen, ist es Luther, der wütet und
tobt. Und später berichtet er: »Da ging



ich herzu wie ein geblendet Pferd, denn
der Tetzel machte es gar zu grob mit
seinem Ablass.«

Und nachdem er herzu gegangen war
wie ein geblendet Pferd, kündigte er an,
»nun will ich der Paucke ein Loch
machen«. Das tut er, und zwar so
wirkungsvoll, dass er selber davon
überrascht wurde.

Er setzt sich hin und schreibt auf, was
aus theologischer Sicht gegen die
Tetzel’sche Art des Ablasshandels spricht.
Da geht es um Sünde, Strafe, Buße und
Reue – ein Thema, bei dem er sich nun
wirklich auskennt. Und er wendet auf das
Thema auch gleich alles an, was er sich in



jahrelanger Mühe in seinem
Turmstübchen erarbeitet hatte.

Jetzt spricht nicht mehr der Seelsorger,
sondern der Wissenschaftler, der die
Ablasslehre seiner Kirche theologisch zu
durchdringen versucht und dabei frisch
und unbefangen seine nagelneue
Erkenntnis auf das Problem anwendet.
Selbstbewusst bemerkt er, der Papst habe
es nötiger, dass man für ihn bete, als dass
man ihm Geld schicke. Und er fragt:
Wenn er schon die Macht hat, Sünden zu
vergeben, warum erlässt er sie dann nicht
den Menschen aus Liebe und
Barmherzigkeit? Oder, und da kündigt
sich bereits der spätere, schärfere, den



Papst nicht fürchtende Luther an: Warum
erbaut der Papst, der reicher ist als die
reichsten Leute, nicht die Peterskirche mit
seinem eigenen Geld?

Solche Worte hat die Welt noch nicht
gehört. Aber die Ohren dafür waren
gespitzt.

Am Ende hat Luther 95 Thesen über
den Ablasshandel zusammen und die
nagelt er am 31. Oktober 1517
eigenhändig und unter großem
öffentlichen Aufsehen mit dem Hammer
an die Tür der Wittenberger
Schlosskirche. Es sind Hammerschläge
mit Donnerhall, deren Lärm im ganzen
Heiligen Römischen Reich Deutscher



Nation und darüber hinaus vernommen
wird. Deshalb feiern die evangelischen
Christen an jedem 31. Oktober nicht
Halloween, sondern den Beginn der
Reformation, und im Jahr 2017 wird das
dann 500 Jahre her sein.

So jedenfalls wurde die Geschichte im
weiteren Verlauf bis ins letzte
Jahrhundert erzählt. Und man kann sie
ruhig auch heute noch so erzählen,
obwohl wir inzwischen auch von dieser
Geschichte wissen: Sehr schön, aber
eigentlich ist es wieder einmal ein
bisschen anders gewesen.



Zwar stimmt die Hauptsache: Luther
hat die 95 Thesen um den 31. Oktober
herum tatsächlich geschrieben. Aber die
schmückenden Details, die ein Ereignis
erst zu einem großen geschichtlichen
Datum machen – der Reformator, wie er



eigenhändig seine These an die
Wittenberger Kirchentür schlägt, und wie
diese donnernden Anschläge
augenblicklich im ganzen Reich
nachhallen – sind sehr wahrscheinlich
eine spätere Erfindung der Luther-
Verehrer, denn: Luther war damals von
seiner Reformatorenrolle noch weit
entfernt. Und er hat die Thesen auf
Lateinisch verfasst, also nicht fürs Volk,
sondern für seine akademischen
Kollegen, die Fürsten und Fürstbischöfe.
An sie, auch an Albrecht von
Brandenburg, in dessen Machtbereich
Tetzel die Ablässe verkaufte, hatte Luther
seine Thesen per Post geschickt. Wenn es



ihm um Aufruhr gegangen wäre, hätte er
schon auf Deutsch schreiben müssen.
Tatsächlich wollte er aber eigentlich nur
erreichen, dass dem Tetzel mit seiner gar
zu groben Marktschreierei jemand von
oben in die Parade fährt und dafür sorgt,
dass der Ablassverkauf wieder in die
theologisch korrekte Spur gebracht wird.

Es war der katholische Lutherforscher
Erwin Iserloh, der im Jahr 1961 an der
schönen Geschichte vom Thesenanschlag
zu zweifeln begann. Seine Begründung:
Luther selbst hat in all seinen vielen
Reden und Schriften diese
Kirchentürgeschichte nie erwähnt. Ist das



nicht seltsam? Wenn er die 95 Thesen
tatsächlich eigenhändig an die Kirchentür
genagelt hätte, hätte er doch bestimmt
eine schöne Geschichte daraus gemacht
und sie in immer neuen Varianten immer
wieder erzählt. Aber nichts dergleichen
liegt vor. Kein Wort.

Urheber der Geschichte war Luthers
wichtigster Partner Philipp Melanchthon,
der jedoch kein Augenzeuge gewesen
sein konnte, da er erst 1518 als Professor
an die Wittenberger Universität berufen
wurde. Und er hat die Geschichte erst
nach Luthers Tod erzählt.14

Der Sache deutlich näher gekommen
sind die Lutherforscher, als sie vor



einigen Jahren ein Neues Testament
entdeckten, mit dem Luther gearbeitet
hatte. In diesem Buch fanden sie eine
handschriftliche Bemerkung von Luthers
Sekretär Georg Rörer. Darin heißt es: »Im
Jahr 1517 am Vorabend von Allerheiligen
sind in Wittenberg an den Türen der
Kirchen die Thesen über den Ablass von
Doktor Martin Luther vorgestellt
worden.«15

Also: Die Thesen wurden tatsächlich
an der Kirchentür angebracht, aber nicht
nur an einer, sondern an mehreren
Kirchentüren, und nicht von Luther
persönlich, sondern sehr wahrscheinlich
vom Pedell der Wittenberger Universität.



Der Zweck dieser Plakatierung bestand
nicht darin, das Heilige Römische Reich
in seinen Grundfesten zu erschüttern,
sondern darin, zu einer öffentlichen
Fachdiskussion an der theologischen
Fakultät einzuladen. Thema der
Diskussion: die 95 Thesen. In dieser
Einladung heißt es: »Aus Liebe zur
Wahrheit und in dem Bestreben, diese zu
ergründen, soll über die folgenden Sätze
diskutiert werden.«16 Das Echo auf diese
Einladung war so gering, dass die
Veranstaltung abgesagt wurde.17

Übrigens hat Luther auch nie eine
Antwort von Albrecht von Brandenburg
erhalten, auch von anderen Klerikern



nicht, schon gar nicht aus Rom. Das war
für Luther die eigentliche Überraschung.
Er hatte damals noch eine hohe Meinung
von seiner Kirche und ein fast kindliches
Zutrauen zu deren Führungspersonal.
Wieso halten die ihn für einer Antwort
nicht würdig? Wieso erkennen sie nicht,
dass die Ablasspraxis eindeutig gegen die
kirchliche Lehre verstößt und dringend
korrigiert werden muss? Wieso danken
sie ihm nicht für seinen Hinweis auf den
Missbrauch des Ablasses?

Wenn Luther später – zum Teil bis
heute – von katholischer Seite als
Kirchenspalter, Ketzer und Häretiker
bezeichnet wurde, dann ist das insofern



ungerecht, als der Ursprung dieser
Spaltung von Rom zu verantworten ist.
Luther hat in seinen 95 Thesen
berechtigte Fragen an den Papst und an
die Kirche gestellt und verdient, darauf
eine Antwort zu erhalten. Hätte er diese
bekommen, und hätte sie zu einer
Korrektur der Ablasspraxis geführt, wäre
Luther vermutlich der brave Mönch und
treue Diener seiner Kirche geblieben, der
er war.

Aber was dann aus Rom kam, war eine
römische Machtdemonstration, die ihn
zwingen sollte, den Mund zu halten. Und
weil Luther sich weigerte, das zu tun,
eskalierte die Geschichte, in deren



weiterem Verlauf sich dann auch Luther
und viele andere schuldig machten. Aber
ihren Ursprung hat die Geschichte in der
Weigerung Roms, auf Luthers begründete
Kritik zu antworten und zu reagieren.

Seine 95 Thesen wären möglicherweise
auch versandet und vergessen worden
oder allenfalls eine Angelegenheit für
Theologen, Juristen und
Verwaltungsbeamte geblieben, wenn nun
nicht ein weiterer Mechanismus das
Räderwerk der Reformation
vorangetrieben hätte: der Buchdruck,
vom Mainzer Johannes Gutenberg um
das Jahr 1450 erfunden. In dem halben
Jahrhundert, das seitdem verging, sind



überall im Land Druckereien entstanden.
Daher passiert nun etwas, womit Luther
nicht gerechnet hatte, und was das Bild
von den Hammerschlägen dann doch
wieder stimmig macht: Auf nicht mehr
nachvollziehbaren Wegen gelangten
Luthers Thesen in die Hände auswärtiger
Drucker, die, ohne Luther zu fragen,
dessen Thesen einfach druckten.

Die Geschichte »Mönch gegen Rom«
kam ihnen gerade recht, da ihr Geschäft
schon lange kriselte. Es mangelte an
Themen, für die sich ausreichend viele
Käufer interessierten. Die 95 Thesen aber
lasen sich wie etwas, worauf die Welt
schon lang gewartet hatte. Der



Geldhunger Roms und die Art, wie Papst
und Kurie Geld eintrieben, war unter den
Gebildeten im deutschen Reich schon seit
Jahrzehnten ein häufig diskutiertes
Thema und Anlass für Kritik, Spott und
Satire.

Generell herrschte im ganzen
deutschen Reich der Eindruck vor, »dass
man in die Kirche, besonders in die Kurie
und das Papsttum, mehr hineinsteckte,
als man wieder herausbekam«.18 Der
Eindruck war nicht ganz falsch, wie wir
heute wissen. Zwar lässt sich widerlegen,
»dass das Papsttum Deutschland durch
überzogene Abgaben ausplünderte, …
andere Länder zahlten mehr«,19 aber: Sie



bekamen auch ein Mehrfaches zurück.
Vor diesem Hintergrund stieß Luthers

akademisch verpackte Kritik am
Ablasshandel sofort auf hohe
Aufmerksamkeit. Schnell wurden die
Thesen ins Deutsche übersetzt und
nachgedruckt, denn sie verliehen der
populären Kirchenkritik ein seriöses
wissenschaftliches Fundament und
passten zum humanistischen Zeitgeist
dieser Jahre. So wurden Luthers erste
Leser zu Multiplikatoren seiner Ideen.

»Das weitere erledigte das von der
Kirche unabhängige
Kommunikationsnetz der Humanisten-
und Intellektuellenzirkel, die begierig



alles Gedruckte aufnahmen und
öffentlich zur Diskussion stellten.«20

Verblüfft notiert Martin Luther: »Ehe
14 Tage vergangen waren, hatten diese
Thesen das ganze Deutschland und in
vier Wochen fast die ganze Christenheit
durchlaufen, als wären die Engel selber
Botenläufer (…) und trügen sie vor aller
Menschen Augen. Es glaubt kein Mensch,
was für ein Gerede davon entstand.« 21

Die neue Drucktechnik war den
konservativen Herren im Klerus so
gleichgültig und fremd, dass sie deren
Wirkung nicht nur falsch, sondern
überhaupt nicht einschätzten. Dass ihnen



diese Technik gefährlich werden könnte,
ahnten sie zunächst überhaupt nicht.
Daher kamen sie auch nicht auf die Idee,
diese Technik unter ihre Aufsicht zu
zwingen. So konnten die zahlreichen, im
ganzen Reich verteilten Druckereien
ungestört von kirchlicher und staatlicher
Kontrolle verbreiten, was sie wollten.

Durch diese kontinuierliche
Produktion von Diskussionsstoff
entstand erstmals so etwas wie eine
unabhängige öffentliche Meinung. Und
die richtete sich gegen Rom.

Innerhalb weniger Monate wurde die
bis dahin nur lokal und regional
bekannte Größe Martin Luther berühmt



im ganzen Reich, und dann dauerte es
nicht mehr lange, bis auch der Papst und
der Kaiser erstmals diesen Namen hörten.
In den anschließenden drei Jahren
passiert nun mehr als im ganzen
Jahrhundert davor.

Was den Herren in Rom als »kleines
Mönchsgezänk« zwischen dem
Augustiner Luther und dem Dominikaner
Tetzel erscheint, setzt plötzlich jene
Maschinerie in Gang, die zur
Kirchenspaltung führt, zur
Gegenreformation, in den
Dreißigjährigen Krieg, in die
Veränderung ganz Europas. In diesem
Frühstadium hätte sich noch manches



regeln lassen, wenn Rom nicht so
abgehoben, nicht so arrogant und nicht
so fern von der Lebenswirklichkeit der
Menschen gewesen wäre. Und wenn nicht
der bei den Fuggern hoch verschuldete
Albrecht von Brandenburg so dringend
des Verkaufs der Ablässe bedurft hätte,
denn er verdiente gut daran. Auch die
Fugger verdienten bestens. Und natürlich
der Papst. Das – und das selbstherrliche
Vertrauen in die eigene Macht, die sich
um Wahrhaftigkeit nicht scheren muss –
erklärt die Weigerung Roms, auf die 95
Thesen zu antworten.

Das blinde Interesse am Geld hinderte
die Interessierten daran, die überall am



Horizont sich abzeichnenden Zeichen
einer heraufziehenden neuen Zeit –
Renaissance, Humanismus, Kopernikus,
Kolumbus – zu sehen. Und wo man etwas
sah, wurde es falsch gedeutet oder
unterschätzt. Aber vor allem fehlte
jegliches Schuld- und
Unrechtsbewusstsein für das, was man
eigentlich tat: die Verwandlung der
Gnade Gottes in eine
Vollkaskoversicherung, deren Einnahmen
dazu dienen sollten, den aufwendigen
Lebensstil der Fürsten und Bischöfe zu
finanzieren.

Natürlich haben sie auch Luther total
falsch eingeschätzt. Was will der denn?



Dieser Mann ist ein Nichts, und der will
dem Papst und den Fürsten vorschreiben,
was sie zu tun hätten? Mit dem werden
wir ganz schnell kurzen Prozess machen,
wenn er weiter unsere Kreise stört. Sie
konnten sich nicht im Traum vorstellen,
in welch große Schwierigkeiten dieser
völlig unbedeutende Dickschädel aus der
deutschen Provinz den gesamten Klerus,
die Kirche, die Christenheit, Europa noch
bringen würde.

Auch Luther hat sich das zum
damaligen Zeitpunkt kaum vorstellen
können und merkte zunächst nicht, wie
er in einen Sog geriet, aus dem es schon
bald kein Entkommen mehr geben sollte.



Es hat eine Weile gedauert, bis ihm
aufging, dass er, der eigentlich nur ganz
fromm und naiv, als guter Seelsorger und
treuer Diener seiner Kirche, ohne Arg
und mit reinem Herzen die Tetzel’sche
Ablasspraxis kritisierte, plötzlich
gezwungen war, ein immer größeres Rad
zu drehen.

Luther wird nun bald die nächste
überraschende Erfahrung machen: Er, der
bisher ein fast kindliches Zutrauen in den
fernen Papst, dessen Kardinäle und
Fürstbischöfe hatte, wird dieses kirchliche
Führungspersonal im weiteren Verlauf
zum Teil persönlich kennenlernen und
die Erfahrung machen, dass dessen



Handeln von allem Möglichen bestimmt
ist, nur nicht von der Sorge um die
Kirche und der Verantwortung für die
Gläubigen. Und bald merkt er auch, dass
er mit seiner naiven Unschuld mächtigen
Gegenspielern in die Quere gekommen ist
und so ungewollt in die große Politik
gerät. Die Kirchenführer, denen er bisher
vorbehaltlos vertraut hatte, werden ihm
spinnefeind.

Die Geschichte einer enttäuschten
Liebe beginnt. Aber Enttäuschungen sind
»Ent-Täuschungen«, der Verlust von
Illusionen, also Aufklärung, Erkenntnis.
Luther wird über diese Desillusionierung
wortmächtig schreiben und sprechen und



großen Widerhall finden im Volk, denn
halb gewusst, geahnt, vermutet hat man
schon lange, dass diesem kirchlichen
Führungspersonal nicht zu trauen ist.

Aber wenn so eine Enttäuschung aus
Liebe einmal begonnen hat, bleibt es nicht
bei bloßer Desillusionierung. Der Prozess
entwickelt sich weiter: Aus enttäuschter
Liebe wird Hass.

Luthers eigenes Naturell hat dann
erheblich dazu beigetragen, dass sein
klarsichtiger Zorn des Gerechten
manchmal in blinden Hass umschlug und
er Gegen-Hass provozierte. So geriet er in
immer tiefere Konflikte mit den leitenden
Herren der Kirche und des Staates, später



auch mit den Bauern und den
Humanisten, hinein. Jede Teufelei, die
sich seine Gegner ausdachten,
beantwortete er mit einer eigenen
Teufelei. Immer häufiger ging er »herzu
wie ein geblendet Pferd«, das dann ab
einem bestimmten Zeitpunkt eine
Eigengesetzlichkeit entwickelte, die von
niemandem mehr zu steuern und zu
stoppen war.



Rom – Die große Hure
Babylon

Als Luther in Rom war, entstand dort
gerade die große europäische Kunst der
Renaissance, und die Wissenschaft
begann, sich von der Theologie zu
emanzipieren. Die Stadt selbst, die damals
rund 50 000 Einwohner zählte und damit
bedeutend kleiner war als die Metropolen
Venedig und Mailand, entwickelte sich



aber dank der internationalen römischen
Kirche mit dem Papst als europäisches
Machtzentrum zum kosmopolitischsten
Ort Europas.22 Und dank des ungeheuren
Drangs des Klerus nach Prunk und Glanz
und Gloria, nach Bildern, Skulpturen,
Parks, Kapellen, Springbrunnen gab es
für die Künstler in Rom viel zu tun.

Für all das hatte Luther kaum einen
Blick. Was ihm später, als er mit dem
Papst schon heftig im Clinch lag, in der
Erinnerung unangenehm aufstößt, ist das
geschäftliche Treiben an den
Pilgerstätten. Vielleicht hätte er es schon
damals am liebsten wie Jesus gemacht,
der einst die Händler in Jerusalem aus



dem Tempel getrieben hat. Aber so weit
war Luther damals noch nicht. Später hat
er es getan, mit seinen Worten.

Auch für die hinter Rom stehende
politisch-kirchliche Weltordnung hatte
der fromme Mönch Luther noch kein
kritisches Bewusstsein. Dass »Rom« die
damals herrschende Supermacht war, die
Kaiser und Könige krönte, daran fand
Luther nichts auszusetzen, betrachtete er
doch deren Herrschaft, wie diese selbst,
als gottgewollt – Kaiser von Gottes
Gnaden, und auf dem Stuhl Petri dessen
legitimer Nachfolger, der Papst.

In Rom wurde das Bündnis von Thron
und Altar zum beiderseitigen Vorteil



erfunden. Der Kaiser beschützt den Papst
vor seinen Feinden. Der Papst legitimiert
ihn dafür als gottgewollten weltlichen
Herrscher, dem alle Untertanen zu
gehorchen haben. Der Papst führt Krieg
oder lässt Kriege führen, wenn er seine
Macht bedroht sieht. Der Papst bestimmt,
was als wahr zu gelten habe und was als
Irrlehre zu verwerfen sei. Und wenn ein
kleiner König, Stadtfürst oder Ketzer hier
und da gegen die Papstherrschaft
aufbegehren sollte, wurde er eben vom
Papst exkommuniziert, gebannt,
verdammt, hingerichtet, verbrannt oder
militärisch bekämpft.

»Rom«, das war der Papst. Und der



Papst war die Kirche. Ihre führenden
Köpfe, die Kardinäle und Bischöfe, lebten
fürstlich auf Kosten der Bauern und aller
Übrigen, ließen sich auf Sänften tragen
und gründeten diese Privilegien auf den,
der einmal gesagt hatte, im Reich Gottes
werden »die Letzten die Ersten und die
Ersten die Letzten sein«. Sie lebten in
Schlössern inmitten von Luxus und
Reichtum und erzählten dem Volk von
»Jesus Christus«, dem Weltenherrscher
und Weltenlenker. Dass dieses arme,
machtlose »Lamm Gottes« einst gesagt
hatte, die »Füchse haben Gruben, und die
Vögel unter dem Himmel haben Nester;
aber des Menschen Sohn hat nicht, da er



sein Haupt hinlege« – erzählten sie dem
des Lesens unkundigen Volk lieber nicht.

Was sie erzählten, war eine andere
Geschichte: Ihr seid Sünder, und ihr seid
alle verdammt, auf ewig in der Hölle zu
schmoren, aber ihr habt Glück, denn ihr
habt uns, und ihr habt Jesus. Dieser ist für
eure Sünden gestorben und hat durch
seinen Tod im Himmel einen Schatz
angehäuft, der allein schon reichen
würde, um allen Menschen dieser Welt
alle Sünden zu vergeben, aber es kommen
auch noch die Verdienste der Heiligen
und der Gottesmutter Maria hinzu, die
diesen Schatz vergrößern. Und uns, Papst,
Bischöfe und Priester hat Jesus eingesetzt



als Hüter und Verwalter dieses Schatzes.
Wir haben den Zugriff und dürfen ihn

anzapfen zum Zweck der Vergebung
eurer Sünden. Aber diese Vergebung gibt
es nicht umsonst. Ihr müsst etwas dafür
tun: Bereuen, büßen, eine Kerze stiften, so
und so viele »Vater unser« oder »Ave
Maria« beten, auf eine Pilgerreise gehen,
nach Rom wallfahren, gute Werke tun,
aber vor allem und immer wieder: zahlen.
Zuletzt, als Tetzel sein Ablassgeschäft
optimierte, reichte es der Kirche, wenn
gezahlt wurde. Allerdings reichte es nie
bis zur letzten Sicherheit für die
Gläubigen, daher tat man gut daran,
immer wieder zu zahlen. Lag man auf



dem Sterbebett und verlangte nach der
letzten Ölung durch einen Priester,
empfahl dieser, zur Sicherheit einen
beträchtlichen Teil seines Vermögens der
Kirche oder einem Kloster zu vermachen.

Nicht nur jede Sünde hat ihren Preis.
Alles hat einen Preis in Rom. Jeder, der
Bischof oder Kardinal werden wollte,
muss zahlen. Der Verkauf von
Bischofsämtern und Kardinalswürden ist
eine lukrative Einnahmequelle für den
Papst und für den Käufer eine Investition
in seine Zukunft.

So entwickelte sich die Kirche zu
einem mächtigen, reichen,
multinationalen Konzern, der mit



Priester-, Bischofs- und
Verwaltungsposten, Sündenvergebung,
Heilsversicherungen und
Jenseitsgarantien handelte. Zeitweise
befand sich rund die Hälfte des deutschen
Bodens im Besitz der mittelalterlichen
Kirche. Wer sich bei diesem Konzern ein
Amt kaufte, tat dies in der Regel nicht
aus Frömmigkeit und dem ehrlichen
Bestreben, Gott zu dienen, sondern aus
dem Interesse an einer sicheren Stellung,
einem hohen sozialen Status, einem guten
Leben und einer ordentlichen Machtfülle.
Es gab viele Gelegenheiten, sich zu
bereichern und Freunden und
Verwandten eine Stelle oder anderweitige



Vorteile zu verschaffen. Ein Studium der
Theologie war für den Erwerb eines
Bischofsamts nicht nötig, ja nicht einmal
die Priesterweihe. Geld genügte und war
eine sichere und rentable Investition,
denn man verfügte über genügend
Untertanen, deren Arbeitskraft so weit
ausgebeutet werden durfte, dass es für
einen fürstlichen Lebensstil der
Bischofsfamilien reichte.

Schon lange vor Luther hat es immer
wieder Kritik an dieser totalen
Verweltlichung und Kommerzialisierung
der Kirche gegeben. Aber alle guten
Vorsätze und alle Bemühungen um
Reformen verliefen irgendwann im



Sande. Die Profiteure des Systems sahen
nicht ein, warum sie etwas ändern sollten
an einem System, das sich doch – für sie
– bewährt hatte. Unbekümmert und
äußerst professionell verarbeiteten sie den
Schatz im Himmel, den Jesus und die
Heiligen produziert hatten, zu handlichen
Päckchen und verkauften ihn teuer in alle
Welt. Das erste multinationale
kapitalistische Unternehmen war
entstanden. Immerhin hatte es auch eine
soziale Komponente. Arme bekamen den
Ablass billiger oder sogar umsonst.

Und innovativ war man auch schon:
Im Jahr 1476 erfand der Theologe
Raimund Peraudi den Ablass für die



bereits Verstorbenen. Deren Aufenthalt
im Fegefeuer konnte nun erheblich
verkürzt werden, wenn die Lebenden an
die Kirche zahlten. Bereitwillig und
schnell gab der Papst dieser Erfindung
seinen Segen, denn sein Geldbedarf – und
der seiner Kardinäle und Bischöfe – war
unermesslich.23

Der Papst hieß damals Leo X. und war
keineswegs, wie Luther gedacht hatte,
einer der reichsten Männer der Welt,
sondern schrammte hoch verschuldet bei
den Fuggern immer knapp an der Pleite
vorbei. Zwar floss Geld in Strömen nach
Rom, aber noch mehr als hereinkam, gab
der Papst aus. Seine Kriege, seine Bauwut,



seine Förderung der Kunst, notwendige
Bestechungen, teure Gefälligkeiten, Feste,
Gelage, Mätressen, die Ansprüche der
Familie, das alles verschlang mehr Geld,
als der Papst hatte.

Einer seiner Kunden war jener
Albrecht von Brandenburg, Erzbischof
von Magdeburg und Administrator der
Diözese Halberstadt, an den Luther seine
95 Thesen geschickt hatte, aber nie eine
Antwort bekommen hatte. Diesem
Brandenburger Kirchenfürsten hatte nicht
gereicht, was er an Reichtümern schon
besaß, er wollte noch mehr und erkannte
seine Chance, als das Erzbistum Mainz,
ein ganz besonders attraktives



Kirchenstück, einen neuen Erzbischof
brauchte. Der Posten versprach nicht nur
noch mehr Reichtum, sondern auch noch
mehr Macht. Der Erzbischof von Mainz
war automatisch Reichskanzler und
deutscher Primas.24

Aber Rom verlangte für diese
Goldgrube mehr, als Albrecht zahlen
konnte, dazu auch noch weitere jährliche
Abgaben, denn eigentlich war es nach
dem Kirchenrecht verboten, mehr als
einen Bischofssitz innezuhaben. Aber
wenn die Zahlung hoch genug war,
konnte man als Papst schon mal eine
Ausnahme machen. Albrecht war gewillt,
jeden Preis zu zahlen, und lieh sich daher



das Geld von den Fuggern. So wurde er
1514 Erzbischof und Kurfürst von Mainz
und ein guter Kunde der Fugger.

Auch der Papst war ein wertvoller
Fugger-Kunde, jedoch nur unter der
Bedingung, dass er immer pünktlich seine
Raten für Zins und Tilgung beglich.
Sorgen machte der Bank, dass der Papst
sich in das Abenteuer des Petersdoms
stürzte. Dessen Wiederaufbau hatte 70
Jahre zuvor unter Papst Nikolaus V.
begonnen, war aber noch lange nicht
beendet und sollte nun nach Leos Willen
zügig vorangetrieben werden, einerseits
zum höheren Ruhme Gottes, andererseits
zum höheren Ruhm von Leo X. Und das



verschlang nun mal sehr hohe Summen.
Um hier mehr Sicherheit

hineinzubringen, kam die Fuggerbank auf
die rettende Idee, Ablassbriefe in großem
Stil und im ganzen Reich zu verkaufen.
Und so schlugen die Banker dem Papst
vor, den Erzbischof Albrecht von Mainz
zum »päpstlichen Ablasskommissar« zu
ernennen. Er soll dafür sorgen, dass der
Verkauf sicher und ordentlich über die
Bühne gehe, dafür würde er an den
Einnahmen beteiligt. Ein perfekter Deal,
von dem alle profitieren: Die Gläubigen
bekommen ihren Sündenerlass, Albrecht
und Leo entledigen sich ihrer Geldsorgen,
auch für die mit dem Verkauf



beauftragten Dominikaner fällt etwas ab,
die Bank macht ein gutes, sicheres
Geschäft, und in Rom wird die
Peterskirche gebaut.

Es hätte alles so einfach und schön
werden können, wenn ihnen nicht dieser
halsstarrige, weltfremde, unkooperative
Wittenberger Idiot Martin Luther in die
Quere gekommen wäre. Aber, so dachten
sie noch immer, mit dem werden wir
schon fertig werden – wären sie vielleicht
auch geworden, wenn Luther allein in
einem isolierten Umfeld gehandelt hätte.

Aber er war nicht allein. Und sein
Umfeld war bestens präpariert. Die
antiklerikale Stimmung – befördert durch



Berichte und Gerüchte über geldgierige
Kleriker, geile Mönche, verlogene Priester
– wurde durch die Humanisten auf ein
wissenschaftliches Fundament gestellt.
Durch ihr Studium alter Texte hatten sie
sich zu intimen Kennern des Wortes
entwickelt, sich von der antiken
Begeisterung für das Wort und den
Glauben an die Macht des Wortes
anstecken lassen, aber trotz aller
Begeisterung die Texte kritisch gelesen.

Dafür hatten sie an etlichen
europäischen Universitäten Methoden für
die Analyse erarbeitet. Sie waren nun in
der Lage, jeden Text in all seinen Facetten
systematisch zu untersuchen, zu



gewichten und aus dem
Entstehungsdatum, der Herkunft, dem
Anlass, dem Erscheinungsbild und seinem
Gehalt die richtigen Schlüsse zu ziehen,
zum Beispiel, ob ein Text echt oder
gefälscht ist.

Dazu hatte man allen Grund. »In
früheren Jahrhunderten hatten Mönche in
großem Stil und leichten Herzens
Dokumente zum größeren Ruhme Gottes
gefälscht, insbesondere Urkunden, die
den rechtmäßigen Anspruch ihres
Klosters auf Ländereien oder Privilegien
bezeugten. Diese Mönche hatten in einer
Welt gelebt, in der es viel zu wenige
Dokumente gab, also mussten sie die



nötigen Belege und Urkunden selbst
herstellen, um das zu beweisen, was sie
aus tiefstem Herzen als wahr und richtig
erachteten.«

Daher unterzogen die Humanisten
auch kirchliche Dokumente und Schriften
der Kirchenväter ihrer kritischen Lesart.
Und kamen teilweise zu verblüffenden
Ergebnissen. Zum Beispiel kam heraus,
dass es sich bei der »Konstantinischen
Schenkung« um eine um das Jahr 800
gefälschte Urkunde handelt, die
angeblich in den Jahren 315/317 vom
römischen Kaiser Konstantin ausgestellt
wurde. Darin wird Papst Silvester I.
(Pontifex von 314–335) und all seinen



Nachfolgern bis ans Ende der Zeit die
Oberherrschaft über Rom, Italien, die
gesamte Westhälfte des Römischen
Reichs, aber auch das gesamte Erdenrund
mittels Schenkung übertragen. Mit
diesem Dokument in der Hand
begründeten die Päpste territoriale
Ansprüche und ihre Herrschaft über die
gesamte Christenheit.

Aus Dankbarkeit, so steht in der
Urkunde, weil Silvester den Kaiser vom
Aussatz geheilt habe, habe dieser dem
Papst die kaiserlichen Insignien und
Vorrechte verliehen (Diadem,
Purpurmantel und Zepter). Somit stand
also nun der Papst im selben Rang wie



der Kaiser.
Drei Gelehrte des 15. Jahrhunderts –

der deutsche Kardinal Nikolaus von Kues,
der Italiener Lorenzo Valla und der
englische Bischof Reginald Pecock –
haben unabhängig voneinander diesen
päpstlichen Anspruch zu Fall gebracht
mithilfe der neuen textkritischen
Methoden, die sie zwischen 1432 und
1450 auf diese Schenkungsurkunde
angewendet hatten. Alle drei waren zu
dem Schluss gekommen, dass es sich um
eine Fälschung handle, weil der Stil, in
dem der Text geschrieben ist, überhaupt
nicht zu dem Stil passte, in dem im 4.
Jahrhundert geschrieben wurde.25



Die drei Forscher haben das aber nie
an die große Glocke gehängt. Lange blieb
das ein Wissen unter Eingeweihten.
Luther und die Deutschen erfuhren davon
erst, als der deutsche Humanist Ulrich
von Hutten (1488–1523) Vallas Traktat
über die Fälschung übersetzen,
nachdrucken und ab 1517 verbreiten ließ.
Nun war bewiesen, was man schon
immer geahnt hatte: »Rom« – das ist
nicht nur der Ort, an dem der Klerus in
Saus und Braus lebt, das Geld der
Gläubigen verprasst, Mätressen
beschäftigt, mit Ämtern schachert und
dauernd uneheliche Kinder zeugt, die es
zu versorgen gilt, nein, Rom ist auch ein



einziger großer Priesterschwindel.
So arbeiteten Luther und die

Humanisten zu Beginn der Reformation
Hand in Hand gegen die römische
Kirche. Das kleine Korn der
reformatorischen Erkenntnis wurde
vermehrt vom gerade erfundenen
Buchdruck, gesät von den Humanisten
und Luthers Sympathisanten, gewässert
von Rom, gedüngt vom
Dominikanermönch Tetzel – und ging
auf unter der Sonne der Renaissance, die
aus Italien über die Alpen schien.



Es geht los

Nicht nur Tetzel hatte sich in Rom über
Luther beschwert. Auch jener Albrecht
von Brandenburg, der bei den Fuggern
tief in der Kreide stand, seit er sich die
Titel Erzbischof von Mainz, Metropolit
der Kirchenprovinz Mainz, Landesherr
des Erzstifts Mainz, Kurfürst und
Erzkanzler des Heiligen Römischen
Reiches teuer erkauft hatte, war unter



den Beschwerdeführern. Als päpstlicher
Ablasskommissar durfte der Mann, der
Luther nie auf dessen 95 Thesen
geantwortet hatte, Zweifel an der
Wirksamkeit des Ablasses gar nicht erst
aufkommen lassen. Auch die Fugger,
deren Abgesandte an jedem Abend das
neu eingenommene Sündengeld zählten,
hatten ein vitales Interesse an einer
reibungslosen Fortsetzung des Geschäfts.
Da störte dieser Mönch aus Wittenberg
gewaltig.

Nun liegen aber zwischen Wittenberg
und Rom ungefähr anderthalbtausend
Kilometer. Eine einzelne Nachricht, die so
einen weiten Weg zurücklegen muss,



verliert schon allein durch diese
Entfernung einen Teil ihrer Brisanz. Den
Rest verliert sie, wenn der Adressat, in
diesem Fall also Papst Leo X., beim
Eintreffen ganz andere Sorgen hat und
Nachrichten erhält, die zwar auch von
weit her kommen, aber sofortiges
Handeln erfordern.

Und diese Nachrichten kamen von den
Ostgrenzen des Reiches. Die Osmanen
breiteten sich immer mehr nach Westen
aus, und wenn sie nicht endlich gestoppt
würden, stünden sie irgendwann vor
Rom. Daher rief Leo einige Stadtstaaten,
Fürstentümer und den König von
Frankreich zu einem Kreuzzug auf, stieß



aber auf wenig Begeisterung und war
nun damit beschäftigt, diese Begeisterung
zu wecken. Die Nachricht von dem Ärger
mit diesem Luther erreichte den Papst zu
einer Zeit, in der es galt, eine
schlagkräftige Koalition gegen die
Türken zu schmieden.

Da möchte man nicht mit
Nebensächlichkeiten behelligt werden,
also wurden die deutschen Augustiner
angewiesen, dieses Mönchsgezänk doch
bitte schön auf ihrem Ordenskonvent im
April 1518 in Heidelberg selbst aus der
Welt zu schaffen. So vergingen wertvolle
Monate, während denen sich Luthers
Thesen weiter im Reich verbreiteten. Er



selbst findet unterdessen Zeit, seine 95
wissenschaftlichen, auf Latein verfassten
Thesen in gut verständlichem Deutsch für
das Volk zu schreiben und Anfang April
als »Sermon von Ablass und Gnade« zu
veröffentlichen.

In dem Sermon vereinfacht, verschärft
und erweitert Luther, was er sich in
seiner Turmstube erarbeitet hat. Der für
Rom und Albrecht so
geschäftsschädigende Ablass-Sermon
verbreitete sich noch schneller in noch
höherer Auflage als die 95 Thesen. Bis
1520 erscheinen zwanzig Auflagen,
Luther wird zum ersten Bestseller-Autor
der Welt.



Am 26. April 1518 sollte dann der
vorlaute Augustinermönch Luther in
Heidelberg nach dem Willen Roms vom
Generalkapitel des Ordens zum
Schweigen und zurück ins Glied
befördert werden. Dazu musste er jedoch
erst einmal angehört werden. Also hatte
Luther das Wort, und als er fertig war,
passierte das Gegenteil. Statt Luther zu
disziplinieren, solidarisierten sich die
Augustinermönche mit ihm. Von Luthers
Wortgewalt hatte man bei den
Dominikanern, den Fuggern und in Rom
offenbar noch keine Vorstellung.
Während seines Vortrags herrschte
angespannte Stille, in der die Zuhörer



spürten, dass dieser Mann nicht labert,
sondern Wahrheiten ausspricht,
gefährliche Wahrheiten, die man selbst
vielleicht auch schon einmal so ähnlich
gedacht, aber nicht auszusprechen
gewagt hatte.

Da die Anhörung öffentlich war,
hatten auch viele Neugierige –
Theologen, Wissenschaftler, Laien,
Mönche anderer Ordensgemeinschaften –
die Chance genutzt, diesen Luther selbst
einmal zu erleben. Sie gingen tief
beeindruckt nach Hause. Zwei der
Zuhörer, Martin Bucer und Johannes
Brenz, waren so mitgerissen, dass sie
später selber in den Kreis der



Reformatoren hineinwuchsen, und Bucer
war damals sogar ein Mitglied der
»feindlichen« Dominikaner, die Luther
auf dem Scheiterhaufen sehen wollten.

Diese erste Runde war also an Luther
gegangen, was in Rom offenbar zu der
Erkenntnis führte, dass man sich doch
selber um den Fall kümmern musste.
Daher wurde nun das Räderwerk eines
Ketzerprozesses in Gang gesetzt. Wenige
Monate nach seinem Heidelberger
Auftritt erhielt Luther am 7. August 1518
eine Vorladung nach Rom.

Das hätte das frühe Ende Luthers und
der Reformation sein können, aber nun
schaltet sich erstmals ein mächtiger



Verbündeter ein: sein Landesherr,
Kurfürst Friedrich der Weise von
Sachsen, dem Luther nie persönlich
begegnen wird, der aber nun lebenslang
seine schützende Hand über ihn halten
wird. Ob aus Begeisterung für Luthers
Thesen oder machtpolitischem Kalkül
oder weil Luther die Wittenberger
Universität berühmt machte, wissen wir
nicht. Vielleicht war’s von allem ein
wenig, aber diese Erfahrung, dass die
weltliche Obrigkeit ihn, den Mönch und
Gottesdiener, vor der geistlichen
Obrigkeit, dem angeblichen Stellvertreter
Christi und der heiligen Mutter Kirche
schützen muss, wird Luthers weiteres



Denken tiefer beeinflussen als ihm
vielleicht selbst je bewusst war.

Der Kurfürst gehört zu denen, die den
Kaiser wählen dürfen, ein Privileg, das
ihm Macht und Einfluss verschafft. Und
so kann er durchsetzen, dass Luther nicht
in Rom, sondern in Deutschland verhört
wird. Hier könnte der Kurfürst notfalls
eingreifen, bevor man Luther auf dem
Scheiterhaufen verbrennt.

Das Verhör sollte während des
Augsburger Reichstags 1518 stattfinden,
auf dem die »causa Luther« aber nur ein
Tagesordnungspunkt weit hinten ist.
Hauptzweck ist die Aufstellung einer
Streitmacht gegen die Türken. Dafür



brauchen Kaiser Maximilian und Papst
Leo die deutschen Kurfürsten, also auch
Friedrich den Weisen.

Hinzu kommt: Kaiser Maximilian ist
amtsmüde, will König Karl von Spanien
inthronisieren. Das aber liegt nicht im
Interesse des Papstes, da käme zu viel
weltliche Macht in einer Hand
zusammen, und in Rom fährt man besser
mit schwachen Kaisern. Die Wahlfürsten
aber sind nicht abgeneigt, Karl zu
wählen. Nur der Kurfürst Friedrich hat
Bedenken und könnte daher zu einem
Verbündeten des Papstes werden –
ausgerechnet dieser Lutherfreund. Das
verlangt diplomatisches



Fingerspitzengefühl, degradiert
gleichzeitig Luther zu einem Rädchen im
großen Getriebe der Weltpolitik, was
aber gut für ihn ist. Das Rädchen zu
eliminieren ist nicht vordringlich, eilt
nicht, viel wichtiger ist es, eine
Streitmacht gegen die Türken und einen
genehmen Kaiser zu bekommen.

Für komplizierte diplomatische
Angelegenheiten hat der Papst seinen
Kardinal Cajetan, einen intelligenten
Kirchenkarrieristen. Er hat den klaren
Auftrag, Luther zu vernehmen und zum
Schweigen zu bringen, aber so, dass ihm
nichts passiert. Cajetan soll ihn
freundlich behandeln, damit der Kurfürst



nicht vergrault wird. Am 12. Oktober
1518 soll dieses Verhör stattfinden. Im
Prinzip bekommt Luther damit, was er
sich knapp ein Jahr zuvor gewünscht
hatte: die Gelegenheit, seine Thesen mit
einem ranghohen Kirchenfunktionär zu
diskutieren. Andererseits waren die
äußeren Bedingungen nicht ganz so, wie
er sie sich vorgestellt hatte.

Er wollte nicht verhört, sondern
gehört werden. Und er wollte nicht hinter
verschlossenen Türen, sondern öffentlich
diskutieren, und nicht nur mit einem
einzigen Abgesandten des Papstes,
sondern mit der ganzen Community der
Kirche und der Theologie.





Aber Luther war zu diesem Zeitpunkt
natürlich schon nicht mehr in der Lage,
die Bedingungen zu diktieren, und
musste schon froh sein, dass er
wenigstens die Bedingung »in Rom«
losgeworden war. Die andere Bedingung
aber, eine wissenschaftliche Disputation,
wenn auch unter Ausschluss der
Öffentlichkeit, die würde er sich schon
erkämpfen, dachte Luther. Er würde sich
nicht vernehmen lassen wie ein
Angeklagter, sondern diesen Cajetan in
einen theologischen Disput verwickeln.

Doch davon weiß Cajetan nichts.
Luther wird einfach widerrufen müssen,



denkt Cajetan. Allein schon, weil wir so
freundlich sind, auf die üblichen Mittel –
Drohung, Folter, Zwang – zu verzichten,
müsste dieser Störenfried doch gerne und
dankbar die Chance ergreifen, durch
Widerruf fröhlich am Leben zu bleiben.

Als sich die beiden erstmals einander
gegenüberstehen, erkennen vermutlich
beide auf Anhieb, dass sie nicht nur
theologisch Antipoden sind. Hier der
wenig weltgewandte, mit Tricks und
Finessen nicht vertraute Luther, der das
holprige Kirchenlatein deutscher
Theologen spricht – dort der
weltmännisch-erfahrene Diplomat
Cajetan, der das elegante Latein der



römischen Dichter spricht und hinter
einer höflichen Maske den knallharten
Verhandler verbirgt.26

Und so eröffnet der Kardinal das
Gespräch mit Luther am 12. Oktober
1518 scheinbar freundlich und ehrerbietig
mit der Mitteilung, dass er nicht
disputieren, sondern die leidige
Angelegenheit väterlich aus der Welt
schaffen wolle. Eine Zeit lang reden die
beiden daher aneinander vorbei. Cajetan
argumentiert juristisch, zitiert Erlasse,
Verfügungen, Dekrete. Luther
argumentiert theologisch, zitiert die
Briefe des Paulus, die Evangelien, die



Propheten. Der eine beruft sich aufs
irdische Kirchenrecht, der andere auf
Gottes Weltgericht, und der Ton
zwischen den beiden wird zunehmend
schärfer. Schließlich spricht Cajetan
Klartext: »Du wirst widerrufen müssen,
ob du willst oder nicht.«

Luther bittet sich bis zum nächsten Tag
Bedenkzeit aus, sortiert seine Gedanken,
geht noch einmal alles durch und kommt
zu dem Ergebnis: Kirchenrecht, Tradition
und Menschenverstand sind für
theologische Sachfragen nicht
entscheidend. Das ist allein die Bibel. Und
mit der Bibel lassen sich der Ablass, die
Stellung des Papstes und noch vieles



mehr nicht begründen.

Genau das sagt er am nächsten Tag dem
verblüfften Kardinal. Und noch etwas
macht er deutlich: Er möchte nicht, dass
über seine Lehre per Befehl, allein durch



päpstliche Macht entschieden wird. Er
möchte, dass über die Wahrheit oder
Falschheit seiner Thesen an Europas
Universitäten öffentlich diskutiert wird.

Der Kardinal und dessen Begleiter sind
entsetzt über so viel Sturköpfigkeit und
den Leichtsinn, mit dem Luther seinen
Kopf riskiert. Sie reden auf ihn ein,
können nicht glauben, dass Luther ihr
freundliches Angebot ausschlägt,
bestürmen ihn, er solle doch widerrufen,
nur eines einzigen Wörtleins – revoco –
bedürfe es, und alles sei wieder im Lot.

Nicht für Luther. »Niemals«, sagt er.
Ein drittes Gespräch mit Cajetan endet

wie die beiden Gespräche davor.



Cajetan probiert es ein viertes Mal.
Jetzt legt er alle diplomatische
Höflichkeit ab. Er will die Sache endlich
abhaken. Lautstark monologisierend,
seine ganze Macht und Amtsautorität
ausspielend, mit Einschüchterung und
Drohung fordert er Luther ein letztes Mal
auf, zu widerrufen, sonst ….

»Fast zehnmal fing ich an zu reden«,
berichtet Luther später seinen Freunden,
»ebenso oft donnerte er mich nieder und
redete allein. Endlich fing auch ich an zu
schreien.« 27

Endlich fing auch er an zu schreien –
so geht es jetzt immer weiter.

Der Eindruck, den die beiden



Streitparteien voneinander haben,
verfestigt sich nun von Jahr zu Jahr. Für
die Deutschen sind die »Römlinge«
aalglatte, geschmeidige, intrigante,
korrupte, verlogene, dekadente
Südländer. Für die Italiener sind die
Lutheraner die hässlichen Deutschen,
ungebildete, jähzornige, hochmütige,
trunksüchtige, unberechenbare,
wankelmütige, grobschlächtige
Barbaren.28

Wann immer die mächtige Kirche und
der ohnmächtige Luther
aufeinanderprallen, spielen die Römlinge
ihre Überlegenheit aus, und vermutlich
empfindet Luther auch eine gewisse



Unterlegenheit, denn oft weicht er erst
einmal zurück, bis er mit dem Rücken zur
Wand steht. Dann aber springt er wie ein
wildes Tier seine Gegner an, überschreitet
seine Verteidigungslinie und verwandelt
seine Ohnmacht mithilfe seiner
Wortmacht in Gegenmacht. Je mehr sie
ihn zu drangsalieren versuchen, desto
entschlossener geht er in die Offensive.

In Rom ist längst klar, dass dieser
Mann auf den Scheiterhaufen muss.

Luther wird klar, dass er sich nichts
und niemandem mehr beugen wird, selbst
wenn er auf den Scheiterhaufen muss. Er
lässt nur noch einen Herrn über sich zu:
Gott.



Der Bruch, der Bann und
der Beginn einer neuen
Zeit

Als Luther nach dem letzten Gespräch
mit Cajetan gefragt wird, wie es denn
jetzt weitergehen soll und wo er bleiben
wolle, sagt er: »Unterm Himmel.« Was so
viel heißt wie: in Gottes Hand.

Luther weiß jetzt, dass es sich bei dem
Personal, mit dem er es zu tun bekommen



hatte und noch zu tun bekommen würde,
nicht um Glaubende und Gottesfürchtige
handelt, sondern um Glaubensbeamte,
professionelle Manager des
Kirchenbetriebs, Karrieristen,
Funktionäre, die selten oder noch nie um
die Wahrheit gerungen, einen
theologischen Gedanken gründlich
durchdacht, geschweige denn existenziell
durchlitten hatten. Die vielen Argumente,
die sich Luther für das Gespräch mit
Cajetan zurechtgelegt hatte, die
befreienden Erkenntnisse, die er sich über
viele Jahre mühsam erkämpft hatte, die
existenziellen Erfahrungen im Ringen mit
Gott – das alles hat diesen



Kirchenkarrieristen überhaupt nicht
interessiert.

War ja auch nicht mein Job, würde
Cajetan heute darauf antworten. Ich bin
doch nicht nach Augsburg gereist, um
mich für die aus dem Ruder gelaufenen
Gedanken eines unbedeutenden Mönches
aus der Provinz zu interessieren. Vielmehr
lautete mein Auftrag, die Störung, die
von Luther ausging, zu beseitigen und
ihm klarzumachen, dass es nur noch zwei
Möglichkeiten gibt: Entweder du
widerrufst und wirst fortan wieder still
sein, oder du bekommst einen »fairen«
Ketzerprozess, der im Feuer enden wird.

Luther in seiner unschuldigen Naivität



war diese Klarheit des Cajetan’schen
Auftrags vor seinem Gespräch wohl
kaum so bewusst. Danach aber war er um
eine Erfahrung reicher, zu der sich im
weiteren Verlauf immer mehr ähnliche
Erfahrungen gesellten, die ihn seiner einst
geliebten Kirche zunehmend
entfremdeten.

In unserer heutigen Sprache kann man
diese Erfahrungen folgendermaßen
zusammenfassen: So wie Cajetan sind sie
alle, die ranghohen Kleriker. Keine Hirten
sind sie, keine Seelsorger, keine
Verkünder des Evangeliums, keine
demütigen Sünder, sondern eitle Manager
des Kirchenbetriebs, gewiss tüchtig,



intelligent, fleißig, gebildet, weltgewandt,
manche sogar sympathisch, andere
arrogant, faul und überheblich, aber alle
sind zuvörderst Profis der Macht, der sie
dienen, die ihnen ihr Auskommen sichert,
sie mit regelmäßigen Beförderungen
erfreut, ihnen einen hohen sozialen Status
und Privilegien verschafft. Ihr Bestreben
ist es, gemäß ihrer Funktion innerhalb
der Hierarchie der Macht möglichst
reibungslos und effizient zu
funktionieren. An so etwas wie Wahrheit,
die ja doch meistens nur stört, ja sogar
der eigenen Stellung und dem eigenen
Betrieb gefährlich werden kann, besteht
daher ausdrücklich kein Interesse. Das



Schicksal ihrer anvertrauten Gläubigen
ist ihnen schon seit Jahrhunderten so
vollkommen gleichgültig wie die
Botschaft dieses Christus, dem sie ja
eigentlich dienen sollten. In den ihnen als
»Hirten« anvertrauten »Schafen«
vermögen sie nichts anderes zu erkennen
als Futter und Zugvieh für ihren Betrieb,
dessen Sinn es ist, sich selbst zu erhalten,
zu wachsen und Macht, Geld, Besitz und
Pfründe zu akkumulieren. Für dieses Ziel
arbeiten sie hochprofessionell an jedem
Tag von morgens bis abends. Begierig
eignen sie sich jenes Wissen,
Herrschaftswissen und Know-how an,
das ihnen hilft, ihr Ziel zu erreichen. Alles



andere blenden sie aus.
Und von diesen Typen soll ich mich

fertigmachen lassen?, muss Luther
gedacht haben, als er diese mit Cajetan
gemachte Erfahrung verarbeitete. Sie
gehen über Leichen und wollen auch über
meine gehen, wollen mich zertreten wie
eine Fliege. Sollen sie es versuchen, aber
ich werde es ihnen so schwer wie
möglich machen, ich habe der Welt noch
einiges mitzuteilen, und erst, wenn ich
alles gesagt habe, was zu sagen ist, werde
ich bereit sein fürs Märtyrerschicksal.

So organisiert Luther seine Flucht aus
Augsburg.

In der Nacht zum 21. Oktober wird er



aus dem Schlaf gerissen und von
Augsburger Bürgern auf Schleichwegen
zum Stadttor geschmuggelt,
hinausgeführt und auf ein bereitstehendes
Pferd gesetzt. In der Kutte, »ohne Hosen,
Stiefel, Sporn und Schwert«, wie er später
erzählte, reitet er zehn Tage lang, bis er in
Wittenberg ankommt.

Dort wird er von seinem
Ordensoberen, Johannes von Staupitz, mit
einer harten, aber wenig überraschenden
Nachricht empfangen: Er, Staupitz, sei
von seiner Ordenszentrale aufgefordert
worden, ihn, Luther, »an Händen und
Füßen gefesselt« einzusperren.

Staupitz war Luthers Beichtvater und



geistlicher Lehrer, hat ihn über zehn Jahre
hinweg begleitet, kennen und schätzen
gelernt und ihn gefördert, hegte
Sympathien für seine Ideen, und darum
kommt es für den Ordensgeneral nicht
infrage, den Befehl auszuführen.
Reagieren aber muss er auf das Begehren
der Zentrale. Daher legt er Luther nahe,
den Orden zu verlassen.

Luther versteht, dass es wohl anders
nicht geht, fügt sich. Staupitz entbindet
ihn von seinem Gelübde, und Luther ist
nun eigentlich kein Mönch mehr, nicht
mehr Mitglied seines Ordens, kehrt aber –
mit Staupitz’ Erlaubnis – diskret ins
Kloster zurück, wo er wieder sein



Turmzimmer bezieht und dort
weitermacht, wo er vor Augsburg
aufgehört hat. Auf diese sanfte Tour
torpediert Luthers Vorgesetzter ohne viel
Aufhebens die Bemühungen Roms, des
Ketzers habhaft zu werden.

Auch der Kurfürst spielt mit, leistet
Widerstand. Er hat schon recht bald
einen Brief von Cajetan erhalten. Inhalt:
Luther sei entweder an Rom auszuliefern
oder des Landes zu verweisen. Die
päpstliche Tötungsmaschinerie war
angesprungen. Es ist der 25. Oktober
1518. Die Lage wird nun allmählich
wirklich ernst für Luther.

Wahrscheinlich waren die Wochen



und Monate nach diesem 25. Oktober die
letzte Zeitspanne, in der die Reformation
noch zu stoppen gewesen wäre. Hätten
der Kurfürst und Staupitz die Befehle aus
Rom sofort ausgeführt, wäre es mit
Luther und der Reformation vorbei
gewesen. Hätten umgekehrt die
Verantwortlichen der Kirche ein Gespür
dafür gehabt, wie es im Volk gärte und
wie dieser Luther der Stimmung des
Volkes gegen die Kirche eine Stimme
verlieh, hätten sie schnell ihr Kriegsbeil
gegen Luther begraben, eine
Reformkommission gegründet und
Luther zu dessen Vorsitzenden gemacht.
Aber hinter dicken Kirchenmauern merkt



man zu spät, was die Stunde geschlagen
hat.

Und zur Auslieferung Luthers kam es
nicht. Staupitz torpedierte das Ansinnen
aus Rom, indem er nach oben meldete,
Luther sei nicht mehr Mitglied des
Ordens und unterstehe daher nicht mehr
den Machtbefugnissen des Ordens-Chefs.
Und der Kurfürst zögerte die Sache
einfach hinaus, was damals wesentlich
einfacher war als heute, in Zeiten von E-
Mail und Internet. Anweisungen aus Rom
und Berichte nach Rom waren nicht
schneller als die Pferde, mit denen sie
transportiert wurden.

Dennoch: Auch ein Kurfürst kann eine



rechtsverbindliche Anordnung von oben
nicht ewig hinauszögern, das war ihm
natürlich klar. Unklar war, was zu tun
sei, wenn er sich durch weitere
Verzögerungen selbst in Schwierigkeiten
brächte. Doch dafür sorgen manchmal
glückliche Zufälle oder göttliche
Fügungen, so auch im Fall Luther.

Während Luthers Kurfürst und sein
Orden die Sache mit der Verhaftung vor
sich hindümpeln ließen, funkte die
tagesaktuelle Weltpolitik in die
Angelegenheit hinein. Im Januar 1519
starb Kaiser Maximilian. Jetzt hatte man
in Rom keine Zeit mehr für Ketzerfragen
und Luther-Ärger. Jetzt musste möglichst



schnell ein der Kirche genehmer
Nachfolger für Maximilian gefunden
werden. Der spanische König Karl, ein
Habsburger, also ausgerechnet der, den
man in Rom nicht will, wird bereits für
dieses Amt gehandelt. Kann man ihn
noch verhindern? Wer käme noch
infrage? Franz I. von Frankreich hat
seinen Hut in den Ring geworfen. Den
will man in Rom eigentlich auch nicht.
Wen aber dann? Wie kann man von Rom
aus die Sache so steuern, dass sie günstig
ausgeht für das Anliegen des Klerus? Wie
findet man einen Kaiser, der mächtig und
stark genug ist, den Osmanen Paroli zu
bieten, aber nicht so stark, dass er auch



dem Papst in die Quere kommen kann?
Schwierig. Wird wohl doch nicht so
schnell gehen.

Und so war nun erst einmal
Wahlkampf im Heiligen Römischen Reich
und dabei ging es zu wie in der FIFA und
dem IOC. Es flossen reichlich
Bestechungsgelder an die Wahlmänner.
König Karl soll insgesamt 852 000
Gulden in die Waagschale geworfen
haben, geliehen von den Fuggern, die ihn
als Kaiser haben wollten. Sie wussten von
den sagenhaften Silber- und
Goldschätzen, welche die spanischen
Schiffe aus Amerika nach Europa
brachten, und dachten, mit solchen



Leuten ließen sich bessere Geschäfte
machen als mit dem päpstlichen Pleitier
in Rom. Aber auch die Franzosen ließen
sich nicht lumpen und halfen mit Geld
nach, um ihren König Franz
durchzusetzen. Die öffentliche Meinung
der Deutschen, der Adel im Reich, die
Bürgerschaft, die Professoren, die
einflussreichen humanistischen Literaten
fürchteten den französischen Einfluss
insgesamt mehr als den habsburgischen.
Karl war zwar in Burgund aufgewachsen,
konnte nicht mal Deutsch, hatte aber
deutsche männliche Vorfahren, war also
irgendwie deutscher als der Franzose.

So neigte sich die Waage zugunsten



des Königs Karl. Um diese Neigung zu
stoppen, bot Papst Leo X. in seiner Not
dem sächsischen Kurfürsten Friedrich
dem Weisen an, ihn zum König zu
machen, falls er wenigstens zwei
Kurstimmen erhalte. Friedrich aber trug
nicht umsonst den Beinamen »der
Weise«. Er erkannte sofort, was auch der
Papst wusste, und weshalb dieser ihn
haben wollte: Er wäre ein schwacher
König geworden, denn ihm fehlte die
Machtbasis, Geld, Soldaten. Daher lehnte
er ab, schlug sich auf Karls Seite und
ermöglichte dessen einstimmige Wahl
zum Kaiser am 28. Juni 1519 – allerdings
nicht umsonst. Kein Profi tut einem



anderen einen Gefallen ohne
Gegenleistung.

Und so rang der weise Friedrich dem
jungen, noch unerfahrenen Kaiser eine
kleine Maßnahme für seinen Schützling
Luther ab, allerdings ohne dessen Namen
zu erwähnen. Die Maßnahme bestand in
einer scheinbar unwesentlichen Änderung
des Verfahrens beim Erlass der
Reichsacht: Der Kaiser sollte über die von
Rom Gebannten die Reichsacht erst dann
verhängen, wenn diese zuvor von einem
ordentlichen Gericht und in aller
Öffentlichkeit gehört und vernommen
worden waren.29

Friedrich, der alte Fuchs, hatte



intelligent vorgesorgt für das, was
unweigerlich kommen würde: die Bann-
Androhungsbulle aus Rom für Luther.
Sein sturer Luther wird sich davon nicht
einschüchtern lassen, auch das war für
Friedrich vorhersehbar. Also wird der
Kirchenbann folgen. Auf den
Kirchenbann hat automatisch die
Reichsacht zu folgen.

Und beides zusammen, in »Acht und
Bann« geschlagen zu sein, heißt vogelfrei
zu sein. Heißt wiederum des Todes zu
sein. Jeder kann einen Vogelfreien
erschlagen, sich seines Besitzes
ermächtigen, ihn irgendwo verscharren
wie einen Hund. Wenn ein Ketzer – aus



welchen Gründen auch immer – nicht der
Kirche ausgeliefert werden kann, wird
eben der Ketzer den Mördern und
Räubern ausgeliefert.

In diesen Straf- und Tötungs-
Automatismus hat der weise Kurfürst
durch sein geschicktes Taktieren bei der
Kaiserwahl mit seiner dem Kaiser
aufgeschwatzten Reichsacht-Klausel eine
Bremse eingebaut, die sich schon bald als
lebensrettend erweisen sollte. Zunächst
aber passierte erst mal nichts. Der Kaiser
war zwar gewählt, aber noch nicht
gekrönt. Es dauert mehr als ein weiteres
Jahr, bis ihm im Herbst 1520 in Aachen
die Krone aufs Haupt gesetzt wird.



So vergingen zwischen dem Tod des
alten und der Krönung des neuen Kaisers
fast zwei Jahre, während denen der Fall
Luther ruhte, weil Papst, Kaiser und die
Fürsten Wichtigeres zu regeln hatten. In
diesen zwei Jahren entschied sich das
Schicksal der Reformation. In diesen zwei
Jahren ratterten die Druckmaschinen im
ganzen Land und verbreiteten Luthers
Schriften immer weiter. Er sorgte für
stetigen Nachschub, und so setzte eine
Entwicklung ein, die allmählich
unumkehrbar wurde.

Die alten Eliten in der Kirche und im
Staat hatten die revolutionären Folgen
des Buchdrucks nicht auf dem Schirm,



hatten keine Vorstellung von der
Informationsbeschleunigung, die von
dieser Erfindung ausgehen würde,
wussten nicht, wie viele Druckmaschinen
es schon gab und wo überall sie ihre
Arbeit verrichteten, und hatten lange
nicht gemerkt, wie sich durch die neue
Technik etwas ganz Neues, noch nie
Dagewesenes aufbaute: eine öffentliche
Meinung, die nicht mehr so leicht wie
früher durch Zensur zu stoppen sein
würde, eine öffentliche Debatte, die von
keiner Macht mehr unterbunden werden
konnte, ein öffentlicher
Informationsfluss, an dem jeder des
Lesens Kundige, aber auch der



Unkundige – durch gedruckte Bilder,
Karikaturen und mithilfe von Vorlesern –
teilnehmen konnte.

Während die alten Eliten den
Epochenwechsel verschlafen, ist Luther
hellwach, gerät in einen wahren
Schaffensrausch, schreibt, redet, predigt,
lehrt und diskutiert wortmächtig, für alle
verständlich und so aufregend, dass die
Zuhörer in Scharen zu ihm kommen. Und
Luther genießt es, fühlt sich beim
Predigen wie eine Bauersfrau, die ihre
Kinder an die Brust legt. »Man soll auf
der Kanzel die Zitzen herausziehen und
das Volk mit Milch tränken.« Und das
Volk trinkt. Es ist nicht nur harmlose



Milch, womit Luther sein Volk säugt,
auch scharfe, mit allerlei Ausfällen gegen
Rom gewürzte Unflätigkeiten gibt er ihm
zu trinken. Luther wird immer frecher,
immer polemischer, immer
rücksichtsloser gegenüber Rom. Und
dadurch immer interessanter für die
Öffentlichkeit.

Den innerlich letzten Schritt macht er
bei seinem berühmten Streitgespräch mit
Johannes Eck. Der süddeutsche Theologe,
ein brillanter Intellektueller, vermutlich
fürstlich bezahlt von den Fuggern, führte
Luther aufs Glatteis. Eck konfrontierte
Luther mit Sätzen, die von dem ein
Jahrhundert zuvor in Konstanz



verbrannten Ketzer Jan Hus stammen.
Und Luther lässt sich tatsächlich zu der
Aussage provozieren, die Eck aus ihm
herauskitzeln wollte: Hus hat recht. Nicht
der Papst, sondern Christus ist das Haupt
der Kirche, und darum habe in der Kirche
Christus das letzte Wort, und nicht der
Papst.

Das aber ist die Ketzerei, wegen der
das Konzil in Konstanz Hus verdammt
und auf dem Scheiterhaufen verbrannt
hat. Eck triumphiert und erwartet, dass
Luther nun einen Rückzieher macht. Tut
er aber nicht. Im Gegenteil. Er geht noch
einen Schritt weiter und sagt: Auch
Konzilien können irren und haben geirrt.



Die Zuhörer im Saal schreien auf vor
Schreck, denn damit hat Luther die
nächste Eskalationsstufe gezündet: Nicht
nur, was der Papst bestimmt, ist Luther
egal, auch den Beschlüssen der Konzilien
spricht er die Autorität ab. Das bedeutet
den endgültigen Bruch mit der Kirche,
und zugleich hat Luther damit sein
eigenes Todesurteil ausgesprochen,
denken die Zuhörer, auch Eck, der sich
nun stolz zugute hält, Luther eindeutig,
endgültig und in aller Öffentlichkeit als
Ketzer überführt zu haben.

Aber für Luther war es gut so. »Der
Eck hat mich munter gemacht«, wird
Luther später sagen. »Er hat mich auf



Gedanken gebracht, da ich nimmer sonst
hingekommen wäre.«

Tatsächlich hätte es ohne Eck wohl
länger gedauert, bis Luther auch die
Konzilsbeschlüsse als »nicht bindend«
verworfen hätte, denn wenn er von Eck
nicht so in die Enge getrieben worden
wäre, wäre ihm sicher ein
schwerwiegendes Problem der
reformatorischen Entwicklung bewusst
geworden: Wer soll in Streitfragen
verbindlich entscheiden, was wahr oder
unwahr sei, wenn es weder der Papst,
noch die Konzilien sind? Luther etwa?
Sollen wir statt des Papstes nun Luther
als oberste Autorität anerkennen?



Luther hat erst nach dem Disput mit
Eck Zeit, darüber nachzudenken und
findet schließlich eine Antwort, die er
zunächst für sich behält, weil sie ihn in
ihrer Radikalität selber verwundert und
ihm möglicherweise nicht ganz geheuer
ist: Natürlich wolle er sich nicht an die
Stelle des Papstes setzen, nein, denkt
Luther, das Gewissen sei es, das Gewissen
eines jeden Einzelnen sei die letzte
Instanz, die darüber entscheidet, was zu
denken und tun richtig und gut sei. In
aller Deutlichkeit öffentlich aussprechen
wird er das aber erst einige Zeit später
auf dem Reichstag in Worms.

Ist ihm klar, was das bedeutet?



Vermutlich nicht sofort. Erst später
äußert er selbst den Gedanken: Da kann
es also sein, »dass der ganze Haufen mit
allen großen Hansen irrt und eine
ungerechte Sache verteidigt«, während
die Wahrheit nur bei ein paar wenigen
ist. Schwindelt ihm selbst vor den
Konsequenzen dieser Einsicht? Schon ein
wenig. Aber mit schlafwandlerischer
Sicherheit hält er gelassen dagegen:
»Wenn du Gottes Wort hast, kannst du
sagen: Was brauche ich weiter zu fragen,
was die Konzilien sagen?«

Das in Gott verankerte Gewissen als
letzte Instanz, die über dem Papst und
über den Konzilien steht – das ist ein



revolutionär neuer Gedanke, den Luther
da denkt, und dass er sich damit selbst
der Ketzerei überführt hat, schreckt ihn
nun nicht mehr. Im Gegenteil: Nach
ausführlicher Prüfung vor seinem
Gewissen kommt Luther zu dem Schluss,
dass jetzt eben seine Ketzerei die
rechtgläubige Lehre ist, weshalb er der
römischen Kirche selbstbewusst und
reinen Herzens sagt: »Frömmere Ketzer
habt ihr nie gehabt, werdet sie auch nicht
frömmer kriegen. Bittet Gott, dass sie
euch mögen erhalten bleiben«, denn seine
Ketzerei richtet sich ja nicht gegen Gott,
sondern gegen eine irdische Organisation
namens Kirche.



Innerlich hat er also jetzt den Bruch
mit seiner Kirche vollzogen. Bis er ihn
auch öffentlich und endgültig vollzieht,
vergeht noch eine gewisse Zeit. Während
jener Zeit verfasst er eine Streitschrift
nach der anderen: An den christlichen
Adel deutscher Nation; Von der Freiheit
eines Christenmenschen; Von dem
Papsttum zu Rom; Von der
babylonischen Gefangenschaft der
Kirche (1520).

Alle sind sie gegen Rom gerichtet. Alle
bestreiten die Autorität des Papstes, alle
betonen, worauf allein es ankommt in
einem Christenleben: Glaube, Gnade,
Schrift, Christus. Es braucht keine



Heiligen und keine Priester als Mittler
zwischen Mensch und Gott, es braucht
keine Mönche und Nonnen, keine
Reliquien, Prozessionen, Wallfahrten,
Pilgerreisen. Jeder ist ein Kind Gottes und
jeder dient ihm am besten dort, wo er
von Gott hingestellt wurde, also in
seinem Beruf, und die Arbeit, die er dort
ausführt, ist heiliger als das scheinheilige
Leben der Priester, Mönche und Nonnen.
Der klerikale Stand wird abgewertet, der
weltliche Stand wird aufgewertet.

Luthers Zeitgenossen schlackern nur
noch mit den Ohren. Sie reißen sich um
seine Schriften. Eine Auflage nach der
anderen verlässt die Druckerpressen. Ein



Drittel dessen, was während der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts auf Deutsch
gedruckt wurde, stammt von Luther.30

Ab dem Jahr 1520 sind seine Gedanken
in der Welt. Wer jetzt noch versucht, ihn
zu verbrennen, kommt zu spät. Man
könnte ihn zwar verbrennen, man könnte
auch seine Schriften verbrennen. Seine
Lehre aber nicht mehr. Ideen lassen sich
nicht töten. Und Verbranntes kann man
nachdrucken. Irgendwo gibt es immer
noch ein Exemplar, das dem Feuer
entging. Kaiser und Papst haben das
Steuer nicht mehr allein in der Hand.

Die kirchliche Amtsgewalt versucht
natürlich trotzdem zu stoppen, was nicht



mehr zu stoppen ist. Nachdem der Kaiser
gekrönt ist, rollen sie den Fall Luther in
Rom wieder auf. Der Papst schickt ihm,
wie es Friedrich der Weise erwartet hat,
die Bann-Androhungs-Bulle nach
Wittenberg. Die Drohung ergeht nicht
nur an Luther, sondern auch an seine
Anhänger und die Obrigkeit, und sie
lautet: Wer Luthers Lehre verbreitet, seine
Schriften besitzt und nicht verbrennt,
verfällt der Exkommunikation. Sie haben
sechzig Tage Zeit dazu. Luther kann
während dieser Frist in den sächsischen
Bischofskirchen von Meißen, Merseburg
oder Brandenburg schriftlich oder durch
persönliches Erscheinen widerrufen und



dadurch seine volle
Kirchenmitgliedschaft wiederherstellen.

Die sechzig Tage vergehen und die
Obrigkeit hat keine einzige Schrift
Luthers verbrannt. Luther widerruft
nicht, sondern denkt die ganze Zeit nur,
was er schon früher gesagt hat: Wenn ich
Gottes Wort habe, was brauche ich weiter
zu fragen, was der Papst oder die
Konzilien sagen? Ich bin mir meiner
Sache sicher und mit mir im Reinen.

Und dann, am 10. Dezember 1520,
einen Tag nach Ablauf der Widerrufsfrist,
nimmt er die Bann-Androhungsbulle des
Papstes und verbrennt sie öffentlich vor
dem Elstertor in Wittenberg. Mehrere



Ausgaben des Corpus iuris canonici,
Sammlungen des römischen
Kirchenrechts, verbrennt er gleich mit
und spricht dazu die Worte: »Weil du die
Wahrheit Gottes verderbt hast, verderbe
dich heute der Herr.« Luther, der kleine
Mönch aus der sächsischen Provinz,
exkommuniziert die Papstkirche kraft der
Vollmacht seiner vor Gott und seinem
Gewissen geprüften Glaubensgewissheit.
Luther spricht vom Papst hinfort nur
noch vom »leibhaftigen Antichrist«.

Das ist der endgültige Bruch. Ab jetzt
gibt es kein Zurück mehr. Hunderte von
Wittenberger Studenten, Professoren und
Bürger wohnen der Sache bei, jubeln



Luther zu, und wieder sorgen die vielen
Druckereien des Reiches für eine schnelle
Verbreitung der neuesten Nachrichten
vom Ketzer aus Wittenberg. Die Profis in
Rom merken nicht, wie sie selbst mit
jedem weiteren Versuch, Luther mundtot
zu machen, am meisten dazu beitragen,
dass sich alle Welt für Luther zu
interessieren beginnt und ihm die
Sympathien des Volkes zufliegen.



Hier stehe ich, …

In Rom haben sie noch immer nicht
verstanden. Er hat die Bann-
Androhungsbulle verbrannt? Umso
besser, denken sie. Dann folgt jetzt eben
der Bann und dann wird das Problem
Luther gelöst sein.

Sie merken nicht, dass große Teile des
Volkes, zahlreiche Fürsten, Professoren
und Adligen überhaupt nicht damit



einverstanden sind, wie hier der Papst die
geistige Auseinandersetzung verweigert
und sich durch pure Machtausübung des
Problems Luther zu entledigen versucht.
Rom wähnt sich im Recht.

Viele Menschen aber fragen sich jetzt,
ob denn das Recht, mit dem Luther der
Prozess gemacht wurde, so gut begründet
und legitimiert ist, dass alle, die ihm
unterliegen, das Gefühl haben, es mit
einem guten, einem gerechten Recht zu
tun zu haben. Nicht mehr das Recht
interessierte, sondern die Legitimität des
Rechts.

Weil Rom diese Frage nicht
beantwortete, ja nicht einmal zur



Kenntnis nahm, glaubte man dort, das
Problem Luther so lösen zu können, wie
immer. Gleichgültig, routiniert und in der
trügerischen Sicherheit, unangreifbar zu
sein, warf die
Sakramentenverwaltungsbehörde ihre
Ketzermühle an, spuckte die Bannbulle
aus und hakte das Problem als erledigt
ab.

Am 3. Januar 1521 wird die Bulle im
ganzen Reich publik gemacht und damit
der Öffentlichkeit mitgeteilt, dass Luther
aus der Gemeinschaft der Gläubigen
ausgestoßen und der Umgang mit ihm
untersagt ist. Der Rest ist nur noch
Formsache. Der Kaiser muss nun



automatisch die Reichsacht über Luther
aussprechen, ihn verhaften lassen und
nach Rom ausliefern, damit dieser Trottel
endlich seiner gerechten Strafe zugeführt
werden kann.

Nur: So glatt und reibungslos wie
früher läuft die Ketzer-
Erledigungsmaschine nicht mehr. Kaum
dass ihr Motor angeworfen wurde, gerät
er auch schon ins Stottern und wird
abgewürgt vom Kurfürsten Friedrich dem
Weisen. Der erinnert nun den Kaiser an
die Klausel, die er auf dem Reichstag in
Augsburg unterschrieben hat: Jeder, der
zur Ächtung freigegeben werden soll,
muss vorher angehört werden.



Der Kaiser hält sein Versprechen,
gegen heftigen Widerstand aus Rom.
Luther soll im April 1521 zum nächsten
Reichstag nach Worms kommen. Ihm
wird »freies Geleit« versprochen, das
heißt, er darf als freier Mann an- und
auch wieder abreisen.

In Rom findet man sich damit ab und
denkt: Na gut, das wird die Sache um ein
paar Monate verzögern, aber danach
wird endgültig Schluss sein.

Dann reist Luther nach Worms.
Showdown. Reichstag. Die größte
denkbare Bühne, die es damals gab. Die
Reise nach Worms gerät zum
Triumphzug. Dank der vielen Bilder aus



Lucas Cranachs Werkstatt wird er
erkannt, wo immer er gerade Station
macht. Die Menschen jubeln ihm zu.

Und dennoch: Wohl ist Luther nicht
dabei. Es könnte der letzte Triumph vor
seinem Tod sein. Er weiß, dass er in
Worms verbrannt werden kann, aber: Er
ist sich seiner Sache so gewiss, dass er
jetzt auch bereit wäre, den Tod in Kauf
zu nehmen. Natürlich hofft er trotzdem,
ihm zu entgehen, hofft auf den jungen
Kaiser, der noch nicht in die Händel der
Kirche verstrickt ist, hofft auf die
Möglichkeit, doch noch einmal all seine
Argumente vortragen zu dürfen und den
Kaiser und vielleicht sogar die



Kirchenvertreter zu überzeugen. Obwohl
er schon mehrmals die Erfahrung
gemacht hat, dass die Obrigkeit nicht
diskutiert, sondern nur befiehlt, fährt er
mit dem Fünkchen Hoffnung nach
Worms, dort seine Sache vor dem Kaiser
ausfechten zu können.

Natürlich irrt er sich. Wieder dasselbe
Spiel wie mit Cajetan. Niemand
interessiert sich für die Frage, ob Luther
vielleicht recht haben könnte.





Auf einem Tisch liegen zwanzig seiner
Schriften, und man hat dazu nur zwei
Fragen an ihn: Hast du das alles
geschrieben, was hier vorliegt? Und
Luther antwortet, ja, das habe er
geschrieben.

Aber das sei eine Irrlehre, bekommt er
gesagt, und daher stellt man ihm die
zweite Frage: Bist du bereit zu
widerrufen?

Niemand will jetzt noch Argumente
hören, gar mit Luther diskutieren. Zur
Überraschung vieler bittet er sich einen
Tag Bedenkzeit aus.

Wozu noch Bedenkzeit? Er hatte doch
sechzig Tage Zeit, über die Bann-



Androhungsbulle nachzudenken, und hat
darauf eine klare Antwort gegeben,
indem er sie verbrannte. Warum also sagt
er jetzt nicht, dass er sich weigere zu
widerrufen? Ist er im letzten Moment
doch noch unsicher geworden? Fürchtet
er seinen Tod? Manche seiner Freunde,
aber auch seiner Gegner, beginnen an
Luthers Standhaftigkeit zu zweifeln. Und
unterschätzen ihn.

Selbstverständlich war er entschlossen,
nicht zu widerrufen. Aber er wollte sich
nicht einfach mit einem kurzen Nein aus
Worms verabschieden, sondern in seine
Antwort vor diesem höchsten Gremium
des Reiches seine wichtigsten Argumente



packen. Die Formulierung dieser Antwort
musste er sich genauestens überlegen,
denn nun war klar, dass man ihm nur
wenige Sätze zugestehen würde.

Und so tritt er am nächsten Tag
wieder vor die höchsten Repräsentanten
des Reiches und sagt, er bekenne sich zu
seinen Schriften. Und diese teilt er in drei
Kategorien ein: erstens die
seelsorgerlichen, die allgemein anerkannt
würden und keines Widerrufs bedürften,
zweitens die Schriften gegen das
Papsttum, die sich auf die Bibel, die
Kirchenväter, kirchenkritische Stimmen
aus dem Reich und sogar auf einzelne
Aussagen des Rechts berufen und deshalb



nicht zu widerrufen sind, und drittens
seine Schriften gegen einzelne römische
Theologen. Hier gestand er ein, vielfach
zu heftig gewesen zu sein, doch in der
Sache zu keinem Widerruf Anlass zu
haben.

Aber dennoch, so sagt er, sei er »wohl
bereit, wenn ich gründlich belehrt bin,
jeden Irrtum zu widerrufen, und ich
werde der Erste sein, der meine Bücher
ins Feuer wirft. Aus diesem allen, glaube
ich, geht klar hervor, dass ich mich
genügend bedacht und die Gefahren und
den Streit erwogen habe, die aus Anlass
meiner Lehre auf der Erde erweckt
wurden.« Er will, dass sie sich endlich



inhaltlich mit ihm streiten. Sein letzter
Versuch.

Doch deren Geduld ist längst zu Ende.
Genug jetzt, sagen sie, widerrufst du oder
nicht?

Und da wirft Luther den höchsten
Autoritäten des Staates und der Kirche
eine ungeheure Provokation vor die Füße,
indem er sie fragt: Wenn ich nicht durch
Zeugnisse der Schrift und klare
Vernunftgründe überzeugt werde, warum
soll ich dann widerrufen? Nur weil der
Papst oder irgendwelche Konzilien es
fordern? Die haben sich schon öfter selbst
widersprochen und sogar geirrt. Was von
ihm zu fordern sei, habe daher er allein



mit seinem Gewissen vor Gott zu
bestimmen, denn es »ist unsicher und
bedroht die Seligkeit, etwas gegen das
Gewissen zu tun. Gott helfe mir, Amen!«

Dass Luther »Hier stehe ich und kann
nicht anders!« gesagt haben soll, ist
schon wieder eine Erfindung derer, denen
eine gute Geschichte mindestens so
wichtig ist wie das eine oder andere
Detail der Wahrheit. Aber die Pointe der
Geschichte steckt sowieso nicht in diesem
»Hier stehe ich«. Diese steckt vielmehr in
den drei Wörtchen »Zeugnisse der
Schrift«, »Vernunft« und »Gewissen«. Sie
sind die große, welterschütternde
Provokation. Ein kleines, unbedeutendes



Individuum mit der Bibel, seinem
Verstand und seinem Gewissen steht vor
den mächtigsten Autoritäten der Welt
und sagt ihnen: Ihr seid abgesetzt. Mit
Eurer Macht und Autorität ist es vorbei.
Das hier sind die drei neuen Autoritäten
einer neuen Zeit: Schrift, Vernunft und
Gewissen.

Das hatte vor Luther noch keiner
gesagt im Heiligen Römischen Reich
Deutscher Nation. Der entsetzte
Reichssprecher rief aus, was in diesem
Moment viele dachten, die im Saal
anwesend waren und Luther gehört
hatten: »Martin, lass dein Gewissen
fahren! Du bist im Irrtum!« Sich auf sein



privates Gewissen berufen – da könnte ja
jeder kommen!

Im Sitzungssaal wird es nun unruhig,
lautes Durcheinander entsteht. Der Kaiser
erhebt sich, geht wortlos und hat
vermutlich so wenig verstanden, was
soeben passiert ist, wie alle anderen,
einschließlich Luther. Martin aber wirft
beide Arme in die Luft und lacht und
schreit: »Ich bin hindurch! Ich bin
hindurch!«

Ja, er war hindurch, insofern er der
Erste war, der auf dem Reichstag in
Worms einfach eine grundlegend neue
Spielregel in die Welt setzte und danach
spielte. Was künftig gelten soll, so lautet



nun die neue Regel, muss einen Grund in
der Bibel haben, vor der allgemein
menschlichen Vernunft Bestand haben
und von dem Gewissen eines jeden
Einzelnen verantwortet werden können.
Und wenn diese drei Bedingungen nicht
erfüllt sind, dann können Kaiser, Papst
und Konzilien beschließen, was sie
wollen, es hat für einen freien
Christenmenschen keine Gültigkeit mehr.

Damit, so wird gesagt, habe Luther das
Tor zur Neuzeit aufgestoßen. Deshalb sei
er einer der Wegbereiter der Aufklärung
gewesen.

Ganz so einfach war es aber auch
wieder nicht. Zwar hört es sich



tatsächlich sehr neuzeitlich an, wenn sich
einer im 16. Jahrhundert auf Vernunft
und Gewissen beruft, aber im Falle
Luthers wird dabei etwas Entscheidendes
überhört: Stets hat er sich auf ein im
Wort Gottes gefangenes Gewissen
berufen, nie auf ein autonomes. Und auch
die Vernunft ließ Luther nur gelten, wenn
sie in der Schrift wurzelte. Auf diese
»Krücken« – Gott und die Schrift –
meinten die späteren Aufklärer getrost
verzichten zu können. Luther wäre damit
wohl kaum einverstanden gewesen.

Wenn es auch übertrieben ist, zu sagen,
Luther habe das Tor zur Neuzeit
aufgestoßen: Die Klinke gedrückt und um



einen Spalt geöffnet, das hat er getan.
Hindurchgegangen ist er selber nie.
Hindurchgegangen ist er durch die
Versuchung, sein Leben zu retten durch
Widerruf. Hindurchgegangen ist er durch
das Feuer innerer Zweifel und Ängste,
durch Ringkämpfe mit den Mächten
dieser Welt und durch Kämpfe um die
Wahrheit. Und nun denkt er: Sollen sie
mich doch verbrennen, der Ertrag meiner
Kämpfe wird bleiben.





Ein Fürst versteckt
seinen Untertan vor
Papst und Kaiser

Luther war nun also »durch«. Die Welt
aber war es noch lange nicht. Die Kirche
sowieso nicht. Zwar war klar: Er ist des
Todes. Aber wird danach wieder Ruhe
einkehren im Land?

Aus der Rückschau lautet die Antwort:
Egal, ob wir ihn umbringen oder weiter



gewähren lassen – es ist vorbei. So oder
so haben wir jetzt so eben den Anfang
vom Ende der Alleinherrschaft von Papst
und Kirche erlebt. Das wird allenfalls
unter Inkaufnahme von viel Gewalt und
Blutvergießen noch rückgängig zu
machen sein.

Für die damals Lebenden war das aber
keineswegs so deutlich zu erkennen. Zu
erahnen war allenfalls: Wenn sie Luther
umbringen, wird es ein Pyrrhussieg sein
für die Kirche. Sie haben dann zwar ihn
umgebracht, nicht aber seine neue Lehre.
Die ist nun da, und den Glauben an eine
Idee kann man zwar unterdrücken,
bestrafen, behindern, wo immer es geht,



und man kann auch die Gläubigen
umbringen, aber die Idee wird
weiterleben, und wer wird bereit sein,
massenhaftes Blutvergießen um der
reinen katholischen Lehre willen zu
verantworten?

Man könnte auch den Druckereien im
Reich verbieten, Luthers Schriften weiter
zu drucken, aber das erfordert einen
hohen Aufwand an Kontrolle. Und wenn
außerhalb des Reichs nachgedruckt wird,
ist man machtlos.

Nein, es war zu Ende. Nur wahrhaben
wollte das damals in Rom niemand. Man
glaubte, wieder so weitermachen zu
können wie bisher, wenn das Ärgernis



Luther erst mal aus der Welt sei. Das war
ein Irrtum, an dem die römische Kirche
noch lange festhielt, und der dann
tatsächlich ein Jahrhundert später dazu
beigetragen hat, dass Ströme von Blut
flossen.

In ganz Europa begann nun ein
schmerzhafter Lernprozess, nicht nur für
die Anhänger Roms, auch für die
Anhänger Luthers und sogar für Luther
selbst, denn es gab nun ein Problem:
Wenn es keine oberste Instanz mehr gibt,
die im Konfliktfall entscheidet, was gut,
wahr und richtig ist, wie soll man sich
dann noch auf verbindliche Wahrheiten
einigen können? Was tun, wenn



verschiedene einzelne Gewissen trotz
ihrer Bindung an Gott zu verschiedenen
Ergebnissen kommen? Und das sollte
schon bald der Fall sein: dass Luthers
Anhänger zu anderen Schlüssen kamen
als Luther und einander alle
widersprachen.

Luther wird dieses Problem bis zu
seinem Tod nicht lösen können, aber
auch seine Nachfolger nicht. Eine Lösung
kann es auch nicht geben in einer
Gemeinschaft, die für sich eine letzte
Instanz und oberste Autorität nicht
gelten lässt. Daher müssen die Menschen
seit der Reformation reif werden für die
Erkenntnis, dass die einzige absolute



Wahrheit, die es nun noch gibt, lautet,
dass es keine absolute Wahrheit gibt. Und
wenn es sie aber dennoch geben sollte,
dann kennen wir sie nicht, und wer
behauptet, in ihrem Besitz zu sein, irrt
sehr wahrscheinlich. Sollte er aber nicht
irren, hätte das für die Welt und alle
anderen so lange keine Bedeutung,
solange es ihm nicht gelingt, den Rest der
Welt von seiner Wahrheit zu überzeugen.
Er muss dann eben damit leben, dass die
anderen seiner Meinung nach irren, das
darf er auch sagen, nur eines darf er
nicht: Seine eigene Wahrheit für absolut
erklären und keine andere mehr gelten
lassen. Und schon gar nicht darf er seine



eigene Wahrheit mit Gewalt gegen alle
anderen durchsetzen.

Der Weg zu dieser Einsicht war in den
Jahrhunderten nach Luther mit
erbitterten Auseinandersetzungen,
tödlichen Feindschaften, Orgien von
Gewalt und Strömen von Blut begleitet.
Er mündete schließlich in das Grundrecht
der Religionsfreiheit und im
weltanschaulich neutralen Staat, der
dafür zu sorgen hat, dass keine
Religionsgemeinschaft allen anderen
ihren Willen aufzwingt und die eigene
Religion über alle anderen stellt. Der
Prozess ist noch nicht zu Ende, wird
gegenwärtig sogar wieder neu aufgerollt,



seit die unter uns lebenden Muslime mit
ihren Vorstellungen von einem
Gottesstaat in Kollision kommen mit
unseren Vorstellungen von einem
weltanschaulich-neutralen
demokratischen Rechtsstaat, in dem
Religion Privatsache ist.

Damals in Worms war für alle
Beteiligten völlig unvorhersehbar, zu
welch weitreichenden Konsequenzen
Luthers neue Spielregel führen würde.
Alle standen unter dem unmittelbaren
Eindruck der Standhaftigkeit Martin
Luthers und fragten sich: Wie konnte er
sich seiner Sache so sicher sein?

Weil er verrückt ist, sagten die einen.



Weil er nun mal recht hat, die anderen.
Es sei an der Zeit, die schier
unumschränkte Macht eines einzelnen
fehlbaren Menschen, der sich göttliche
Rechte und Unfehlbarkeit anmaßt, zu
brechen.

Auf seine Weise anmaßend war aber
auch Luther. Allen Päpsten und Konzilien
zu sagen, ihr alle irrt, ich allein weiß, was
richtig ist, das könnte auch von einem
kommen, der ein Fall für die Psychiatrie
ist.

Andererseits: Wenn er mit seiner neuen
Lehre auf Zustimmung stößt, und wenn
er mit seiner Forderung nach einer
grundlegenden Spielregel-Änderung



nicht der Einzige bleibt, sondern
Millionen andere ihn unterstützen, dann
ist es keine Anmaßung mehr, sondern die
Durchsetzung einer neuen Wahrheit und
ein dringender Anlass, die Regeln zu
überprüfen und gegebenenfalls zu
ändern. Rom aber gab um kein Jota nach
und dekretierte, dass Luther und seine
Anhänger sich irren.

Damit war die Kirchenspaltung
unausweichlich, denn dass viele
Menschen im ganzen Reich lieber Luther
als dem Papst folgen würden, zeichnete
sich sofort ab, als er in Worms, von
seinen Freunden umringt, das
Reichstagsgebäude verließ, hinausging



und laut bejubelt wurde. Ebenso
zeichnete sich aber ab, dass ihm nicht alle
folgen würden, denn unter die Jubelrufe
auf seinem Weg ins Quartier mischten
sich auch die Rufe »Al fuego, al fuego! —
Ins Feuer mit ihm!«

Es waren vor allem diese »Ins-Feuer!«-
Rufe, die Luthers Freunde und
Sympathisanten alarmierten. Nicht die
politischen und geistesgeschichtlichen
Konsequenzen des »Hier stehe ich«
hatten die Leute im Sinn, die damals in
Worms vor dem Bischofshof Luther
feierten, sondern die naheliegendste
Frage: Wie kriegen wir Luther hier lebend
wieder raus?



Sie zweifelten an dem vom Kaiser
zugesagten »freien Geleit« für Luther.
Denn sie erinnerten sich an Jan Hus, dem
rund ein Jahrhundert zuvor in Konstanz
ebenfalls freies Geleit zugesichert worden
war. Am 3. November 1414 in Konstanz
angekommen, wurde er am 28. November
verhaftet, rund ein halbes Jahr lang
eingekerkert und schließlich am 6. Juli
1415 auf dem Scheiterhaufen verbrannt.

Die Befürchtung, dass sich die
Geschichte wiederholt und Luther 106
Jahre später in Worms das gleiche
Schicksal erleiden könnte wie Hus, wurde
spürbar, als die Nachricht von Luthers
»Hier stehe ich« nach draußen auf die



Plätze drang, wo viele seiner
Sympathisanten warteten. Zwar herrschte
darüber große Begeisterung, aber auch
große Aufregung. Über der gesamten
Stadt lag eine gespannte Nervosität, die
von allerlei Gerüchten und zwei
Drohzetteln befeuert wurde. Einer war
gegen Luther gerichtet, ein anderer für
ihn, aber das war der gefährlichere, weil
er Luther eher schadete als nützte. Darin
wurde gedroht, dass 8 000 Reiter mit
Fußvolk bereitstünden, um loszuschlagen,
falls Luther in Gefahr geriete. Viele seiner
Freunde hielten das für eine Fälschung,
ersonnen von seinen Gegnern, um ihn der
Anzettelung gewaltsamer Aufstände zu



bezichtigen und ihn damit umso schneller
dem Feuer auszuliefern.

In dieser mit Spannung und Nervosität
aufgeladenen Atmosphäre kam es daher
prompt zu Unruhen, als die vor dem
Bischofshof wartende Menge Luther
nicht nur in Begleitung seiner Freunde,
sondern auch zweier Soldaten
herauskommen sah und annahm, er
würde gefangen abgeführt. Es dauerte
eine geraume Zeit, bis die Menge
erkannte, dass die Soldaten Luthers
Geleitschutz sind, die ihn sicher in sein
Quartier bringen sollen.

Dort bereitete er sich auf seine Abreise
vor, musste aber noch auf seine formelle



Entlassung warten. Er bekam sie am 25.
April nachmittags. In dem
Entlassungsschreiben wurde er
angewiesen, sich binnen 21 Tagen an
seinen Wohnort zu begeben und
»unterwegen nicht predigen, schreiben,
noch in andere wege das volk regig (zu)
machen«.31 Die kaiserliche Zusage auf
freies Geleit hatte also Bestand.
Zumindest diese Sorge wurde Luthers
Sympathisanten genommen.

Die Gesetze hatten aber ebenfalls noch
Bestand, und darum musste der Kaiser
nun tun, wozu er verpflichtet war: die
Reichsacht über Luther verhängen. Das
geschah noch in Worms am 8. Mai,



wurde aber erst am 24. Mai öffentlich
verlesen und am 26. Mai von Kaiser Karl
unterschrieben. Es ging als »Wormser
Edikt« in die Geschichte ein, und darin
stand über Luther, dass niemand den
Ketzer beherbergen, versorgen, verstecken
oder ihm irgendeine Hilfe leisten dürfe,
sondern jedermann verpflichtet sei, ihn
zu ergreifen oder zu denunzieren und in
kaiserlichen Gewahrsam zu überführen.
Jeder, der Luther unterstützt oder ihm
anhängt, verfällt ebenfalls der Reichsacht.

Seine Schriften sind zu verbrennen
oder sonst wie zu vernichten. Anonyme
Publikationen und alle dem katholischen
Glauben widersprechenden



Druckerzeugnisse sind verboten, ebenso
ihr Besitz und deren weitere Verbreitung.
Neue Schriften, die den Glauben
betreffen, dürfen nur nach einer Prüfung
des zuständigen Ortsbischofs und der
nächstgelegenen theologischen Fakultät
gedruckt werden. Aber auch andere
Veröffentlichungen sollen nur mit Wissen
und Willen des Bischofs erscheinen
dürfen.

Da war er also, der zum Scheitern
verurteilte Versuch, das Rad der
Geschichte in die Zeit vor Luther
zurückzudrehen. Die Drucker ignorierten
einfach das Wormser Edikt und druckten
weiter. Die Käufer der Drucke ignorierten



es ebenfalls und kauften einfach weiter
Luthers Schriften. Sehr viele Menschen im
Reich interpretierten das Edikt als
Dokument des höchsten Unrechts, ja als
Eingeständnis des Scheiterns von Kaiser
und Papst, denn diese hatten sich als
unfähig erwiesen, den kleinen
Bettelmönch mithilfe der Schrift und der
Vernunft zu widerlegen. Also musste er
im Recht sein.

So wurde aus dem Geächteten ein
Held, der, von Lucas Cranach
entsprechend gemalt, gezeichnet, in
Kupfer und in Holz gestochen wurde.
Rasch kursierte das Bild von Luther, wie
er sich auf dem Reichstag in Worms,



tapfer und standhaft dem Kaiser und
Papst widersetzt.

Aber viele fragten sich bang: Was wird
jetzt aus ihm? Wie können wir ihn
schützen?

Er war längst in Sicherheit. Sein treuer
Kurfürst hatte wieder einmal vorgesorgt
und dem Ganzen eine neue
abenteuerliche Wendung gegeben. Auf
der Rückreise von Worms nach
Wittenberg hat er Luthers Wagen am 4.
Mai nahe der Burg Altenstein in
Thüringen von Reitern überfallen und
Luther entführen lassen. Die Reiter
trennten ihn von seinen übrigen
Begleitern und brachten ihn auf die



Wartburg im Thüringer Wald bei
Eisenach. Die zurückgebliebenen – und
nicht eingeweihten – Mitreisenden
erzählten anschließend schockiert von
dem Überfall, und bald glaubte alle Welt,
Luther sei nach diesem Überfall ermordet
worden.

Genau das hatte der Kurfürst mit
seinem Manöver beabsichtigt. Nicht nur
das Volk, sondern vor allem der Klerus in
Rom sollte glauben, Luther sei tot, damit
man sich in Rom beruhige, ablenke und
aufhöre, nach Luthers Verbleib zu fragen
und dessen Auslieferung zu fordern.

Wie gut der Plan aufging, zeigte sich
an der Klage des prominenten Luther-



Verehrers Albrecht Dürer: »O Gott, ist
Luther tot, wer wird uns hinfürt das
heilig Evangelium so klar fürtragen! Ach
Gott, was hätt er uns noch in 10 oder 20
Jahrn schreiben mögen! O ihr alle
fromme Christenmenschen, helft mir
fleißig beweinen diesen gottgeistigen
Menschen und ihn bitten, daß er uns ein
andern erleuchten Mann send.«32

Luther blieb nun zehn Monate auf der
Wartburg, Friedrich wurde tatsächlich
von Rom in Ruhe gelassen, aber nun
zeigte sich: Luther mag tot sein, aber
seine Ideen leben. Der totgeglaubte
Luther war weiterhin imstande, für
Aufruhr zu sorgen im ganzen Land, mit



seinen frei herumvagabundierenden
Gedanken, Schriften, Bildnissen. Alles,
was er bis zu diesem Zeitpunkt schon
geschrieben hatte, verbreitete sich wie
von selbst weiter, jetzt, nach seinem
Auftritt in Worms, noch schneller in
noch höheren Auflagen – was für Luther
den großen Vorteil hatte, dass er sich nun
in aller Ruhe ganz auf seinen nächsten
Coup konzentrieren konnte.



Die Erfindung der
deutschen Sprache
durch Junker Jörg

Nur wenige Menschen leben in den
verfallenen Gemäuern der Wartburg. Und
von den wenigen weiß nur einer,
Burghauptmann Hans von Berlepsch,
dass »Junker Jörg«, der neue Gast, der
sich da auf unbestimmte Zeit einrichtet,
Martin Luther ist. Der lässt sich jetzt die



Haare und einen Bart wachsen, damit
bald nichts mehr an den Mönch Luther
erinnert.

Der Burghauptmann, sorgfältig
instruiert von Kurfürst Friedrich,
verwöhnt seinen 38-jährigen Zwangsgast
mit erlesenen Speisen und Getränken und
lehrt ihn Reiten, Fechten und Jagen. Das
Gerücht, dass Luther tot sei, will der
Kurfürst so lange wie möglich nähren.
Deshalb sollten so wenig Menschen wie
möglich Umgang mit Luther haben, und
so wenig Menschen wie möglich wissen,
dass er tatsächlich noch am Leben sei.

Luther ist über diese
Zwangsinternierung nicht gerade



glücklich, aber so richtig unangenehm ist
sie ihm auch nicht. Immerhin befindet er
sich an einem sicheren Ort. Außerdem ist
ihm die Stadt unter der Burg, Eisenach,
ein Erinnerungsort, denn hier verbrachte
er wichtige Jahre seines Lebens. Von 1498
bis 1501 besuchte er die Eisenacher
Lateinschule St. Georgen. Hier verdiente
sich Luther seinen Lebensunterhalt als
Kurrende-Sänger – wie später auch
Johann Sebastian Bach, der berühmteste
Eisenacher.33

Aber vor allem kann er sich jetzt
weitgehend ungestört von äußeren
Einflüssen wieder auf seine theologische
und schriftstellerische Arbeit



konzentrieren. Im Obergeschoss des
Vogteigebäudes hat Berlepsch ihm eine
Studierstube einrichten lassen. Dort pflegt
er seine weitverzweigte Korrespondenz.
So spricht sich, zumindest unter jenen
Eingeweihten, mit denen Luther
korrespondiert, doch allmählich herum,
dass er am Leben ist, wenngleich er die
meisten Adressaten über seinen
Aufenthaltsort im Unklaren lässt.

Anfangs verfasst Luther Traktate über
die Beichte, das Mönchswesen und die
heilige Messe. Dann aber beginnt er eine
Arbeit, die Eisenach und die Wartburg bis
heute zu einem Erinnerungsort für alle
Deutschen, alle evangelischen Christen, ja



eigentlich alle Christen überhaupt macht.
Ende 1521 wagt er sich an die
Übersetzung der Bibel ins Deutsche.

Sie ist das Buch, das für ihn nie einfach
nur Handwerkszeug, sondern immer
schon die einzig gültige Quelle des
Glaubens gewesen ist. »Erstmals im Alter
von 20 Jahren hatte Luther in der
Erfurter Universitätsbibliothek eine
vollständige Bibel gesehen, sogleich in ihr
gelesen« 34 und seitdem nicht mehr
aufgehört, sie zu studieren. Bald schon
kannte er sich in ihr besser aus als die
meisten seiner theologischen
Zeitgenossen.

Aus der Bibel erhoffte sich Luther



Antworten auf Lebensfragen für sich und
für alle Menschen. Und er hat diese
Antworten ja auch gefunden, vor allem
die Hauptantwort, dass es keiner guten
Werke bedürfe, um von Gott
angenommen zu werden. Daher erschien
es Luther schon lange selbstverständlich,
dass diese gute Botschaft unverfälscht
und für alle verständlich unters Volk
gebracht werden muss. Die ganze
Christenheit sollte selbst in der Bibel lesen
oder das Vorgetragene zumindest
verstehen, denn nicht jeder war des
Lesens kundig. Aber jeder konnte
zuhören, wenn ein Lesekundiger aus der
Bibel vortrug.



Luther war nicht der Einzige und
schon gar nicht der Erste, der gefordert
hatte, die Bibel zu übersetzen, damit sich
jeder Christ unabhängig von der Kirche
und den Priestern mit den Inhalten des
Glaubens vertraut machen könne. Schon
zweihundert Jahre vor ihm hat ein bis
heute Unbekannter eine beachtliche
Übersetzung der Evangelientexte
zustande gebracht, die heute unter dem
Namen »Klosterneuburger
Evangelienwerk« bekannt sind. Unter
Experten wird der Verfasser »ÖBü«
genannt – »Österreichischer
Bibelübersetzer«. Man weiß nicht, wie er
heißt, welchen Beruf er hatte und was ihn



zu seiner Arbeit motivierte. Dass er in der
ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts in dem
damaligen Herzogtum Österreich gelebt
hat, schließt man aus den Fundorten der
überlieferten Kopien und den in den
Schriften gemachten Zeit- und
Ortsangaben.35

Wissenschaftler zählen bisher insgesamt
70 Übersetzungen von Bibeltexten ins
Deutsche vor der Veröffentlichung der
Lutherbibel. Von diesen Laienbibeln
wurden 14 gedruckt, jedoch handelte es
sich stets nur um Bibelfragmente, für
Laien schwer verständliche Wort-für-
Wort-Übertragungen der lateinischen



Vulgata, die selbst schon eine oft
ungenaue Übersetzung aus dem
griechischen Original ist. Keine dieser in
deutsche Dialekte übersetzten Bibeln
schafft es, die Botschaft der Heiligen
Schrift wirklich »rüberzubringen«. Luther
erkennt sofort: Durch das Kleben am
Wort haben die Übersetzer den
ursprünglichen Sinn des Textes mehr
entstellt als wirklich übersetzt.

Statt Wort für Wort wollte Luther
daher Sinn für Sinn ins Deutsche
übertragen. Aber was heißt schon
»Deutsch«? Es gibt »das Deutsche« ja
noch gar nicht. Was es gibt, sind drei
Varianten des Deutschen: das



»Oberdeutsche« Bayerns, Frankens,
Badens, Schwabens und Österreichs; das
»Niederdeutsche« an Nord- und Ostsee,
in Niedersachsen und Westfalen; das
»Mitteldeutsche« von Sachsen und
Thüringen über Hessen bis ins Rheinland.
Im Norden wird kaum verstanden, was
im Süden gesprochen wird, und
umgekehrt.

Nur das Mitteldeutsche, die Sprache
Luthers, wird auch einigermaßen in
nördlicheren und südlicheren
Landesteilen, also in einem großen
geografischen Raum, verstanden. In
dieser Schreibsprache verständigen sich
die Beamten der Fürsten mit den Beamten



des Kaisers. Auch die Kaufleute bedienen
sich dieser Sprache. So gesehen ist es ein
glücklicher Zufall, dass Luther im
Mitteldeutschen angesiedelt und mit
dieser Kanzlei-Sprache vertraut ist. Sie
bildet den Grundwortschatz für sein
Bibelprojekt.

Daher beginnt Luther nun noch einmal
ganz von vorn. Statt an die lateinische
Vulgata hält er sich ans griechische
Original und später – für die Übersetzung
des Alten Testaments – ans hebräische.
Aber bei dem Versuch, den Sinn der
griechischen Sätze in deutsche Sätze zu
gießen, gerät er mit seiner
mitteldeutschen Kanzlei-Sprache immer



wieder an die Grenzen des Sagbaren. Sein
Kanzlei-Deutsch taugt allenfalls als
Gerippe. Luther muss, um dem Gerippe
eine Gestalt zu geben, Fleisch und Blut
hinzufügen. Aber woher nehmen?

In dieser Not entfaltet sich Luthers
Sprachgenie. Auf der Suche nach dem
treffenden Wort geht er mit einer so
leidenschaftlichen Akribie vor, dass er
dieses »Fleisch und Blut Hinzufügen«
manchmal fast im wahrsten Sinne des
Wortes betreibt, so zum Beispiel, als er
die im Alten Testament geschilderten
Tieropfer zu verstehen versucht. Er geht
deshalb tatsächlich zu einem Metzger und
lässt sich die Innereien eines Schafes



zeigen und benennen und kommt so an
einer anderen Bibelstelle, einem Psalm,
auf das Bild, etwas »auf Herz und
Nieren« prüfen zu lassen.

Luther gelingen viele solcher Bilder



und Wortschöpfungen, die bis heute im
Deutschen in Gebrauch sind und so frisch
wirken wie am Tag ihrer Erfindung. Er
ersinnt Ausdrücke wie Bluthund,
Barmherzigkeit, Bilderstürmer, Bosheit,
Denkzettel, Gewissensbisse, Feuereifer,
Feuertaufe, Friedfertige, Glaubenskampf,
Lästermaul, Lockvogel, Lückenbüßer,
Machtwort, Morgenland, Nachteule,
Ordnung, Richtschnur, Rüstzeug,
Schandfleck, Selbstverleugnung,
Sicherheit, Sündenbock, Verdammnis,
Winkelprediger und Wortgezänk.

Wir verdanken Luther das »Buch mit
sieben Siegeln«, den »Wolf im
Schafspelz« und den »großen



Unbekannten«. Metaphern wie »Perlen
vor die Säue werfen«, »die Zähne
zusammenbeißen«, etwas
»ausposaunen«, »im Dunkeln tappen«,
»ein Herz und eine Seele sein«, »auf Sand
bauen« gehen ebenso auf Luther zurück
wie »Wes des Herz voll ist, des geht der
Mund über«. Manchmal muss er tagelang
grübeln, um für ein griechisches Wort ein
treffendes Wort im Deutschen zu finden,
und wenn er trotz langen Grübelns nichts
gefunden hat, erfindet er eben ein Wort
und übersetzt dann beispielsweise das
griechische »proskairos« (unstet,
vergänglich) mit »wetterwendisch« oder
kommt auf Begriffe wie geistreich,



gnadenreich, gottgefällig oder
kleingläubig.

Hier, bei dieser schwierigen Arbeit am
Wort, kommt ihm nun tatsächlich sein
Klosteraufenthalt zugute, aber auch sein
in Erfurt erworbener Magister Artium.
Nicht allein dass er hier die erste
lateinische Bibel in die Hand bekommt
und er das Lateinische immer perfekter
lernt, er gerät auch unter den Einfluss des
Humanismus, dessen neuer Geist die
Erfurter Universität beherrscht. Deren
»zurück zu den Quellen« erforderte das
Lernen von Griechisch, Hebräisch und
Latein – wie es noch bis heute auf den
altsprachlichen humanistischen



Gymnasien der Brauch ist.
Luther lernte daher von Anfang an

Latein und danach Hebräisch. Als er
selber zu lehren begann und Vorlesungen
über den Römer-, Galater- und
Hebräerbrief hielt, merkte er, dass er
Griechisch können sollte, und so brachte
er es sich zwischen 1515 bis 1518 selber
bei. Danach hatte er einen neuen
Mitarbeiter an seiner Seite, der im Lauf
der Jahre sein Freund und engster Berater
wurde: der humanistisch gebildete
Philipp Melanchthon. Durch ihn lernte
Luther das Griechische immer besser, vor
allem auf der Wartburg.

Zuvor schon, als er nicht nur



Theologie-Vorlesungen zu halten hatte,
sondern auch sehr gefragt war als
Prediger, hatte er regelmäßig vor der
Frage gestanden: Wie sage ich’s dem
Volk? Was steht da in den biblischen
Urtexten, was ist die Botschaft, und in
welche Worte muss ich sie kleiden, damit
der Bauer und die Marktfrau es
verstehen?

Luther hatte also, als er sich auf der
Wartburg an das große Vorhaben der
Bibelübersetzung wagte, schon sehr viel
Übung darin, die griechischen und
hebräischen Urtexte so ins Deutsche zu
übersetzen, dass sie verstanden wurden.
Er hatte diese Übung auch deshalb, weil



er nach einem sehr modernen Verfahren
übersetzte, das er einmal so beschrieb:
»Denn man muss nicht die Buchstaben in
der lateinischen Sprache fragen, wie man
soll Deutsch reden, wie diese Esel tun,
sondern muss die Mutter im Hause, die
Kinder auf den Gassen, den gemeinen
Mann auf dem Markt drum fragen und
denselbigen auf das Maul sehen, wie sie
reden, und darnach dolmetschen; da
verstehen sie es denn und merken, dass
man deutsch mit ihnen redet.«

Genau mit diesem Anspruch, also fast
wie ein Journalist, hatte er gepredigt, und
genau so versucht er nun die Bibel zu
übersetzen. Aber nicht nur darin ist er



sehr modern. Er ist es auch in seinem
Zweifel an den alten Autoritäten. Darum
prüft er nach, was er nachprüfen kann.
Wenn er sich von etwas selbst ein Bild
machen kann, tut er’s. Und vor allem: Er
zieht andere zurate, Experten, die sich auf
bestimmten Gebieten viel besser
auskennen als er selbst. Er lässt sich
Edelsteine aus dem Besitz des Kurfürsten
Friedrich auf die Wartburg bringen und
sich die Namen erklären, um die in der
Bibel genannten Edelsteine richtig
übersetzen zu können. 

Einerseits nimmt er es also sehr genau
mit seiner peniblen Arbeit an Wort und
Sinn, denn die Schrift ist ihm heilig.



Andererseits erlaubt er sich auch große
Freiheiten dort, wo er es für nötig hält.
Was ihm unwesentlich erscheint, lässt er
weg. Da ist ihm nichts heilig. Und
natürlich liest er die ganze Bibel unter
dem Eindruck seines »Turmerlebnisses«
und seiner reformatorischen Entdeckung
eines neuen Gottesbildes. Genauso
übersetzt er. Er lässt nicht nur weg, was
ihm unwichtig erscheint, er schreibt auch
hinein, was nicht drinsteht, ihm aber
wichtig erscheint.

Katholische Kritiker werfen ihm daher
vor, er habe den Bibeltext an vielen
Stellen verfälscht, zum Beispiel an jener
berühmten Stelle des Römerbriefs, an der



Luther seine reformatorische Entdeckung
festmacht (Römer 3,21–28). Dort steht:
»So halten wir nun dafür, dass der
Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes
Werke durch den Glauben.«

Luther schmuggelt hier eigenmächtig
das Wort »allein« in den Satz, sodass es
in allen Lutherbibeln nun heißt: »So
halten wir nun dafür, dass der Mensch
gerecht wird ohne des Gesetzes Werke,
allein durch den Glauben« (sola fide).

Und er steht dazu, antwortet seinen
Kritikern selbstbewusst: »Wahr ist’s.
Diese vier Buchstaben (sola) stehen nicht
drinnen. Aber wo man’s will klar und
gewaltiglich verdeutschen, so gehöret es



hinein.«
Modern ist Luther auch darin, dass er

gern im Team arbeitet. Auf seiner Burg
und später wieder in Wittenberg
versammelt er andere Talente um sich,
Menschen verschiedener Herkunft, um
von deren Wissen und Kenntnissen zu
profitieren. Philipp Melanchthon,
Professor der griechischen Sprache und
Kenner des Hebräischen, gehört natürlich
dazu. Johannes Bugenhagen, Professor an
der Universität und Pfarrer an der
Stadtkirche Wittenberg, ist der große
»Lateiner« der Gruppe. Matthäus
Aurogallus, Professor aus Wittenberg, ist
der »Hebräer«. Georg Spalatin,



hochgebildeter Humanist und Theologe,
dient Luther als Verbindungsmann zu
Friedrich dem Weisen. Die einzelnen
Mitglieder des Teams sprechen
niederbayerisch, böhmisch, fränkisch und
kurpfälzisch, haben in Heidelberg,
Tübingen, Greifswald, Leipzig und Erfurt
studiert und gearbeitet. So bringt jeder
seine landsmannschaftliche
Sprachfärbung in die Arbeit am Bibeltext
mit ein, und Luther erhält beständig
Anregungen für die schwierige Arbeit des
Übersetzens.

Trotzdem bringen sie, wie Luther
einmal klagt, manchmal in vier Tagen
kaum drei Zeilen zustande. Die



Übersetzungsarbeit gerät ihm oft zu einer
rechten Qual. Dabei litt er nach eigenem
Bekunden häufig unter Visionen.
»Tausend Teufeln bin ich ausgesetzt«,
schrieb er. Aus solchen Erzählungen über
sein Ringen ums richtige Wort wird ein
Ringen mit dem Teufel, und aus seiner
Aussage, er habe den Teufel mit Tinte
vertrieben, entsteht wieder eine
Lutherlegende: die Geschichte, dass
Luther ein Tintenfässchen auf den Teufel
geworfen habe. Den Tintenfleck habe
man lange an der Wand sehen können.

Das stimmt. Bilder zeigen den Fleck,
Schriftzeugnisse berichten davon. Dumm
nur, dass die ältesten Zeugnisse dieser Art



aus der Zeit um 1650 stammen, also rund
ein Jahrhundert nach Luthers Tod. Der
Fleck, der nun an der Wand wirklich zu
sehen war, ist irgendwann aufgemalt und
ein halbes Dutzend Mal nachgemalt oder
an neuer Stelle angebracht worden.
Manch ein Besucher der Lutherstube
begnügte sich nicht damit, ihn
anzufassen, sondern kratzte gleich ein
Stückchen ab, um ihn als Reliquie mit
nach Hause tragen zu können.

Trotz teuflischer Störungen und
gelegentlicher Fortschritte im
Schneckentempo ist die Übersetzung des
Neuen Testaments ins Deutsche in der
Rekordzeit von nur elf Wochen fertig.



Ende Februar 1522 packt Luther seine
Sachen, reist nach Wittenberg mit dem
Neuen Testament im Gepäck, aber lässt es
nicht gleich drucken, sondern von
Melanchthon noch einmal gründlich
überarbeiten. Pünktlich zur Leipziger
Messe, die es schon seit dem 12.
Jahrhundert gibt, erscheint im September
1522 die erste, in wenigen Wochen
vergriffene Auflage von 3 000
Exemplaren.36 Diese »Septemberbibel« ist
so rasch ausverkauft, dass ihr drei
Monate später die nächste Auflage folgt.
Bald wird sie auf den Kanzeln zitiert, im
Schulunterricht verwendet, als Volksbuch
geschätzt.



Illustriert ist das Werk mit Bildern aus
der Werkstatt des Reformations-
Propagandisten Lucas Cranach, von dem
schon zahlreiche Luther-Bilder in Umlauf
sind, auch Bilder vom Junker Jörg auf der
Wartburg. Anderthalb Jahrzehnte nach
der ersten Auflage sind 200 000 Stück
verkauft. Luther stand mit seinem
Wunsch, sich selbst davon zu überzeugen,
was wirklich in der Bibel steht, nicht
mehr allein. Die Zahl der verkauften
Bibeln zeigt, dass sich zahlreiche seiner
Zeitgenossen ebenfalls nicht mehr mit
dem begnügen wollten, was ihnen die
Priester erzählten.

Luther kehrt nie mehr auf die



Wartburg zurück und arbeitet jetzt in
Wittenberg an der Übersetzung des Alten
Testaments. Dafür braucht er, weil er sich
nun wieder um vieles andere kümmern
muss, wesentlich länger. Es dauert bis
zum September 1534, also zwölf Jahre, bis
erstmals die ganze Bibel auf Deutsch
erscheint. Obwohl ihr Erwerb sehr
kostspielig ist – zwei Gulden und acht
Groschen, der Monatslohn eines
Maurergesellen – findet die Lutherbibel
reißenden Absatz, wird ins
Niederländische, Französische und
Englische übersetzt und auch in die
skandinavischen und slawischen
Sprachen. Einmal erworben wird sie als



Familienbibel von Generation zu
Generation weitervererbt.37

»Für meine Deutschen bin ich geboren,
ihnen möchte ich auch dienen«,38 soll
Luther einmal gesagt haben. Dass er das
wirklich getan hat, davon sind, besonders
in katholischen Kreisen, noch heute nicht
alle überzeugt. Aber eines wird man ihm
nicht absprechen können: Er hat den
Deutschen die Sprache gegeben, die bis
heute von der Ostsee bis zu den Alpen
gesprochen, verändert, verstanden wird.

Das allein macht ihn schon zu einer
großen geschichtlichen Figur, der das fast
Unvermeidliche widerfährt, die Ironie der
Geschichte: In den Jahrhunderten nach



seinem Tod wird er, der Mann, der sich
gegen die katholische Heiligenverehrung
ausgesprochen hatte, selbst zum Heiligen.
Der Mann, der nichts von Pilgerreisen
hielt, löst Pilgerströme auf die Wartburg
aus. Der Schreibtisch des Mannes, der
gegen den katholischen »Reliquienkram«
polemisierte, wird zur Reliquie. Splitter
für Splitter brechen die Pilger aus dem
Tisch. Manche glauben, man könne
Zahnschmerzen damit heilen, wenn man
sich so einen Span in den Mund steckt.
Irgendwann ist so viel Holz
herausgebrochen, dass der ganze Tisch in
sich zusammenfällt.39 Heute steht eine
Nachbildung dieses Tisches in der



Lutherstube auf der Burg, in der das Neue
Testament übersetzt und die deutsche
Sprache erfunden wurde. Nur der
Walfisch-Wirbelknochen, der Luther als
Fußschemel diente – vermutlich ein
Geschenk Friedrichs des Weisen – ist das
einzig noch erhaltene Stück aus der
Lutherstube.



Aufräumen in
Wittenberg

Der eine nannte den anderen »Erzteufel
in Schafskleidern«, einen »reißenden
Wolf«, der »nur Mord und Aufruhr und
Blutvergießen anrichten« wolle. Der
andere konterte mit Zuschreibungen wie
»Bruder Mastschwein«, »Gevatter
Leisetritt«, »Stocknarr«, »das giftige
Würmlein mit seiner beschissenen



Demut«.
Mit »Erzteufel in Schafskleidern« und

»reißenden Wolf« hat Martin Luther
Thomas Müntzer gemeint, von dem wir
noch hören werden. Dieser sandte als
Retourkutsche an Luther den Titel
»Mastschwein« und die anderen
Beschimpfungen.40

Man war nicht zimperlich damals. Die
Political Correctness war noch nicht
erfunden. Aus den Druckereien
verbreiteten sich Karikaturen,
Beleidigungen, Hasskommentare, die
heutiger Facebook-Hetze durchaus
ebenbürtig waren. Und sowohl Luther
wie auch seine Gegner, die »Römlinge«,



verstanden sich gut darauf. Bezeichnete
Luther den Papst als »Antichrist«, so
bezeichneten ihn die Papisten als
»Afterpapst«. Machten sich Luther und
Melanchthon über den Papst als Esel
lustig und zeichnete Lucas Cranach den
»Papstesel«, so beschimpften Luthers
Kritiker ihn als Sprachrohr des Teufels
und illustrierten die Schmähung mit des
Teufels Sackpfeife – der Teufel bläst in
einen Dudelsack, der die Form des
Luther’schen Mönchskopfs hat.

Die Angriffe der Römlinge
bekümmerten Luther weniger, die
betrachtete er als »normal«, und sie
konnten in gleicher Münze heimgezahlt



werden. Schmerzlicher waren die
Angriffe der ehemals eigenen Anhänger,
die sich von Luther absetzten und – »auf
eigene Faust«, wie Luther empfand – ihre
eigenen Baustellen der Reformation
errichteten.

Seit dem Anschlag der 95 Thesen
waren noch keine vier Jahre vergangen,
aber das, was sie im ganzen Land
ausgelöst haben, und was im weiteren
Verlauf immer häufiger »reformatio«
genannt, aber nirgends definiert wurde,
hatte längst ein unkontrollierbares
Eigenleben entwickelt, das nicht mehr
steuer- und nicht mehr vorhersagbar war.
Die Zahl der Baustellen des



Reformationsprojekts wurde rasch immer
größer. Und wenn Luther gedacht haben
sollte, er sei der alleinige Bauherr und
Architekt dieses Umbaus der
mittelalterlichen Gesellschaft, dann
wurde er schon während seines
Aufenthalts auf der Wartburg eines
Besseren belehrt. So drang etwa die
Nachricht zu ihm, dass er in Wittenberg
eine Lücke hinterlasse, die andere zu
füllen trachteten und die sich berufen
fühlten, Luthers Lehren schnell in eine
neue kirchliche Praxis umzusetzen.

Da war zum Beispiel Andreas
Karlstadt, Luthers Doktorvater, der die
Heiligenbilder und die Musik aus den



Kirchen verbannen, den Zölibat
abschaffen, den Gottesdienst erneuern
und das Abendmahl anders feiern wollte
als es bisher Tradition war. Seinen
Studenten empfahl er, die Lehrbücher
wegzuwerfen und die Hacke zur Hand zu
nehmen, weil der Bauer der wahre, der
gottgefällige Stand sei. Zum
Weihnachtsfest 1521 zelebrierte er die
erste evangelische Messe auf Deutsch,
trug dabei kein Priestergewand, sondern
weltliche Kleider, und war davon
überzeugt, sicher ganz im Sinne Luthers
zu handeln. Die Heirat mit Anna von
Mochau Anfang des Jahres 1522 bezeugte
seinen Bruch mit dem Zölibat. Im Februar



1522 ließ er die Bilder aus Wittenbergs
Kirchen entfernen. Dabei kam es zu
Ausschreitungen und Tumulten, denn
nicht alle Sympathisanten der
Reformation waren damit einverstanden,
und der junge Philipp Melanchthon
schwankte unentschieden zwischen
Anerkennung und Ablehnung der
Wittenberger Bilderstürmer, hätte wohl
auch zu wenig Autorität gehabt, um
erfolgreich dagegen einzuschreiten.

Luther auf seiner Burg erkannte
natürlich hinter all diesen Umtrieben
seine eigenen Gedanken. Er selbst hatte
gelehrt, dass Bilder zu Götzen werden,
wenn man diese statt Gott anbetet. Er



selbst hatte die Heiligen- und
Reliquienverehrung verworfen, den
Zölibat infrage gestellt, das Mönchtum
als unnütz bezeichnet und das
Priestertum aller Gläubigen gelehrt.



Aber bisher beruhte all seine Kritik auf
theoretischen Überlegungen. Dass sie
schon jetzt so schnell in die Praxis
umgesetzt werden, noch dazu ohne ihn
zu fragen, empfand er als unerhört, und
so sorgte er sich, dass ihm die Dinge
entgleiten könnten. Als ihn dann der Rat
der Stadt Wittenberg um Hilfe bat, weil
die Karlstadt’schen Neuerungen in
Wittenberg etlichen Gemeindemitgliedern
zu weit gingen und es zu heftigen
Auseinandersetzungen in der Gemeinde
kam, hielt ihn nichts mehr auf seiner
Burg. Gegen den Rat des Kurfürsten
kehrte er am 6. März 1522 nach
Wittenberg zurück.



Der Kurfürst bangte um Luthers Leben,
denn noch immer schwebte das
»Wormser Edikt« wie ein
Damoklesschwert über ihm. Davor
schützen konnte ihn der Kurfürst nur auf
seinem eigenen kleinen Territorium, aber
selbst dort war Luther nicht vor
Entführung und dem Zugriff römischer
Häscher gefeit. Der aber hatte schon
lange keine Angst mehr, vertraute auf
Gott und schrieb selbstbewusst und
frohgemut an den Kurfürsten, er
»komme gen Wittenberg in gar viel
einem höheren Schutz denn des
Kurfürsten«,41 nämlich in dem Gottes. Er
habe auch nicht im Sinn, den Schutz des



Kurfürsten zu begehren, sondern wolle
den Kurfürsten mehr schützen als dieser
ihn schützen könne, »denn wer am
meisten glaubt, der wird hier am meisten
schützen«.42

Als er in Wittenberg eintraf, wollte er
sofort wieder sein gewohntes Leben als
Wittenberger Mönch, Lehrer und
Prediger fortsetzen, kehrte in die
Turmstube seines Klosters zurück, ließ
sich seinen Bart rasieren und die Haare
schneiden, zog die Mönchskutte an –
aber das Wittenberg, in das er nun kam,
war nicht mehr dasselbe wie das, das er
vor einem Dreivierteljahr verlassen hatte.
Sein Kloster war fast unbewohnt. Und



verarmt. Nur zwei seiner Mitbrüder
lebten dort noch, die anderen hatten sich
vom Mönchtum losgesagt und das
Kloster verlassen. Da das Betteln nun
aufgehört hatte und den Ausgetretenen
Abfindungen gezahlt worden waren,
fehlte es dem Kloster an Geld.

Damit kam Luther aber ganz gut
zurecht. Sowieso hatte er für seine
Lehrtätigkeit als Professor nie ein Gehalt
bekommen, denn er war ja ein
Bettelmönch. Fürs Predigen an der
Wittenberger Stadtkirche bekam er acht
Gulden pro Monat, weniger als ein
Zwölftel von Melanchthons
Professorengehalt, und für seine



zahlreichen Schriften, die ihn hätten reich
machen können, hat er nie ein Honorar
genommen.

Geld war ihm nicht wichtig. Viel
wichtiger war ihm, wieder Ordnung in
das Chaos zu bringen, das er vorfand,
nicht nur in Wittenberg, sondern im
ganzen Reich, denn ihm war zu Ohren
gekommen, dass es überall gärte.

Zunächst kümmerte er sich um
Wittenberg. Mit der ganzen Autorität, die
er sich inzwischen erworben hatte, nimmt
er nun den Kampf auf gegen die, wie er
sie nennt, »Schwärmer«, »Rottengeister«
und »Aufrührer«. Seinem Doktorvater
und ehemaligen Mitstreiter Karlstadt



kündigt er nicht nur die Freundschaft,
sondern setzt – autoritär wie ein Papst –
ein Predigtverbot gegen ihn durch und
erwirkt eine Zensur und
Beschlagnahmung seiner Schriften durch
die Universität.

Dann steigt er auf die Kanzel und
predigt Geduld. Die Umsetzung
reformatorischer Gedanken in
reformatorische Praxis müsse wohl
bedacht sein, aber vor allem habe man
dabei Rücksicht zu nehmen auf jene, die
nicht so schnell mitkommen. Das ist der
Inhalt seiner acht »Invokavitpredigten« –
benannt nach dem Namen des ersten
Sonntags der Passionszeit – die er im



März 1522 in Wittenberg hält.
Hier entfaltet er seine Vorstellung

davon, wie es nun im Leben der
Gemeinde weitergehen solle: »So wie jede
Mutter ihre Kinder ganz allmählich
großziehe und kein sofortiges
Erwachsensein erwarte, so sei der
Gemeinde genügend Zeit einzuräumen,
auf dass ihr Glaube allein durch Gottes
Wort gestärkt werden könne.«

Und ja, selbstverständlich brauchen
neue Inhalte auch neue Formen, und
selbstverständlich muss man daher auch
neue Formen des Gottesdienstes
entwickeln, aber zuvor muss das Wort
nicht nur ins Ohr, sondern durchs Herz



gedrungen sein.
Und ja, auch er verabscheue jede

Abgötterei von Heiligenbildern – die er
»Ölgötzen« nannte – doch habe es Gott
den Menschen überlassen, sie als Zeichen
zu betrachten.

Und ja, er selbst habe sich schon auf
der Wartburg vom Mönchtum losgesagt
und die Gelübde für nichtig erklärt,
dennoch trage er seine Mönchskutte
weiter und werde sie erst ablegen, wenn
er sich innerlich frei fühle dazu. Wer
jedoch sein Kloster mit gutem Glauben
und Gewissen verlassen wolle, der solle
getrost gehen.

Luther wird seine Kutte noch zwei



weitere Jahre tragen. Den Gottesdienst
hält er in geweihten Gewändern, mit
Gesang und mit lateinischen Zeremonien.
Damit demonstriert er, wie er sich den
Prozess der Reformation vorstellt: einen
Schritt nach dem anderen machen und
den Leuten genau begründen, warum nun
dieser Schritt nötig ist und was der
nächste sein wird.

Wenn man gedanklich zu dem Schluss
gekommen ist, dass sich die Institution
des Mönchtums nicht biblisch begründen
lässt, muss man es natürlich abschaffen,
aber doch nicht über Nacht. Es gibt
schließlich zahlreiche praktische Fragen
zu klären, wie etwa, was mit dem Besitz



und den Gebäuden der Klöster geschehen
soll. Und wenn man gedanklich zu dem
Schluss gekommen ist, dass der
Gottesdienst auf Deutsch, in neuen
Formen und in anderen Gewändern
gefeiert werden sollte, muss man doch
vorher genau geklärt haben, in welchen
Formen, welchen Gewändern und warum
gerade in diesen.

Jeder Schritt will sorgsam bedacht sein,
bevor man ihn ausführt. Hat man aber
alles gründlich durchdacht, kann er
entschlossen getan und der nächste
Schritt überlegt werden. Änderungen
kommen also für Luther erst dann
infrage, wenn sie von der Bibel her so



begründet werden können, dass sie auf
einem sicheren theologischen Fundament
stehen. Bis dahin muss erst mal mit dem
Alten weitergemacht werden, denn wer
ein altes Haus abreißt, bevor er ein neues
gebaut hat, wird oft im Regen stehen.
Aber vor allem: Nicht mit Gewalt sollen
die Änderungen herbeigeführt werden,
sondern durch die Kraft des Wortes.

Dieses Wort Gottes habe bisher allein
den Kampf gegen das Papsttum geführt
und es entscheidet geschwächt, während
er mit Melanchthon in aller Ruhe
wittenbergisch Bier getrunken habe.43

Mit dieser besonnen-vermittelnden
Haltung bei gleichzeitig scharfer



Abgrenzung gegenüber Karlstadt und
allen »Abweichlern« in den eigenen
Reihen gelingt es Luther, wieder Ruhe
hineinzubringen in die Wittenberger
Gemeinde. Aber eben nur dort.

Was ihm in Wittenberg gelingt, gelingt
nicht mehr im Rest der Welt. Andere sind
ungeduldiger, preschen voran, wollen aus
den Gedanken Luthers eine neue Welt
und eine neue Kirche entstehen lassen
oder doch zumindest sicht- und erlebbare
Veränderungen als Konsequenz aus
Luthers Lehren, und zwar schnell, notfalls
auch mit Gewalt.

So berufen sich zwar alle auf Luther,
aber legen ihn und die Bibel nach



eigenem Gutdünken aus und fühlen sich
dazu gerade durch Luther legitimiert,
denn hatte er nicht das Priestertum aller
Gläubigen gelehrt? Und wenn jeder ein
vom Heiligen Geist geleiteter Priester ist,
wer kann behaupten, was ihm der Geist
eingegeben habe, sei falsch?

Da ist zum Beispiel der Reichsritter
Franz von Sickingen, von Anfang an ein
glühender Anhänger Luthers. Ihm gefällt
dessen Angriff gegen den Papst, denn
Sickingen hat selbst ein Problem mit
Autoritäten. Aber vor allem hat er ein
Problem mit dem Niedergang seines einst
so stolzen Reichsritterstands. Ritter
werden nicht mehr so gebraucht, seit mit



Artillerie und Landsknechtsheeren
erfolgreicher Krieg geführt wird. Der
Niedergang schlägt sich direkt in den
Finanzen der Ritter nieder und indirekt in
sinkendem politischen Einfluss. Um dem
Bedeutungsverlust entgegenzuwirken,
wird Sickingen, zusammen mit anderen,
ab dem Jahr 1515 zum Raubritter, nimmt
Kaufleute als Geiseln, zündet Dörfer an,
belagert Städte und baut sich mit der
Beute eine Streitmacht auf, gegen die
kaum ein Fürst zu kämpfen wagt.

Als dann Jahre später über Luther und
dessen Anhänger die Reichsacht verhängt
wird, bietet er diesen seinen Schutz an.



Luther verzichtet darauf, aber andere
Reformatoren wie etwa Martin Bucer
oder Caspar Aquila finden Unterschlupf
auf Sickingens Ebernburg südlich von
Bingen. Auch Ulrich von Hutten, damals
einer der bekanntesten Dichter des
Reiches, verfasst auf dieser Burg
Schmähgedichte gegen den Papst, den
Klerus und das Mönchtum.

Im Lauf der Zeit entsteht auf der Burg
eine evangelische Gemeinde, welche die
tägliche Messe durch einen sonntäglichen
Gottesdienst ersetzt. Die Ebernburg
wurde deswegen als »Herberge der
Gerechtigkeit« bezeichnet.

Im Jahr 1522 greift Sickingen den



Trierer Erzbischof Richard von
Greiffenklau an, um sich dessen Besitz
anzueignen, verkündet aber offiziell, es
gehe ihm um das Evangelium, daher habe
der Bischof sich von seinem kirchlichen
Besitz zu trennen. Doch Greiffenklau ist
vorbereitet, hält Sickingens 7 000
Fußknechten stand, zwingt sie sogar zum
Rückzug auf die Burg Nanstein bei
Landstuhl, nimmt die Burg unter
schweren Beschuss und belagert sie, bis
der bei den Gefechten schwer verletzte
Sickingen aufgibt. Am 7. Mai 1523 erliegt
er seinen Verletzungen.

Die ehemals von Sickingen bedrohten
Städte, Bischöfe und Fürsten holen nun



zum großen Gegenschlag aus gegen die
verbliebenen Ritter, darunter auch gegen
den berühmt-berüchtigten Götz von
Berlichingen. Davon erholt sich die
Reichsritterschaft nicht mehr und
verschwindet als politische Kraft.

Luther sah diese Verquickung des
Evangeliums mit Gewalt, Raub und
persönlichen Interessen mit wachsendem
Unbehagen und gewann zunehmend die
Überzeugung, dass hier der Teufel
persönlich am Werk sei, um der
Reformation zu schaden. Er reagiert
darauf in der ihm eigenen Weise, indem
er wieder ein Problem gründlich
durchdenkt und dann daraus eine Schrift



verfasst: Von weltlicher Obrigkeit, wie
weit man ihr Gehorsam schuldig sei.

Luther entfaltet darin die später
sogenannte Zwei-Reiche-Lehre, die
besagt: Glaubensfragen unterstehen dem
Regiment Gottes. Keine Macht der Welt
darf den Christen in Glaubensfragen
Vorschriften machen. Hier haben sich
Kaiser, Könige und Fürsten gefälligst
herauszuhalten.

Andererseits lebt auch ein Christ in der
Welt unter dem Regiment von Kaisern,
Königen und Fürsten. Deren weltliche
Ordnung stammt ebenso von Gott wie
die geistliche und ist darum im Kern auch
gut, bewahrt sie doch die Welt vor Chaos



und vor dem Faustrecht. Daher verbiete
es sich einem Christen, gewaltsam gegen
die weltliche Obrigkeit vorzugehen.

Beide Sphären sind für Luther
getrennt, und darum dürfe man sie auch
nicht vermischen. Die Heilige Schrift
lehre nicht, wie man Ehen schließen,
Häuser bauen, Kriege führen oder
Schifffahrt treiben soll, dazu genüge die
weltliche Vernunft, die natürlich
schlechter sei als die göttliche, aber für
irdische Belange ausreichend. Daher
dürfe man das von göttlicher Weisheit
regierte Reich nicht auf Erden erwarten,
sondern erst im Jenseits. Hier im Diesseits
jedoch habe man sich mit der



Unvollkommenheit der Welt und dem
Platz, der einem von Gott zugewiesen
wurde, abzufinden.

Immer stärker schält sich nun heraus,
dass dieser Luther kein Revolutionär ist,
sondern tatsächlich »nur« ein
Reformator. »Reformatio« – das heißt
nicht Umsturz, sondern zurück zu den
Ursprüngen, Wiederherstellung der guten
alten Ordnung. Und Luther betont auch
immer wieder, er habe nichts Neues
hervorgebracht, sondern im Grunde nur
das verschüttete Uranliegen Christi
wieder freigelegt.

Im Lauf der Geschichte führte diese
Zwei-Reiche-Lehre zu verhängnisvollen



Folgen, denn es entwickelt sich daraus
der autoritäre deutsche Obrigkeitsstaat
mit obrigkeitshörigen Untertanen. Das
hat Luther natürlich nicht voraussehen
können. Ihm war es damals nicht um die
zukünftigen Folgen seiner Lehren
gegangen, sondern um eine Befriedung
seiner Gegenwart, vor allem um die
Vermeidung von Gewalt und
Blutvergießen.

Wie berechtigt diese Sorge war, sollte
sich schon bald herausstellen, als die
Bauern Luthers »Freiheit eines
Christenmenschen« gar zu wörtlich
verstanden und in einen Krieg gegen die
Obrigkeit zogen, den sie nicht gewinnen



konnten. Ihr Anführer hieß Thomas
Müntzer, jener ehemalige Anhänger
Martin Luthers, der diesen als
»Mastschwein« verunglimpft und den
Luther als »Erzteufel in Schafskleidern«
geschmäht hatte.



Blut und Entzweiung

»Kein ärmer Tier auf Erd’ man find’,
muss arbeiten bei Regen, Wind und
gewinnen, was all’ Welt verschlingt, des
Haferstrohs man mir kaum gönnt« 44 –
so dichtete 1525 der Nürnberger
Schumacher, Meistersinger und
Dramatiker Hans Sachs über den
Bauernstand. Auf diese Klage über das
Los der Bauern antwortet höhnisch die



Obrigkeit:
»Esel, du bist dazu geborn, dass du

sollst bauen Weiz’ und Korn und doch
essen Distel, Dorn. Darum geh hin ohn
alles Morrn. Willst nicht mit Lieb, so
musst mit Zorn, denn ich sitz gewaltig
auf dir vorn und schlag dich tapfer um
die Ohrn, stupf dich dazu mit scharfem
Sporn. Du bist mein eigen und
geschworn, du musst tanzen nach
meinem Horn.« 45

Hans Sachs, auch ein Anhänger
Luthers, zeigt hier Empathie für die
Bauern und fragt zwischen den Zeilen:
Dieses Unrecht, das den leibeigenen
Bauern geschieht, diese Ausbeutung,



diese Rechtlosigkeit gegenüber ihren
Ausbeutern – das soll von Gott gedeckt
sein?

Luther weiß durchaus, wie die Bauern
von Abgaben (auch an die Kirche),
Fronarbeit und Schulden geplagt waren.
Und er sagt den Fürsten und
Fürstbischöfen: »Man wird nicht, man
kann nicht, man will nicht eure Tyrannei
und Mutwillen auf die Dauer leiden. Gott
will’s nicht länger haben.« Er ermahnt
also die Fürsten und Bischöfe, ihre
Bauern besser zu behandeln. Er ermahnt
aber auch die Bauern, nicht gewaltsam
aufzubegehren. An deren Leibeigenschaft
sieht er nichts Verwerfliches. So ist nun



mal die weltliche Ordnung, und wenn
Gott eine andere Ordnung wollte, würde
er sie schon ändern.

Sie wissen inzwischen, dass die
»Pfaffen« und Fürsten ein
ausschweifendes Leben auf Kosten der
Bauern führen. Sie sehen, wie die Kirchen
und Klöster durch Stiftungen,
Erbschaften, Spenden immer reicher
werden und ihnen trotzdem immer mehr
von dem abnehmen, was sie durch ihrer
Hände Arbeit erwirtschaften. Auch alte,
seit Jahrhunderten bestehende Rechte und
ungeschriebene Gesetze zu ihren Gunsten
– Weide-, Holzschlag-, Fischerei-,
Jagdrechte – wurden von ihren



Grundherren beschnitten oder
abgeschafft, sodass immer mehr Bauern
verarmten und in bitterster Not lebten.

Sie haben auch schon gehört, dass man
in Rom durch Vetternwirtschaft und
Bestechung in die höchsten Ämter
kommt und in Saus und Braus lebt.
Daher wurden sie hellhörig, als Luther
gegen Rom aufbegehrte. Sie lasen oder
ließen sich vorlesen, was Luther über die
»Freiheit eines Christenmenschen«
schrieb. Und sie suchten in der
Luther’schen Bibelübersetzung nach
Rechtfertigungen für die Ansprüche von
Adel und Klerus, fanden aber nichts.
Ganz in Luthers Sinn folgerten sie daher:



Wenn von der Einschränkung ihrer
Rechte durch die Grundherren nichts in
der Bibel steht, kann es sich auch nicht
um göttliches Recht handeln.

Also begehren sie nun auf. In
Memmingen wollen sie nicht mehr
darauf warten, dass Gott oder die
Obrigkeit das Los der Bauern verbessern
und sie erst im Jenseits für ihr Stillhalten
belohnt werden. Stattdessen kämpfen sie
– in der Überzeugung, dass Gott mit
ihnen sei – für eine Verbesserung ihres
Lebens im Diesseits.

Anfang des Jahres 1525 schreiben sie
ihre Forderungen in zwölf Artikel: Der
»Zehnte«, eine Abgabe an die Kirche, soll



abgeschafft werden, ebenso der
sogenannte Todfall, eine Art
Erbschaftssteuer beim Ableben des
Hofpächters, und auch die
Leibeigenschaft. Die ausufernden
Frondienste sollen vermindert werden.
Die alten Jagd-, Fischerei- und
Weiderechte fordern sie zurück.

Die zwölf Artikel, im März 1525
gedruckt, verbreiten sich genauso schnell
wie einst Luthers Schriften und erreichen
innerhalb von zwei Monaten eine Auflage
von 25 000. Auch Luther kennt sie und
kommt um eine Stellungnahme nicht
herum. Er antwortet mit der Schrift
Ermahnung zum Frieden auf die zwölf



Artikel der Bauernschaft in Schwaben.
Obwohl er mit einigen Forderungen

sympathisiert, verhält er sich anderen
Forderungen gegenüber ablehnend. Er
bittet die Bauern, sich mit ihren
Obrigkeiten gütlich zu einigen und auf
Gewalt zu verzichten. Tun die aber nicht.
Im Gegenteil. Überall im Land stürmen
sie Klöster und Burgen, auch in
Thüringen und Sachsen und, ganz in
Luthers Nähe, im Umkreis von Mansfeld.

Als er selber durch das thüringische
Aufstandsgebiet reist, um die Bauern zur
Mäßigung aufzurufen, macht er eine
neue, für ihn ungewohnte und darum
einschneidende Erfahrung: Statt ihm mit



Respekt und Ehrerbietung zu begegnen,
wird er mit Klingelgeläut verhöhnt,
niedergeschrien und verlacht.

In Orlamünde und in der Saalegegend
trifft er auf seinen alten Rivalen
Karlstadt, den er doch aus Wittenberg
gejagt und als erledigt betrachtet hatte,
dem aber jetzt die Leute nachlaufen und
aufmerksamer zuhören als ihm, Luther.
Und Thomas Müntzer, der ebenfalls
schon mehrfach aus verschiedenen
Gemeinden verjagt worden war, ist auch
wieder da und agiert einfach in anderen
Gegenden weiter, in Eisenach, im
Mansfelder Land und in der freien
Reichsstadt Mühlhausen.



Dort versucht er seine Vorstellungen
einer gerechten Gesellschaftsordnung
umzusetzen: Klöster werden aufgelöst,
Räume für Obdachlose geschaffen, eine
Armenspeisung eingerichtet. Müntzer,
seiner Zeit weit voraus, fordert die
»Gemeinschaft aller Güter, die gleiche
Verpflichtung aller zur Arbeit und die
Abschaffung aller Obrigkeit«.

Während Luther von den Bauern
verspottet wird, folgen sie dem »Satan
Müntzer«, der nicht nur zu gewaltsamen
Aufständen aufruft, sondern auch eine
eigene Theologie vertritt, die, wie Luther
meint, seine Lehre verfälscht. Zwar setzt
auch Müntzer auf die Schrift, kommt



aber zu einer anderen Auslegung. Die
Buchweisheiten der Schriftgelehrten
verachtet er, stattdessen setzt er auf
Visionen und unmittelbare göttliche
Eingebungen. Und mit biblischen Zitaten
begründet er auch das Recht auf ein
gewaltsames Vorgehen gegen die
gottlosen Fürsten und Bischöfe.
In dieser Situation tut Luther etwas
schwer Verständliches: Er schreibt einen
Text, in dem er sich nicht nur auf die
Seite der Fürsten schlägt, sondern diese
zu gnadenlosem Vorgehen gegen die
Aufständischen anstachelt. In seiner
berühmt-berüchtigten Schrift Wider die
räuberischen und mörderischen Rotten



der Bauern sagt er den Fürsten, sie sollen
die Bauern »zerschmeißen, würgen,
stechen, heimlich und öffentlich, wer da
kann, wie man einen tollen Hund
erschlagen muss.«

Das hätte er den Fürsten gar nicht
sagen müssen. Sie hätten das auch ohne
Luther getan. Haben es schon getan. Und
hier wäre es an Luther gewesen, die
Fürsten zur Mäßigung aufzurufen.
Stattdessen konnten sie auf das
Einverständnis Luthers setzen, und auch
auf das von Melanchthon. Der war am
18. Mai 1525 von Kurfürst Ludwig V. von
der Pfalz gefragt worden, was vom
Aufruhr der Bauern zu halten sei. Und



Melanchthon hatte geantwortet, die
Obrigkeit tue recht, wenn sie gegen das
»wilde ungezogene Bauernvolk«
vorgehe. Außerdem sei der Zehnte
rechtens, die Leibeigenschaft und Zinsen
nicht frevelhaft. »Die Obrigkeit kann die
Strafe setzen nach der Not im Lande und
die Bauern haben nicht das Recht, der
Herrschaft ein Gesetz zu diktieren. Für
solch ein ungezogenes, mutwilliges und
blutgieriges Volk nennt Gott das
Schwert.«

Nur vier Tage später zog der Kurfürst
mit 4 500 Landsknechten, 1 800 Reitern
und mehreren Geschützen von
Heidelberg bis nach Bruchsal gegen die



Bauern und rang sie blutig nieder. Aber
das war fast schon ein Nachhutgefecht,
denn die größte Niederlage war den
Bauern schon eine Woche zuvor in der
Schlacht bei Frankenhausen zugefügt
worden.

In ihr wurden die Aufständischen unter
Thomas Müntzer durch ein Fürstenheer
vollständig besiegt. Müntzer selbst wurde
gefangen genommen und am 27. Mai in
Mühlhausen enthauptet, nachdem er auf
die Festung Heldrungen gebracht und
gefoltert worden war. Die überlebenden
Bauern wurden danach vom geistlichen
und weltlichen Adel mit maßlos



überzogenen Schadenersatzforderungen
und Strafen verfolgt. Ungerührt
kommentiert Luther: »Wer den Müntzer
gesehen hat, der mag sagen, er habe den
Teufel leibhaftig gesehen.« Und
Melanchthon: »Dieses Ende Thomas
Müntzers ist zu bedenken, damit jeder
daraus lerne, wie hart Gott Ungehorsam
und Aufruhr gegen die Obrigkeit straft.«

Danach war für sehr lange Zeit wieder
Ruhe im Lande – so wie Luther es
gewollt hat.

Die Bauern ihrer Obrigkeit wieder
untertan, Luthers schlimmster Feind, der
»Teufel Müntzer«, nicht nur besiegt,
sondern auch hingerichtet, die göttliche



Ordnung also wiederhergestellt – so
konnten sich die Wittenberger
Reformatoren als Sieger fühlen. De facto
waren sie das auch.

Jedoch: Beim gemeinen Volk hatte
Luther an Ansehen verloren. Er war nun
nicht mehr die von allen anerkannte
unumschränkte Autorität, als die er sich
selber gesehen hatte – und ist es auch nie
mehr geworden.

Dass er nach dem Bauernkrieg an der
Seite der weltlichen und geistlichen
Obrigkeit als Sieger stand, hat der gerade
entstandenen neuen Bewegung den
revolutionären, vorwärtsdrängenden
Geist genommen. Die herrschenden



gesellschaftlichen Verhältnisse wurden
damit für lange Zeit zementiert mit dem
Glaubenssatz »Seid untertan der
Obrigkeit«. Es dauerte bis 1789, also
mehr als zwei Jahrhunderte, bis sich in
Frankreich die ausgebeuteten,
entrechteten Massen wieder gegen ihre
Ausbeuter erhoben und die Herrschaft
der Kirche und des Adels beendeten. In
Deutschland hat es noch länger gedauert,
und einer der Gründe dafür ist bei Martin
Luther zu finden. Der hieß Aufruhr nur
gut, wenn er selbst dessen Urheber war,
und auch nur, wenn es sich um geistigen
oder geistlichen Aufruhr handelte, nicht
aber um gewaltsamen. Kam der Aufruhr



von anderen, gar gewaltsam, sah er den
Teufel am Werk.

Immer sah er den Teufel, Hexen,
Dämonen am Werk, wenn es nicht nach
seinem Kopf ging. Tief im Herzen und
auch im Geist war er daher weiter dem
mittelalterlichen Denken verhaftet
geblieben. Dass ihn die Entdeckung
Amerikas nicht sonderlich interessierte,
wurde schon gesagt. Dass er Kopernikus
durch die Bibel widerlegt sah, wurde
ebenfalls schon erwähnt. Aber es gibt
noch mehr Äußerungen,
Verhaltensweisen, Gedanken, die ihn als
Mann des Mittelalters ausweisen. So kam
es, dass etliche derer, die anfangs von



Luther begeistert waren, weil sie ihn für
einen Geistesverwandten und
Verbündeten hielten, sich später
enttäuscht von ihm abwandten.

Einer der Prominentesten unter den
von Luther Enttäuschten ist der
Humanist Erasmus von Rotterdam. Der
dachte anfangs auch, dass in Luther ein
moderner Mensch stecke, ein Humanist,
der das Alte abschütteln wolle, einer, der
davon überzeugt sei, dass die
humanistische Bildung den Menschen
befähige, die in ihm angelegten
Möglichkeiten optimal zu entfalten und
seine wahre Bestimmung zu erkennen.
Und er dachte, dass Luther ebenfalls von



der in der Antike herrschenden
Geistesfreiheit angesteckt sei und gelernt
habe, den kontroversen Streit um die
Wahrheit als etwas Normales, ja
Erwünschtes, den Erkenntnisfortschritt
Beförderndes zu betrachten. Und er
dachte, in Luther einem neuzeitlichen
Skeptiker zu begegnen, der auch zur
Skepsis gegenüber seiner eigenen Lehre
imstande und daher bereit sei, sie
jederzeit auf den Prüfstand zu stellen.

Aber all das war Luther nicht. Er war
kein Mensch des Mittelalters mehr, aber
ein Mensch der Neuzeit war er auch
nicht. Er stand quer zu seiner Zeit.

Dass es sich so verhält, lernte Erasmus,



als er mit Luther über die Willensfreiheit
stritt. Luther hatte in einer seiner
Disputationen bestritten, dass der Mensch
über einen freien Willen verfüge. Diese
Auffassung folgte logisch aus seiner
Gewissheit, dass allein Gottes Gnade dem
Menschen das Heil ermögliche und nicht
dessen Tun.

Für Erasmus mit seiner humanistischen
Hochschätzung der menschlichen
Möglichkeiten war das eine Provokation.
Deshalb veröffentlichte er 1524 die Schrift
De libero arbitrio »Vom freien Willen«,
worin er zu begründen versuchte, warum
der Mensch eben doch über einen freien
Willen verfüge. Und ganz vorsichtig



gegen Luther gewandt schrieb er, dass
nicht alles, was in der Bibel steht, so
eindeutig sei, dass man felsenfeste Urteile
auf sie gründen könne. Dies gelte auch
und besonders für die Frage des freien
Willens. Diese sei allein mit der Schrift
nicht eindeutig zu klären.

Dem widersprach Luther 1525 in seiner
Schrift De servo arbitrio, »Vom unfreien
Willen«. Wo die Schrift unklar erscheine,
liege der Fehler nicht in der Schrift,
sondern in dem unzureichend
erkennenden Menschen, erklärte Luther.
Und mit dem Willen des Menschen
verhalte es sich wie mit einem Zugtier:
»Wenn Gott sich darauf gesetzt hat, will



er und geht, wohin Gott will, wie der
Psalm sagt. … Wenn Satan sich darauf
gesetzt hat, will und geht er, wohin Satan
will. Und es steht nicht in seiner freien
Entscheidung, zu einem von beiden
Reitern zu laufen oder ihn sich zu
verschaffen zu suchen, sondern die Reiter
selbst kämpfen miteinander, ihn zu
erlangen und zu besitzen.«

Folgenschwerer als diese
Meinungsverschiedenheit war vermutlich
die Art, wie sie ausgetragen wurde.
Erasmus lieferte einen abwägenden,
ergebnisoffenen Debattenbeitrag, deren
Fortsetzung er sich erhoffte. Er schrieb in
dem Bewusstsein, dass er über keine



absolute Wahrheit verfüge und ein
Suchender ist, der sich gern eines
Besseren belehren lässt. Luther dagegen
polterte dogmatisch und autoritär, er
habe in seiner Schrift nicht Ansichten
ausgetauscht, »sondern ich habe feste
Erklärungen abgegeben und gebe feste
Erklärungen ab. Ich will auch keinem das
Urteil überlassen, sondern rate allen, dass
sie Gehorsam leisten. Der Herr aber, um
dessen Sache es geht, erleuchte dich und
mache dich zu einem Gefäß zu seiner
Ehre und Herrlichkeit. Amen.«

Auf das Erasmus’sche Angebot eines
offenen Gesprächs antwortet Luther mit
einer abschließenden Verkündung der



Wahrheit. So autoritär er sich damit
gebärdet, so sehr leidet darunter seine
Autorität, vor allem seine eigene
Glaubwürdigkeit, denn auf dem
Reichstag in Worms hatte er für sich
ganz selbstverständlich, neuzeitlich und
modern das Recht beansprucht, sich
gegen die höchsten Autoritäten auf
Schrift, Vernunft und Gewissen zu
berufen. Anderen verwehrte er dieses
Recht, wenn sie nicht zu denselben
Schlussfolgerungen gekommen sind wie
er.

Seit seiner Rückkehr von der Wartburg
wird Luther nun mit der Kehrseite und
dem Problematischen seiner Lehre und



seines Freiheitsverständnisses
konfrontiert: Wer entscheidet, was als
wahr gelten soll, wenn wir keinen Papst
über uns akzeptieren?

Luther hat darauf die Antwort
gegeben: die Schrift. Die Schrift aber ist,
wie schon Erasmus richtig erkannte,
nicht immer eindeutig, nicht selten in sich
selbst widersprüchlich und kann
verschieden interpretiert werden. Welcher
Interpret kann dann mit welchem Recht
behaupten, dass seine Interpretation die
einzig richtige sei?

Das Problem verschärft sich noch,
wenn einer unter Berufung auf das
allgemeine Priestertum aller Gläubigen



offensichtliche Spinnereien verkündet
und behauptet, der Heilige Geist habe
ihm das eingegeben. Wer soll
entscheiden, wer ein Spinner, Schwärmer,
Rottengeist ist? Und wenn einer eine
Wahnsinnstat begeht und behauptet, sein
Gewissen, oder gar Gott selbst, habe ihm
diese Tat geboten, wer kann ihm sagen,
dass sein Gewissen irrt?

Luther hat es nie so gesagt, aber stets
so gehandelt und sich – insgeheim wohl
– als von Gott gesandter Prophet
verstanden. Womit er dann auch über
dem Papst und praktisch allen anderen
gestanden hätte.

Eine sehr große, ja fast unangreifbare



Autorität ist ihm anfangs auch
zugestanden worden, und die hatte er
sich auch erarbeitet. Hohe
Glaubwürdigkeit verschaffte ihm sein
Status des Bettelmönchs, der mit den
finanziellen Machenschaften und dem
klerikalen Pfründensystem seiner Kirche
nichts zu tun hat. Als Prediger, der dem
Volk aufs Maul schaute, seine Sprache
sprach und wusste, wo der Schuh drückt,
erarbeitete er sich den Respekt seiner
Mitbürger. Und als gelehrter Doktor und
Professor fand er Aufmerksamkeit und
Gehör bei den gebildeten Schichten,
sprach öffentlich aus, was diese heimlich
dachten, formulierte es besser, als sie



selbst es hätten formulieren können und
brachte sie überdies auf neue Gedanken.

»Insbesondere sein theologisches
Doktorat war ihm, zunächst gegenüber
den ›Papisten‹, später auch gegenüber
den ›Schwärmern‹ aus dem eigenen
Lager, ein wichtiges Instrument, um
seinen eigenen Autoritätsanspruch zu
legitimieren. Für die Selbstinszenierung
seines Wittenberger Kollegen, des
Weltpriesters Karlstadt, der seine
akademischen Titulaturen ablegte, sich
mit dem grauen Rock und Filzhut eines
Bauern bekleidete, sich als Ausdruck
seiner Neubewertung des geistlichen
Status des Laien als ›neuer lay‹



bezeichnete und ›Bruder Andreas‹
nennen ließ, hatte der ernste Bettelmönch
nur Spott und Verachtung übrig.
Anbiedereien gegenüber Studenten oder
niederen Ständen widersprachen Luthers
ständischen Ordnungsvorstellungen, die
auf dem Glauben an die gottgegebene
soziale Ungleichheit der Menschen
basierten, zutiefst.« 46

Er hat auch immer darauf bestanden,
mit »Herr Doktor« angeredet zu werden
von seinen Studenten. Verbrüderung war
seine Sache nicht, und nie hat er in seiner
jeweiligen Umgebung je einen Zweifel
daran gelassen, wer hier der Chef ist. Und
seine Umgebung hat diese Rolle immer



anerkannt.
Aber beide, sowohl er wie auch seine

Gefolgsleute, hatten offenbar die
Tragweite ihrer eigenen Gedanken nicht
erfasst und darum nicht vorhergesehen,
welche Folgen sich unweigerlich
einstellen würden. Wer den Papst als
oberste Instanz für die Wahrheit mit
guten Gründen stürzt, kann sich
anschließend nicht als neuer Papst
installieren, denn dieselben Gründe, die
gegen den alten sprachen, sprächen ja
auch gegen jeden neuen.

Daher müssen also alle Papststürzer
fortan mit einem unlösbaren Problem
leben: Wenn sie sich über die richtige



Interpretation bestimmter Bibelstellen
nicht einigen können, kann nicht einer
allein für sich beanspruchen, über die
höhere Vernunft, das bessere
Schriftverständnis, das reinere Gewissen
zu verfügen, es sei denn, er findet
genügend Anhänger, die ihm das
glauben. Er wird aber damit leben
müssen, dass es meist noch mehr gibt, die
ihm das nicht glauben und anderen
Interpreten oder eigenen Interpretationen
vertrauen.

Genau dieses Schicksal steht nun den
Anhängern der Reformation bevor.
Luther und Melanchthon müssen die



Erfahrung machen, dass sie zwar neue
Gedanken in die Welt entlassen, die
Kontrolle darüber aber verloren haben.
Die Gedanken sind frei, entfernen sich
von ihren Urhebern, entwickeln sich
unkontrolliert weiter und verändern sich,
die Welt und die Menschen. Ab dem Jahr
1525 erleben Luther, Melanchthon und
alle Anhänger der Wittenberger
Reformation, wie sich ihre in Wittenberg
entstandenen Gedanken zwar in alle Welt
verbreiten, aber ein Eigenleben
entwickeln, das dazu führt, dass an
anderen Orten dieser Welt manches
anders gesehen, gedacht und interpretiert
wird als in Wittenberg.



In Zürich zum Beispiel gibt der
Schweizer Reformator Huldrych Zwingli
1525 sein Glaubensbekenntnis Von der
wahren und falschen Religion heraus,
das er dem französischen König Franz I.
schickte. In vielem ist er mit Luther einig,
aber beim Abendmahlsverständnis, der
Gottesdienstordnung und der Liturgie
weicht er von Luther ab und geht eigene
Wege. Bilder, Messen und Zölibat werden
abgeschafft und es gibt eine geregelte
Armenfürsorge.

Ein Jahrzehnt später veröffentlicht
Johannes Calvin in Genf seine Institutio
Christianae Religionis, zu Deutsch
»Unterricht in der christlichen Religion«.



Es wird zu einem der meistverkauften
Werke der Reformation. Auch er ist von
Luther beeinflusst, stimmt in vielem mit
ihm überein, in anderen Dingen aber –
unter anderem auch wieder beim
Abendmahlsverständnis – unterscheidet
er sich sowohl von Luther wie von
Zwingli. Alle drei stehen wiederum
gemeinsam gegen den Papst.

Und es ist gerade diese Entwicklung,
die Luthers Verhaftetsein ans Mittelalter
überwindet und den Weg vorbereitet für
den freien Wettstreit der Gedanken, für
Pluralismus, Meinungsfreiheit,
Geistesfreiheit, Freiheit überhaupt.
Luther, Melanchthon und seine



Wittenberger Reformatoren siegen,
insofern sich ihre Gedanken über die
ganze Welt verbreiten. Und sie verlieren,
indem andere sich die Freiheit nehmen,
manche dieser Gedanken zu ändern, zu
ergänzen oder zu streichen.

Das aber entspricht dem von Luther
selbst in die Welt gesetzten
reformatorischen Prinzip. Letztlich hat er
damit über sich selbst gesiegt. Es war ihm
nur nicht recht. Lieber hätte er gern alle
anderen besiegt. Aber nirgends in der
Schrift steht geschrieben, dass es immerzu
allein nach dem sturen Kopf des Doktor
Martinus Luther zugehen müsse.



Und plötzlich: »Herr
Käthe«

Klösterliche Ruhe liegt über dem Garten
von Marienthron. Man hört nur das
Summen der Hummeln, das Gezwitscher
der Vögel und das Geflüster der Nonnen,
die im Garten Unkraut jäten, Kräuter
ernten, Setzlinge pflanzen. Die Welt dort
im Sommer des Jahres 1522 scheint
stillzustehen. Es ist, wie es immer war,



und es könnte werden, wie es schon
immer geworden ist.

Aber eine der Zisterzienserinnen, die
sich gerade vergewissert hat, wer in
Hörweite ist, sagt zur anderen: »Hast du
schon von diesem Doktor Martin Luther
gehört, Katharina, dem Mann der in
Worms Kaiser und Papst die Stirn
geboten hat?«

»Ja, habe ich«, antwortet Katharina
flüsterleise, »und ich habe auch seine 95
Thesen gelesen, seine Schrift über die
Freiheit eines Christenmenschen und
seine Ansprache an den christlichen Adel
deutscher Nation.«

»Oh«, erwidert die andere, »ich kenne



nur seine 95 Thesen, die anderen
Schriften nicht. Hast du sie noch, kannst
du sie mir geben?«

»Klopf heute Abend nach dem letzten
Gebet an meine Tür, dann übergebe ich
sie dir«, antwortet Katharina, »und gib
sie dann an Schwester Else weiter, die hat
mich auch schon danach gefragt«.

»Else? Die brave fromme Else?«
»Von wegen brav, von wegen fromm –

und nicht nur Else, auch Margarethe,
Ave, Veronika haben mich schon gefragt.
Und von Vanetha …«

Katharina vollendet ihren Satz nicht,
denn die Äbtissin nähert sich. Still
widmen sich die Nonnen wieder ihrer



Arbeit. Ebenso still, aber heimlich,
verbreiten sie Luthers Gedanken unter
den Nonnen des Klosters. Freiheit liegt in
der Luft. Träume von einem anderen
Leben werden geträumt. Und der
Nervenkitzel der Gefahr, der immer mit
Freiheit verbunden ist, beflügelt die
Fantasie einiger Zisterzienserinnen im
Kloster Marienthron in Nimbschen in der
Nähe von Grimma an der Mulde.

So oder so ähnlich könnte ein Film über
Katharina von Bora beginnen. Historisch
verbürgt ist dieser Anfang natürlich
nicht. Aber wie es weitergeht, das ist
einigermaßen bekannt. Aus den Träumen



von Freiheit und einem anderen Leben
wird Realität und die stinkt erst einmal
nach Fisch.

Aber der Reihe nach: Katharina von
Bora, 24 Jahre jung, schreibt einfach an
Luther. Er solle ihr und acht weiteren
Nonnen helfen, dem Kloster zu
entkommen. Der Brief ist verschollen,
aber wir wissen, dass Luther half. Er
instruiert den mit ihm befreundeten
Kaufmann Leonhard Koppe aus Torgau,
der das Kloster Marienthron regelmäßig
mit Fisch, Bier und Hirse beliefert. Er soll
die Frauen nach Wittenberg bringen.

Koppe erklärt sich einverstanden,
obwohl das Unternehmen auch für ihn



hoch riskant ist: Wer Mönchen oder
Nonnen zur Flucht verhilft, kann nach
Landesrecht zum Tode verurteilt werden.
Das Kloster liegt im Einflussbereich
Georg von Sachsens, einem Gegner
Luthers und der Reformation, und er gilt
als gnadenlos. Einen Bürger seines
Landes, der eine Nonne entführen wollte,
hat er schon zu Tode martern lassen.
Aber Koppe hat Mut, will seinem
verehrten Luther und den Frauen einen
Gefallen erweisen und willigt ein, das
Abenteuer zu wagen.

Ostern um Mitternacht 1523 ist der
verabredete Termin, da wollen die Frauen
mit ihm zurück nach Torgau und dann



weiter zu Luther nach Wittenberg fahren.
Koppe begibt sich also nach der nächsten
Fuhre Fisch für Nimbschen nicht sofort
wieder auf den Heimweg, sondern wartet
mit seinem Wagen in der Nähe des
Klosters, bis es dunkel ist. Da schleichen
sich die Frauen aus dem Kloster und
verstecken sich auf seinem Wagen,
zwischen oder gar in den leeren
Heringsfässern, wie die Chronik
berichtet: »nemlich in jeder Tonne eine
Jungfrau, darin sie bequem hocken
konnt.« 47 Was für eine Fahrt muss das
sein – mit dem Fischgestank in der Nase
und der Angst im Nacken! Aufatmen
können sie erst, als sie den



Herrschaftsbereich Georgs verlassen und
in das Sachsen Friedrichs des Weisen
nach Torgau gelangen. Dort sind sie erst
mal sicher, bevor es weitergeht zu Luther
in Wittenberg.

Der reagiert auf die Flucht der Nonnen
aus Nimbschen sofort mit einer neuen
Kampfschrift: Ursach und Antwort, dass
Jungfrauen Klöster göttlich verlassen
mögen48. Und begründet darin, warum
die Frauen recht haben zu fliehen und
auch ihre Ehre dadurch keinen Schaden
nimmt. Auch ermuntert er andere adelige
Familien, ihre Töchter ebenfalls aus den
Klöstern zu holen und in die Freiheit zu
entlassen. Freund Koppe aber lobt er als



guten und edlen Räuber, der arme Seelen
aus dem Gefängnis menschlicher
Tyrannei gerettet und damit ein wahres
Wunder vollbracht habe.

Die Nacht vom Ostersamstag zu Sonntag,
den 6. zum 7. April 1523, verbringt
Katharina im Haus von Leonhard Koppe,
hier legt sie ihre Ordenstracht ab und
zieht an, was ihr die Damen der
Umgebung aus ihren Kleiderschränken
spendieren. Aber was soll nun aus den
Frauen werden? Es läge nahe, in ihre
Elternhäuser zurückzukehren. Aber nur
drei wählen diesen Weg. Die anderen
werden von ihren Eltern gar nicht



zurückgenommen, denn erstens hat man
sie ja einst ins Kloster gesteckt, weil man
arm ist und die Töchter nicht ernähren
und ausbilden konnte, zweitens ist es eine
Schande, die Gelübde zu brechen und
einfach aus dem Kloster zu fliehen, und
drittens wird sich wegen dieser Schande
auch kein Mann finden, der so eine
heiraten würde.

Was also tun mit den sechs
Abtrünnigen? Luther weiß: Das ist jetzt
mein Problem. Ich habe sie aus dem
Kloster geholt, jetzt muss ich mich auch
um sie kümmern.

Und er kümmert sich. Am 10. April
organisiert er am kurfürstlichen Hof eine



Kollekte, um die Frauen mit dem
Nötigsten zu versorgen. Und dann
müssen sie schnell unter die Haube,
passende Ehemänner unter den
Junggesellen in Wittenberg und Torgau
gesucht werden. Der Professor-Doktor-
Reformator-Lehrer-Bibelübersetzer und
Schriftsteller Martin Luther ist nun auch
noch Heiratsvermittler. Ein schwieriges
Geschäft. Die »geistlichen Nymphlein«,
wie sie spöttisch genannt werden, sind
keineswegs bereit, sich an den jeweils
Nächstbesten verkuppeln zu lassen,
sondern stellen Ansprüche. Eine zieht es
vor, Leiterin der Mädchenschule in
Grimma zu werden, zwei weitere Frauen



kommen zunächst in Haushalten unter,
die anderen finden schließlich akzeptable
Ehemänner – bis auf eine: Katharina von
Bora.

Sie lebt im Haus des Malers Lucas
Cranach, wo sie sich nützlich macht und
mit dessen Frau Barbara anfreundet. Die
Beziehungen zwischen den Familien
Luther und Cranach sind eng. Beide
übernehmen wechselseitig
Taufpatenschaften für ihre Kinder. Beide
sind gesellschaftliche »Hotspots«, wo
regelmäßig Berühmtheiten und Gelehrte
aus dem ganzen deutschen Reich
vorbeikommen, und Katharina von Bora
ist jetzt mittendrin und lernt den



dänischen König Christian II. kennen, der
sich, aus seinem Land verjagt, quasi im
Exil befindet. Er schenkt ihr aus
Verehrung einen goldenen Ring. Macht er
ihr den Hof? Gefällt er ihr? Vielleicht.
Aber vermutlich lässt sie solche Fragen
gar nicht zu, denn der königliche Däne
ist ja schon verheiratet.

Interessanter ist daher ein anderer, viel
jüngerer Mann, den sie ebenfalls bei den
Cranachs kennenlernt, und der ihr sehr
gefällt: der ehemalige Wittenberger
Student Hieronymus Baumgartner, ein
Nürnberger Patriziersohn aus reichem
Haus. Und es sieht so aus, als erwidere er
die Gefühle Katharinas, die sich – wohl



zum ersten Mal in ihrem Leben – heftig
verliebt. Doch dann reist der junge Mann
ab und lässt nichts mehr von sich hören,
Katharina wird fast krank vor
Liebeskummer. Baumgartners Eltern
seien entsetzt und hätten ihm die Heirat
mit einer entlaufenen Nonne gründlich
ausgeredet, heißt es. Und außerdem: eine
Frau ohne Mitgift, arm wie eine
Kirchenmaus, was soll das?

Luther macht sich noch Jahre später
über diesen ihren ersten »Liebhaber«
lustig, der so schnell von der Fahne ging.
Aber jetzt sucht er erst einmal Ersatz und
schlägt Katharina einen anderen Mann
vor, den sehr viel älteren Wittenberger



Stiftsherrn Kaspar Glatz; nur gilt der als
wenig anziehend und soll noch dazu
zänkisch und geizig sein. Für Katharina
kommt diese Partie überhaupt nicht
infrage, ihr Nein fällt kategorisch aus.
Wenn sie heiratet, dann nur einen, den sie
auch selbst gut findet. Warum also nicht
Martin Luther persönlich? Sie denkt das
nicht nur, sondern lässt es ihm
ausrichten: Nur er selber, der Doktor
Martin Luther, komme in Betracht, ihn
sei sie bereit zu nehmen, sonst keinen.

Luther ist überrascht, damit hat er
nicht gerechnet. Er propagiert ja, dass
Priester, Mönche und Nonnen heiraten,
denn Kinder zu bekommen und



großzuziehen ist für ihn gottgefälliger als
alles Beten im Kloster. Für sich selbst aber
hat er diese Möglichkeit offenbar nie in
Betracht gezogen. Auch ist er schon über
vierzig, hat mehr als die Hälfte seines
Lebens im Kloster verbracht, sich also
daran gewöhnt, allein – oder zumindest
ohne Frau – zu sein. »Nicht, dass ich
mein Fleisch und Geschlecht nicht spüre
– ich bin weder aus Holz noch Stein«49,
schreibt Luther noch 1524 sehr offen über
die Schwierigkeit, zölibatär zu leben.
Dennoch, an Ehe hat er bisher nicht
gedacht. Und er fliegt auch nicht gerade
auf Katharina, denn sie erscheint ihm
»stolz und hochmütig«, wie er sich später



erinnert; ein Etikett, das eine
selbstbewusste Frau im 16. Jahrhundert
wahrscheinlich schnell weghat. Lieber
hätte er die sanfte Ave von Schönfeld
gehabt, eine der anderen Nonnen aus
Nimbschen, aber die ist schon an einen
Apotheker und Arzt in Torgau vergeben.

Und überhaupt: Ist er nicht vor Jahren
nicht nur hauptsächlich wegen eines
Gewitters, sondern ein bisschen auch
wegen drohender Zwangsverheiratung
ins Kloster geflohen? Und nun kommt so
ein freches 24-jähriges Weibsstück daher
und sagt einfach: Heirate mich!

Andererseits imponiert ihm diese
selbstbewusst zupackende Art. Schon im



Kloster war sie ja diejenige, die Gedanken
des Reformators in sich aufgesogen, die
anderen Nonnen damit infiziert, die
Initiative zur Flucht ergriffen und alles
organisiert hat. Und jetzt ist sie diejenige,
die dem 16 Jahre älteren weltberühmten
Dr. Luther unverblümt erklärt, sie wolle
ihn haben – statt abzuwarten, welche
Pläne er mit ihr hat, wie es sich eigentlich
gehört.

Luther mag sie deshalb als »stolz und
hochmütig« beschrieben haben, aber
vermutlich war es gerade das, was ihn an
ihr gereizt hat. Also warum nicht? Und
so vollbringt Luther wieder eine Tat, die
das ganze Reich in Aufruhr versetzt: Der



entlaufene Mönch und Kopf der
Reformation heiratet eine entlaufene
Nonne. Was für ein Skandal. Was für ein
Gerede.

Wie hat die junge Katharina das
verkraftet? Wir wissen es nicht. Wie wir
überhaupt wenig wissen über sie.

Wäre die Reformation wirklich die
große, alles verändernde,
weltumstürzende Revolution gewesen, als
die sie mancher Papsttreue der damaligen
Zeit empfunden haben mag, wüssten wir
heute über Luthers »Käthe« genauso viel
wie über Luther, denn dann hätte diese
Weltveränderung auch die herrschende



Geschlechter-Ordnung gestürzt. Die
Gleichwertigkeit der Geschlechter wäre
anerkannt und die Worte der Frauen
genauso wichtig genommen worden wie
die Worte der Männer. Und es wäre dann
nicht nur aufgeschrieben worden, was
Luther bei Tisch alles so gesagt hat,
sondern auch, was Käthe zu erwidern
hatte.

Es wurde aber nicht für wert befunden,
Frauenworte aufzuschreiben. Niemand,
nicht Luther, nicht die Humanisten, ja
nicht einmal die Frauen selbst, wären
damals auf die Idee gekommen, für
Frauen dieselben Rechte zu fordern, wie
die Männer sie haben.



Daher wissen wir über Katharina von
Bora wenig und das wenige meist nur
aus zweiter oder dritter Hand. Und noch
weniger über die anderen Frauen der
Reformationszeit und die anderen
entlaufenen Nonnen. Denen gegenüber
hatte Katharina immerhin einen kleinen
Vorteil: Als Ehefrau des prominentesten
Theologen der damaligen Zeit war sie für
diesen häufig ein Anlass, sich über sie zu
äußern, und so erfahren wir wenigstens
aus dem Munde Martin Luthers einiges
über Katharina. Und einiges lässt sich
erschließen aus den vielen Briefen, die er
an seine Frau geschrieben hat.

Von den vielen Briefen, die sie ihrem



Mann schreibt, ist kaum einer überliefert.
Dass sie sie schreibt, belegen seine
Antworten. Ihre Briefe hingegen sind fast
alle verschollen, Martin Luther wird sie
nicht aufgehoben haben, wie auch vieles
andere nicht, das ihm nicht wichtig
scheint. Er hat genug eigenen Papierkram
am Hals und zu ordnen, will sich nicht
noch damit beschweren, Briefe anderer
aufzuheben, und schon gar nicht will er
dafür einen Sekretär beschäftigen, »denn
da würde ein Papsttum wieder daraus
werden«50, wie er mit feiner Ironie
vermerkt.

So kommt es, dass fast alles, was über
Katharina von Bora bekannt ist, von



Martin Luther selbst stammt. Also muss
sie auch hier, in diesem Kapitel, das die
Autorin aus Neugier und Anteilnahme
am Schicksal der entlaufenen Nonne
diesem Buch hinzufügt, um ihr ein wenig
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, ein
Teil seines Lebens bleiben. Wir können
Katharina nur mit seinen Augen sehen,
der Perspektive Martin Luthers, den wir
wiederum durch die Brille der 500 Jahre
später Lebenden wahrnehmen, wie durch
ein Fernglas mit getrübter Linse, das kein
ganz scharfes Bild mehr liefern kann.

Immerhin verfügen wir noch über eine
zweite, vermutlich ebenfalls getrübte
Linse, mit der sich dennoch das unscharfe



Bild ein wenig schärfen lässt: die Augen
des »Hofmalers« Lucas Cranach. Er
erschafft das Bild, nach dem sich die
Nachwelt Katharina vorstellen soll, er ist
ja auch dicht dran bei den Luthers in
Wittenberg, nicht nur als enger Freund
und Anhänger des Reformators, sondern
auch als sein Trauzeuge und Taufpate des
ältesten Kindes Johannes.

Und sie wird sich einprägen, seine
Version von Katharina von Bora neben
ihrem schon berühmten Bräutigam, und
als die Lutherin in die Geschichte
eingehen: eine aparte junge Frau, mit
schräg geschnittenen Augen, hohen
Wangenknochen und selbstbewusstem



Blick. Vielleicht keine Schönheit nach
heutigem Geschmack, aber eine
eigenwillig hübsche, ausdrucksstarke
Erscheinung, die sich neben dem 16 Jahre
älteren, körperlich sehr präsenten Dr.
Martinus Luther durchaus behauptet.

Wenn sie auf den Bildern denn gut
getroffen ist. Böse Zungen behaupten ja,
dass Cranach Frauen immer so oder
ähnlich malt. Wenn man sich seine Venus
im Frankfurter Städel oder andere von
Cranachs Frauengesichtern ansieht, meint
man hin und wieder, die Züge von
Katharina zu erkennen. Vielleicht ist sie
ja für Cranach das Maß aller Frauen,
oder er ist mit seinen Luther- und von



Bora-Bildern derart im Geschäft, dass er
nicht die Zeit hat, noch groß zu variieren.
Er muss ja schnell arbeiten und seine
Söhne und eine beträchtliche Anzahl von
Hilfsmalern beschäftigen, um die im
ganzen Reich steigende Nachfrage nach
Lutherbildern zu befriedigen. Schon
deshalb könnte es ja sein, dass sich die
Gesichtszüge Luthers auf den Cranach-
Bildern auffallend ähnlich bleiben. Oder
bleiben sie sich so ähnlich, weil dieser
Maler dem Original am nächsten kommt?
Seine Porträts hat Luther jedenfalls
autorisiert, die der anderen
zeitgenössischen Maler nicht. Sie müssen
also zumindest seinem Selbstbild



nahekommen.
Aber es ist klar: Die Bilder erfüllen

auch Propagandazwecke, sollen das
Lauffeuer der Reformation am Lodern
halten. Denn das wissen Lucas Cranach
und Martin Luther aus Erfahrung: Bilder
wirken stärker als Worte, gerade wenn
nur wenige Zeitgenossen lesen können.
Und so setzen sie die große Produktivität
der Cranach-Werkstatt auch dazu ein, die
Reformation und ihre Protagonisten im
Volk zu verbreiten und durchzusetzen.
Die gedruckten Lutherporträts nach den
Holz- und Kupferstichen kursieren
massenhaft unter den Leuten wie
Heiligenbildchen. Mit dem Erfolg, dass



Luther bald auch wie ein Heiliger verehrt
wird. Heute würde man sagen: wie ein
Popstar.

Diesem Zweck dienen auch die
Doppelbildnisse von Katharina und
Martin Luther, die in mehreren
aufeinanderfolgenden Jahren entstehen,
gleich bei ihrer Skandalhochzeit 1525
fängt Cranach mit dem Porträtieren an
und malt das so ungewöhnliche wie
provokante Paar aus Ex-Mönch und Ex-
Nonne systematisch hof- und
gesellschaftsfähig: Wer so bürgerlich-
stolz repräsentiert, dem können die bösen
Nachreden nicht mehr allzu viel anhaben,
den muss man ernst nehmen. So ernst,



wie Luther die Ehe nimmt und als
gottgewollt gegen den Zölibat verteidigt.

Dank Luther, Cranach und einigen
anderen Zeitgenossen wissen wir Etliches
über die Zeit Katharinas an der Seite ihres
Mannes, dafür aber fast nichts über die
Zeit davor. Halten wir uns also an das
wenige, das verbürgt ist: Katharina wird
1499 geboren, am 29. Januar, auf einem
Gut in der Nähe von Leipzig, wo genau
lässt sich nicht sagen, weil die adeligen
Sippen beider Eltern weitverbreitet sind
im sächsischen Raum. Ihr Vater ist Hans
von Bora, ihre Mutter eine geborene von
Haubitz oder Haugwitz. Sie stirbt, als
Katharina erst fünf Jahre alt ist.



Damit ist ihre Zeit im Elternhaus
vorbei. Der Vater gibt die Kleine als
»Kostkind« zu den Benediktinerinnen
nach Brehna. Das ist zwar sehr früh, aber
nicht unüblich. Die Klöster sind voll von
Töchtern aus verarmten adeligen
Häusern, die es sich nicht leisten können
oder wollen, alle Kinder selbst
großzuziehen, auszubilden und sich
später um deren Verheiratung zu
kümmern und eine ordentliche Mitgift
aufzubringen.

Für die Frauen ist das nicht einmal das
Schlechteste, denn mag das Leben im
Kloster auch karg und nach rigiden
Regeln geordnet sein, so eröffnet es ihnen



doch auch Chancen, die anderen Frauen
ihrer Zeit vorenthalten bleiben. Nonnen
lernen nicht nur Rechnen, Lesen und
Schreiben, sondern arbeiten auch in den
Klostergärten, sind in der Kräuterkunde
bewandert und wissen, welches Kraut
gegen Kopfweh und welches bei
Magenverstimmung hilft. Vor allem aber
verfügen sie über gerade so viel Latein,
dass sie am geistigen Leben ihrer Zeit
teilnehmen können.

Ein Jahr nach dem Tod von Katharinas
Mutter heiratet der Vater Hans von Bora
wieder. Für Katharinas weiteres Leben
spielt es keine Rolle mehr. Ihre drei
Brüder übernehmen die beiden



Familiengüter, können sie aber nicht
halten, denn die Familie verarmt
zusehends. Eine Erfahrung, die sich
Katharina tief einprägt: Sie wird in der
Ehe mit Luther diejenige sein, die das
Geld nicht nur durch kluges Wirtschaften
zusammenhält, sondern auch selbst für
ein Familieneinkommen sorgt, indem sie
später im Schwarzen Kloster zu
Wittenberg Zimmer an Studenten
vermietet. Außerdem kauft sie, gegen
Luthers Willen, ständig Land hinzu, um
Gemüse und Obst für den immensen
Bedarf der großen Hausgemeinschaft
anzubauen. Und wohl in Gedanken an
eine mögliche Zukunft nach Luthers Tod



wird sie – um wirtschaftlich
unabhängiger zu sein – später sogar die
beiden verlorenen Landgüter ihrer Eltern
in Zülsdorf und Wachsdorf wieder
zurückkaufen.

Mit neun oder zehn Jahren wechselt
Katharina in das
Zisterzienserinnenkloster Marienthron in
Nimbschen, wo eine Verwandte ihrer
verstorbenen Mutter als Äbtissin dient.
Auch eine Schwester ihres Vaters, die
geliebte Muhme Lene, lebt dort, das wird
es ihr leichter machen, sich an die fremde
neue Umgebung zu gewöhnen. In
Nimbschen aber ist sie kein Kostkind
mehr, sondern wird für den geistlichen



Stand ausgebildet: Katharina soll Nonne
werden. Sie liest und schreibt und singt
schon die liturgischen Gebete auf Latein,
kennt sich aus mit allen Heiligen, sie
stickt und gärtnert. Aus den Annalen des
Klosters geht hervor, dass sie in
Marienthron zusammen mit acht anderen
adeligen Klosterschülerinnen aus der
näheren Umgebung lebt, alle entstammen
dem sächsischen Adel.

Auf diese Herkunft seiner Frau wird
Martin Luther später so stolz sein, dass er
sie nicht nur Katharina Luther nennt,
sondern fast immer auch bei ihrem
Geburtsnamen Katharina von Bora. Wie
sehr er seine kluge und



durchsetzungsstarke Frau aber
tatsächlich respektiert, erkennt man auch
an der witzigen und liebevollen Anrede
»Herr Käthe« – so nennt er Katharina,
oder »Dominus Ketha«. In seinen Briefen,
zum Beispiel am 4. Oktober 1529, schreibt
er sie so an: »Meinem freundlichen, lieben
Herrn Katharina Lutherin, Doktorin,
Predigerin zu Wittenberg. Gnad und
Friede in Christo! Lieber Herr Käthe!« Ein
andermal, am 16. Juli 1540, beginnt er,
auf ihren Kauf von Gut Zülsdorf
anspielend, so: »Meiner gnädigen Jungfer
Katherin Lutherin von Bora und Zülsdorf
zu Wittenberg, meinem Liebchen« und
den nächsten Brief, zehn Tage später,



widmet er »Der reichen Frau zu Zülsdorf,
Frau Doktorin Katherin Lutherin, zu
Wittenberg leiblich wohnhaft und zu
Zülsdorf geistlich wandelnd, meinem
Liebchen, zu Händen.«51

Was lässt sich nicht allein aus dieser
Anrede herauslesen: Liebevoll und ein
bisschen ironisch geht er mit ihr um, vor
allem was ihren Geschäftssinn als
»reiche« Besitzerin eines eigenen Gutes
außerhalb von Wittenberg angeht; die
Anerkennung ihrer Klugheit steckt in der
»Doktorin«, und nicht zuletzt das
»Liebchen« zeigt, wie zärtlich sich dieser
oft auch grobe Mann seiner Katharina
gegenüber ausdrücken kann. Es wird ihr



gefallen, so originell adressiert zu
werden!

Aber noch ist sie im Kloster, bereitet
sich 15-jährig auf ihr Noviziat vor, die
einjährige Ausbildung und Vorbereitung
auf die Heirat mit Jesus Christus, wie
man den endgültigen Klostereintritt von
Frauen auch nennt. Es ist der
frühestmögliche Zeitpunkt, Nonne zu
werden. Nutzt Katharina die Jahresfrist,
die ihr zur Selbstprüfung gegeben ist, ob
der eingeschlagene Weg der richtige ist –
wir wissen es nicht. Von Zweifeln ist
jedenfalls nichts überliefert. Und wie
sollte sie sich auch prüfen – sie kennt ja
nichts anderes als das Klosterleben, kann



sich ein anderes Leben zu diesem
Zeitpunkt sicher kaum vorstellen. Als
Alternative käme nur eine standesgemäße
Heirat in Betracht, die aber scheidet für
eine so mittellose Nonne, wie sie es ist,
aus.

Und so legt Katharina am 8. Oktober
1515 die drei Gelübde Armut, Keuschheit
und Gehorsam ab und gehört nun zum
geistlichen Stand der Nonnen. Ab jetzt
trägt sie die weiße Kutte der
Zisterzienserinnen und den schwarzen
Schleier über dem nun kurz geschorenen
Haar. Sie isst nur zwei Mal am Tag, fastet
an zwei Tagen der Woche, singt und
betet in den Gottesdiensten mehrmals am



Tag, von früh vor Sonnenaufgang bis
nach Mitternacht. Miteinander zu
sprechen ist den Nonnen in der Kirche,
im Esssaal und in den Schlafzellen
verboten, lautes Lachen erst recht. So sind
die Regeln, alle Nonnen leben danach.

Aber bei der Arbeit können sie sich
austauschen, von Ausflügen in die
Umgebung wird berichtet und von
Besuchern, die ins Kloster kommen.
Katharina und ihre Mitschwestern leben
jedenfalls nicht so abgeschieden, dass sie
nicht mitbekämen, was sich »draußen im
Land« so tut.

Acht Jahre wird sich Katharina an ihre
Gelübde gebunden fühlen, danach bricht



sie konsequent und dauerhaft mit allen
dreien. Mit dem Gehorsam zuerst, und ihr
weiteres Leben bestätigt sie in der
Erfahrung, dass sie gut damit fährt, ihren
eigenen Kopf einzusetzen. Den
Ungehorsam wird sie beibehalten, auch
als spätere Ehefrau, zum Leidwesen
Martin Luthers: »Wenn ich noch mal
freien sollte, wollt ich mir ein gehorsam
Weib aus einem Stein hauen, denn ich bin
verzweifelt an aller Weiber Gehorsam«52,
klagt er einmal, aber sehr ernst klingt es
nicht.

Nein, ein gehorsames Weib ist
Katharina sicher nicht, sonst nähme ihr
Leben jetzt nicht den abenteuerlichen



Verlauf, der nun beginnt. Ein gehorsames
Weib – und erst recht eine Nonne – lässt
sich nicht von irgendwelchen
Revoluzzerideen infizieren und
entschließt sich dann auch noch
davonzulaufen, in ein ihr völlig
unbekanntes Schicksal jenseits der
Klostermauern. Diese Flucht macht sie
berühmt, und als entlaufene Nonne, die
den gleichfalls entlaufenen Mönch Martin
Luther heiratet, wird sie in die Geschichte
eingehen.

Wie aber kam es zu diesem Entschluss?
Was hat die acht anderen Nonnen von
Marienthron bewogen, von heute auf



morgen mit ihrer Vergangenheit zu
brechen, den sicheren, Schutz bietenden
Klosterkäfig zu verlassen und sich auf so
ein Abenteuer mit ungewissem Ausgang
einzulassen?

Wiederum kennen wir darauf keine
Antwort. Keine der Nonnen hat die
Geschichte ihrer Flucht und dem, was ihr
vorausging, aufgeschrieben, zumindest
wissen wir davon nichts. Dabei ist kaum
vorstellbar, dass sie von so
einschneidenden Erlebnissen nicht
erzählen, sie nicht in Briefen an die
Verwandten schildern – wenn nicht als
großes Abenteuer, so doch vielleicht, um
sich vor der Familie zu rechtfertigen.



Denn die Anfeindungen sind enorm, die
Gesellschaft ist gespalten in Anhänger
und Gegner der Reformation und der Riss
geht sogar quer durch die Sippen.

Wir wissen also nicht, was in den
Köpfen der Nonnen aus Nimbschen
wirklich vor sich geht. Wir wissen nur:
Luthers gefährliche Gedanken haben
auch dicke Klostermauern durchdrungen
und Mönche und Nonnen angesteckt.
Vermutlich war es brandgefährlich,
Luthers Schriften heimlich zu lesen oder
gar zu diskutieren. Aber auf viele wirkten
die Luther-Worte so überzeugend, dass
sie jede Gefahr in Kauf nahmen und ihr
Leben radikal änderten. Immer mehr



Mönche und Nonnen verließen ihre
Klöster, und eine davon war Katharina,
der Luther zur Flucht verholfen hat, und
die ihm nun sagt: Heirate mich.

Und der mag sich gedacht haben: Ob
ich mit dieser eigenwilligen Person
glücklich werde, weiß ich nicht, aber wer
so für die Ehe trommelt wie ich, sollte
der nicht selbst mit gutem Beispiel
vorangehen?

Theoretisch war Luther schon lange
für die Ehe, lobt sie geradezu als
»Gottesdienst«, zumindest als einen
gottgewollten Dienst, den Ehepartner
einander erweisen. Denn hat Gott nicht
Mann und Frau erschaffen, damit sie



fruchtbar seien und sich mehrten? Und ist
Gott nicht »eine Magd, die ein Kind
wickelt und ihm einen Brei kocht und –
selbst wenn es das Kind einer Hure wäre
– lieber als alle Mönche und Nonnen
dieser Erde, die sich nicht auf Gott
berufen können?« 53

Nur die Lust, die mit dem fruchtbar
sein zwangsläufig verbunden ist – die
macht den Kirchenleuten zu schaffen; für
sie ist das kein Geschenk Gottes, sondern
ein Fluch der Menschheit, seit ihrer
Vertreibung aus dem Paradies. Daher
halten sie die Fleischeslust nicht allein für
sündig, sondern – weil unkontrollierbar –
auch noch für hoch gefährlich. Vor allem



bei den Weibern, deren Lust mit dem
Teufel im Bunde scheint, unersättlich wie
sie sind.

Auch Luther hadert noch mit der Lust,
er ist ja doch auch ein Mann der Kirche
und Kind seiner Zeit. Aber es gibt sie nun
mal, die Lust, man kann sie nicht
wegdiskutieren, auch die Frömmsten
schaffen das nicht. Also muss man sie in
geordnete Bahnen lenken, die Ehe ist wie
geschaffen dafür. »Die Begierde kommt
ohne besonderen Anlass, wie Flöhe oder
Läuse; Liebe aber ist dann da, wenn wir
anderen dienen wollen« 54, erklärt er sein
Ehe- oder Liebesverständnis. In der Ehe
kann die Lust ausgelebt werden, um der



Kinder willen, die sich – in möglichst
großer Zahl – einstellen sollen. Das
zähmt die gefährlichen Triebe und macht
sie produktiv. Bedingung ist allerdings
die Treue – der Pfeiler, auf dem Ehe
hauptsächlich ruht. Einander dienen und
sich treu sein, sind die Voraussetzungen
für eine gute Ehe.

Die positiven Erfahrungen, die Luther
in der Ehe macht, werden seine
Einstellung zur sündigen Sexualität
jedoch ändern, und er wird zu der
Überzeugung gelangen, dass Gott »Lust,
Liebe und Freude« 55 gefallen.

Ein weiterer Grund, der Martin Luther
nun für die Ehe erwärmt, sind seine



Eltern, denen er damit eine Liebe tun
kann. Denn die waren nie glücklich über
seinen Entschluss, ins Kloster zu gehen,
hätten ihren Sohn gerne eine juristische
Laufbahn einschlagen sehen und
Enkelkinder gehabt. Jetzt bietet sich eine
Chance zur Aussöhnung.

Und dann kann es Martin Luther nicht
schnell genug gehen: Verlobung und
Hochzeit werden gleich zusammengelegt,
auf den 13. Juni 1525. Da sind außer den
alten Luders, seinen Eltern – von
Katharinas Familie ist offenbar nur die
Tante Lene anwesend – die engsten
Freunde aus Wittenberg dabei. Katharina
wird von den Cranachs zu Luther ins



Schwarze Kloster geführt, und was nach
der Segnung durch Pastor Bugenhagen
passiert, schildert der Freund Justus Jonas
so: »Luther hat Katharina von Bora zur
Frau genommen. Gestern war ich
zugegen und sah das Paar auf dem
Brautlager liegen. Ich konnte mich nicht
enthalten, bei diesem Schauspiel Tränen
zu vergießen.«56

Was bedeutet das? Haben Martin und
Katharina etwa »das Beilager unter
Zeugen abgehalten«, wie es in
historischen Berichten heißt, also die Ehe
– ihr erstes Mal – coram publico
vollzogen, um die Jungfräulichkeit der
Braut unter Beweis zu stellen? Denn böse



Zungen haben ja das Gerücht gestreut,
dass sie längst in Unzucht lebten, der
abtrünnige Mönch und die entlaufene
Nonne, und dass die Braut schon
schwanger sei und deshalb so schnell
geheiratet werden müsse.

Nichts davon stimmt, und im Juni 1525
ist das Beilager auch nur noch ein Ritus,
der an die alte Sitte der öffentlich
vollzogenen Ehe erinnert: Martin Luther
und Katharina von Bora legen sich nur
noch symbolisch auf ihr Brautlager, in
den Kleidern, die eigentliche
Hochzeitsnacht findet später ohne
Zuschauer statt.

Philipp Melanchthon, der engste



Mitarbeiter Martin Luthers, ist erst zur
vierzehn Tage späteren großen Feier, der
sogenannten Wirtschaft eingeladen, dem
Fest für den großen Kreis der Freunde
und Verwandten, unter ihnen als
Ehrengast auch Leonhard Koppe, der
Nonnenräuber und Befreier Katharinas.
Melanchthon aber kränkt es sehr, nicht
im engsten Kreis mitfeiern zu dürfen, der
Brief an einen Freund verrät, wie sehr
ihm das zu schaffen macht:
»Unerwarteterweise hat Luther die Bora
geheiratet, ohne auch nur einen seiner
Freunde vorher über seine Absicht zu
unterrichten … Du wunderst dich wohl,
dass in so ernsten Zeiten, da die Guten



überall so schwer leiden, dieser nicht mit
den anderen leidet, sondern vielmehr …
schwelgt und seinen guten Ruf
kompromittiert … Der Mann ist überaus
leicht zu verführen, und so haben ihn die
Nonnen, die ihm auf alle Weise
nachstellten, umgarnt, obgleich er ein
edler und wackerer Mann ist.« Möge
»der Ehestand ihn würdevoller« machen,
auf dass er seine tadelnswerte
»Possenreißerei« 57 verliere, schließt er.

So also urteilt der Mann, der als
Luthers wichtigste Stütze im Kampf um
die Reformation gilt. Ganz klassisch sieht
er Martin als Opfer eines verführerischen
Weibes, wie es ja schon der Sündenfall im



Paradies lehrt. Wenn so schon Freunde
urteilen – wie schlachten dann erst
Luthers Feinde die Hochzeit aus! Da
nennt man Luther einen
»Nonnenhengst«, halt- und maßlos
seinen fleischlichen Begierden
ausgeliefert, und Katharina von Bora eine
»treulose, meineidige, entlaufene
Hure« 58.

Ob die meist anonymen
Schmähschriften die beiden sehr
verletzen? Oder können sie den Dreck,
der nun kübelweise im Land über sie
ausgeschüttet wird, tatsächlich
ignorieren, wie Luther behauptet – wir
wissen es nicht. Leicht ist es sicher für



beide nicht. Doch kommt das erste Kind
– Johannes – ganz ordentlich erst nach
einem Jahr zur Welt und trägt auch keine
zwei Köpfe auf den kleinen Schultern,
wie zuvor geraunt worden ist, weil es
heißt, dass Mönche und Nonnen
miteinander nur Monster hervorbrächten.
Nein, es ist ein gesunder kleiner Junge; er
stopft den Abergläubischen das Maul und
straft die Verleumder Lügen.

Üppig ist das Eheleben im Schwarzen
Kloster nicht, wo Martin Luther nach
seinem Austritt aus dem Augustinerorden
drei Jahre zuvor einfach weiter wohnen
bleibt, jetzt mit seiner Frau Katharina.
Alle anderen Mönche sind längst in alle



Winde zerstreut. Als Abfindung für die
Klosterzeit bekommt Martin Luther etwas
Geld und darf Mobiliar behalten. Aber
das ist alt und schäbig und sein Gehalt
als Prediger an der Stadtkirche knapp.

Aber Katharina von Bora hat das
Wirtschaften in Nimbschen gelernt, oder
ist sie vielleicht eine ökonomische
Naturbegabung? Jedenfalls übernimmt sie
die Geschäfte in dieser Ehe. Das zeigt sich
erstmals beim Hochzeitsgeschenk des
Kardinals Albrecht von Brandenburg
(und Mainz), der ein Gegner der
Reformation ist, weil er nicht auf das
Geld aus dem Ablasshandel verzichten
will. Immerhin sendet er aber eine



Silberdose mit 20 Gulden. Doch Luther ist
empört und weist die Gabe zurück. Doch
hat er nicht mit seiner Frau gerechnet, die
den Boten an der Hintertreppe abfängt
und Gulden wie Silberdose in ihrem Reich
verschwinden lässt. Sie kann das Geld für
nötige Anschaffungen sehr gut
gebrauchen.

Und dann räumt sie auf und bringt
alles auf Vordermann, auch den Gatten.
Als Erstes sorgt sie dafür, dass Luthers
halbverfaulte Strohmatratze aus dem
Schlafzimmer fliegt und außer einem
neuen Bett auch ein anständiges
Kopfkissen angeschafft wird. Dann
macht sie nach und nach aus dem



Refektorium, dem Essenssaal der
Mönche, eine Riesenküche mit Brot-,
Mehl- und Speisekammer, lässt einen
neuen Herd mauern und
Rohrwasseranschlüsse legen. Öfen
werden gesetzt, wurmstichige Balken
erneuert, der unebene Lehmfußboden
begradigt. Wände, die winzige
Mönchszellen trennten, lässt sie
niederreißen und neue errichten, um
größere Wohnräume zu schaffen, auch
werden Treppen neu gebaut und das
Ganze unterkellert. Eine Waschküche
findet neben den Vorräten dort Platz,
später wird sie zu einer richtigen
Badestube erweitert. Die berühmte



Lutherstube aber, Ort der Tischgespräche,
Wohnzimmer und Treffpunkt von
Familie, Studenten und Freunden, wird
erst zehn Jahre nach dem Einzug fertig
werden, nachdem die Stadt endlich das
hierfür notwendige Bauholz genehmigt
hat.

Das Schwarze Kloster zu Wittenberg
ist nun auf Jahre eine Baustelle, die viel
Lärm macht und den armen Doktor in
seiner Turmstube peinigt. Verdrossen
bemerkt er, dass Ehefrauen »ihren
Männern, wenn diese auch noch so sehr
beschäftigt sind, viele unnötige
Störungen« bereiten. Die Baumaßnahmen
Katharina Luthers aber verhelfen vielen



Wittenberger Handwerkern zu Auftrag
und Arbeit und verwandeln das Gebäude
nach und nach aus einem schäbigen,
abgewirtschafteten und baufälligen
Kloster in einen ansehnlichen
funktionalen – heute würde man sagen:
mittelständischen – Betrieb mit
Wohnhaus und Landwirtschaft drum
herum. Und auch wenn ihm das
manchmal alles zu viel wird – Luther
weiß ganz gut, was seine Frau da leistet
und was er an ihr hat, und er sagt es
auch: »Meine Katharina macht aus
diesem verrotteten Kloster ein Paradies
auf dieser dunklen Erd.« 59

Auch den Garten legt die Lutherin



gleich nach dem Einzug an, noch im
ersten Jahr. Und zieht dort alles selbst,
was sie für die Küche braucht, Salat und
Kräuter, Kürbisse und Melonen, Äpfel
und Kirschen, Pfirsiche und Aprikosen,
Brombeeren und Himbeeren, Sonnen-
und Mohnblumen – sie sät und gräbt und
pflanzt und erntet. Ein kleiner Wingert
wird angelegt, und auch das Bier braut
sie selber. Sogar Bienen schafft sie an, um
an Honig zu kommen; aus dem Wachs
zieht sie Kerzen.

Fehlen noch die Tiere, die Hof und
Ställe in wachsender Zahl bevölkern, um
den Bedarf der Wirtschaft zu decken: Im
Jahr 1542 werden fünf Kühe, neun Kälber,



eine Ziege mit zwei Zicklein, acht
Schweine und drei Ferkel, außerdem
Pferde, Hühner, Gänse, Enten und
Tauben zum Bestand gezählt – so ist es
auf einer großen Tafel im Lutherhaus zu
Eisenach verzeichnet. Auch einen
Fischteich hat Katharina Luther angelegt,
später wird sie ein Stück Land
hinzukaufen, durch das ein kleiner Fluss
fließt, der Hechte, Forellen und
Flussbarsche spendet. Einen Hund gibt es
im Hause Luther auch, Tölpel mit
Namen, ein Spitz, aber der gehört zur
Familie; alle anderen Tiere steuern das
Ihre zum Unterhalt der
Hausgemeinschaft bei.



In Wittenberg gibt es niemanden, der
mehr Land oder mehr Vieh besitzt. Für
Luther unerklärlich, denn ihm scheint,
dass »ich mehr verzehre, als ich
einnehme«60. Doch manchmal ist das
Geld so knapp, vor allem, wenn
Katharina Luther mal wieder Land
gekauft hat, dass Luther beispielsweise
vom 24. August bis zum 19. Oktober
»kein Bier im Haus (hat) und kein Geld,
welches zu kaufen«, so notiert es ein
wohl etwas frustrierter Gast am 19.
Oktober 1540. Doch im Großen und
Ganzen sieht Luther keinen Grund, sich
über Käthes Haushaltung zu beklagen,
der er den ganzen Wohlstand zu



verdanken hat: »In häuslichen Dingen
füge ich mich Käthe«, sagt er daher, nicht
ohne auf seine – höhere – Sphäre
hinzuweisen: »Im Übrigen regiert mich
der Heilige Geist.« 61

Fragt sich nur, wie diese Frau das alles
schafft? »Ich muss mich in sieben Teile
zerlegen, an sieben Orten zugleich sein
und siebenerlei Ämter verwalten. Ich bin
erstens Ackerbürgerin, zweitens Bäuerin,
drittens Köchin, viertens Kuhmagd,
fünftens Gärtnerin, sechstens Winzerin
und Almosengeberin an alle Bettler in
Wittenberg, siebentens aber bin ich die
Doktorissa, die sich ihres berühmten
Gatten würdig zeigen und mit 200



Gulden Jahresgehalt viele Gäste bewirten
soll«62, listet die Lutherin, wie sie überall
genannt wird, selbst nicht ohne Witz all
ihre Berufe auf. Gleichzeitig gibt sie ein
Zeugnis ihrer Tüchtigkeit, die einem
Angst und Bange machen kann.

Historiker haben Katharina Luthers
Tagesablauf rekonstruiert und auf
dieselbe Tafel im Lutherhaus geschrieben,
die schon den Viehbestand im Jahr 1542
aufführt: Danach steht die inzwischen 43-
jährige Mutter von fünf Kindern morgens
früh um vier auf, um das Frühmahl zu
bereiten. Anschließend wird die
Morgenandacht im Kreis aller
Hausgenossen gehalten. Dazu gehören



inzwischen eine große, wechselnde
Anzahl von Studenten, an die sie Zimmer
vermietet, um die Haushaltskasse zu
füllen. Zudem haben die Luthers außer
den eigenen fünf noch 12 Pflegekinder
von verstorbenen Angehörigen dauerhaft
aufgenommen und beherbergen
kurzfristig noch vier Kinder von Eltern,
die durch die Pest umkommen.
Katharinas Tante Magdalena, »Muhme
Lene«, wohnt im Schwarzen Kloster
ebenso wie Luthers Famulus (eine Art
wissenschaftliche Hilfskraft) Wolf
Sieberger. Und zehn Hausangestellte
helfen, den Betrieb am Laufen zu halten:
ein Verwalter, ein Hauslehrer für die



Kinder, eine Köchin, ein Kutscher, ein
Schweinehirt und fünf Knechte und
Mägde.

»Im Haus des Doktors wohnt eine
wunderlich gemischte Schar aus jungen



Leuten, Studenten, jungen Mädchen,
Witwen, alten Frauen und Kindern,
weshalb große Unruhe im Haus ist,
deretwegen viele Leute Luther
bedauern« 63, bemerkt ein Zeitgenosse
aus Wittenberg 1542. Katharina Luther,
die die ganze Arbeit hat, bedauert
offensichtlich niemand. Die Gäste geben
sich die Türklinke in die Hand,
bedeutende und weniger bedeutende und
solche, die gleich auf Monate oder Jahre
bleiben: ehemalige Nonnen, die nicht
mehr zu ihren Familien zurück können,
andere politisch religiöse Flüchtlinge wie
die Landesfürstin Elisabeth von
Brandenburg, die sich gegen den Willen



ihres Mannes der Reformation anschließt.
Natürlich sitzt auch der gesamte
Wittenberger Freundeskreis häufig am
Tisch. Alle essen und trinken, brauchen
eine Schlafstatt und vieles mehr – die
Lutherin hat täglich sage und schreibe bis
zu 60 Personen zu versorgen. Selbst mit
der Hilfe von Dienstboten ein schier
mörderisches Pensum.

Nach der Morgenandacht mit all den
gerade genannten Leuten ist es erst sieben
Uhr. Jetzt setzt Katharina sich hin und
macht einen genauen Plan, was an Arbeit
in Küche, Ställen und Gärten in den
nächsten 3 Stunden erledigt werden
muss, und zwar von ihr persönlich – so



steht es zumindest auf dieser Tafel: Sägen
und Hacken von Brennholz,
Kerzenziehen, Getreide mahlen und
schroten, Brot backen, Bier brauen und
Gerste kochen, um Malz zu gewinnen,
Butter und Käse herstellen, nach dem
Vieh schauen und schlachten, das Fleisch
haltbar machen, also pökeln, dörren und
räuchern.

Weinbau und Gartenarbeit
komplettieren das Programm, Arbeiten,
die aber je nach Jahreszeit sehr
unterschiedlich ausfallen und im Winter
wohl kaum Zeit beansprucht haben
dürften. Aber nun stehen noch Waschen,
Nähen, Flicken und Stopfen auf ihrer



Agenda sowie die Zubereitung von
Heilmitteln, also Salben, Tränklein und
Tees für die Kranken oder für die
Hausapotheke. Auf den Markt wird sie
auch noch gehen müssen, um das wenige
zu kaufen, was ihr eigener Betrieb nicht
herstellt. Und schließlich heißt es noch
Mittagsmahl kochen.

Das gibt es um zehn. Danach ist eine
kurze Ruhepause, dann wird die Liste
weiter abgearbeitet bis nachmittags um
fünf. Da geht’s zum Abendessen,
anschließend hält man wieder eine
Andacht und geht um neun zu Bett. Man
sieht, die Luthers haben den alten
Klosterrhythmus beibehalten. Dazwischen



aber findet der sogenannte Feierabend
statt, seit 1535 wohl hauptsächlich in der
Lutherstube, mit Unterhaltung, Gesang
und Lautenspiel im großen Kreis der
Hausgenossen und Gästen wie die Tafel
vermerkt.

Ein praller Arbeitstag, und das
wahrscheinlich 365-mal im Jahr. Luther
notiert anerkennend: »Meine Käthe ist
der Morgenstern von Wittenberg. Sie
steht auf morgens in der Früh um vier
Uhr, fuhrwerkt, bestellt das Feld, weidet
und kauft Vieh, braut und so weiter.« 64

Dazu kommen noch sechs
Schwangerschaften in acht Jahren, von
ihnen soll gleich noch die Rede sein.



Aber noch mal zurück zu den
Anfängen dieses so produktiven
Unternehmens, den ersten Wochen und
Monaten der Ehe von Katharina und
Martin Luther. Auch da sind ihre
Eindrücke und Empfindungen leider
nicht überliefert; er aber notiert: »Das
erste Jahr einer Ehe macht einem
Ehemann seltsame Gedanken. Sitzt er am
Tisch, so denkt er: Früher warst du allein,
jetzt selbander. Beim Erwachen sieht er
zwei Zöpfe neben sich liegen, die er
früher nicht sah.« 65

Wäre die Luther-Ehe als unglücklich
bekannt, könnte man hier vielleicht eine
gewisse Skepsis heraushören. Aber das



Gegenteil ist der Fall: Viele seiner Worte
– und die wenigen von ihr – geben
Anlass zu der Vermutung, dass sich
Martin und Katharina nicht nur
respektieren, sondern auch sehr gern
haben: »Ich bin nicht leidenschaftlich
verliebt, aber ich habe mein Weib lieb und
wert«66, sagt er nach seiner Heirat.

Die beiden Zöpfe, die Luther beim
Erwachen nun neben sich sieht – sie sind
das Bild dafür, wie sehr die Ehe sein
Leben verändert hat: das Staunen
darüber, dass da nun plötzlich noch
jemand ist, eine junge Frau, die man vor
Kurzem noch gar nicht kannte, und die
jetzt mit einem im Bett liegt und friedlich



schläft. Und der Mann daneben, der
lange, nein, immer allein war des Nachts,
kann es kaum glauben, dass die Trägerin
dieser Zöpfe von nun an immer da ist
und sechs Kinder mit ihm bekommt, bis
dass der Tod sie scheidet.

Diese Vernunftehe wird besser halten
als so manche Liebesheirat in späteren,
romantischeren Zeiten und wird auch
dadurch Vorbildcharakter bekommen.
»Ich wollte meine Käthe nicht um
Frankreich und um Venedig dazu
hergeben!« 67, sagt Luther und klingt
nach einem Ehemann, der es doch alles in
allem recht glücklich mit seiner Frau
getroffen hat. Auch wenn es in der Ehe



nicht allezeit schnurleicht zugehe. Und
nicht nur Generationen evangelischer
Pfarrer werden sich an den Luthers
orientieren; mit Martin und Katharina
wird die Ehe, die vordem nur etwas für
den Adel und betuchte Bürger war, als
Lebensform weit über die
protestantischen Kreise hinaus für alle
Menschen populär.

Das »schönste Ehepfand« sind für
Martin Luther aber die Kinder. Und er
frohlockt: »Ich habe eheliche Kinder, die
hat kein papistischer Theologe.« 68 Er ist
ein engagierter Vater, der von unterwegs
nicht nur Katharina schreibt, sondern
auch den Kindern und ihnen kleine



Geschichten erzählt. Wenn er nach Haus
zurückkommt, bringt er Zuckerwerk und
Spielzeug mit. Drei Söhne und drei
Töchter bringt Katharina in nur acht
Jahren zur Welt. In den Abendstunden
sind die Kinder bei der großen
Gesellschaft der Hausgenossen mit dabei,
der Vater findet Zeit, sich mit ihnen zu
beschäftigen, denn »sollen wir Kinder
erziehen, müssen wir Kinder mit ihnen
werden« 69, befindet er und zeigt damit,
wie ernst es ihm damit ist, seine Kinder
zu verstehen. Auch wenn er tagsüber
manchmal streng sein muss, wenn sie ihn
beim Arbeiten stören: »Wenn ich sitze
und schreibe, so kommt das Hündchen



Tölpel über meine Briefe, und mein
Hänschen singt mir ein Liedlein daher;
wenn er’s zu laut will machen, so fahre
ich ihn ein wenig an, so singt er
gleichwohl fort, aber er machet’s
heimlicher und etwas mit Sorgen und
Scheu.« 70 Auch seine Strenge klingt
weniger autoritär, als man es für seine
Zeit erwartet. Es ist bekannt, dass der
Vater seine Kinder nie schlägt, so wie er
von seinem strengen Vater geschlagen
worden ist. Dennoch ist auch für Martin
Luther die Rangfolge eindeutig: Erst
kommt Gott, dann der Fürst, dann der
Mann, nach ihm die Frau und dann erst
die Kinder.



Doch Hänschen, das älteste Kind,
macht als Jugendlicher seinen Eltern
Kummer, weil er zu Hause nicht so lernt,
wie er soll. Die Eltern schicken ihn daher
in die beste Lehranstalt des Landes nach
Torgau zu Schulmeister Markus Crodel,
wo er vor allem in Latein, Grammatik
und den guten Sitten unterwiesen werden
soll. Doch dann erkrankt seine jüngere
Schwester Lene schwer – die Tochter, die
nach dem Tod der kleinen Elisabeth, die
ihren ersten Geburtstag nicht erlebt, als
drittes Kind geboren worden ist. Die
Luthers rufen Johannes zurück nach
Wittenberg, weil Lene nach ihm verlangt:
»Sie sehnt sich so danach, ihren Bruder



zu sehen, daß ich einen Wagen schicken
muss. Sie haben einander sehr lieb
gehabt«, schreibt Luther an Crodel. »Lass
ihn also mit dem Wagen hierher fliegen,
aber verschweige ihm den Grund …
vielleicht kann Lenchen sich durch seine
Ankunft wieder etwas erholen.« 71

Doch das kann sie nicht. Magdalene
stirbt mit 13 Jahren. Und zwar in den
Armen des Vaters, nicht der Mutter, die
den Schmerz, der sie überwältigt, vor
dem sterbenden Kind verbergen will:
»Käthe war in derselben Kammer, doch
weiter vom Bette um der Traurigkeit
willen« 72, schreibt Luther auf. Schon bei
Elisabeths Tod mit acht Monaten



empfindet der Vater große Trauer, über
die er fast ein wenig verwundert notiert:
»Das hätte ich nie zuvor gedacht, dass
ein väterliches Herz so weich werden
könnte, wegen der Kinder.« 73 Doch bei
Lieblingstochter Lene sind beide Eltern so
untröstlich, dass ihnen nicht einmal »der
Tod Christi« hilft, »wie es doch sein
sollte« 74. Bei der Trauerfeier fällt Martin
Luther auf die Knie und weint bitterlich.
Doch sind ja außer Johannes noch die
drei jüngeren Kinder im Haus, die beiden
Buben Martin und Paul und die jüngste
Tochter Margarethe, sie werden die
Eltern im Lauf der Zeit wohl trösten.

Vier Jahre später geht es auch mit



Martin Luther zu Ende. Nach dem Tod
von Lene haben seine Depressionen
wieder zugenommen, auch plagen ihn
unzählige andere Leiden wie die Gicht,
Gallen- und Blasensteine,
Magenprobleme, Verstopfung,
Bluthochdruck und ein schwerer Tinnitus
– wohl die Folgen von Fasten und
jahrelangem Schlafmangel während
seines Klosterlebens, das seine Gesundheit
früh ruiniert hat. Er stirbt am 18. Februar
1546 in Eisenach. Katharina trifft die
Nachricht ins Herz, seine so viel jüngere
Frau wird ihn nur um sechs Jahre
überleben.

Bei der Trauerfeier am 22. Februar sind



außer Katharina Luther und den vier
Kindern und den Freunden auch
Hofbeamte, Wittenberger und die ganze
Universität dabei. Bugenhagen und
Melanchthon halten die
Traueransprachen zu Ehren des
verstorbenen Reformators. Die Witwe
findet darin mit keinem einzigen Wort
Erwähnung.

Dabei ist sie diejenige, die der Verlust
Luthers am meisten trifft. Wie schlecht es
ihr noch zwei Monate nach seinem Tod
geht, wissen wir aus einem ihrer wenigen
erhaltenen Briefe: »… wer sollte nicht
billig betrübt und bekümmert sein wegen
eines solchen teuren Mannes, wie es mein



lieber Herr gewesen ist, der nicht allein
einer Stadt oder nur einem Land, sondern
der ganzen Welt viel gedient hat.
Deswegen bin ich wahrhaftig so sehr
betrübt, daß ich mein großes Herzeleid
keinem Menschen sagen kann und ich
weiß nicht, wie mir zu Sinn und zu Mut
ist. Ich kann weder essen noch trinken.
Auch dazu nicht schlafen. Und wenn ich
ein Fürstentum oder Kaisertum gehabt
hätte, hätte es mir darum nicht so leid
getan, falls ich es verloren hätte als daß
nun unser lieber Herr Gott mir und nicht
allein mir, sondern der ganzen Welt
diesen lieben und teuren Mann
genommen hat. Wenn ich daran denke,



so kann ich vor Leid und Weinen (was
Gott wohl weiß) weder reden noch
schreiben lassen« 75, schreibt sie am 25.
April 1546 an ihre Schwägerin Christine.
Der Brief zeigt, wie heftig sie trauert, wie
sehr ihr dieser Mann nun fehlt.

Gleichzeitig ahnt Katharina Luther
wohl auch schon, was nun auf sie
zukommt: Denn trotz eines eindeutigen
Testaments ihres Mannes, das sie zu
seiner Alleinerbin macht, muss sie
erbittert kämpfen, um im Schwarzen
Kloster wohnen bleiben zu dürfen.
Warum wird der letzte Wille ihres
Mannes nicht respektiert? Weil er keinen
Vormund für Katharina bestimmt hat.



Das ist sein Fehler. Dabei wusste Martin
Luther ja, dass seine Katharina die Letzte
ist, die einen Vormund braucht. Aber das
hilft ihr jetzt nicht. Sie muss Melanchthon
anbetteln, um über die Runden zu
kommen, schreibt einen Bittbrief nach
dem anderen.

Schließlich überweist ihr der Kurfürst
100 Gulden Überbrückungsgeld, doch
man verlangt von der Witwe, die Söhne
zum Studium wegzugeben, das Kloster zu
verlassen, sich einzuschränken und in
eine kleinere Wohnung zu ziehen.
Katharina Luther aber denkt nicht daran
und macht das Gegenteil – und wieder
zeigt sie ihren starken Willen und ihre



Durchsetzungskraft: Sie zieht nicht nur
nicht aus dem Schwarzen Kloster aus,
sondern nimmt noch mehr Studenten auf
und kauft zusätzlich zu Zülsdorf noch ein
zweites Gut in Wachsdorf hinzu, um sich
wirtschaftlich abzusichern. »Die Frau
ließe sich doch nicht raten«, bemerkt
Melanchthon schmallippig, »sondern ihr
Gutdünken und Meinung müsse alleweg
vorangehen.« 76

Kurfürst und Hof fügen sich darein,
allerdings bekommen Katharina und ihre
Kinder verschiedene Vormünder; dass sie
selbst Vormund der Kinder wird, wie ihr
Mann es vorgesehen hatte, kann sie nicht
erreichen. Aber das Wichtigste scheint



Katharina zu sein, dass sie alle im Kloster
wohnen bleiben können, das sie ja ganz
gut ernährt.

Doch Ruhe hat sie nicht lange nach
diesem Kampf. Denn in den ihr noch
verbleibenden wenigen Jahren muss sie
das Schwarze Kloster drei Mal mit Sack
und Pack verlassen: Zwei Mal erlebt sie,
was Krieg, Not und Verwüstung sind:
Noch in Luthers Todesjahr bricht der
Schmalkaldische Krieg aus, die
kaiserlichen – katholischen – Truppen
versuchen, die evangelischen Landesteile
zurückzugewinnen und stehen vor
Wittenberg, Katharina flüchtet mit ihrer
Familie im Oktober über Dessau nach



Magdeburg. Bei ihrer Rückkehr Ostern
1547 ist alles Vieh tot, die Vorräte und
Gärten geplündert, nur das Kloster steht
noch. Die beiden Güter in Zülsdorf und
Wachsdorf aber muss Katharina wohl
abschreiben.

Doch hat sie in Wittenberg gerade
alles mit viel Mühe wieder hergerichtet,
als sich das böse Spiel wiederholt: Die
Truppen kehren zurück, wieder flieht
Katharina, diesmal bis nach
Braunschweig, wo sie mit den Kindern in
einem evangelischen Kloster
unterkommt. Teuer ist ihre Flucht, die
600 Gulden, die das verschlingt, bringt sie
auf, indem sie Luthers Silberbecher



beleiht.
Bei ihrer Rückkehr im Juli dasselbe

traurige Schauspiel: Alles, was sie mit
ihren eigenen Händen aufgebaut hat, ist
zerstört, abgebrannt, diesmal auch das
Kloster, nur Ruinen stehen noch. Bis 1548
wird das Schwarze Kloster renoviert,
dann floriert es wieder, Studenten ziehen
wieder ein, in der Aula werden
Vorlesungen abgehalten.

So könnte es weitergehen, Katharina
ist ja erst fünfzig, sie hat wieder alles im
Griff.

Doch schon zwei Jahre später muss sie
wieder ihre Sachen und Kinder packen
und vor einem neuen Feind fliehen –



diesmal ist es die Pest, die nach
Wittenberg kommt, der sogenannte
Schwarze Tod. Diesmal brechen sie in
größter Hast und nur mit dem Nötigsten
nach Torgau auf, wo sie sich vor der
Seuche sicher glauben. Doch dort wird
Katharina Luther nicht mehr ankommen:
Kurz vor der Stadt scheuen die Pferde
und gehen durch, Katharina stürzt vom
Wagen und in eine kalte Pfütze, in der sie
erst einmal liegen bleibt, weil sie sich
mehrere Knochen und die Hüfte
gebrochen hat.

Das ist ihr Todesurteil. Zwar wird sie
eilends nach Torgau geschafft, wo sie
ihre jüngste Tochter Margarethe noch



drei Monate lang pflegt, doch Katharina
ist zu schwach, um sich von diesem Sturz
und der Unterkühlung zu erholen. Am
17. Dezember 1552 wird die Tochter 18
Jahre alt, am 20. stirbt Katharina Luther,
geborene von Bora, mit gerade 53 Jahren.
Am Haus ist heute eine Tafel angebracht,
in der Torgauer Stadtkirche findet man
ihr Grab.

21 Jahre ist Katharina an Luthers Seite
gewesen. Wäre die Reformation ohne sie
anders verlaufen? Sehr wahrscheinlich.
Denn ohne die positiven Erfahrungen, die
Luther in dieser Ehe machen konnte,
wären viele seiner Erkenntnisse ganz
anders ausgefallen, theoretischer, rigider.



So aber kommt er zu der grundsätzlichen
Erkenntnis: »Es ist keine lieblichere,
freundlichere noch holdseligere
Verwandtnis, Gemeinschaft und
Gesellschaft denn eine gute Ehe.« 77

Privat lief es also gut zwischen Martin
und Katharina. Aber sonst?

Was ist aus dem Traum von Freiheit
und Abenteuer geworden, den die jungen
Nonnen einst im Kloster geträumt haben?
Konnten sie das, was sie sich vorgestellt,
gewünscht, ersehnt hatten, realisieren?
Bei Katharina hat man den Eindruck:
Doch, das Leben, das sie an Luthers Seite
geführt hat, muss schon ungefähr ihren
Erwartungen entsprochen haben.



Schließlich hat sie weitgehend
selbstbestimmt wie eine Unternehmerin
schalten und walten können, wie sie es
für richtig erachtet hatte.

Allerdings ändert sich das schlagartig
nach dem Tod des Mannes an ihrer Seite.
Mochte sie auch die Lutherin sein, das
nützt ihr nun nichts mehr. Plötzlich ist sie
eine Witwe und damit rechtloser, als sie
es im Kloster gewesen ist. Einen
Vormund braucht sie jetzt, um
wenigstens in den Genuss minimalster
Rechte zu kommen. Sie muss sich wehren
gegen alle, die ihr das Recht absprechen,
ihren Status als Lutherin auch ohne
Luther zu verteidigen und die Familie



zusammenhalten. Und sich allein
durchschlagen gegen alle Widrigkeiten,
die sich einer Witwe in den Weg stellen.

Hat sie ein Gefühl entwickelt für das
Unrecht, das in der Ungleichbehandlung
von Mann und Frau steckt? Vermutlich
eher nicht. Zu eindeutig scheint die
patriarchalische Ordnung biblisch
begründet zu sein, wonach die Frau dem
Manne untertan sei. Generationen
zitieren das berühmte Paulus-Wort so oft,
dass es den Rang einer Wahrheit
bekommt. Genau wie das andere ebenso
berühmte Wort, das das Verhältnis der
Kirche zu den Frauen bis in unsere Tage
hinein geprägt hat, und das selbst die



kennen, die sonst nicht gerade bibelfest
sind: »Wie in allen Gemeinden der
Heiligen, lasset eure Weiber schweigen in
der Gemeinde: Denn es soll ihnen nicht
zugelassen werden, dass sie reden,
sondern sie sollen untertan sein, wie auch
das Gesetz sagt. Wollen sie aber etwas
lernen, so lasset sie daheim ihre Männer
fragen. Es steht den Weibern übel an, in
der Gemeinde zu reden« 78, schreibt
Paulus im Brief an die Korinther.

Diese Botschaft passt den Männern der
Kirche besser ins Konzept als andere
Aussagen der Bibel, wonach sich alle
Menschen gleichermaßen als Kinder
Gottes fühlen dürfen oder als ein Jesus,



der sich gern mit Frauen umgab, weil er
ihre Gesellschaft schätzte. Zudem steckt
das mehr als zehntausend Jahre alte
Patriarchat den Menschen so in den
Genen und Knochen, dass sie gar nicht
auf die Idee kommen, die uralte
Herrschaft des Mannes über die Frau
infrage zu stellen.

Auch Luther tut dies nicht, der doch so
vieles infrage stellt. Und nicht einmal den
Männern der Französischen Revolution
250 Jahre später ist die
Gleichberechtigung zwischen Frau und
Mann einen Gedanken wert, obwohl sie
in der Nationalversammlung 1789 die
Erklärung verabschieden, die noch heute



Fundament der universalen
Menschenrechte ist: »Von ihrer Geburt an
sind und bleiben die Menschen frei und
an Rechten einander gleich.«79 Ein klarer
Satz, sollte man meinen. Kein Wunder,
dass die Philosophin und Schriftstellerin
Olympe de Gouges, eine Anhängerin der
Revolution, daraus logisch schließt: Alle
Menschen sind gleich. Ich bin ein Mensch.
Also bin ich gleich. Und sie fordert 1791
– rund ein Vierteljahrtausend nach
Luthers Tod – in ihrer »Erklärung der
Rechte der Frau und Bürgerin« für sich
und ihre Geschlechtsgenossinnen die
gleichen Rechte. Die Herren
Revolutionäre sehen die Sache jedoch ein



wenig anders und gewähren Olympe de
Gouge 1793 das Recht, das Schafott zu
besteigen.

So verwundert es nicht, dass Luthers
Reformation so viel früher den Frauen
nicht viel, ja eigentlich fast nichts
gebracht hat, obwohl einige Frauen damit
anfänglich große Hoffnungen
verknüpften. In Genf gibt es zum Beispiel
die zum Protestantismus übergetretene
Äbtissin Marie Dentière, die alle
Glaubensbrüder und -schwestern
öffentlich dazu auffordert, die Frau als
gleichwertigen Mitmenschen zu
akzeptieren und ihr Mitspracherecht in
religiösen Debatten zu gewähren. Prompt



beschlagnahmen die Kirchenoberen ihre
Schrift und erlassen sofort strenge
Zensurgesetze, damit sich so ein Affront
nicht wiederhole. Am Ende sind die
Frauen wieder, was sie immer waren:
geistliche Mägde, religiöse Gehilfinnen,
die ihren Männern dienen, die Kirche
putzen und für den Blumenschmuck
sorgen.80

Und das bleiben sie noch lange. Bilder
einer Luther’schen Familien-Idylle
entstehen und werden im Verlauf der
weiteren Jahrhunderte benutzt, um die
patriarchalische Ordnung der Familie zu
zementieren. Populär wird im 19.
Jahrhundert das Bild des Malers Gustav



Adolph Spangenberg, das den Laute
schlagenden Martin Luther als pater
familias inmitten seiner singenden
Kinderschar zeigt, das Jüngste auf dem
Schoß der Mutter, wahlweise vor dem
Kachelofen der Lutherstube oder dem
geschmückten Christbaum, den es zu
Luthers Zeit dort gar nicht gab. Macht
nichts. Das Motiv ist beliebt, wird
tausendfach als Postkarte verschickt und
in zahlreichen Pfarrhäusern müht man
sich, dem Bild zumindest nach außen hin
zu entsprechen.

Daher verwundert es nicht, dass die Frau
als Pfarrerin lange kein Thema war in



den protestantischen Kirchen. In
Deutschland hat es zwei Weltkriege
gebraucht, um alles zu hinterfragen, was
als protestantische Theologie gelehrt
wurde. Im Verlauf dieses Prozesses wurde
dann auch gefragt: Wieso sollen
eigentlich Frauen vom Pfarramt
ausgeschlossen werden? Gibt es dafür
eine stichhaltige theologische
Begründung? Und die Antwort lautete:
Eigentlich nein, aber …

Das musste gründlich diskutiert
werden, und das dauerte. Zwar wurde in
einigen Landeskirchen der EKD schon
während der 50er und 60er Jahre die
Frauenordination eingeführt, aber die



evangelisch-lutherische Kirche
Schaumburg-Lippe hat sich damit bis
1991 Zeit gelassen. Die Wahl Maria
Jepsens zur weltweit ersten lutherischen
Bischöfin 1992 erregte auch weltweit
Aufsehen. Die Amtseinführung Margot
Käßmanns 1999 als Bischöfin der größten
evangelisch-lutherischen Landeskirche in
Deutschland Hannover erhitzte die
Gemüter.

Aber immerhin: Die protestantische
Kirche ist diesen Weg gegangen, und
vielleicht konnte sie ihn leichter gehen,
weil an Martin Luthers Seite sein »Herr
Käthe« aller Welt gezeigt hatte, was alles
eine Frau vermag, wenn man sie nur



lässt. Sie wäre auch mit einer Pfarrstelle
fertig geworden, wenn man ihr nur eine
anvertraut hätte.



Der Patriarch von
Wittenberg

Seit dem Bauernkrieg hat Luthers
Autorität in der Welt einige Kratzer
bekommen, und noch einige mehr, als er
Katharina von Bora heiratete. Manch
wohlgesonnenem Konservativen war
dieser »Skandal« peinlich. Aber Luther
wäre nicht Luther, wenn er es nicht
verstünde, immer noch eins



draufzusetzen: Der ehemalige Mönch
wurde Vater. Seine ehemalige Nonne
erwartete ein Kind. Der Skandal war
perfekt.

Noch einmal ging der Erregungspegel
hoch, wurde landauf, landab diskutiert
über diesen Luther, der über seine Heirat
sagt, dass er es »dem Teufel mit seinen
Schuppen, den großen Hansen, Fürsten
und Bischöfen zum Trotz getan« habe. Er
wolle »auch gern noch mehr Ärgernisse
anrichten, wenn ich nur noch mehr
wüsste, was Gott gefiele und sie
verdrösse … Denn ich gebe nicht auf und
fahre immer fort und treibe es umso
toller, je weniger sie es wollen« – Luther,



wie er leibt und lebt.
Nichts ficht ihn noch an. In seiner

Heimat in Wittenberg und Sachsen bleibt
er der große Patriarch.

Und dabei schwebt er ja noch immer in
Lebensgefahr. Er ist weiterhin mit dem
Kirchenbann belegt, steht unter der
Reichsacht, und in Rom warten sie
zunehmend ungeduldig darauf, dass der
Kaiser endlich liefert. Der aber hatte
offenbar noch nicht die Zeit gehabt oder
vielleicht auch nicht das nötige Interesse
aufgebracht, um Luther gefangen zu
nehmen und nach Rom zu bringen, denn
es scheint wichtigere
Reichsangelegenheiten zu geben, die seine



Aufmerksamkeit erfordern –
Meinungsverschiedenheiten mit dem
Papst, Querelen mit dem französischen
König und immerzu die aggressiven
Osmanen vor der Ostgrenze seines
Reiches, da will er sich nicht auch noch
zusätzlichen Ärger mit den zahlreichen
Luther-Sympathisanten aufhalsen.

Im Jahr 1526 ist wieder einmal
Reichstag, diesmal in Speyer, wieder steht
der Fall Luther auf der Agenda, aber
Kaiser und Reichsstände können sich auf
nichts einigen und vertagen die Sache auf
später. Bis dahin solle jeder Regent selbst
entscheiden, welche Konfession auf
seinem Territorium gelte.



Diese pragmatische, als bloßes
Provisorium gedachte Absprache jedoch
etabliert sich als etwas Dauerhaftes. Im
»Augsburger Religionsfrieden« von 1555
wird diese Regel »cuius regio, illius
religio« – wessen Gebiet, dessen Religion
– schließlich zu einem Gesetz. Fast ein
Jahrhundert lang bestimmt nun die
Konfession des Fürsten die Konfession
seiner Untertanen.

Auf dem nächsten Reichstag, wieder in
Speyer, im Jahr 1529, fordert Erzherzog
Ferdinand von Österreich, jetzt aber
wirklich mal Ernst zu machen mit dem
»Wormser Edikt« und den Ketzer Luther
endgültig nach Rom auszuliefern. Doch



alles, was er damit erreicht, ist ein Sturm
der Entrüstung bei den lutherisch
gesinnten Reichsständen, die deshalb
unter Protest das Treffen verlassen.
Seither heißen die Anhänger der
Reformation auch Protestanten.

Noch einmal richtig ernst wird es für
Luther ein weiteres Jahr später beim
Reichstag in Augsburg. Diesmal ist es der
Kaiser selbst, der nun darauf dringt,
Luther gefangen zu nehmen, und
erschwerend kommt hinzu: Luthers
Beschützer und Gönner, Friedrich der
Weise, ist tot.

In dieser Situation versucht
Melanchthon den Nachweis zu erbringen,



dass die Wittenberger Reformation mit
der Heiligen Schrift und der wahren
Kirche übereinstimmt. Ein halbes
Dutzend evangelischer Landesherren und
die Reichsstädte Nürnberg und
Reutlingen unterschreiben den Text am
25. Juni 1530. Noch immer haben also die
Reformatoren keine Kirchenspaltung im
Sinn, wollen im Schoß der Kirche bleiben.

Der Kaiser und die katholische
Mehrheit jedoch, gewohnt das Prinzip
»Befehl und Gehorsam« zu exekutieren,
haben schon lange keine Lust mehr, sich
mit immer neuen langatmigen Texten der
Gegenseite zu befassen und endlos
darüber zu diskutieren. Daher bleiben sie



stur und bestehen auf der Verhaftung
Luthers, und zwar schnell.

Melanchthons Schrift verfehlt also ihr
Ziel, macht aber, und das ahnen
Melanchthon und die Unterzeichner des
Textes zu diesem Zeitpunkt noch nicht,
Geschichte, denn der Text wird als
Confessio Augustana (CA) zur
entscheidenden Bekenntnisschrift der
Reformation. Der grundlegende Text
gehört noch heute zu den verbindlichen
Bekenntnisschriften der lutherischen
Kirchen, in der Fassung von 1540
(Variata) auch der reformierten Kirchen.
Das zeigt, welch hervorragenden
Theologen Luther in Melanchthon an



seiner Seite hatte.
Nachdem die reformatorisch gesinnten

Fürsten gesehen haben, wie ernst es dem
Kaiser mit der Verhaftung Luthers ist,
schließen sie sich am 27. Februar 1531 in
Schmalkalden unter Führung von
Kursachsen und Hessen zum
»Schmalkaldischen Bund« zusammen,
eine Art Verteidigungsbündnis, das sich
den päpstlichen Truppen entgegenstellen
sollte, wenn diese es tatsächlich auf
Luther abgesehen hätten. Das verschärft
den Konflikt mit Papst und Kirche. Es
riecht nach Krieg und die Schlinge um
den Hals Martin Luthers zieht sich weiter
zu.



Aber dann sind es ausgerechnet die
von Luther beschimpften Osmanen, die
ihn indirekt retten, denn diese rücken
nach Westen vor und bedrängen – nicht
zum ersten Mal – das Habsburger Reich.
Luther hatte schon häufig und früh die
Osmanen als »Agenten des Teufels« und
zugleich deren Invasion in Europa als
eine Strafe Gottes gegen das Christentum
und den Papst beschrieben.

Nun, da die »Agenten des Teufels« vor
Wien stehen, ziehen sie Luthers Kopf aus
der Schlinge, denn der Kaiser braucht
jetzt keinen Gefangenen Luther, sondern
jeden Fürsten und jeden Mann im Kampf
gegen die Osmanen. Gemeinsam ziehen



Protestanten und Katholiken gegen den
osmanischen Sultan Suleiman II. ins Feld
und zwingen ihn zum Rückzug. Wieder
hat Luther Ruhe vor dem Kaiser und dem
Wormser Edikt.

Diesmal für immer. Luther lebt und
lehrt bis zu seinem Tod unbehelligt in
Wittenberg. Er predigt, hält Vorlesungen,
dichtet und komponiert Kirchenlieder
und nutzt die Zeit, um die restlichen Teile
der Bibel, vor allem das Alte Testament,
zu übersetzen. Im Jahr 1534 ist es
geschafft. Erstmals erscheint die ganze
Bibel in der Übersetzung Martin Luthers
auf Deutsch.

Auch einen Katechismus schreibt er.



Damit legt er das Fundament für eine
evangelische christliche Erziehung und
Bildung.

Seine Heirat mit Katharina war seine
vorletzte reformatorische Tat. Die letzte
Tat vollbringen beide durch die Art, wie
sie das Pfarrhaus führen. Das wird zum
Urbild protestantischer Pfarrhäuser in
Deutschland. Hier werden nun die Kinder
erzogen, findet christliches Familienleben
statt, zieht Luther seine Schlüsse über Ehe
und Familie. Hier gehen Gäste ein und
aus, finden Luthers berühmte
Tischgespräche statt, wird fröhlich
gegessen, getrunken, gestritten,



politisiert, polemisiert. Aus diesem Urbild
entwickelt sich das protestantische
Pfarrhaus als Institution. In ihr verbringt
Luther die letzten zwei Jahrzehnte seines
Lebens, das allmählich in ein ruhigeres
Fahrwasser gerät.

Andere bestimmen zunehmend den
Fortgang der Reformation, die
Landesfürsten, die Reichsstädte, auch
Luthers Freund und engster Mitarbeiter
Philipp Melanchthon. Er ist jetzt der
führende Kopf der Reformation, er
systematisiert die sprunghafte lutherische
Theologie und bringt eine gewisse Ruhe
in die weitere Entwicklung und
Etablierung der evangelischen Kirchen



hinein.
Luther hat nichts dagegen, denn er

merkt, wie ihm die Kräfte schwinden. Je
älter er wird, desto mehr werden die
Leiden, die ihn plagen, und es bleibt
trotzdem noch immer genug zu tun.
Zahlreiche Länder weit über Deutschland
hinaus hatten sich von der Kirche in Rom
losgesagt. Daraus entstand der Zwang,
sich eine neue Kirchenordnung und eine
neue Organisationsstruktur zu geben.
Fragen, wie dies zu bewerkstelligen sei,
nach welchen Grundsätzen, in welchen
Formen, landeten fast zwangsläufig im
Zentrum der Reformation, also in
Wittenberg.



Die Wittenberger Stadtkirche und die
Professoren der Theologischen Fakultät
entwickelten sich dadurch auf fast
natürliche Weise zu einer Art Aufsichts-
und Ordinationsbehörde für den
evangelischen Pfarrstand im Reich und
im Ausland. Wenn die Professoren nicht
mehr weiterwussten, gingen sie zu
Melanchthon und Johannes Bugenhagen,
dem Wittenberger Stadtpfarrer und
Superintendenten, der Luthers
Beichtvater und engster geistlicher
Vertrauter war und als Visitator und
Kirchenorganisator Norddeutschlands
und Skandinaviens großen Einfluss
gewann. Bugenhagen und Melanchthon



wiederum holten sich Rat bei Luther, dem
auf diese Weise doch noch die Rolle eines
zwar niemals gewählten, aber von allen
anerkannten »Oberhaupts« der neu
entstehenden Kirche zufällt. Das kleine
Wittenberg mutiert dadurch zeitweilig zu
einer Art »Rom des Welt-
Protestantismus«.



Eigentlich hätte Luther in diesen
späten Lebensjahren, da er sah, wie sich
seine Gedanken über die Welt
verbreiteten und stetig neue Anhänger
fanden, zunehmend ruhiger, friedlicher
und milder gestimmt sein müssen. Doch



das Gegenteil ist der Fall. Luther wird
zum großen Hasser, der manchmal
jegliches Maß verliert. Den Papst, den er
immer wieder als Antichrist, ja als Teufel
beschimpft, hasst er von Jahr zu Jahr
inbrünstiger. Für seine Ausfälle gegen die
Osmanen und den Koran müssen sich
Protestanten heute gegenüber den mit
uns lebenden Türken schämen, und leider
entwickelt er sich auch zum großen
Judenfeind. 1543 veröffentlicht er die uns
heute höchst verstörende Hetzschrift Von
den Juden und ihren Lügen, die den eh
schon vorhandenen Anti-Judaismus
verstärkt und mit dazu beträgt, dem
Anti-Semitismus in Europa und



besonders in Deutschland den Weg zu
bereiten. Vier Jahrhunderte später werden
sich die Nazis darauf berufen.

In dem Machwerk gibt Luther
Ratschläge, wie die Obrigkeit »mit
diesem verworfenen, verdammten Volk
der Juden« umspringen solle: Sie müsse
ihre Synagogen niederbrennen, ihre
Häuser zerstören und sie selbst »wie die
Zigeuner« in Lager sperren. Noch in
seiner letzten Predigt in Eisleben, drei
Tage vor seinem Tod, fordert er von der
Kanzel, die Juden müssten aus der
christlichen Gesellschaft ausgeschlossen
werden, da sie nicht abließen, Jesus zu
lästern. Äußerungen von ihm aus



früheren Zeiten waren wesentlich
freundlicher, aber da hatte er noch
erwartet, dass die Juden sich früher oder
später zum Christentum bekehren
würden. Da die Juden nicht daran
dachten, sich von ihm bekehren zu lassen,
verwandelte sich seine Sympathie in
Hass. Die Ausbrüche des alten Luther
gegen die Juden stehen erratisch in seiner
Vita. In seine Theologie hat er diesen
Hass nicht integriert. Es war auch kein
rassistischer Hass wie später im
Nationalsozialismus, sondern ein religiös
bedingter, was den Hass aber auch nicht
besser macht. Jene Deutschen, die zuerst
die Synagogen anzündeten und später



sechs Millionen Juden im Gas
ermordeten, interessierte diese feine
Unterscheidung nicht – ein beschämendes
Erbe des Protestantismus bis heute.

Martin Luther reist am 23. Januar 1546,
schon schwer krank, nach Eisleben, um
einen Familienstreit zu schlichten.81 Dort
bleibt er einige Wochen, predigt auch
mehrmals, zuletzt in der Andreaskirche,
wo er einen Schwächeanfall bekommt
und abbrechen muss. Zwei Tage danach,
am 17. Februar, spürt er heftige
Schmerzen in der Brust und leidet unter
Atemnot. Unruhig geht er auf seinem
Zimmer umher, fühlt die Nähe des Todes



und sagt verwundert: »Ich bin hier zu
Eisleben geboren und getauft, wie wenn
ich hierbleiben sollte?«82

Dabei hatte er gerade in seinem ihm
eigenen deftigen Humor an seine Käthe
geschrieben: »Wenn ich wieder heim gen
Wittenberg komm, so will ich mich
alsdann in den Sarg legen und den
Maden einen feisten Doktor zu fressen
geben.«83

Den Abend, es geht ihm schon wieder
besser, verbringt er in fröhlicher Runde
und isst und trinkt viel wie immer, geht
gegen acht Uhr ins Bett, schläft ein und
wacht zwei Stunden später wieder auf.
Die Brustschmerzen sind wieder da,



stärker als je, die Atemnot auch, er friert.
Seine Umgebung – zwei Söhne, die
Wirtsleute, der Schlossprediger – ahnen,
dass es zu Ende geht, bleiben bei ihm,
rufen zwei Ärzte. Auch Graf Albrecht
und seine Gräfin aus dem nahe gelegenen
Stadtschloss kommen und bemühen sich
um Luther. Die Gräfin reibt ihn mit
Aquavit ein, und plötzlich steht die Frage
im Raum: Wie soll er sterben? Doch nicht
auf katholische Art mit letzter Ölung und
den Sterbesakramenten, einem
Rosenkranz und der Anrufung der
Heiligen?

Den anwesenden Söhnen und
Theologen ist sehr bewusst, dass da nicht



nur der Vater, ein Privatmann, stirbt,
sondern Martin Luther, und dass dieser
auf reformatorische Art sterben muss und
das auch anschließend zu berichten sein
wird. Sie haben noch frisch im
Gedächtnis, dass ein paar Monate zuvor,
in einem aus Italien stammenden
Pamphlet verkündet wurde, Luther sei
eines schändlichen Todes gestorben. Nach
seiner Beerdigung habe es in seinem Grab
rumort, und als man es öffnete, sei es leer
gewesen, aber voll von schwefligem
Gestank – eine Anspielung auf den
mittelalterlichen Glauben, dass ein Ketzer
am Ende seines Lebens seiner Seele
beraubt wird von einem nach Schwefel



stinkenden Teufel.84

Deshalb beten die Anwesenden mit
Luther. Dreimal soll er den Vers aus
Psalm 31,6 gebetet haben: »In deine
Hände befehle ich meinen Geist; du hast
mich erlöst, Herr, du treuer Gott.«85 Und
in einer der letzten Minuten, in der er
noch bei Bewusstsein war, so berichten
sie hinterher, hätten sie ihn gefragt, ob er
sich zu Jesus Christus bekenne, und er
habe mit einem klaren Ja geantwortet,
ehe er verschied.86

Luther schafft es also tatsächlich nicht
mehr nach Wittenberg. Er stirbt an jenem
kleinen Ort, in dem er geboren wurde, in
einem Haus, das nur einen Katzensprung



von seinem Geburtshaus entfernt ist. Und
er stirbt, wie gleich anschließend
berichtet wird, einen frommen, christlich-
evangelischen Tod. Trotzdem werden von
katholischer Seite sofort üble Gerüchte
verbreitet, und die Behauptung, er habe
Selbstmord begangen oder sei vom Teufel
selbst erwürgt worden, hält sich unter
Lutherhassern bis ins 19. Jahrhundert.87

Luther konnte in dem Bewusstsein
sterben, dass sich seine Reformation in
Deutschland und darüber hinaus etabliert
hat und in der Hoffnung, dass man sich
in Rom doch noch eines Besseren besinnt
und seine Lehre annimmt. Er wäre gerne
als Reformkatholik gestorben, nicht als



Kirchenspalter. Doch daraus wird nichts
mehr. Das Land ist offenbar schon
unwiderruflich in zwei konfessionelle
Lager gespalten, die sich nachhaltig
befehden und immer wieder auch blutig
bekämpfen. Weniger als ein halbes Jahr
nach dem Tod des Reformators gehen
Katholiken und Protestanten erstmals mit
Waffen aufeinander los.



Der blutige Kampf um
die Wahrheit

Im Jahr 1555 ist Deutschland zu neunzig
Prozent evangelisch. Der Augsburger
Religionsfriede vereinbart ein
Stillhalteabkommen zwischen beiden
Konfessionen. Die Luther-Kirche
organisiert sich schon zu Lebzeiten des
Gründers in Landeskirchen, die sich mit
den weltlichen Territorien decken. Deren



Regenten sind die Oberherren ihrer
regionalen Kirchen. Die Liaison von
Kirche und Staat wird im Protestantismus
enger, als sie es im Mittelalter mit den
Antipoden Papst und Kaiser war und
begründet eine über Jahrhunderte
andauernde unheilige Allianz zwischen
Thron und Altar. Die zerbricht in
Deutschland erst mit dem Ende des
Kaiserreichs 1918.

Die katholische Kirche beginnt mit
einer »Gegenreformation«. Nachdem sie
erkennt, dass ihr vorläufig die Kraft fehlt,
den Protestantismus gewaltsam
zurückzudrängen, führt sie ihren Kampf
gewaltlos weiter mit Gegenpropaganda,



Missionierung, aber auch mit geistiger
Auseinandersetzung und vor allem mit
einer Selbstreformation, einer Erneuerung
von innen her. So gesehen hat Luther
seiner alten Kirche doch noch einen
letzten Dienst erwiesen: Dadurch, dass die
Kirche durch die Erfolge des
Protestantismus genötigt war, nach den
Gründen dieses Erfolgs zu suchen und
sie, soweit es eben möglich war, zu
beseitigen. Tatsächlich ging die Rechnung
auf. Viele ehemals Abtrünnige kehrten in
den Schoß der katholischen Kirche
zurück.

Viele aber auch nicht. Daher gab es
nun einfach zwei Kirchen. Also auch zwei



Wahrheiten. Wenn es aber zwei
Wahrheiten gibt, kann es dann nicht
auch drei, vier, viele Wahrheiten geben?
Oder vielleicht gar keine, jedenfalls keine
absolute?

Diese Fragen sind nun da. Andere
gesellen sich dazu. Da ist dieser schon
mehrfach erwähnte Astronom Nikolaus
Kopernikus, der sich allein aufgrund
irgendwelcher Berechnungen zu der
Behauptung verstiegen hat, die Erde sei
keine Scheibe, sondern eine Kugel, und
sie stehe nicht im Mittelpunkt des
Weltalls, wie es die Kirche lehrt, sondern
kreise um die Sonne. Beweisen konnte er
es nicht, aber hat es nicht Kolumbus mit



seinem Seeweg nach Indien bewiesen?
Wenn die Kirche also in diesem Punkte
irrt, irrt sie dann möglicherweise auch in
anderen Punkten?

Und in Nürnberg gibt es einen Maler,
Albrecht Dürer, der nicht mehr
Heiligenbildchen und biblische Szenen
malt, sondern sich, seine Mutter,
Nürnberger Patrizier und ganz
gewöhnliche Zeitgenossen. Was hat das
zu bedeuten? Werden da etwa – wie in
einer Wohnung die Möbel – die Dinge
der Welt so lange hin und her gerückt,
bis nichts mehr an seinem seit
Jahrhunderten angestammten Platz steht?
Kopernikus rückte die Erde aus dem



Mittelpunkt des Weltalls an den Rand,
dafür rückt nun dieser Dürer den
Menschen ins Zentrum der Erde. Gehört
er da wirklich hin? Wird da an der
Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert die
ganze Welt ver-rückt?

Es gab noch Schlimmeres, von dem die
große Mehrheit in Europa nichts
mitbekam, etwas für die damalige Zeit
ganz und gar Verrücktes, das in den
Giftschrank gehörte und nur von dazu
Berufenen in kleinen Dosen benutzt
werden durfte, einen Text, eine Ketzerei,
für die selbst Luther die sofortige
Verbrennung des Ketzers auf dem
Scheiterhaufen gefordert hätte. Der



Ketzer behauptet, dass kein Schöpfergott
über die Welt regiere, dieser Gott gar
nicht existiere, die Erde ein zufällig, von
selbst entstandenes Gebilde sei, das nicht
im Zentrum des Universums stehe, der
Mensch durch den Tod mit seinem
Körper ausgelöscht werde, dem keine
unsterbliche Seele entweiche. Nur die
Materie, aus der er besteht, wandle sich
und bleibe ewig und unzerstörbar
bestehen. Die Liebe zwischen den
Menschen sei nichts weiter als eine List
der Natur, mit der diese den Menschen
dazu bringe, sich fortzupflanzen.
Überhaupt bestehe das Grundprinzip des
ganzen Kosmos darin, dass sich dauernd



Atome mit Atomen verbinden und wieder
lösen und dadurch aus sich heraus die
Welt und die ganze Vielfalt der
Erscheinungen der Natur hervorbringen.
Die Religion aber sei nichts als
Aberglaube. Es gebe weder Himmel noch
Hölle, auch keine Erbsünde und keine
Erlösung.

In diesem Text ist sie da, die Neuzeit,
viel zu früh, wie es scheint, denn bis sich
das darin enthaltene atheistisch-
naturwissenschaftliche Weltbild
durchsetzt, vergehen noch viele
Jahrhunderte. Wer aber hat das
geschrieben, und warum hat die Kirche
nicht zuvörderst den Urheber dieser



Dichtung De rerum natura (Von der
Natur der Dinge) verfolgt, statt Luther?

Die verblüffende Antwort lautet: Ihr
Verfasser konnte nicht mehr verfolgt
werden, weil er schon sehr lange tot war.
Lukrez heißt er, ein römischer Dichter
und Philosoph war er, und geschrieben
hatte er diesen Text im ersten
Jahrhundert vor Christus. Lange war der
Text verschollen. Aber im Jahr 1417
wurde er wiederentdeckt und sofort
verbreitet, wenn auch im Geheimen – von
Klerikern, Männern der Kirche, aber auch
von den Humanisten.

Poggio Bracciolini heißt der
Entdecker. Er ließ den Text heimlich



nachdrucken. Andere druckten ebenfalls
nach und verbreiteten ihn geheim weiter.
Als im Jahr 1516 herauskam, was da
heimlich verbreitet worden war, schritt
die Kirche ein und ließ jeden Nachdruck
verbieten. Aber da kursierten längst
zahlreiche Drucke und wurden heimlich
weitergereicht.

Der Lukrez’sche Atheismus inspirierte
und infizierte seit 1417 zahlreiche
Gelehrte in Europa und half mindestens
so viel wie Luthers Theologie, der Neuzeit
und Aufklärung den Weg zu bereiten.
Montaigne (1533–1592) hatte das Werk
gelesen, Shakespeare (1564–1616) kannte
es und schmuggelte in »Romeo und



Julia« ein Gespann von kleinen Atomen
ein, das über die Nasen von Schlafenden
fährt, Molière (1622–1673) übersetzte es
ins Französische.

Auch wenn so etwas nur von wenigen
Hochgebildeten im stillen Kämmerlein
gelesen und nur heimlich darüber
diskutiert wird, kann dennoch nicht
ausbleiben, dass etwas davon nach außen
diffundiert, in andere Köpfe dringt, und
sei es nur unbewusst, und sein Werk
verrichtet, Zweifel sät, Verunsicherung
erzeugt, das Bestehende und scheinbar
felsenfest Unverrückbare einem
allmählichen Prozess der Erosion und
Zersetzung unterwirft – zusätzlich zu



dem, was durch Luther für allgemeine
Verunsicherung sorgte.

Das Zeitalter des skeptischen Denkens
hatte begonnen, des sich Vorwärtstastens
durch Versuch und Irrtum – ein
schmerzlicher Prozess für Völker, die
gewohnt waren, nicht denken zu müssen,
da sie ja ihren Glauben hatten, der
zugleich Wissen war.

Schon die Existenz zweier christlicher
Wahrheiten machte Fürsten, Königen,
Geistlichen, Gebildeten, aber auch
Handwerkern und Bauern schwer zu
schaffen. Viele hielten es tatsächlich für
verrückt, dass da zwei einander
widersprechende »Wahrheiten«



nebeneinander existierten. Es konnte
doch nur eine wahr sein!
Schlimmstenfalls gar keine. Aber doch
nicht zwei gleichzeitig.

Das menschliche Bedürfnis nach
Gewissheiten aber ist groß. Man will in
Sicherheit leben, sich auf das, was gelehrt
wurde und wird, verlassen können, und
was schon immer gültig war und ist,
sollte auch künftig gültig bleiben. In dem
Maß, in dem dieses Bedürfnis enttäuscht
wird, wächst die nostalgische Sehnsucht
nach alten Gewissheiten und die
Bereitschaft, zu diesen zurückzukehren.
Im selben Maß wächst auf der Gegenseite
das Bedürfnis, die alten Sicherheiten



durch neue zu ersetzen, den alten, als
Irrtum erkannten Gewissheiten die
eigenen neuen, nun gültigen
Gewissheiten entgegenzusetzen. Die Folge
ist, dass ein tiefer Riss durch die
Gesellschaft geht. Und das Ergebnis ist
nicht mehr Sicherheit, sondern mehr
Verunsicherung.

Golo Mann nennt die Reformation ein
»Grundereignis« der deutschen
Geschichte, sie habe das Land »glatt in
zwei Hälften gespalten«, eine Spaltung,
die bis ins postchristliche Heute
nachwirkt. Eine Spaltung, unter der so
viele litten, dass es zunächst sehr nahelag,
eine Entscheidung herbeizuführen, um



die Spaltung zu überwinden und zu den
alten Gewissheiten zurückzukehren oder
sie endgültig zu erledigen.

Wie führt man eine Entscheidung herbei,
wenn das ewige Disputieren zu keinem
Ergebnis führt? Mit Macht und mit
Gewalt. Das ist stets die große
Versuchung.

In diese Versuchung schlitterte Europa
hinein, als am 23. Mai 1618, ein
dreiviertel Jahrhundert nach Luthers Tod,
drei Männer aus einem Fenster der Prager
Burg in den Burggraben geworfen
wurden. Eigentlich hätte nur einer aus
dem Fenster fliegen sollen, der böhmische



König Ferdinand von Steiermark. Aber
der war gerade nicht da, als
Aufständische in die Burg eindrangen
und dann eben die drei Männer ergriffen,
die zufällig da waren und dem König im
Rang am nächsten standen.

Ursache des Aufstandes war die
Verletzung einer Zusage. Dem
überwiegend protestantischen Teil
Böhmens war 1609 in einem
Majestätsbrief von Kaiser Rudolf II. das
Recht auf freie Religionsausübung
zugestanden worden. Dann aber bemühte
sich die böhmische Obrigkeit um eine
Rekatholisierung des Landes. Die
Protestanten sahen ihre Rechte



zunehmend beschnitten, immer häufiger
kam es zu Unruhen, und diese
kulminierten eines Tages in jenem
berühmten Prager Fenstersturz, den die
drei Männer aber wie durch ein Wunder
überlebten. Tatsächlich behaupteten die
Katholiken hinterher, die Jungfrau Maria
höchstselbst habe die drei vor dem Tode
bewahrt. Die Protestanten konterten mit
der Legende, die drei seien in einen
weichen, dampfenden Misthaufen
gefallen.

Ob es nun so oder anders gewesen war
– dieser Fenstersturz markiert den Beginn
eines 30 Jahre währenden Krieges, bei
dem es anfangs noch um Glaubensfragen



ging, im weiteren Verlauf aber immer
mehr um Hegemonie, Macht, Interessen,
Pfründe, Land, Geld. Gebündelt wurden
all diese Konflikte in einen Kampf
»katholisch gegen evangelisch«, »Kaiser
und Katholische Liga« gegen
»Protestantische Union«. Der Kampf
eskalierte zu einem brutalen Gemetzel,
einem gegenseitigen sich-Abschlachten,
bei dem religiöse Fragen immer mehr in
den Hintergrund traten und ein normaler
Krieg um Macht und Territorien geführt
wurde.

Mord, Raub, Brandschatzung,
Vergewaltigung, Hunger und die Pest
plagten drei Jahrzehnte lang Soldaten



und die Zivilbevölkerung. Ganze
Landstriche wurden entvölkert. In Teilen
Süddeutschlands überlebte nur ein Drittel
der Bevölkerung. Erst als alle Ressourcen
erschöpft, alle Teilnehmer so ermattet
waren vom Kämpfen, dass die Kräfte für
eine Fortsetzung des Schlachtens nicht
mehr reichten, waren die Kriegsparteien
bereit, zu verhandeln, einen Kompromiss
zu schließen und den Frieden
herbeizuführen.

Dieser »Westfälische Friede«, der in
Münster und Osnabrück beschlossen
wurde, hat neben territorialen und
verfassungsrechtlichen Veränderungen
vor allem eine neuzeitliche



Errungenschaft hervorgebracht, die man
zwar auch schon dreißig Jahre früher
ohne Blutvergießen hätte haben können,
aber nun dennoch, besonders bei den
Protestanten, feierte: die vollkommene
Gleichstellung beider Konfessionen. Beide
hatten das gleiche Recht auf freie
Religionsausübung, und auf den
Reichstagen durfte in Religionssachen
keine Konfession von der anderen
überstimmt werden. Es dauerte fast ein
Jahrhundert, bis sich das verwüstete,
ausgeblutete Land von diesem Krieg
wieder erholt hatte.



Luther – wer war er
eigentlich?

Wenn sich die Welt am 31. Oktober 2017
dieses altdeutschen Bettelmönchs namens
Martin Luther erinnert, dann kann in der
Flut der Feiern und Reden das
erstaunlichste Phänomen der ganzen
Geschichte leicht untergehen: dass dieser
Mann im Grunde genommen nur vier
Jahre gebraucht hatte, um die



Weltgeschichte so gravierend zu
verändern, dass wir noch ein halbes
Jahrtausend später eine so große Sache
daraus machen. Eine Sache die er allein
durch sein Wort zustande gebracht hat,
vor allem durchs geschriebene.

Dieses Zutexten der Welt hat Luther
am 31. Oktober 1517 mit den 95 Thesen
begonnen. Ein Mensch von heute, der am
liebsten Thriller liest und sich US-Serien
wie Homeland oder Breaking Bad
reinzieht, langweilt sich zu Tode, wenn er
die Thesen der Reihe nach liest. Aber die
damalige Welt war so elektrisiert davon,
dass wir noch heute davon sprechen,
während wir davon ausgehen können,



dass in 500 Jahren niemand mehr von
Breaking Bad sprechen wird, während
die 95 Thesen zumindest in den
Geschichtsbüchern und Lexika
überdauert haben dürften. Daher sollte
man den Text – am besten zwischen zwei
Staffeln einer US-Serie – doch wenigstens
einmal gelesen haben.

Nach den 95 Thesen veröffentlichte
Luther in rascher Folge den Sermon von
Ablass und Gnade, je eine Schrift über
die Sakramente, die Buße, die Taufe, das
Abendmahl, das Papsttum und das Neue
Testament – und da schreiben wir erst
das Jahr 1520. Im selben Jahr erscheinen
seine drei Hauptschriften An den



christlichen Adel deutscher Nation, Von
der babylonischen Gefangenschaft der
Kirche und Von der Freiheit eines
Christenmenschen. 1521 schreibt er
Wider die Mönchsgelübde und den
Traktat vom Missbrauch der Messe.

Damit hat er innerhalb von vier Jahren
die Legitimität des Papstamtes bestritten,
den Papst als Antichrist beschrieben, das
Priesteramt ab- und die weltlichen Berufe
aufgewertet, Mönche und Nonnen für
überflüssig erklärt, das Priestertum aller
Gläubigen begründet, den Laien das
Recht auf Mitbestimmung in der Kirche
zugesprochen, das Abendmahl neu
interpretiert, die Zahl der Sakramente



von sieben auf zwei reduziert, die
Heiligen- und Reliquienverehrung
abgeschafft und den ganzen christlichen
Glauben auf drei Säulen gestellt: sola fide,
sola gratia, sola scriptura – allein der
Glaube, allein die Gnade, allein die
Schrift.

In diesen vier Jahren hat er außerdem
die päpstliche Bann-Androhungsbulle
öffentlich verbrannt, sich in Worms der
Aufforderung zum Widerruf verweigert
und auf der Wartburg das Neue
Testament aus dem Griechischen ins
Deutsche übersetzt. Somit war am Ende
des Jahres 1521 alles schon da, was die
Reformation ausgemacht und zur



Entstehung der evangelischen und
reformierten Kirchen geführt hat. Das
Einzige, was noch fehlte, war seine
Selbstentbindung von den
Mönchsgelübden und dem Zölibat. Das
hat er vier Jahre später durch seine Heirat
mit Katharina nachgeholt. Eine
Nebenwirkung davon war die Entstehung
einer neuen Institution: das evangelische
Pfarrhaus.

Wie gewaltig die Leistung Luthers
gewesen ist, und wie folgenschwer, das
ist den Deutschen und der Welt erst im
Lauf der Zeit aufgegangen, umso
deutlicher, je größer der zeitliche Abstand
wurde. Natürlich haben auch Luthers



Zeitgenossen schon gesehen, dass hier ein
ganz besonderer Geist am Werk ist, aber
wie tiefgreifend die Folgen seines
Wirkens sein würden, konnten sie weder
sehen noch ahnen. Auch Luther selbst
hätte wohl sehr gestaunt, wenn ihm
damals erzählt worden wäre, wie sehr der
Fortgang der Welt- und Geistesgeschichte
in den nächsten 500 Jahren von dem
beeinflusst wurde, was er in jenen kurzen
vier Jahren gedacht und getan hatte –
zumal er doch das baldige Weltende
erwartet und überhaupt nicht damit
gerechnet hatte, dass man ein halbes
Jahrtausend später noch über ihn reden
würde. Stattdessen breiteten sich seine



Lehren über die ganze Welt aus. Der
Lutherische Weltbund zählt heute 136
Mitgliedskirchen in 76 Ländern, denen
über 61,7 Millionen der weltweit 65,4
Millionen Lutheraner angehören88. Sie
und die vielen reformierten Kirchen, die
nicht zu diesem Weltbund gehören, feiern
am 31. Oktober 2017 die Reformation.

Schon früh, noch zu seinen Lebzeiten,
wurde Luther auf eine Weise verklärt, die
den Blick auf seine Größe eher verstellte
als erhellte, und die er selbst auch nie
gewollt hätte. So wehrte er sich gegen
das ab 1522 geläufige Wort »lutherisch«:
»Zum ersten bitte ich, man wolle meines
Namens schweigen und sich nicht



lutherisch sondern Christ nennen. … Ist
doch die Lehre nicht mein, ebenso bin ich
auch für niemand gekreuzigt, … Wie
käme denn ich armer, stinkender
Madensack dazu, dass man die Kinder
Christi mit meinem heillosen Namen
benennen sollte? Nicht so, liebe Freunde,
lasst uns die Parteinamen tilgen und uns
Christen nennen, nach dem, dessen Lehre
wir haben.« 89

Das hat nichts genützt. Im Gegenteil:
Nach seinem Tod nahm die
Lutherverehrung religiöse Züge an. Man
sah in ihm den wiedergekehrten Elia oder
den »Engel mit einem ewigen
Evangelium«. Es gibt Holzschnitte von



ihm, die ihn mit Heiligenschein zeigen.90

Auf der Wartburg malten die
geschäftstüchtigen Burgherren in der
Lutherstube den Fleck an die Wand, der
seit Luthers angeblichem Tintenfasswurf
auf den Teufel geblieben war. Die Pilger
bestaunten ihn ehrfürchtig, betatschten
ihn, brachen gar ein Stück Putz heraus,
brachen auch ein Stück Holz aus Luthers
Schreibtisch und nahmen beides als
wundertätige Reliquie mit nach Hause.
Von Zeit zu Zeit wurde der Tintenfleck
erneuert. Allerdings, so protestantisch
war man dann doch, man verehrte zwar
»den Heros Luther, aber man erwartete
von ihm keine Fürsprache bei Gott, keine



Wunder am Grabe und erwähnte ihn
auch nicht als Fürsprecher in Gebeten«.91

Dennoch war die Entwicklung Luthers
zum Nationalheiligen kaum aufzuhalten.
Der Sockel, auf den er gestellt wurde,



wuchs in jedem Jahrhundert mehr in die
Höhe und stand zuletzt so hoch über den
Menschen, dass der Mensch Luther
allmählich unsichtbar wurde und sich in
eine Projektionsfläche verwandelte, auf
der jeder sehen konnte, was er zu sehen
wünschte. Jede Generation malte sich ihr
eigenes Lutherbild, und schon Lucas
Cranach hatte damit angefangen.
Unermüdlich hatte er Luther, je nach
Bedarf, als Mönch, Junker und Herkules
und Professor porträtiert. »Vor allem das
Bild Luthers im Professorentalar wurde
massenhaft, ergänzt durch Bilder der
Ehefrau und des Freundes Philipp
Melanchthon, verbreitet und teilweise



bald in Kirchen links und rechts des
Altars, stellenweise (wie in Wittenberg)
sogar über dem Altar aufgestellt bzw.
aufgehängt. Kritische Äußerungen
Luthers über die Bilderflut, die von ihm
durch die Werkstatt Cranachs verbreitet
wurde, sind übrigens im Unterschied zu
der kritischen Äußerung über die
Nutzung seines Namens zur Bezeichnung
einer Konfession nicht bekannt.«92 So
war es praktisch unvermeidlich, dass sich
die von Luther und Cranach selbst
produzierte Ikonografie im Lauf der Zeit
verselbstständigte und schließlich für alle
möglichen Interessen vor den Karren
gespannt wurde.



In dieser Hinsicht war dann das erste
große Reformationsjubiläum noch das
unschuldigste. Die Lutheraner hätten es
beinahe vergessen und mussten von der
innerkonfessionellen Konkurrenz der
Calvinisten daran erinnert werden, dass
sich am 31. Oktober 1617 der
Thesenanschlag zum hundertsten Mal
jährt. Bis dahin war man es in
protestantischen Regionen eher gewohnt,
des »Heiligen Martinus« an dessen
Geburts- oder Todestag zu gedenken statt
der papierenen Thesen von 1517. Der
Jubiläumsidee schlossen sich die
Lutheraner dann aber rasch und
einigermaßen begeistert an. Man scharte



sich um den kämpferischen Luther, der
sich gegen die »Römlinge« behauptet
hatte, und feierte in der Überzeugung,
dass man zusammenstehen und
angesichts der Erfolge der
Gegenreformation sich weiter gemeinsam
gegen den Papst und seine Macht
behaupten müsse.

Damals wurden die Protestanten von
Rom und den Katholiken heftig
angefeindet und aggressiv bedrängt. Der
Augsburger Religionsfrieden hatte keinen
wirklichen Frieden gebracht. In
Frankreich wurden die Hugenotten –
protestantische Calvinisten – von Anfang
an von der Staatsmacht verfolgt und



schikaniert. In Paris und einigen
französischen Landesteilen kam es in der
Nacht vom 23. zum 24. August 1572 zur
sogenannten Bartholomäusnacht, einem
Massaker, bei dem Tausende von ihnen
auf Befehl der Königinmutter Katharina
von Medici ermordet wurden. Zahlreiche
Hugenotten flohen anschließend aus
Frankreich in alle Himmelsrichtungen,
auch nach Deutschland, wo bis heute
noch hugenottische Gemeinden
existieren. Niemand hätte damals gewagt,
auf den Fortbestand des Protestantismus
in Europa zu wetten, auch beim
hundertsten Jubiläum 1617 nicht, und ein
Jahr später ging es dann tatsächlich drei



Jahrzehnte lang um Leben und Tod, denn
es begann der 30-jährige Krieg.

Es begann aber auch etwas gänzlich
Neues, Folgenschweres: Drei Jahre nach
dem ersten großen
Reformationsjubiläum, 1620, legte ein
Schiff namens Mayflower an der
Nordatlantikküste in Amerika an. Dem
Schiff entstiegen englische Puritaner,
strenge Calvinisten. Sie gründeten die
Stadt Plymouth in Massachusetts. Schon
vierzig Jahre vor ihnen hatten Briten in
Neufundland mit der Besiedlung
Nordamerikas begonnen. Aber nach der
Ankunft der Mayflower 1620 und der
Besiedlung durch die später sogenannten



Pilgerväter folgte eine
Einwanderungswelle nach der anderen.
Es kamen nicht nur britische und
holländische Calvinisten, sondern auch
französische Hugenotten, Schweizer
Zwinglianer und deutsche und
skandinavische Lutheraner – Amerika
wurde protestantisch. Spanier und
Portugiesen wanderten nach Mittel- und
Südamerika aus. Dieser Kontinent wurde
römisch-katholisch.

Der konfessionelle Unterschied
zwischen den beiden Kontinenten ist eine
der Hauptursachen dafür, dass sich beide
kulturell, wirtschaftlich und politisch so
unterschiedlich entwickelt haben. Wäre



es damals, im 17. Jahrhundert, umgekehrt
gewesen, hätten Spanisch und
Portugiesisch sprechende Katholiken
Nordamerika besiedelt und
protestantische Engländer, Deutsche und
Skandinavier Südamerika, gäbe es heute
vielleicht so etwas wie die Vereinigten
Staaten von Südamerika mit einer scharf
bewachten Nordgrenze, über die
beständig arme Nordamerikaner in den
Süden zu gelangen versuchen. Das ist
natürlich Spekulation, aber Tatsache
bleibt, dass die konfessionell bedingten
unterschiedlichen Sichtweisen auf Gott,
die Menschen und die Welt in den beiden
Kontinenten im weiteren Verlauf sehr



unterschiedliche Entwicklungen
generierten.

Nicht nur Amerika, die ganze Welt
sähe anders aus ohne das Ereignis der
Reformation, denn aus ihr entwickelte
sich später die westliche Dominanz über
die Welt, über andere Völker, andere
Kulturen mit anderen Religionen. Daher
sind auch diese bis heute von
Entwicklungen betroffen, zu deren
Auslösern die Reformation gehörte.

Beim 200. Jubiläum im Jahr 1717
hatten sich die Protestanten auch im
alten Europa etabliert. Sie waren sich
inzwischen ihrer Bedeutung und sich
selbst so gewiss, dass sie sich leisten



konnten, was sie am liebsten taten, tun
mussten: streiten. Streit ist eine natürliche
Folge der Tatsache, dass eben jene letzte
Instanz und oberste Autorität fehlt, die
entscheidet, was wahr sein soll. Streit um
die richtige Interpretation der Bibel, das
wahre Gottesbild, das richtige Lutherbild
gehört daher zur Grundausstattung des
Protestantismus. Davon wiederum ist die
natürliche Folge die große
»Artenvielfalt«, die der Protestantismus
im Lauf der Jahrhunderte hervorgebracht
hat. Nicht nur die vielen Kirchen des
Lutherischen Weltbunds bilden diese
Vielfalt ab, sondern noch zahlreiche, dem
Bund nicht angehörende Kirchen und



Sekten, die sehr eigene Ansichten darüber
haben, was wahrhaft christlich und
gottgefällig sei, sich aber mit den
Lutheranern immerhin darin einig sind,
dass kein Papst über sie herrschen solle.

Um das Jahr 1717 schwanken die
Lutherbilder zwischen den Polen der
altprotestantischen Orthodoxie, des neu
aufkommenden Pietismus und der
vorwärtsdrängenden Aufklärung. Die
Orthodoxen hatten Luthers prasselndes
Feuer gezähmt und in ein solides, auf
Dauer angelegtes Paragrafen- und
Lehrgebäude gesperrt, dem jeglicher
Spirit fehlte. Die Aufklärer sahen in
Luther einen der ihren und blendeten aus,



was dem widersprach.
Einen wichtigen Puls der Erneuerung

steuerten die Pietisten bei. Sie hielten
wenig vom Streit um die reine Lehre, aber
viel von praktischem Christentum und
sozialem Engagement. Ihr berühmtester
Vertreter, der Theologe und Pädagoge
August Hermann Francke, gründete 1698
in Halle ein Waisenhaus, das sich im
Verlauf von 30 Jahren zu einem Dorf aus
Schulen, Wohnungen, Werkstätten und
Gärten entwickelte, in dem bis zu 2500
Menschen lebten, lernten und arbeiteten.
Daraus entstanden die Franckeschen
Stiftungen, die ein neues reformatorisches
Programm realisierten: Bildung für alle,



Selbstbestimmung und soziale Teilhabe.93

Schon Martin Luther hatte eine
Bildung für alle und die Gründung
entsprechender Schulen gefordert.
Francke griff diesen vergessenen Impuls
wieder auf und gründete eine Schule für
alle sozialen Schichten. Aus Luthers
Denken leitete er die Erziehung zum
selbstständigen Denken,
selbstverantwortlichen Handeln und
selbstbestimmten Leben ab, aber auch
eine allgemeine Pflicht zum Sozialen. Die
Kirche, aber auch der Staat und jeder
Einzelne habe dafür zu sorgen, dass der
Starke den Schwachen stützt.

Francke fand zahlreiche Nachahmer in



ganz Europa und steuerte mit seinem
Denken und Werk eine weitere wichtige
Facette des Protestantismus bei, der sich
immer mehr ausdifferenzierte.

Wie groß inzwischen die Unterschiede
innerhalb des Protestantismus schon
waren, »lässt sich noch heute an zwei
Kirchbauten erkennen, die bald nach dem
Reformationsjubiläum von 1717 errichtet
wurden: der prunkvoll ausgestatteten
Dresdner Frauenkirche, einem Denkmal
der Sinnenfreude, sowie dem schlichten
Saal der Brüdergemeinde in dem nicht
weit von Dresden entfernten Herrnhut,
der auch heute noch von einem an
Askese orientierten Glaubensverständnis



zeugt.« 94

Und: Zum Protestantismus gehört nun
auch die Musik. Johann Sebastian Bach
verbringt 1717 sein letztes Jahr in
Weimar, wird Kapellmeister in Köthen
und sechs Jahre später Thomaskantor in
Leipzig. Er schlägt Funken aus Luthers
Theologie, lässt sich aber auch von
neuzeitlicher Mathematik und Newtons
Mechanik inspirieren und komponiert
daraus eine überkonfessionelle, noch nie
gehörte Musik.

Ein weiteres Jahrhundert-Jubiläum
später verbinden sich die
Reformationsfeierlichkeiten mit dem
Namen Johann Wolfgang von Goethe.



Dieser schlägt 1816 vor, das
bevorstehende Fest »so zu begehen, dass
es jeder wohldenkende Katholik
mitfeierte«. Da war der Kosmopolit
Goethe seiner Zeit und der ganzen
Ökumene weit voraus. Ein Jahr später
empfahl er, die Erinnerung an den
Beginn der Reformation und an die
Völkerschlacht bei Leipzig, wo Napoleon
geschlagen wurde, gemeinsam zu
begehen, und zwar als »ein Fest der
reinsten Humanität«.95 Der Empfehlung,
Reformation und Völkerschlacht zu
einem einzigen großen nationalen Fest zu
verbinden, folgte man gern, dem
Vorschlag, »ein Fest der reinsten



Humanität« zu feiern, nicht.
Stattdessen wurde Luther gerühmt als

deutscher Held, pflichtbewusster
Hausvater, vorbildlicher Untertan.96

Zahlreiche Reden waren getränkt mit
antifranzösischen Ressentiments und
Antipathien gegen den Geist der
Französischen Revolution.97 Von einem
Fest der reinsten Humanität, an dem auch
Katholiken, ja Franzosen hätten mitfeiern
können, war man weit entfernt. Die
unselige Geschichte des deutschen
Nationalismus und der deutsch-
französischen Erbfeindschaft nahm ihren
Lauf, und 1917, während des 400-
jährigen Jubiläums, befand man sich im



Krieg mit Frankreich. Luther wurde vor
den Karren des Ersten Weltkriegs
gespannt als Retter der Deutschen,
Vorbild für Kampfeswillen, Soldat gegen
den Feind. »Ein feste Burg ist unser Gott«
wurde das Kampflied der deutschen
Soldaten.

Das war aber noch nicht der
Tiefpunkt. Der kam 1933, das Jahr, in
dem Adolf Hitler Reichskanzler wurde
und sogleich Luther für seine Zwecke
missbrauchte, denn am 10. November
1933 galt es den 450. Geburtstag Luthers
zu feiern. Und all die vielen Protestanten,
die sich nun »Deutsche Christen«
nannten, machten begeistert mit, riefen



»Heil Hitler« beflaggten ihre Kirchen mit
Hakenkreuzen hießen im weiteren
Verlauf alle Verbrechen Hitlers, der
Wehrmacht und der SS gut. Zwar bildete
sich dann auch die »Bekennende Kirche«,
welche die Lehren der »Deutschen
Christen« und des Nationalsozialismus
als »Irrlehre« verwarf, zu einer wirklich
kraftvollen protestantischen Opposition
gegen Hitler hatte es jedoch nie gereicht.
Einzelne, wie etwa Dietrich Bonhoeffer,
Martin Niemöller und Helmut Gollwitzer
sind in den Widerstand gegangen und
haben einen kleinen Rest von Ehre des
Protestantismus gerettet. Alle drei waren
sehr einsam in ihrer Kirche. Bonhoeffer



hat seinen Widerstand mit dem Leben
bezahlt.

Die Geschichte der Vereinnahmungen
Martin Luthers wäre nicht komplett ohne
einen Seitenblick auf die ehemalige DDR.
Deren Held war naturgemäß nicht der
»Fürstenknecht« Luther, sondern der
Führer des Bauernaufstands Thomas
Müntzer. Das änderte sich in der
Spätphase der DDR. Plötzlich stieg Luther
in der Propaganda der damals
diktatorisch regierenden SED
(Sozialistische Einheitspartei
Deutschlands) vom Fürstenknecht zum
Exponenten der »frühbürgerlichen
Revolution« auf. Der Grund, warum die



Lehrer in der DDR jetzt umlernen und
ihren Schülern einen neuen Luther
beibringen mussten, war ein sehr
einfacher: Geld.

Die klamme DDR-Regierung brauchte
dringend Devisen, um für das zunehmend
mürrischer werdende Volk Waren aus
dem Ausland importieren zu können.
Daher bot sich an, Luthers 500.
Geburtstag im Jahr 1983 groß zu feiern.
Hintergedanke: Touristen werden ins
Land kommen und die ersehnten Devisen
mitbringen.

Der Eindruck, dass Luther nun im
Jubiläumsjahr 2017 auch wieder
Touristen ins Land locken soll, besonders



nach Ostdeutschland, lässt sich nicht von
der Hand weisen, wenn man sieht, wie
Luther seit Jahren schon in Erfurt,
Eisenach, Wittenberg, in ganz Thüringen,
Sachsen und Sachsen-Anhalt für das
Stadt- und Bundesland-Marketing
eingespannt wird. Wieder erhofft man
sich Touristen, Geschäfte, ein positives
Image mithilfe Luthers, obwohl doch die
Zahl der Kirchenmitglieder – gleich ob
evangelisch oder katholisch – gerade in
Luthers eigenem Wirkungsbereich einen
historischen Tiefstand erreicht hat. In
Sachsen-Anhalt, wo einst mit Wittenberg
das »reformatorische Rom« lag, sind
heute 80 Prozent der Bevölkerung



konfessionslos.
Aber man fühlt sich berufen, im Land

von Luther, Bach, Händel, Schiller,
Goethe das christliche Abendland zu
verteidigen. Statt Marketing müsste man
eigentlich christliche Missions- und
humanistische Bildungsarbeit betreiben …

Auch die EKD erhofft sich einen
Imagegewinn, und wenn schon keinen
nennenswerten Mitgliederzulauf, dann
doch wenigstens einen Rückgang der
Kirchenaustritte. Aber wie lauten die
Argumente? Warum sollte man heute
wegen Luther in die Kirche eintreten.
Was hat er uns denn heute zu sagen? Hat
er uns überhaupt noch etwas zu sagen?



Warum muss es 145 protestantische
Kirchen des Lutherischen Weltbunds
geben und darüber hinaus noch ein paar
Dutzend weitere? Wieso können die sich
nicht auf eine einzige große evangelische
Kirche einigen? Wäre es nicht
angebracht, 500 Jahre nach Luther zu
versuchen, mit der katholischen Kirche
einen Neuanfang zu versuchen? Und
überhaupt, wozu braucht man die
Protestanten noch?

Es ist zu hoffen, dass diese Fragen
unter der Flut der geplanten Luther-
Spektakel und dem ganzen
Veranstaltungs-Overkill, der uns
bevorsteht, nicht untergehen und wir



echte Antworten zu hören bekommen. Im
nächsten Kapitel versucht der
evangelisch-lutherische Autor, eine
eigene, persönliche Antwort zu geben.



Protestanten – warum
die Welt sie gerade jetzt
braucht

Religionen nerven. Sie bekämpfen
einander, hassen sich, bringen sich
gegenseitig um oder köpfen »die
Ungläubigen« vor laufender Kamera.
Schiiten gegen Sunniten, Alawiten gegen
Aleviten und alle gegen die Juden.
Muslime gegen Christen. Hindus gegen



Muslime. Liberale Juden, Protestanten
und Katholiken gegen konservative
Evangelikale, Traditionalisten,
Orthodoxe.

Alle zusammen nerven besonders
einen: den modernen, westlichen,
einigermaßen aufgeklärten
Durchschnittstyp, dessen absolute
Wahrheit lautet, dass es keine absolute
Wahrheit gibt, und wenn es sie doch
geben sollte, keinem Sterblichen zuteil
wird, und das, so dachte dieser moderne
Mensch noch bis vor Kurzem, sei
eigentlich Konsens unter allen
Vernünftigen, zumindest in Mitteleuropa.
Jeder soll nach seiner eigenen Façon selig



werden, aber den anderen mit seiner
Seligkeit in Ruhe lassen.

Daher hat sich der moderne
Mitteleuropäer bisher gegenüber
eigentlich intolerablen Verhaltensweisen
gelassen und tolerant gezeigt und sie
unter »nicht weiter ernst zu nehmende
Kuriositäten« abgebucht, gegenüber den
griechisch-orthodoxen Mönchen vom
Berg Athos zum Beispiel. Die nehmen seit
fast einem Jahrtausend für sich das Recht
in Anspruch, an der Eingangspforte zu
ihrem heiligen Berg ein Schild
aufzuhängen mit der Aufschrift: Frauen
müssen leider draußen bleiben. Das
Zugangs-Verbot gilt auch für weibliche



Tiere. Ausgenommen sind Katzen (wegen
der Ratten) und Hühner (wegen der
Eier). 

Man muss sich einmal vorstellen, was
in Europa los wäre, wenn man die
Aufschrift auf dem Schild geringfügig
änderte: Juden haben hier keinen Zutritt.
Oder Schwarze. Oder Norweger, Rentner,
Blonde, Hindus, Linkshänder, Behinderte.
In jedem dieser Fälle würde das Schild als
Skandal empfunden und von jedem
Gericht sofort kassiert. Nur bei Frauen,
da geht’s. Ist ja schon seit tausend Jahren
so. Altehrwürdige Tradition. Muss man
respektieren. Religionsfreiheit. Und
solange diese komischen Mönche auf



ihrem Berg bleiben …
Aber mit dieser gleichgültigen

Toleranz geht es bei uns allmählich zu
Ende, seit solche religiösen Kuriositäten
nicht mehr in fernen Ländern, sondern
vor unserer Haustür praktiziert werden
und wir mit allerlei Forderungen
konfrontiert werden, von denen wir nicht
wissen, wie wir uns dazu verhalten sollen:
Kreuze raus aus den Schulen,
Gebetsräume für Muslime rein,
Speisegebote, Tanzverbot am Karfreitag,
keine Fußballspiele am Totensonntag,
Kopftücher, Burkas, Minarette,
Schächten, Beschneidungen der Vorhaut
und Beschneidungen der



Meinungsfreiheit aus Rücksicht auf
religiöse Gefühle oder aus Gründen der
Sicherheit, Diskussionen über eine
Verschärfung des Blasphemie-Paragrafen,
Angst vor islamistischem, aber auch
rechtsradikalem Radikalismus, Angst vor
Terror und Gewalt, No-go-Areas in
unseren Städten, Flüchtlingselend vor
unseren Grenzen – die Zahl der religiös
und kulturell bedingten Konflikte nimmt
zu in aller Welt.

Und diese Konflikte schwappen herein
in unsere bisher so gut geordnete und
befriedete europäische Welt. Ihre Zahl
steigt mit der Zahl der Einwanderer, die
ihre kulturellen und religiösen



Hintergründe mitbringen. Der normale
alteingesessene Mitteleuropäer möchte
davon eigentlich nicht behelligt werden,
aber ist gezwungen, sich damit
auseinanderzusetzen, obwohl er nicht
besonders bibelfest ist und vom Koran in
der Regel überhaupt nichts weiß.

Er versteht nicht, warum die Identität
eines Mannes an dessen Vorhaut und die
Ehre einer Familie am Jungfernhäutchen
der Tochter hängen soll. Er weiß nicht,
worum es beim Abendmahlsstreit
zwischen Protestanten und Katholiken
geht, und will es auch gar nicht wissen,
auch nicht, was am Schwein schlechter
oder unreiner sein soll als am Schaf. Er



versteht nicht, wie sich einzelne fehlbare,
irrende Menschen als Papst, Imam oder
Oberrabiner anmaßen können, für alle
verbindliche Wahrheiten zu formulieren.
Und noch weniger versteht er, dass sich
im 21. Jahrhundert Millionen Einzelne
tatsächlich dem jeweiligen Diktum ihrer
Autoritäten unterwerfen, und sich von
diesen bis in ihr Sexualleben und ihre
Essensgewohnheiten hinein vorschreiben
lassen, was schicklich sei, statt von ihrem
eigenen Verstand Gebrauch zu machen.

Es fällt einem modernen, säkularen
Menschen schwer, solch einem Verzicht
auf selbstständiges Denken den Respekt
zu zollen, der von den Autoritäten – allen



voran den islamischen – ziemlich laut
eingeklagt wird. Dennoch hält er es,
wenn auch kopfschüttelnd, aus Gründen
der Toleranz und der Religionsfreiheit,
für nötig, die Religionen mit ihrem
bunten Treiben gewähren zu lassen.

Nur: Sympathischer werden ihm die
Religionen dadurch nicht. Glauben und
Vertrauen erwecken diese bei ihm nicht.
Und statt einer neuen Hinwendung des
säkularen Menschen zu religiösen
Traditionen erreichen sie dessen völlige
und endgültige Abwendung.

Das schafft ein weiteres Problem: Gerade
jene multiethnischen, multikulturellen,



multireligiösen Gesellschaften, die seit
einigen Jahrzehnten und mit wachsendem
Tempo in Europa entstehen, brauchen
eine Verständigung darüber, wie sie
einem Zerfall dieser Gesellschaften in
Antagonismen entgegenwirken und
stattdessen freundlich miteinander leben
und arbeiten können. Dafür sind einige
Grundregeln nötig, an die sich alle, aber
auch wirklich alle halten, und die nicht
verhandelbar sind.

Wo aber wäre der Ort, an dem eine
überlebensnotwendige Verständigung
über Grundregeln des multikulturellen
Zusammenlebens stattfinden könnte?
Wer könnte die vielen verschiedenen



Menschen zusammenbringen, ein
Gespräch über die Regeln organisieren,
moderieren und für deren Akzeptanz
werben? Die politischen Parteien? Denen
glauben nur noch wenige etwas. Der
Staat? Auch ihm wird misstraut. Also die
Kirchen? Ja, und zwar ganz besonders die
evangelische, denn es erweist sich nun,
dass die ihr in der Vergangenheit oft
vorgeworfene und teilweise von ihr selbst
so empfundene »Profillosigkeit« in
Wahrheit eine Stärke ist.

Ein Profil ist etwas Starres, hat zwar
wegen seiner klar definierten Struktur
eine hohe Wiedererkennbarkeit, aber was
nützt das, wenn das Profil in der Realität



nicht greift, nicht auf sie passt?
Winterreifenprofile sind nützlich bei
Schnee und Matsch, im Sommer
gefährdet der ganze Reifen mit seiner für
niedrige Temperaturen konzipierten
Gummimischung die Sicherheit des
Fahrers. Was es bräuchte, wäre ein Reifen
mit dynamischem Profil, das sich jeder
neuen, auch unvorhersehbaren Situation
anpasst.

Über diese Dynamik und Flexibilität
verfügt der Protestantismus wie keine
andere Konfession, weil deren Mitglieder
zwar an eine gemeinsame Wahrheit
glauben, aber den Versuch unterlassen,
diese Wahrheit zu fixieren. Daher



visualisiert das Facettenkreuz, das sich
einige Landeskirchen, wie etwa die
Evangelische Kirche in Hessen und
Nassau (EKHN), als Logo gegeben haben,
den Geist des Protestantismus ziemlich
gut. Aber eigentlich bräuchte es statt
eines Bildes ein Video zur Visualisierung
dieses Geistes. Es wäre eine schwingende,
flimmernde, schillernde, ständig seine
Gestalt verändernde Form, die immer als
Kreuz erkennbar bleibt, aber sich nie auf
eine einzige Form festlegen lässt.

Protestanten wissen, dass sich die eine,
absolute, für alle Zeiten und alle
Menschen gültige Wahrheit weder
erkennen noch formulieren lässt. Sie



wissen, dass jedes Gemeindemitglied
immer nur seine eigene jeweilige
Teilwahrheit lebt, geben den Glauben an
eine »gemeinsame Wahrheit dahinter«
trotzdem nicht auf und wirken daher
immer rührend hilflos, wenn sie über
diese »Wahrheit dahinter« Auskunft
geben sollen. Darüber zanken sie auch
unentwegt, aber jedes Gezänk endet
irgendwann mit der Einsicht: Wir sind
alle Gottes Kinder, und darum haben wir
die Pflicht, uns zu vertragen, auch dann,
wenn wir uns über die eine oder andere
Frage nicht einigen können.

Und tatsächlich vertragen sie sich
dann wieder, mancher grollend, mancher



murrend, mancher unbelehrbar seine
eigene Wahrheit für die ganze nehmend,
aber sie bleiben beieinander und lernen,
einander auszuhalten und wie nebenbei:
Konfliktmanagement, Mediation,
Moderation. Sie lernen ihre eigene
Unsicherheit, Unschärfe, Unbestimmtheit
zu akzeptieren. Sie lernen, dass alle
großen Probleme komplex und
differenziert zu betrachten sind, und
wenn sie das dann in ihren Denkschriften
ausformulieren, kommen Texte von
gähnend-langweiliger Ausgewogenheit
zustande, die jeden Leser sedieren. Aber
fast immer sind es Texte auf hohem
Reflexionsniveau, derer man sich als



Protestant nicht schämen muss, und auch
wenn ein aktiver oder ehemaliger
Ratsvorsitzender – heiße er nun Huber,
Schneider oder Bedford-Strohm – in der
Talkshow spricht, reißt einen das zwar
nicht vom Hocker, aber zumindest ich bin
dann oft ein kleines bisschen stolz auf sie,
weil sie eigentlich immer vernünftig,
intelligent, menschlich, undogmatisch
und zumindest dem Anschein nach
uneitel und demütig »rüberkommen«.

Die seltsame Unbestimmtheit des
Protestantismus macht diesen zwar
anfällig für Moden und jeden Zeit-,
Zweit- und Drittgeist, und nicht selten
wird er auch deren Opfer, aber er



berappelt sich dann schon wieder und
passt eben gerade deshalb besser in eine
multikulturell-säkulare
Individualistengesellschaft als jede andere
Glaubensgemeinschaft, den uns fremden
Buddhismus vielleicht ausgenommen. Der
Protestantismus passt auch besser in
unsere Welt, weil er für deren Probleme –
von der Umwelt über das Klima, die
soziale Gerechtigkeit und den
Überwachungsstaat – »den Kopf frei
hat«, während der Katholizismus sich
endlos quält mit seinen heiligen drei
Kühen: Pille, weibliche Priester,
Homosexualität gleich Sünde. Dazu
kamen in der jüngsten Vergangenheit



noch die Missbrauchsskandale und der
sogenannte Protzbischof von Limburg.
Die katholische Kirche hat jetzt und noch
eine geraume Zeit mehr mit sich selbst zu
tun als mit der Welt und den letzten
Wahrheiten.

Es liegt vermutlich an dieser
pragmatischen Anpassungsfähigkeit des
Protestantismus, dass so viele
Protestanten die Geschicke unseres
Landes lenken – man sehe sich nur um:
der Bundespräsident, die Kanzlerin, der
Finanzminister, der Innenminister, die
Verteidigungsministerin, die
Familienministerin, der
Gesundheitsminister, der



Fraktionsvorsitzende und der
Generalsekretär der CDU, sie alle sind
Protestanten. Es gibt auch Katholiken in
der Regierung, wie etwa die Arbeits- und
Sozialministerin Andrea Nahles, den
Justizminister Heiko Maas oder die
Umweltministerin Barbara Hendricks,
aber sie sind in der Minderzahl. Zehn zu
sechs ist das Verhältnis.

So eine an bloßen Zahlen orientierte
Aufzählung mag auf den ersten Blick
zufällig erscheinen und als reine
Äußerlichkeit gelten, aber es lassen sich
doch tiefere Gründe finden für die
öffentliche Brauchbarkeit von
Protestanten in Wissenschaft, Politik und



Wirtschaft. Zwei Namen protestantischer
Theologen sind damit verbunden: Rudolf
Bultmann und Dietrich Bonhoeffer.

Kurz nach dem Ende des Zweiten
Weltkriegs hatte der damals noch
unbekannte Theologe Rudolf Bultmann
einen aufsehenerregenden Vortrag
gehalten, der beinahe zu seinem
Rausschmiss aus der Evangelischen
Kirche geführt hätte.
In diesem Vortrag hatte Bultmann
gesagt, all die Wundergeschichten, die in
der Bibel stehen, diese Geschichten über
Engel, Dämonen und den Teufel, die
Einteilung der Welt in die drei
Stockwerke Himmel, Erde, Hölle – das



alles seien keine Berichte historischer
Ereignisse, sondern Mythen.

Mythisch sei die Schilderung von
Christus als einem präexistenten
Gotteswesen, das sich auf Erden als
Mensch inkarniert, die Sünden der
Menschen auf sich nimmt, dafür am
Kreuz stirbt, am dritten Tage aufersteht,
in den Himmel fährt und von dort wieder
zurückkommt. Mythisch sei die
Vorstellung, dass dieses Wesen nach
einem Ablauf verschiedenster kosmischer
Katastrophen die Toten aufweckt, vor
Gericht stellt und die gesamte Menschheit
in Selige und Verdammte scheidet.

Dies alles seien Geschichten, die aus



antiken Mythen, spätjüdischer
Apokalyptik und gnostischen
Erlösungsfantasien komponiert wurden,
und diese seien durch das moderne
Weltbild erledigt.

Damit, sagt Bultmann, sei auch die
Höllen- und Himmelfahrt Christi erledigt,
erledigt sei die Vorstellung von einer
unter kosmischen Katastrophen
hereinbrechenden Endzeit, erledigt die
Erwartung des auf den Wolken des
Himmels kommenden Menschensohnes,
erledigt die Wunder als bloße Wunder,
erledigt der Geister- und
Dämonenglaube. Man könne nicht
»elektrisches Licht und Radioapparat



benutzen, in Krankheitsfällen moderne
medizinische und klinische Mittel in
Anspruch nehmen und gleichzeitig an die
Geister- und Wunderwelt des Neuen
Testaments glauben. Und wer meint, es
für seine Person tun zu können, muss sich
klarmachen, dass er, wenn er das für die
Leistung christlichen Glaubens erklärt,
damit die christliche Verkündigung in
der Gegenwart unverständlich und
unmöglich macht«.98

Erledigt ist damit aber auch Luther.
Luther, wenn er plötzlich als der
wiederkäme, der er war, und läse, was
Bultmann geschrieben hat, und hörte,
welche Theologie an unseren



Universitäten gelehrt wird, würde sich
schaudernd abwenden, Bultmann als
Teufel bezeichnen und der evangelisch-
lutherischen Kirche befehlen, seinen
Namen aus ihrem Firmenschild zu tilgen.
Eben diese Kirche ist aber durch
Bultmann gerettet worden.

Er hat mit seinem
Entmythologisierungsprogramm die
protestantische Kirche auf den geistigen
Stand ihrer Zeit gebracht und sie damit
anschluss- und diskursfähig gemacht im
Streit mit der Wissenschaft und dem
Atheismus – was manch militanter, noch
dem 19. Jahrhundert verhafteter Atheist
vom Schlage eines Richard Dawkins



offenbar noch nicht bemerkt hat. Dank
Bultmann können protestantische
Theologen heute jeden Angriff Dawkins
locker parieren.

Für die Theologie gibt es daher aber
auch kein intellektuell redliches Zurück
mehr hinter Bultmann und damit auch
kein Zurück mehr zu Luthers
zeitbedingtem Hexen-, Dämonen-,
Teufels- und Höllenglauben. Stattdessen
markiert Bultmann eine Wegmarke, die
von den diversen Katholizismen,
Orthodoxien und Mohammedismen erst
noch erreicht werden muss. Aber genau
darum sind Protestanten bessere
Gesprächspartner für moderne Menschen



– und vielleicht auch bessere
Geburtshelfer für einen modernen Islam –
als ans Dogma gefesselte Katholiken oder
militante Atheisten, denen das ganze
»religiöse Gedöns« sowieso auf die
Nerven geht.

Für Bultmann hat sich zwar das
mythische Weltbild erledigt, nicht aber
die eigentliche, unmythische christliche
Wahrheit, die auch für den modernen
Menschen von heute noch relevant ist
und erst zugänglich wird, wenn sie von
allem mythischen Ballast befreit wurde.
Zu dieser Wahrheit ist die protestantische
Kirche noch unterwegs. Aber immerhin
ist sie unterwegs, während die anderen



noch weit hinter Bultmann auf ihren
unhaltbaren, mythisch begründeten
Dogmatismen verharren.

Die nächste Wegmarke, die Religionen,
wenn sie denn eine Zukunft haben
wollen, erreichen müssen, ist Dietrich
Bonhoeffers religionsloses Christentum.
Dieses auf den Kern reduzierte
Christentum ist nicht mehr Religion,
sondern Glaube, und als solcher ist er
Aufklärung, Religionskritik, Herrschafts-
und Autoritätskritik, Kritik auch an einer
Religion namens Kapitalismus, Kritik der
Götzen Reichtum, Erfolg, Karriere,
Schönheit, Dünnsein, Fitness. Mit
Bonhoeffer kommt der Glaube von den



Nebensachen – Riten, Dogmen,
Speiseverbote, Reinheitsgebote,
Äußerlichkeiten, Erfolgsgebote – zur
Hauptsache. Darin geht’s nicht ums
Jenseits, sondern ums Hier, nicht um die
Zukunft, sondern um das Jetzt und um
die Frage: Was ist das gute Leben, und
was muss getan werden, um das gute
Leben jetzt und hier zu ermöglichen?

Mit Bonhoeffer hätte Luther weniger
Probleme gehabt, obwohl natürlich auch
Bonhoeffer Bultmanns Theologie gegen
Luther verteidigt hätte. Aber dass sich der
Wert und die Würde eines Menschen
nicht aus seiner Leistung, seinen Werken,
speisen, darin hätte Luther eine



akzeptable Form seiner
Rechtfertigungslehre erkannt.
Bonhoeffers aktiven Widerstand gegen
Hitler wiederum hätte Luther kritisiert.
Auch die »Deutschen Christen« hätte er
natürlich verurteilt, aber vermutlich noch
heftiger den gewaltsamen Widerstand
gegen die Regierenden – da hätte er
gesagt: das ist nicht lutherisch, sondern
müntzerisch.

Mit großem Interesse hätte Luther
registriert, dass einige seiner alten
Streitfälle mit den Humanisten bis heute
nicht geklärt sind. Ob der Mensch einen
freien Willen habe, diese Frage ist weiter
unentschieden. Ob der Mensch von Natur



aus gut sei oder zumindest durch eine
entsprechende Bildung und Erziehung
werden könne, wie die Humanisten
glaubten, wie später auch die Aufklärer
um Jean-Jacques Rousseau behaupteten,
ist ebenfalls noch immer mehr eine
Glaubensfrage als eine Sache, die durch
wissenschaftliche Erkenntnis zu
entscheiden wäre.

Mit großer Zustimmung und zugleich
mit einem gewissen Erstaunen hätte
Luther bei dem Atheisten Sigmund Freud
gelesen: Ein gern verleugnetes Stück
Wirklichkeit bestehe darin, dass der
Mensch nicht ein »sanftes … Wesen ist,
das sich höchstens, wenn angegriffen,



auch zu verteidigen vermag, sondern dass
er zu seinen Triebbegabungen auch einen
mächtigen Anteil von
Aggressionsneigung rechnen darf«.99 Der
Nächste sei dem Menschen daher nicht
nur ein »möglicher Helfer und
Sexualobjekt, sondern auch eine
Versuchung, seine Aggression an ihm zu
befriedigen, seine Arbeitskraft ohne
Entschädigung auszunützen, ihn ohne
seine Einwilligung sexuell zu gebrauchen,
sich in den Besitz seiner Habe zu setzen,
ihn zu demütigen, ihm Schmerzen zu
bereiten, zu martern und zu töten«.
Homo homini lupus, der Mensch ist des
Menschen Wolf – »wer hat nach allen



Erfahrungen des Lebens und der
Geschichte den Mut, diesen Satz zu
bestreiten«?

Der jüdische Aufklärer Freud bestätigt
damit Luthers Menschenbild, wie er es
vom Alten und Neuen Testament hat: Das
Dichten und Trachten des menschlichen
Herzens ist böse von Jugend auf (1. Mose,
6,5 und 8,21), sie sind allzumal Sünder
(Römer 3,23). Der Mensch ist eben nicht
von Natur aus gut. Deshalb bedarf er der
Gnade Gottes.

Wie einst Luther quer zu seiner Zeit
stand – weder römisch, noch
humanistisch –, so stehen Freud und
dessen Anhänger heute quer zum



weitverbreiteten Glauben an das Gute im
Menschen. Und so wie er einst den
Humanisten Erasmus von Rotterdam
gerügt, ja fast verachtet hatte wegen
dessen oft unentschiedener Haltung, so
würde er heute die oft unentschieden
erscheinende sowohl-als-auch-Haltung
der evangelischen Kirche geißeln.

Es tut dieser Kirche gut, so einen
lutherischen Stachel im Fleisch zu haben,
ihm aber nicht zu sehr nachzugeben,
denn mit lutherischer Sturköpfigkeit ist
heute kein Blumentopf mehr zu
gewinnen. Moderne Protestanten haben
sich längst von Luther emanzipiert, und
genau darin, dass sie ihrem herrischen



Lehrmeister, wo es nötig ist,
selbstbewusst widersprechen, erweisen sie
sich als wahrhaft lutherisch, denn
wahrhaft lutherisch ist es nun mal,
keinen Papst zu akzeptieren, auch keinen
evangelischen.

Daher ist es gerade die aus dem Geist
des Luthertums kommende
Widerständigkeit, wegen der die
Protestanten heute gebraucht werden.
Ihre gesunde Skepsis gegenüber Macht,
Autorität und Dogmatismus ist umso
nötiger in einer Zeit, in der immer mehr
Politiker, Despoten, Diktatoren und
religiöse, aber auch wissenschaftliche und
ökonomische Autoritäten ihre



Machtansprüche und Wahrheiten
durchzusetzen versuchen. Es sind nicht
nur die Homophobie,
Fremdenfeindlichkeit, Frauenfeindlichkeit
und der Nationalismus religiöser
Fundamentalisten, die uns heute
herausfordern, es ist auch der
Ökonomismus unserer wirtschaftlichen,
technischen und wissenschaftlichen
Eliten. Diese sind heute in der Lage eine
Zukunft zu gestalten, in der sich Orwells
autoritärer Überwachungsstaat mit der
»Schönen Neuen Welt« zu einer Techno-
Diktatur verbindet, aus der es kein
Entkommen mehr gibt. Dagegen hilft nur
protestantische Widerständigkeit.



Durch ihren Anspruch, auf Augenhöhe
mit der Wissenschaft und dem Atheismus
zu disputieren und jedes Dogma infrage
zu stellen, auch wissenschaftliche,
atheistische, ökonomische und technische
Dogmen, sind die Protestanten für die
Gestaltung der Zukunft besser gerüstet
als jene, die sich auf die traditionelle
Religionsausübung mit ihren
unhinterfragten Dogmen, Ritualen und
Anmaßungen beschränken. Gebraucht
werden die Protestanten auch überall
dort, wo der Wert eines Menschen an
seinen Werken gemessen und fremden
Göttern – Macht, Reichtum, Besitz,
Schönheit, Kapital, Wachstum, die



Nation, die Klasse – gehuldigt wird.
Protestanten haben dank ihrer Lektionen
aus der Vergangenheit gelernt, in der
Welt mitzuwirken, aber sich gleichzeitig
zurückzunehmen. Deshalb ist der
Protestantismus so zeitgemäß und – für
mich – unter allen
Glaubensgemeinschaften eine der
fortgeschrittensten und daher so gut
geeignet, im Dialog der Religionen eine
führende Rolle zu spielen.

Dass dies alles auch mit liberalen,
aufgeklärten Juden, Muslimen und
Katholiken möglich ist, will ich nicht
bestreiten. Sowieso werden die anderen
nicht überflüssig. Auch der Papst wird



weiterhin gebraucht, um den Christen in
der Welt eine Stimme zu verleihen. Wenn
er den Kapitalismus kritisiert, wird er auf
der ganzen Welt gehört. Wenn der EKD-
Ratsvorsitzende das tut, stößt das auf
begrenztes Interesse. Darum spricht der
Papst, wenn er sich für Frieden, Freiheit
und gegen die Herrschaft des Gelds
ausspricht, immer auch für die
Protestanten mit.

Sagt er aber, Frauen taugten nicht als
Priester, die Pille zu nehmen verstoße
gegen göttliches Gebot, und
Homosexualität sei Sünde, dann
widersprechen die Protestanten, und
darin sprechen sie auch vielen Katholiken



aus dem Herzen. Eigentlich ist es also gar
nicht so ein großes Unglück, dass es die
eine große katholische Kirche und die
vielen kleinen chaotischen
Schrebergartenkirchen des
Protestantismus und darüber hinaus noch
die bunte Vielfalt der anderen Religionen
gibt. Wenn sie klug sind, fordern sie
einander heraus, korrigieren einander,
sichern damit ihr gemeinsames
Überleben, und bei allem Streit und allen
Differenzen gehören sie doch zusammen.

Und was klug ist, dafür ist die
Großmutter des israelischen
Schriftstellers Amos Oz ein wunderbares
Beispiel. Zum ewigen Streit zwischen



Juden und Christen, ob der Messias schon
gekommen sei, wie die Christen glauben,
oder erst noch kommen wird, wie die
Juden glauben, sagt sie: »Ist es so
wichtig? Warum kann nicht jeder einfach
abwarten und schauen? Falls der Messias
kommt und sagt: ›Hallo, schön euch
wiederzusehen!‹, müssen die Juden
nachgeben. Falls er aber sagt: ›Hallo, wie
geht’s? Schön, mal hier zu sein!‹, wird die
gesamte christliche Welt sich bei den
Juden entschuldigen müssen.«100

Wer sich bei wem wofür warum
entschuldigen muss – das wäre eine
Frage, die zum 500.



Reformationsjubiläum ausführlich
erörtert werden sollte.



1

2
3

Quellenverzeichnis

Hundert Kilometer
Einsamkeit

Veit-Jakobus Dieterich, Martin
Luther. Sein Leben und seine Zeit;
dtv München 2013, S. 17 f.
Dieterich, S. 18
zit. nach Arnulf Zitelmann,
»Widerrufen kann ich nicht«. Die



4

5

6

Lebensgeschichte des Martin Luther;
Beltz und Gelberg, Weinheim 1983
Martin Luther: Gesammelte Werke,
S. 1623 (vgl. Luther-W Bd. 2, S. 324)
(c) Vandenhoeck und Ruprecht,
http://www.digitale-
bibliothek.de/band63.htm

Ein Mönch geht seinen Weg

Thomas Kaufmann: Martin Luther,
Verlag C.H.Beck, München 2010, S.
34
diese Route nennt Jutta Krauß in:
Martin Luther. Lebensspuren,
Schnell & Steiner, Regensburg 2016,



7
8

9

10

S. 84
Krauß, a.a.O., S. 86
Krauß, a.a.O., S. 101

Die Entdeckung eines neuen
Gottesbildes

Heinz Schilling: Martin Luther.
Rebell in einer Zeit des Umbruchs,
Verlag C.H.Beck, München 2014, S.
128
Schilling, a.a.O., S. 128

Wie alles anfing



11
12

13
14
15

16
17
18

19

Zitelmann, a.a.O.
zit. nach Christiane Neuhausen, in:
Die Welt vom 16.12.2015 
Schilling, a.a.O.
http://www.luther.de/legenden/tanschl.html
Dietmar Pieper, Der Spiegel.
Geschichte; Die Reformation.
Aufstand gegen Kaiser und Papst

Pieper, Spiegel, a.a.O.
Schilling, a.a.O., S. 145
Volker Reinhardt: Luther, der
Ketzer. Rom und die Reformation,
C.H.Beck München 2016, S. 15
Reinhardt, a.a.O.

http://www.luther.de/legenden/tanschl.html


20
21

22
23

24
25

Schilling, a.a.O, S. 145
Schilling, a.a.O.

Rom – Die große Hure
Babylon

Reinhardt, a.a.O., S. 30
Diarmaid MacCulloch: Die
Reformation 1490-1700, DVA
München 2008, vgl. auch John
Hirst: Die kürzeste Geschichte
Europas, Hoffmann und Campe,
Hamburg 2012
MacCulloch, a.a.O, S. 174
MacCulloch, a.a.O, S. 123



26
27

28

29

30

Es geht los

Reinhardt, a.a.O., S. 96 f.
Martin Luther 1518: Gesammelte
Werke, S. 7137
Reinhardt, a.a.O., S. 96 f.

Der Bruch, der Bann und der
Beginn einer neuen Zeit

Ulrich Köpf: Martin Luther. Der
Reformator und sein Werk, Reclam
Stuttgart 2015, S. 64
(lt. Margot Käßmann, in: Spiegel
Geschichte, Die Reformation)



31
32

33

34
35

Ein Fürst versteckt seinen
Untertan vor Papst und
Kaiser

Schilling, a.a.O., S. 204
Köpf, a.a.O., S.95

Die Erfindung der deutschen
Sprache durch Junker Jörg

http://www.lutherhaus-
eisenach.com/de/das-
lutherhaus/luther-in-eisenach.html
Kaufmann, a.a.O., S. 64
http://www.sueddeutsche.de/wissen/mittelalter-

http://www.lutherhaus-eisenach.com/de/das-lutherhaus/luther-in-eisenach.html
http://www.sueddeutsche.de/wissen/mittelalter-unbekannter-uebersetzte-bibel-jahre-vor-luther-1.2920823


36
37
38
39

40
41
42

unbekannter-uebersetzte-bibel-jahre-
vor-luther-1.2920823
Dieterich, a.a.O., S. 75
Schilling, a.a.O., S. 243
Schilling, a.a.O., S. 236
Harald Meller (Hrsg.): Fundsache
Luther. Archäologen auf den Spuren
des Reformators, Theiss, Darmstadt
2008, S. 100

Aufräumen in Wittenberg

Dieterich, a.a.O., S. 83
Köpf, a.a.O., S. 107
Jutta Krauß: Martin Luther.



43

44

45
46

47

Lebensspuren, Schnell & Steiner,
Regensburg 2016
Krauß, S. 100
Dieterich, a.a.O., S. 80

Blut und Entzweiung

zit. nach Jutta Krauß: Martin Luther.
Lebensspuren, Schnell & Steiner,
Regensburg 2016, S. 188
Kaufmann, S. 81
Krauß, a.a.O.

Und plötzlich: »Herr Käthe«

Zitiert nach Eva Zeller: Die Lutherin.



48

49

50

51

Spurensuche nach Katharina von
Bora, Piper, München 2000, S. 20
zitiert nach Eva Zeller, Die Lutherin,
S. 20; vergl. auch Martin Treu:
Katharina von Bora. Biographien
zur Reformation, Drei Kastanien
Verlag, Wittenberg 2013, S. 17
zitiert nach Bruno Preisendörfer:
Ehe als Lebenspflicht bei Luther,
Deutschlandfunk, 14. 10. 2015
zitiert nach Reimar Zeller: Luther,
wie ihn keiner kennt, Herder,
Freiburg 1982, S. 9
alle Briefanreden zitiert nach R.Z.,
s.o. S. 148, S. 157 f.



52

53

54
55

56
57
58
59
60

zitiert nach Veit-Jakobus Dieterich,
München 2013, Martin Luther, S.
125
zitiert nach Martin Treu, Wittenberg
2013, Katharina von Bora, S. 27
zitiert nach Dieterich, s.o. , S. 126
zitiert nach Wilhelm Lindemann:
Reformation heute, Schriftenreihe
der EKD zum 500. Jubiläum der
Reformation
zitiert nach Dieterich, s.o., S. 90
zitiert nach Treu, s.o., S. 31 f.
ebenda, S. 33
zitiert nach Eva Zeller, s.o., S. 94
zitiert nach Dieterich, s.o., S. 128



61
62
63
64
65
66
67
68
69
70
71
72
73

zitiert nach Dieterich, S. 131
zitiert nach Eva Zeller, S. 82
zitiert nach Dieterich, S. 128
ebenda
ebenda, S. 90
ebenda, S. 125
ebenda
ebenda, S. 136
ebenda, S. 135
ebenda, S. 127
zitiert nach Eva Zeller, S. 155
ebenda
zitiert nach Dieterich, S. 135



74
75
76
77
78

79

80

ebenda
zitiert nach Treu, S. 70
ebenda, S. 71
zitiert nach Dieterich, S. 125 f.
1. Korinther 14, 33-35, zitiert nach
Petra Gerster, Andrea Stoll: Ihrer
Zeit voraus, cbj, München 2009, S.
47
Zitiert nach Petra Gerster, Andrea
Stoll, ebenda, S. 91
vgl. auch ebenda, S. 45 ff.

Der Patriarch von
Wittenberg



81
82
83
84
85
86
87

88
89

Köpf, a.a.O. S. 223
Schilling, a.a.O., S. 524
Dieterich, a.a.O., S. 191
Schilling, a.a.O., S. 526
Dieterich, a.a.O., S. 191
Dieterich, a.a.O., S. 192
vgl. http://kath-
zdw.ch/maria/texte/luthers.lebensende.htm

Luther – wer war er
eigentlich?

https://www.ekd.de/glauben/abc/lutherischer_weltbund.html
Aus GW, »Eine treue Vermahnung
an alle Christen, sich zu hüten vor

http://kath-zdw.ch/maria/texte/luthers.lebensende.htm
https://www.ekd.de/glauben/abc/lutherischer_weltbund.html


90

91

92
93

94

95

Aufruhr und Empörung«, S. 4219
http://www.luther2017.de/kr/wiki/jubilaeum/lutherbilder-
im-wandel-der-zeiten-i/
Christoph Markschies: Beinahe ein
Heiliger, in: Rotary Magazin 4/2012
Christoph Markschies, a.a.O.
http://www.francke-
halle.de/neuigkeiten-n-8604.html
Hartmut Lehmann: Die Deutschen
und ihr Luther, in: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 26.08.2008
zit. nach Hartmut Lehmann:
Reformationsjubiläum 2017. Vom
Helden zur Null?, in: FAZ,
26.10.2014

http://www.luther2017.de/kr/wiki/jubilaeum/lutherbilder-im-wandel-der-zeiten-i/
http://www.francke-halle.de/neuigkeiten-n-8604.html


96
97

98

99

100

http://www.sonntagsblatt.de/archiv01/44/woche9.htm
Hartmut Lehmann, Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 26.08.2008,
a.a.O.

Die Protestanten – warum
die Welt sie gerade jetzt
braucht

Rudolf Bultmann: Neues Testament
und Mythologie. 1941, 18
Sigmund Freud: Das Unbehagen in
der Kultur, S. Fischer, Frankfurt/M
1974
Süddeutsche Zeitung, 24.07.1999

http://www.sonntagsblatt.de/archiv01/44/woche9.htm


Literaturverzeichnis
Martin Luther: Gesammelte Werke, hrsg.
v. Kurt Aland, Direct Media, Berlin 2002
(Ebook Digitale Bibliothek Band 63)
Martin Luther: Tischreden. Vom Einfachen
und Erhabenen, hrsg. von Thomas
Walldorf, Marix Verlag, Wiesbaden 2014
(Ebook)
Martin Luther: Vom unfreien Willen (An
Erasmus von Rotterdam), e-artnow 2015
(Ebook)
Martin Luther: Von der Freiheit eines
Christenmenschen, ofd edition,



Norderstedt 2015 (Ebook)
Diarmaid MacCulloch: Die Reformation
1490-1700, DVA München 2008
Veit-Jakobus Dieterich: Martin Luther.
Sein Leben und seine Zeit, dtv München
2013
Frauen der Reformation, Katalog zur
Wanderausstellung 2012 der Evangelischen
Frauen in Mitteldeutschland
Petra Gerster, Andrea Stoll: Ihrer Zeit
voraus, Frauen verändern die Welt, cbj,
München 2009
John Hirst: Die kürzeste Geschichte
Europas, Hoffmann und Campe, Hamburg
2012
Katharina von Bora: An der Seite von
Martin Luther, Hörspiel 2009
Thomas Kaufmann: Geschichte der



Reformation, Verlag der Weltreligionen im
Insel Verlag, Frankfurt am Main und
Leipzig 2009
Thomas Kaufmann: Martin Luther, Verlag
C.H.Beck, München 2010 (Ebook)
Ulrich Köpf: Martin Luther. Der
Reformator und sein Werk, Reclam
Stuttgart 2015 (Ebook)
Jutta Krauß: Martin Luther. Lebensspuren,
Schnell & Steiner, Regensburg 2016
Volker Leppin: Martin Luther. Vom Mönch
zum Feind des Papstes, Lambert Schneider,
Darmstadt 2015 (Ebook)
Harald Meller (Hrsg.): Fundsache Luther.
Archäologen auf den Spuren des
Reformators, Theiss, Darmstadt 2008
Volker Reinhardt: Luther, der Ketzer. Rom
und die Reformation, C.H.Beck, München



2016
Heinz Schilling: Martin Luther. Rebell in
einer Zeit des Umbruchs, C.H.Beck,
München 2014 (Ebook)
Der Spiegel Geschichte, Die Reformation.
Aufstand gegen Kaiser und Papst

Martin Treu: Katharina von Bora.
Biographien zur Reformation, Drei
Kastanien Verlag, Wittenberg 2013
Eva Zeller: Die Lutherin. Spurensuche
nach Katharina von Bora, Piper, München
2000
Reimar Zeller: Luther, wie ihn keiner
kennt. Lutherbiefe aus dem Alltag, Herder,
Freiburg 1982
Arnulf Zitelmann, »Widerrufen kann ich
nicht«. Die Lebensgeschichte des Martin
Luther, Beltz und Gelberg, Weinheim 1983



Bildnachweis
Umschlag Psalm 23. Rechte: AKG8187,
Luther / Übersetzung 23.
Psalm / Eigenhändig.
S. 12/13 Stadtplan Erfurt. Aus: Merian,
Matthaeus (Hrsg.): M.Z. Topographia
Superioris Saxoniae Thüringiae/Misniae
Lusatiae, erschienen ca. 1690. Rechte:
Universitäts- und Landesbibliothek
Düsseldorf, URN: nbn:de:hbz:061:1-4298.
S. 52/53 Karte Nordeuropas. Aus: Agnese,
Battista: Portolan-Atlas, erschienen im 16.
Jahrhundert. Rechte: Ernst-Moritz-Arndt-



Universität Greifswald.
S. 71 Opuscula Omnia. Aus: De Vio,
Tommaso: 6. Opuscula Omnia. F Thomae de
Vio Caietani, 1596. Rechte: BEIC (Biblioteca
Europea di Informazione e Cultura).
S. 88 Auszug Teilnehmerliste des Wormser
Reichstags 1495. Aus: Twinger von
Königshofen, Jakob: Chronik,1495-1496.
Rechte: Gießen, Universitätsbibliothek, Hs
179, Bl. 347r.
S. 92 Bannbulle. Aus: Papst Leo X: Bulla
contra Errores Martini Lutheri et sequatium,
1521. Rechte: Bayerische Staatsbibliothek
München, Rar. 1479, Titelblatt.
S. 114/115 Brief von Papst Leo X. Aus:
Vicentino degli Arrighi, Ludovico: Breve,
1513. Rechte: Gutenberg-Museum Mainz.
S. 152/153 Brief von Luther an seine Frau



Katherina. Aus: Luther, Martin: Brief.
Rechte: Staats- und Universitätsbibliothek
Hamburg, Sup. ep. 5, 1.
S. 168/169 Tischreden. Aus: Luther, Martin:
Colloquia Oder Tischreden Doctor Martini
Lutheri, 1569. Rechte: Herzog August
Bibliothek Wolfenbüttel: S: Alv.: V 384 2°.



Christian Nürnberger und Petra Gerster:
Der rebellische Mönch, die entlaufene
Nonne und der größte Bestseller aller
Zeiten – Martin Luther
978 3 522 63055 9
Gesamtgestaltung: Irmela Schautz
Einbandtypografie: Suse Kopp
Konvertierung: le-tex publishing services
GmbH, Leipzig
© 2016 Gabriel in der Thienemann-
Esslinger Verlag GmbH, Stuttgart

Alle Rechte vorbehalten. Unbefugte
Nutzungen, wie etwa Vervielfältigung,
Verbreitung, Speicherung oder
Übertragung, werden zivil- oder
strafrechtlich verfolgt.

In diesem E-Book befinden sich
Verlinkungen zu Webseiten Dritter. Bitte



haben Sie Verständnis dafür, dass sich die
Thienemann-Esslinger Verlag GmbH die
Inhalte Dritter nicht zu eigen macht, für
die Inhalte nicht verantwortlich ist und
keine Haftung übernimmt.

Mehr über unsere Bücher, Autoren und
Illustratoren auf: www.gabriel-verlag.de

Thienemann auf Facebook:
www.facebook.com/thienemann.esslinger

http://www.thienemann-esslinger.de/gabriel/
http://www.facebook.com/thienemann.esslinger

	Buchinfo
	Autorenvita
	Ein Jungphilosoph im Gewitter
	Hundert Kilometer Einsamkeit
	Ein Mönch geht seinen Weg
	Die Entdeckung eines neuen Gottesbildes
	Wie alles anfing
	Rom – Die große Hure Babylon
	Es geht los
	Der Bruch, der Bann und der Beginn einer neuen Zeit
	Hier stehe ich, …
	Ein Fürst versteckt seinen Untertan vor Papst und Kaiser
	Die Erfindung der deutschen Sprache durch Junker Jörg
	Aufräumen in Wittenberg
	Blut und Entzweiung
	Und plötzlich: »Herr Käthe«
	Der Patriarch von Wittenberg
	Der blutige Kampf um die Wahrheit
	Luther – wer war er eigentlich?
	Protestanten – warum die Welt sie gerade jetzt braucht
	Quellenverzeichnis
	Hundert Kilometer Einsamkeit
	Ein Mönch geht seinen Weg
	Die Entdeckung eines neuen Gottesbildes
	Wie alles anfing
	Rom – Die große Hure Babylon
	Es geht los
	Der Bruch, der Bann und der Beginn einer neuen Zeit
	Ein Fürst versteckt seinen Untertan vor Papst und Kaiser
	Die Erfindung der deutschen Sprache durch Junker Jörg
	Aufräumen in Wittenberg
	Blut und Entzweiung
	Und plötzlich: »Herr Käthe«
	Der Patriarch von Wittenberg
	Luther – wer war er eigentlich?
	Die Protestanten – warum die Welt sie gerade jetzt braucht

	Literaturverzeichnis
	Bildnachweis
	Impressum

