CHRISTIAN NURNBERGER
UND PETRA GERSTER

Der rebellische Monch,
die entlaufene Nonne und

der grofdte Bestseller
aller Zeiten

Martin Luther






CHRISTIAN NURNBERGER
UND PETRA GERSTER

Der rebellische Monch,
die entlaufene Nonne und
der grofdte Bestseller
aller Zeiten

Martin Luther




Buchinfo

Ein unbedeutender Monch aus der
deutschen Provinz fordert den Papst und
Kaiser heraus, setzt sein Leben aufs Spiel
und gewinnt — was fiir ein Kerl, dieser
Martin Luther!

Dass er sich dann als Gedchteter auf der
Wartburg versteckt halten muss, macht
ihn keineswegs mundtot. In nur elf
Wochen iibersetzt er das Neue Testament
und wagt es, die Bibel fiir jedermann
zugénglich zu machen. Als er dann auch
noch die entlaufene Nonne Katharina von
Bora heiratet und mit ihr eine Familie
griindet, ist der Skandal perfekt.



Martin Luther und seine Frau Kéthe —
wie Christian Nirnberger und Petra
Gerster sie sehen, beeindruckend
illustriert von Irmela Schautz.



Autorenvita

Der Journalist und Publizist Christian
Niirnberger und seine Frau Petra

Gerster verdffentlichten zusammen
mehrere Biicher zum Thema Erziehung
und Bildung, die allesamt zu Bestsellern



wurden. Fiir ,Mutige Menschen -
Widerstand im Dritten Reich® wurde
Christian Niirnberger mit dem Deutschen
Jugendliteraturpreis 2010 ausgezeichnet.

Irmela Schautz, geboren 1973 in



Ravensburg, studierte Malerei und Grafik
an der Kunstakademie Miinster und
Bithnen- und Kostiimbild an der
Akademie fiir Bildende Kiinste in
Stuttgart. Seit 2005 illustriert sie fiir
namhafte Verlage und Magazine. Thre
Ilustrationen zeichnen sich durch
detailreiche, poetische Szenen mit
humorvollen Elementen aus und basieren
auf einer eingehenden historischen und
sozialen Recherche. Seit 2013 lehrt Irmela
Schautz an der Akademie fiir Illustration
und Design (AID Berlin).



Ein Jungphilosoph im
Gewitter

Wir schreiben den zweiten Juli 1505, und
die Welt weify noch nicht, dass gerade
das Mittelalter vergeht und die Neuzeit
begonnen hat. Ein frischgebackener
Magister der Philosophie, 21 Jahre jung,
marschiert auf einsamen Wegen in
Richtung Erfurt, wo er an der dortigen
Universitat Philosophie unterrichtet und



ein Zweitstudium, Jura, begonnen hat. Er
war bei seinen Eltern zu Besuch in
Mansfeld, einem kleinen Ort zwischen
Magdeburg und Erfurt.

Gleich wird der Blitz neben ihm
einschlagen und seinem Leben eine
entscheidende Wende geben. Nur zwolf
Jahre spater wird diese Wende im Leben
des Magisters Martin Luder eine
weltgeschichtliche Wende einleiten, und
Luder wird sich Luther nennen, was von
»Eleutherius« kommt und so viel
bedeutet wie »der Befreite«. Doch bis
dahin ist es noch ein weiter Weg.

Erfurt dagegen ist jetzt nahe. Sechs
Kilometer noch. Den grofiten Teil seines



rund hundert Kilometer langen
Fufimarsches hat der Magister Luder
hinter sich. Hundert Kilometer
Einsamkeit. Hundert Kilometer tiber
Felder und Wiesen, durch die Hitze des
Tages und die Kiihle der stockdunklen
Nacht. Mithsame Wege durch Brachland
und Heidelandschaft, vorbei an
unbegradigten Bachen und Fliissen, an
Stimpfen, Timpeln und Weihern, tiber
Berge und durch Taler. Viel Wald. Ab
und zu eine dem Wald durch
Brandrodung abgetrotzte Lichtung. Hier
und da ein Weiler, seltener ein Dorf mit
einer Gastwirtschaft, die zum Rasten und
Essen und Trinken einladt, noch seltener



eine Ansammlung von Héusern, die man
Stadt nennen konnte. Weit und breit nur
Natur und Wildnis und Gefahr.

Far die Schonheit der Natur hat der
junge Mann keinen Blick, denn darin
konnte man umkommen. »Extra murosx,
auflerhalb der sicheren Stadtmauer,
lauern Rauber, wilde Tiere, Geister,
Hexen und Damonen. Daher atmet er auf,
als er mude, einsam und
gedankenversunken in der Ferne die
Stadtmauern von Erfurt erblickt. Aber
nun zieht ein Gewitter auf. Wieder so
eine Gefahr. Er furchtet Gewitter.
Obwohl er doch studiert hat, glaubt er,
dass es bei einem Gewitter Gott ist, der



donnert. Oder der Teufel. Jedenfalls eine
uberirdische, auflernaturliche Macht, die

strafen oder gar toten will.

Es wird noch zwei Jahrhunderte dauern,
bis die Menschheit lernt, dass der Blitz
eine natiirliche Erscheinung ist,
hervorgerufen durch den Zusammenstof}
kalter und warmer Luftmassen, die sich
elektrisch entladen, und nicht durch den
Zorn Gottes. Und es ist dieser
mittelalterliche, aberglaubische Luther,
der ohne eigenes Wollen dem
menschlichen Denken einen Weg bahnt,
an dessen Ende die »Kriicke Gott« als
Erklarung fiir die vielfaltigen



Erscheinungen der Natur nicht mehr
gebraucht wird.

Er selbst bleibt dem Mittelalter
verhaftet bis zu seinem Tod. Bis zuletzt ist
er von der Vorstellung durchdrungen,
dass Gott und der Teufel immer und
iberall unsichtbar anwesend sind und in
das Weltgeschehen und jedes einzelne
Leben eingreifen. Deshalb versteht er Blitz
und Donner als Sinnbild fiir Gottes Zorn,
aber auch als Warnungen und
Drohgebérden, die sich an Einzelne oder
Gruppen richten.

Besser so eine Warnung als ewig in der
Holle schmoren — die schlimmste Strafe,
vor der sich alle immerzu fiirchten. Dass



die Guten in den Himmel kommen, die
Bosen in die Holle, und ein grofler Teil
erst im Fegefeuer fiir seine Siinden biiflen
muss, bevor es doch noch den ersehnten
Passierschein in den Himmel gibt,
glauben zu jener Zeit fast alle. Wer daran
zweifelt, tut es heimlich und ist sehr
wahrscheinlich ein Fiirst, Konig oder
Kaiser, vielleicht auch ein Bischof,
Kardinal oder Papst im fernen Rom.

Das normale Volk aber lebt in der
Uberzeugung, dass sein Erdenleben nur
eine kurze, jedoch entscheidende
Zwischenstation auf dem Weg in den
Himmel oder zur Holle ist. Die Erde ist
eine Scheibe, darunter verbirgt sich die



Holle, und von dort aus versucht der
Teufel, moglichst viele Seelen zu sich
nach unten zu ziehen. Aber dariiber wolbt
sich der Himmel, und von dort aus
versuchen Gott, Jesus, der Heilige Geist,
Maria und alle Engel und Heiligen, die
Seelen zu sich nach oben zu ziehen. Der
Schauplatz dieses Ringens zwischen
Himmel und Hoélle um jede einzelne
Menschenseele ist diese flache Erdscheibe,
sie ist der Ort der Bewahrung des
Menschen. Hier muss der Mensch sich
entscheiden zwischen Gut und Bose, Gott
und dem Teufel.

Aber kann er das? Hat er iiberhaupt
einen freien Willen? Was kann denn der



Mensch tun, dass er in den Himmel
kommt? Viel, sagen die Priester, die
Mittler zwischen Gott und Mensch. Gute
Werke soll er tun. Gehorsam gegentiber
Papst und Kaiser, allen Obrigkeiten und
natiirlich auch gegentiiber jedem Priester
soll er seine Pflichten erfiillen. Vater und
Mutter ehren, den Feiertag heiligen, Gott
fiirchten und beten soll er. Nicht stehlen
soll er, nicht liigen, nicht betriigen, nicht
morden, keine Unzucht treiben, nicht
schlecht tiber andere reden und keine
stindigen Gedanken hegen. Aber weil
besonders Letzteres fast unmoglich ist,
soll er regelmaBig beichten, seine Siinden
und seine siindigen Gedanken aufzéhlen,



bereuen, biilen, fasten, sich von seinen
Siinden loskaufen und sicherheitshalber
auch fiir seine verstorbenen Angehorigen
eine Messe lesen lassen, eine Kerze stiften,
einen Ablassbrief kaufen. Der Papst in
Rom und die Bischéfe und Kardinile in
ganz Europa leben gut davon.

Aber wenn es hilft? Wenn man sich
tatsachlich seine Planstelle im Himmel
durch gute Werke auf Erden erarbeiten
und, wenn’s nicht ganz reichen sollte, den
Rest kaufen konnte, dann ware ja alles
gut.

Wenn es aber nicht hilft? Warum
iberhaupt sollte es helfen?

Das ist die Frage, die Luther seit seiner



Jugend umtreibt und in spateren Jahren
immer starker plagt, oft schier
verzweifeln lasst und in eine Frage
miindet, die uns heute vollig fremd ist:
Wie bekomme ich einen gniadigen Gott?
Letztlich ist es diese Frage, aus der sich
alles Weitere entwickelt und schlie3lich
in jenen Vorgang miindet, der
»Reformation« genannt wird.

Heute tun wir uns so schwer damit, das
zu verstehen, weil Luthers Frage schon
lange nicht mehr unsere ist. Unsere Frage
lautet eher: Gibt es tiberhaupt einen Gott?
Und vielen stellt sich nicht einmal mehr
diese Frage. Sie ist ihnen gleichgiiltig,
oder sie haben ldngst entschieden, dass



Gott eine Illusion sei.

Fiir Luther aber und seine Zeitgenossen
war die Existenz Gottes und auch des
Teufels eine selbstverstandliche Realitat,
und auch, dass dieser Gott am Ende aller
Tage iiber jedes einzelne Menschenleben
richten und entscheiden wird: ewiges
Gliick im Himmel oder immerwahrende
Qualen in der Holle. Und dieses Ende ist
nah. Viele, auch Luther, erwarteten den
baldigen Weltuntergang, das Jiingste
Gericht, die ewige Hollenqual.

Hieronymus Bosch hat sie gemalt,
diese Qualen der Holle. Sein
Weltgerichtstriptychon versetzte die
Betrachter in Angst und Schrecken, vor



allem auch deshalb, weil der Tod
allgegenwiartig, die durchschnittliche
Lebenserwartung niedrig war.
Krankheiten, Seuchen, eine hohe
Kindersterblichkeit, das Kindbettfieber,
das viele Mutter umbrachte, aber auch die
harte Arbeit, die feuchte Kilte in vielen
Wohnungen, das alles schuf ein
Bewusstsein fiir den Tod, der jederzeit an
die Tir klopfen konnte.

Was muss ich tun, damit mir das
Fegefeuer oder gar die ewigen Qualen der
Holle erspart bleiben? Was kann ich fiir
meine verstorbenen Verwandten tun? Das
war die Frage, die alle umtrieb.



Und Luther kam, je langer er dartiber
nachdachte, umso sicherer zu der
niederschmetternden Erkenntnis: Nichts
kannst du tun. Jeder landet in der Holle.
Wir sind alle verloren, denn der Kampf
gegen das Bose in uns ist von uns nicht
Zu gewinnen.

Gott sieht doch ins Herz hinein,
gribelt Martin Luther, und da sieht er
das unstillbare Verlangen nach Sex,
Macht, Reichtum, Ehre, Ansehen, Geltung
— ein kochendes, mithsam unter dem
Deckel gehaltenes Gebrau, das einer
mithilfe eines dufderlich tadellosen Lebens
gut vor allen anderen und sogar vor sich
selber verbergen kann, aber nicht vor



Gott. Luther, und das unterscheidet ihn
moglicherweise von fast allen seinen
Zeitgenossen, blickt offenen Auges in
dieses Gebrodel aus unbefriedigten
Sehnstichten, heimlichen Wiinschen und
Begierden, um zu sehen, was Gott sieht.
Wo andere wegsehen, bewusst die Augen
schlieflen oder sogar instinktiv und
unwillkiirlich den Blick abwenden, da
schaut Luther geradezu magisch
angezogen hin.

Er erblickt einen Abgrund, iiber den
der Mensch keine Macht hat. Vier
Jahrhunderte vor Sigmund Freud
entdeckt Luther, was Freud spéater das
»Es« nennen wird, jene Wirklichkeit in



uns, die uns nicht bewusst ist und tiber
die wir deshalb keine Kontrolle haben.

Wohl kann einer gute Werke tun, aber
die heimliche Freude verhindern, die sich
automatisch einstellt, wenn er jemandem
begegnet, der kleiner, diimmer,
hasslicher, armer ist als er selbst, kann er
nicht. Schneller als man sich einen
schlechten Gedanken verbieten kann, ist
er schon da. Unsere Wiinsche und
Gedanken kommen aus einem Reich, das
wir nicht kontrollieren konnen, und oft
miinden sie in Taten, die besser nie
geschehen wiren.

Deshalb braucht es die Polizei, Richter,
Henker und das Jingste Gericht. Ohne sie



brache das ganze widerliche Gebrau aus
den Menschen hervor, und sie wiirden
einander beliigen und betriigen, berauben,
vergewaltigen und umbringen.

Luther erschrickt zutiefst, als er
erkennt, dass er den Kampf gegen das
Gebrodel nicht gewinnen kann, dass
niemand ihn gewinnen kann, also alle
verdammt sind, denn Gott, so steht es in
der Bibel, ist ein gerechter Gott. Und
wenn er wirklich gerecht {iber jeden
Einzelnen urteilt, kann dieses Urteil
eigentlich nur die Verdammung sein.

Das und seine Angst vor der
furchterlichen Strafe Gottes treiben



diesen Luder in eine Entwicklung, die ihn
zu Luther reifen lasst, zum Reformator,
Entdecker des Gewissens, Widerstandler
gegen die hochsten Autoritdten, zum
Ketzer. All das hat er eigentlich nie
werden wollen. Stets ist es ihm nur
darum gegangen, Gewissheit dariiber zu
erlangen, dass er in den Himmel kommt,
und nicht in die Holle. Sein ganzes Leben
entwickelt sich aus diesem Kampf um
sein privates Seelenheil, aber dieser
private Kampf treibt Luther voran zu
Gedanken, die ihn selber verbliffen, von
denen er weif}, dass sie ketzerisch sind,
aber wahr und daher wert, gegen alle
Welt, auch gegen den Papst, verteidigt zu



werden.

Leidenschaftlich, verzweifelt, bar aller
Hoftnung, angstgepeinigt, masochistisch
wie wohl keiner seiner Zeitgenossen
forscht, denkt und griibelt er, ob das
wirklich sein kann, dass es keinen
Ausweg gibt. Und dann macht er die
Entdeckung seines Lebens, die zur
Jahrhundertentdeckung wird und -
wiederum fiir uns heute schwer
verstandlich — die ganze Welt
umkrempelt: Wir brauchen diesen Kampf
nicht zu gewinnen, denn er ist schon
gewonnen. Von Gott. Fiir uns. Und wir
miissen das nur glauben.

Die Erkenntnis, dass wir nicht



verloren, sondern langst gerettet sind, hat
Luther so sehr von seiner erdriickenden
Last befreit, dass explosive Krifte in ihm
freigesetzt wurden — Krifte, die viele
seiner Zeitgenossen erschiittert haben, bis
nach Rom gedrungen sind und die
Mauern des Vatikans und der ganzen
katholischen Kirche erbeben lieflen. Ohne
dass er es wollte, und ohne dass er es
gleich bemerkt hitte, geriet der kleine
unbekannte Bergmanns-Sohn aus der
sachsischen Provinz durch seine
befreiende Erkenntnis — und einen
»Zufall« namens Tetzel, von dem wir
noch horen werden - fast zwangslaufig
in eine lebensbedrohliche



Auseinandersetzung mit einer fast
unumschrankt herrschenden Supermacht:
der romischen Kirche.

Aus diesem Konflikt kommt der
Nobody aus Sachsen nicht mehr heraus,
sondern gerat immer tiefer hinein und
entwickelt sich dadurch im Lauf der
Jahre zum weltbekannten Ketzer, der dem
Papst die Stirn bietet, zum Rebellen, der
nur noch Gott und dessen Wort als
einzige Autoritat anerkennt, und darum
weder den Tod noch den Kaiser oder
irgendeine andere irdische Macht
furchtet, der den Monchstand als
nichtsnutzig und Kloster zu tiberfliissigen
Einrichtungen erklart, daher seine



Monchskutte auszieht, das Kloster
verlasst und — Skandal — eine entlaufene
Nonne schwingert und heiratet. So
wurde er zum Reformator und Grinder
einer neuen Kirche und nebenher auch
noch Bibeliibersetzer, Schopfer der
deutschen Sprache, Schriftsteller,
Bestseller-Autor und Ahnherr der
Institution des evangelischen Pfarrhauses.

Doch davon ahnt die Welt im Jahre 1505
noch nichts. Und auch der Student, der
an jenem zweiten Juli 1505 bei
Stotternheim das letzte Stiick Weges von
Mansfeld nach Erfurt zuriicklegt, weify
nichts davon, ahnt nicht, dass zwolf Jahre



spater sein Name dem Papst, dem Kaiser
und allen Fiirsten bekannt sein wird. Er
hatte es wohl kaum geglaubt, wenn ihm
damals jemand gesagt hitte, dass er als
einer der ganz grofien Beweger eine
schon langer garende Entwicklung so
beschleunigen wird, dass es zu einem
Epochenwechsel kommt, dem Ubergang
vom Mittelalter zur Neuzeit.

Heutigen Historikern ist diese
Einteilung in Antike, Mittelalter und
Neuzeit viel zu grob und daher schon
lange suspekt. Thre Fiille an Wissen tiber
Details, einzelne Entwicklungsstrange
und deren komplizierte Verastelungen in
der Zeit erlaubt es ihnen nicht mehr, in



solch grobschlachtigen Kategorien zu
denken.

Fiir uns Laien, die wir das Ganze aus
grofer Distanz nur grob tiberblicken,
bleibt diese Einteilung weiterhin hilfreich,
denn trotz allen Differenzierens ragen
vier Namen aus der damaligen Zeit bis
heute so hoch heraus, dass wir von einem
Epochenwechsel sprechen konnen:
Johannes Gutenberg, Erfinder des
Buchdrucks (1400 bis 1468), Christoph
Kolumbus, Entdecker Amerikas (1451 bis
1506), Nikolaus Kopernikus, Lehrer des
heliozentrischen Weltbilds (1473 bis 1543)
und eben: Martin Luther, Entdecker des
Gewissens, Ketzer, Reformator,



Kirchenspalter und vieles mehr (1483 bis
1546). Noch heute wirkt auf der ganzen
Welt nach, was diese vier mutigen
Manner vor fiinf Jahrhunderten gedacht
und getan haben.

Dass Luther seine Ketzereien iiberlebt
hat, ist fast ein Wunder. Mit Leuten wie
ihm hatte die Kirche eigentlich immer
kurzen Prozess gemacht. Ketzer wurden
in den Kerker geworfen, gefoltert,
geradert, gevierteilt, verbrannt. 90 Jahre
vor Luthers Fulmarsch nach Erfurt
wurde Jan Hus in Konstanz auf dem
Scheiterhaufen verbrannt, weil er in Prag
etwas gelehrt hatte, was der offiziellen
Wahrheit der Kirche widersprach. Luther



wird an einem dhnlichen Schicksal knapp
vorbeischrammen und es nur einer Serie
von Zufallen, politischen Verwicklungen
und Interessenskonstellationen zu
verdanken haben, dass er dem Feuer
entgeht.

Aber nun schlagt erst einmal der Blitz
neben ihm ein, und damit beginnen die
Geschichten und Legenden, die sich
spater um sein Leben ranken werden. Er
selbst ist haufig die Quelle solcher
Legenden, auch fiir die vom Blitzschlag.
Er habe sich in Todesangst auf den
Boden geworfen, erzahlte er spater, und
geschrien: »Hilf du, Sankt Anna, ich will



ein Monch werden.« Und Anna, die
Schutzpatronin der Bergleute, half.

Luthers Vater war Bergmann und
spater Besitzer einer eigenen Mine. Die
ganze Gegend, in der Luther aufwuchs,



entwickelte sich damals dank des
Bergbaus zu einer wirtschaftlich
aufsteigenden Region. Deshalb rief Luther
die heilige Anna um Hilfe.

Luther tiberlebt den Blitzschlag, aber
ob er eine Strafe Gottes war oder ein
Anschlag des Teufels auf ihn, oder ob
Gott erzwingen wollte, dass er ein Monch
wird, oder ob es gar der Teufel war, der
ihn im Kloster sehen wollte — darauf gibt
Luther zu verschiedenen Zeiten
verschiedene Antworten. Fakt ist:
Nachdem er heil in Erfurt angekommen
war, dauert es noch vierzehn Tage, dann
geht er dort tatsachlich ins Schwarze
Kloster der Augustiner-Eremiten und



wird Monch.

Warum? Nur weil er es so gelobt hat?

Es gibt selten nur ein einziges Motiv
fiir das, was man tut. Meistens
vermengen sich mehrere Motive
miteinander, edle mit unedlen, bewusste
mit unbewussten. Luthers »Uber-Ich«
konnte gesagt haben: Du musst ins
Kloster, weil Gott es so will. Luthers
»Ich«: Das Kloster muss jetzt einfach
sein. Es kann mir helfen, meine
drangenden Fragen zu klaren. Das »Es«:
Du willst doch gar nicht Jura studieren.
Du willst dich nicht dem Willen deines
Vaters unterwerfen. Du kannst ihm mit
dem Kloster ein Schnippchen schlagen.



Aber Kklar ist: Nur mit einem »Gott will
es, und ich habe es bei der Heiligen Anna
geschworen, also mit der hdchsten
Autoritat ausgestattet, kann Luther sich
dem Willen der anderen Autoritat, der
seines strengen Vaters, widersetzen.



Hundert Kilometer
Einsamkeit

Sein Weg von Mansfeld nach Erfurt
fihrte Luther durch ein sonderbares
Land. Von der Grafschaft Mansfeld
gelangte er iber das Herzogtum Sachsen
ins Kurfiirstentum Sachsen und von dort
ins kurmainzische Erfurt. Ware er
weitermarschiert, ware er durch weitere
zahlreiche Herzogtiimer, Grafschaften,



Furstentumer, freie Stadte, Reichsstadte,
Bistiimer und Erzbistiimer gekommen.
Alle zusammen nannten sich zwar schon
deutsch, aber Deutschland gab es noch
nicht. Eine deutsche Hauptstadt gab es
nicht. Und obwohl dieses deutsche
Kleinstaaten-Konglomerat Teil eines
sogenannten »Heiligen Romischen
Reiches Deutscher Nation« war, hat es
auch noch keine deutsche Nation
gegeben und auch keinen klassischen
Nationalstaat von der Art, wie er heute
uiblich ist.

Zu Luthers Lebzeiten glich das Heilige
Romische Reich Deutscher Nation ein
bisschen der heutigen EU, nur ohne



einheitliche Wahrung. Es gab den Taler,
den Heller und Pfennig, den Rappen,
Schilling und Dukaten und die
Umrechnung war schwierig. Das grof3e
Reich umfasste ganz Mitteleuropa sowie
Teile West-, Ost-, Mittel- und Siiddeuropas.

An der Spitze dieses Reiches stand ein
Kaiser. Der hatte aber keinen festen
Amtssitz, sondern zog durchs Reich und
hielt Reichstage ab. Einer dieser
Reichstage wird spater zur groflen Biithne
fir Martin Luther.

Die Macht des Kaisers war begrenzt. Er
wurde gewahlt von den sieben
Kurfirsten, einem Gremium aus vier
weltlichen und drei geistlichen



Herrschern. Und der Papst in Rom,
wenngleich nicht wahlberechtigt, hatte
ebenfalls ein gewichtiges Wortchen
mitzureden.
Der Kaiser, mit dem Luther es schon bald
zu tun bekommen sollte, war Karl V., der
Mann, der von sich sagen konnte, dass in
seinem Reich die Sonne nicht untergehe —
weil es sich inzwischen mit dem Segen
des Papstes bis nach Amerika ausgedehnt
hatte, wo die kaiserlichen Truppen in
Begleitung von Monchen den Heiden die
Bibel brachten und ihnen dafiir deren
Land und Besitz nahmen.

Luther hat sich zeit seines Lebens nie
dafur interessiert, was sich im neu



entdeckten Kontinent abspielte. Und als
er von seinem Elternhaus in Mansfeld
aufbrach, um nach Erfurt zu marschieren,
wird er sich kaum Gedanken tiber die
grof3e Weltpolitik gemacht haben. Die
hat ihn nie so fasziniert wie das Thema
Himmel und Hoélle. Aber nicht nur
dariiber wird er gegriibelt haben auf
seinem Fufimarsch, sondern auch tiber
Néherliegendes, iiber das, was jeden
Menschen dieses Alters bedringt: seine
Zukunft. Welchen Beruf soll ich
ergreifen? Wo will ich arbeiten? Fiir wen?
Wofir? Aber auch: Soll ich heiraten?
Wann? Wen? Will ich Kinder haben?
Eine Familie griinden?



Allerdings war iiber diese Zukunft
eigentlich schon entschieden. Sein Vater,
ein sozialer Aufsteiger, der sich im
Bergbau vom »armen Hauer«, wie Luther
einmal sagte, zum wohlhabenden
Bergbau- Unternehmer und angesehenen
Stadtrat hochgearbeitet hatte, plante den
weiteren Aufstieg der Familie und hatte
daher seinem Sohn gesagt, was er zu tun
habe: Du wirst Jura studieren.

Das versprach die besten
Karriereaussichten: Beamtenlaufbahn, in
den Dienst eines Fursten treten, sich
hochdienen, in gesicherten finanziellen
Verhiltnissen leben und die glanzende
Karriere vielleicht sogar mit einer



Erhebung in den Adelsstand kronen - in
solchen Kategorien dachte Luthers
ehrgeiziger Vater.

Und natiirlich gehért dazu auch eine
standesgeméfie Ehe. Moglicherweise war
sogar schon eine Frau fiir ihn ausgesucht
worden, wir wissen das nicht, aber es war
ja damals und noch lange danach wblich,
dass erfahrene Viter die Ehepartner fiir
ihre unerfahrenen Kinder aussuchten.
Und knapp ein Jahrzehnt spater wird
Luther selbst erzahlen, dass sein Vater ihn
»durch eine ehrenvolle Heirat zu fesseln«
versucht hatte.

Wabhrscheinlich waren diese
vaterlichen Plane sogar der Grund,



warum der Sohn mitten im Semester von
Erfurt nach Mansfeld beordert wurde.
Ein Vater plante das Gliick und
Wohlergehen seines Sohnes, der kurz
zuvor sein geisteswissenschaftliches
Grundstudium als Zweitbester von 17
Kandidaten abgeschlossen hatte. Stolz
redete der Vater den Sohn jetzt nicht
mehr mit »du« an, sondern mit »Ihr,
und er tiberreichte ihm eine ansehnliche
Summe, damit er sich davon die fiirs
Jurastudium nétigen Biicher kaufe.
Luther hatte sich ganz
selbstverstiandlich dem véterlichen Willen
gefiigt. Er war ja, wie alle seine
Zeitgenossen, dazu erzogen, dem Vater,



den Lehrern, den Amtspersonen, dem
Bischof, dem Fursten, dem Kaiser und
dem Papst zu gehorchen. Das Gehorchen
wurde den Kindern eingepriigelt, auch
dem kleinen Martin. »Denn welchen der
Herr lieb hat, den ziichtigt er«, sagt
Paulus, und das haben jahrhundertelang
alle frommen Hausvater auf ihre Rolle als
Erzieher iibertragen und bis ins letzte
Jahrhundert beherzigt. Zum Teil tun sie
es heute noch.

Als erwachsener Mann erzahlte er:
»Meine Eltern haben mich in strengster
Ordnung gehalten, bis zur
Verschiichterung. Meine Mutter stiaupte
mich um einer einzigen Nuss willen bis



zum Blutvergielen. ... Mein Vater staupte
mich einmal so sehr, dass ich vor ihm
floh und dass ihm bange war, bis er mich
wieder zu sich gewohnt hatte.«!

Diese Priigelei ging weiter in der
Schule. Die Lehrer dort, sagt Luther,
waren »grausam wie die Henker«. Ein
Schulmeister rithmte sich, im Lauf seines
Berufslebens »911.527 Stockhiebe,
124.000 Peitschenhiebe, 136.715 Schldge
mit blof3er Hand und 1.115.800
Ohrfeigen« ? ausgeteilt zu haben.

Dass er eigentlich immer eine eher
angstliche Natur gewesen ist, schreibt der
spatere Luther im Riickblick auf seine
von Furcht vor Strafe und Priigel



gepragte Kindheit und Jugend: »Ein
Kind, das einmal kleinmiitig geworden
ist, ist zu allen Dingen untiichtig und
verzagt. Es fiirchtet sich allezeit, so oft es
etwas tun und anfangen soll. Was aber
noch arger ist: Wo eine solche Furcht in
der Kindheit einreif3t, kann sie schwerlich
wieder ausgerottet werden ein Leben
lang, denn weil sie bei einem jeden Worte
der Eltern erzittern, so fiirchten sie sich
auch nachher ihr Leben lang vor einem
rauschenden Blatte.«?2

Zunéachst scheint es so, als ob genau
diese Entwicklung auch bei Luther
vorgezeichnet ware, aber es kommt
anders. Aus einem angstlichen, immer



mit der schlimmsten Gottesstrafe
rechnenden jungen Mann wird fast tiber
Nacht ein Kerl, der einmal dichten wird:

Ein feste Burg ist unser Gott, ein gute
Wehr und Waffen.

Er hilft uns frei aus aller Not, die uns
jetzt hat betroffen.

Und wenn die Welt voll Teufel wir
und wollt uns gar verschlingen,

so fiirchten wir uns nicht so sehr, es
soll uns doch gelingen.

Der Fiirst dieser Welt, wie sau’r er sich
stellt,

tut er uns doch nicht; das macht, er ist



gericht’:
ein Wortlein kann ihn fdllen.

Vor dieser Wandlung, als er noch
angstlich jeder Autoritat gehorchte und
kurz davor war, sich dem Willen seines
Vaters zu fiigen, schien Luther aber schon
bewusst gewesen zu sein: Ich gehorche
nur aufderlich, nicht innerlich, nicht aus
eigenem Wollen und eigener
Uberzeugung. Ich gehorche, um Nachteile
zu vermeiden, keinen Arger zu machen.
Ich gehorche, weil es nun mal seit
Menschengedenken so tiblich ist, dass
gute Kinder tun, was die Viter sagen.
Also gehorche auch ich. Deshalb das



Jurastudium. Weil der Vater es so will
und weil er seinen Vater liebt. Weil dieser
Vater auf ihn stolz ist, und weil er seinem
Vater dankbar sein muss fiir die
kostspielige Ausbildung, die er ihm
ermoglicht hat. Und er sieht keine
Moglichkeit, dieser geplanten Zukunft zu
entkommen. Er mochte es zwar, aber er
mOchte seinen Eltern auch keinen
Kummer bereiten — ein Konflikt, den
heute junge Migranten und besonders
Migrantinnen erleben, die sich der Macht
ihrer Clans und Vater entziehen und
eigene Wege gehen mochten. Es endet
fast immer mit einem Bruch zwischen
Vater und Kind, einem Bruch mit der



ganzen Familie.

Etwas Ahnliches stand nun Martin
Luther bevor. Sein Jurastudium, das er als
gehorsamer Sohn begonnen hatte, endete
schon nach wenigen Wochen. Weil der
Blitz eingeschlagen hatte. Ein Zeichen
Gottes, wie Luther glaubt, wie er glauben
mochte — der rettende, hochst
willkommene Vorwand, um selbst tiber
sein Schicksal zu entscheiden. Damit
konnte er nun vor seine Autoritit, den
Vater, treten, und sagen, eine noch
hohere Autoritit habe ihm geboten, einen
ganz anderen Weg einzuschlagen. Aus
mir wird kein Staatsbeamter werden, wie
du es wiinschst, sondern ein Monch, wie



Gott es wiinscht.

Oder wie der Teufel es wiinscht, wird
der erziirnte Vater antworten. »Mochte es
nur nicht eine Tauschung und Blendwerk
gewesen sein.«

Oder wie Martin es heimlich wiinscht?
Er hatte viel Zeit zum Denken und
Griibeln auf seinem einsamen Weg von
Mansfeld nach Erfurt. Viele Stunden,
Tage standen zur Verfiigung, um
ungestort iiber die eigene Zukunft
nachzudenken, den Beruf, eine Frau, eine
Familie.

Vielleicht war es bei Martin nur eine
ihm selbst nicht bewusste innerliche
Auflehnung vor der Zwangsverheiratung,



die ihn ins Kloster fliichten lief3. Oder der
Wunsch, endlich der vaterlichen
Autoritat zu entkommen. Auf3erdem
hatte er bohrende Fragen an Gott. Wo
anders als in einem Kloster hitte er die
Antwort finden sollen?

Jura zu studieren, eine Familie zu
griinden, Karriere zu machen, hatte
bedeutet, viele Jahre und voraussichtlich
fur den Rest des Lebens vom
Wesentlichen abgelenkt zu sein, daran
gehindert zu werden, sich ganz auf das
zu konzentrieren, was ihn allein
interessierte, ihn im Innersten
beschaftigte: Was hat es mit diesem Gott
auf sich? Wie muss ich leben, dass er mit



mir zufrieden ist? Da kam doch der Blitz
gerade recht.

In der Nacht des 16. Juli 1505 bittet der
Magister Martin Luder um Aufnahme in
das Erfurter Augustiner-Eremiten-
Kloster. Seinen Eltern teilt er den
Entschluss brieflich mit. Er weif3, dass
dies den Bruch mit seinem Vater
bedeutet, und tatsachlich droht dieser
seinem Sohn, ihm »alle Gunst und
vaterlichen Willen« zu versagen, wenn er
seinen Entschluss nicht riickgangig
machen wird. Der Sohn denkt nicht
daran, seinen Entschluss zu revidieren,
und damit tritt erstmals eine typische
Charaktereigenschaft dieses Mannes



hervor, die sich spater noch ofter zeigen
wird, und die ihn in seine Rolle als
Reformator tragen wird: Obwohl
angstlich, voller Furcht, tut dieser Mann,
was er einmal als zu tun richtig und
notwendig erkannt hat.

Spater, als er zu der Uberzeugung
gelangt, dass Monchtum und
Klosterleben nur unniitze
Zeitverschwendung bedeuten und gar
nicht Gottes Willen entsprechen, wird er
seinem Vater recht geben und sagen, dass
es der Teufel war, der ihn durch den Blitz
ins Kloster bugsiert hat. Wieder ein
andermal wird er sagen, dass es doch
Gott war, der ihn ins Kloster geschickt



hat, denn nur im Kloster konnte er
erkennen, was falsch lauft in der Kirche.
Und nur im Kloster hatte er die Zeit,
durch intensives Bibelstudium zu
erkennen, warum das, was in der Kirche
lauft, falsch ist.

Was genau tiberhaupt passiert ist,
damals in Stotternheim, ob Luther
wirklich aus lauter Angst vor Blitz und
Donner die heilige Anna angerufen und
ein klosterliches Leben versprochen hat,
wissen wir nur aus Geschichten, die
Luther viele Jahre spater erzahlt hat, als
er schon eine internationale Berithmtheit
war. Vieles, was man im Alter iber sich
erzahlt, ist eine Konstruktion aus



Erinnerung, gefiillten Erinnerungsliicken,
Verschweigen und nachtréglicher
Selbstdeutung und Sinngebung. Man
kann dann oft nicht mehr unterscheiden
zwischen dufleren Ereignissen, die einer
inneren Entwicklung eine andere
Richtung gaben, und inneren
Entwicklungen, die zu Bewusstwerdung
und dufleren Ereignissen fithrten. Selbst
mit der grofiten Wahrhaftigkeit entgeht
man diesen Hiirden der Erinnerung nicht,
und noch viel schwieriger ist das fiir
berithmte Menschen, an deren Biografien
im Lauf von Jahrzehnten und
Jahrhunderten viele andere Menschen
mitschreiben.



Und Luther selbst war gewiss einer, der
sich beim Erzéahlen an das Motto
gehalten hat: »Nur wer gar keine
Fantasie hat, erzahlt eine Geschichte so,
wie sie wirklich war.« Es ist aber heute
vollig unwichtig, welche Einzelheiten
Luther dazu brachten, sein Studium zu
schmeif’en und Monch zu werden.
Wichtig bleibt nur: Wenn er damals, an
jenem Sommertag im Juli 1505, nicht an
die Klosterpforte geklopft und sich
stattdessen dem viterlichen Willen gefiigt
hatte, ware die Weltgeschichte anders
verlaufen. Aber er hat es getan. Und sich
damit die Zeit erkampft, die er brauchte,
um in der Stille des Klosters, iiber Bucher



gebeugt, zum Wesentlichen vorzustofien.

Das dauerte zwolf Jahre. Dann machte er
Geschichte.



Ein Monch geht seinen
Weg

Am Morgen des 17. Juli 1505 schlief3t sich
die Pforte des Erfurter Augustinerklosters
hinter Martin Luther. Zwanzig Jahre
lang, zwischen seinem 22. und 42.
Lebensjahr, wird er nun als Monch leben.
Jetzt, so denkt er, konne seinem ewigen
Heil nichts mehr im Wege stehen, denn
nun gehort er Gott ganz, mit Leib und



Seele, mit Haut und Haaren. Eifrig erfiillt
er alle seine Pflichten. Dass er wie ein
Hausknecht gehalten wird, dem der
Besen in die Hand gedriickt wird, damit
er Demut und Gehorsam erlerne und er
sich auf seine universitiren Abschliisse
nicht allzu viel einbilde, findet er gerade
richtig.

Obwohl die Augustiner ein Bettelorden
sind, ist das Kloster vermogend.
Schenkungen, Erbschaften,
Vermachtnisse, Spenden, der Fleif3 der
Monche - da hat sich viel angesammelt
im Verlauf der Jahrhunderte. Dennoch
wird der Novize Martin Luder zum
Betteln tiber die Dorfer geschickt, damit



er die Lebensweise Jesu und seiner Jiinger
am eigenen Leib erfahre. Auch sonst ist
das Leben im Kloster streng: eine
unbeheizte Sechs-Quadratmeter-Zelle, ein
Tisch, ein Schemel, eine Pritsche mit
Strohsack, ein Wasserkrug und ein
Kruzifix. Zwei karge Mahlzeiten pro Tag,
dafiir aber sieben Gebete, das erste
morgens um drei, das letzte um
Mitternacht. Rund hundert Fastentage
pro Jahr sind einzuhalten.

Bruder Martinus, wie er jetzt heif3t,
ordnet sich willig allem unter, steigt in
dieses Leben ein, als ob er nie anders
gelebt hitte, und absolviert sein
Probejahr problemlos. Vom ersten Tag an



gab er seinen Oberen und Mitbriidern zu
verstehen, dass es ihm tief ernst ist mit
seinem Entschluss. Dieser Monch wird
alles tun, was verlangt wird, um das
ewige Seelenheil zu verdienen, und wenn
es sein muss, auch mehr.

Im September 1506 wird er fiir immer
in die Ordensgemeinschaft aufgenommen
und gelobt Armut, um sich von der Gier
nach Reichtum und Besitz loszusagen.
Das fillt ihm leicht. Reich zu werden und
grofle Besitztiimer zu erwerben, war nie
Luthers Ziel. Zwar wird aus ihm spater
ein relativ wohlhabender Mann, aber das
ergab sich als Nebenwirkung aus seiner
unbéndigen Schaffenskraft, seinem Fleif3



und nicht zuletzt aus der Tiichtigkeit
seiner spateren Frau Katharina von Bora.

Er gelobt Gehorsam gegeniiber Gott,
um sich von der Gier nach Macht und
Geltung loszusagen. Das Problem an
diesem Gelobnis ist, dass man von Gott
keine Briefe mit Anweisungen bekommit,
die man nur ausfithren muss. Nein, es
sind immer andere fehlbare Menschen -
der Vater, der Abt, der Beichtvater, der
Bischof, der Papst — die angeblich wissen,
was Gottes Wille sei. Also gehorcht man
Gott, indem man diesen anderen
gehorcht. Genau das wird Luther spater
zum Problem.

Und er gelobt Keuschheit, um dem



sexuellen Begehren zu entsagen. Das fallt
ihm schwer, aber er habe sich — nach
eigener Auskunft — daran gehalten, wenn
auch nicht lebenslang, denn irgendwann
gelangt er zu der Uberzeugung, dass das
Unsinn ist, dieses Ehe- und Sexverbot fir
Priester. Und dann bricht er es.

Das Streben nach Geld, Macht und Sex
— diese drei sind es, mit denen die
Menschen selten richtig umzugehen
wissen. Luther wird das nie bestreiten,
denn er weif3: Aus dem falschen Umgang
mit diesen drei Machten entsteht jene
Folge von Verhdngnissen und
Katastrophen, die wir als Weltgeschichte
bezeichnen. Die Frage lautete daher schon



immer: Wie konnen wir das
Zusammenleben der Menschen so
organisieren, dass nicht diese drei Méchte
uns beherrschen, sondern wir diese?

Eine Antwort der Kirche war das
klosterliche Leben. Wie Jesus einst aus
der Menge seine Jiinger berufen und mit
ihnen einen exklusiven Kreis der zwolf
gegriindet hatte, von denen jeder zu
hundertprozentiger Hingabe und zum
Verzicht auf Autonomie verpflichtet war,
so sollten Monche und Nonnen sich von
Jesus berufen fiihlen, ihm ganz zu dienen
nach dem Grundsatz: Nicht was ich will,
soll mein Handeln bestimmen, sondern
was Gott will. Durch diese radikale



Absage an die eigene
Selbstverwirklichung wurde man
Mitglied eines herausgehobenen Kreises,
der sich von der Menge deutlich
unterschied und stellvertretend fiir die
Menge die Forderungen Gottes lebte und
dieser zugleich eine Orientierung gab.
Ein weiterer Gedanke war: Wenn sich
Menschen aus freien Stiicken an einem
Ort versammeln, um radikal allen
weltlichen Machten und Einfliissen
abzuschworen, miuisste dann nicht eine
ganz andere Welt entstehen? Miisste man
in so einer Welt nicht einen
Vorgeschmack auf jenes Reich Gottes
bekommen, das uns in der Bibel



verheifien ist? Und miisste sich die
Gewissheit des ewigen Heils nicht wie
von selbst einstellen? Das ist die allen
Ordensgriindungen zugrunde liegende
gemeinsame Erwartung. Gott stellt
radikale Forderungen an den Menschen.
Aber wenn er sie erfillt, wird er etwas
vom Reich Gottes schmecken.

Bruder Martin ist ganz begierig auf
diesen Geschmack. Wird aber nie
dergleichen zu schmecken bekommen,
und warum das so ist, dariiber zu griibeln
hat er jetzt Zeit.

Schon zwei Jahre nach seinem Eintritt
wird der eifrige Monch im April 1507
zum Priester geweiht. Am 2. Mai feiert er



seine erste Messe, die feierliche Primiz, zu
der seine Familie und frithere Freunde aus
Eisenach und Mansfeld anreisen.2 Zu
Luthers Freude kommt auch sein
inzwischen halb vers6hnter Vater, der
einerseits nun auch auf diesen
»Karriereschritt« seines Sohnes stolz ist
und deshalb ein grof3ziigiges Fest bezahlt
und dem Kloster den ansehnlichen Betrag
von 20 Gulden stiftet, und andererseits
doch weitergrummelt und die
Entscheidung seines Altesten fiir toricht
halt.

Das Beste an dessen Leben im Erfurter
Kloster ist, dass ihm jetzt ein grof3er
Schatz zur Verfigung steht, Biicher — die



Biicher des Kirchenvaters Augustinus, aus
dessen Gedanken Luther Funken schlagen
wird; die Biicher des Aristoteles, dessen
Einfluss auf die Kirche Luther fiir
unheilvoll hilt; Schriften der Mystiker
Johannes Tauler und Meister Eckhart, die
sein eigenes Denken stark beeinflussen,
schlieflich die Bibel, das wichtigste aller
Buicher, das Buch, ohne das man alles
andere nicht versteht, und das er am
eifrigsten studiert. »Als ich jung war,
gewoOhnte ich mich zur Bibel, las dieselbe
oftmals und machte mir den Text
vertraut; da ward ich darin so bekannt,
dass ich wusste, wo jeglicher Spruch
stinde und zu finden war, wenn davon



geredet ward.«

Doch je eifriger er die Bibel erforscht,
desto mehr schwindet seine Hoffnung, in
ihr den ersehnten gniadigen Gott zu
finden. Wann immer er das Buch
aufschlagt, trifft er auf einen fremden,
zornigen, strafenden, fordernden Gott,
vor dem kein Mensch bestehen kann.
»Keine Zunge kann sagen, keine Feder
beschreiben, was der Mensch in solchen
Augenblicken erleidet. Da erscheint Gott
iber alle Begriffe furchtbar in seinem
Zorn und mit ihm die ganze Kreatur.
Keine Flucht ist moglich, nichts gibt es,
was einen trosten konnte. Alles ist eine
einzige Anklage.« Vom Reich Gottes ist



nichts zu schmecken.

Bruder Martin reagiert darauf mit
gesteigerter Leistung, legt zusitzliche
Fastentage ein, schléft auf dem
Steinfuf3boden, sitzt als Dauergast im
Beichtstuhl, kniet nieder, bekennt seine
Schuld, bereut, erhilt Lossprechung,
arbeitet die verordneten Bufistrafen ab
und besetzt gleich darauf wieder den
Stuhl. Kapituliert ein Beichtvater vor
diesen stundenlangen Gestédndnissen,
geht Martinus zum néchsten. Und geht
damit seinen Beichtvétern allméahlich auf
die Nerven.

Was tun mit so einem
Hochleistungschristen? Was tun mit



einem, der Gott mit guten Werken
zwingen, ja geradezu erpressen will? Der
Mann muss raus, muss unter die Leute,
bevor er sich selbst und die anderen
verriickt macht. Also schicken sie ihn
nach Wittenberg. Dort soll er ab dem
Jahr 1508 an der Universitat Philosophie
unterrichten und weiter Theologie
studieren und promovieren. Dort haben
die Augustiner auch ein Kloster, in dem
Luther wohnen kann.

Einerseits ist das eine Beforderung.
Andererseits ist es eine Versetzung aus
dem stadtischen Erfurt in die landliche
Provinz. Wittenberg mit seinen hochstens
zweieinhalbtausend Einwohnern ist ein



»Nest am Rand der Barbarei«, wo der
Marktplatz ein »Dunghaufen« ist, wird
Bruder Martinus spater sagen.

So schlecht war dieser Ort — aus der
Riickschau betrachtet — gar nicht, denn
Luther kam an eine im Jahr 1502 neu
gegriindete, also junge Universitit. Es
gab keine verkrusteten Strukturen, alles
war noch offen, formbar, und der einzige
Platzhirsch, dem sich Luther unterordnen
musste, wurde bald dessen Beichtvater,
Gesprachspartner, Forderer und
véaterlicher Freund: Johann von Staupitz,
Griindungsprofessor der neuen
Universitat in Wittenberg, zugleich
Dekan an deren theologischer Fakultét



und Generalvikar des Augustinerordens.
Er erkannte frith Luthers Fahigkeiten und
Talente.

Staupitz war es auch, der Luther im
Jahr 1510 - vielleicht auch 1511, da
streiten die Gelehrten noch — nach Rom
schickt, um dort, zusammen mit einem
Klosterbruder, eine Ordensangelegenheit
zu klaren. Eigentlich eine tolle Sache.
Nur: Es sind 1.500 Kilometer
zurlickzulegen, zu Fuf3, dann wieder
zuriick, im Winter, {iber die Alpen.

Andererseits: Ein junger Monch auf
seiner ersten groflen Reise von einem
»Nest am Rand der Barbarei« tiber
Niirnberg, Ulm, Bregenz, die Schweiz,



Norditalien in die Welthauptstadt Rom
und tiber Bayern wieder zuriick — was fiir
ein Abenteuer. Wer das hinter sich
bringt, der hat was zu erzéhlen.

Aber seltsam: In Luthers spéteren
Aufzeichnungen findet sich kaum ein
Wort dariiber. Und wenn er bei seinen
beriihmten Tischgesprachen doch ab und
zu auf Rom zu sprechen kam, dann
schilderte er die Stadt als babylonischen
Stindenpfuhl, in dem der Papst, dieser
Teufel, dieser Antichrist, residierte.

Hatte Luther kein Auge fiir die Seen,
Berge, Taler, Schluchten, den Schnee, das
Eis? Naturlich nicht, denn schlief3lich
befand sich der mittelalterliche Mensch



Luther wieder »extra muros«, draufien, in
der abweisenden, lebensfeindlichen Natur.
Besonders wilde, halsbrecherische
Gegenden trugen Teufels- und
Hollennamen. Da musste man halt — mit
Gottes gnadiger Hilfe — irgendwie
hindurch. So etwas wie Tourismus oder
gar Bergsteigen gab es natiirlich noch
nicht, und doch: Etwa zur gleichen Zeit,
als sich Luther iiber das Hochgebirge
qualte, »soll Leonardo da Vinci einen der
Berge — vermutlich den
zweieinhalbtausend Meter hohen Monte
Bo siidlich des Monte Rosa aus reinem
Forscherdrang bestiegen haben«.? Aber
Leonardo lebte nicht mehr im Mittelalter,



sondern schon in der Welt der
Renaissance. Wie fast alle Menschen in
Italien, in Rom.

Dort wurde bereits heftig an der
Peterskirche gebaut. Raffael bemalte die
Gemacher des Papstes. Michelangelo lag
riicklings auf einem Gertist und malte in
der Sixtinischen Kapelle. Der Bergsteiger,
Bildhauer, Maler, Dichter und Ingenieur
Leonardo da Vinci entwickelte Pumpen
und Flugmaschinen.

Luther scheint von all dem nichts
mitbekommen zu haben, auch nichts von
den antiken Ruinen, von denen die
Humanisten so schwarmten, und hatte er
die erotischen Engel Michelangelos in der



Sixtinischen Kapelle gesehen, hatte er
vermutlich »Pfui Teufel« ausgerufen und
daheim von der dekadenten
Verkommenheit des romischen Klerus
erzahlt. Er hatte gar kein Interesse an
dem aufregend Neuen, von dem Kiinstler,
Dichter und Philosophen in Rom
ergriffen waren. Er war ja auch nicht als
Tourist oder wie wenige Jahre zuvor
Albrecht Diirer als Bildungsreisender
nach Rom gekommen, sondern als
Beauftragter seines Ordens, aber vor
allem: als frommer Pilger. Seine
Pilgerreise in die heilige Stadt wollte er,
wie er Jahre spiter sagte, nutzen, um eine
ganze Beichte von Jugend auf abzulegen



und fromm zu werden.2 Luther war
fixiert auf sein Seelenheil.

Sein Blick ist also wéahrend der ganzen
Reise nach innen gerichtet. Mit diesem
Blick tut er in Rom, was Pilger in Rom
eben so tun. Er geht den
vorgeschriebenen Pilgerweg, beichtet,
liest Seelenmessen fiir verstorbene
Freunde und Verwandte und rutscht
andachtig auf Knien jene 28 Stufen der
Pilatustreppe hinauf, auf der Jesus ins
Haus des Pontius Pilatus gegangen sein
soll. Mit dem Blut des Erlosers, gerissen
von der Dornenkrone und den Geifleln
der Soldaten, soll diese Treppe benetzt
sein.



Wie die Treppe nach Rom kam? Da
gibt es zwei Versionen. Nach der einen
wurde sie auf Befehl der heiligen Helena,
Mutter des Kaisers Konstantin, von
Jerusalem nach Rom gebracht. Nach einer
anderen sollen Engel die Treppe nach
Rom versetzt haben.

Wer die Treppe erklimmt, dem wird
das Fegefeuer erspart. Also rutscht auch
Bruder Martinus hoch, spricht auf jeder
Stufe ein Gebet, verharrt geduldig, bis
sich der Pilger vor ihm um eine Stufe
hoher bewegt. Dreizehn Jahre spater wird
der Reformator Martin Luther sich
argern, dass er diese Rutscherei
mitgemacht hat, und in der ihm eigenen



drastischen Art sagen: »Ich hab zuvor
glauben konnen allen Scheif3drecken. «

Nicht nur die Romreise hinterlasst kaum
Eindriicke bei ihm. Auch all die
aufregenden Entwicklungen um ihn
herum, die vom Anbruch einer neuen Zeit
kiunden, nimmt er anscheinend nicht zur
Kenntnis. Schon seit 1450 gab es den
Buchdruck, jene Erfindung Johannes
Gutenbergs, von der Luther Gebrauch
gemacht hatte wie kaum ein anderer,
aber die historische Tragweite dieser
Erfindung hatte er so wenig erkannt wie
die Entdeckung eines neuen Kontinents
durch den Genuesen Christoph Kolumbus



im Jahr 1492. Der hatte zwar geglaubt,
einen Seeweg nach Indien gefunden zu
haben, weshalb er die von ihm auf dem
Weg nach Westen entdeckten Inseln auch
Westindische Inseln und ihre Bewohner
Indianer nannte. Aber der Seefahrer
Amerigo Vespucci (1451, 1452 oder 1454)
hatte rasch gemerkt, dass es sich um
einen neuen Kontinent handelte. Nach
ihm wurde die Neue Welt schlieflich
Amerika genannt.

Die Portugiesen waren bereits um ganz
Afrika bis nach Indien gesegelt, und 1513
kreuzten sie vor der Kiiste Chinas.
Suidamerika hatten sie um das Jahr 1500
betreten und dort spater Brasilien



gegriindet. Und seit 1443 mischten sie
sich zunehmend in ein Geschift ein, das
bis dahin ein Monopol der Muslime
gewesen war: Sklavenhandel. Die
Eroberung der Welt durch Europaer
hatte begonnen — fern von Luther.
Wiéhrend Kolumbus nach Amerika
segelte, hatte in Niirnberg der
Tuchhéindler Martin Behaim den ersten
Globus anfertigen lassen, auf dem
Amerika natiirlich fehlte. Aber in der
Kugel steckte eine andere Sensation von
historischer Tragweite, welche die
Gemiter heftig bewegte: der Sturz des
kirchlich gelehrten »ptolemaischen
geozentrischen Weltbilds«, der sich nun



anbahnte. Ptolemaus und mit ihm die
Kirche hatten gelehrt, die Erde stehe im
Mittelpunkt des Weltalls, um welche sich
die Sonne und die Planeten drehten.
Nikolaus Kopernikus (1473) kam durch
astronomische Beobachtung und
mathematische Berechnung zu dem
Schluss, dass es anders sei: die Erde
umkreist die Sonne — das heliozentrische
Weltbild setzt sich durch, weil seine
Wahrheit bewiesen werden kann.

Luther schien das alles weder
sonderlich interessiert noch beeindruckt
zu haben, und die Ideen des Kopernikus
tat er, wie viele seiner Zeitgenossen, ab
als Hirngespinst. »Der Narr will mir die



ganze Kunst Astronomia umkehrenx,
sagte er iiber Kopernikus. »Aber wie die
Heilige Schrift zeigt, hiefl Josua die Sonne
stillstehen und nicht die Erde!« Nach
dieser Bibelstelle lief3 Gott die Sonne fiir
einen Tag stillstehen, und da Luther die
Bibel als historischen Bericht wortlich
nahm, schloss er aus der Bibelstelle, dass
die Sonne normalerweise in Bewegung
sein miisse.

Stur und unbeeinflusst von auflen
konzentrierte er sich auf sein
Lebensthema, von dem er vermutlich
angenommen hatte, dass es sowieso das
wichtigste Thema tiberhaupt sei: das
Verhiltnis des Menschen zu Gott. Ist das



geklart, kann auch das Verhaltnis der
Menschen untereinander, das Verhaltnis
des Menschen zur Welt geklart werden.
Gibt es spannendere Fragen als diese?
Mehr unbewusst als bewusst mag
Luther vielleicht gedacht haben: Was soll
ich mich um Naturwissenschaft, Malereli,
Astronomie, Geografie und Schifffahrt
kiimmern, wenn sich langst Berufenere
und Tiichtigere als ich an diesen Dingen
abarbeiten? In der Theologie aber, das
begann er nun allméahlich zu spiiren, galt
es etwas zu entdecken, was vielleicht nur
er zu entdecken imstande sein wiirde: ein
neues Bild von Gott. Und damals, als fast
alle an denselben Gott glaubten und fast



alle diesen Gott gleichsetzten mit dem
offiziellen Bild, das die Kirche gemalt
hatte, war die Entdeckung eines neuen
Gottesbildes mindestens so bedeutsam
wie die Entdeckung eines neuen
Kontinents oder die Entdeckung, dass
nicht die Erde, sondern die Sonne im
Mittelpunkt steht.

Ein neues Bild von Gott, erganzt um
die weiteren neuen Bilder, die von der
Astronomie, der Geografie, der
Philosophie und den Kiinsten beigesteuert
wurden, musste daher zwangslaufig zu
einem neuen Bild von der Wirklichkeit
filhren. Verdnderte Sichten auf die
Wirklichkeit aber verandern immer auch



die Wirklichkeit selbst, denn neue Bilder
bilden den Geist um. Der umgebildete
Geist bildet entsprechend die
vorhandenen politischen,
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und
materiellen Strukturen um. All diese
Umbildungen erzeugen wiederum neue
Bilder im Kopf, die zu neuen
Umbildungen der Wirklichkeit fithren —
und so fort. So entsteht Geschichte. Sie
verlduft mal schneller, mal langsamer,
und manchmal rast sie.

Damals, als sich Luther zwischen 1514
und 1518 in seiner Turmstube des
Wittenberger Klosters zu einem neuen
Bild von Gott vorarbeitete, kam sie in



Bewegung und nach 1518 geriet sie ins
Rasen. Und als sie ein paar Jahrzehnte
spater wieder in ruhigeren Bahnen
verlief, fanden sich die Menschen in
einem neuen Kontinent vor, der zwar
immer noch im alten Europa lag, mit
dem alten Europa aber nicht mehr viel
gemein hatte.



Die Entdeckung eines
neuen
Gottesbildes

Im Frithjahr 1512 promoviert Luther in
Wittenberg und macht Karriere im
Orden, wird stellvertretender Prior des
Klosters, erhalt die geistliche Aufsicht
uber zwolf Kloster, und bekommt im
Turm des Klosters eine Vergiinstigung:
einen eigenen, beheizten Arbeitsraum, das



berihmte Turmzimmer, wo er sein

» Turmerlebnis« haben wird. Nur noch
funf Jahre, dann ist Reformation.

Unterdessen geht die Welt ihren
gewohnten Gang. Auch in Wittenberg.
Bruder Martinus hat jetzt viel zu tun.
Nicht nur sein Lehrauftrag ist zu erfiillen,
auch predigen muss er, seine zwolf
Kloster sind zu verwalten, um deren
wirtschaftliche und landwirtschaftliche
Angelegenheiten er sich zu kiitmmern hat,
die Messe muss er lesen, die Beichte
abnehmen, Briefe schreiben, und er lernt
auch noch Griechisch und Hebraisch, um
die Bibel im Urtext lesen zu kénnen, denn



seine lateinische Bibel ist ja nur eine
Ubersetzung. Bei all den Pflichten, die er
zu erfillen hat, vergisst er nicht die
Hauptsache: seine Frage nach dem
gnadigen Gott.

Vier Jahre lang, zwischen 1514 und
1518, qualt sich Luther mit den Schriften
des Kirchenlehrers Augustinus, dem
Alten und Neuen Testament, den Briefen
des Paulus und besonders dessen
Romerbrief. An einer Stelle dieses Briefes
bleibt Luther immer wieder hingen,
meint sie zu verstehen, und versteht doch
wieder nicht, aber spiirt, dass in dieser
Bibelstelle der Schliissel zur Losung
stecken konnte.



Der schwer verstandliche Satz, iiber
dessen Sinn sich Luther den Kopf
zerbricht, lautet: »Sintemal darin
offenbart wird die Gerechtigkeit, die vor
Gott gilt, welche kommt aus Glauben in
Glauben; wie denn geschrieben steht:
>Der Gerechte wird seines Glaubens
leben«.« Gleich zu Beginn des
Romerbriefes, im ersten Kapitel, Vers 17,
steht dieser ratselhafte Satz. Um ihn
kreisten Luthers Gedanken.

»Sintemal« — schon so ein
ausgedientes, heute von niemandem mehr
benutztes Wort fur »weil« schreckt
unsereins ab, iiberhaupt weiterzulesen,
und noch mehr der Rest. Gesetz,



Gerechtigkeit, Glauben, Evangelium —
was jedes einzelne dieser Worter
bedeutet, und wie sie miteinander
zusammenhéngen, damit hat sich Luther
ein Leben lang gequélt. Miissen wir uns
deshalb heute, ein halbes Jahrtausend
spater, auch noch damit quéilen? Miissen
wir noch verstehen, worum es eigentlich
ging?

Vordergriindig lautet die Antwort:
Nein, eigentlich nicht. Es ist nur noch
eine Frage fiir die Theologen,
Philosophen, Historiker und
Kirchengeschichtler. Selbst fiir christliche
Laien hat diese vor 500 Jahren
geschlagene Schlacht nur noch eine



begrenzte Bedeutung, fiir Atheisten und
Agnostiker hat sie gar keine mehr, und
fiir den Rest der Welt, Angehorige aller
anderen Religionen, hatte sie noch nie
eine Relevanz gehabt.

Aber: Die Antwort, die sich Luther im
Lauf der Jahre auf diese scheinbar
bedeutungslosen Fragen abqualt, fithrt
kurzfristig zur Entstehung eines neuen
Gottes und zu einer Teil-Entmachtung
der romischen Kirche, ihrer Papste und
Bischofe. Mittelfristig entwickelt sich aus
dem neuen Gottes- auch ein neues
Menschenbild, und die ganze
reformatorische Denkweise verdndert
langfristig auch das Denken der



Philosophen und die gesamte weitere
geisteswissenschaftliche, geschichtliche
und kulturelle Entwicklung nicht nur in
Europa, sondern in der Welt (vgl. dazu
Kapitel 15). Daher bleiben die
Spezialistenfragen unaufgeklarter
Theologen des 16. Jahrhunderts eben
doch wichtig fiir uns.

Darum: Wer verstehen will, wie wir
wurden, was wir sind, wie es zu grof3en
geschichtlichen Umbriichen und
Epochenwechseln kommt, warum die
Welt von heute ist, wie sie ist, kurz: wie
Geschichte funktioniert — der muss eben
in Gedanken den Weg zuriickgehen von



heute zu damals und wird dann immer
wieder verbliifft erkennen, wie
unmerklich klein die groflen Dinge
begonnen haben, und dass man meist erst
spater erkennt, wie die vielen kleinen
Dinge miteinander zusammenhingen.
Genau dieses Erlebnis steht uns bevor,
wenn wir uns jetzt auf die Suche nach
den Urspriingen der Reformation
machen.

Zwangslaufig werden wir bei jenem
unbekannten, merkwiirdigen siachsischen
Monch landen, der mit seiner
Besessenheit die halbe Welt in Aufruhr
versetzt hatte, und uiber den bis heute
Geschichten erzahlt werden, die



Geschichte machten. Und die
Anfangsgeschichte, sozusagen die Mutter
aller Geschichten, erzahlt, wie der Doktor
Martin Luther tiber viele Jahre eine
Antwort auf die scheinbar theoretische
Frage nach dem gnadigen Gott gesucht
und gefunden hat. Daher kann man diese
Antwort als das Samenkorn betrachten,
aus dem die Pflanze der Reformation
gewachsen ist.

Auf dem Weg von der Frage zur
Antwort lag ein sperriges Hindernis
namens »Gerechtigkeit Gottes«.
Jahrelang hatte Luther unter
»Gerechtigkeit Gottes« genau das
verstanden, was alle Autoritaten der



Kirche auch verstanden und darum
gelehrt und alle Christen geglaubt haben:
Gott werde beim Jiingsten Gericht gute
und bose Taten jedes Einzelnen in die
Waagschale werfen und danach
unerbittlich und streng, also gerecht,
seinen Urteilsspruch fallen: Himmel,
Fegefeuer oder Holle.

Seit er denken konnte, hatte Luther
aber die Erfahrung gemacht, dass weder
er noch irgendein anderer Sterblicher den
strengen Anspriichen dieses Gottes
geniigen konnte. Er war einfach nicht in
der Lage, seinen Néchsten zu lieben wie
sich selbst. Und die anderen konnten es
ebenfalls nicht. Er konnte nicht



verhindern, dass schlechte, ungerechte,
schadenfreudige, hasserfiillte Gedanken
in ihm aufblitzten. Und die anderen, das
wusste er, konnten es auch nicht. Also
sind wir alle verdammt, und es gibt keine
Rettung vor der Hollenstrafe — in dieser
verzweifelten Erkenntnis endeten jedes
Mal Luthers Denkanstrengungen.

Luthers Zeitgenossen mogen das
ahnlich empfunden haben, aber entweder
ist ihnen das nicht so nahegegangen wie
Luther, sodass sie frei waren, sich
abzulenken und ihre Aufmerksamkeit
auch wieder anderen Dingen
zuzuwenden, oder es war ihnen einfach
zu anstrengend, ihr Gehirn so zu



zermartern, wie Luther das getan hat. Die
meisten aber haben freudig nach jener
bequemen Losung gegriffen, die ihnen
von der Kirche angeboten wurde und fiir
beide Seiten ein praktischer Deal war:
Stindenerlass gegen Bares. Aber genau
mit diesen Stinden-Ablassbriefen, die
gehandelt wurden wie Wertpapiere, wird
Luther das Feuerchen entziinden, aus dem
sich der Flachenbrand der Reformation
entwickelt.

Den dafiir nétigen Funken schlug er
aus der Frage, die ihn so quilte: Dass wir
Geschopfe Gottes nicht so sind, wie wir

nach dem Willen dieses Schopfers sein
sollten, das ist doch nicht die Schuld der



Geschopfe, sondern die des Schopfers,
dachte Luther. Er hat uns gemacht, und
nun macht er uns den Prozess, weil wir
so sind, wie er uns gemacht hat. Das soll
gerecht sein? Das soll ein fairer Prozess
sein?



Irgendwann zwischen 1514 und 1518
muss sich neben der Frage nach dem
gnadigen Gott noch eine weitere,
gefahrlichere Frage in Luthers Kopf
eingenistet haben: Dieses Bild, das die
Kirche von Gott zeichnet — stimmt es



denn? Wer sind die Zeichner? Woher
haben sie selber das Bild? Aus welchen
Quellen schopfen sie?

Ja, er weif natiirlich: Der Papst, die
Bischofe und Priester sind die Zeichner.
Sie berufen sich auf die Kirchenlehrer.
Diese berufen sich auf die Apostel und
Evangelisten, und diese auf Jesus. Eine
lange Kette. Wer kann garantieren, dass
das urspriingliche Bild nicht bei jeder
Weitergabe ein klein wenig verdndert,
verfalscht wurde? Deckt sich das heutige
Bild tatsdchlich mit dem Original?

Es war eine besondere Zeit damals, als
sich Luther solche Fragen stellten —
Renaissance eben. Mit diesem Begrift



wurde im 19. Jahrhundert die Tatsache
beschrieben, dass zwischen dem 14. und
16. Jahrhundert in Europa etwas Neues
geschehen war, namlich die
Wiederentdeckung von etwas sehr Altem:
die antiken Wurzeln. Plotzlich
interessierte man sich in Rom fiir die
antiken Ruinen, an denen man bisher
achtlos vorbeigegangen war. Plotzlich
erforschte man die Geschichte der
griechischen Stadte und der Romischen
Republik. Manche, wie etwa der
italienische Dichter Francesco Petrarca
(1304-1374) waren davon so begeistert,
dass sie von »Wiedergeburt« — renascita
— sprachen. Der italienische Kiinstler



Giorgio Vasari bezeichnete 1550 die
Uberwindung der mittelalterlichen Kunst
als rinascita oder Rinascimento — daraus
entwickelte sich dann spéter iiber das
Franzosische die Bezeichnung
Renaissance.

Aber das eigentlich erstaunlichste
Kennzeichen dieser Epoche ist, dass
damals so viele Gelehrte wie auf ein
geheimes Zeichen hin an ganz
verschiedenen Orten, anscheinend
unabhingig voneinander — und doch auf
nicht mehr ganz zu klarende Weise
miteinander verbunden - auf
verschiedenen Gebieten das Gleiche taten.
Luther zum Beispiel iiberpriifte das



offizielle Gottesbild. Aber eigentlich tat er
etwas viel Grundlegenderes: Er zweifelte.
Er zweifelte an den alten Autoritaten und
begann zu priifen, ob deren Lehren denn
stimmen. Genau das taten andere auch
und beackerten mit ihren Zweifeln andere
Felder.

Sie priiften, ob es stimmt, dass sich die
Sonne um die Erde dreht. Andere
tberpriiften die Kugelgestalt der Erde.
Kunstler, Maler, Architekten stellten
plotzlich die Regeln infrage, nach denen
bisher gebaut, gemalt und gestaltet
wurde. Dann brachen sie die Regel,
probierten andere Methoden aus,
riskierten etwas Neues.



Luther war ein Teil dieses nicht
abgesprochenen Aufstands gegen die
Autoritaten. Vermutlich war ihm das gar
nicht bewusst. Rebellion lag ihm fern, lag
auch den anderen fern. Pure Neugier war
es, was sie antrieb. Wissbegierde, ein
Drang nach Wahrheit, Lust an Forschung
hatte sie erfasst, und eine Konsequenz
daraus lautete: Zuriick zu den
Urspriingen, zuriick zu den reinen,
unverfalschten Quellen. Und diese
Quellen lagen in der Antike. Die wurden
jetzt mit grof3er Leidenschaft erforscht.

Da es sich dabei in der Regel um nicht
theologische Texte handelte, sondern um
philosophische, geistes- und



naturwissenschaftliche, wurden diese
Studienfacher als humanae litterae
bezeichnet (Schriften, die sich auf die
menschlichen Dinge beziehen im
Unterschied zu den goéttlichen), und wer
sich damit befasste, war ein humanista —
was wiederum dazu fuhrte, dass diese
Menschen spéter, auch wieder im 19.
Jahrhundert, Humanisten genannt
wurden, und deren Weltanschauung
Humanismus.

Luther wurde bald schon von den
Humanisten ebenfalls fiir einen solchen
gehalten. Aber war er wirklich einer?
Jedenfalls stand er wiahrend seines
Studiums an der Universitat Erfurt unter



humanistischem Einfluss, und es ist nicht
bekannt, dass er sich dagegen gewehrt
hatte. Im Gegenteil. Von den an der Uni
gelernten Methoden der Textanalyse
macht er nun fleiflig Gebrauch auf seiner
Wittenberger Turmstube. Er tut dort, was
Humanisten tun: Er geht zuriick zu den
Quellen. In seinem Fall: zum Alten
Testament, zum Neuen Testament, zu den
Schriften des Augustinus und des
Aristoteles, den er nicht mag. Aber er
muss sich trotzdem mit ihm
auseinandersetzen, will herausfinden,
warum er ihn nicht mag,.

Aber vor allem will er das Bild, das die
Bibel von Gott zeichnet, rekonstruieren



und es mit dem Bild vergleichen, das die
Kirche von ihm zeichnet. Das aber tut er
nicht nur, wie die Humanisten, aus reiner
Neugier und Forscherdrang, sondern aus
existenzieller Not. Ihm geht es nicht
primédr um Bildung, schon gar nicht um
eine romantisierende Verehrung der
Antike — ihm geht’s um Hélle, Tod und
Teufel. Thm geht’s ums ewige Leben und
das Heil seiner eigenen Seele.

Daher nahert er sich seiner Quelle mit
grofitem religiosen Respekt, zugleich aber
mit der unbekiimmert forschenden
Neugier der Humanisten. Er weif3:
Eigentlich hatte Gott verboten, sich ein
Bild von ihm zu machen. Andererseits



haben schon die Autoren der Bibel eine
Fiille sprachlicher Gottesbilder benutzt.
Diese ergéanzen, widersprechen und
korrigieren einander. Man findet in der
Bibel den zornigen Gott, der sich
rachsiichtig, unheimlich, cholerisch,
ungerecht gibt, der sogar mordet und wie
ein Despot zur Willkiir-Herrschaft neigt.
Man findet aber auch den anderen Gott,
einen gnadigen, liebenden, zartlichen,
treu sorgenden, barmherzigen Vatergott,
der geradezu vernarrt ist in seine
Geschopfe.

Was stimmt denn nun?

Um sich in den verwirrenden
Gottesbildern zurechtzufinden, geht der



mittelalterliche Luther sehr neuzeitlich
vor. Er isoliert ein einzelnes Problem und
versucht zunichst, dieses zu 16sen. Daher
konzentriert er sich ganz auf die eine
Frage, ob der Gott der Bibel tatsachlich
so ungerecht ist, dass er alle verdammt.
Und ob es wirklich wahr ist, dass man
ihn mit guten Werken besanftigen und
sich damit seine Planstelle im Himmel
sichern kann.

Beim Versuch, darauf eine Antwort zu
finden, bleibt er immer wieder an dem
ratselhaften Pauluswort hiangen, das von
jener Gerechtigkeit handelt, »die vor Gott
gilt, welche kommt aus Glauben in
Glauben«. Noch einmal und noch einmal



liest Luther, was der Apostel Paulus tiber
Gottes Gerechtigkeit sagt. Auch die
Schriften des Augustinus zieht er zurate.
Dazu einen weiteren, deutlicheren Vers
weiter hinten im Romerbrief: »So halten
wir nun dafiir, dass der Mensch gerecht
werde ohne des Gesetzes Werke, durch
den Glauben.« (Romer 3,28)

Eigentlich steht da die Losung schon:
»... ohne des Gesetzes Werke, allein
durch den Glauben.« Obwohl: Dieses
»allein« steht nicht dabei im Original.
Luther wird es spater eigenmachtig
einsetzen, und in allen Lutherbibeln wird
das Wortchen bis auf den heutigen Tag
immer dabeistehen. Aber noch traut er



sich das nicht, denn derselbe Paulus
schreibt an die Galater, auf »den
Glauben, der durch die Liebe tatig ist«,
komme es an (Galater 5,6). Tatige Liebe,
also doch wieder die »Werkex,
irgendwie. Und ganz eindeutig steht es
im Jakobusbrief (2,14): »Was hilft’s, liebe
Briider, wenn jemand sagt, er habe
Glauben, und hat doch keine Werke?
Kann denn der Glaube ihn selig machen?
Und ein paar Verse weiter kommt die
Antwort: »So seht ihr nun, dass der
Mensch durch Werke gerecht wird, nicht
durch Glauben allein.« (Jakobus 2,24)
Eindeutiger kann man es nicht mehr
sagen. Ohne gute Werke geht es nicht.



Trotzdem zweifelt Luther. Und man
bedenke: Es ist jetzt nicht mehr irgendein
Text einer kirchlichen Amtsautoritat,
sondern die Heilige Schrift, an der er
zweifelt. Oder genauer: Es ist der
Jakobusbrief, dessen Weisheit er
bezweifelt. Er spricht es noch nicht aus.
Erst spater wird er tatsachlich den
Jakobusbrief als »nicht wirklich
apostolisch« abtun, aber jetzt, in seiner
Klosterzelle, bahnt sich an, was er spater
tun wird. Im radikalen Nachdenken tiber
die Bibel tut der mittelalterliche Luther,
was er von den neuzeitlichen Humanisten
gelernt hat: Er betreibt Textkritik. Er
nimmt sich die Freiheit, die unantastbare



Heilige Schrift zu relativieren, indem er
fragt: Konnte es sein, dass manche
Bibelworte mehr Gewicht haben als
andere, weil sie das Ganze der Bibel,
dessen Geist, besser zusammenfassen als
weniger wichtige Texte?

In dem Moment, in dem einer so fragt,
ist die Heilige Schrift nicht mehr der
unantastbare Text, der als fertiges »Wort
Gottes« vom Himmel gefallen ist,
sondern ein von Menschen geschriebenes
Werk. Und waren es auch die Urviter,
Propheten und Apostel, die da
geschrieben haben, so waren es doch
Menschen, fehlbare Menschen. Warum
also sollte man jedes ihrer Wortchen als



nicht zu hinterfragen hinnehmen? Ein
gefahrlicher Gedanke. Schnell kann zum
Ketzer werden und auf dem
Scheiterhaufen landen, wer es wagt,
selbststandig an allem Gedachten und
verbindlich Gelehrten vorbeizudenken.
Luther riskiert es und bahnt damit der
neuzeitlich-wissenschaftlichen
Erforschung der Bibel und des Glaubens
den Weg.

Der kritische Luther nimmt tatsachlich
den Jakobus-Text weniger ernst als den
Paulus-Text. Er spiirt, dass Jakobus das
eigentliche Problem gar nicht erkannt
und darum an ihm vorbeigeschrieben hat.
Dass ein Christ gute Werke tun sollte, ja,



geschenkt, dagegen ist ja nichts
einzuwenden. Aber, so weif3 Luther
langst, gute Werke sind nicht das, was
Gott eigentlich will, sondern gute
Menschen will er. Und ein Mensch wird
nicht schon dadurch gut, dass er gute
Werke tut. Gute Werke tun kann auch
der Bose. Jedes gute Werk kann fiir bose
Zwecke instrumentalisiert werden. Und
einer, der das tut, kommt gewiss nicht in
den Himmel. Aber auch der, der gute
Werke nur deshalb tut, damit er in den
Himmel kommt, der also anderen hilft,
um sich selbst zu helfen, wird von Gott
durchschaut.

Nein, das Herz muss gut sein.



Das aber ist bose von Jugend auf. Steht
so in der Bibel (1. Mose 8,21). Steht auch
wieder bei Paulus im Romerbrief:
»Wollen habe ich wohl, aber das Gute
vollbringen kann ich nicht. Denn das
Gute, das ich will, das tue ich nicht;
sondern das Bose, das ich nicht will, tue
ich« (Romer 7,18f.). Stimmt.

Wir werden so geboren. Kaum dass
wir auf der Welt sind, schreien wir schon
und benehmen uns, als ob wir der Nabel
der Welt seien und diese dazu da seli,
unsere Bediirfnisse zu befriedigen, und
zwar alle, sofort. Deshalb werden wir
anschlieflend durch Dressur und
Erziehung so »abgerichtet«, dass wir die



Existenz anderer Weltnabel und deren
Mafllosigkeit zur Kenntnis nehmen, uns
mit deren Anspriichen abfinden, einander
besanftigen durch gute Werke und gute
Worte, mindestens versuchen,
einigermaflen sozialvertraglich
miteinander auszukommen, uns an die
Gesetze zu halten, und wenn nicht, muss
halt die Polizei einschreiten.

Wie konnte so ein Nabel der Welt —
und mag er auf noch so viele gute Werke
verweisen konnen — je vor Gott bestehen?
Wir halten uns an Regeln und Gesetze,
nicht weil wir gut sind, sondern weil wir
mit dem Verstand eingesehen haben, dass
die Regeln gut sind fiir alle, es sogar von



Vortelil sein kann, nicht immer nur an
sich zu denken, und ein Regelverstof3, bei
dem man ertappt wird, meist nachteilige
Folgen hat.

Das Herz muss gut sein, aber es kann
gar nicht anders, als bose sein, und wir
konnen es nicht &ndern. Wie kann Gott
uns dafiir bestrafen?

Dariiber zermartert sich Luther auf
seiner Turmstube tiber Jahre das Hirn,
und irgendwann, vermutlich um das Jahr
1517, vielleicht auch etwas spater, kommt
die Erleuchtung. Luther wird von dem
Gefiihl iiberwiltigt, die Antwort auf all
seine Fragen plotzlich gefunden zu haben:
Gott weif} das doch alles. Er weif3, dass



wir nicht aus eigener Kraft und durch
eigene Willensanstrengung gut werden
konnen. Genau deshalb hat er seinen
eigenen Sohn fiir uns geopfert und mit
diesem Opfer fiir alle Zukunft all die
Stinden getilgt, die unserem bosen Herz
entspringen. Ein Vater, der seinen Sohn
opfert fir andere — gibt es einen grofieren
Liebesbeweis? Dieser eine Beweis macht
alles zunichte, was sonst noch in der
Bibel iiber Gott als zornigen Racher und
Despoten steht. Ein Gott, der so etwas
tut, muss ein liebender Gott sein, der sich
um jede einzelne Menschenseele sorgt.
Dieser liebende Gott 16st das Problem der
menschlichen Unfihigkeit zum Guten,



indem er einfach barmherzig dariiber
hinwegsieht, und darum ist sein Interesse
an der Frage, was so ein Menschenkind
auf Erden an religiosen Leistungen
vollbracht hat, sehr gering, ja eigentlich
gleich null.

Dabher ist das Einzige, was ein Mensch
jetzt noch tun muss, dieses Geschenk
anzunehmen. Wer es annimmt, wird zwar
nicht gut werden, aber wie neugeboren
sein und deshalb mit den anderen
Neugeborenen zusammen eine Welt
errichten, in der das Schlechte, das aus
dem immer noch bosen Herz kommt, in
Gutes verwandelt wird. Und wer so lebt,
der glaubt, und der Glaube macht ihn



gerecht.

Ganz so hat es Luther nicht gesagt.
Aber so lautet heute — 500 Jahre danach -
die Ubersetzung des Lutherworts »Wir
sind gerechtfertigt durch den Glauben«
in unsere Sprache.

Ob Luther die Tragweite dieser
scheinbar kleinen Korrektur am
offiziellen Gottesbild gleich erkannt hat,
darf bezweifelt werden. Zwar wusste er,
dass er mit dieser Korrektur der
offiziellen Lehre widerspricht, aber er
dachte, die Kirche werde sich tiber seinen
theologischen Erkenntnisfortschritt
freuen, denn er bedeutet eine sehr gute
Nachricht fiir die ganze Christenheit.



Doch die gute Nachricht enthielt eine
ziemlich schlechte Nachricht fiir den
Papst und seine Bischofe. Das haben diese
vermutlich schneller verstanden als
Luther, denn dessen reformatorische
Entdeckung hatte eine unvermeidliche
Nebenwirkung: Die Priester, die sich als
Mittler zwischen Gott und die Menschen
gedrangt hatten, um den Menschen die
Zeit im Fegefeuer zu verkiirzen, werden
tiberfliissig, wenn es geniigt, einfach nur
das Geschenk Gottes anzunehmen. Und
die Bedeutung der Heiligen einschlieflich
der Jungfrau Maria sinkt.

Wer braucht noch deren Fiirsprache
bei Gott, wenn dieser den wahrhaft



Glaubenden schon freigesprochen hat?
Nebenbei hat Luther damit auch noch
der Pilger-, Reise-, Wallfahrts- und
Reliquienbranche einen sehr
empfindlichen Schlag versetzt. Der von
Gott bedingungslos angenommene
Mensch hat es nicht mehr nétig, von
einem Wallfahrtsort zum nichsten zu
pilgern und dort viel Geld zu lassen fiir
die Besichtigung von Wunderorten und
Reliquienschreinen, den Kauf heils- und
gesundheitsférdernder Devotionalien, die
Stiftung von Kerzen und die Dienste des
Hotel- und Gastronomiegewerbes. Einem
wesentlichen Teil des papstlichen
Religionsbusiness hat Luther die



Geschiftsgrundlage entzogen.

Wie immer, wenn etwas Grof3es passiert,
bilden sich Legenden drum herum. Auch
um diese »Rechtfertigung allein aus
Glauben« entsteht eine Geschichte, und es
ist der Geschichtenerzahler Luther selbst,
der daraus ein legendares Ereignis
machte: In seinem Turm-Studierzimmer
habe ihn blitzartig, wie durch gottliche
Eingebung, die neue, bahnbrechende
Erkenntnis durchzuckt, dass wir keiner
guten Werke bediirfen, weil Gott uns
schon ldngst so angenommen hat, wie
wir sind, in all unserer Siind- und
Fehlerhaftigkeit und Bosheit und



Schwéche.

Im Turm also. In seiner
Gelehrtenstube. Wie der Blitz. Wieder ein
Blitz. Die plotzlich im Turm aufblitzende
Wahrheit, also Luthers » Turmerlebnis«,
fihrte zur »reformatorischen Wende«.
Grof3e Worte. Geht’s auch eine Nummer
kleiner?

Nun, vielleicht war’s ja doch eher auf
dem Klo. Ein geistiger Durchbruch
wiahrend eines Durchfalls. Luther selbst in
seiner unbandigen Fabulier- und
Provozierlust hatte einmal die
Aufmerksamkeit auch auf diese Variante
gelenkt: »Diese Kunst hat mir der Heilige
Geist auff dieser cloaca auff dem thorm



eingeben. «2

Gegner wie Anhénger haben das
begierig aufgegriffen — »die einen, um die
Reformation als Kloakentheologie zu
verspotten; die anderen in andachtiger
Verehrung als »das Turmerlebnis«.1?

Turm, Klo, Blitz — wie es wirklich war,
und wann genau das eigentlich gewesen
sein sollte, lasst sich heute nicht mehr
rekonstruieren und bleibt eine
Herausforderung fiir Kirchengeschichtler
und Lutherforscher. Vom Blitz in
Stotternheim konnte Luther das Jahr und
den Tag nennen, an dem es geschah. Vom
Blitz im »thorm« gibt es kein Datum,
weshalb die Lutherforscher annehmen,



dass das mit der plotzlichen Erleuchtung
im Turm vielleicht doch auch wieder eine
dieser typischen Geschichten ist, die
Luther nur deshalb so erzahlt hat, weil
sich eine Blitz-Geschichte nun mal besser
erzahlt und einprégt als die Geschichte
eines langwierigen Erkenntnisprozesses.
Die Wahrheit, meinen Lutherforscher,
liege aber trotzdem eher in der
Geschichte von der allméhlichen
Verfestigung eines neuen Gedankens als
in der Geschichte einer blitzartigen
gottlichen Eingebung.

Die Lutherforscher tun sich auch
schwer mit der Datierung. Die einen
vermuten, schon zwischen 1511 und 1513



habe Luther seine reformatorische
Entdeckung gemacht, andere verlegen
den Zeitraum auf die Jahre 1515 bis 1519.
Aber: Hatte Luther den souveranen Furor,
mit dem er gegen das Ablass-Geschaft
wetterte und seine 95 Thesen
veroffentlichte, ohne »Turmerlebnis«
schon gehabt? Vielleicht war ihm die
Tragweite seiner Erkenntnis nicht sofort
bewusst, und es musste erst ein Tetzel
kommen, um ihm bewusst zu machen,
was er da in seiner Turmstube
ausgebriitet hatte. Daher spricht doch
manches fiir das Jahr 1517.

Aber ist das so wichtig? Egal, wie es zu
dem neuen Gedanken kam — als er da



war, hat er eingeschlagen wie der Blitz.
Und das erlaubt es, weiterhin vom
» Turmerlebnis« oder der
»reformatorischen Wende« zu sprechen.
Als Luther begriffen hatte, welches
Licht ihm aufgegangen war, hatte er
erkannt: Der Begriff »Gottes
Gerechtigkeit« ist wie eine Kippfigur, die
zwei sich erganzende Bilder in sich
vereint. Bisher hat man in all den
Jahrhunderten immer nur das eine Bild
gesehen, das Bild vom strengen Richter,
der gute und bose Taten und Gedanken
gegeneinander aufwiegt. Lohn oder
Strafe nach Verdienst und Leistung.
Aber jetzt kippt das Bild, und Luther



sieht verblifft etwas vollig Neues, was
zwar schon immer da war, aber bisher
eben noch von niemandem gesehen
wurde. Jetzt sieht der Mann in der
Turmstube: »Der Gerechte lebt aus
Glauben.« Und das bedeutet: Wer glaubt,
ist freigesprochen. Lohn ohne eigene
Leistung und Verdienst.

Damit hat Luther dem ratselhaften
Paulus-Wort einen neuen Sinn abgetrotzt,
und wenn er diesen jetzt auf das Wort
anwendet, kann er es besser,
»sinngemafler« tibersetzen. Dann lautet
der Satz: »So halten wir nun dafur, dass
der Mensch gerecht werde ohne des
Gesetzes Werke, allein durch den



Glauben.«

So einfach soll das sein? Einerseits: Ja,
so einfach ist das. Im Prinzip.
Andererseits: Wenn man genauer
hinsieht, ist es so einfach auch wieder
nicht. Was Glaube eigentlich ist, wie man
zu diesem Glauben kommt, wie er sich
auf die praktische Lebensfiihrung
auswirkt, das sind andere Fragen, die
Luther in seinem weiteren Leben noch in
starke Widerspriiche verwickeln werden,
die er mit einem Feuerwerk paradoxer
Behauptungen zu kontern versucht.

Aber ab ungefihr dem Jahr 1517 steht
zunéchst einmal Luthers Entdeckung
eines neuen Gottesbildes im Vordergrund.



Das war mehr als die Losung irgendeines
theologischen Problems. Fiir Luther war
es die Er-16sung. Seine verzweifelte Angst
vor dem Zorn Gottes hatte ein Ende.
Seine religiosen Hochstleistungen, die ihn
bis an die Grenze seiner korperlichen und
seelischen Belastbarkeit brachten und
dennoch nie geniigten, waren iiberfliissig.
Als ihm das aufging, habe er sich »vollig
neu geboren« gefiihlt. Thm war, als ob er
»durch die gedffneten Pforten des
Paradieses selbst eingetreten« sei.
Glucklich, befreit, nun besessen von
dem Drang, die ganze Welt an seiner
Freude teilhaben zu lassen, verlasst er
seine Turmstube, geht hinaus und predigt



allen, die ihm zuhoren: Hort auf mit
eurer frommen Selbstoptimierung. Die
Sorge um euer Seelenheil ist unbegriindet.
Beendet eure religiose
Hochleistungsturnerei und nutzt die
dadurch gewonnene Energie, um die
Welt zu gestalten und zum Guten zu
verandern.

Jetzt andert Bruder Martinus seinen
Namen. Jetzt will er nicht mehr Luder
heif3en, sondern Luther, was von
Eleutherius kommt und »der Befreite«
heifit. Ab jetzt hat Luther keine Angst
mehr. Und den anderen, die diese Angst
noch haben, wird er sie nehmen.



Es ist heute fast nicht mehr zu begreifen,
wie sich aus solch einer Frage nach dem
gnadigen Gott und der gefundenen
Antwort darauf so umwélzende
Entwicklungen ergeben konnten, die
noch immer nachwirken und die gesamte
weitere Geschichte bis auf den heutigen
Tag beeinflussen und es weiter tun
werden. Auch der Bruder Martinus hatte
es zunachst nicht gleich begriffen.
Eleutherius, der Befreite, wird aber nun
recht bald in eine lokale Angelegenheit
verwickelt werden, auf die er ganz naiv
einfach seine taufrische Erkenntnis
anwendet. Und entziindet damit ein
Feuer, das ganz Europa erfassen wird.



Wie alles anfing

Das Feuer wire vermutlich nie entbrannt,
wenn zu Luthers Turmerlebnis nicht ein
zweites, eher geringfiigiges Erlebnis
hinzugekommen wére: das Beichtstuhl-
Erlebnis. Ohne dieses Zweite ware Luther
zwar der Urheber einer
geistesgeschichtlich bedeutsamen
Erkenntnis gewesen, aber sehr
wahrscheinlich nicht zum Reformator



geworden.

Dieses Zweite ereignet sich an einigen
Tagen im Jahr 1517 im Beichtstuhl der
Wittenberger Stadtkirche. Dort nimmt
Luther den Wittenbergern die Beichte ab.

Einige Beichtende, deren Zahl im Jahr
1517 rasant steigt, kommen mit
amtlichen Bescheinigungen zu ihm und
meinen, die Beichte eigentlich gar nicht
mehr notig zu haben, denn der Papst
selbst habe ihnen schon langst alle
Stinden erlassen. Auf so einem Schein
steht beispielsweise:

Wir tun kraft der uns verliehenen
Gewalt durch diesen Brief kund und zu
wissen, dass der M. Menner von dem von



ihm veriibten Totschlag freigesprochen
ist. Wir befehlen allen und jedem
Einzelnen, kirchlichen Amtspersonen
und Laien, dass niemand diesen M.
Menner irgendwie wegen dieses
Totschlages anklage, verurteile oder
verdamme. Kostenpunkt: 7 Dukaten!
Unterschrift: der Papst.

Ein Ablassbrief. Gekauft von einem
Totschlager. Erworben vom
Dominikanermonch Johann Tetzel.
Tatsachlich unterschrieben vom Papst.

Luther weif3: Der Papst sammelt mit
diesen Ablassverkdufen Geld fiir den Bau
des Petersdoms. Die Ablasspraxis der
Kirche gibt es schon lange. Dagegen gibt



es nichts einzuwenden, denkt Luther, der
damals noch ein sehr frommer, ziemlich
gehorsamer und eifriger Diener seiner
Kirche war.

Aber: Sieben Dukaten fur einen
Totschlag? Straffreiheit nicht nur im
Himmel, sondern schon auf Erden, und
das alles ohne einen Hauch von Reue und
Buf3e? Einen Dom zur Ehre Gottes mit
Blutgeld erbauen?

Es kommt noch schlimmer. Die
Beichtenden sehen keinerlei Anlass zur
Reue und zu dem Versprechen, ihre
Untaten kiinftig zu unterlassen, denn
davon war bei diesem Deal nie die Rede.
Wenn es also dem Herrn Menner kiinftig



einfallt, noch jemanden zu erschlagen,
dann spart er eben so lange, bis er wieder
sieben Dukaten zusammenhat, und
schreitet zur nachsten Tat.

Es wird aus jener Zeit auch berichtet,
Rauber hitten dem Tetzel fiir wenig Geld
Ablassbriefe fiir Diebstahl und Raub
abgekauft, und ihn hinterher — mit dessen
Freibrief in der Hand - uiberfallen und
ihm die prall gefiillte Kasse abgenommen.
Ein glanzendes Geschitft.
Wissenschaftlich belegt ist das aber so
wenig, wie die Erzahlung, Tetzel habe fiir
seine Ablassbriefe marktschreierisch mit
dem Spruch geworben: »Sobald das Geld
im Kasten klingt, die Seele (aus dem



Fegefeuer) in den Himmel springt!«

Zwar zirkulierte dieser Spruch im
ganzen Land, aber manche sagen, so
originell sei Tetzel nicht gewesen, und
schreiben Luther die Urheberschaft zu,
der damit das System des Ablasshandels
mit einem einzigen Satz erklart hatte.
Verbiirgt jedoch ist, dass Tetzel einmal
geprahlt haben soll, vom Papst personlich
so viel Gewalt und Gnade bekommen zu
haben, dass er sogar jemandem vergeben
konnte, der die Heilige Jungfrau
vergewaltigte.

Nicht nur das eigene Siindenkonto
konnte durch Geld entschuldet werden,
sondern auch das der verstorbenen



Angehorigen. Dadurch verkiirzte sich
deren Aufenthaltsdauer im Fegefeuer.
Nach kirchlicher Lehre kamen nur
Heilige sogleich nach ihrem Tod in den
Himmel. Normal Sterbliche jedoch
mussten erst im Fegefeuer schmerzhaft
von ihren Siinden »weif3 gebrannt«
werden, ehe sie mit »weifler Weste«
durch die Himmelspforte schliipfen
durften. Und der Aufenthalt im Feuer
dauerte umso langer, je schwarzer die
Weste war.

Auch bei diesem Deal erwies sich
Tetzel als auflerst rithrig und
geschaftstiichtig, und es war Luther
selbst, der schimpfend erzéhlte, wie



skrupellos der Monch an das Gewissen
der Leute appellierte, um an deren Geld
zu kommen: »Der Tetzel machte es zu
grob mit dem Ablass, denn er war so
unverschamt zu predigen: Siehe deine
Mutter an, wie sie von den Flammen des
Fegefeuers gequalt wird! Und das leidet
sie nur deinetwegen, weil du zu geizig
bist, ihr mit einem Groschen zu Hilfe
kommen. «12

Das ganze Ablasswesen samt Fegefeuer
wird Luther erst etliche Jahre spater auf
den Abfallhaufen fiir religiose Irrtiimer
werfen. Jetzt aber, im Jahr 1517, wo er
zum ersten Mal von diesem Tetzel hort,
regt ihn vor allem dessen Marktschreierei



auf. Und dass der Siindenerlass nicht
mehr an die Bedingung von Reue und
Bufle gekniipft wird, gefallt ihm gar
nicht. Am meisten aber quélt Luther der
Betrug an seinen Schiflein. Die zahlen
Geld fiir ein Produkt, das gar nicht
funktioniert, aber marschieren im
Vertrauen darauf, dass ihre Stinden
vergeben seien, geradewegs in die Holle.
Also: Nicht die Ablasspraxis kritisiert
Luther, sondern nur deren Missbrauch. Er
wahnt sich in dieser Kritik in
Ubereinstimmung mit dem Papst, der
diese Praxis, wenn er davon wisste,
gewiss unterbinden wiirde, denkt Luther.
Seinen Schéflein im Beichtstuhl sagt er:



Stindenvergebung ohne Reue und Bufle,
aber mit Geld — das wird Gott nicht
anerkennen. Das wird ein boses
Erwachen geben, wenn ihr einst vor
eurem Richter steht und er euch das
Konto mit den Stinden zeigt, von denen
ihr gedacht hattet, sie seien getilgt.
Deshalb weigert Luther sich, die
Beichtenden von ihren Siinden
freizusprechen und mahnt sie
eindringlich, diesem Tetzel nichts
abzukaufen.

Daraufhin gehen diese ins benachbarte
Brandenburg nach Jiterbog oder
Magdeburg, wo Tetzel die Ablédsse
verkauft. Und naturlich erzihlen sie ihm,



was Luther ihnen gesagt hat. Und damit
nimmt die Geschichte nun ihren Lauf.

Tetzel wiitet und tobt. Seit mehr als
zehn Jahren schon betreibt er im Auftrag
des Papstes sein Ablassgeschift, und noch
nie hat es irgendwelche Beanstandungen
gegeben. Was bildet dieser Luther sich
ein? Was glaubt der, wer er sei? Wie
kann der unbedeutende Prediger aus
Wittenberg es wagen, ihm, dem vom
Papst Bevollmichtigten, ins Handwerk zu
pfuschen? Was geht diesen Kerl in
Wittenberg iiberhaupt an, was er in
Magdeburg tut?

Rasch holt der Dominikaner die Keule
hervor, mit der bisher schon jeder



Unruhestifter wieder zur Vernunft
gebracht werden konnte: Wer gegen ein
Schreiben aufbegehrt, das die Unterschrift
des Papstes tragt, begehrt gegen den
Papst auf, ist ein Ketzer, und also des
Todes. »Der Ketzer soll mir in drei
Wochen ins Feuer geworfen werdenc,
sagt Tetzel im November 151742, Wiitend
berichtet der Monch den Fall »nach
oben« und lasst Luther dies auch wissen.
Dabei ist Tetzel nun aber an den
Falschen geraten. Als dem zugetragen
wurde, dass der Dominikanermonch
nicht daran denke, seinen Ablasshandel
einzustellen, ist es Luther, der wiitet und
tobt. Und spéter berichtet er: »Da ging



ich herzu wie ein geblendet Pferd, denn
der Tetzel machte es gar zu grob mit
seinem Ablass.«

Und nachdem er herzu gegangen war
wie ein geblendet Pferd, kiindigte er an,
»nun will ich der Paucke ein Loch
machen«. Das tut er, und zwar so
wirkungsvoll, dass er selber davon
iberrascht wurde.

Er setzt sich hin und schreibt auf, was
aus theologischer Sicht gegen die
Tetzel’sche Art des Ablasshandels spricht.
Da geht es um Siinde, Strafe, Bufle und
Reue - ein Thema, bei dem er sich nun
wirklich auskennt. Und er wendet auf das
Thema auch gleich alles an, was er sich in



jahrelanger Miihe in seinem
Turmstiibchen erarbeitet hatte.

Jetzt spricht nicht mehr der Seelsorger,
sondern der Wissenschaftler, der die
Ablasslehre seiner Kirche theologisch zu
durchdringen versucht und dabei frisch
und unbefangen seine nagelneue
Erkenntnis auf das Problem anwendet.
Selbstbewusst bemerkt er, der Papst habe
es notiger, dass man fiir ihn bete, als dass
man ihm Geld schicke. Und er fragt:
Wenn er schon die Macht hat, Stinden zu
vergeben, warum erlasst er sie dann nicht
den Menschen aus Liebe und
Barmherzigkeit? Oder, und da kiindigt
sich bereits der spéatere, schérfere, den



Papst nicht fiirchtende Luther an: Warum
erbaut der Papst, der reicher ist als die
reichsten Leute, nicht die Peterskirche mit
seinem eigenen Geld?

Solche Worte hat die Welt noch nicht
gehort. Aber die Ohren dafiir waren
gespitzt.

Am Ende hat Luther 95 Thesen iiber
den Ablasshandel zusammen und die
nagelt er am 31. Oktober 1517
eigenhdndig und unter grofiem
oftentlichen Aufsehen mit dem Hammer
an die Tir der Wittenberger
Schlosskirche. Es sind Hammerschlage
mit Donnerhall, deren Larm im ganzen
Heiligen Romischen Reich Deutscher



Nation und dariiber hinaus vernommen
wird. Deshalb feiern die evangelischen
Christen an jedem 31. Oktober nicht
Halloween, sondern den Beginn der
Reformation, und im Jahr 2017 wird das
dann 500 Jahre her sein.

So jedenfalls wurde die Geschichte im
weiteren Verlauf bis ins letzte
Jahrhundert erzahlt. Und man kann sie
ruhig auch heute noch so erzéhlen,
obwohl wir inzwischen auch von dieser
Geschichte wissen: Sehr schon, aber
eigentlich ist es wieder einmal ein
bisschen anders gewesen.



ﬁlﬂ an ue Leapétm ist Ketne Bale Biien

ot Pmane Boties

e s

e %mpwﬁvr II’I‘m

Zwar stimmt die Hauptsache: Luther
hat die 95 Thesen um den 31. Oktober
herum tatsachlich geschrieben. Aber die
schmiickenden Details, die ein Ereignis
erst zu einem grofien geschichtlichen
Datum machen — der Reformator, wie er



eigenhidndig seine These an die
Wittenberger Kirchentiir schlagt, und wie
diese donnernden Anschlage
augenblicklich im ganzen Reich
nachhallen — sind sehr wahrscheinlich
eine spatere Erfindung der Luther-
Verehrer, denn: Luther war damals von
seiner Reformatorenrolle noch weit
entfernt. Und er hat die Thesen auf
Lateinisch verfasst, also nicht fiirs Volk,
sondern fiir seine akademischen
Kollegen, die Fiirsten und Fiirstbischofe.
An sie, auch an Albrecht von
Brandenburg, in dessen Machtbereich
Tetzel die Ablasse verkaufte, hatte Luther
seine Thesen per Post geschickt. Wenn es



ihm um Aufruhr gegangen wire, hitte er
schon auf Deutsch schreiben miissen.
Tatsachlich wollte er aber eigentlich nur
erreichen, dass dem Tetzel mit seiner gar
zu groben Marktschreierei jemand von
oben in die Parade fahrt und dafiir sorgt,
dass der Ablassverkauf wieder in die
theologisch korrekte Spur gebracht wird.

Es war der katholische Lutherforscher
Erwin Iserloh, der im Jahr 1961 an der
schonen Geschichte vom Thesenanschlag
zu zweifeln begann. Seine Begriindung:
Luther selbst hat in all seinen vielen
Reden und Schriften diese
Kirchentiirgeschichte nie erwahnt. Ist das



nicht seltsam? Wenn er die 95 Thesen
tatsachlich eigenhiandig an die Kirchentiir
genagelt hatte, hiatte er doch bestimmt
eine schone Geschichte daraus gemacht
und sie in immer neuen Varianten immer
wieder erzéhlt. Aber nichts dergleichen
liegt vor. Kein Wort.

Urheber der Geschichte war Luthers
wichtigster Partner Philipp Melanchthon,
der jedoch kein Augenzeuge gewesen
sein konnte, da er erst 1518 als Professor
an die Wittenberger Universitat berufen
wurde. Und er hat die Geschichte erst
nach Luthers Tod erzihlt 14

Der Sache deutlich ndher gekommen
sind die Lutherforscher, als sie vor



einigen Jahren ein Neues Testament
entdeckten, mit dem Luther gearbeitet
hatte. In diesem Buch fanden sie eine
handschriftliche Bemerkung von Luthers
Sekretar Georg Rorer. Darin heif3t es: »Im
Jahr 1517 am Vorabend von Allerheiligen
sind in Wittenberg an den Turen der
Kirchen die Thesen iiber den Ablass von
Doktor Martin Luther vorgestellt
worden. «12

Also: Die Thesen wurden tatsachlich
an der Kirchentiir angebracht, aber nicht
nur an einer, sondern an mehreren
Kirchenturen, und nicht von Luther
personlich, sondern sehr wahrscheinlich
vom Pedell der Wittenberger Universitét.



Der Zweck dieser Plakatierung bestand
nicht darin, das Heilige Romische Reich
in seinen Grundfesten zu erschuttern,
sondern darin, zu einer offentlichen
Fachdiskussion an der theologischen
Fakultét einzuladen. Thema der
Diskussion: die 95 Thesen. In dieser
Einladung heif3t es: » Aus Liebe zur
Wahrheit und in dem Bestreben, diese zu
ergriinden, soll iiber die folgenden Sétze
diskutiert werden.«1¢ Das Echo auf diese
Einladung war so gering, dass die
Veranstaltung abgesagt wurde.1Z
Ubrigens hat Luther auch nie eine
Antwort von Albrecht von Brandenburg
erhalten, auch von anderen Klerikern



nicht, schon gar nicht aus Rom. Das war
fur Luther die eigentliche Uberraschung.
Er hatte damals noch eine hohe Meinung
von seiner Kirche und ein fast kindliches
Zutrauen zu deren Fiihrungspersonal.
Wieso halten die ihn fiir einer Antwort
nicht wiirdig? Wieso erkennen sie nicht,
dass die Ablasspraxis eindeutig gegen die
kirchliche Lehre verst6f3t und dringend
korrigiert werden muss? Wieso danken
sie ihm nicht fiir seinen Hinweis auf den
Missbrauch des Ablasses?

Wenn Luther spater — zum Teil bis
heute — von katholischer Seite als
Kirchenspalter, Ketzer und Héretiker
bezeichnet wurde, dann ist das insofern



ungerecht, als der Ursprung dieser
Spaltung von Rom zu verantworten ist.
Luther hat in seinen 95 Thesen
berechtigte Fragen an den Papst und an
die Kirche gestellt und verdient, darauf
eine Antwort zu erhalten. Hatte er diese
bekommen, und hétte sie zu einer
Korrektur der Ablasspraxis gefiithrt, wire
Luther vermutlich der brave Ménch und
treue Diener seiner Kirche geblieben, der
er war.

Aber was dann aus Rom kam, war eine
romische Machtdemonstration, die ihn
zwingen sollte, den Mund zu halten. Und
weil Luther sich weigerte, das zu tun,
eskalierte die Geschichte, in deren



weiterem Verlauf sich dann auch Luther
und viele andere schuldig machten. Aber
ihren Ursprung hat die Geschichte in der
Weigerung Roms, auf Luthers begriindete
Kritik zu antworten und zu reagieren.
Seine 95 Thesen waren moglicherweise
auch versandet und vergessen worden
oder allenfalls eine Angelegenheit fiir
Theologen, Juristen und
Verwaltungsbeamte geblieben, wenn nun
nicht ein weiterer Mechanismus das
Réaderwerk der Reformation
vorangetrieben hatte: der Buchdruck,
vom Mainzer Johannes Gutenberg um
das Jahr 1450 erfunden. In dem halben
Jahrhundert, das seitdem verging, sind



tiberall im Land Druckereien entstanden.
Daher passiert nun etwas, womit Luther
nicht gerechnet hatte, und was das Bild
von den Hammerschldgen dann doch
wieder stimmig macht: Auf nicht mehr
nachvollziehbaren Wegen gelangten
Luthers Thesen in die Hinde auswartiger
Drucker, die, ohne Luther zu fragen,
dessen Thesen einfach druckten.

Die Geschichte »Monch gegen Rom«
kam ihnen gerade recht, da ihr Geschaft
schon lange kriselte. Es mangelte an
Themen, fur die sich ausreichend viele
Kéaufer interessierten. Die 95 Thesen aber
lasen sich wie etwas, worauf die Welt
schon lang gewartet hatte. Der



Geldhunger Roms und die Art, wie Papst
und Kurie Geld eintrieben, war unter den
Gebildeten im deutschen Reich schon seit
Jahrzehnten ein haufig diskutiertes
Thema und Anlass fir Kritik, Spott und
Satire.

Generell herrschte im ganzen
deutschen Reich der Eindruck vor, »dass
man in die Kirche, besonders in die Kurie
und das Papsttum, mehr hineinsteckte,
als man wieder herausbekam«.1 Der
Eindruck war nicht ganz falsch, wie wir
heute wissen. Zwar lasst sich widerlegen,
»dass das Papsttum Deutschland durch
iberzogene Abgaben ausph'inderte
andere Liander zahlten mehr«, 1 aber Sie



bekamen auch ein Mehrfaches zurtick.
Vor diesem Hintergrund stief§ Luthers
akademisch verpackte Kritik am
Ablasshandel sofort auf hohe
Aufmerksamkeit. Schnell wurden die
Thesen ins Deutsche iibersetzt und
nachgedruckt, denn sie verliehen der
popularen Kirchenkritik ein seridses
wissenschaftliches Fundament und
passten zum humanistischen Zeitgeist
dieser Jahre. So wurden Luthers erste
Leser zu Multiplikatoren seiner Ideen.
»Das weitere erledigte das von der
Kirche unabhingige
Kommunikationsnetz der Humanisten-
und Intellektuellenzirkel, die begierig



alles Gedruckte aufnahmen und

Offentlich zur Diskussion stellten. «
Verblifft notiert Martin Luther: »Ehe

14 Tage vergangen waren, hatten diese

20

Thesen das ganze Deutschland und in
vier Wochen fast die ganze Christenheit
durchlaufen, als waren die Engel selber
Botenlaufer (...) und triigen sie vor aller
Menschen Augen. Es glaubt kein Mensch,
was fiir ein Gerede davon entstand.« 2.

Die neue Drucktechnik war den
konservativen Herren im Klerus so
gleichgiiltig und fremd, dass sie deren
Wirkung nicht nur falsch, sondern
iberhaupt nicht einschitzten. Dass ihnen



diese Technik gefahrlich werden konnte,
ahnten sie zunichst iiberhaupt nicht.
Daher kamen sie auch nicht auf die Idee,
diese Technik unter ihre Aufsicht zu
zwingen. So konnten die zahlreichen, im
ganzen Reich verteilten Druckereien
ungestort von kirchlicher und staatlicher
Kontrolle verbreiten, was sie wollten.

Durch diese kontinuierliche
Produktion von Diskussionsstoff
entstand erstmals so etwas wie eine
unabhingige 6ffentliche Meinung. Und
die richtete sich gegen Rom.

Innerhalb weniger Monate wurde die
bis dahin nur lokal und regional
bekannte Grofie Martin Luther beriihmt



im ganzen Reich, und dann dauerte es
nicht mehr lange, bis auch der Papst und
der Kaiser erstmals diesen Namen horten.
In den anschlieflenden drei Jahren
passiert nun mehr als im ganzen
Jahrhundert davor.

Was den Herren in Rom als »kleines
Monchsgezank« zwischen dem
Augustiner Luther und dem Dominikaner
Tetzel erscheint, setzt plotzlich jene
Maschinerie in Gang, die zur
Kirchenspaltung fiihrt, zur
Gegenreformation, in den
Dreifligjahrigen Krieg, in die
Verdanderung ganz Europas. In diesem
Frithstadium hétte sich noch manches



regeln lassen, wenn Rom nicht so
abgehoben, nicht so arrogant und nicht
so fern von der Lebenswirklichkeit der
Menschen gewesen wire. Und wenn nicht
der bei den Fuggern hoch verschuldete
Albrecht von Brandenburg so dringend
des Verkaufs der Ablasse bedurft hitte,
denn er verdiente gut daran. Auch die
Fugger verdienten bestens. Und natiirlich
der Papst. Das — und das selbstherrliche
Vertrauen in die eigene Macht, die sich
um Wahrhaftigkeit nicht scheren muss —
erklart die Weigerung Roms, auf die 95
Thesen zu antworten.

Das blinde Interesse am Geld hinderte
die Interessierten daran, die uiberall am



Horizont sich abzeichnenden Zeichen
einer heraufziehenden neuen Zeit —
Renaissance, Humanismus, Kopernikus,
Kolumbus — zu sehen. Und wo man etwas
sah, wurde es falsch gedeutet oder
unterschatzt. Aber vor allem fehlte
jegliches Schuld- und
Unrechtsbewusstsein fiir das, was man
eigentlich tat: die Verwandlung der
Gnade Gottes in eine
Vollkaskoversicherung, deren Einnahmen
dazu dienen sollten, den aufwendigen
Lebensstil der Firsten und Bischofe zu
finanzieren.

Natirlich haben sie auch Luther total
falsch eingeschitzt. Was will der denn?



Dieser Mann ist ein Nichts, und der will
dem Papst und den Firsten vorschreiben,
was sie zu tun hatten? Mit dem werden
wir ganz schnell kurzen Prozess machen,
wenn er weiter unsere Kreise stort. Sie
konnten sich nicht im Traum vorstellen,
in welch grofle Schwierigkeiten dieser
vollig unbedeutende Dickschédel aus der
deutschen Provinz den gesamten Klerus,
die Kirche, die Christenheit, Europa noch
bringen wiirde.

Auch Luther hat sich das zum
damaligen Zeitpunkt kaum vorstellen
konnen und merkte zunachst nicht, wie
er in einen Sog geriet, aus dem es schon
bald kein Entkommen mehr geben sollte.



Es hat eine Weile gedauert, bis ihm
aufging, dass er, der eigentlich nur ganz
fromm und naiv, als guter Seelsorger und
treuer Diener seiner Kirche, ohne Arg
und mit reinem Herzen die Tetzel’sche
Ablasspraxis kritisierte, plotzlich
gezwungen war, ein immer grofieres Rad
zu drehen.

Luther wird nun bald die nichste
tiberraschende Erfahrung machen: Er, der
bisher ein fast kindliches Zutrauen in den
fernen Papst, dessen Kardinéle und
Furstbischofe hatte, wird dieses kirchliche
Fithrungspersonal im weiteren Verlauf
zum Teil personlich kennenlernen und
die Erfahrung machen, dass dessen



Handeln von allem Mdglichen bestimmt
ist, nur nicht von der Sorge um die
Kirche und der Verantwortung fiir die
Glaubigen. Und bald merkt er auch, dass
er mit seiner naiven Unschuld machtigen
Gegenspielern in die Quere gekommen ist
und so ungewollt in die grofle Politik
gerat. Die Kirchenfiihrer, denen er bisher
vorbehaltlos vertraut hatte, werden ihm
spinnefeind.

Die Geschichte einer enttauschten
Liebe beginnt. Aber Enttduschungen sind
»Ent-Tauschungen, der Verlust von
[llusionen, also Aufklarung, Erkenntnis.
Luther wird iiber diese Desillusionierung
wortmachtig schreiben und sprechen und



grofien Widerhall finden im Volk, denn
halb gewusst, geahnt, vermutet hat man
schon lange, dass diesem kirchlichen
Fithrungspersonal nicht zu trauen ist.

Aber wenn so eine Enttauschung aus
Liebe einmal begonnen hat, bleibt es nicht
bei blofler Desillusionierung. Der Prozess
entwickelt sich weiter: Aus enttauschter
Liebe wird Hass.

Luthers eigenes Naturell hat dann
erheblich dazu beigetragen, dass sein
klarsichtiger Zorn des Gerechten
manchmal in blinden Hass umschlug und
er Gegen-Hass provozierte. So geriet er in
immer tiefere Konflikte mit den leitenden
Herren der Kirche und des Staates, spater



auch mit den Bauern und den
Humanisten, hinein. Jede Teufelei, die
sich seine Gegner ausdachten,
beantwortete er mit einer eigenen
Teufelei. Immer haufiger ging er »herzu
wie ein geblendet Pferd«, das dann ab
einem bestimmten Zeitpunkt eine
Eigengesetzlichkeit entwickelte, die von
niemandem mehr zu steuern und zu
stoppen war.



Rom - Die grofie Hure
Babylon

Als Luther in Rom war, entstand dort
gerade die grofle europaische Kunst der
Renaissance, und die Wissenschaft
begann, sich von der Theologie zu
emanzipieren. Die Stadt selbst, die damals
rund 50 000 Einwohner zahlte und damit
bedeutend kleiner war als die Metropolen
Venedig und Mailand, entwickelte sich



aber dank der internationalen romischen
Kirche mit dem Papst als européisches
Machtzentrum zum kosmopolitischsten
Ort Europas.22 Und dank des ungeheuren
Drangs des Klerus nach Prunk und Glanz
und Gloria, nach Bildern, Skulpturen,
Parks, Kapellen, Springbrunnen gab es
fiir die Kiinstler in Rom viel zu tun.

Fiir all das hatte Luther kaum einen
Blick. Was ihm spater, als er mit dem
Papst schon heftig im Clinch lag, in der
Erinnerung unangenehm aufst6f3t, ist das
geschiftliche Treiben an den
Pilgerstétten. Vielleicht hitte er es schon
damals am liebsten wie Jesus gemacht,
der einst die Handler in Jerusalem aus



dem Tempel getrieben hat. Aber so weit
war Luther damals noch nicht. Spater hat
er es getan, mit seinen Worten.

Auch fiir die hinter Rom stehende
politisch-kirchliche Weltordnung hatte
der fromme Mdnch Luther noch kein
kritisches Bewusstsein. Dass »Rom« die
damals herrschende Supermacht war, die
Kaiser und Konige kronte, daran fand
Luther nichts auszusetzen, betrachtete er
doch deren Herrschaft, wie diese selbst,
als gottgewollt — Kaiser von Gottes
Gnaden, und auf dem Stuhl Petri dessen
legitimer Nachfolger, der Papst.

In Rom wurde das Biindnis von Thron
und Altar zum beiderseitigen Vorteil



erfunden. Der Kaiser beschiitzt den Papst
vor seinen Feinden. Der Papst legitimiert
ihn dafiir als gottgewollten weltlichen
Herrscher, dem alle Untertanen zu
gehorchen haben. Der Papst fiihrt Krieg
oder lasst Kriege fithren, wenn er seine
Macht bedroht sieht. Der Papst bestimmt,
was als wahr zu gelten habe und was als
Irrlehre zu verwerfen sei. Und wenn ein
kleiner Konig, Stadtfiirst oder Ketzer hier
und da gegen die Papstherrschaft
aufbegehren sollte, wurde er eben vom
Papst exkommuniziert, gebannt,
verdammt, hingerichtet, verbrannt oder
militdrisch bekampft.

»Rome, das war der Papst. Und der



Papst war die Kirche. Ihre fithrenden
Kopfe, die Kardindle und Bischofe, lebten
furstlich auf Kosten der Bauern und aller
Ubrigen, lief3en sich auf Sanften tragen
und griindeten diese Privilegien auf den,
der einmal gesagt hatte, im Reich Gottes
werden »die Letzten die Ersten und die
Ersten die Letzten sein«. Sie lebten in
Schléssern inmitten von Luxus und
Reichtum und erziahlten dem Volk von
»Jesus Christus«, dem Weltenherrscher
und Weltenlenker. Dass dieses arme,
machtlose »Lamm Gottes« einst gesagt
hatte, die »Fuchse haben Gruben, und die
Vogel unter dem Himmel haben Nester;
aber des Menschen Sohn hat nicht, da er



sein Haupt hinlege« — erzéhlten sie dem
des Lesens unkundigen Volk lieber nicht.
Was sie erzahlten, war eine andere
Geschichte: Thr seid Sunder, und ihr seid
alle verdammt, auf ewig in der Hoélle zu
schmoren, aber ihr habt Gluck, denn ihr
habt uns, und ihr habt Jesus. Dieser ist fir
eure Siinden gestorben und hat durch
seinen Tod im Himmel einen Schatz
angehauft, der allein schon reichen
wiirde, um allen Menschen dieser Welt
alle Siinden zu vergeben, aber es kommen
auch noch die Verdienste der Heiligen
und der Gottesmutter Maria hinzu, die
diesen Schatz vergrof3ern. Und uns, Papst,
Bischofe und Priester hat Jesus eingesetzt



als Hiiter und Verwalter dieses Schatzes.
Wir haben den Zugriff und diirfen ihn
anzapfen zum Zweck der Vergebung
eurer Siinden. Aber diese Vergebung gibt
es nicht umsonst. Thr musst etwas dafiir
tun: Bereuen, biiflen, eine Kerze stiften, so
und so viele »Vater unser« oder »Ave
Maria« beten, auf eine Pilgerreise gehen,
nach Rom wallfahren, gute Werke tun,
aber vor allem und immer wieder: zahlen.
Zuletzt, als Tetzel sein Ablassgeschaft
optimierte, reichte es der Kirche, wenn
gezahlt wurde. Allerdings reichte es nie
bis zur letzten Sicherheit fur die
Glaubigen, daher tat man gut daran,
immer wieder zu zahlen. Lag man auf



dem Sterbebett und verlangte nach der
letzten Olung durch einen Priester,
empfahl dieser, zur Sicherheit einen
betrachtlichen Teil seines Vermdgens der
Kirche oder einem Kloster zu vermachen.

Nicht nur jede Siinde hat ihren Preis.
Alles hat einen Preis in Rom. Jeder, der
Bischof oder Kardinal werden wollte,
muss zahlen. Der Verkauf von
Bischofsdmtern und Kardinalswiirden ist
eine lukrative Einnahmequelle fir den
Papst und fiir den Kaufer eine Investition
in seine Zukunft.

So entwickelte sich die Kirche zu
einem machtigen, reichen,
multinationalen Konzern, der mit



Priester-, Bischofs- und
Verwaltungsposten, Stindenvergebung,
Heilsversicherungen und
Jenseitsgarantien handelte. Zeitweise
befand sich rund die Halfte des deutschen
Bodens im Besitz der mittelalterlichen
Kirche. Wer sich bei diesem Konzern ein
Amt kaufte, tat dies in der Regel nicht
aus Frommigkeit und dem ehrlichen
Bestreben, Gott zu dienen, sondern aus
dem Interesse an einer sicheren Stellung,
einem hohen sozialen Status, einem guten
Leben und einer ordentlichen Machtfiille.
Es gab viele Gelegenheiten, sich zu
bereichern und Freunden und
Verwandten eine Stelle oder anderweitige



Vorteile zu verschaffen. Ein Studium der
Theologie war fiir den Erwerb eines
Bischofsamts nicht nétig, ja nicht einmal
die Priesterweihe. Geld geniigte und war
eine sichere und rentable Investition,
denn man verfiigte iiber gentigend
Untertanen, deren Arbeitskraft so weit
ausgebeutet werden durfte, dass es fiir
einen fiirstlichen Lebensstil der
Bischofsfamilien reichte.

Schon lange vor Luther hat es immer
wieder Kritik an dieser totalen
Verweltlichung und Kommerzialisierung
der Kirche gegeben. Aber alle guten
Vorsitze und alle Bemithungen um
Reformen verliefen irgendwann im



Sande. Die Profiteure des Systems sahen
nicht ein, warum sie etwas andern sollten
an einem System, das sich doch - fiir sie
— bewahrt hatte. Unbekiimmert und
auflerst professionell verarbeiteten sie den
Schatz im Himmel, den Jesus und die
Heiligen produziert hatten, zu handlichen
Packchen und verkauften ihn teuer in alle
Welt. Das erste multinationale
kapitalistische Unternehmen war
entstanden. Immerhin hatte es auch eine
soziale Komponente. Arme bekamen den
Ablass billiger oder sogar umsonst.

Und innovativ war man auch schon:
Im Jahr 1476 erfand der Theologe
Raimund Peraudi den Ablass fiir die



bereits Verstorbenen. Deren Aufenthalt
im Fegefeuer konnte nun erheblich
verkurzt werden, wenn die Lebenden an
die Kirche zahlten. Bereitwillig und
schnell gab der Papst dieser Erfindung
seinen Segen, denn sein Geldbedarf — und
der seiner Kardinile und Bischofe — war
unermesslich.23

Der Papst hief3 damals Leo X. und war
keineswegs, wie Luther gedacht hatte,
einer der reichsten Manner der Welt,
sondern schrammte hoch verschuldet bei
den Fuggern immer knapp an der Pleite
vorbei. Zwar floss Geld in Stromen nach
Rom, aber noch mehr als hereinkam, gab
der Papst aus. Seine Kriege, seine Bauwut,



seine Forderung der Kunst, notwendige
Bestechungen, teure Gefalligkeiten, Feste,
Gelage, Mitressen, die Anspriiche der
Familie, das alles verschlang mehr Geld,
als der Papst hatte.

Einer seiner Kunden war jener
Albrecht von Brandenburg, Erzbischof
von Magdeburg und Administrator der
Diozese Halberstadt, an den Luther seine
95 Thesen geschickt hatte, aber nie eine
Antwort bekommen hatte. Diesem
Brandenburger Kirchenfiirsten hatte nicht
gereicht, was er an Reichtiimern schon
besaf3, er wollte noch mehr und erkannte
seine Chance, als das Erzbistum Mainz,
ein ganz besonders attraktives



Kirchenstiick, einen neuen Erzbischof
brauchte. Der Posten versprach nicht nur
noch mehr Reichtum, sondern auch noch
mehr Macht. Der Erzbischof von Mainz
war automatisch Reichskanzler und
deutscher Primas.2*

Aber Rom verlangte fiir diese
Goldgrube mebhr, als Albrecht zahlen
konnte, dazu auch noch weitere jahrliche
Abgaben, denn eigentlich war es nach
dem Kirchenrecht verboten, mehr als
einen Bischofssitz innezuhaben. Aber
wenn die Zahlung hoch genug war,
konnte man als Papst schon mal eine
Ausnahme machen. Albrecht war gewillt,

jeden Preis zu zahlen, und lieh sich daher



das Geld von den Fuggern. So wurde er
1514 Erzbischof und Kurfiirst von Mainz
und ein guter Kunde der Fugger.

Auch der Papst war ein wertvoller
Fugger-Kunde, jedoch nur unter der
Bedingung, dass er immer piinktlich seine
Raten fiir Zins und Tilgung beglich.
Sorgen machte der Bank, dass der Papst
sich in das Abenteuer des Petersdoms
stiirzte. Dessen Wiederaufbau hatte 70
Jahre zuvor unter Papst Nikolaus V.
begonnen, war aber noch lange nicht
beendet und sollte nun nach Leos Willen
ziigig vorangetrieben werden, einerseits
zum hoheren Ruhme Gottes, andererseits
zum héheren Ruhm von Leo X. Und das



verschlang nun mal sehr hohe Summen.

Um hier mehr Sicherheit
hineinzubringen, kam die Fuggerbank auf
die rettende Idee, Ablassbriefe in groflem
Stil und im ganzen Reich zu verkaufen.
Und so schlugen die Banker dem Papst
vor, den Erzbischof Albrecht von Mainz
zum »papstlichen Ablasskommissar« zu
ernennen. Er soll dafiir sorgen, dass der
Verkauf sicher und ordentlich iiber die
Biithne gehe, dafiir wiirde er an den
Einnahmen beteiligt. Ein perfekter Deal,
von dem alle profitieren: Die Glaubigen
bekommen ihren Stuindenerlass, Albrecht
und Leo entledigen sich ihrer Geldsorgen,
auch fiir die mit dem Verkauf



beauftragten Dominikaner fallt etwas ab,
die Bank macht ein gutes, sicheres
Geschaft, und in Rom wird die
Peterskirche gebaut.

Es hitte alles so einfach und schon
werden konnen, wenn ihnen nicht dieser
halsstarrige, weltfremde, unkooperative
Wittenberger Idiot Martin Luther in die
Quere gekommen wére. Aber, so dachten
sie noch immer, mit dem werden wir
schon fertig werden — wiren sie vielleicht
auch geworden, wenn Luther allein in
einem isolierten Umfeld gehandelt hatte.

Aber er war nicht allein. Und sein
Umfeld war bestens prapariert. Die
antiklerikale Stimmung — beférdert durch



Berichte und Geriichte iiber geldgierige
Kleriker, geile Monche, verlogene Priester
— wurde durch die Humanisten auf ein
wissenschaftliches Fundament gestellt.
Durch ihr Studium alter Texte hatten sie
sich zu intimen Kennern des Wortes
entwickelt, sich von der antiken
Begeisterung fiir das Wort und den
Glauben an die Macht des Wortes
anstecken lassen, aber trotz aller
Begeisterung die Texte kritisch gelesen.
Dafiir hatten sie an etlichen
europdischen Universitdten Methoden fiir
die Analyse erarbeitet. Sie waren nun in
der Lage, jeden Text in all seinen Facetten
systematisch zu untersuchen, zu



gewichten und aus dem
Entstehungsdatum, der Herkunft, dem
Anlass, dem Erscheinungsbild und seinem
Gehalt die richtigen Schliisse zu ziehen,
zum Beispiel, ob ein Text echt oder
gefalscht ist.

Dazu hatte man allen Grund. »In
fritheren Jahrhunderten hatten Monche in
grofiem Stil und leichten Herzens
Dokumente zum gréfieren Ruhme Gottes
gefalscht, insbesondere Urkunden, die
den rechtméfligen Anspruch ihres
Klosters auf Landereien oder Privilegien
bezeugten. Diese Monche hatten in einer
Welt gelebt, in der es viel zu wenige
Dokumente gab, also mussten sie die



notigen Belege und Urkunden selbst
herstellen, um das zu beweisen, was sie
aus tiefstem Herzen als wahr und richtig
erachteten.«

Daher unterzogen die Humanisten
auch kirchliche Dokumente und Schriften
der Kirchenviter ihrer kritischen Lesart.
Und kamen teilweise zu verbliiffenden
Ergebnissen. Zum Beispiel kam heraus,
dass es sich bei der »Konstantinischen
Schenkung« um eine um das Jahr 800
gefélschte Urkunde handelt, die
angeblich in den Jahren 315/317 vom
romischen Kaiser Konstantin ausgestellt
wurde. Darin wird Papst Silvester I.
(Pontifex von 314-335) und all seinen



Nachfolgern bis ans Ende der Zeit die
Oberherrschaft tiber Rom, Italien, die
gesamte Westhilfte des Romischen
Reichs, aber auch das gesamte Erdenrund
mittels Schenkung tibertragen. Mit
diesem Dokument in der Hand
begriindeten die Papste territoriale
Anspriiche und ihre Herrschaft iiber die
gesamte Christenheit.

Aus Dankbarkeit, so steht in der
Urkunde, weil Silvester den Kaiser vom
Aussatz geheilt habe, habe dieser dem
Papst die kaiserlichen Insignien und
Vorrechte verliehen (Diadem,
Purpurmantel und Zepter). Somit stand
also nun der Papst im selben Rang wie



der Kaiser.

Drei Gelehrte des 15. Jahrhunderts —
der deutsche Kardinal Nikolaus von Kues,
der Italiener Lorenzo Valla und der
englische Bischof Reginald Pecock -
haben unabhéingig voneinander diesen
papstlichen Anspruch zu Fall gebracht
mithilfe der neuen textkritischen
Methoden, die sie zwischen 1432 und
1450 auf diese Schenkungsurkunde
angewendet hatten. Alle drei waren zu
dem Schluss gekommen, dass es sich um
eine Falschung handle, weil der Stil, in
dem der Text geschrieben ist, tiberhaupt
nicht zu dem Stil passte, in dem im 4.
Jahrhundert geschrieben wurde.22



Die drei Forscher haben das aber nie
an die grof3e Glocke gehidngt. Lange blieb
das ein Wissen unter Eingeweihten.
Luther und die Deutschen erfuhren davon
erst, als der deutsche Humanist Ulrich
von Hutten (1488-1523) Vallas Traktat
iber die Falschung iibersetzen,
nachdrucken und ab 1517 verbreiten lief3.
Nun war bewiesen, was man schon
immer geahnt hatte: »Rom« — das ist
nicht nur der Ort, an dem der Klerus in
Saus und Braus lebt, das Geld der
Glaubigen verprasst, Matressen
beschiftigt, mit Amtern schachert und
dauernd uneheliche Kinder zeugt, die es
zu versorgen gilt, nein, Rom ist auch ein



einziger grofier Priesterschwindel.

So arbeiteten Luther und die
Humanisten zu Beginn der Reformation
Hand in Hand gegen die romische
Kirche. Das kleine Korn der
reformatorischen Erkenntnis wurde
vermehrt vom gerade erfundenen
Buchdruck, gesit von den Humanisten
und Luthers Sympathisanten, gewéssert
von Rom, gediingt vom
Dominikanermdnch Tetzel — und ging
auf unter der Sonne der Renaissance, die
aus Italien tiber die Alpen schien.



Es geht los

Nicht nur Tetzel hatte sich in Rom tiber
Luther beschwert. Auch jener Albrecht
von Brandenburg, der bei den Fuggern
tief in der Kreide stand, seit er sich die
Titel Erzbischof von Mainz, Metropolit
der Kirchenprovinz Mainz, Landesherr
des Erzstifts Mainz, Kurfirst und
Erzkanzler des Heiligen Romischen
Reiches teuer erkauft hatte, war unter



den Beschwerdefiihrern. Als papstlicher
Ablasskommissar durfte der Mann, der
Luther nie auf dessen 95 Thesen
geantwortet hatte, Zweifel an der
Wirksamkeit des Ablasses gar nicht erst
aufkommen lassen. Auch die Fugger,
deren Abgesandte an jedem Abend das
neu eingenommene Siindengeld zihlten,
hatten ein vitales Interesse an einer
reibungslosen Fortsetzung des Geschifts.
Da storte dieser Monch aus Wittenberg
gewaltig.

Nun liegen aber zwischen Wittenberg
und Rom ungefahr anderthalbtausend
Kilometer. Eine einzelne Nachricht, die so
einen weiten Weg zuriicklegen muss,



verliert schon allein durch diese
Entfernung einen Teil ihrer Brisanz. Den
Rest verliert sie, wenn der Adressat, in
diesem Fall also Papst Leo X., beim
Eintreffen ganz andere Sorgen hat und
Nachrichten erhalt, die zwar auch von
weit her kommen, aber sofortiges
Handeln erfordern.

Und diese Nachrichten kamen von den
Ostgrenzen des Reiches. Die Osmanen
breiteten sich immer mehr nach Westen
aus, und wenn sie nicht endlich gestoppt
wiirden, stiinden sie irgendwann vor
Rom. Daher rief Leo einige Stadtstaaten,
Firstentiimer und den Kénig von
Frankreich zu einem Kreuzzug auf, stief3



aber auf wenig Begeisterung und war
nun damit beschiftigt, diese Begeisterung
zu wecken. Die Nachricht von dem Arger
mit diesem Luther erreichte den Papst zu
einer Zeit, in der es galt, eine
schlagkraftige Koalition gegen die
Tiirken zu schmieden.

Da mochte man nicht mit
Nebenséchlichkeiten behelligt werden,
also wurden die deutschen Augustiner
angewiesen, dieses Monchsgezénk doch
bitte schon auf ihrem Ordenskonvent im
April 1518 in Heidelberg selbst aus der
Welt zu schaffen. So vergingen wertvolle
Monate, wiahrend denen sich Luthers
Thesen weiter im Reich verbreiteten. Ex



selbst findet unterdessen Zeit, seine 95
wissenschaftlichen, auf Latein verfassten
Thesen in gut verstandlichem Deutsch fiir
das Volk zu schreiben und Anfang April
als »Sermon von Ablass und Gnade« zu
veroffentlichen.

In dem Sermon vereinfacht, verscharft
und erweitert Luther, was er sich in
seiner Turmstube erarbeitet hat. Der fur
Rom und Albrecht so
geschaftsschidigende Ablass-Sermon
verbreitete sich noch schneller in noch
hoherer Auflage als die 95 Thesen. Bis
1520 erscheinen zwanzig Auflagen,
Luther wird zum ersten Bestseller-Autor
der Welt.



Am 26. April 1518 sollte dann der
vorlaute Augustinermonch Luther in
Heidelberg nach dem Willen Roms vom
Generalkapitel des Ordens zum
Schweigen und zuriick ins Glied
beférdert werden. Dazu musste er jedoch
erst einmal angehdrt werden. Also hatte
Luther das Wort, und als er fertig war,
passierte das Gegenteil. Statt Luther zu
disziplinieren, solidarisierten sich die
Augustinerménche mit ihm. Von Luthers
Wortgewalt hatte man bei den
Dominikanern, den Fuggern und in Rom
offenbar noch keine Vorstellung.
Waihrend seines Vortrags herrschte
angespannte Stille, in der die Zuhorer



spiirten, dass dieser Mann nicht labert,
sondern Wahrheiten ausspricht,
gefahrliche Wahrheiten, die man selbst
vielleicht auch schon einmal so dhnlich
gedacht, aber nicht auszusprechen
gewagt hatte.

Da die Anhorung offentlich war,
hatten auch viele Neugierige —
Theologen, Wissenschaftler, Laien,
Ménche anderer Ordensgemeinschaften —
die Chance genutzt, diesen Luther selbst
einmal zu erleben. Sie gingen tief
beeindruckt nach Hause. Zwei der
Zuhorer, Martin Bucer und Johannes
Brenz, waren so mitgerissen, dass sie
spater selber in den Kreis der



Reformatoren hineinwuchsen, und Bucer
war damals sogar ein Mitglied der
»feindlichen« Dominikaner, die Luther
auf dem Scheiterhaufen sehen wollten.

Diese erste Runde war also an Luther
gegangen, was in Rom offenbar zu der
Erkenntnis fuhrte, dass man sich doch
selber um den Fall kiimmern musste.
Daher wurde nun das Raderwerk eines
Ketzerprozesses in Gang gesetzt. Wenige
Monate nach seinem Heidelberger
Auftritt erhielt Luther am 7. August 1518
eine Vorladung nach Rom.

Das hétte das frithe Ende Luthers und
der Reformation sein konnen, aber nun
schaltet sich erstmals ein machtiger



Verbiindeter ein: sein Landesherr,
Kurfirst Friedrich der Weise von
Sachsen, dem Luther nie personlich
begegnen wird, der aber nun lebenslang
seine schiitzende Hand iiber ihn halten
wird. Ob aus Begeisterung fiir Luthers
Thesen oder machtpolitischem Kalkiil
oder weil Luther die Wittenberger
Universitat beruhmt machte, wissen wir
nicht. Vielleicht war’s von allem ein
wenig, aber diese Erfahrung, dass die
weltliche Obrigkeit ihn, den Monch und
Gottesdiener, vor der geistlichen
Obrigkeit, dem angeblichen Stellvertreter
Christi und der heiligen Mutter Kirche
schuitzen muss, wird Luthers weiteres



Denken tiefer beeinflussen als ihm
vielleicht selbst je bewusst war.

Der Kurfiirst gehort zu denen, die den
Kaiser wéhlen diirfen, ein Privileg, das
ihm Macht und Einfluss verschafft. Und
so kann er durchsetzen, dass Luther nicht
in Rom, sondern in Deutschland verhort
wird. Hier konnte der Kurfiirst notfalls
eingreifen, bevor man Luther auf dem
Scheiterhaufen verbrennt.

Das Verhor sollte wiahrend des
Augsburger Reichstags 1518 stattfinden,
auf dem die »causa Luther« aber nur ein
Tagesordnungspunkt weit hinten ist.
Hauptzweck ist die Aufstellung einer
Streitmacht gegen die Tiirken. Dafiir



brauchen Kaiser Maximilian und Papst
Leo die deutschen Kurfiirsten, also auch
Friedrich den Weisen.

Hinzu kommt: Kaiser Maximilian ist
amtsmide, will Kénig Karl von Spanien
inthronisieren. Das aber liegt nicht im
Interesse des Papstes, da kdme zu viel
weltliche Macht in einer Hand
zusammen, und in Rom fahrt man besser
mit schwachen Kaisern. Die Wahlfiirsten
aber sind nicht abgeneigt, Karl zu
wahlen. Nur der Kurfiirst Friedrich hat
Bedenken und konnte daher zu einem
Verbiindeten des Papstes werden —
ausgerechnet dieser Lutherfreund. Das
verlangt diplomatisches



Fingerspitzengefiihl, degradiert
gleichzeitig Luther zu einem Radchen im
grofien Getriebe der Weltpolitik, was
aber gut fur ihn ist. Das Réadchen zu
eliminieren ist nicht vordringlich, eilt
nicht, viel wichtiger ist es, eine
Streitmacht gegen die Tiirken und einen
genehmen Kaiser zu bekommen.

Fiir komplizierte diplomatische
Angelegenheiten hat der Papst seinen
Kardinal Cajetan, einen intelligenten
Kirchenkarrieristen. Er hat den klaren
Auftrag, Luther zu vernehmen und zum
Schweigen zu bringen, aber so, dass ihm
nichts passiert. Cajetan soll ihn
freundlich behandeln, damit der Kurfurst



nicht vergrault wird. Am 12. Oktober
1518 soll dieses Verhor stattfinden. Im
Prinzip bekommt Luther damit, was er
sich knapp ein Jahr zuvor gewiinscht
hatte: die Gelegenbheit, seine Thesen mit
einem ranghohen Kirchenfunktionar zu
diskutieren. Andererseits waren die
aufleren Bedingungen nicht ganz so, wie
er sie sich vorgestellt hatte.

Er wollte nicht verhort, sondern
gehort werden. Und er wollte nicht hinter
verschlossenen Turen, sondern offentlich
diskutieren, und nicht nur mit einem
einzigen Abgesandten des Papstes,

sondern mit der ganzen Community der
Kirche und der Theologie.






Aber Luther war zu diesem Zeitpunkt
natiirlich schon nicht mehr in der Lage,
die Bedingungen zu diktieren, und
musste schon froh sein, dass er
wenigstens die Bedingung »in Rom«
losgeworden war. Die andere Bedingung
aber, eine wissenschaftliche Disputation,
wenn auch unter Ausschluss der
Offentlichkeit, die wiirde er sich schon
erkampfen, dachte Luther. Er wiirde sich
nicht vernehmen lassen wie ein
Angeklagter, sondern diesen Cajetan in
einen theologischen Disput verwickeln.
Doch davon weif3 Cajetan nichts.
Luther wird einfach widerrufen miissen,



denkt Cajetan. Allein schon, weil wir so
freundlich sind, auf die ublichen Mittel -
Drohung, Folter, Zwang — zu verzichten,
miisste dieser Storenfried doch gerne und
dankbar die Chance ergreifen, durch
Widerruf fréhlich am Leben zu bleiben.
Als sich die beiden erstmals einander
gegeniiberstehen, erkennen vermutlich
beide auf Anhieb, dass sie nicht nur
theologisch Antipoden sind. Hier der
wenig weltgewandte, mit Tricks und
Finessen nicht vertraute Luther, der das
holprige Kirchenlatein deutscher
Theologen spricht — dort der
weltménnisch-erfahrene Diplomat
Cajetan, der das elegante Latein der



romischen Dichter spricht und hinter
einer hoflichen Maske den knallharten
Verhandler verbirgt.2

Und so eroffnet der Kardinal das
Gesprach mit Luther am 12. Oktober
1518 scheinbar freundlich und ehrerbietig
mit der Mitteilung, dass er nicht
disputieren, sondern die leidige
Angelegenheit vaterlich aus der Welt
schaffen wolle. Eine Zeit lang reden die
beiden daher aneinander vorbei. Cajetan
argumentiert juristisch, zitiert Erlasse,
Verfiigungen, Dekrete. Luther
argumentiert theologisch, zitiert die
Briefe des Paulus, die Evangelien, die



Propheten. Der eine beruft sich aufs
irdische Kirchenrecht, der andere auf
Gottes Weltgericht, und der Ton
zwischen den beiden wird zunehmend
scharfer. Schliellich spricht Cajetan
Klartext: »Du wirst widerrufen miissen,
ob du willst oder nicht.«

Luther bittet sich bis zum néachsten Tag
Bedenkzeit aus, sortiert seine Gedanken,
geht noch einmal alles durch und kommt
zu dem Ergebnis: Kirchenrecht, Tradition
und Menschenverstand sind fiir
theologische Sachfragen nicht
entscheidend. Das ist allein die Bibel. Und
mit der Bibel lassen sich der Ablass, die
Stellung des Papstes und noch vieles



mehr nicht begriinden.

Genau das sagt er am néachsten Tag dem
verbliifften Kardinal. Und noch etwas

macht er deutlich: Er mochte nicht, dass
iiber seine Lehre per Befehl, allein durch



papstliche Macht entschieden wird. Er
mochte, dass tiber die Wahrheit oder
Falschheit seiner Thesen an Europas
Universitaten offentlich diskutiert wird.

Der Kardinal und dessen Begleiter sind
entsetzt iber so viel Sturkopfigkeit und
den Leichtsinn, mit dem Luther seinen
Kopf riskiert. Sie reden auf ihn ein,
konnen nicht glauben, dass Luther ihr
freundliches Angebot ausschlégt,
bestiirmen ihn, er solle doch widerrufen,
nur eines einzigen Wortleins - revoco —
bedirfe es, und alles sei wieder im Lot.

Nicht fiir Luther. »Niemals«, sagt er.

Ein drittes Gesprach mit Cajetan endet
wie die beiden Gesprache davor.



Cajetan probiert es ein viertes Mal.
Jetzt legt er alle diplomatische
Hoflichkeit ab. Er will die Sache endlich
abhaken. Lautstark monologisierend,
seine ganze Macht und Amtsautoritat
ausspielend, mit Einschiichterung und
Drohung fordert er Luther ein letztes Mal
auf, zu widerrufen, sonst ....

»Fast zehnmal fing ich an zu reden,
berichtet Luther spéter seinen Freunden,
»ebenso oft donnerte er mich nieder und
redete allein. Endlich fing auch ich an zu
schreien. « £

Endlich fing auch er an zu schreien -
so geht es jetzt immer weiter.

Der Eindruck, den die beiden



Streitparteien voneinander haben,
verfestigt sich nun von Jahr zu Jahr. Fir
die Deutschen sind die »Romlinge«
aalglatte, geschmeidige, intrigante,
korrupte, verlogene, dekadente
Stidlander. Fir die Italiener sind die
Lutheraner die hasslichen Deutschen,
ungebildete, jahzornige, hochmiitige,
trunksiichtige, unberechenbare,
wankelmiitige, grobschlachtige
Barbaren.28

Wann immer die méchtige Kirche und
der ohnméchtige Luther
aufeinanderprallen, spielen die Romlinge
ihre Uberlegenheit aus, und vermutlich
empfindet Luther auch eine gewisse



Unterlegenheit, denn oft weicht er erst
einmal zuruck, bis er mit dem Riicken zur
Wand steht. Dann aber springt er wie ein
wildes Tier seine Gegner an, iiberschreitet
seine Verteidigungslinie und verwandelt
seine Ohnmacht mithilfe seiner
Wortmacht in Gegenmacht. Je mehr sie
ihn zu drangsalieren versuchen, desto
entschlossener geht er in die Offensive.

In Rom ist langst klar, dass dieser
Mann auf den Scheiterhaufen muss.

Luther wird klar, dass er sich nichts
und niemandem mehr beugen wird, selbst
wenn er auf den Scheiterhaufen muss. Er
lasst nur noch einen Herrn iiber sich zu:
Gott.



Der Bruch, der Bann und
der Beginn einer neuen
Zeit

Als Luther nach dem letzten Gesprach
mit Cajetan gefragt wird, wie es denn
jetzt weitergehen soll und wo er bleiben
wolle, sagt er: »Unterm Himmel.« Was so
viel heif3t wie: in Gottes Hand.

Luther weif} jetzt, dass es sich bei dem
Personal, mit dem er es zu tun bekommen



hatte und noch zu tun bekommen wiirde,
nicht um Glaubende und Gottesfiirchtige
handelt, sondern um Glaubensbeamte,
professionelle Manager des
Kirchenbetriebs, Karrieristen,
Funktionare, die selten oder noch nie um
die Wahrheit gerungen, einen
theologischen Gedanken griindlich
durchdacht, geschweige denn existenziell
durchlitten hatten. Die vielen Argumente,
die sich Luther fiir das Gesprach mit
Cajetan zurechtgelegt hatte, die
befreienden Erkenntnisse, die er sich uber
viele Jahre mithsam erkampft hatte, die
existenziellen Erfahrungen im Ringen mit
Gott — das alles hat diesen



Kirchenkarrieristen tiberhaupt nicht
interessiert.

War ja auch nicht mein Job, wiirde
Cajetan heute darauf antworten. Ich bin
doch nicht nach Augsburg gereist, um
mich fiir die aus dem Ruder gelaufenen
Gedanken eines unbedeutenden Monches
aus der Provinz zu interessieren. Vielmehr
lautete mein Auftrag, die Stérung, die
von Luther ausging, zu beseitigen und
ihm klarzumachen, dass es nur noch zwei
Moglichkeiten gibt: Entweder du
widerrufst und wirst fortan wieder still
sein, oder du bekommst einen »fairen«
Ketzerprozess, der im Feuer enden wird.

Luther in seiner unschuldigen Naivitét



war diese Klarheit des Cajetan’schen
Auftrags vor seinem Gesprach wohl
kaum so bewusst. Danach aber war er um
eine Erfahrung reicher, zu der sich im
weiteren Verlauf immer mehr dhnliche
Erfahrungen gesellten, die ihn seiner einst
geliebten Kirche zunehmend
entfremdeten.

In unserer heutigen Sprache kann man
diese Erfahrungen folgendermaflen
zusammenfassen: So wie Cajetan sind sie
alle, die ranghohen Kleriker. Keine Hirten
sind sie, keine Seelsorger, keine
Verkiinder des Evangeliums, keine
demiitigen Siinder, sondern eitle Manager
des Kirchenbetriebs, gewiss tiichtig,



intelligent, fleif’ig, gebildet, weltgewandt,
manche sogar sympathisch, andere
arrogant, faul und iiberheblich, aber alle
sind zuvorderst Profis der Macht, der sie
dienen, die ihnen ihr Auskommen sichert,
sie mit regelmafligen Beférderungen
erfreut, ihnen einen hohen sozialen Status
und Privilegien verschafft. Ihr Bestreben
ist es, gemaf} ihrer Funktion innerhalb
der Hierarchie der Macht moglichst
reibungslos und effizient zu
funktionieren. An so etwas wie Wahrheit,
die ja doch meistens nur stort, ja sogar
der eigenen Stellung und dem eigenen
Betrieb gefahrlich werden kann, besteht
daher ausdriicklich kein Interesse. Das



Schicksal ihrer anvertrauten Glaubigen
ist ihnen schon seit Jahrhunderten so
vollkommen gleichgiiltig wie die
Botschaft dieses Christus, dem sie ja
eigentlich dienen sollten. In den ihnen als
»Hirten« anvertrauten »Schafen«
vermoOgen sie nichts anderes zu erkennen
als Futter und Zugvieh fiir ihren Betrieb,
dessen Sinn es ist, sich selbst zu erhalten,
zu wachsen und Macht, Geld, Besitz und
Pfriinde zu akkumulieren. Fiir dieses Ziel
arbeiten sie hochprofessionell an jedem
Tag von morgens bis abends. Begierig
eignen sie sich jenes Wissen,
Herrschaftswissen und Know-how an,

das ihnen hilft, ihr Ziel zu erreichen. Alles



andere blenden sie aus.

Und von diesen Typen soll ich mich
fertigmachen lassen?, muss Luther
gedacht haben, als er diese mit Cajetan
gemachte Erfahrung verarbeitete. Sie
gehen iiber Leichen und wollen auch tiber
meine gehen, wollen mich zertreten wie
eine Fliege. Sollen sie es versuchen, aber
ich werde es ihnen so schwer wie
moglich machen, ich habe der Welt noch
einiges mitzuteilen, und erst, wenn ich
alles gesagt habe, was zu sagen ist, werde
ich bereit sein fiirs Martyrerschicksal.

So organisiert Luther seine Flucht aus
Augsburg.

In der Nacht zum 21. Oktober wird er



aus dem Schlaf gerissen und von
Augsburger Biirgern auf Schleichwegen
zum Stadttor geschmuggelt,
hinausgefiihrt und auf ein bereitstehendes
Pferd gesetzt. In der Kutte, »ohne Hosen,
Stiefel, Sporn und Schwert«, wie er spater
erzahlte, reitet er zehn Tage lang, bis er in
Wittenberg ankommt.

Dort wird er von seinem
Ordensoberen, Johannes von Staupitz, mit
einer harten, aber wenig iiberraschenden
Nachricht empfangen: Er, Staupitz, sei
von seiner Ordenszentrale aufgefordert
worden, ihn, Luther, »an Handen und
Fuflen gefesselt« einzusperren.

Staupitz war Luthers Beichtvater und



geistlicher Lehrer, hat ihn iiber zehn Jahre
hinweg begleitet, kennen und schatzen
gelernt und ihn gefordert, hegte
Sympathien fiir seine Ideen, und darum
kommt es fiir den Ordensgeneral nicht
infrage, den Befehl auszufiihren.
Reagieren aber muss er auf das Begehren
der Zentrale. Daher legt er Luther nahe,
den Orden zu verlassen.

Luther versteht, dass es wohl anders
nicht geht, fiigt sich. Staupitz entbindet
ihn von seinem Geliibde, und Luther ist
nun eigentlich kein Ménch mehr, nicht
mehr Mitglied seines Ordens, kehrt aber —
mit Staupitz’ Erlaubnis — diskret ins
Kloster zuruick, wo er wieder sein



Turmzimmer bezieht und dort
weitermacht, wo er vor Augsburg
aufgehort hat. Auf diese sanfte Tour
torpediert Luthers Vorgesetzter ohne viel
Authebens die Bemithungen Roms, des
Ketzers habhaft zu werden.

Auch der Kurfiirst spielt mit, leistet
Widerstand. Er hat schon recht bald
einen Brief von Cajetan erhalten. Inhalt:
Luther sei entweder an Rom auszuliefern
oder des Landes zu verweisen. Die
papstliche Tétungsmaschinerie war
angesprungen. Es ist der 25. Oktober
1518. Die Lage wird nun allmahlich
wirklich ernst fiir Luther.

Wabhrscheinlich waren die Wochen



und Monate nach diesem 25. Oktober die
letzte Zeitspanne, in der die Reformation
noch zu stoppen gewesen ware. Hatten
der Kurfiirst und Staupitz die Befehle aus
Rom sofort ausgefiihrt, wire es mit
Luther und der Reformation vorbei
gewesen. Hitten umgekehrt die
Verantwortlichen der Kirche ein Gespiir
dafiir gehabt, wie es im Volk gérte und
wie dieser Luther der Stimmung des
Volkes gegen die Kirche eine Stimme
verlieh, hatten sie schnell ihr Kriegsbeil
gegen Luther begraben, eine
Reformkommission gegriindet und
Luther zu dessen Vorsitzenden gemacht.
Aber hinter dicken Kirchenmauern merkt



man zu spat, was die Stunde geschlagen
hat.

Und zur Auslieferung Luthers kam es
nicht. Staupitz torpedierte das Ansinnen
aus Rom, indem er nach oben meldete,
Luther sei nicht mehr Mitglied des
Ordens und unterstehe daher nicht mehr
den Machtbefugnissen des Ordens-Chefs.
Und der Kurfiirst zogerte die Sache
einfach hinaus, was damals wesentlich
einfacher war als heute, in Zeiten von E-
Mail und Internet. Anweisungen aus Rom
und Berichte nach Rom waren nicht
schneller als die Pferde, mit denen sie
transportiert wurden.

Dennoch: Auch ein Kurfiirst kann eine



rechtsverbindliche Anordnung von oben
nicht ewig hinauszégern, das war ihm
naturlich klar. Unklar war, was zu tun
sei, wenn er sich durch weitere
Verzogerungen selbst in Schwierigkeiten
brachte. Doch dafiir sorgen manchmal
gliickliche Zufalle oder gottliche
Fiigungen, so auch im Fall Luther.
Wihrend Luthers Kurfiirst und sein
Orden die Sache mit der Verhaftung vor
sich hindiimpeln liefSen, funkte die
tagesaktuelle Weltpolitik in die
Angelegenheit hinein. Im Januar 1519
starb Kaiser Maximilian. Jetzt hatte man
in Rom keine Zeit mehr fiir Ketzerfragen
und Luther-Arger. Jetzt musste moglichst



schnell ein der Kirche genehmer
Nachfolger fiir Maximilian gefunden
werden. Der spanische Konig Karl, ein
Habsburger, also ausgerechnet der, den
man in Rom nicht will, wird bereits fur
dieses Amt gehandelt. Kann man ihn
noch verhindern? Wer kdme noch
infrage? Franz 1. von Frankreich hat
seinen Hut in den Ring geworfen. Den
will man in Rom eigentlich auch nicht.
Wen aber dann? Wie kann man von Rom
aus die Sache so steuern, dass sie giinstig
ausgeht fiir das Anliegen des Klerus? Wie
findet man einen Kaiser, der machtig und
stark genug ist, den Osmanen Paroli zu
bieten, aber nicht so stark, dass er auch



dem Papst in die Quere kommen kann?
Schwierig. Wird wohl doch nicht so
schnell gehen.

Und so war nun erst einmal
Wahlkampf im Heiligen R6mischen Reich
und dabei ging es zu wie in der FIFA und
dem IOC. Es flossen reichlich
Bestechungsgelder an die Wahlménner.
Konig Karl soll insgesamt 852 000
Gulden in die Waagschale geworfen
haben, geliehen von den Fuggern, die ihn
als Kaiser haben wollten. Sie wussten von
den sagenhaften Silber- und
Goldschatzen, welche die spanischen
Schiffe aus Amerika nach Europa
brachten, und dachten, mit solchen



Leuten lieflen sich bessere Geschifte
machen als mit dem pépstlichen Pleitier
in Rom. Aber auch die Franzosen lief3en
sich nicht lumpen und halfen mit Geld
nach, um ihren Konig Franz
durchzusetzen. Die 6ffentliche Meinung
der Deutschen, der Adel im Reich, die
Biirgerschaft, die Professoren, die
einflussreichen humanistischen Literaten
furchteten den franzosischen Einfluss
insgesamt mehr als den habsburgischen.
Karl war zwar in Burgund aufgewachsen,
konnte nicht mal Deutsch, hatte aber
deutsche mannliche Vorfahren, war also
irgendwie deutscher als der Franzose.

So neigte sich die Waage zugunsten



des Konigs Karl. Um diese Neigung zu
stoppen, bot Papst Leo X. in seiner Not
dem séchsischen Kurfiirsten Friedrich
dem Weisen an, ihn zum Konig zu
machen, falls er wenigstens zwei
Kurstimmen erhalte. Friedrich aber trug
nicht umsonst den Beinamen »der
Weise«. Er erkannte sofort, was auch der
Papst wusste, und weshalb dieser ihn
haben wollte: Er wiére ein schwacher
Konig geworden, denn ihm fehlte die
Machtbasis, Geld, Soldaten. Daher lehnte
er ab, schlug sich auf Karls Seite und
ermoglichte dessen einstimmige Wahl
zum Kaiser am 28. Juni 1519 - allerdings
nicht umsonst. Kein Profi tut einem



anderen einen Gefallen ohne
Gegenleistung.

Und so rang der weise Friedrich dem
jungen, noch unerfahrenen Kaiser eine
kleine Mafinahme fiir seinen Schiitzling
Luther ab, allerdings ohne dessen Namen
zu erwahnen. Die Mafinahme bestand in
einer scheinbar unwesentlichen Anderung
des Verfahrens beim Erlass der
Reichsacht: Der Kaiser sollte iiber die von
Rom Gebannten die Reichsacht erst dann
verhidngen, wenn diese zuvor von einem
ordentlichen Gericht und in aller
Offentlichkeit gehort und vernommen
worden waren.2?

Friedrich, der alte Fuchs, hatte



intelligent vorgesorgt fiir das, was
unweigerlich kommen wiirde: die Bann-
Androhungsbulle aus Rom fiir Luther.
Sein sturer Luther wird sich davon nicht
einschuchtern lassen, auch das war fur
Friedrich vorhersehbar. Also wird der
Kirchenbann folgen. Auf den
Kirchenbann hat automatisch die
Reichsacht zu folgen.

Und beides zusammen, in »Acht und
Bann« geschlagen zu sein, heif3t vogelfrei
zu sein. Heif3t wiederum des Todes zu
sein. Jeder kann einen Vogelfreien
erschlagen, sich seines Besitzes
ermachtigen, ihn irgendwo verscharren
wie einen Hund. Wenn ein Ketzer — aus



welchen Griinden auch immer — nicht der
Kirche ausgeliefert werden kann, wird
eben der Ketzer den Mordern und
Réubern ausgeliefert.

In diesen Straf- und Tétungs-
Automatismus hat der weise Kurfiirst
durch sein geschicktes Taktieren bei der
Kaiserwahl mit seiner dem Kaiser
aufgeschwatzten Reichsacht-Klausel eine
Bremse eingebaut, die sich schon bald als
lebensrettend erweisen sollte. Zunéchst
aber passierte erst mal nichts. Der Kaiser
war zwar gewahlt, aber noch nicht
gekront. Es dauert mehr als ein weiteres
Jahr, bis ihm im Herbst 1520 in Aachen
die Krone aufs Haupt gesetzt wird.



So vergingen zwischen dem Tod des
alten und der Kronung des neuen Kaisers
fast zwei Jahre, wiahrend denen der Fall
Luther ruhte, weil Papst, Kaiser und die
Fursten Wichtigeres zu regeln hatten. In
diesen zwei Jahren entschied sich das
Schicksal der Reformation. In diesen zwei
Jahren ratterten die Druckmaschinen im
ganzen Land und verbreiteten Luthers
Schriften immer weiter. Er sorgte fiir
stetigen Nachschub, und so setzte eine
Entwicklung ein, die allméhlich
unumkehrbar wurde.

Die alten Eliten in der Kirche und im
Staat hatten die revolutioniren Folgen
des Buchdrucks nicht auf dem Schirm,



hatten keine Vorstellung von der
Informationsbeschleunigung, die von
dieser Erfindung ausgehen wiirde,
wussten nicht, wie viele Druckmaschinen
es schon gab und wo tiberall sie ihre
Arbeit verrichteten, und hatten lange
nicht gemerkt, wie sich durch die neue
Technik etwas ganz Neues, noch nie
Dagewesenes aufbaute: eine 6ffentliche
Meinung, die nicht mehr so leicht wie
frither durch Zensur zu stoppen sein
wiurde, eine Offentliche Debatte, die von
keiner Macht mehr unterbunden werden
konnte, ein offentlicher
Informationsfluss, an dem jeder des
Lesens Kundige, aber auch der



Unkundige - durch gedruckte Bilder,
Karikaturen und mithilfe von Vorlesern —
teilnehmen konnte.

Wihrend die alten Eliten den
Epochenwechsel verschlafen, ist Luther
hellwach, gerat in einen wahren
Schaffensrausch, schreibt, redet, predigt,
lehrt und diskutiert wortmachtig, fiir alle
verstiandlich und so aufregend, dass die
Zuhorer in Scharen zu ihm kommen. Und
Luther geniefit es, fiihlt sich beim
Predigen wie eine Bauersfrau, die ihre
Kinder an die Brust legt. »Man soll auf
der Kanzel die Zitzen herausziehen und
das Volk mit Milch tranken.« Und das
Volk trinkt. Es ist nicht nur harmlose



Milch, womit Luther sein Volk sdugt,
auch scharfe, mit allerlei Ausfillen gegen
Rom gewiirzte Unflatigkeiten gibt er ihm
zu trinken. Luther wird immer frecher,
immer polemischer, immer
ricksichtsloser gegeniiber Rom. Und
dadurch immer interessanter fiir die
Offentlichkeit.

Den innerlich letzten Schritt macht er
bei seinem berithmten Streitgesprach mit
Johannes Eck. Der stiddeutsche Theologe,
ein brillanter Intellektueller, vermutlich
furstlich bezahlt von den Fuggern, fithrte
Luther aufs Glatteis. Eck konfrontierte
Luther mit Satzen, die von dem ein
Jahrhundert zuvor in Konstanz



verbrannten Ketzer Jan Hus stammen.
Und Luther lasst sich tatsachlich zu der
Aussage provozieren, die Eck aus ihm
herauskitzeln wollte: Hus hat recht. Nicht
der Papst, sondern Christus ist das Haupt
der Kirche, und darum habe in der Kirche
Christus das letzte Wort, und nicht der
Papst.

Das aber ist die Ketzerei, wegen der
das Konzil in Konstanz Hus verdammt
und auf dem Scheiterhaufen verbrannt
hat. Eck triumphiert und erwartet, dass
Luther nun einen Riickzieher macht. Tut
er aber nicht. Im Gegenteil. Er geht noch
einen Schritt weiter und sagt: Auch
Konzilien kénnen irren und haben geirrt.



Die Zuhorer im Saal schreien auf vor
Schreck, denn damit hat Luther die
nachste Eskalationsstufe geziindet: Nicht
nur, was der Papst bestimmt, ist Luther
egal, auch den Beschliissen der Konzilien
spricht er die Autoritit ab. Das bedeutet
den endgiiltigen Bruch mit der Kirche,
und zugleich hat Luther damit sein
eigenes Todesurteil ausgesprochen,
denken die Zuhorer, auch Eck, der sich
nun stolz zugute halt, Luther eindeutig,
endgiiltig und in aller Offentlichkeit als
Ketzer iiberfiihrt zu haben.

Aber fiir Luther war es gut so. »Der
Eck hat mich munter gemacht«, wird
Luther spater sagen. »Er hat mich auf



Gedanken gebracht, da ich nimmer sonst
hingekommen ware.«

Tatsachlich hatte es ohne Eck wohl
langer gedauert, bis Luther auch die
Konzilsbeschliisse als »nicht bindend «
verworfen hatte, denn wenn er von Eck
nicht so in die Enge getrieben worden
ware, ware ihm sicher ein
schwerwiegendes Problem der
reformatorischen Entwicklung bewusst
geworden: Wer soll in Streitfragen
verbindlich entscheiden, was wahr oder
unwahr sei, wenn es weder der Papst,
noch die Konzilien sind? Luther etwa?
Sollen wir statt des Papstes nun Luther
als oberste Autoritat anerkennen?



Luther hat erst nach dem Disput mit
Eck Zeit, dariiber nachzudenken und
findet schlie3lich eine Antwort, die er
zunachst fur sich behalt, weil sie ihn in
ihrer Radikalitat selber verwundert und
ihm moéglicherweise nicht ganz geheuer
ist: Natiirlich wolle er sich nicht an die
Stelle des Papstes setzen, nein, denkt
Luther, das Gewissen sei es, das Gewissen
eines jeden Einzelnen sei die letzte
Instanz, die daruiber entscheidet, was zu
denken und tun richtig und gut sei. In
aller Deutlichkeit 6ffentlich aussprechen
wird er das aber erst einige Zeit spater
auf dem Reichstag in Worms.

Ist ihm klar, was das bedeutet?



Vermutlich nicht sofort. Erst spater
auflert er selbst den Gedanken: Da kann
es also sein, »dass der ganze Haufen mit
allen groflen Hansen irrt und eine
ungerechte Sache verteidigt«, wahrend
die Wahrheit nur bei ein paar wenigen
ist. Schwindelt ihm selbst vor den
Konsequenzen dieser Einsicht? Schon ein
wenig. Aber mit schlafwandlerischer
Sicherheit halt er gelassen dagegen:
»Wenn du Gottes Wort hast, kannst du
sagen: Was brauche ich weiter zu fragen,
was die Konzilien sagen?«

Das in Gott verankerte Gewissen als
letzte Instanz, die iiber dem Papst und
tiber den Konzilien steht — das ist ein



revolutionar neuer Gedanke, den Luther
da denkt, und dass er sich damit selbst
der Ketzerei uberfuhrt hat, schreckt ihn
nun nicht mehr. Im Gegenteil: Nach
ausfiithrlicher Priifung vor seinem
Gewissen kommt Luther zu dem Schluss,
dass jetzt eben seine Ketzerei die
rechtglaubige Lehre ist, weshalb er der
romischen Kirche selbstbewusst und
reinen Herzens sagt: »Frommere Ketzer
habt ihr nie gehabt, werdet sie auch nicht
frommer kriegen. Bittet Gott, dass sie
euch mogen erhalten bleiben«, denn seine
Ketzerei richtet sich ja nicht gegen Gott,
sondern gegen eine irdische Organisation
namens Kirche.



Innerlich hat er also jetzt den Bruch
mit seiner Kirche vollzogen. Bis er ihn
auch offentlich und endgiiltig vollzieht,
vergeht noch eine gewisse Zeit. Wahrend
jener Zeit verfasst er eine Streitschrift
nach der anderen: An den christlichen
Adel deutscher Nation; Von der Freiheit
eines Christenmenschen; Von dem
Papsttum zu Rom; Von der
babylonischen Gefangenschaft der
Kirche (1520).

Alle sind sie gegen Rom gerichtet. Alle
bestreiten die Autoritat des Papstes, alle
betonen, worauf allein es ankommt in
einem Christenleben: Glaube, Gnade,
Schrift, Christus. Es braucht keine



Heiligen und keine Priester als Mittler
zwischen Mensch und Gott, es braucht
keine Monche und Nonnen, keine
Reliquien, Prozessionen, Wallfahrten,
Pilgerreisen. Jeder ist ein Kind Gottes und
jeder dient ihm am besten dort, wo er
von Gott hingestellt wurde, also in
seinem Beruf, und die Arbeit, die er dort
ausfiihrt, ist heiliger als das scheinheilige
Leben der Priester, Monche und Nonnen.
Der klerikale Stand wird abgewertet, der
weltliche Stand wird aufgewertet.
Luthers Zeitgenossen schlackern nur
noch mit den Ohren. Sie reiflen sich um
seine Schriften. Eine Auflage nach der
anderen verlasst die Druckerpressen. Ein



Drittel dessen, was wahrend der ersten
Halfte des 16. Jahrhunderts auf Deutsch
gedruckt wurde, stammt von Luther.3

Ab dem Jahr 1520 sind seine Gedanken
in der Welt. Wer jetzt noch versucht, ihn
zu verbrennen, kommt zu spat. Man
konnte ithn zwar verbrennen, man konnte
auch seine Schriften verbrennen. Seine
Lehre aber nicht mehr. Ideen lassen sich
nicht téten. Und Verbranntes kann man
nachdrucken. Irgendwo gibt es immer
noch ein Exemplar, das dem Feuer
entging. Kaiser und Papst haben das
Steuer nicht mehr allein in der Hand.

Die kirchliche Amtsgewalt versucht
natiirlich trotzdem zu stoppen, was nicht



mehr zu stoppen ist. Nachdem der Kaiser
gekront ist, rollen sie den Fall Luther in
Rom wieder auf. Der Papst schickt ihm,
wie es Friedrich der Weise erwartet hat,
die Bann-Androhungs-Bulle nach
Wittenberg. Die Drohung ergeht nicht
nur an Luther, sondern auch an seine
Anhinger und die Obrigkeit, und sie
lautet: Wer Luthers Lehre verbreitet, seine
Schriften besitzt und nicht verbrennt,
verfallt der Exkommunikation. Sie haben
sechzig Tage Zeit dazu. Luther kann
wahrend dieser Frist in den sdchsischen
Bischofskirchen von Meifien, Merseburg
oder Brandenburg schriftlich oder durch
personliches Erscheinen widerrufen und



dadurch seine volle
Kirchenmitgliedschaft wiederherstellen.

Die sechzig Tage vergehen und die
Obrigkeit hat keine einzige Schrift
Luthers verbrannt. Luther widerruft
nicht, sondern denkt die ganze Zeit nur,
was er schon frither gesagt hat: Wenn ich
Gottes Wort habe, was brauche ich weiter
zu fragen, was der Papst oder die
Konzilien sagen? Ich bin mir meiner
Sache sicher und mit mir im Reinen.

Und dann, am 10. Dezember 1520,
einen Tag nach Ablauf der Widerrufsfrist,
nimmt er die Bann-Androhungsbulle des
Papstes und verbrennt sie 6ffentlich vor
dem Elstertor in Wittenberg. Mehrere



Ausgaben des Corpus iuris canonici,
Sammlungen des romischen
Kirchenrechts, verbrennt er gleich mit
und spricht dazu die Worte: »Weil du die
Wahrheit Gottes verderbt hast, verderbe
dich heute der Herr.« Luther, der kleine
Monch aus der sachsischen Provingz,
exkommuniziert die Papstkirche kraft der
Vollmacht seiner vor Gott und seinem
Gewissen gepriiften Glaubensgewissheit.
Luther spricht vom Papst hinfort nur
noch vom »leibhaftigen Antichrist«.

Das ist der endgiiltige Bruch. Ab jetzt
gibt es kein Zuriick mehr. Hunderte von
Wittenberger Studenten, Professoren und
Biirger wohnen der Sache bei, jubeln



Luther zu, und wieder sorgen die vielen
Druckereien des Reiches fiir eine schnelle
Verbreitung der neuesten Nachrichten
vom Ketzer aus Wittenberg. Die Profis in
Rom merken nicht, wie sie selbst mit
jedem weiteren Versuch, Luther mundtot
zu machen, am meisten dazu beitragen,
dass sich alle Welt fiir Luther zu
interessieren beginnt und ihm die
Sympathien des Volkes zufliegen.



Hier stehe ich, ...

In Rom haben sie noch immer nicht
verstanden. Er hat die Bann-
Androhungsbulle verbrannt? Umso
besser, denken sie. Dann folgt jetzt eben
der Bann und dann wird das Problem
Luther gelost sein.

Sie merken nicht, dass grofle Teile des
Volkes, zahlreiche Fursten, Professoren
und Adligen tiberhaupt nicht damit



einverstanden sind, wie hier der Papst die
geistige Auseinandersetzung verweigert
und sich durch pure Machtausiibung des
Problems Luther zu entledigen versucht.
Rom wihnt sich im Recht.

Viele Menschen aber fragen sich jetzt,
ob denn das Recht, mit dem Luther der
Prozess gemacht wurde, so gut begriindet
und legitimiert ist, dass alle, die ihm
unterliegen, das Gefiihl haben, es mit
einem guten, einem gerechten Recht zu
tun zu haben. Nicht mehr das Recht
interessierte, sondern die Legitimitat des
Rechts.

Weil Rom diese Frage nicht
beantwortete, ja nicht einmal zur



Kenntnis nahm, glaubte man dort, das
Problem Luther so 16sen zu konnen, wie
immer. Gleichgiiltig, routiniert und in der
triigerischen Sicherheit, unangreifbar zu
sein, warf die
Sakramentenverwaltungsbehorde ihre
Ketzermiihle an, spuckte die Bannbulle
aus und hakte das Problem als erledigt
ab.

Am 3. Januar 1521 wird die Bulle im
ganzen Reich publik gemacht und damit
der Offentlichkeit mitgeteilt, dass Luther
aus der Gemeinschaft der Glaubigen
ausgestoflen und der Umgang mit ihm
untersagt ist. Der Rest ist nur noch
Formsache. Der Kaiser muss nun



automatisch die Reichsacht tiber Luther
aussprechen, ihn verhaften lassen und
nach Rom ausliefern, damit dieser Trottel
endlich seiner gerechten Strafe zugefiihrt
werden kann.

Nur: So glatt und reibungslos wie
friher lauft die Ketzer-
Erledigungsmaschine nicht mehr. Kaum
dass ihr Motor angeworfen wurde, gerit
er auch schon ins Stottern und wird
abgewlirgt vom Kurfiirsten Friedrich dem
Weisen. Der erinnert nun den Kaiser an
die Klausel, die er auf dem Reichstag in
Augsburg unterschrieben hat: Jeder, der
zur Achtung freigegeben werden soll,
muss vorher angehort werden.



Der Kaiser halt sein Versprechen,
gegen heftigen Widerstand aus Rom.
Luther soll im April 1521 zum néchsten
Reichstag nach Worms kommen. Thm
wird »freies Geleit« versprochen, das
heif3t, er darf als freier Mann an- und
auch wieder abreisen.

In Rom findet man sich damit ab und
denkt: Na gut, das wird die Sache um ein
paar Monate verzogern, aber danach
wird endgiiltig Schluss sein.

Dann reist Luther nach Worms.
Showdown. Reichstag. Die grofite
denkbare Biithne, die es damals gab. Die
Reise nach Worms gerat zum
Triumphzug. Dank der vielen Bilder aus



Lucas Cranachs Werkstatt wird er
erkannt, wo immer er gerade Station
macht. Die Menschen jubeln ihm zu.

Und dennoch: Wohl ist Luther nicht
dabei. Es konnte der letzte Triumph vor
seinem Tod sein. Er weif}, dass er in
Worms verbrannt werden kann, aber: Er
ist sich seiner Sache so gewiss, dass er
jetzt auch bereit ware, den Tod in Kauf
zu nehmen. Natuirlich hofft er trotzdem,
ihm zu entgehen, hofft auf den jungen
Kaiser, der noch nicht in die Handel der
Kirche verstrickt ist, hofft auf die
Moglichkeit, doch noch einmal all seine
Argumente vortragen zu diirfen und den
Kaiser und vielleicht sogar die



Kirchenvertreter zu tiberzeugen. Obwohl
er schon mehrmals die Erfahrung
gemacht hat, dass die Obrigkeit nicht
diskutiert, sondern nur befiehlt, fahrt er
mit dem Fiinkchen Hoffnung nach
Worms, dort seine Sache vor dem Kaiser
ausfechten zu konnen.

Natiirlich irrt er sich. Wieder dasselbe
Spiel wie mit Cajetan. Niemand
interessiert sich fiir die Frage, ob Luther
vielleicht recht haben konnte.






Auf einem Tisch liegen zwanzig seiner
Schriften, und man hat dazu nur zwei
Fragen an ihn: Hast du das alles
geschrieben, was hier vorliegt? Und
Luther antwortet, ja, das habe er
geschrieben.

Aber das sei eine Irrlehre, bekommt er
gesagt, und daher stellt man ihm die
zweite Frage: Bist du bereit zu
widerrufen?

Niemand will jetzt noch Argumente
horen, gar mit Luther diskutieren. Zur
Uberraschung vieler bittet er sich einen
Tag Bedenkzeit aus.

Wozu noch Bedenkzeit? Er hatte doch
sechzig Tage Zeit, tiber die Bann-



Androhungsbulle nachzudenken, und hat
darauf eine klare Antwort gegeben,
indem er sie verbrannte. Warum also sagt
er jetzt nicht, dass er sich weigere zu
widerrufen? Ist er im letzten Moment
doch noch unsicher geworden? Fiirchtet
er seinen Tod? Manche seiner Freunde,
aber auch seiner Gegner, beginnen an
Luthers Standhaftigkeit zu zweifeln. Und
unterschitzen ihn.

Selbstverstandlich war er entschlossen,
nicht zu widerrufen. Aber er wollte sich
nicht einfach mit einem kurzen Nein aus
Worms verabschieden, sondern in seine
Antwort vor diesem hochsten Gremium
des Reiches seine wichtigsten Argumente



packen. Die Formulierung dieser Antwort
musste er sich genauestens tiberlegen,
denn nun war klar, dass man ihm nur
wenige Satze zugestehen wiirde.

Und so tritt er am nichsten Tag
wieder vor die hochsten Reprasentanten
des Reiches und sagt, er bekenne sich zu
seinen Schriften. Und diese teilt er in drei
Kategorien ein: erstens die
seelsorgerlichen, die allgemein anerkannt
wirden und keines Widerrufs bedurften,
zweitens die Schriften gegen das
Papsttum, die sich auf die Bibel, die
Kirchenvater, kirchenkritische Stimmen
aus dem Reich und sogar auf einzelne
Aussagen des Rechts berufen und deshalb



nicht zu widerrufen sind, und drittens
seine Schriften gegen einzelne romische
Theologen. Hier gestand er ein, vielfach
zu heftig gewesen zu sein, doch in der
Sache zu keinem Widerruf Anlass zu
haben.

Aber dennoch, so sagt er, sei er »wohl
bereit, wenn ich griindlich belehrt bin,
jeden Irrtum zu widerrufen, und ich
werde der Erste sein, der meine Biicher
ins Feuer wirft. Aus diesem allen, glaube
ich, geht klar hervor, dass ich mich
geniigend bedacht und die Gefahren und
den Streit erwogen habe, die aus Anlass
meiner Lehre auf der Erde erweckt
wurden.« Er will, dass sie sich endlich



inhaltlich mit ihm streiten. Sein letzter
Versuch.

Doch deren Geduld ist langst zu Ende.
Genug jetzt, sagen sie, widerrufst du oder
nicht?

Und da wirft Luther den hochsten
Autoritaten des Staates und der Kirche
eine ungeheure Provokation vor die Fiif3e,
indem er sie fragt: Wenn ich nicht durch
Zeugnisse der Schrift und klare
Vernunftgriinde iiberzeugt werde, warum
soll ich dann widerrufen? Nur weil der
Papst oder irgendwelche Konzilien es
fordern? Die haben sich schon 6fter selbst
widersprochen und sogar geirrt. Was von
ihm zu fordern sei, habe daher er allein



mit seinem Gewissen vor Gott zu
bestimmen, denn es »ist unsicher und
bedroht die Seligkeit, etwas gegen das
Gewissen zu tun. Gott helfe mir, Amen!'«
Dass Luther »Hier stehe ich und kann
nicht anders!« gesagt haben soll, ist
schon wieder eine Erfindung derer, denen
eine gute Geschichte mindestens so
wichtig ist wie das eine oder andere
Detail der Wahrheit. Aber die Pointe der
Geschichte steckt sowieso nicht in diesem
»Hier stehe ich«. Diese steckt vielmehr in
den drei Wortchen »Zeugnisse der
Schrift«, »Vernunft« und »Gewissen«. Sie
sind die grofle, welterschiitternde
Provokation. Ein kleines, unbedeutendes



Individuum mit der Bibel, seinem
Verstand und seinem Gewissen steht vor
den méachtigsten Autorititen der Welt
und sagt ihnen: Thr seid abgesetzt. Mit
Eurer Macht und Autoritit ist es vorbei.
Das hier sind die drei neuen Autorititen
einer neuen Zeit: Schrift, Vernunft und
Gewissen.

Das hatte vor Luther noch keiner
gesagt im Heiligen Romischen Reich
Deutscher Nation. Der entsetzte
Reichssprecher rief aus, was in diesem
Moment viele dachten, die im Saal
anwesend waren und Luther gehort
hatten: »Martin, lass dein Gewissen
fahren! Du bist im Irrtum!« Sich auf sein



privates Gewissen berufen — da konnte ja
jeder kommen!

Im Sitzungssaal wird es nun unruhig,
lautes Durcheinander entsteht. Der Kaiser
erhebt sich, geht wortlos und hat
vermutlich so wenig verstanden, was
soeben passiert ist, wie alle anderen,
einschliellich Luther. Martin aber wirft
beide Arme in die Luft und lacht und
schreit: »Ich bin hindurch! Ich bin
hindurch!«

Ja, er war hindurch, insofern er der
Erste war, der auf dem Reichstag in
Worms einfach eine grundlegend neue
Spielregel in die Welt setzte und danach
spielte. Was kiinftig gelten soll, so lautet



nun die neue Regel, muss einen Grund in
der Bibel haben, vor der allgemein
menschlichen Vernunft Bestand haben
und von dem Gewissen eines jeden
Einzelnen verantwortet werden konnen.
Und wenn diese drei Bedingungen nicht
erfillt sind, dann konnen Kaiser, Papst
und Konzilien beschlief3en, was sie
wollen, es hat fur einen freien
Christenmenschen keine Giiltigkeit mehr.

Damit, so wird gesagt, habe Luther das
Tor zur Neuzeit aufgestoflen. Deshalb sei
er einer der Wegbereiter der Aufklarung
gewesern.

Ganz so einfach war es aber auch
wieder nicht. Zwar hort es sich



tatsachlich sehr neuzeitlich an, wenn sich
einer im 16. Jahrhundert auf Vernunft
und Gewissen beruft, aber im Falle
Luthers wird dabei etwas Entscheidendes
uiberhort: Stets hat er sich auf ein im
Wort Gottes gefangenes Gewissen
berufen, nie auf ein autonomes. Und auch
die Vernunft lief§ Luther nur gelten, wenn
sie in der Schrift wurzelte. Auf diese
»Kriicken« — Gott und die Schrift —
meinten die spateren Aufklarer getrost
verzichten zu konnen. Luther wire damit
wohl kaum einverstanden gewesen.
Wenn es auch iibertrieben ist, zu sagen,
Luther habe das Tor zur Neuzeit
aufgestoflen: Die Klinke gedriickt und um



einen Spalt geoffnet, das hat er getan.
Hindurchgegangen ist er selber nie.
Hindurchgegangen ist er durch die
Versuchung, sein Leben zu retten durch
Widerruf. Hindurchgegangen ist er durch
das Feuer innerer Zweifel und Angste,
durch Ringkédmpfe mit den Machten
dieser Welt und durch Kampfe um die
Wabhrheit. Und nun denkt er: Sollen sie
mich doch verbrennen, der Ertrag meiner
Kéampfe wird bleiben.



] S e

- Pulla mntra <Errn

rcem-arnmnutbert
g e equanin.,




Ein Furst versteckt
seinen Untertan vor
Papst und Kaiser

Luther war nun also »durch«. Die Welt
aber war es noch lange nicht. Die Kirche
sowieso nicht. Zwar war klar: Er ist des
Todes. Aber wird danach wieder Ruhe
einkehren im Land?

Aus der Rickschau lautet die Antwort:
Egal, ob wir ihn umbringen oder weiter



gewahren lassen — es ist vorbei. So oder
so haben wir jetzt so eben den Anfang
vom Ende der Alleinherrschaft von Papst
und Kirche erlebt. Das wird allenfalls
unter Inkaufnahme von viel Gewalt und
Blutvergiefen noch riickgangig zu
machen sein.

Fir die damals Lebenden war das aber
keineswegs so deutlich zu erkennen. Zu
erahnen war allenfalls: Wenn sie Luther
umbringen, wird es ein Pyrrhussieg sein
fir die Kirche. Sie haben dann zwar ihn
umgebracht, nicht aber seine neue Lehre.
Die ist nun da, und den Glauben an eine
Idee kann man zwar unterdriicken,
bestrafen, behindern, wo immer es geht,



und man kann auch die Glaubigen
umbringen, aber die Idee wird
weiterleben, und wer wird bereit sein,
massenhaftes Blutvergieflen um der
reinen katholischen Lehre willen zu
verantworten?

Man konnte auch den Druckereien im
Reich verbieten, Luthers Schriften weiter
zu drucken, aber das erfordert einen
hohen Aufwand an Kontrolle. Und wenn
auflerhalb des Reichs nachgedruckt wird,
ist man machtlos.

Nein, es war zu Ende. Nur wahrhaben
wollte das damals in Rom niemand. Man
glaubte, wieder so weitermachen zu
konnen wie bisher, wenn das Argernis



Luther erst mal aus der Welt sei. Das war
ein Irrtum, an dem die romische Kirche
noch lange festhielt, und der dann
tatsachlich ein Jahrhundert spiter dazu
beigetragen hat, dass Strome von Blut
flossen.

In ganz Europa begann nun ein
schmerzhafter Lernprozess, nicht nur fiir
die Anhinger Roms, auch fiir die
Anhénger Luthers und sogar fiir Luther
selbst, denn es gab nun ein Problem:
Wenn es keine oberste Instanz mehr gibt,
die im Konfliktfall entscheidet, was gut,
wahr und richtig ist, wie soll man sich
dann noch auf verbindliche Wahrheiten
einigen konnen? Was tun, wenn



verschiedene einzelne Gewissen trotz
ihrer Bindung an Gott zu verschiedenen
Ergebnissen kommen? Und das sollte
schon bald der Fall sein: dass Luthers
Anhénger zu anderen Schliissen kamen
als Luther und einander alle
widersprachen.

Luther wird dieses Problem bis zu
seinem Tod nicht 16sen konnen, aber
auch seine Nachfolger nicht. Eine Losung
kann es auch nicht geben in einer
Gemeinschaft, die fur sich eine letzte
Instanz und oberste Autoritit nicht
gelten lasst. Daher miissen die Menschen
seit der Reformation reif werden fur die
Erkenntnis, dass die einzige absolute



Wabhrheit, die es nun noch gibt, lautet,
dass es keine absolute Wahrheit gibt. Und
wenn es sie aber dennoch geben sollte,
dann kennen wir sie nicht, und wer
behauptet, in ihrem Besitz zu sein, irrt
sehr wahrscheinlich. Sollte er aber nicht
irren, hatte das fur die Welt und alle
anderen so lange keine Bedeutung,
solange es ihm nicht gelingt, den Rest der
Welt von seiner Wahrheit zu iiberzeugen.
Er muss dann eben damit leben, dass die
anderen seiner Meinung nach irren, das
darf er auch sagen, nur eines darf er
nicht: Seine eigene Wahrheit fiir absolut
erklaren und keine andere mehr gelten
lassen. Und schon gar nicht darf er seine



eigene Wahrheit mit Gewalt gegen alle
anderen durchsetzen.

Der Weg zu dieser Einsicht war in den
Jahrhunderten nach Luther mit
erbitterten Auseinandersetzungen,
todlichen Feindschaften, Orgien von
Gewalt und Stromen von Blut begleitet.
Er miindete schliefllich in das Grundrecht
der Religionsfreiheit und im
weltanschaulich neutralen Staat, der
dafiir zu sorgen hat, dass keine
Religionsgemeinschaft allen anderen
ihren Willen aufzwingt und die eigene
Religion iiber alle anderen stellt. Der
Prozess ist noch nicht zu Ende, wird
gegenwartig sogar wieder neu aufgerollt,



seit die unter uns lebenden Muslime mit
ihren Vorstellungen von einem
Gottesstaat in Kollision kommen mit
unseren Vorstellungen von einem
weltanschaulich-neutralen
demokratischen Rechtsstaat, in dem
Religion Privatsache ist.

Damals in Worms war fiir alle
Beteiligten vollig unvorhersehbar, zu
welch weitreichenden Konsequenzen
Luthers neue Spielregel fithren wiirde.
Alle standen unter dem unmittelbaren
Eindruck der Standhaftigkeit Martin
Luthers und fragten sich: Wie konnte er
sich seiner Sache so sicher sein?

Weil er verriickt ist, sagten die einen.



Well er nun mal recht hat, die anderen.
Es sei an der Zeit, die schier
unumschrinkte Macht eines einzelnen
fehlbaren Menschen, der sich gottliche
Rechte und Unfehlbarkeit anmaf3t, zu
brechen.

Auf seine Weise anmaflend war aber
auch Luther. Allen Papsten und Konzilien
zu sagen, ihr alle irrt, ich allein weif3, was
richtig ist, das konnte auch von einem
kommen, der ein Fall fir die Psychiatrie
ist.

Andererseits: Wenn er mit seiner neuen
Lehre auf Zustimmung sto3t, und wenn
er mit seiner Forderung nach einer
grundlegenden Spielregel-Anderung



nicht der Einzige bleibt, sondern
Millionen andere ihn unterstiitzen, dann
ist es keine Anmaflung mehr, sondern die
Durchsetzung einer neuen Wahrheit und
ein dringender Anlass, die Regeln zu
tiberpriifen und gegebenenfalls zu
andern. Rom aber gab um kein Jota nach
und dekretierte, dass Luther und seine
Anhinger sich irren.

Damit war die Kirchenspaltung
unausweichlich, denn dass viele
Menschen im ganzen Reich lieber Luther
als dem Papst folgen wiirden, zeichnete
sich sofort ab, als er in Worms, von
seinen Freunden umringt, das
Reichstagsgebdude verlief3, hinausging



und laut bejubelt wurde. Ebenso
zeichnete sich aber ab, dass ihm nicht alle
folgen wiirden, denn unter die Jubelrufe
auf seinem Weg ins Quartier mischten
sich auch die Rufe »Al fuego, al fuego! —
Ins Feuer mit ihm!«

Es waren vor allem diese »Ins-Feuer!«-
Rufe, die Luthers Freunde und
Sympathisanten alarmierten. Nicht die
politischen und geistesgeschichtlichen
Konsequenzen des »Hier stehe ich«
hatten die Leute im Sinn, die damals in
Worms vor dem Bischofshof Luther
feierten, sondern die naheliegendste
Frage: Wie kriegen wir Luther hier lebend
wieder raus?



Sie zweifelten an dem vom Kaiser
zugesagten »freien Geleit« fiir Luther.
Denn sie erinnerten sich an Jan Hus, dem
rund ein Jahrhundert zuvor in Konstanz
ebenfalls freies Geleit zugesichert worden
war. Am 3. November 1414 in Konstanz
angekommen, wurde er am 28. November
verhaftet, rund ein halbes Jahr lang
eingekerkert und schliefllich am 6. Juli
1415 auf dem Scheiterhaufen verbrannt.

Die Befiirchtung, dass sich die
Geschichte wiederholt und Luther 106
Jahre spater in Worms das gleiche
Schicksal erleiden konnte wie Hus, wurde
spiirbar, als die Nachricht von Luthers
»Hier stehe ich« nach drauf3en auf die



Platze drang, wo viele seiner
Sympathisanten warteten. Zwar herrschte
dariiber grofie Begeisterung, aber auch
grofle Aufregung. Uber der gesamten
Stadt lag eine gespannte Nervositit, die
von allerlei Geriichten und zwei
Drohzetteln befeuert wurde. Einer war
gegen Luther gerichtet, ein anderer fiir
ihn, aber das war der gefahrlichere, weil
er Luther eher schadete als niitzte. Darin
wurde gedroht, dass 8 000 Reiter mit
Fuf3volk bereitstiinden, um loszuschlagen,
falls Luther in Gefahr geriete. Viele seiner
Freunde hielten das fiir eine Falschung,
ersonnen von seinen Gegnern, um ihn der
Anzettelung gewaltsamer Aufstande zu



bezichtigen und ihn damit umso schneller
dem Feuer auszuliefern.

In dieser mit Spannung und Nervositat
aufgeladenen Atmosphire kam es daher
prompt zu Unruhen, als die vor dem
Bischofshof wartende Menge Luther
nicht nur in Begleitung seiner Freunde,
sondern auch zweier Soldaten
herauskommen sah und annahm, er
wirde gefangen abgefiihrt. Es dauerte
eine geraume Zeit, bis die Menge
erkannte, dass die Soldaten Luthers
Geleitschutz sind, die ihn sicher in sein
Quartier bringen sollen.

Dort bereitete er sich auf seine Abreise
vor, musste aber noch auf seine formelle



Entlassung warten. Er bekam sie am 25.
April nachmittags. In dem
Entlassungsschreiben wurde er
angewiesen, sich binnen 21 Tagen an
seinen Wohnort zu begeben und
»unterwegen nicht predigen, schreiben,
noch in andere wege das volk regig (zu)
machen«.2! Die kaiserliche Zusage auf
freies Geleit hatte also Bestand.
Zumindest diese Sorge wurde Luthers
Sympathisanten genommen.

Die Gesetze hatten aber ebenfalls noch
Bestand, und darum musste der Kaiser
nun tun, wozu er verpflichtet war: die
Reichsacht tiber Luther verhdngen. Das
geschah noch in Worms am 8. Mai,



wurde aber erst am 24. Mai 6ffentlich
verlesen und am 26. Mai von Kaiser Karl
unterschrieben. Es ging als »Wormser
Edikt« in die Geschichte ein, und darin
stand uber Luther, dass niemand den
Ketzer beherbergen, versorgen, verstecken
oder ihm irgendeine Hilfe leisten diirfe,
sondern jedermann verpflichtet sei, ihn
zu ergreifen oder zu denunzieren und in
kaiserlichen Gewahrsam zu tiberfiihren.
Jeder, der Luther unterstiitzt oder ihm
anhangt, verfallt ebenfalls der Reichsacht.

Seine Schriften sind zu verbrennen
oder sonst wie zu vernichten. Anonyme
Publikationen und alle dem katholischen
Glauben widersprechenden



Druckerzeugnisse sind verboten, ebenso
ihr Besitz und deren weitere Verbreitung.
Neue Schriften, die den Glauben
betreffen, diirfen nur nach einer Priifung
des zustdndigen Ortsbischofs und der
nichstgelegenen theologischen Fakultét
gedruckt werden. Aber auch andere
Veroffentlichungen sollen nur mit Wissen
und Willen des Bischofs erscheinen
diirfen.

Da war er also, der zum Scheitern
verurteilte Versuch, das Rad der
Geschichte in die Zeit vor Luther
zuriickzudrehen. Die Drucker ignorierten
einfach das Wormser Edikt und druckten
weiter. Die Kaufer der Drucke ignorierten



es ebenfalls und kauften einfach weiter
Luthers Schriften. Sehr viele Menschen im
Reich interpretierten das Edikt als
Dokument des hochsten Unrechts, ja als
Eingestdndnis des Scheiterns von Kaiser
und Papst, denn diese hatten sich als
unfahig erwiesen, den kleinen
Bettelmonch mithilfe der Schrift und der
Vernunft zu widerlegen. Also musste er
im Recht sein.

So wurde aus dem Geidchteten ein
Held, der, von Lucas Cranach
entsprechend gemalt, gezeichnet, in
Kupfer und in Holz gestochen wurde.
Rasch kursierte das Bild von Luther, wie
er sich auf dem Reichstag in Worms,



tapfer und standhaft dem Kaiser und
Papst widersetzt.

Aber viele fragten sich bang: Was wird
jetzt aus ihm? Wie konnen wir ihn
schiitzen?

Er war langst in Sicherheit. Sein treuer
Kurfirst hatte wieder einmal vorgesorgt
und dem Ganzen eine neue
abenteuerliche Wendung gegeben. Auf
der Riickreise von Worms nach
Wittenberg hat er Luthers Wagen am 4.
Mai nahe der Burg Altenstein in
Thiiringen von Reitern iiberfallen und
Luther entfiithren lassen. Die Reiter
trennten ihn von seinen iibrigen
Begleitern und brachten ihn auf die



Wartburg im Thiiringer Wald bei
Eisenach. Die zuriickgebliebenen — und
nicht eingeweihten — Mitreisenden
erzahlten anschlieflend schockiert von
dem Uberfall, und bald glaubte alle Welt,
Luther sei nach diesem Uberfall ermordet
worden.

Genau das hatte der Kurfiirst mit
seinem Mandver beabsichtigt. Nicht nur
das Volk, sondern vor allem der Klerus in
Rom sollte glauben, Luther sei tot, damit
man sich in Rom beruhige, ablenke und
aufhore, nach Luthers Verbleib zu fragen
und dessen Auslieferung zu fordern.

Wie gut der Plan aufging, zeigte sich
an der Klage des prominenten Luther-



Verehrers Albrecht Diirer: »O Gott, ist
Luther tot, wer wird uns hinfiirt das
heilig Evangelium so klar flirtragen! Ach
Gott, was hatt er uns noch in 10 oder 20
Jahrn schreiben mégen! O ihr alle
fromme Christenmenschen, helft mir
fleiflig beweinen diesen gottgeistigen
Menschen und ihn bitten, daf} er uns ein

andern erleuchten Mann send. «32

Luther blieb nun zehn Monate auf der
Wartburg, Friedrich wurde tatsachlich
von Rom in Ruhe gelassen, aber nun
zeigte sich: Luther mag tot sein, aber
seine Ideen leben. Der totgeglaubte
Luther war weiterhin imstande, fur
Aufruhr zu sorgen im ganzen Land, mit



seinen frei herumvagabundierenden
Gedanken, Schriften, Bildnissen. Alles,
was er bis zu diesem Zeitpunkt schon
geschrieben hatte, verbreitete sich wie
von selbst weiter, jetzt, nach seinem
Auftritt in Worms, noch schneller in
noch hoheren Auflagen — was fiir Luther
den grofien Vorteil hatte, dass er sich nun
in aller Ruhe ganz auf seinen néachsten
Coup konzentrieren konnte.



Die Erfindung der
deutschen Sprache
durch Junker Jorg

Nur wenige Menschen leben in den
verfallenen Gemauern der Wartburg. Und
von den wenigen weif3 nur einer,
Burghauptmann Hans von Berlepsch,
dass »Junker Jorg«, der neue Gast, der
sich da auf unbestimmte Zeit einrichtet,
Martin Luther ist. Der lasst sich jetzt die



Haare und einen Bart wachsen, damit
bald nichts mehr an den Moénch Luther
erinnert.

Der Burghauptmann, sorgfaltig
instruiert von Kurfurst Friedrich,
verwohnt seinen 38-jahrigen Zwangsgast
mit erlesenen Speisen und Getranken und
lehrt ihn Reiten, Fechten und Jagen. Das
Gerucht, dass Luther tot sei, will der
Kurfiirst so lange wie moglich nahren.
Deshalb sollten so wenig Menschen wie
moglich Umgang mit Luther haben, und
so wenig Menschen wie moglich wissen,
dass er tatsachlich noch am Leben sei.

Luther ist iiber diese
Zwangsinternierung nicht gerade



gliicklich, aber so richtig unangenehm ist
sie ihm auch nicht. Immerhin befindet er
sich an einem sicheren Ort. Auflerdem ist
ihm die Stadt unter der Burg, Eisenach,
ein Erinnerungsort, denn hier verbrachte
er wichtige Jahre seines Lebens. Von 1498
bis 1501 besuchte er die Eisenacher
Lateinschule St. Georgen. Hier verdiente
sich Luther seinen Lebensunterhalt als
Kurrende-Sanger — wie spater auch
Johann Sebastian Bach, der berithmteste
Fisenacher.3?

Aber vor allem kann er sich jetzt
weitgehend ungestort von duf3eren
Einfliissen wieder auf seine theologische
und schriftstellerische Arbeit



konzentrieren. Im Obergeschoss des
Vogteigebaudes hat Berlepsch ihm eine
Studierstube einrichten lassen. Dort pflegt
er seine weitverzweigte Korrespondenz.
So spricht sich, zumindest unter jenen
Eingeweihten, mit denen Luther
korrespondiert, doch allméhlich herum,
dass er am Leben ist, wenngleich er die
meisten Adressaten iiber seinen
Aufenthaltsort im Unklaren lasst.
Anfangs verfasst Luther Traktate {iber
die Beichte, das Monchswesen und die
heilige Messe. Dann aber beginnt er eine
Arbeit, die Eisenach und die Wartburg bis
heute zu einem Erinnerungsort fiir alle
Deutschen, alle evangelischen Christen, ja



eigentlich alle Christen tiberhaupt macht.
Ende 1521 wagt er sich an die
Ubersetzung der Bibel ins Deutsche.

Sie ist das Buch, das fiir ihn nie einfach
nur Handwerkszeug, sondern immer
schon die einzig giiltige Quelle des
Glaubens gewesen ist. »Erstmals im Alter
von 20 Jahren hatte Luther in der
Erfurter Universitatsbibliothek eine
Vollstéindige Bibel gesehen, sogleich in ihr
gelesen« 3% und seitdem nicht mehr
aufgehort, sie zu studieren. Bald schon
kannte er sich in ihr besser aus als die
meisten seiner theologischen
Zeitgenossen.

Aus der Bibel erhoffte sich Luther



Antworten auf Lebensfragen fiir sich und
fiir alle Menschen. Und er hat diese
Antworten ja auch gefunden, vor allem
die Hauptantwort, dass es keiner guten
Werke bedurfe, um von Gott
angenommen zu werden. Daher erschien
es Luther schon lange selbstverstandlich,
dass diese gute Botschaft unverfalscht
und fiir alle verstandlich unters Volk
gebracht werden muss. Die ganze
Christenheit sollte selbst in der Bibel lesen
oder das Vorgetragene zumindest
verstehen, denn nicht jeder war des
Lesens kundig. Aber jeder konnte
zuhdren, wenn ein Lesekundiger aus der
Bibel vortrug.



Luther war nicht der Einzige und
schon gar nicht der Erste, der gefordert
hatte, die Bibel zu tibersetzen, damit sich
jeder Christ unabhéngig von der Kirche
und den Priestern mit den Inhalten des
Glaubens vertraut machen koénne. Schon
zweihundert Jahre vor ihm hat ein bis
heute Unbekannter eine beachtliche
Ubersetzung der Evangelientexte
zustande gebracht, die heute unter dem
Namen »Klosterneuburger
Evangelienwerk« bekannt sind. Unter
Experten wird der Verfasser »OBii«
genannt — »Osterreichischer
Bibeliibersetzer«. Man weif3 nicht, wie er
heif3t, welchen Beruf er hatte und was ihn



zu seiner Arbeit motivierte. Dass er in der
ersten Halfte des 14. Jahrhunderts in dem
damaligen Herzogtum Osterreich gelebt
hat, schlief3t man aus den Fundorten der
tiberlieferten Kopien und den in den
Schriften gemachten Zeit- und
Ortsangaben 3

Wissenschaftler zahlen bisher insgesamt
70 Ubersetzungen von Bibeltexten ins
Deutsche vor der Verdffentlichung der
Lutherbibel. Von diesen Laienbibeln
wurden 14 gedruckt, jedoch handelte es
sich stets nur um Bibelfragmente, fiir
Laien schwer verstandliche Wort-fiir-
Wort-Ubertragungen der lateinischen



Vulgata, die selbst schon eine oft
ungenaue Ubersetzung aus dem
griechischen Original ist. Keine dieser in
deutsche Dialekte tibersetzten Bibeln
schafft es, die Botschaft der Heiligen
Schrift wirklich »riiberzubringen«. Luther
erkennt sofort: Durch das Kleben am
Wort haben die Ubersetzer den
urspriinglichen Sinn des Textes mehr
entstellt als wirklich iibersetzt.

Statt Wort fiir Wort wollte Luther
daher Sinn fiir Sinn ins Deutsche
ibertragen. Aber was heif3t schon
»Deutsch«? Es gibt »das Deutsche« ja
noch gar nicht. Was es gibt, sind drei
Varianten des Deutschen: das



»Oberdeutsche« Bayerns, Frankens,
Badens, Schwabens und Osterreichs; das
»Niederdeutsche« an Nord- und Ostsee,
in Niedersachsen und Westfalen; das
»Mitteldeutsche« von Sachsen und
Thiiringen iiber Hessen bis ins Rheinland.
Im Norden wird kaum verstanden, was
im Siidden gesprochen wird, und
umgekehrt.

Nur das Mitteldeutsche, die Sprache
Luthers, wird auch einigermafien in
nordlicheren und siidlicheren
Landesteilen, also in einem grofien
geografischen Raum, verstanden. In
dieser Schreibsprache verstandigen sich
die Beamten der Fiirsten mit den Beamten



des Kaisers. Auch die Kaufleute bedienen
sich dieser Sprache. So gesehen ist es ein
gliicklicher Zufall, dass Luther im
Mitteldeutschen angesiedelt und mit
dieser Kanzlei-Sprache vertraut ist. Sie
bildet den Grundwortschatz fiir sein
Bibelprojekt.

Daher beginnt Luther nun noch einmal
ganz von vorn. Statt an die lateinische
Vulgata halt er sich ans griechische
Original und spéter — fiir die Ubersetzung
des Alten Testaments — ans hebréische.
Aber bei dem Versuch, den Sinn der
griechischen Sétze in deutsche Satze zu
giefen, gerit er mit seiner
mitteldeutschen Kanzlei-Sprache immer



wieder an die Grenzen des Sagbaren. Sein
Kanzlei-Deutsch taugt allenfalls als
Gerippe. Luther muss, um dem Gerippe
eine Gestalt zu geben, Fleisch und Blut
hinzuftigen. Aber woher nehmen?

In dieser Not entfaltet sich Luthers
Sprachgenie. Auf der Suche nach dem
treffenden Wort geht er mit einer so
leidenschaftlichen Akribie vor, dass er
dieses »Fleisch und Blut Hinzufiigen«
manchmal fast im wahrsten Sinne des
Wortes betreibt, so zum Beispiel, als er
die im Alten Testament geschilderten
Tieropfer zu verstehen versucht. Er geht
deshalb tatsachlich zu einem Metzger und
lasst sich die Innereien eines Schafes



zeigen und benennen und kommt so an
einer anderen Bibelstelle, einem Psalm,
auf das Bild, etwas »auf Herz und

Nieren« priifen zu lassen.

e
e

Luther gelingen viele solcher Bilder



und Wortschopfungen, die bis heute im
Deutschen in Gebrauch sind und so frisch
wirken wie am Tag ihrer Erfindung. Er
ersinnt Ausdricke wie Bluthund,
Barmbherzigkeit, Bilderstiirmer, Bosheit,
Denkzettel, Gewissensbisse, Feuereifer,
Feuertaufe, Friedfertige, Glaubenskampf,
Lastermaul, Lockvogel, Liickenbiifler,
Machtwort, Morgenland, Nachteule,
Ordnung, Richtschnur, Riistzeug,
Schandfleck, Selbstverleugnung,
Sicherheit, Siindenbock, Verdammnis,
Winkelprediger und Wortgezank.

Wir verdanken Luther das »Buch mit
sieben Siegeln«, den »Wolf im
Schafspelz« und den »grofien



Unbekannten«. Metaphern wie »Perlen
vor die Sdue werfen«, »die Zahne
zusammenbeiflen«, etwas
»ausposaunen«, »im Dunkeln tappenx,
»ein Herz und eine Seele sein«, »auf Sand
bauen« gehen ebenso auf Luther zuriick
wie »Wes des Herz voll ist, des geht der
Mund tiber«. Manchmal muss er tagelang
griibeln, um fiir ein griechisches Wort ein
treffendes Wort im Deutschen zu finden,
und wenn er trotz langen Griibelns nichts
gefunden hat, erfindet er eben ein Wort
und tbersetzt dann beispielsweise das
griechische »proskairos« (unstet,
verganglich) mit »wetterwendisch« oder
kommt auf Begriffe wie geistreich,



gnadenreich, gottgefillig oder
kleinglaubig.

Hier, bei dieser schwierigen Arbeit am
Wort, kommt ihm nun tatsachlich sein
Klosteraufenthalt zugute, aber auch sein
in Erfurt erworbener Magister Artium.
Nicht allein dass er hier die erste
lateinische Bibel in die Hand bekommt
und er das Lateinische immer perfekter
lernt, er gerdt auch unter den Einfluss des
Humanismus, dessen neuer Geist die
Erfurter Universitat beherrscht. Deren
»zurlick zu den Quellen« erforderte das
Lernen von Griechisch, Hebraisch und
Latein — wie es noch bis heute auf den
altsprachlichen humanistischen



Gymnasien der Brauch ist.

Luther lernte daher von Anfang an
Latein und danach Hebriisch. Als er
selber zu lehren begann und Vorlesungen
uber den Romer-, Galater- und
Hebraerbrief hielt, merkte er, dass er
Griechisch konnen sollte, und so brachte
er es sich zwischen 1515 bis 1518 selber
bei. Danach hatte er einen neuen
Mitarbeiter an seiner Seite, der im Lauf
der Jahre sein Freund und engster Berater
wurde: der humanistisch gebildete
Philipp Melanchthon. Durch ihn lernte
Luther das Griechische immer besser, vor
allem auf der Wartburg.

Zuvor schon, als er nicht nur



Theologie-Vorlesungen zu halten hatte,
sondern auch sehr gefragt war als
Prediger, hatte er regelmaflig vor der
Frage gestanden: Wie sage ich’s dem
Volk? Was steht da in den biblischen
Urtexten, was ist die Botschaft, und in
welche Worte muss ich sie kleiden, damit
der Bauer und die Marktfrau es
verstehen?

Luther hatte also, als er sich auf der
Wartburg an das grofle Vorhaben der
Bibeltibersetzung wagte, schon sehr viel
Ubung darin, die griechischen und
hebriischen Urtexte so ins Deutsche zu
ubersetzen, dass sie verstanden wurden.
Er hatte diese Ubung auch deshalb, weil



er nach einem sehr modernen Verfahren
ubersetzte, das er einmal so beschrieb:
»Denn man muss nicht die Buchstaben in
der lateinischen Sprache fragen, wie man
soll Deutsch reden, wie diese Esel tun,
sondern muss die Mutter im Hause, die
Kinder auf den Gassen, den gemeinen
Mann auf dem Markt drum fragen und
denselbigen auf das Maul sehen, wie sie
reden, und darnach dolmetschen; da
verstehen sie es denn und merken, dass
man deutsch mit ihnen redet.«

Genau mit diesem Anspruch, also fast
wie ein Journalist, hatte er gepredigt, und
genau so versucht er nun die Bibel zu
ibersetzen. Aber nicht nur darin ist er



sehr modern. Er ist es auch in seinem
Zweifel an den alten Autoritiaten. Darum
prift er nach, was er nachpriifen kann.
Wenn er sich von etwas selbst ein Bild
machen kann, tut er’s. Und vor allem: Er
zieht andere zurate, Experten, die sich auf
bestimmten Gebieten viel besser
auskennen als er selbst. Er lasst sich
Edelsteine aus dem Besitz des Kurfiirsten
Friedrich auf die Wartburg bringen und
sich die Namen erklaren, um die in der
Bibel genannten Edelsteine richtig
iibersetzen zu konnen.

Einerseits nimmt er es also sehr genau
mit seiner peniblen Arbeit an Wort und

Sinn, denn die Schrift ist ihm heilig.



Andererseits erlaubt er sich auch grofle
Freiheiten dort, wo er es fiir notig halt.
Was ihm unwesentlich erscheint, 1asst er
weg. Da ist ihm nichts heilig. Und
natiirlich liest er die ganze Bibel unter
dem Eindruck seines » Turmerlebnisses«
und seiner reformatorischen Entdeckung
eines neuen Gottesbildes. Genauso
ibersetzt er. Er lasst nicht nur weg, was
ihm unwichtig erscheint, er schreibt auch
hinein, was nicht drinsteht, ihm aber
wichtig erscheint.

Katholische Kritiker werfen ihm daher
vor, er habe den Bibeltext an vielen
Stellen verfalscht, zum Beispiel an jener
berithmten Stelle des Romerbriefs, an der



Luther seine reformatorische Entdeckung
festmacht (Romer 3,21-28). Dort steht:
»So halten wir nun dafur, dass der
Mensch gerecht wird ohne des Gesetzes
Werke durch den Glauben.«

Luther schmuggelt hier eigenmachtig
das Wort »allein« in den Satz, sodass es
in allen Lutherbibeln nun heif3t: »So
halten wir nun dafiir, dass der Mensch
gerecht wird ohne des Gesetzes Werke,
allein durch den Glauben« (sola fide).

Und er steht dazu, antwortet seinen
Kritikern selbstbewusst: »Wahr ist’s.
Diese vier Buchstaben (sola) stehen nicht
drinnen. Aber wo man’s will klar und
gewaltiglich verdeutschen, so gehoret es



hinein.«

Modern ist Luther auch darin, dass er
gern im Team arbeitet. Auf seiner Burg
und spater wieder in Wittenberg
versammelt er andere Talente um sich,
Menschen verschiedener Herkunft, um
von deren Wissen und Kenntnissen zu
profitieren. Philipp Melanchthon,
Professor der griechischen Sprache und
Kenner des Hebraischen, gehort natiirlich
dazu. Johannes Bugenhagen, Professor an
der Universitat und Pfarrer an der
Stadtkirche Wittenberg, ist der grofde
»Lateiner« der Gruppe. Matthiaus
Aurogallus, Professor aus Wittenberg, ist
der »Hebréer«. Georg Spalatin,



hochgebildeter Humanist und Theologe,
dient Luther als Verbindungsmann zu
Friedrich dem Weisen. Die einzelnen
Mitglieder des Teams sprechen
niederbayerisch, b6hmisch, frankisch und
kurpfalzisch, haben in Heidelberg,
Tibingen, Greifswald, Leipzig und Erfurt
studiert und gearbeitet. So bringt jeder
seine landsmannschaftliche
Sprachfarbung in die Arbeit am Bibeltext
mit ein, und Luther erhalt bestandig
Anregungen fiir die schwierige Arbeit des
Ubersetzens.

Trotzdem bringen sie, wie Luther
einmal klagt, manchmal in vier Tagen
kaum drei Zeilen zustande. Die



Ubersetzungsarbeit gerat ihm oft zu einer
rechten Qual. Dabei litt er nach eigenem
Bekunden haufig unter Visionen.
»Tausend Teufeln bin ich ausgesetztx,
schrieb er. Aus solchen Erzahlungen iiber
sein Ringen ums richtige Wort wird ein
Ringen mit dem Teufel, und aus seiner
Aussage, er habe den Teufel mit Tinte
vertrieben, entsteht wieder eine
Lutherlegende: die Geschichte, dass
Luther ein Tintenfasschen auf den Teufel
geworfen habe. Den Tintenfleck habe
man lange an der Wand sehen konnen.
Das stimmt. Bilder zeigen den Fleck,
Schriftzeugnisse berichten davon. Dumm
nur, dass die altesten Zeugnisse dieser Art



aus der Zeit um 1650 stammen, also rund
ein Jahrhundert nach Luthers Tod. Der
Fleck, der nun an der Wand wirklich zu
sehen war, ist irgendwann aufgemalt und
ein halbes Dutzend Mal nachgemalt oder
an neuer Stelle angebracht worden.
Manch ein Besucher der Lutherstube
begniigte sich nicht damit, ihn
anzufassen, sondern kratzte gleich ein
Stiickchen ab, um ihn als Reliquie mit
nach Hause tragen zu konnen.

Trotz teuflischer Storungen und
gelegentlicher Fortschritte im
Schneckentempo ist die Ubersetzung des
Neuen Testaments ins Deutsche in der
Rekordzeit von nur elf Wochen fertig.



Ende Februar 1522 packt Luther seine
Sachen, reist nach Wittenberg mit dem
Neuen Testament im Gepack, aber lasst es
nicht gleich drucken, sondern von
Melanchthon noch einmal griindlich
Uiberarbeiten. Piinktlich zur Leipziger
Messe, die es schon seit dem 12.
Jahrhundert gibt, erscheint im September
1522 die erste, in wenigen Wochen
vergriffene Auflage von 3 000
Exemplaren.2¢ Diese »Septemberbibel« ist
so rasch ausverkauft, dass ihr drei
Monate spiter die nichste Auflage folgt.
Bald wird sie auf den Kanzeln zitiert, im
Schulunterricht verwendet, als Volksbuch
geschatzt.



lustriert ist das Werk mit Bildern aus
der Werkstatt des Reformations-
Propagandisten Lucas Cranach, von dem
schon zahlreiche Luther-Bilder in Umlauf
sind, auch Bilder vom Junker Jorg auf der
Wartburg. Anderthalb Jahrzehnte nach
der ersten Auflage sind 200 000 Stiick
verkauft. Luther stand mit seinem
Wunsch, sich selbst davon zu tiberzeugen,
was wirklich in der Bibel steht, nicht
mehr allein. Die Zahl der verkauften
Bibeln zeigt, dass sich zahlreiche seiner
Zeitgenossen ebenfalls nicht mehr mit
dem begniigen wollten, was ihnen die
Priester erzahlten.

Luther kehrt nie mehr auf die



Wartburg zuriick und arbeitet jetzt in
Wittenberg an der Ubersetzung des Alten
Testaments. Dafiir braucht er, weil er sich
nun wieder um vieles andere kiimmern
muss, wesentlich langer. Es dauert bis
zum September 1534, also zwolf Jahre, bis
erstmals die ganze Bibel auf Deutsch
erscheint. Obwohl ihr Erwerb sehr
kostspielig ist — zwei Gulden und acht
Groschen, der Monatslohn eines
Maurergesellen — findet die Lutherbibel
reiflenden Absatz, wird ins
Niederlandische, Franzosische und
Englische tibersetzt und auch in die
skandinavischen und slawischen
Sprachen. Einmal erworben wird sie als



Familienbibel von Generation zu
Generation weitervererbt.

»Fiir meine Deutschen bin ich geboren,
ihnen méchte ich auch dienen«,?8 soll
Luther einmal gesagt haben. Dass er das
wirklich getan hat, davon sind, besonders
in katholischen Kreisen, noch heute nicht
alle tiberzeugt. Aber eines wird man ihm
nicht absprechen konnen: Er hat den
Deutschen die Sprache gegeben, die bis
heute von der Ostsee bis zu den Alpen
gesprochen, verandert, verstanden wird.

Das allein macht ihn schon zu einer
groflen geschichtlichen Figur, der das fast
Unvermeidliche widerfahrt, die Ironie der
Geschichte: In den Jahrhunderten nach



seinem Tod wird er, der Mann, der sich
gegen die katholische Heiligenverehrung
ausgesprochen hatte, selbst zum Heiligen.
Der Mann, der nichts von Pilgerreisen
hielt, 16st Pilgerstrome auf die Wartburg
aus. Der Schreibtisch des Mannes, der
gegen den katholischen »Reliquienkram«
polemisierte, wird zur Reliquie. Splitter
fiir Splitter brechen die Pilger aus dem
Tisch. Manche glauben, man kénne
Zahnschmerzen damit heilen, wenn man
sich so einen Span in den Mund steckt.
Irgendwann ist so viel Holz
herausgebrochen, dass der ganze Tisch in
sich zusammenfillt.32 Heute steht eine
Nachbildung dieses Tisches in der



Lutherstube auf der Burg, in der das Neue
Testament tibersetzt und die deutsche
Sprache erfunden wurde. Nur der
Walfisch-Wirbelknochen, der Luther als
Fuf3schemel diente — vermutlich ein
Geschenk Friedrichs des Weisen — ist das
einzig noch erhaltene Stiick aus der
Lutherstube.



Aufriumen in
Wittenberg

Der eine nannte den anderen »Erzteufel
in Schafskleidern«, einen »reiflenden
Wolf«, der »nur Mord und Aufruhr und
Blutvergieflen anrichten« wolle. Der
andere konterte mit Zuschreibungen wie
»Bruder Mastschwein«, »Gevatter
Leisetritt«, »Stocknarr«, »das giftige
Wiirmlein mit seiner beschissenen



Demut«.

Mit »Erzteufel in Schafskleidern« und
»reiflenden Wolf« hat Martin Luther
Thomas Miintzer gemeint, von dem wir
noch horen werden. Dieser sandte als
Retourkutsche an Luther den Titel
»Mastschwein« und die anderen
Beschimpfungen. 4

Man war nicht zimperlich damals. Die
Political Correctness war noch nicht
erfunden. Aus den Druckereien
verbreiteten sich Karikaturen,
Beleidigungen, Hasskommentare, die
heutiger Facebook-Hetze durchaus
ebenbiirtig waren. Und sowohl Luther
wie auch seine Gegner, die »Romlinge,



verstanden sich gut darauf. Bezeichnete
Luther den Papst als »Antichrist«, so
bezeichneten ihn die Papisten als

» Afterpapst«. Machten sich Luther und
Melanchthon tiber den Papst als Esel
lustig und zeichnete Lucas Cranach den
»Papstesel«, so beschimpften Luthers
Kritiker ihn als Sprachrohr des Teufels
und illustrierten die Schmahung mit des
Teufels Sackpfeife — der Teufel blést in
einen Dudelsack, der die Form des
Luther’schen Monchskopfs hat.

Die Angriffe der Romlinge
bekiimmerten Luther weniger, die
betrachtete er als »normal«, und sie
konnten in gleicher Miinze heimgezahlt



werden. Schmerzlicher waren die
Angriffe der ehemals eigenen Anhéanger,
die sich von Luther absetzten und - »auf
eigene Faust«, wie Luther empfand - ihre
eigenen Baustellen der Reformation
errichteten.

Seit dem Anschlag der 95 Thesen
waren noch keine vier Jahre vergangen,
aber das, was sie im ganzen Land
ausgelost haben, und was im weiteren
Verlauf immer haufiger »reformatio«
genannt, aber nirgends definiert wurde,
hatte langst ein unkontrollierbares
Eigenleben entwickelt, das nicht mehr
steuer- und nicht mehr vorhersagbar war.
Die Zahl der Baustellen des



Reformationsprojekts wurde rasch immer
grofier. Und wenn Luther gedacht haben
sollte, er sei der alleinige Bauherr und
Architekt dieses Umbaus der
mittelalterlichen Gesellschaft, dann
wurde er schon wéhrend seines
Aufenthalts auf der Wartburg eines
Besseren belehrt. So drang etwa die
Nachricht zu ihm, dass er in Wittenberg
eine Lucke hinterlasse, die andere zu
fiillen trachteten und die sich berufen
fihlten, Luthers Lehren schnell in eine
neue kirchliche Praxis umzusetzen.

Da war zum Beispiel Andreas
Karlstadt, Luthers Doktorvater, der die
Heiligenbilder und die Musik aus den



Kirchen verbannen, den Zolibat
abschaffen, den Gottesdienst erneuern
und das Abendmahl anders feiern wollte
als es bisher Tradition war. Seinen
Studenten empfahl er, die Lehrbiicher
wegzuwerfen und die Hacke zur Hand zu
nehmen, weil der Bauer der wahre, der
gottgefallige Stand sei. Zum
Weihnachtsfest 1521 zelebrierte er die
erste evangelische Messe auf Deutsch,
trug dabei kein Priestergewand, sondern
weltliche Kleider, und war davon
iberzeugt, sicher ganz im Sinne Luthers
zu handeln. Die Heirat mit Anna von
Mochau Anfang des Jahres 1522 bezeugte
seinen Bruch mit dem Zolibat. Im Februar



1522 lief} er die Bilder aus Wittenbergs
Kirchen entfernen. Dabei kam es zu
Ausschreitungen und Tumulten, denn
nicht alle Sympathisanten der
Reformation waren damit einverstanden,
und der junge Philipp Melanchthon
schwankte unentschieden zwischen
Anerkennung und Ablehnung der
Wittenberger Bilderstiirmer, hiatte wohl
auch zu wenig Autoritat gehabt, um
erfolgreich dagegen einzuschreiten.
Luther auf seiner Burg erkannte
natiirlich hinter all diesen Umtrieben
seine eigenen Gedanken. Er selbst hatte
gelehrt, dass Bilder zu G6tzen werden,
wenn man diese statt Gott anbetet. Er



selbst hatte die Heiligen- und
Reliquienverehrung verworfen, den
Zolibat infrage gestellt, das Monchtum
als unniitz bezeichnet und das
Priestertum aller Gldubigen gelehrt.




Aber bisher beruhte all seine Kritik auf
theoretischen Uberlegungen. Dass sie
schon jetzt so schnell in die Praxis
umgesetzt werden, noch dazu ohne ihn
zu fragen, empfand er als unerhort, und
so sorgte er sich, dass ihm die Dinge
entgleiten konnten. Als ihn dann der Rat
der Stadt Wittenberg um Hilfe bat, weil
die Karlstadt’schen Neuerungen in
Wittenberg etlichen Gemeindemitgliedern
zu weit gingen und es zu heftigen
Auseinandersetzungen in der Gemeinde
kam, hielt ihn nichts mehr auf seiner
Burg. Gegen den Rat des Kurfiirsten
kehrte er am 6. Marz 1522 nach
Wittenberg zuriick.



Der Kurfiirst bangte um Luthers Leben,
denn noch immer schwebte das
»Wormser Edikt« wie ein
Damoklesschwert tiber ihm. Davor
schiitzen konnte ihn der Kurfiirst nur auf
seinem eigenen kleinen Territorium, aber
selbst dort war Luther nicht vor
Entfihrung und dem Zugriff rémischer
Hascher gefeit. Der aber hatte schon
lange keine Angst mehr, vertraute auf
Gott und schrieb selbstbewusst und
frohgemut an den Kurfiirsten, er
»komme gen Wittenberg in gar viel
einem hoheren Schutz denn des
Kurfiirsten«,2! namlich in dem Gottes. Er
habe auch nicht im Sinn, den Schutz des



Kurfiirsten zu begehren, sondern wolle
den Kurfiirsten mehr schiitzen als dieser
ihn schutzen konne, »denn wer am
meisten glaubt, der wird hier am meisten
schiitzen«.22

Als er in Wittenberg eintraf, wollte er
sofort wieder sein gewohntes Leben als
Wittenberger Monch, Lehrer und
Prediger fortsetzen, kehrte in die
Turmstube seines Klosters zuriick, lief3
sich seinen Bart rasieren und die Haare
schneiden, zog die Monchskutte an -
aber das Wittenberg, in das er nun kam,
war nicht mehr dasselbe wie das, das er
vor einem Dreivierteljahr verlassen hatte.
Sein Kloster war fast unbewohnt. Und



verarmt. Nur zwei seiner Mitbriider
lebten dort noch, die anderen hatten sich
vom Monchtum losgesagt und das
Kloster verlassen. Da das Betteln nun
aufgehort hatte und den Ausgetretenen
Abfindungen gezahlt worden waren,
fehlte es dem Kloster an Geld.

Damit kam Luther aber ganz gut
zurecht. Sowieso hatte er fiir seine
Lehrtatigkeit als Professor nie ein Gehalt
bekommen, denn er war ja ein
Bettelmonch. Fiirs Predigen an der
Wittenberger Stadtkirche bekam er acht
Gulden pro Monat, weniger als ein
Zwolftel von Melanchthons
Professorengehalt, und fiir seine



zahlreichen Schriften, die ihn hatten reich
machen konnen, hat er nie ein Honorar
genommen.

Geld war ihm nicht wichtig. Viel
wichtiger war ihm, wieder Ordnung in
das Chaos zu bringen, das er vorfand,
nicht nur in Wittenberg, sondern im
ganzen Reich, denn ihm war zu Ohren
gekommen, dass es itiberall garte.

Zunéchst kiimmerte er sich um
Wittenberg. Mit der ganzen Autoritit, die
er sich inzwischen erworben hatte, nimmt
er nun den Kampf auf gegen die, wie er
sie nennt, »Schwiarmer«, »Rottengeister«
und »Aufrithrer«. Seinem Doktorvater
und ehemaligen Mitstreiter Karlstadt



kiindigt er nicht nur die Freundschaft,
sondern setzt — autoritar wie ein Papst —
ein Predigtverbot gegen ihn durch und
erwirkt eine Zensur und
Beschlagnahmung seiner Schriften durch
die Universitat.

Dann steigt er auf die Kanzel und
predigt Geduld. Die Umsetzung
reformatorischer Gedanken in
reformatorische Praxis miisse wohl
bedacht sein, aber vor allem habe man
dabei Riicksicht zu nehmen auf jene, die
nicht so schnell mitkommen. Das ist der
Inhalt seiner acht »Invokavitpredigten« —
benannt nach dem Namen des ersten
Sonntags der Passionszeit — die er im



Mirz 1522 in Wittenberg hélt.

Hier entfaltet er seine Vorstellung
davon, wie es nun im Leben der
Gemeinde weitergehen solle: »So wie jede
Mutter ihre Kinder ganz allméhlich
grof3ziehe und kein sofortiges
Erwachsensein erwarte, so sei der
Gemeinde geniigend Zeit einzuraumen,
auf dass ihr Glaube allein durch Gottes
Wort gestarkt werden konne.«

Und ja, selbstverstandlich brauchen
neue Inhalte auch neue Formen, und
selbstverstandlich muss man daher auch
neue Formen des Gottesdienstes
entwickeln, aber zuvor muss das Wort
nicht nur ins Ohr, sondern durchs Herz



gedrungen sein.

Und ja, auch er verabscheue jede
Abgotterei von Heiligenbildern — die er
»Olgotzen« nannte — doch habe es Gott
den Menschen uberlassen, sie als Zeichen
zu betrachten.

Und ja, er selbst habe sich schon auf
der Wartburg vom Monchtum losgesagt
und die Geliibde fiir nichtig erklart,
dennoch trage er seine Monchskutte
weiter und werde sie erst ablegen, wenn
er sich innerlich frei fithle dazu. Wer
jedoch sein Kloster mit gutem Glauben
und Gewissen verlassen wolle, der solle
getrost gehen.

Luther wird seine Kutte noch zwei



weitere Jahre tragen. Den Gottesdienst
halt er in geweihten Gewandern, mit
Gesang und mit lateinischen Zeremonien.
Damit demonstriert er, wie er sich den
Prozess der Reformation vorstellt: einen
Schritt nach dem anderen machen und
den Leuten genau begriinden, warum nun
dieser Schritt notig ist und was der
nichste sein wird.

Wenn man gedanklich zu dem Schluss
gekommen ist, dass sich die Institution
des Monchtums nicht biblisch begriinden
lasst, muss man es natiirlich abschaffen,
aber doch nicht iber Nacht. Es gibt
schlief3lich zahlreiche praktische Fragen
zu klaren, wie etwa, was mit dem Besitz



und den Gebauden der Kloster geschehen
soll. Und wenn man gedanklich zu dem
Schluss gekommen ist, dass der
Gottesdienst auf Deutsch, in neuen
Formen und in anderen Gewéandern
gefeiert werden sollte, muss man doch
vorher genau geklart haben, in welchen
Formen, welchen Gewandern und warum
gerade in diesen.

Jeder Schritt will sorgsam bedacht sein,
bevor man ihn ausfiihrt. Hat man aber
alles griindlich durchdacht, kann er
entschlossen getan und der nichste
Schritt tiberlegt werden. Anderungen
kommen also fiir Luther erst dann
infrage, wenn sie von der Bibel her so



begriindet werden konnen, dass sie auf
einem sicheren theologischen Fundament
stehen. Bis dahin muss erst mal mit dem
Alten weitergemacht werden, denn wer
ein altes Haus abreifdt, bevor er ein neues
gebaut hat, wird oft im Regen stehen.
Aber vor allem: Nicht mit Gewalt sollen
die Anderungen herbeigefiihrt werden,
sondern durch die Kraft des Wortes.
Dieses Wort Gottes habe bisher allein
den Kampf gegen das Papsttum gefiihrt
und es entscheidet geschwacht, wahrend
er mit Melanchthon in aller Ruhe
wittenbergisch Bier getrunken habe 3
Mit dieser besonnen-vermittelnden
Haltung bei gleichzeitig scharfer



Abgrenzung gegentiber Karlstadt und
allen » Abweichlern« in den eigenen
Reihen gelingt es Luther, wieder Ruhe
hineinzubringen in die Wittenberger
Gemeinde. Aber eben nur dort.

Was ihm in Wittenberg gelingt, gelingt
nicht mehr im Rest der Welt. Andere sind
ungeduldiger, preschen voran, wollen aus
den Gedanken Luthers eine neue Welt
und eine neue Kirche entstehen lassen
oder doch zumindest sicht- und erlebbare
Veranderungen als Konsequenz aus
Luthers Lehren, und zwar schnell, notfalls
auch mit Gewalt.

So berufen sich zwar alle auf Luther,
aber legen ihn und die Bibel nach



eigenem Gutdiinken aus und fiihlen sich
dazu gerade durch Luther legitimiert,
denn hatte er nicht das Priestertum aller
Glaubigen gelehrt? Und wenn jeder ein
vom Heiligen Geist geleiteter Priester ist,
wer kann behaupten, was ithm der Geist
eingegeben habe, sei falsch?

Da ist zum Beispiel der Reichsritter
Franz von Sickingen, von Anfang an ein
glithender Anhanger Luthers. IThm gefallt
dessen Angrift gegen den Papst, denn
Sickingen hat selbst ein Problem mit
Autoritaten. Aber vor allem hat er ein
Problem mit dem Niedergang seines einst
so stolzen Reichsritterstands. Ritter
werden nicht mehr so gebraucht, seit mit



Artillerie und Landsknechtsheeren
erfolgreicher Krieg gefithrt wird. Der
Niedergang schlagt sich direkt in den
Finanzen der Ritter nieder und indirekt in
sinkendem politischen Einfluss. Um dem
Bedeutungsverlust entgegenzuwirken,
wird Sickingen, zusammen mit anderen,
ab dem Jahr 1515 zum Raubritter, nimmt
Kaufleute als Geiseln, zundet Dorfer an,
belagert Stadte und baut sich mit der
Beute eine Streitmacht auf, gegen die
kaum ein First zu kimpfen wagt.

Als dann Jahre spéter iber Luther und
dessen Anhénger die Reichsacht verhdngt
wird, bietet er diesen seinen Schutz an.



Luther verzichtet darauf, aber andere
Reformatoren wie etwa Martin Bucer
oder Caspar Aquila finden Unterschlupf
auf Sickingens Ebernburg siidlich von
Bingen. Auch Ulrich von Hutten, damals
einer der bekanntesten Dichter des
Reiches, verfasst auf dieser Burg
Schmihgedichte gegen den Papst, den
Klerus und das Monchtum.

Im Lauf der Zeit entsteht auf der Burg
eine evangelische Gemeinde, welche die
tagliche Messe durch einen sonntdglichen
Gottesdienst ersetzt. Die Ebernburg
wurde deswegen als »Herberge der
Gerechtigkeit« bezeichnet.

Im Jahr 1522 greift Sickingen den



Trierer Erzbischof Richard von
Greiffenklau an, um sich dessen Besitz
anzueignen, verkiindet aber offiziell, es
gehe ihm um das Evangelium, daher habe
der Bischof sich von seinem kirchlichen
Besitz zu trennen. Doch Greiffenklau ist
vorbereitet, hilt Sickingens 7 000
Fuflknechten stand, zwingt sie sogar zum
Riickzug auf die Burg Nanstein bei
Landstuhl, nimmt die Burg unter
schweren Beschuss und belagert sie, bis
der bei den Gefechten schwer verletzte
Sickingen aufgibt. Am 7. Mai 1523 erliegt
er seinen Verletzungen.

Die ehemals von Sickingen bedrohten
Stadte, Bischofe und Fiirsten holen nun



zum groflen Gegenschlag aus gegen die
verbliebenen Ritter, darunter auch gegen
den berithmt-beriichtigten Go6tz von
Berlichingen. Davon erholt sich die
Reichsritterschaft nicht mehr und
verschwindet als politische Kraft.

Luther sah diese Verquickung des
Evangeliums mit Gewalt, Raub und
personlichen Interessen mit wachsendem
Unbehagen und gewann zunehmend die
Uberzeugung, dass hier der Teufel
personlich am Werk sei, um der
Reformation zu schaden. Er reagiert
darauf in der ihm eigenen Weise, indem
er wieder ein Problem griindlich
durchdenkt und dann daraus eine Schrift



verfasst: Von weltlicher Obrigkeit, wie
weit man ihr Gehorsam schuldig sei.

Luther entfaltet darin die spater
sogenannte Zwei-Reiche-Lehre, die
besagt: Glaubensfragen unterstehen dem
Regiment Gottes. Keine Macht der Welt
darf den Christen in Glaubensfragen
Vorschriften machen. Hier haben sich
Kaiser, Konige und Fiirsten gefalligst
herauszuhalten.

Andererseits lebt auch ein Christ in der
Welt unter dem Regiment von Kaisern,
Konigen und Firsten. Deren weltliche
Ordnung stammt ebenso von Gott wie
die geistliche und ist darum im Kern auch
gut, bewahrt sie doch die Welt vor Chaos



und vor dem Faustrecht. Daher verbiete
es sich einem Christen, gewaltsam gegen
die weltliche Obrigkeit vorzugehen.

Beide Sphéren sind fiir Luther
getrennt, und darum diirfe man sie auch
nicht vermischen. Die Heilige Schrift
lehre nicht, wie man Ehen schliefien,
Hauser bauen, Kriege fithren oder
Schifffahrt treiben soll, dazu geniige die
weltliche Vernunft, die naturlich
schlechter sei als die gottliche, aber fiir
irdische Belange ausreichend. Daher
diirfe man das von géttlicher Weisheit
regierte Reich nicht auf Erden erwarten,
sondern erst im Jenseits. Hier im Diesseits
jedoch habe man sich mit der



Unvollkommenheit der Welt und dem
Platz, der einem von Gott zugewiesen
wurde, abzufinden.

Immer starker schalt sich nun heraus,
dass dieser Luther kein Revolutionar ist,
sondern tatsichlich »nur« ein
Reformator. »Reformatio« — das heif3t
nicht Umsturz, sondern zuriick zu den
Urspriingen, Wiederherstellung der guten
alten Ordnung. Und Luther betont auch
immer wieder, er habe nichts Neues
hervorgebracht, sondern im Grunde nur
das verschiittete Uranliegen Christi
wieder freigelegt.

Im Lauf der Geschichte fiihrte diese
Zwei-Reiche-Lehre zu verhangnisvollen



Folgen, denn es entwickelt sich daraus
der autoritire deutsche Obrigkeitsstaat
mit obrigkeitshorigen Untertanen. Das
hat Luther natiirlich nicht voraussehen
konnen. Thm war es damals nicht um die
zukiinftigen Folgen seiner Lehren
gegangen, sondern um eine Befriedung
seiner Gegenwart, vor allem um die
Vermeidung von Gewalt und
Blutvergieflen.

Wie berechtigt diese Sorge war, sollte
sich schon bald herausstellen, als die
Bauern Luthers »Freiheit eines
Christenmenschen« gar zu wortlich
verstanden und in einen Krieg gegen die
Obrigkeit zogen, den sie nicht gewinnen



konnten. Ihr Anfiihrer hief3 Thomas
Miintzer, jener ehemalige Anhénger
Martin Luthers, der diesen als
»Mastschwein« verunglimpft und den
Luther als »Erzteufel in Schafskleidern«
geschméaht hatte.



Blut und Entzweiung

»Kein armer Tier auf Erd’ man find’,
muss arbeiten bei Regen, Wind und
gewinnen, was all” Welt verschlingt, des
Haferstrohs man mir kaum génnt«44 —
so dichtete 1525 der Niirnberger
Schumacher, Meistersinger und
Dramatiker Hans Sachs tiber den
Bauernstand. Auf diese Klage tiber das
Los der Bauern antwortet héhnisch die



Obrigkeit:

»Esel, du bist dazu geborn, dass du
sollst bauen Weiz’ und Korn und doch
essen Distel, Dorn. Darum geh hin ohn
alles Morrn. Willst nicht mit Lieb, so
musst mit Zorn, denn ich sitz gewaltig
auf dir vorn und schlag dich tapfer um
die Ohrn, stupf dich dazu mit scharfem
Sporn. Du bist mein eigen und
geschworn, du musst tanzen nach
meinem Horn.« %2

Hans Sachs, auch ein Anhanger
Luthers, zeigt hier Empathie fiir die
Bauern und fragt zwischen den Zeilen:
Dieses Unrecht, das den leibeigenen
Bauern geschieht, diese Ausbeutung,



diese Rechtlosigkeit gegeniiber ihren
Ausbeutern - das soll von Gott gedeckt
sein?

Luther weif3 durchaus, wie die Bauern
von Abgaben (auch an die Kirche),
Fronarbeit und Schulden geplagt waren.
Und er sagt den Fiirsten und
Furstbischofen: »Man wird nicht, man
kann nicht, man will nicht eure Tyrannei
und Mutwillen auf die Dauer leiden. Gott
will’s nicht ldnger haben.« Er ermahnt
also die Fursten und Bischofe, ihre
Bauern besser zu behandeln. Er ermahnt
aber auch die Bauern, nicht gewaltsam
aufzubegehren. An deren Leibeigenschaft
sieht er nichts Verwerfliches. So ist nun



mal die weltliche Ordnung, und wenn
Gott eine andere Ordnung wollte, wiirde
er sie schon dndern.

Sie wissen inzwischen, dass die
»Pfaffen« und Firsten ein
ausschweifendes Leben auf Kosten der
Bauern fuhren. Sie sehen, wie die Kirchen
und Kloster durch Stiftungen,
Erbschaften, Spenden immer reicher
werden und ihnen trotzdem immer mehr
von dem abnehmen, was sie durch ihrer
Hande Arbeit erwirtschaften. Auch alte,
seit Jahrhunderten bestehende Rechte und
ungeschriebene Gesetze zu ihren Gunsten
— Weide-, Holzschlag-, Fischerei-,
Jagdrechte — wurden von ihren



Grundherren beschnitten oder
abgeschafft, sodass immer mehr Bauern
verarmten und in bitterster Not lebten.
Sie haben auch schon gehort, dass man
in Rom durch Vetternwirtschaft und
Bestechung in die hochsten Amter
kommt und in Saus und Braus lebt.
Daher wurden sie hellhorig, als Luther
gegen Rom aufbegehrte. Sie lasen oder
lielen sich vorlesen, was Luther tiber die
»Freiheit eines Christenmenschen«
schrieb. Und sie suchten in der
Luther’schen Bibeliibersetzung nach
Rechtfertigungen fiir die Anspriiche von
Adel und Klerus, fanden aber nichts.
Ganz in Luthers Sinn folgerten sie daher:



Wenn von der Einschrankung ihrer
Rechte durch die Grundherren nichts in
der Bibel steht, kann es sich auch nicht
um gottliches Recht handeln.

Also begehren sie nun auf. In
Memmingen wollen sie nicht mehr
darauf warten, dass Gott oder die
Obrigkeit das Los der Bauern verbessern
und sie erst im Jenseits fur ihr Stillhalten
belohnt werden. Stattdessen kampfen sie
— in der Uberzeugung, dass Gott mit
ihnen sei — fiir eine Verbesserung ihres
Lebens im Diesseits.

Anfang des Jahres 1525 schreiben sie
ihre Forderungen in zwolf Artikel: Der
»Zehnte«, eine Abgabe an die Kirche, soll



abgeschafft werden, ebenso der
sogenannte Todfall, eine Art
Erbschaftssteuer beim Ableben des
Hofpachters, und auch die
Leibeigenschaft. Die ausufernden
Frondienste sollen vermindert werden.
Die alten Jagd-, Fischerei- und
Weiderechte fordern sie zuriick.

Die zwolf Artikel, im Marz 1525
gedruckt, verbreiten sich genauso schnell
wie einst Luthers Schriften und erreichen
innerhalb von zwei Monaten eine Auflage
von 25 000. Auch Luther kennt sie und
kommt um eine Stellungnahme nicht
herum. Er antwortet mit der Schrift
Ermahnung zum Frieden auf die zwolf



Artikel der Bauernschaft in Schwaben.
Obwohl er mit einigen Forderungen
sympathisiert, verhalt er sich anderen
Forderungen gegeniiber ablehnend. Er
bittet die Bauern, sich mit ihren
Obrigkeiten giitlich zu einigen und auf
Gewalt zu verzichten. Tun die aber nicht.
Im Gegenteil. Uberall im Land stiirmen
sie Kloster und Burgen, auch in
Thiiringen und Sachsen und, ganz in
Luthers Nahe, im Umbkreis von Mansfeld.
Als er selber durch das thiiringische
Aufstandsgebiet reist, um die Bauern zur
Mafligung aufzurufen, macht er eine
neue, fiir ihn ungewohnte und darum
einschneidende Erfahrung: Statt ihm mit



Respekt und Ehrerbietung zu begegnen,
wird er mit Klingelgelaut verhohnt,
niedergeschrien und verlacht.

In Orlamiinde und in der Saalegegend
trifft er auf seinen alten Rivalen
Karlstadt, den er doch aus Wittenberg
gejagt und als erledigt betrachtet hatte,
dem aber jetzt die Leute nachlaufen und
aufmerksamer zuhoren als ihm, Luther.
Und Thomas Miintzer, der ebenfalls
schon mehrfach aus verschiedenen
Gemeinden verjagt worden war, ist auch
wieder da und agiert einfach in anderen
Gegenden weiter, in Eisenach, im
Mansfelder Land und in der freien
Reichsstadt Mithlhausen.



Dort versucht er seine Vorstellungen
einer gerechten Gesellschaftsordnung
umzusetzen: Kloster werden aufgelost,
Réaume fiir Obdachlose geschaffen, eine
Armenspeisung eingerichtet. Miintzer,
seiner Zeit weit voraus, fordert die
»Gemeinschaft aller Giiter, die gleiche
Verpflichtung aller zur Arbeit und die
Abschaffung aller Obrigkeit«.

Wihrend Luther von den Bauern
verspottet wird, folgen sie dem »Satan
Miintzer«, der nicht nur zu gewaltsamen
Aufstanden aufruft, sondern auch eine
eigene Theologie vertritt, die, wie Luther
meint, seine Lehre verfalscht. Zwar setzt
auch Muntzer auf die Schrift, kommt



aber zu einer anderen Auslegung. Die
Buchweisheiten der Schriftgelehrten
verachtet er, stattdessen setzt er auf
Visionen und unmittelbare gottliche
Eingebungen. Und mit biblischen Zitaten
begriindet er auch das Recht auf ein
gewaltsames Vorgehen gegen die
gottlosen Fiirsten und Bischofe.

In dieser Situation tut Luther etwas
schwer Verstandliches: Er schreibt einen
Text, in dem er sich nicht nur auf die
Seite der Fiirsten schlagt, sondern diese
zu gnadenlosem Vorgehen gegen die
Aufstandischen anstachelt. In seiner
beriihmt-beriichtigten Schrift Wider die
rduberischen und morderischen Rotten



der Bauern sagt er den Fiirsten, sie sollen
die Bauern »zerschmeif3en, wiirgen,
stechen, heimlich und offentlich, wer da
kann, wie man einen tollen Hund
erschlagen muss.«

Das hatte er den Fiirsten gar nicht
sagen miissen. Sie hitten das auch ohne
Luther getan. Haben es schon getan. Und
hier wire es an Luther gewesen, die
Firsten zur Maligung aufzurufen.
Stattdessen konnten sie auf das
Einverstandnis Luthers setzen, und auch
auf das von Melanchthon. Der war am
18. Mai 1525 von Kurfirst Ludwig V. von
der Pfalz gefragt worden, was vom
Aufruhr der Bauern zu halten sei. Und



Melanchthon hatte geantwortet, die
Obrigkeit tue recht, wenn sie gegen das
»wilde ungezogene Bauernvolk«
vorgehe. Auf3erdem sei der Zehnte
rechtens, die Leibeigenschaft und Zinsen
nicht frevelhaft. »Die Obrigkeit kann die
Strafe setzen nach der Not im Lande und
die Bauern haben nicht das Recht, der
Herrschaft ein Gesetz zu diktieren. Fiir
solch ein ungezogenes, mutwilliges und
blutgieriges Volk nennt Gott das
Schwert.«

Nur vier Tage spater zog der Kurfurst
mit 4 500 Landsknechten, 1 800 Reitern
und mehreren Geschiitzen von
Heidelberg bis nach Bruchsal gegen die



Bauern und rang sie blutig nieder. Aber
das war fast schon ein Nachhutgefecht,
denn die grofite Niederlage war den
Bauern schon eine Woche zuvor in der
Schlacht bei Frankenhausen zugefiigt
worden.

In ihr wurden die Aufstandischen unter
Thomas Miintzer durch ein Fiirstenheer
vollstandig besiegt. Miintzer selbst wurde
gefangen genommen und am 27. Mai in
Miihlhausen enthauptet, nachdem er auf
die Festung Heldrungen gebracht und
gefoltert worden war. Die tiberlebenden
Bauern wurden danach vom geistlichen
und weltlichen Adel mit mafilos



iberzogenen Schadenersatzforderungen
und Strafen verfolgt. Ungeriihrt
kommentiert Luther: »Wer den Miintzer
gesehen hat, der mag sagen, er habe den
Teufel leibhaftig gesehen.« Und
Melanchthon: »Dieses Ende Thomas
Miintzers ist zu bedenken, damit jeder
daraus lerne, wie hart Gott Ungehorsam
und Aufruhr gegen die Obrigkeit straft.«

Danach war fiir sehr lange Zeit wieder
Ruhe im Lande - so wie Luther es
gewollt hat.

Die Bauern ihrer Obrigkeit wieder
untertan, Luthers schlimmster Feind, der
»Teufel Miintzer«, nicht nur besiegt,
sondern auch hingerichtet, die géttliche



Ordnung also wiederhergestellt — so
konnten sich die Wittenberger
Reformatoren als Sieger fiihlen. De facto
waren sie das auch.

Jedoch: Beim gemeinen Volk hatte
Luther an Ansehen verloren. Er war nun
nicht mehr die von allen anerkannte
unumschrankte Autoritat, als die er sich
selber gesehen hatte — und ist es auch nie
mehr geworden.

Dass er nach dem Bauernkrieg an der
Seite der weltlichen und geistlichen
Obrigkeit als Sieger stand, hat der gerade
entstandenen neuen Bewegung den
revolutioniren, vorwartsdrangenden
Geist genommen. Die herrschenden



gesellschaftlichen Verhaltnisse wurden
damit fiir lange Zeit zementiert mit dem
Glaubenssatz »Seid untertan der
Obrigkeit«. Es dauerte bis 1789, also
mehr als zwei Jahrhunderte, bis sich in
Frankreich die ausgebeuteten,
entrechteten Massen wieder gegen ihre
Ausbeuter erhoben und die Herrschaft
der Kirche und des Adels beendeten. In
Deutschland hat es noch langer gedauert,
und einer der Griinde dafiir ist bei Martin
Luther zu finden. Der hief3 Aufruhr nur
gut, wenn er selbst dessen Urheber war,
und auch nur, wenn es sich um geistigen
oder geistlichen Aufruhr handelte, nicht
aber um gewaltsamen. Kam der Aufruhr



von anderen, gar gewaltsam, sah er den
Teufel am Werk.

Immer sah er den Teufel, Hexen,
Damonen am Werk, wenn es nicht nach
seinem Kopf ging. Tief im Herzen und
auch im Geist war er daher weiter dem
mittelalterlichen Denken verhaftet
geblieben. Dass ihn die Entdeckung
Amerikas nicht sonderlich interessierte,
wurde schon gesagt. Dass er Kopernikus
durch die Bibel widerlegt sah, wurde
ebenfalls schon erwahnt. Aber es gibt
noch mehr Auflerungen,
Verhaltensweisen, Gedanken, die ihn als
Mann des Mittelalters ausweisen. So kam
es, dass etliche derer, die anfangs von



Luther begeistert waren, weil sie ihn fiir
einen Geistesverwandten und
Verbiindeten hielten, sich spater
enttduscht von ihm abwandten.

Einer der Prominentesten unter den
von Luther Enttauschten ist der
Humanist Erasmus von Rotterdam. Der
dachte anfangs auch, dass in Luther ein
moderner Mensch stecke, ein Humanist,
der das Alte abschutteln wolle, einer, der
davon iiberzeugt sei, dass die
humanistische Bildung den Menschen
befahige, die in ihm angelegten
Moglichkeiten optimal zu entfalten und
seine wahre Bestimmung zu erkennen.
Und er dachte, dass Luther ebenfalls von



der in der Antike herrschenden
Geistesfreiheit angesteckt sei und gelernt
habe, den kontroversen Streit um die
Wabhrheit als etwas Normales, ja
Erwiinschtes, den Erkenntnisfortschritt
Beforderndes zu betrachten. Und er
dachte, in Luther einem neuzeitlichen
Skeptiker zu begegnen, der auch zur
Skepsis gegeniiber seiner eigenen Lehre
imstande und daher bereit sei, sie
jederzeit auf den Priifstand zu stellen.

Aber all das war Luther nicht. Er war
kein Mensch des Mittelalters mehr, aber
ein Mensch der Neuzeit war er auch
nicht. Er stand quer zu seiner Zeit.

Dass es sich so verhalt, lernte Erasmus,



als er mit Luther iiber die Willensfreiheit
stritt. Luther hatte in einer seiner
Disputationen bestritten, dass der Mensch
iber einen freien Willen verfiige. Diese
Auftassung folgte logisch aus seiner
Gewissheit, dass allein Gottes Gnade dem
Menschen das Heil ermdgliche und nicht
dessen Tun.

Fiir Erasmus mit seiner humanistischen
Hochschitzung der menschlichen
Méglichkeiten war das eine Provokation.
Deshalb veroffentlichte er 1524 die Schrift
De libero arbitrio »Vom freien Willen,
worin er zu begriinden versuchte, warum
der Mensch eben doch iiber einen freien
Willen verfiige. Und ganz vorsichtig



gegen Luther gewandt schrieb er, dass
nicht alles, was in der Bibel steht, so
eindeutig sei, dass man felsenfeste Urteile
auf sie griilnden konne. Dies gelte auch
und besonders fiir die Frage des freien
Willens. Diese sei allein mit der Schrift
nicht eindeutig zu klaren.

Dem widersprach Luther 1525 in seiner
Schrift De servo arbitrio, »Vom unfreien
Willen«. Wo die Schrift unklar erscheine,
liege der Fehler nicht in der Schrift,
sondern in dem unzureichend
erkennenden Menschen, erklarte Luther.
Und mit dem Willen des Menschen
verhalte es sich wie mit einem Zugtier:
»Wenn Gott sich darauf gesetzt hat, will



er und geht, wohin Gott will, wie der
Psalm sagt. ... Wenn Satan sich darauf
gesetzt hat, will und geht er, wohin Satan
will. Und es steht nicht in seiner freien
Entscheidung, zu einem von beiden
Reitern zu laufen oder ihn sich zu
verschaffen zu suchen, sondern die Reiter
selbst kampfen miteinander, ihn zu
erlangen und zu besitzen.«

Folgenschwerer als diese
Meinungsverschiedenheit war vermutlich
die Art, wie sie ausgetragen wurde.
Erasmus lieferte einen abwagenden,
ergebnisoffenen Debattenbeitrag, deren
Fortsetzung er sich erhoffte. Er schrieb in
dem Bewusstsein, dass er uber keine



absolute Wahrheit verfiige und ein
Suchender ist, der sich gern eines
Besseren belehren lasst. Luther dagegen
polterte dogmatisch und autoritir, er
habe in seiner Schrift nicht Ansichten
ausgetauscht, »sondern ich habe feste
Erklarungen abgegeben und gebe feste
Erklarungen ab. Ich will auch keinem das
Urteil tiberlassen, sondern rate allen, dass
sie Gehorsam leisten. Der Herr aber, um
dessen Sache es geht, erleuchte dich und
mache dich zu einem Gefaf} zu seiner
Ehre und Herrlichkeit. Amen.«

Auf das Erasmus’sche Angebot eines
offenen Gesprachs antwortet Luther mit
einer abschlieffenden Verkiindung der



Wabhrheit. So autoritar er sich damit
gebardet, so sehr leidet darunter seine
Autoritat, vor allem seine eigene
Glaubwiirdigkeit, denn auf dem
Reichstag in Worms hatte er fiir sich
ganz selbstverstidndlich, neuzeitlich und
modern das Recht beansprucht, sich
gegen die hochsten Autorititen auf
Schrift, Vernunft und Gewissen zu
berufen. Anderen verwehrte er dieses
Recht, wenn sie nicht zu denselben
Schlussfolgerungen gekommen sind wie
er.

Seit seiner Riickkehr von der Wartburg
wird Luther nun mit der Kehrseite und
dem Problematischen seiner Lehre und



seines Freiheitsverstindnisses
konfrontiert: Wer entscheidet, was als
wahr gelten soll, wenn wir keinen Papst
iber uns akzeptieren?

Luther hat darauf die Antwort
gegeben: die Schrift. Die Schrift aber ist,
wie schon Erasmus richtig erkannte,
nicht immer eindeutig, nicht selten in sich
selbst widerspriichlich und kann
verschieden interpretiert werden. Welcher
Interpret kann dann mit welchem Recht
behaupten, dass seine Interpretation die
einzig richtige sei?

Das Problem verscharft sich noch,
wenn einer unter Berufung auf das
allgemeine Priestertum aller Glaubigen



offensichtliche Spinnereien verkiindet
und behauptet, der Heilige Geist habe
ihm das eingegeben. Wer soll
entscheiden, wer ein Spinner, Schwirmer,
Rottengeist ist? Und wenn einer eine
Wahnsinnstat begeht und behauptet, sein
Gewissen, oder gar Gott selbst, habe ihm
diese Tat geboten, wer kann ihm sagen,
dass sein Gewissen irrt?

Luther hat es nie so gesagt, aber stets
so gehandelt und sich - insgeheim wohl
— als von Gott gesandter Prophet
verstanden. Womit er dann auch tiber
dem Papst und praktisch allen anderen
gestanden hatte.

Eine sehr grof3e, ja fast unangreifbare



Autoritat ist ihm anfangs auch
zugestanden worden, und die hatte er
sich auch erarbeitet. Hohe
Glaubwiirdigkeit verschaffte ihm sein
Status des Bettelmonchs, der mit den
finanziellen Machenschaften und dem
klerikalen Pfriindensystem seiner Kirche
nichts zu tun hat. Als Prediger, der dem
Volk aufs Maul schaute, seine Sprache
sprach und wusste, wo der Schuh driickt,
erarbeitete er sich den Respekt seiner
Mitbiirger. Und als gelehrter Doktor und
Professor fand er Aufmerksamkeit und
Gehor bei den gebildeten Schichten,
sprach offentlich aus, was diese heimlich
dachten, formulierte es besser, als sie



selbst es hatten formulieren knnen und
brachte sie iberdies auf neue Gedanken.

»Insbesondere sein theologisches
Doktorat war ihm, zunichst gegeniiber
den >Papistens, spater auch gegeniiber
den >Schwirmern< aus dem eigenen
Lager, ein wichtiges Instrument, um
seinen eigenen Autoritdtsanspruch zu
legitimieren. Fiir die Selbstinszenierung
seines Wittenberger Kollegen, des
Weltpriesters Karlstadt, der seine
akademischen Titulaturen ablegte, sich
mit dem grauen Rock und Filzhut eines
Bauern bekleidete, sich als Ausdruck
seiner Neubewertung des geistlichen
Status des Laien als >neuer lay«<



bezeichnete und >Bruder Andreasc«
nennen lief3, hatte der ernste Bettelmonch
nur Spott und Verachtung iibrig.
Anbiedereien gegeniiber Studenten oder
niederen Standen widersprachen Luthers
standischen Ordnungsvorstellungen, die
auf dem Glauben an die gottgegebene
soziale Ungleichheit der Menschen
basierten, zutiefst.« 4°

Er hat auch immer darauf bestanden,
mit »Herr Doktor« angeredet zu werden
von seinen Studenten. Verbriidderung war
seine Sache nicht, und nie hat er in seiner
jeweiligen Umgebung je einen Zweifel
daran gelassen, wer hier der Chef ist. Und
seine Umgebung hat diese Rolle immer



anerkannt.

Aber beide, sowohl er wie auch seine
Gefolgsleute, hatten offenbar die
Tragweite ihrer eigenen Gedanken nicht
erfasst und darum nicht vorhergesehen,
welche Folgen sich unweigerlich
einstellen wiirden. Wer den Papst als
oberste Instanz fir die Wahrheit mit
guten Griinden stiirzt, kann sich
anschlieflend nicht als neuer Papst
installieren, denn dieselben Griunde, die
gegen den alten sprachen, spriachen ja
auch gegen jeden neuen.

Daher miissen also alle Papststiirzer
fortan mit einem unldsbaren Problem
leben: Wenn sie sich iiber die richtige



Interpretation bestimmter Bibelstellen
nicht einigen kdnnen, kann nicht einer
allein fiir sich beanspruchen, tiber die
hohere Vernunft, das bessere
Schriftverstandnis, das reinere Gewissen
zu verfiigen, es sei denn, er findet
geniigend Anhanger, die ihm das
glauben. Er wird aber damit leben
miissen, dass es meist noch mehr gibt, die
ihm das nicht glauben und anderen
Interpreten oder eigenen Interpretationen
vertrauen.

Genau dieses Schicksal steht nun den
Anhéngern der Reformation bevor.
Luther und Melanchthon missen die



Erfahrung machen, dass sie zwar neue
Gedanken in die Welt entlassen, die
Kontrolle dariiber aber verloren haben.
Die Gedanken sind frei, entfernen sich
von ihren Urhebern, entwickeln sich
unkontrolliert weiter und verandern sich,
die Welt und die Menschen. Ab dem Jahr
1525 erleben Luther, Melanchthon und
alle Anhanger der Wittenberger
Reformation, wie sich ihre in Wittenberg
entstandenen Gedanken zwar in alle Welt
verbreiten, aber ein Eigenleben
entwickeln, das dazu fihrt, dass an
anderen Orten dieser Welt manches
anders gesehen, gedacht und interpretiert
wird als in Wittenberg.



In Ziirich zum Beispiel gibt der
Schweizer Reformator Huldrych Zwingli
1525 sein Glaubensbekenntnis Von der
wahren und falschen Religion heraus,
das er dem franzosischen Konig Franz I.
schickte. In vielem ist er mit Luther einig,
aber beim Abendmahlsverstandnis, der
Gottesdienstordnung und der Liturgie
weicht er von Luther ab und geht eigene
Wege. Bilder, Messen und Zolibat werden
abgeschafft und es gibt eine geregelte
Armenfiirsorge.

Ein Jahrzehnt spater veroffentlicht
Johannes Calvin in Genf seine Institutio
Christianae Religionis, zu Deutsch
»Unterricht in der christlichen Religion«.



Es wird zu einem der meistverkauften
Werke der Reformation. Auch er ist von
Luther beeinflusst, stimmt in vielem mit
ihm tiberein, in anderen Dingen aber —
unter anderem auch wieder beim
Abendmahlsverstindnis — unterscheidet
er sich sowohl von Luther wie von
Zwingli. Alle drei stehen wiederum
gemeinsam gegen den Papst.

Und es ist gerade diese Entwicklung,
die Luthers Verhaftetsein ans Mittelalter
tiberwindet und den Weg vorbereitet fiir
den freien Wettstreit der Gedanken, fur
Pluralismus, Meinungsfreiheit,
Geistesfreiheit, Freiheit iberhaupt.
Luther, Melanchthon und seine



Wittenberger Reformatoren siegen,
insofern sich ihre Gedanken tiber die
ganze Welt verbreiten. Und sie verlieren,
indem andere sich die Freiheit nehmen,
manche dieser Gedanken zu andern, zu
ergianzen oder zu streichen.

Das aber entspricht dem von Luther
selbst in die Welt gesetzten
reformatorischen Prinzip. Letztlich hat er
damit tiber sich selbst gesiegt. Es war ihm
nur nicht recht. Lieber hitte er gern alle
anderen besiegt. Aber nirgends in der
Schrift steht geschrieben, dass es immerzu
allein nach dem sturen Kopf des Doktor
Martinus Luther zugehen miisse.



Und plotzlich: »Herr
Kithe«

Klosterliche Ruhe liegt tiber dem Garten
von Marienthron. Man hort nur das
Summen der Hummeln, das Gezwitscher
der Vogel und das Gefliister der Nonnen,
die im Garten Unkraut jaten, Krauter
ernten, Setzlinge pflanzen. Die Welt dort
im Sommer des Jahres 1522 scheint
stillzustehen. Es ist, wie es immer war,



und es konnte werden, wie es schon
immer geworden ist.

Aber eine der Zisterzienserinnen, die
sich gerade vergewissert hat, wer in
Horweite ist, sagt zur anderen: »Hast du
schon von diesem Doktor Martin Luther
gehort, Katharina, dem Mann der in
Worms Kaiser und Papst die Stirn
geboten hat?«

»Ja, habe ich«, antwortet Katharina
flisterleise, »und ich habe auch seine 95
Thesen gelesen, seine Schrift tiber die
Freiheit eines Christenmenschen und
seine Ansprache an den christlichen Adel
deutscher Nation. «

»Ohy, erwidert die andere, »ich kenne



nur seine 95 Thesen, die anderen
Schriften nicht. Hast du sie noch, kannst
du sie mir geben?«

»Klopf heute Abend nach dem letzten
Gebet an meine Tiir, dann tibergebe ich
sie dir«, antwortet Katharina, »und gib
sie dann an Schwester Else weiter, die hat
mich auch schon danach gefragt«.

»Else? Die brave fromme Else?«

»Von wegen brav, von wegen fromm —
und nicht nur Else, auch Margarethe,
Ave, Veronika haben mich schon gefragt.
Und von Vanetha ...«

Katharina vollendet ihren Satz nicht,
denn die Abtissin nahert sich. Still
widmen sich die Nonnen wieder ihrer



Arbeit. Ebenso still, aber heimlich,
verbreiten sie Luthers Gedanken unter
den Nonnen des Klosters. Freiheit liegt in
der Luft. Traume von einem anderen
Leben werden getraumt. Und der
Nervenkitzel der Gefahr, der immer mit
Freiheit verbunden ist, befliigelt die
Fantasie einiger Zisterzienserinnen im

Kloster Marienthron in Nimbschen in der
Nihe von Grimma an der Mulde.

So oder so dhnlich konnte ein Film tiber
Katharina von Bora beginnen. Historisch
verbiirgt ist dieser Anfang natiirlich
nicht. Aber wie es weitergeht, das ist
einigermaflen bekannt. Aus den Traumen



von Freiheit und einem anderen Leben
wird Realitat und die stinkt erst einmal
nach Fisch.

Aber der Reihe nach: Katharina von
Bora, 24 Jahre jung, schreibt einfach an
Luther. Er solle ihr und acht weiteren
Nonnen helfen, dem Kloster zu
entkommen. Der Brief ist verschollen,
aber wir wissen, dass Luther half. Er
instruiert den mit ihm befreundeten
Kaufmann Leonhard Koppe aus Torgau,
der das Kloster Marienthron regelmaflig
mit Fisch, Bier und Hirse beliefert. Er soll
die Frauen nach Wittenberg bringen.

Koppe erklart sich einverstanden,

obwohl das Unternehmen auch fur ihn



hoch riskant ist: Wer Monchen oder
Nonnen zur Flucht verhilft, kann nach
Landesrecht zum Tode verurteilt werden.
Das Kloster liegt im Einflussbereich
Georg von Sachsens, einem Gegner
Luthers und der Reformation, und er gilt
als gnadenlos. Einen Biirger seines
Landes, der eine Nonne entfuhren wollte,
hat er schon zu Tode martern lassen.
Aber Koppe hat Mut, will seinem
verehrten Luther und den Frauen einen
Gefallen erweisen und willigt ein, das
Abenteuer zu wagen.

Ostern um Mitternacht 1523 ist der
verabredete Termin, da wollen die Frauen
mit ihm zuriick nach Torgau und dann



weiter zu Luther nach Wittenberg fahren.
Koppe begibt sich also nach der nichsten
Fuhre Fisch fiir Nimbschen nicht sofort
wieder auf den Heimweg, sondern wartet
mit seinem Wagen in der Nahe des
Klosters, bis es dunkel ist. Da schleichen
sich die Frauen aus dem Kloster und
verstecken sich auf seinem Wagen,
zwischen oder gar in den leeren
Heringsfassern, wie die Chronik
berichtet: »nemlich in jeder Tonne eine
]ungfrau darin sie bequem hocken
konnt.«4Z Was fiir eine Fahrt muss das
sein — mit dem Fischgestank in der Nase
und der Angst im Nacken! Aufatmen
konnen sie erst, als sie den



Herrschaftsbereich Georgs verlassen und
in das Sachsen Friedrichs des Weisen
nach Torgau gelangen. Dort sind sie erst
mal sicher, bevor es weitergeht zu Luther
in Wittenberg.

Der reagiert auf die Flucht der Nonnen
aus Nimbschen sofort mit einer neuen
Kampfschrift: Ursach und Antwort, dass
Jungfrauen Kloster gottlich verlassen
mogen®s. Und begriindet darin, warum
die Frauen recht haben zu fliehen und
auch ihre Ehre dadurch keinen Schaden
nimmt. Auch ermuntert er andere adelige
Familien, ihre Tochter ebenfalls aus den
Klostern zu holen und in die Freiheit zu
entlassen. Freund Koppe aber lobt er als



guten und edlen Rauber, der arme Seelen
aus dem Gefangnis menschlicher
Tyrannei gerettet und damit ein wahres
Wunder vollbracht habe.

Die Nacht vom Ostersamstag zu Sonntag,
den 6. zum 7. April 1523, verbringt
Katharina im Haus von Leonhard Koppe,
hier legt sie ihre Ordenstracht ab und
zieht an, was ihr die Damen der
Umgebung aus ihren Kleiderschranken
spendieren. Aber was soll nun aus den
Frauen werden? Es lage nahe, in ihre
Elternhauser zuriickzukehren. Aber nur
drei wihlen diesen Weg. Die anderen
werden von ihren Eltern gar nicht



zuriickgenommen, denn erstens hat man
sie ja einst ins Kloster gesteckt, weil man
arm ist und die Tochter nicht erndhren
und ausbilden konnte, zweitens ist es eine
Schande, die Geliibde zu brechen und
einfach aus dem Kloster zu fliehen, und
drittens wird sich wegen dieser Schande
auch kein Mann finden, der so eine
heiraten wiirde.

Was also tun mit den sechs
Abtriinnigen? Luther weif3: Das ist jetzt
mein Problem. Ich habe sie aus dem
Kloster geholt, jetzt muss ich mich auch
um sie kiimmern.

Und er kitmmert sich. Am 10. April
organisiert er am kurfiirstlichen Hof eine



Kollekte, um die Frauen mit dem
Notigsten zu versorgen. Und dann
mussen sie schnell unter die Haube,
passende Eheménner unter den
Junggesellen in Wittenberg und Torgau
gesucht werden. Der Professor-Doktor-
Reformator-Lehrer-Bibeliibersetzer und
Schriftsteller Martin Luther ist nun auch
noch Heiratsvermittler. Ein schwieriges
Geschift. Die »geistlichen Nymphlein,
wie sie spottisch genannt werden, sind
keineswegs bereit, sich an den jeweils
Nachstbesten verkuppeln zu lassen,
sondern stellen Anspriiche. Eine zieht es
vor, Leiterin der Madchenschule in
Grimma zu werden, zwei weitere Frauen



kommen zunéchst in Haushalten unter,
die anderen finden schlieflich akzeptable
Eheméanner - bis auf eine: Katharina von
Bora.

Sie lebt im Haus des Malers Lucas
Cranach, wo sie sich nutzlich macht und
mit dessen Frau Barbara anfreundet. Die
Beziehungen zwischen den Familien
Luther und Cranach sind eng. Beide
tibernehmen wechselseitig
Taufpatenschaften fiir ihre Kinder. Beide
sind gesellschaftliche »Hotspots«, wo
regelmaflig Berithmtheiten und Gelehrte
aus dem ganzen deutschen Reich
vorbeikommen, und Katharina von Bora
ist jetzt mittendrin und lernt den



déanischen Konig Christian II. kennen, der
sich, aus seinem Land verjagt, quasi im
Exil befindet. Er schenkt ihr aus
Verehrung einen goldenen Ring. Macht er
ihr den Hof? Gefallt er ihr? Vielleicht.
Aber vermutlich 14sst sie solche Fragen
gar nicht zu, denn der konigliche Déne
ist ja schon verheiratet.

Interessanter ist daher ein anderer, viel
jungerer Mann, den sie ebenfalls bei den
Cranachs kennenlernt, und der ihr sehr
gefallt: der ehemalige Wittenberger
Student Hieronymus Baumgartner, ein
Niirnberger Patriziersohn aus reichem
Haus. Und es sieht so aus, als erwidere er
die Gefuihle Katharinas, die sich — wohl



zum ersten Mal in ihrem Leben — heftig
verliebt. Doch dann reist der junge Mann
ab und lasst nichts mehr von sich horen,
Katharina wird fast krank vor
Liebeskummer. Baumgartners Eltern
seien entsetzt und hatten ihm die Heirat
mit einer entlaufenen Nonne griindlich
ausgeredet, heiflt es. Und auflerdem: eine
Frau ohne Mitgift, arm wie eine
Kirchenmaus, was soll das?

Luther macht sich noch Jahre spéter
iber diesen ihren ersten »Liebhaber«
lustig, der so schnell von der Fahne ging.
Aber jetzt sucht er erst einmal Ersatz und
schldgt Katharina einen anderen Mann
vor, den sehr viel alteren Wittenberger



Stiftsherrn Kaspar Glatz; nur gilt der als
wenig anziehend und soll noch dazu
zankisch und geizig sein. Fur Katharina
kommt diese Partie tiberhaupt nicht
infrage, ihr Nein fallt kategorisch aus.
Wenn sie heiratet, dann nur einen, den sie
auch selbst gut findet. Warum also nicht
Martin Luther personlich? Sie denkt das
nicht nur, sondern lasst es ihm
ausrichten: Nur er selber, der Doktor
Martin Luther, komme in Betracht, ihn
sei sie bereit zu nehmen, sonst keinen.

Luther ist Uiberrascht, damit hat er
nicht gerechnet. Er propagiert ja, dass
Priester, Monche und Nonnen heiraten,
denn Kinder zu bekommen und



grofizuziehen ist fiir ihn gottgeflliger als
alles Beten im Kloster. Fiir sich selbst aber
hat er diese Moglichkeit offenbar nie in
Betracht gezogen. Auch ist er schon tiber
vierzig, hat mehr als die Hélfte seines
Lebens im Kloster verbracht, sich also
daran gewohnt, allein — oder zumindest
ohne Frau - zu sein. »Nicht, dass ich
mein Fleisch und Geschlecht nicht spiire
— ich bin weder aus Holz noch Stein«%,
schreibt Luther noch 1524 sehr offen iiber
die Schwierigkeit, zolibatar zu leben.
Dennoch, an Ehe hat er bisher nicht
gedacht. Und er fliegt auch nicht gerade
auf Katharina, denn sie erscheint ihm
»stolz und hochmiitig«, wie er sich spater



erinnert; ein Etikett, das eine
selbstbewusste Frau im 16. Jahrhundert
wahrscheinlich schnell weghat. Lieber
hatte er die sanfte Ave von Schonfeld
gehabt, eine der anderen Nonnen aus
Nimbschen, aber die ist schon an einen
Apotheker und Arzt in Torgau vergeben.
Und tiberhaupt: Ist er nicht vor Jahren
nicht nur hauptsichlich wegen eines
Gewitters, sondern ein bisschen auch
wegen drohender Zwangsverheiratung
ins Kloster geflohen? Und nun kommt so
ein freches 24-jahriges Weibsstiick daher
und sagt einfach: Heirate mich!
Andererseits imponiert ihm diese
selbstbewusst zupackende Art. Schon im



Kloster war sie ja diejenige, die Gedanken
des Reformators in sich aufgesogen, die
anderen Nonnen damit infiziert, die
Initiative zur Flucht ergriffen und alles
organisiert hat. Und jetzt ist sie diejenige,
die dem 16 Jahre alteren weltberithmten
Dr. Luther unverblimt erklart, sie wolle
ihn haben - statt abzuwarten, welche
Pline er mit ihr hat, wie es sich eigentlich
gehort.

Luther mag sie deshalb als »stolz und
hochmiitig« beschrieben haben, aber
vermutlich war es gerade das, was ihn an
ihr gereizt hat. Also warum nicht? Und
so vollbringt Luther wieder eine Tat, die
das ganze Reich in Aufruhr versetzt: Der



entlaufene Monch und Kopf der
Reformation heiratet eine entlaufene

Nonne. Was fur ein Skandal. Was fur ein
Gerede.

Wie hat die junge Katharina das
verkraftet? Wir wissen es nicht. Wie wir
tiberhaupt wenig wissen iiber sie.

Wire die Reformation wirklich die
grof3e, alles verdndernde,
weltumstiirzende Revolution gewesen, als
die sie mancher Papsttreue der damaligen
Zeit empfunden haben mag, wiissten wir
heute iber Luthers »Kéthe« genauso viel
wie uber Luther, denn dann hatte diese
Weltveranderung auch die herrschende



Geschlechter-Ordnung gestiirzt. Die
Gleichwertigkeit der Geschlechter ware
anerkannt und die Worte der Frauen
genauso wichtig genommen worden wie
die Worte der Manner. Und es ware dann
nicht nur aufgeschrieben worden, was
Luther bei Tisch alles so gesagt hat,
sondern auch, was Kathe zu erwidern
hatte.

Es wurde aber nicht fur wert befunden,
Frauenworte aufzuschreiben. Niemand,
nicht Luther, nicht die Humanisten, ja
nicht einmal die Frauen selbst, waren
damals auf die Idee gekommen, fiir
Frauen dieselben Rechte zu fordern, wie
die Manner sie haben.



Daher wissen wir tiber Katharina von
Bora wenig und das wenige meist nur
aus zweiter oder dritter Hand. Und noch
weniger tiber die anderen Frauen der
Reformationszeit und die anderen
entlaufenen Nonnen. Denen gegeniiber
hatte Katharina immerhin einen kleinen
Vorteil: Als Ehefrau des prominentesten
Theologen der damaligen Zeit war sie fiir
diesen haufig ein Anlass, sich tiber sie zu
auflern, und so erfahren wir wenigstens
aus dem Munde Martin Luthers einiges
iber Katharina. Und einiges lasst sich
erschlief3en aus den vielen Briefen, die er
an seine Frau geschrieben hat.

Von den vielen Briefen, die sie ihrem



Mann schreibt, ist kaum einer uberliefert.
Dass sie sie schreibt, belegen seine
Antworten. Thre Briefe hingegen sind fast
alle verschollen, Martin Luther wird sie
nicht aufgehoben haben, wie auch vieles
andere nicht, das ihm nicht wichtig
scheint. Er hat genug eigenen Papierkram
am Hals und zu ordnen, will sich nicht
noch damit beschweren, Briefe anderer
aufzuheben, und schon gar nicht will er
dafiir einen Sekretér beschéftigen, »denn
da wiirde ein Papsttum wieder daraus
werden«2?, wie er mit feiner Ironie
vermerkt.

So kommt es, dass fast alles, was tiber
Katharina von Bora bekannt ist, von



Martin Luther selbst stammt. Also muss
sie auch hier, in diesem Kapitel, das die
Autorin aus Neugier und Anteilnahme
am Schicksal der entlaufenen Nonne
diesem Buch hinzufiigt, um ihr ein wenig
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, ein
Teil seines Lebens bleiben. Wir konnen
Katharina nur mit seinen Augen sehen,
der Perspektive Martin Luthers, den wir
wiederum durch die Brille der 500 Jahre
spater Lebenden wahrnehmen, wie durch
ein Fernglas mit getriibter Linse, das kein
ganz scharfes Bild mehr liefern kann.
Immerhin verfiigen wir noch tiber eine
zweite, vermutlich ebenfalls getriibte
Linse, mit der sich dennoch das unscharfe



Bild ein wenig scharfen lasst: die Augen
des »Hofmalers« Lucas Cranach. Er
erschafft das Bild, nach dem sich die
Nachwelt Katharina vorstellen soll, er ist
ja auch dicht dran bei den Luthers in
Wittenberg, nicht nur als enger Freund
und Anhéanger des Reformators, sondern
auch als sein Trauzeuge und Taufpate des
altesten Kindes Johannes.

Und sie wird sich einpragen, seine
Version von Katharina von Bora neben
ihrem schon berithmten Brautigam, und
als die Lutherin in die Geschichte
eingehen: eine aparte junge Frau, mit
schriag geschnittenen Augen, hohen
Wangenknochen und selbstbewusstem



Blick. Vielleicht keine Schonheit nach
heutigem Geschmack, aber eine
eigenwillig hiibsche, ausdrucksstarke
Erscheinung, die sich neben dem 16 Jahre
alteren, korperlich sehr prasenten Dr.
Martinus Luther durchaus behauptet.
Wenn sie auf den Bildern denn gut
getroffen ist. Bose Zungen behaupten ja,
dass Cranach Frauen immer so oder
ahnlich malt. Wenn man sich seine Venus
im Frankfurter Stadel oder andere von
Cranachs Frauengesichtern ansieht, meint
man hin und wieder, die Ziige von
Katharina zu erkennen. Vielleicht ist sie
ja fiir Cranach das Maf} aller Frauen,
oder er ist mit seinen Luther- und von



Bora-Bildern derart im Geschaft, dass er
nicht die Zeit hat, noch grof3 zu variieren.
Er muss ja schnell arbeiten und seine
S6hne und eine betrachtliche Anzahl von
Hilfsmalern beschaftigen, um die im
ganzen Reich steigende Nachfrage nach
Lutherbildern zu befriedigen. Schon
deshalb konnte es ja sein, dass sich die
Gesichtsziige Luthers auf den Cranach-
Bildern auffallend ahnlich bleiben. Oder
bleiben sie sich so ahnlich, weil dieser
Maler dem Original am nichsten kommt?
Seine Portrats hat Luther jedenfalls
autorisiert, die der anderen
zeitgendssischen Maler nicht. Sie miissen
also zumindest seinem Selbstbild



nahekommen.

Aber es ist klar: Die Bilder erfiillen
auch Propagandazwecke, sollen das
Lauffeuer der Reformation am Lodern
halten. Denn das wissen Lucas Cranach
und Martin Luther aus Erfahrung: Bilder
wirken starker als Worte, gerade wenn
nur wenige Zeitgenossen lesen konnen.
Und so setzen sie die grofe Produktivitat
der Cranach-Werkstatt auch dazu ein, die
Reformation und ihre Protagonisten im
Volk zu verbreiten und durchzusetzen.
Die gedruckten Lutherportrats nach den
Holz- und Kupferstichen kursieren
massenhaft unter den Leuten wie
Heiligenbildchen. Mit dem Erfolg, dass



Luther bald auch wie ein Heiliger verehrt
wird. Heute wiirde man sagen: wie ein
Popstar.

Diesem Zweck dienen auch die
Doppelbildnisse von Katharina und
Martin Luther, die in mehreren
aufeinanderfolgenden Jahren entstehen,
gleich bei ihrer Skandalhochzeit 1525
tangt Cranach mit dem Portratieren an
und malt das so ungewohnliche wie
provokante Paar aus Ex-Moénch und Ex-
Nonne systematisch hof- und
gesellschaftsfahig: Wer so biirgerlich-
stolz reprasentiert, dem konnen die bosen
Nachreden nicht mehr allzu viel anhaben,
den muss man ernst nehmen. So ernst,



wie Luther die Ehe nimmt und als
gottgewollt gegen den Zolibat verteidigt.
Dank Luther, Cranach und einigen
anderen Zeitgenossen wissen wir Etliches
iber die Zeit Katharinas an der Seite ihres
Mannes, dafiir aber fast nichts iiber die
Zeit davor. Halten wir uns also an das
wenige, das verbiirgt ist: Katharina wird
1499 geboren, am 29. Januar, auf einem
Gut in der Néhe von Leipzig, wo genau
lasst sich nicht sagen, weil die adeligen
Sippen beider Eltern weitverbreitet sind
im sachsischen Raum. Thr Vater ist Hans
von Bora, ihre Mutter eine geborene von
Haubitz oder Haugwitz. Sie stirbt, als
Katharina erst fiinf Jahre alt ist.



Damit ist ihre Zeit im Elternhaus
vorbei. Der Vater gibt die Kleine als
»Kostkind« zu den Benediktinerinnen
nach Brehna. Das ist zwar sehr friith, aber
nicht uniiblich. Die Kl&ster sind voll von
Tochtern aus verarmten adeligen
Hausern, die es sich nicht leisten konnen
oder wollen, alle Kinder selbst
grofizuziehen, auszubilden und sich
spater um deren Verheiratung zu
kiimmern und eine ordentliche Mitgift
aufzubringen.

Fiir die Frauen ist das nicht einmal das
Schlechteste, denn mag das Leben im
Kloster auch karg und nach rigiden
Regeln geordnet sein, so erdffnet es ihnen



doch auch Chancen, die anderen Frauen
ihrer Zeit vorenthalten bleiben. Nonnen
lernen nicht nur Rechnen, Lesen und
Schreiben, sondern arbeiten auch in den
Klostergarten, sind in der Krauterkunde
bewandert und wissen, welches Kraut
gegen Kopfweh und welches bei
Magenverstimmung hilft. Vor allem aber
verfiigen sie iber gerade so viel Latein,
dass sie am geistigen Leben ihrer Zeit
teilnehmen konnen.

Ein Jahr nach dem Tod von Katharinas
Mutter heiratet der Vater Hans von Bora
wieder. Fiir Katharinas weiteres Leben
spielt es keine Rolle mehr. Thre drei
Briider iibernehmen die beiden



Familiengiiter, konnen sie aber nicht
halten, denn die Familie verarmt
zusehends. Eine Erfahrung, die sich
Katharina tief einpragt: Sie wird in der
Ehe mit Luther diejenige sein, die das
Geld nicht nur durch kluges Wirtschaften
zusammenhalt, sondern auch selbst fiir
ein Familieneinkommen sorgt, indem sie
spater im Schwarzen Kloster zu
Wittenberg Zimmer an Studenten
vermietet. Aulerdem kauft sie, gegen
Luthers Willen, standig Land hinzu, um
Gemiise und Obst fiir den immensen
Bedarf der groflen Hausgemeinschaft
anzubauen. Und wohl in Gedanken an
eine mogliche Zukunft nach Luthers Tod



wird sie — um wirtschaftlich
unabhingiger zu sein - spater sogar die
beiden verlorenen Landgiiter ihrer Eltern
in Zulsdorf und Wachsdorf wieder
zuriickkaufen.

Mit neun oder zehn Jahren wechselt
Katharina in das
Zisterzienserinnenkloster Marienthron in
Nimbschen, wo eine Verwandte ihrer
verstorbenen Mutter als Abtissin dient.
Auch eine Schwester ihres Vaters, die
geliebte Muhme Lene, lebt dort, das wird
es ihr leichter machen, sich an die fremde
neue Umgebung zu gewdhnen. In
Nimbschen aber ist sie kein Kostkind
mehr, sondern wird fiir den geistlichen



Stand ausgebildet: Katharina soll Nonne
werden. Sie liest und schreibt und singt
schon die liturgischen Gebete auf Latein,
kennt sich aus mit allen Heiligen, sie
stickt und gértnert. Aus den Annalen des
Klosters geht hervor, dass sie in
Marienthron zusammen mit acht anderen
adeligen Klosterschiilerinnen aus der
niaheren Umgebung lebt, alle entstammen
dem séchsischen Adel.

Auf diese Herkunft seiner Frau wird
Martin Luther spéter so stolz sein, dass er
sie nicht nur Katharina Luther nennt,
sondern fast immer auch bei ihrem
Geburtsnamen Katharina von Bora. Wie
sehr er seine kluge und



durchsetzungsstarke Frau aber
tatsachlich respektiert, erkennt man auch
an der witzigen und liebevollen Anrede
»Herr Kathe« — so nennt er Katharina,
oder »Dominus Ketha«. In seinen Briefen,
zum Beispiel am 4. Oktober 1529, schreibt
er sie so an: »Meinem freundlichen, lieben
Herrn Katharina Lutherin, Doktorin,
Predigerin zu Wittenberg. Gnad und
Friede in Christo! Lieber Herr Kathe!« Ein
andermal, am 16. Juli 1540, beginnt er,
auf ihren Kauf von Gut Zilsdorf
anspielend, so: »Meiner gniadigen Jungfer
Katherin Lutherin von Bora und Zilsdorf
zu Wittenberg, meinem Liebchen« und
den néchsten Brief, zehn Tage spéter,



widmet er »Der reichen Frau zu Zilsdorf,
Frau Doktorin Katherin Lutherin, zu
Wittenberg leiblich wohnhaft und zu
Zilsdorf geistlich wandelnd, meinem
Liebchen, zu Handen.«2!

Was lasst sich nicht allein aus dieser
Anrede herauslesen: Liebevoll und ein
bisschen ironisch geht er mit ihr um, vor
allem was ihren Geschaftssinn als
»reiche« Besitzerin eines eigenen Gutes
auflerhalb von Wittenberg angeht; die
Anerkennung ihrer Klugheit steckt in der
»Doktorin«, und nicht zuletzt das
»Liebchen« zeigt, wie zértlich sich dieser
oft auch grobe Mann seiner Katharina
gegeniiber ausdriicken kann. Es wird ihr



gefallen, so originell adressiert zu
werden!

Aber noch ist sie im Kloster, bereitet
sich 15-jahrig auf ihr Noviziat vor, die
einjahrige Ausbildung und Vorbereitung
auf die Heirat mit Jesus Christus, wie
man den endgiiltigen Klostereintritt von
Frauen auch nennt. Es ist der
frithestmogliche Zeitpunkt, Nonne zu
werden. Nutzt Katharina die Jahresfrist,
die ihr zur Selbstpriifung gegeben ist, ob
der eingeschlagene Weg der richtige ist —
wir wissen es nicht. Von Zweifeln ist
jedenfalls nichts tberliefert. Und wie
sollte sie sich auch priifen - sie kennt ja
nichts anderes als das Klosterleben, kann



sich ein anderes Leben zu diesem
Zeitpunkt sicher kaum vorstellen. Als
Alternative kdme nur eine standesgeméafle
Heirat in Betracht, die aber scheidet fur
eine so mittellose Nonne, wie sie es ist,
aus.

Und so legt Katharina am 8. Oktober
1515 die drei Gelubde Armut, Keuschheit
und Gehorsam ab und gehdrt nun zum
geistlichen Stand der Nonnen. Ab jetzt
tragt sie die weifle Kutte der
Zisterzienserinnen und den schwarzen
Schleier iber dem nun kurz geschorenen
Haar. Sie isst nur zwei Mal am Tag, fastet
an zwei Tagen der Woche, singt und
betet in den Gottesdiensten mehrmals am



Tag, von frith vor Sonnenaufgang bis
nach Mitternacht. Miteinander zu
sprechen ist den Nonnen in der Kirche,
im Esssaal und in den Schlafzellen
verboten, lautes Lachen erst recht. So sind
die Regeln, alle Nonnen leben danach.

Aber bei der Arbeit konnen sie sich
austauschen, von Ausfliigen in die
Umgebung wird berichtet und von
Besuchern, die ins Kloster kommen.
Katharina und ihre Mitschwestern leben
jedenfalls nicht so abgeschieden, dass sie
nicht mitbekdmen, was sich »draufien im
Land« so tut.

Acht Jahre wird sich Katharina an ihre
Geliibde gebunden fiihlen, danach bricht



sie konsequent und dauerhaft mit allen
dreien. Mit dem Gehorsam zuerst, und ihr
weiteres Leben bestétigt sie in der
Erfahrung, dass sie gut damit fahrt, ihren
eigenen Kopf einzusetzen. Den
Ungehorsam wird sie beibehalten, auch
als spatere Ehefrau, zum Leidwesen
Martin Luthers: »Wenn ich noch mal
freien sollte, wollt ich mir ein gehorsam
Weib aus einem Stein hauen, denn ich bin
verzweifelt an aller Weiber Gehorsam«22,
klagt er einmal, aber sehr ernst klingt es
nicht.

Nein, ein gehorsames Weib ist
Katharina sicher nicht, sonst nahme ihr
Leben jetzt nicht den abenteuerlichen



Verlauf, der nun beginnt. Ein gehorsames
Weib — und erst recht eine Nonne — lasst
sich nicht von irgendwelchen
Revoluzzerideen infizieren und
entschliefit sich dann auch noch
davonzulaufen, in ein ihr vollig
unbekanntes Schicksal jenseits der
Klostermauern. Diese Flucht macht sie
beruhmt, und als entlaufene Nonne, die
den gleichfalls entlaufenen Ménch Martin
Luther heiratet, wird sie in die Geschichte
eingehen.

Wie aber kam es zu diesem Entschluss?
Was hat die acht anderen Nonnen von
Marienthron bewogen, von heute auf



morgen mit ihrer Vergangenheit zu
brechen, den sicheren, Schutz bietenden
Klosterkafig zu verlassen und sich auf so
ein Abenteuer mit ungewissem Ausgang
einzulassen?

Wiederum kennen wir darauf keine
Antwort. Keine der Nonnen hat die
Geschichte ihrer Flucht und dem, was ihr
vorausging, aufgeschrieben, zumindest
wissen wir davon nichts. Dabei ist kaum
vorstellbar, dass sie von so
einschneidenden Erlebnissen nicht
erzahlen, sie nicht in Briefen an die
Verwandten schildern — wenn nicht als
grofles Abenteuer, so doch vielleicht, um
sich vor der Familie zu rechtfertigen.



Denn die Anfeindungen sind enorm, die
Gesellschaft ist gespalten in Anhénger
und Gegner der Reformation und der Riss
geht sogar quer durch die Sippen.

Wir wissen also nicht, was in den
Kopfen der Nonnen aus Nimbschen
wirklich vor sich geht. Wir wissen nur:
Luthers gefahrliche Gedanken haben
auch dicke Klostermauern durchdrungen
und Monche und Nonnen angesteckt.
Vermutlich war es brandgefahrlich,
Luthers Schriften heimlich zu lesen oder
gar zu diskutieren. Aber auf viele wirkten
die Luther-Worte so iiberzeugend, dass
sie jede Gefahr in Kauf nahmen und ihr
Leben radikal &nderten. Immer mehr



Monche und Nonnen verliefien ihre
Kloster, und eine davon war Katharina,
der Luther zur Flucht verholfen hat, und
die ihm nun sagt: Heirate mich.

Und der mag sich gedacht haben: Ob
ich mit dieser eigenwilligen Person
gliicklich werde, weif} ich nicht, aber wer
so fur die Ehe trommelt wie ich, sollte
der nicht selbst mit gutem Beispiel
vorangehen?

Theoretisch war Luther schon lange
fir die Ehe, lobt sie geradezu als
»Gottesdienst«, zumindest als einen
gottgewollten Dienst, den Ehepartner
einander erweisen. Denn hat Gott nicht
Mann und Frau erschaffen, damit sie



fruchtbar seien und sich mehrten? Und ist
Gott nicht »eine Magd, die ein Kind
wickelt und ihm einen Brei kocht und -
selbst wenn es das Kind einer Hure wire
— lieber als alle Ménche und Nonnen
dieser Erde, die sich nicht auf Gott
berufen kénnen?« 23

Nur die Lust, die mit dem fruchtbar
sein zwangslaufig verbunden ist - die
macht den Kirchenleuten zu schaffen; fur
sie ist das kein Geschenk Gottes, sondern
ein Fluch der Menschheit, seit ihrer
Vertreibung aus dem Paradies. Daher
halten sie die Fleischeslust nicht allein fiir
siindig, sondern — weil unkontrollierbar —
auch noch fiir hoch gefahrlich. Vor allem



bei den Weibern, deren Lust mit dem
Teufel im Bunde scheint, unersattlich wie
sie sind.

Auch Luther hadert noch mit der Lust,
er ist ja doch auch ein Mann der Kirche
und Kind seiner Zeit. Aber es gibt sie nun
mal, die Lust, man kann sie nicht
wegdiskutieren, auch die Frommsten
schaffen das nicht. Also muss man sie in
geordnete Bahnen lenken, die Ehe ist wie
geschaffen dafiir. »Die Begierde kommt
ohne besonderen Anlass, wie Flohe oder
Lause; Liebe aber ist dann da, wenn wir
anderen dienen wollen« 24, erklart er sein
Ehe- oder Liebesverstiandnis. In der Ehe
kann die Lust ausgelebt werden, um der



Kinder willen, die sich — in moglichst
grofler Zahl - einstellen sollen. Das
zahmt die gefahrlichen Triebe und macht
sie produktiv. Bedingung ist allerdings
die Treue — der Pfeiler, auf dem Ehe
hauptsachlich ruht. Einander dienen und
sich treu sein, sind die Voraussetzungen
fiir eine gute Ehe.

Die positiven Erfahrungen, die Luther
in der Ehe macht, werden seine
Einstellung zur siindigen Sexualitat
jedoch dndern, und er wird zu der
Uberzeugung gelangen, dass Gott »Lust,
Liebe und Freude«22 gefallen.

Ein weiterer Grund, der Martin Luther
nun fir die Ehe erwirmt, sind seine



Eltern, denen er damit eine Liebe tun
kann. Denn die waren nie gliicklich iiber
seinen Entschluss, ins Kloster zu gehen,
hatten ihren Sohn gerne eine juristische
Laufbahn einschlagen sehen und
Enkelkinder gehabt. Jetzt bietet sich eine
Chance zur Aussohnung.

Und dann kann es Martin Luther nicht
schnell genug gehen: Verlobung und
Hochzeit werden gleich zusammengelegt,
auf den 13. Juni 1525. Da sind aufler den
alten Luders, seinen Eltern — von
Katharinas Familie ist offenbar nur die
Tante Lene anwesend — die engsten
Freunde aus Wittenberg dabei. Katharina
wird von den Cranachs zu Luther ins



Schwarze Kloster gefiihrt, und was nach
der Segnung durch Pastor Bugenhagen
passiert, schildert der Freund Justus Jonas
so: »Luther hat Katharina von Bora zur
Frau genommen. Gestern war ich
zugegen und sah das Paar auf dem
Brautlager liegen. Ich konnte mich nicht
enthalten, bei diesem Schauspiel Tranen
zu vergiefien. «28

Was bedeutet das? Haben Martin und
Katharina etwa »das Beilager unter
Zeugen abgehalten«, wie es in
historischen Berichten heif3t, also die Ehe
— ihr erstes Mal — coram publico
vollzogen, um die Jungfriulichkeit der
Braut unter Beweis zu stellen? Denn bose



Zungen haben ja das Geriicht gestreut,
dass sie langst in Unzucht lebten, der
abtriinnige Monch und die entlaufene
Nonne, und dass die Braut schon
schwanger sei und deshalb so schnell
geheiratet werden miisse.

Nichts davon stimmt, und im Juni 1525
ist das Beilager auch nur noch ein Ritus,
der an die alte Sitte der 6ffentlich
vollzogenen Ehe erinnert: Martin Luther
und Katharina von Bora legen sich nur
noch symbolisch auf ihr Brautlager, in
den Kleidern, die eigentliche
Hochzeitsnacht findet spater ohne
Zuschauer statt.

Philipp Melanchthon, der engste



Mitarbeiter Martin Luthers, ist erst zur
vierzehn Tage spateren groflen Feier, der
sogenannten Wirtschaft eingeladen, dem
Fest fiir den grofien Kreis der Freunde
und Verwandten, unter ihnen als
Ehrengast auch Leonhard Koppe, der
Nonnenrauber und Befreier Katharinas.
Melanchthon aber krankt es sehr, nicht
im engsten Kreis mitfeiern zu dirfen, der
Brief an einen Freund verrat, wie sehr
ihm das zu schaffen macht:
»Unerwarteterweise hat Luther die Bora
geheiratet, ohne auch nur einen seiner
Freunde vorher tiber seine Absicht zu
unterrichten ... Du wunderst dich wohl,
dass in so ernsten Zeiten, da die Guten



uberall so schwer leiden, dieser nicht mit
den anderen leidet, sondern vielmehr ...
schwelgt und seinen guten Ruf
kompromittiert ... Der Mann ist iiberaus
leicht zu verfithren, und so haben ihn die
Nonnen, die ihm auf alle Weise
nachstellten, umgarnt, obgleich er ein
edler und wackerer Mann ist.« Moge
»der Ehestand ihn wiirdevoller« machen,
auf dass er seine tadelnswerte
»Possenreiflerei« 2’ verliere, schlief3t er.
So also urteilt der Mann, der als
Luthers wichtigste Stiitze im Kampf um
die Reformation gilt. Ganz klassisch sieht
er Martin als Opfer eines verfithrerischen
Weibes, wie es ja schon der Siindenfall im



Paradies lehrt. Wenn so schon Freunde
urteilen — wie schlachten dann erst
Luthers Feinde die Hochzeit aus! Da
nennt man Luther einen
»Nonnenhengst«, halt- und mafilos
seinen fleischlichen Begierden
ausgeliefert, und Katharina von Bora eine
»treulose, meineidige, entlaufene
Hure« 28,

Ob die meist anonymen
Schméhschriften die beiden sehr
verletzen? Oder konnen sie den Dreck,
der nun kiibelweise im Land tiber sie
ausgeschiittet wird, tatsdchlich
ignorieren, wie Luther behauptet — wir
wissen es nicht. Leicht ist es sicher fiir



beide nicht. Doch kommt das erste Kind
— Johannes - ganz ordentlich erst nach
einem Jahr zur Welt und tragt auch keine
zwei Kopfe auf den kleinen Schultern,
wie zuvor geraunt worden ist, weil es
heif3t, dass Monche und Nonnen
miteinander nur Monster hervorbrachten.
Nein, es ist ein gesunder kleiner Junge; er
stopft den Aberglaubischen das Maul und
straft die Verleumder Liigen.

Uppig ist das Eheleben im Schwarzen
Kloster nicht, wo Martin Luther nach
seinem Austritt aus dem Augustinerorden
drei Jahre zuvor einfach weiter wohnen
bleibt, jetzt mit seiner Frau Katharina.
Alle anderen Mdnche sind langst in alle



Winde zerstreut. Als Abfindung fiir die
Klosterzeit bekommt Martin Luther etwas
Geld und darf Mobiliar behalten. Aber
das ist alt und schibig und sein Gehalt
als Prediger an der Stadtkirche knapp.

Aber Katharina von Bora hat das
Wirtschaften in Nimbschen gelernt, oder
ist sie vielleicht eine 6konomische
Naturbegabung? Jedenfalls tibernimmt sie
die Geschifte in dieser Ehe. Das zeigt sich
erstmals beim Hochzeitsgeschenk des
Kardinals Albrecht von Brandenburg
(und Mainz), der ein Gegner der
Reformation ist, weil er nicht auf das
Geld aus dem Ablasshandel verzichten
will. Immerhin sendet er aber eine



Silberdose mit 20 Gulden. Doch Luther ist
emport und weist die Gabe zuriick. Doch
hat er nicht mit seiner Frau gerechnet, die
den Boten an der Hintertreppe abfangt
und Gulden wie Silberdose in ihrem Reich
verschwinden lasst. Sie kann das Geld fiir
notige Anschaffungen sehr gut
gebrauchen.

Und dann raumt sie auf und bringt
alles auf Vordermann, auch den Gatten.
Als Erstes sorgt sie dafiir, dass Luthers
halbverfaulte Strohmatratze aus dem
Schlafzimmer fliegt und aufler einem
neuen Bett auch ein anstindiges
Kopfkissen angeschafft wird. Dann
macht sie nach und nach aus dem



Refektorium, dem Essenssaal der
Monche, eine Riesenkiiche mit Brot-,
Mehl- und Speisekammer, lasst einen
neuen Herd mauern und
Rohrwasseranschliisse legen. Ofen
werden gesetzt, wurmstichige Balken
erneuert, der unebene Lehmfufiboden
begradigt. Wande, die winzige
Monchszellen trennten, lasst sie
niederreifien und neue errichten, um
groflere Wohnraume zu schaffen, auch
werden Treppen neu gebaut und das
Ganze unterkellert. Eine Waschkiiche
findet neben den Vorraten dort Platz,
spater wird sie zu einer richtigen
Badestube erweitert. Die berithmte



Lutherstube aber, Ort der Tischgesprache,
Wohnzimmer und Treffpunkt von
Familie, Studenten und Freunden, wird
erst zehn Jahre nach dem Einzug fertig
werden, nachdem die Stadt endlich das
hierfiir notwendige Bauholz genehmigt
hat.

Das Schwarze Kloster zu Wittenberg
ist nun auf Jahre eine Baustelle, die viel
Larm macht und den armen Doktor in
seiner Turmstube peinigt. Verdrossen
bemerkt er, dass Ehefrauen »ihren
Mannern, wenn diese auch noch so sehr
beschiftigt sind, viele unnoétige
Storungen« bereiten. Die Baumafinahmen
Katharina Luthers aber verhelfen vielen



Wittenberger Handwerkern zu Auftrag
und Arbeit und verwandeln das Gebaude
nach und nach aus einem schébigen,
abgewirtschafteten und baufalligen
Kloster in einen ansehnlichen
funktionalen — heute wiirde man sagen:
mittelstindischen — Betrieb mit
Wohnhaus und Landwirtschaft drum
herum. Und auch wenn ihm das
manchmal alles zu viel wird — Luther
weify ganz gut, was seine Frau da leistet
und was er an ihr hat, und er sagt es
auch: »Meine Katharina macht aus
diesem verrotteten Kloster ein Paradies
auf dieser dunklen Erd.«2

Auch den Garten legt die Lutherin



gleich nach dem Einzug an, noch im
ersten Jahr. Und zieht dort alles selbst,
was sie fur die Kuche braucht, Salat und
Krauter, Kiirbisse und Melonen, Apfel
und Kirschen, Pfirsiche und Aprikosen,
Brombeeren und Himbeeren, Sonnen-
und Mohnblumen - sie sit und grabt und
pflanzt und erntet. Ein kleiner Wingert
wird angelegt, und auch das Bier braut
sie selber. Sogar Bienen schafft sie an, um
an Honig zu kommen; aus dem Wachs
zieht sie Kerzen.

Fehlen noch die Tiere, die Hof und
Stalle in wachsender Zahl bevolkern, um
den Bedarf der Wirtschaft zu decken: Im
Jahr 1542 werden fiinf Kithe, neun Kailber,



eine Ziege mit zwei Zicklein, acht
Schweine und drei Ferkel, auflerdem
Pferde, Hithner, Ganse, Enten und
Tauben zum Bestand gezahlt - so ist es
auf einer grofien Tafel im Lutherhaus zu
Eisenach verzeichnet. Auch einen
Fischteich hat Katharina Luther angelegt,
spater wird sie ein Stiick Land
hinzukaufen, durch das ein kleiner Fluss
flief3t, der Hechte, Forellen und
Flussbarsche spendet. Einen Hund gibt es
im Hause Luther auch, T6lpel mit
Namen, ein Spitz, aber der gehort zur
Familie; alle anderen Tiere steuern das
Ihre zum Unterhalt der
Hausgemeinschaft bei.



In Wittenberg gibt es niemanden, der
mehr Land oder mehr Vieh besitzt. Fiir
Luther unerklarlich, denn ihm scheint,
dass »ich mehr verzehre, als ich
einnehme«®. Doch manchmal ist das
Geld so knapp, vor allem, wenn
Katharina Luther mal wieder Land
gekauft hat, dass Luther beispielsweise
vom 24. August bis zum 19. Oktober
»kein Bier im Haus (hat) und kein Geld,
welches zu kaufen, so notiert es ein
wohl etwas frustrierter Gast am 19.
Oktober 1540. Doch im Grof3en und
Ganzen sieht Luther keinen Grund, sich
tiber Kathes Haushaltung zu beklagen,
der er den ganzen Wohlstand zu



verdanken hat: »In héduslichen Dingen
fige ich mich Kéthe«, sagt er daher, nicht
ohne auf seine — hohere — Sphire
hinzuweisen: »Im Ubrigen regiert mich
der Heilige Geist.« %

Fragt sich nur, wie diese Frau das alles
schafft? »Ich muss mich in sieben Teile
zerlegen, an sieben Orten zugleich sein
und siebenerlei Amter verwalten. Ich bin
erstens Ackerbiirgerin, zweitens Bauerin,
drittens Kochin, viertens Kuhmagd,
funftens Gartnerin, sechstens Winzerin
und Almosengeberin an alle Bettler in
Wittenberg, siebentens aber bin ich die
Doktorissa, die sich ihres berithmten
Gatten wiirdig zeigen und mit 200



Gulden Jahresgehalt viele Géaste bewirten
soll«%2 listet die Lutherin, wie sie iiberall
genannt wird, selbst nicht ohne Witz all
ihre Berufe auf. Gleichzeitig gibt sie ein
Zeugnis ihrer Tiichtigkeit, die einem
Angst und Bange machen kann.
Historiker haben Katharina Luthers
Tagesablauf rekonstruiert und auf
dieselbe Tafel im Lutherhaus geschrieben,
die schon den Viehbestand im Jahr 1542
auffithrt: Danach steht die inzwischen 43-
jahrige Mutter von fiinf Kindern morgens
frih um vier auf, um das Frithmahl zu
bereiten. Anschlieflend wird die
Morgenandacht im Kreis aller
Hausgenossen gehalten. Dazu gehdren



inzwischen eine grofle, wechselnde
Anzahl von Studenten, an die sie Zimmer
vermietet, um die Haushaltskasse zu
fillen. Zudem haben die Luthers auf3er
den eigenen fiinf noch 12 Pflegekinder
von verstorbenen Angehdrigen dauerhaft
aufgenommen und beherbergen
kurzfristig noch vier Kinder von Eltern,
die durch die Pest umkommen.
Katharinas Tante Magdalena, »Muhme
Lene«, wohnt im Schwarzen Kloster
ebenso wie Luthers Famulus (eine Art
wissenschaftliche Hilfskraft) Wolf
Sieberger. Und zehn Hausangestellte
helfen, den Betrieb am Laufen zu halten:
ein Verwalter, ein Hauslehrer fur die



Kinder, eine Kochin, ein Kutscher, ein
Schweinehirt und finf Knechte und
Magde.

»Im Haus des Doktors wohnt eine
wunderlich gemischte Schar aus jungen



Leuten, Studenten, jungen Madchen,
Witwen, alten Frauen und Kindern,
weshalb grof3e Unruhe im Haus ist,
deretwegen viele Leute Luther
bedauern« 2, bemerkt ein Zeitgenosse
aus Wittenberg 1542. Katharina Luther,
die die ganze Arbeit hat, bedauert
offensichtlich niemand. Die Gaste geben
sich die Turklinke in die Hand,
bedeutende und weniger bedeutende und
solche, die gleich auf Monate oder Jahre
bleiben: ehemalige Nonnen, die nicht
mehr zu ihren Familien zuriick konnen,
andere politisch religiose Flichtlinge wie
die Landesfiirstin Elisabeth von
Brandenburg, die sich gegen den Willen



ihres Mannes der Reformation anschliefit.
Natiirlich sitzt auch der gesamte
Wittenberger Freundeskreis haufig am
Tisch. Alle essen und trinken, brauchen
eine Schlafstatt und vieles mehr - die
Lutherin hat taglich sage und schreibe bis
zu 60 Personen zu versorgen. Selbst mit
der Hilfe von Dienstboten ein schier
morderisches Pensum.

Nach der Morgenandacht mit all den
gerade genannten Leuten ist es erst sieben
Uhr. Jetzt setzt Katharina sich hin und
macht einen genauen Plan, was an Arbeit
in Kiche, Stallen und Gérten in den
nichsten 3 Stunden erledigt werden
muss, und zwar von ihr personlich - so



steht es zumindest auf dieser Tafel: Sigen
und Hacken von Brennholz,
Kerzenziehen, Getreide mahlen und
schroten, Brot backen, Bier brauen und
Gerste kochen, um Malz zu gewinnen,
Butter und Kise herstellen, nach dem
Vieh schauen und schlachten, das Fleisch
haltbar machen, also pokeln, dorren und
rauchern.

Weinbau und Gartenarbeit
komplettieren das Programm, Arbeiten,
die aber je nach Jahreszeit sehr
unterschiedlich ausfallen und im Winter
wohl kaum Zeit beansprucht haben
durften. Aber nun stehen noch Waschen,
Néhen, Flicken und Stopfen auf ihrer



Agenda sowie die Zubereitung von
Heilmitteln, also Salben, Tranklein und
Tees fiir die Kranken oder fiir die
Hausapotheke. Auf den Markt wird sie
auch noch gehen miissen, um das wenige
zu kaufen, was ihr eigener Betrieb nicht
herstellt. Und schliellich heift es noch
Mittagsmahl kochen.

Das gibt es um zehn. Danach ist eine
kurze Ruhepause, dann wird die Liste
weiter abgearbeitet bis nachmittags um
fiinf. Da geht’s zum Abendessen,
anschlieflend hilt man wieder eine
Andacht und geht um neun zu Bett. Man
sieht, die Luthers haben den alten
Klosterrhythmus beibehalten. Dazwischen



aber findet der sogenannte Feierabend
statt, seit 1535 wohl hauptsachlich in der
Lutherstube, mit Unterhaltung, Gesang
und Lautenspiel im grof3en Kreis der
Hausgenossen und Gasten wie die Tafel
vermerkt.

Ein praller Arbeitstag, und das
wahrscheinlich 365-mal im Jahr. Luther
notiert anerkennend: »Meine Kéthe ist
der Morgenstern von Wittenberg. Sie

steht auf morgens in der Frith um vier

Uhr, fuhrwerkt, bestellt das Feld, weidet

und kauft Vieh, braut und so weiter.« %4

Dazu kommen noch sechs
Schwangerschaften in acht Jahren, von
ihnen soll gleich noch die Rede sein.



Aber noch mal zuriick zu den
Anfangen dieses so produktiven
Unternehmens, den ersten Wochen und
Monaten der Ehe von Katharina und
Martin Luther. Auch da sind ihre
Eindriicke und Empfindungen leider
nicht Uberliefert; er aber notiert: »Das
erste Jahr einer Ehe macht einem
Ehemann seltsame Gedanken. Sitzt er am
Tisch, so denkt er: Frither warst du allein,
jetzt selbander. Beim Erwachen sieht er
zwei Zopfe neben sich liegen, die er
frither nicht sah.« &

Wire die Luther-Ehe als ungliicklich
bekannt, konnte man hier vielleicht eine
gewisse Skepsis heraushoren. Aber das



Gegenteil ist der Fall: Viele seiner Worte
—und die wenigen von ihr — geben
Anlass zu der Vermutung, dass sich
Martin und Katharina nicht nur
respektieren, sondern auch sehr gern
haben: »Ich bin nicht leidenschaftlich
verliebt, aber ich habe mein Weib lieb und
wert«2®, sagt er nach seiner Heirat.

Die beiden Zopfe, die Luther beim
Erwachen nun neben sich sieht - sie sind
das Bild dafur, wie sehr die Ehe sein
Leben verandert hat: das Staunen
dartiber, dass da nun plétzlich noch
jemand ist, eine junge Frau, die man vor
Kurzem noch gar nicht kannte, und die
jetzt mit einem im Bett liegt und friedlich



schlaft. Und der Mann daneben, der
lange, nein, immer allein war des Nachts,
kann es kaum glauben, dass die Tragerin
dieser Zopfe von nun an immer da ist
und sechs Kinder mit ihm bekommt, bis
dass der Tod sie scheidet.

Diese Vernunftehe wird besser halten
als so manche Liebesheirat in spateren,
romantischeren Zeiten und wird auch
dadurch Vorbildcharakter bekommen.
»Ich wollte meine Kéithe nicht um
Frankreich und um Venedig dazu
hergeben!«¥Z, sagt Luther und klingt
nach einem Ehemann, der es doch alles in
allem recht gliicklich mit seiner Frau
getroffen hat. Auch wenn es in der Ehe



nicht allezeit schnurleicht zugehe. Und
nicht nur Generationen evangelischer
Pfarrer werden sich an den Luthers
orientieren; mit Martin und Katharina
wird die Ehe, die vordem nur etwas fiir
den Adel und betuchte Biirger war, als
Lebensform weit tiber die
protestantischen Kreise hinaus fur alle
Menschen popular.

Das »schonste Ehepfand« sind fiir
Martin Luther aber die Kinder. Und er
frohlockt: »Ich habe eheliche Kinder die
hat kein papistischer Theologe.« %8 Er ist
ein engagierter Vater, der von unterwegs
nicht nur Katharina schreibt, sondern
auch den Kindern und ihnen kleine



Geschichten erzahlt. Wenn er nach Haus
zuriickkommt, bringt er Zuckerwerk und
Spielzeug mit. Drei S6hne und drei
Tochter bringt Katharina in nur acht
Jahren zur Welt. In den Abendstunden
sind die Kinder bei der grofien
Gesellschaft der Hausgenossen mit dabei,
der Vater findet Zeit, sich mit ihnen zu
beschaftigen, denn »sollen wir Kinder
erziehen, miissen wir Kinder mit ihnen
werden« 2, befindet er und zeigt damit,
wie ernst es ihm damit ist, seine Kinder
zu verstehen. Auch wenn er tagsiiber
manchmal streng sein muss, wenn sie ihn
beim Arbeiten storen: »Wenn ich sitze
und schreibe, so kommt das Hundchen



Tolpel iiber meine Briefe, und mein
Hanschen singt mir ein Liedlein daher;
wenn er’s zu laut will machen, so fahre
ich ihn ein wenig an, so singt er
gleichwohl fort, aber er machet’s
heimlicher und etwas mit Sorgen und
Scheu.«Z% Auch seine Strenge klingt
weniger autoritér, als man es fiir seine
Zeit erwartet. Es ist bekannt, dass der
Vater seine Kinder nie schldgt, so wie er
von seinem strengen Vater geschlagen
worden ist. Dennoch ist auch fiir Martin
Luther die Rangfolge eindeutig: Erst
kommt Gott, dann der Furst, dann der
Mann, nach ihm die Frau und dann erst
die Kinder.



Doch Hanschen, das alteste Kind,
macht als Jugendlicher seinen Eltern
Kummer, weil er zu Hause nicht so lernt,
wie er soll. Die Eltern schicken ihn daher
in die beste Lehranstalt des Landes nach
Torgau zu Schulmeister Markus Crodel,
wo er vor allem in Latein, Grammatik
und den guten Sitten unterwiesen werden
soll. Doch dann erkrankt seine jiingere
Schwester Lene schwer — die Tochter, die
nach dem Tod der kleinen Elisabeth, die
ihren ersten Geburtstag nicht erlebt, als
drittes Kind geboren worden ist. Die
Luthers rufen Johannes zurick nach
Wittenberg, weil Lene nach ihm verlangt:
»Sie sehnt sich so danach, ihren Bruder



zu sehen, dafl ich einen Wagen schicken
muss. Sie haben einander sehr lieb
gehabt«, schreibt Luther an Crodel. »Lass
ihn also mit dem Wagen hierher fliegen,
aber verschweige ihm den Grund ...
vielleicht kann Lenchen sich durch seine
Ankunft wieder etwas erholen.« 2.

Doch das kann sie nicht. Magdalene
stirbt mit 13 Jahren. Und zwar in den
Armen des Vaters, nicht der Mutter, die
den Schmerz, der sie iberwaltigt, vor
dem sterbenden Kind verbergen will:
»Kéathe war in derselben Kammer, doch
weiter vom Bette um der Traurigkeit
willen« 24, schreibt Luther auf. Schon bei
Elisabeths Tod mit acht Monaten



empfindet der Vater grofie Trauer, iiber
die er fast ein wenig verwundert notiert:
»Das hitte ich nie zuvor gedacht, dass
ein vaterliches Herz so Weich werden
kénnte, wegen der Kinder.« 2 Doch bei
Lieblingstochter Lene sind beide Eltern so
untrostlich, dass ihnen nicht einmal »der
Tod Christi« hilft, »wie es doch sein
sollte« . Bei der Trauerfeier fillt Martin
Luther auf die Knie und weint bitterlich.
Doch sind ja auf3er Johannes noch die
drei jiingeren Kinder im Haus, die beiden
Buben Martin und Paul und die jlingste
Tochter Margarethe, sie werden die
Eltern im Lauf der Zeit wohl trosten.
Vier Jahre spater geht es auch mit



Martin Luther zu Ende. Nach dem Tod
von Lene haben seine Depressionen
wieder zugenommen, auch plagen ihn
unzihlige andere Leiden wie die Gicht,
Gallen- und Blasensteine,
Magenprobleme, Verstopfung,
Bluthochdruck und ein schwerer Tinnitus
— wohl die Folgen von Fasten und
jahrelangem Schlafmangel wahrend
seines Klosterlebens, das seine Gesundheit
friith ruiniert hat. Er stirbt am 18. Februar
1546 in Eisenach. Katharina trifft die
Nachricht ins Herz, seine so viel jiingere
Frau wird ihn nur um sechs Jahre
tiberleben.

Bei der Trauerfeier am 22. Februar sind



aufler Katharina Luther und den vier
Kindern und den Freunden auch
Hofbeamte, Wittenberger und die ganze
Universitat dabei. Bugenhagen und
Melanchthon halten die
Traueransprachen zu Ehren des
verstorbenen Reformators. Die Witwe
findet darin mit keinem einzigen Wort
Erwahnung.

Dabei ist sie diejenige, die der Verlust
Luthers am meisten trifft. Wie schlecht es
ihr noch zwei Monate nach seinem Tod
geht, wissen wir aus einem ihrer wenigen
erhaltenen Briefe: »... wer sollte nicht
billig betriibt und bekiimmert sein wegen
eines solchen teuren Mannes, wie es mein



lieber Herr gewesen ist, der nicht allein
einer Stadt oder nur einem Land, sondern
der ganzen Welt viel gedient hat.
Deswegen bin ich wahrhaftig so sehr
betriibt, daf} ich mein grofies Herzeleid
keinem Menschen sagen kann und ich
weil} nicht, wie mir zu Sinn und zu Mut
ist. Ich kann weder essen noch trinken.
Auch dazu nicht schlafen. Und wenn ich
ein Fiirstentum oder Kaisertum gehabt
hitte, hitte es mir darum nicht so leid
getan, falls ich es verloren hatte als daf
nun unser lieber Herr Gott mir und nicht
allein mir, sondern der ganzen Welt
diesen lieben und teuren Mann
genommen hat. Wenn ich daran denke,



so kann ich vor Leid und Weinen (was
Gott wohl weif}) weder reden noch
schreiben lassen« 22, schreibt sie am 25.
April 1546 an ihre Schwégerin Christine.
Der Brief zeigt, wie heftig sie trauert, wie
sehr ihr dieser Mann nun fehlt.
Gleichzeitig ahnt Katharina Luther
wohl auch schon, was nun auf sie
zukommt: Denn trotz eines eindeutigen
Testaments ihres Mannes, das sie zu
seiner Alleinerbin macht, muss sie
erbittert kimpfen, um im Schwarzen
Kloster wohnen bleiben zu diirfen.
Warum wird der letzte Wille ihres
Mannes nicht respektiert? Weil er keinen
Vormund fiir Katharina bestimmt hat.



Das ist sein Fehler. Dabei wusste Martin
Luther ja, dass seine Katharina die Letzte
ist, die einen Vormund braucht. Aber das
hilft ihr jetzt nicht. Sie muss Melanchthon
anbetteln, um uber die Runden zu
kommen, schreibt einen Bittbrief nach
dem anderen.

Schliellich tiberweist ihr der Kurfiirst
100 Gulden Uberbriickungsgeld, doch
man verlangt von der Witwe, die S6hne
zum Studium wegzugeben, das Kloster zu
verlassen, sich einzuschrianken und in
eine kleinere Wohnung zu ziehen.
Katharina Luther aber denkt nicht daran
und macht das Gegenteil — und wieder
zeigt sie ihren starken Willen und ihre



Durchsetzungskraft: Sie zieht nicht nur
nicht aus dem Schwarzen Kloster aus,
sondern nimmt noch mehr Studenten auf
und kauft zusatzlich zu Zilsdorf noch ein
zweites Gut in Wachsdorf hinzu, um sich
wirtschaftlich abzusichern. »Die Frau
lief3e sich doch nicht raten«, bemerkt
Melanchthon schmallippig, »sondern ihr
Gutdiinken und Meinung miisse alleweg
vorangehen. « 28

Kurfiirst und Hof fiigen sich darein,
allerdings bekommen Katharina und ihre
Kinder verschiedene Vormunder; dass sie
selbst Vormund der Kinder wird, wie ihr
Mann es vorgesehen hatte, kann sie nicht
erreichen. Aber das Wichtigste scheint



Katharina zu sein, dass sie alle im Kloster
wohnen bleiben konnen, das sie ja ganz
gut ernahrt.

Doch Ruhe hat sie nicht lange nach
diesem Kampf. Denn in den ihr noch
verbleibenden wenigen Jahren muss sie
das Schwarze Kloster drei Mal mit Sack
und Pack verlassen: Zwei Mal erlebt sie,
was Krieg, Not und Verwiistung sind:
Noch in Luthers Todesjahr bricht der
Schmalkaldische Krieg aus, die
kaiserlichen — katholischen — Truppen
versuchen, die evangelischen Landesteile
zuriickzugewinnen und stehen vor
Wittenberg, Katharina fliichtet mit ihrer
Familie im Oktober iiber Dessau nach



Magdeburg. Bei ihrer Riickkehr Ostern
1547 ist alles Vieh tot, die Vorrate und
Gérten gepliindert, nur das Kloster steht
noch. Die beiden Giiter in Ziilsdorf und
Wachsdorf aber muss Katharina wohl
abschreiben.

Doch hat sie in Wittenberg gerade
alles mit viel Miithe wieder hergerichtet,
als sich das bose Spiel wiederholt: Die
Truppen kehren zuriick, wieder flieht
Katharina, diesmal bis nach
Braunschweig, wo sie mit den Kindern in
einem evangelischen Kloster
unterkommt. Teuer ist ihre Flucht, die
600 Gulden, die das verschlingt, bringt sie
auf, indem sie Luthers Silberbecher



beleiht.

Bei ihrer Rickkehr im Juli dasselbe
traurige Schauspiel: Alles, was sie mit
ihren eigenen Handen aufgebaut hat, ist
zerstort, abgebrannt, diesmal auch das
Kloster, nur Ruinen stehen noch. Bis 1548
wird das Schwarze Kloster renoviert,
dann floriert es wieder, Studenten ziehen
wieder ein, in der Aula werden
Vorlesungen abgehalten.

So konnte es weitergehen, Katharina
ist ja erst fiinfzig, sie hat wieder alles im
Griff.

Doch schon zwei Jahre spater muss sie
wieder ihre Sachen und Kinder packen
und vor einem neuen Feind fliehen —



diesmal ist es die Pest, die nach
Wittenberg kommt, der sogenannte
Schwarze Tod. Diesmal brechen sie in
grofiter Hast und nur mit dem Notigsten
nach Torgau auf, wo sie sich vor der
Seuche sicher glauben. Doch dort wird
Katharina Luther nicht mehr ankommen:
Kurz vor der Stadt scheuen die Pferde
und gehen durch, Katharina stiirzt vom
Wagen und in eine kalte Pfiitze, in der sie
erst einmal liegen bleibt, weil sie sich
mehrere Knochen und die Hiifte
gebrochen hat.

Das ist ihr Todesurteil. Zwar wird sie
eilends nach Torgau geschafft, wo sie
ihre jiingste Tochter Margarethe noch



drei Monate lang pflegt, doch Katharina
ist zu schwach, um sich von diesem Sturz
und der Unterkiihlung zu erholen. Am
17. Dezember 1552 wird die Tochter 18
Jahre alt, am 20. stirbt Katharina Luther,
geborene von Bora, mit gerade 53 Jahren.
Am Haus ist heute eine Tafel angebracht,
in der Torgauer Stadtkirche findet man
ihr Grab.

21 Jahre ist Katharina an Luthers Seite
gewesen. Wire die Reformation ohne sie
anders verlaufen? Sehr wahrscheinlich.
Denn ohne die positiven Erfahrungen, die
Luther in dieser Ehe machen konnte,
waren viele seiner Erkenntnisse ganz
anders ausgefallen, theoretischer, rigider.



So aber kommt er zu der grundsatzlichen
Erkenntnis: »Es ist keine lieblichere,
freundlichere noch holdseligere
Verwandtnis, Gemeinschaft und
Gesellschaft denn eine gute Ehe.«ZZ

Privat lief es also gut zwischen Martin
und Katharina. Aber sonst?

Was ist aus dem Traum von Freiheit
und Abenteuer geworden, den die jungen
Nonnen einst im Kloster getraumt haben?
Konnten sie das, was sie sich vorgestellt,
gewlinscht, ersehnt hatten, realisieren?
Bei Katharina hat man den Eindruck:
Doch, das Leben, das sie an Luthers Seite
gefithrt hat, muss schon ungefahr ihren

Erwartungen entsprochen haben.



Schliellich hat sie weitgehend
selbstbestimmt wie eine Unternehmerin
schalten und walten konnen, wie sie es
fiir richtig erachtet hatte.

Allerdings dndert sich das schlagartig
nach dem Tod des Mannes an ihrer Seite.
Mochte sie auch die Lutherin sein, das
niitzt ihr nun nichts mehr. Pl6tzlich ist sie
eine Witwe und damit rechtloser, als sie
es im Kloster gewesen ist. Einen
Vormund braucht sie jetzt, um
wenigstens in den Genuss minimalster
Rechte zu kommen. Sie muss sich wehren
gegen alle, die ihr das Recht absprechen,
ihren Status als Lutherin auch ohne
Luther zu verteidigen und die Familie



zusammenhalten. Und sich allein
durchschlagen gegen alle Widrigkeiten,
die sich einer Witwe in den Weg stellen.
Hat sie ein Gefiihl entwickelt fiir das
Unrecht, das in der Ungleichbehandlung
von Mann und Frau steckt? Vermutlich
eher nicht. Zu eindeutig scheint die
patriarchalische Ordnung biblisch
begriindet zu sein, wonach die Frau dem
Manne untertan sei. Generationen
zitieren das berithmte Paulus-Wort so oft,
dass es den Rang einer Wahrheit
bekommt. Genau wie das andere ebenso
berihmte Wort, das das Verhaltnis der
Kirche zu den Frauen bis in unsere Tage
hinein gepréagt hat, und das selbst die



kennen, die sonst nicht gerade bibelfest
sind: »Wie in allen Gemeinden der
Heiligen, lasset eure Weiber schweigen in
der Gemeinde: Denn es soll ihnen nicht
zugelassen werden, dass sie reden,
sondern sie sollen untertan sein, wie auch
das Gesetz sagt. Wollen sie aber etwas
lernen, so lasset sie daheim ihre Manner
fragen. Es steht den Weibern {ibel an, in
der Gemeinde zu reden« 22, schreibt
Paulus im Brief an die Korinther.

Diese Botschaft passt den Mannern der
Kirche besser ins Konzept als andere
Aussagen der Bibel, wonach sich alle
Menschen gleichermafien als Kinder
Gottes fithlen durfen oder als ein Jesus,



der sich gern mit Frauen umgab, weil er
ihre Gesellschaft schatzte. Zudem steckt
das mehr als zehntausend Jahre alte
Patriarchat den Menschen so in den
Genen und Knochen, dass sie gar nicht
auf die Idee kommen, die uralte
Herrschaft des Mannes iiber die Frau
infrage zu stellen.

Auch Luther tut dies nicht, der doch so
vieles infrage stellt. Und nicht einmal den
Mannern der Franzosischen Revolution
250 Jahre spater ist die
Gleichberechtigung zwischen Frau und
Mann einen Gedanken wert, obwohl sie
in der Nationalversammlung 1789 die
Erklarung verabschieden, die noch heute



Fundament der universalen
Menschenrechte ist: »Von ihrer Geburt an
sind und bleiben die Menschen frei und
an Rechten einander gleich.«Z Ein klarer
Satz, sollte man meinen. Kein Wunder,
dass die Philosophin und Schriftstellerin
Olympe de Gouges, eine Anhangerin der
Revolution, daraus logisch schlief3t: Alle
Menschen sind gleich. Ich bin ein Mensch.
Also bin ich gleich. Und sie fordert 1791
— rund ein Vierteljahrtausend nach
Luthers Tod - in ihrer »Erklarung der
Rechte der Frau und Biirgerin« fiir sich
und ihre Geschlechtsgenossinnen die
gleichen Rechte. Die Herren
Revolutionire sehen die Sache jedoch ein



wenig anders und gewahren Olympe de
Gouge 1793 das Recht, das Schafott zu
besteigen.

So verwundert es nicht, dass Luthers
Reformation so viel frither den Frauen
nicht viel, ja eigentlich fast nichts
gebracht hat, obwohl einige Frauen damit
anfanglich grof3e Hoffnungen
verkniipften. In Genf gibt es zum Beispiel
die zum Protestantismus tibergetretene
Abtissin Marie Dentiére, die alle
Glaubensbriider und -schwestern
Offentlich dazu auffordert, die Frau als
gleichwertigen Mitmenschen zu
akzeptieren und ihr Mitspracherecht in
religiosen Debatten zu gewahren. Prompt



beschlagnahmen die Kirchenoberen ihre
Schrift und erlassen sofort strenge
Zensurgesetze, damit sich so ein Affront
nicht wiederhole. Am Ende sind die
Frauen wieder, was sie immer waren:
geistliche Magde, religiose Gehilfinnen,
die ihren Mannern dienen, die Kirche
putzen und fiir den Blumenschmuck
sorgen80
Und das bleiben sie noch lange. Bilder
einer Luther’schen Familien-Idylle
entstehen und werden im Verlauf der
weiteren Jahrhunderte benutzt, um die
patriarchalische Ordnung der Familie zu
zementieren. Popular wird im 19.
Jahrhundert das Bild des Malers Gustav



Adolph Spangenberg, das den Laute
schlagenden Martin Luther als pater
familias inmitten seiner singenden
Kinderschar zeigt, das Jiingste auf dem
Schof} der Mutter, wahlweise vor dem
Kachelofen der Lutherstube oder dem
geschmiickten Christbaum, den es zu
Luthers Zeit dort gar nicht gab. Macht
nichts. Das Motiv ist beliebt, wird
tausendfach als Postkarte verschickt und
in zahlreichen Pfarrhdusern mitht man
sich, dem Bild zumindest nach aufien hin
zu entsprechen.

Daher verwundert es nicht, dass die Frau
als Pfarrerin lange kein Thema war in



den protestantischen Kirchen. In
Deutschland hat es zwei Weltkriege
gebraucht, um alles zu hinterfragen, was
als protestantische Theologie gelehrt
wurde. Im Verlauf dieses Prozesses wurde
dann auch gefragt: Wieso sollen
eigentlich Frauen vom Pfarramt
ausgeschlossen werden? Gibt es dafiir
eine stichhaltige theologische
Begriindung? Und die Antwort lautete:
Eigentlich nein, aber ...

Das musste griindlich diskutiert
werden, und das dauerte. Zwar wurde in
einigen Landeskirchen der EKD schon
wahrend der 50er und 60er Jahre die
Frauenordination eingefiihrt, aber die



evangelisch-lutherische Kirche
Schaumburg-Lippe hat sich damit bis
1991 Zeit gelassen. Die Wahl Maria
Jepsens zur weltweit ersten lutherischen
Bischofin 1992 erregte auch weltweit
Aufsehen. Die Amtseinfithrung Margot
Kafimanns 1999 als Bischofin der grofiten
evangelisch-lutherischen Landeskirche in
Deutschland Hannover erhitzte die
Gemiter.

Aber immerhin: Die protestantische
Kirche ist diesen Weg gegangen, und
vielleicht konnte sie ihn leichter gehen,
weil an Martin Luthers Seite sein »Herr
Kathe« aller Welt gezeigt hatte, was alles
eine Frau vermag, wenn man sie nur



lasst. Sie ware auch mit einer Pfarrstelle
fertig geworden, wenn man ihr nur eine
anvertraut hatte.



Der Patriarch von
Wittenberg

Seit dem Bauernkrieg hat Luthers
Autoritat in der Welt einige Kratzer
bekommen, und noch einige mehr, als er
Katharina von Bora heiratete. Manch
wohlgesonnenem Konservativen war
dieser »Skandal« peinlich. Aber Luther
ware nicht Luther, wenn er es nicht
verstunde, immer noch eins



draufzusetzen: Der ehemalige Monch
wurde Vater. Seine ehemalige Nonne
erwartete ein Kind. Der Skandal war
perfekt.

Noch einmal ging der Erregungspegel
hoch, wurde landauf, landab diskutiert
uber diesen Luther, der tiber seine Heirat
sagt, dass er es »dem Teufel mit seinen
Schuppen, den grof3en Hansen, Fiirsten
und Bischdfen zum Trotz getan« habe. Er
wolle »auch gern noch mehr Argernisse
anrichten, wenn ich nur noch mehr
wiisste, was Gott gefiele und sie
verdrdsse ... Denn ich gebe nicht auf und
fahre immer fort und treibe es umso
toller, je weniger sie es wollen« — Luther,



wie er leibt und lebt.

Nichts ficht ihn noch an. In seiner
Heimat in Wittenberg und Sachsen bleibt
er der grof3e Patriarch.

Und dabei schwebt er ja noch immer in
Lebensgefahr. Er ist weiterhin mit dem
Kirchenbann belegt, steht unter der
Reichsacht, und in Rom warten sie
zunehmend ungeduldig darauf, dass der
Kaiser endlich liefert. Der aber hatte
offenbar noch nicht die Zeit gehabt oder
vielleicht auch nicht das notige Interesse
aufgebracht, um Luther gefangen zu
nehmen und nach Rom zu bringen, denn
es scheint wichtigere
Reichsangelegenheiten zu geben, die seine



Aufmerksamkeit erfordern —
Meinungsverschiedenheiten mit dem
Papst, Querelen mit dem franzosischen
Ko6nig und immerzu die aggressiven
Osmanen vor der Ostgrenze seines
Reiches, da will er sich nicht auch noch
zusatzlichen Arger mit den zahlreichen
Luther-Sympathisanten aufhalsen.

Im Jahr 1526 ist wieder einmal
Reichstag, diesmal in Speyer, wieder steht
der Fall Luther auf der Agenda, aber
Kaiser und Reichsstande konnen sich auf
nichts einigen und vertagen die Sache auf
spater. Bis dahin solle jeder Regent selbst
entscheiden, welche Konfession auf
seinem Territorium gelte.



Diese pragmatische, als blof3es
Provisorium gedachte Absprache jedoch
etabliert sich als etwas Dauerhaftes. Im
»Augsburger Religionsfrieden« von 1555
wird diese Regel »cuius regio, illius
religio« — wessen Gebiet, dessen Religion
— schliefilich zu einem Gesetz. Fast ein
Jahrhundert lang bestimmt nun die
Konfession des Firsten die Konfession
seiner Untertanen.

Auf dem nichsten Reichstag, wieder in
Speyer, im Jahr 1529, fordert Erzherzog
Ferdinand von Osterreich, jetzt aber
wirklich mal Ernst zu machen mit dem
»Wormser Edikt« und den Ketzer Luther
endgiiltig nach Rom auszuliefern. Doch



alles, was er damit erreicht, ist ein Sturm
der Entriistung bei den lutherisch
gesinnten Reichsstanden, die deshalb
unter Protest das Treffen verlassen.
Seither heiflen die Anhénger der
Reformation auch Protestanten.

Noch einmal richtig ernst wird es fiir
Luther ein weiteres Jahr spater beim
Reichstag in Augsburg. Diesmal ist es der
Kaiser selbst, der nun darauf dringt,
Luther gefangen zu nehmen, und
erschwerend kommt hinzu: Luthers
Beschiitzer und Gonner, Friedrich der
Weise, ist tot.

In dieser Situation versucht
Melanchthon den Nachweis zu erbringen,



dass die Wittenberger Reformation mit
der Heiligen Schrift und der wahren
Kirche tibereinstimmt. Ein halbes
Dutzend evangelischer Landesherren und
die Reichsstddte Niirnberg und
Reutlingen unterschreiben den Text am
25. Juni 1530. Noch immer haben also die
Reformatoren keine Kirchenspaltung im
Sinn, wollen im Schof3 der Kirche bleiben.
Der Kaiser und die katholische
Mehrheit jedoch, gewohnt das Prinzip
»Befehl und Gehorsam« zu exekutieren,
haben schon lange keine Lust mehr, sich
mit immer neuen langatmigen Texten der
Gegenseite zu befassen und endlos
dariiber zu diskutieren. Daher bleiben sie



stur und bestehen auf der Verhaftung
Luthers, und zwar schnell.
Melanchthons Schrift verfehlt also ihr
Ziel, macht aber, und das ahnen
Melanchthon und die Unterzeichner des
Textes zu diesem Zeitpunkt noch nicht,
Geschichte, denn der Text wird als
Confessio Augustana (CA) zur
entscheidenden Bekenntnisschrift der
Reformation. Der grundlegende Text
gehort noch heute zu den verbindlichen
Bekenntnisschriften der lutherischen
Kirchen, in der Fassung von 1540
(Variata) auch der reformierten Kirchen.
Das zeigt, welch hervorragenden
Theologen Luther in Melanchthon an



seiner Seite hatte.

Nachdem die reformatorisch gesinnten
Fiirsten gesehen haben, wie ernst es dem
Kaiser mit der Verhaftung Luthers ist,
schlief3en sie sich am 27. Februar 1531 in
Schmalkalden unter Fithrung von
Kursachsen und Hessen zum
»Schmalkaldischen Bund« zusammen,
eine Art Verteidigungsbiindnis, das sich
den papstlichen Truppen entgegenstellen
sollte, wenn diese es tatsachlich auf
Luther abgesehen hitten. Das verscharft
den Konflikt mit Papst und Kirche. Es
riecht nach Krieg und die Schlinge um
den Hals Martin Luthers zieht sich weiter
zZu.



Aber dann sind es ausgerechnet die
von Luther beschimpften Osmanen, die
ihn indirekt retten, denn diese riicken
nach Westen vor und bedréangen — nicht
zum ersten Mal - das Habsburger Reich.
Luther hatte schon haufig und friih die
Osmanen als » Agenten des Teufels« und
zugleich deren Invasion in Europa als
eine Strafe Gottes gegen das Christentum
und den Papst beschrieben.

Nun, da die »Agenten des Teufels« vor
Wien stehen, ziehen sie Luthers Kopf aus
der Schlinge, denn der Kaiser braucht
jetzt keinen Gefangenen Luther, sondern
jeden Fiirsten und jeden Mann im Kampf
gegen die Osmanen. Gemeinsam ziehen



Protestanten und Katholiken gegen den
osmanischen Sultan Suleiman II. ins Feld
und zwingen ihn zum Riickzug. Wieder
hat Luther Ruhe vor dem Kaiser und dem
Wormser Edikt.

Diesmal fiir immer. Luther lebt und
lehrt bis zu seinem Tod unbehelligt in
Wittenberg. Er predigt, halt Vorlesungen,
dichtet und komponiert Kirchenlieder
und nutzt die Zeit, um die restlichen Teile
der Bibel, vor allem das Alte Testament,
zu Ubersetzen. Im Jahr 1534 ist es
geschafft. Erstmals erscheint die ganze
Bibel in der Ubersetzung Martin Luthers
auf Deutsch.

Auch einen Katechismus schreibt er.



Damit legt er das Fundament fiir eine
evangelische christliche Erziehung und
Bildung.

Seine Heirat mit Katharina war seine
vorletzte reformatorische Tat. Die letzte
Tat vollbringen beide durch die Art, wie
sie das Pfarrhaus fithren. Das wird zum
Urbild protestantischer Pfarrhauser in
Deutschland. Hier werden nun die Kinder
erzogen, findet christliches Familienleben
statt, zieht Luther seine Schliisse tiber Ehe
und Familie. Hier gehen Géste ein und
aus, finden Luthers berithmte
Tischgesprache statt, wird frohlich
gegessen, getrunken, gestritten,



politisiert, polemisiert. Aus diesem Urbild
entwickelt sich das protestantische
Pfarrhaus als Institution. In ihr verbringt
Luther die letzten zwei Jahrzehnte seines
Lebens, das allméhlich in ein ruhigeres
Fahrwasser gerét.

Andere bestimmen zunehmend den
Fortgang der Reformation, die
Landesfursten, die Reichsstadte, auch
Luthers Freund und engster Mitarbeiter
Philipp Melanchthon. Er ist jetzt der
fithrende Kopf der Reformation, er
systematisiert die sprunghafte lutherische
Theologie und bringt eine gewisse Ruhe
in die weitere Entwicklung und
Etablierung der evangelischen Kirchen



hinein.

Luther hat nichts dagegen, denn er
merkt, wie ihm die Krifte schwinden. Je
alter er wird, desto mehr werden die
Leiden, die ihn plagen, und es bleibt
trotzdem noch immer genug zu tun.
Zahlreiche Lander weit iber Deutschland
hinaus hatten sich von der Kirche in Rom
losgesagt. Daraus entstand der Zwang,
sich eine neue Kirchenordnung und eine
neue Organisationsstruktur zu geben.
Fragen, wie dies zu bewerkstelligen sei,
nach welchen Grundsitzen, in welchen
Formen, landeten fast zwangslaufig im
Zentrum der Reformation, also in
Wittenberg.



Die Wittenberger Stadtkirche und die
Professoren der Theologischen Fakultat
entwickelten sich dadurch auf fast
natiirliche Weise zu einer Art Aufsichts-
und Ordinationsbehérde fiir den
evangelischen Pfarrstand im Reich und
im Ausland. Wenn die Professoren nicht
mehr weiterwussten, gingen sie zu
Melanchthon und Johannes Bugenhagen,
dem Wittenberger Stadtpfarrer und
Superintendenten, der Luthers
Beichtvater und engster geistlicher
Vertrauter war und als Visitator und
Kirchenorganisator Norddeutschlands
und Skandinaviens groflen Einfluss
gewann. Bugenhagen und Melanchthon



wiederum holten sich Rat bei Luther, dem
auf diese Weise doch noch die Rolle eines
zwar niemals gewahlten, aber von allen
anerkannten »QOberhaupts« der neu
entstehenden Kirche zufallt. Das kleine
Wittenberg mutiert dadurch zeitweilig zu
einer Art »Rom des Welt-
Protestantismus«.



Eigentlich hatte Luther in diesen
spaten Lebensjahren, da er sah, wie sich
seine Gedanken tiber die Welt
verbreiteten und stetig neue Anhénger
fanden, zunehmend ruhiger, friedlicher
und milder gestimmt sein miissen. Doch



das Gegenteil ist der Fall. Luther wird
zum grofden Hasser, der manchmal
jegliches Maf3 verliert. Den Papst, den er
immer wieder als Antichrist, ja als Teufel
beschimpft, hasst er von Jahr zu Jahr
inbriinstiger. Fiir seine Ausfille gegen die
Osmanen und den Koran miissen sich
Protestanten heute gegeniiber den mit
uns lebenden Turken schimen, und leider
entwickelt er sich auch zum grofien
Judenfeind. 1543 veroffentlicht er die uns
heute hochst verstorende Hetzschrift Von
den Juden und ihren Liigen, die den eh
schon vorhandenen Anti-Judaismus
verstarkt und mit dazu betragt, dem
Anti-Semitismus in Europa und



besonders in Deutschland den Weg zu
bereiten. Vier Jahrhunderte spater werden
sich die Nazis darauf berufen.

In dem Machwerk gibt Luther
Ratschlage, wie die Obrigkeit »mit
diesem verworfenen, verdammten Volk
der Juden« umspringen solle: Sie miisse
ihre Synagogen niederbrennen, ihre
Hauser zerstoren und sie selbst »wie die
Zigeuner« in Lager sperren. Noch in
seiner letzten Predigt in Eisleben, drei
Tage vor seinem Tod, fordert er von der
Kanzel, die Juden missten aus der
christlichen Gesellschaft ausgeschlossen
werden, da sie nicht ablieflen, Jesus zu
lastern. Auflerungen von ihm aus



fritheren Zeiten waren wesentlich
freundlicher, aber da hatte er noch
erwartet, dass die Juden sich frither oder
spater zum Christentum bekehren
wiirden. Da die Juden nicht daran
dachten, sich von ihm bekehren zu lassen,
verwandelte sich seine Sympathie in
Hass. Die Ausbriiche des alten Luther
gegen die Juden stehen erratisch in seiner
Vita. In seine Theologie hat er diesen
Hass nicht integriert. Es war auch kein
rassistischer Hass wie spater im
Nationalsozialismus, sondern ein religios
bedingter, was den Hass aber auch nicht
besser macht. Jene Deutschen, die zuerst
die Synagogen anziindeten und spéater



sechs Millionen Juden im Gas
ermordeten, interessierte diese feine
Unterscheidung nicht — ein beschdmendes
Erbe des Protestantismus bis heute.

Martin Luther reist am 23. Januar 1546,
schon schwer krank, nach Eisleben, um
einen Familienstreit zu schlichten.2! Dort
bleibt er einige Wochen, predigt auch
mehrmals, zuletzt in der Andreaskirche,
wo er einen Schwicheanfall bekommt
und abbrechen muss. Zwei Tage danach,
am 17. Februar, spiirt er heftige
Schmerzen in der Brust und leidet unter
Atemnot. Unruhig geht er auf seinem
Zimmer umher, fithlt die Nahe des Todes



und sagt verwundert: »Ich bin hier zu
Eisleben geboren und getauft, wie wenn
ich hierbleiben sollte?«82

Dabei hatte er gerade in seinem ihm
eigenen deftigen Humor an seine Kathe
geschrieben: »Wenn ich wieder heim gen
Wittenberg komm, so will ich mich
alsdann in den Sarg legen und den
Maden einen feisten Doktor zu fressen
geben. «&3

Den Abend, es geht ihm schon wieder
besser, verbringt er in frohlicher Runde
und isst und trinkt viel wie immer, geht
gegen acht Uhr ins Bett, schlaft ein und
wacht zwei Stunden spater wieder auf.
Die Brustschmerzen sind wieder da,



starker als je, die Atemnot auch, er friert.
Seine Umgebung — zwei S6hne, die
Wirtsleute, der Schlossprediger — ahnen,
dass es zu Ende geht, bleiben bei ihm,
rufen zwei Arzte. Auch Graf Albrecht
und seine Grafin aus dem nahe gelegenen
Stadtschloss kommen und bemiihen sich
um Luther. Die Grifin reibt ihn mit
Aquavit ein, und plotzlich steht die Frage
im Raum: Wie soll er sterben? Doch nicht
auf katholische Art mit letzter Olung und
den Sterbesakramenten, einem
Rosenkranz und der Anrufung der
Heiligen?

Den anwesenden S6hnen und
Theologen ist sehr bewusst, dass da nicht



nur der Vater, ein Privatmann, stirbt,
sondern Martin Luther, und dass dieser
auf reformatorische Art sterben muss und
das auch anschlief3end zu berichten sein
wird. Sie haben noch frisch im
Gedéchtnis, dass ein paar Monate zuvor,
in einem aus Italien stammenden
Pamphlet verkiindet wurde, Luther sei
eines schiandlichen Todes gestorben. Nach
seiner Beerdigung habe es in seinem Grab
rumort, und als man es offnete, sei es leer
gewesen, aber voll von schwefligem
Gestank — eine Anspielung auf den
mittelalterlichen Glauben, dass ein Ketzer
am Ende seines Lebens seiner Seele
beraubt wird von einem nach Schwefel



stinkenden Teufel .34

Deshalb beten die Anwesenden mit
Luther. Dreimal soll er den Vers aus
Psalm 31,6 gebetet haben: »In deine
Hande befehle ich meinen Geist; du hast
mich erlost, Herr, du treuer Gott.«& Und
in einer der letzten Minuten, in der er
noch bei Bewusstsein war, so berichten
sie hinterher, hitten sie ihn gefragt, ob er
sich zu Jesus Christus bekenne, und er
habe mit einem klaren Ja geantwortet,
ehe er verschied.8¢

Luther schafft es also tatsiachlich nicht
mehr nach Wittenberg. Er stirbt an jenem
kleinen Ort, in dem er geboren wurde, in
einem Haus, das nur einen Katzensprung



von seinem Geburtshaus entfernt ist. Und
er stirbt, wie gleich anschlielend
berichtet wird, einen frommen, christlich-
evangelischen Tod. Trotzdem werden von
katholischer Seite sofort tible Gertichte
verbreitet, und die Behauptung, er habe
Selbstmord begangen oder sei vom Teufel
selbst erwiirgt worden, halt sich unter
Lutherhassern bis ins 19. Jahrhundert.
Luther konnte in dem Bewusstsein
sterben, dass sich seine Reformation in
Deutschland und dariiber hinaus etabliert
hat und in der Hoffnung, dass man sich
in Rom doch noch eines Besseren besinnt
und seine Lehre annimmt. Er wére gerne
als Reformkatholik gestorben, nicht als



Kirchenspalter. Doch daraus wird nichts
mehr. Das Land ist offenbar schon
unwiderruflich in zwei konfessionelle
Lager gespalten, die sich nachhaltig
befehden und immer wieder auch blutig
bekampfen. Weniger als ein halbes Jahr
nach dem Tod des Reformators gehen
Katholiken und Protestanten erstmals mit
Waffen aufeinander los.



Der blutige Kampf um
die Wahrheit

Im Jahr 1555 ist Deutschland zu neunzig
Prozent evangelisch. Der Augsburger
Religionsfriede vereinbart ein
Stillhalteabkommen zwischen beiden
Konfessionen. Die Luther-Kirche
organisiert sich schon zu Lebzeiten des
Grunders in Landeskirchen, die sich mit
den weltlichen Territorien decken. Deren



Regenten sind die Oberherren ihrer
regionalen Kirchen. Die Liaison von
Kirche und Staat wird im Protestantismus
enger, als sie es im Mittelalter mit den
Antipoden Papst und Kaiser war und
begriindet eine tiber Jahrhunderte
andauernde unheilige Allianz zwischen
Thron und Altar. Die zerbricht in
Deutschland erst mit dem Ende des
Kaiserreichs 1918.

Die katholische Kirche beginnt mit
einer »Gegenreformation«. Nachdem sie
erkennt, dass ihr vorlaufig die Kraft fehlt,
den Protestantismus gewaltsam
zurliickzudrangen, fiihrt sie ihren Kampf
gewaltlos weiter mit Gegenpropaganda,



Missionierung, aber auch mit geistiger
Auseinandersetzung und vor allem mit
einer Selbstreformation, einer Erneuerung
von innen her. So gesehen hat Luther
seiner alten Kirche doch noch einen
letzten Dienst erwiesen: Dadurch, dass die
Kirche durch die Erfolge des
Protestantismus gendtigt war, nach den
Griinden dieses Erfolgs zu suchen und
sie, soweit es eben moglich war, zu
beseitigen. Tatsdchlich ging die Rechnung
auf. Viele ehemals Abtriinnige kehrten in
den Schof3 der katholischen Kirche
zurlck.

Viele aber auch nicht. Daher gab es
nun einfach zwei Kirchen. Also auch zwei



Wahrheiten. Wenn es aber zwei
Wabhrheiten gibt, kann es dann nicht
auch drei, vier, viele Wahrheiten geben?
Oder vielleicht gar keine, jedenfalls keine
absolute?

Diese Fragen sind nun da. Andere
gesellen sich dazu. Da ist dieser schon
mehrfach erwahnte Astronom Nikolaus
Kopernikus, der sich allein aufgrund
irgendwelcher Berechnungen zu der
Behauptung verstiegen hat, die Erde sei
keine Scheibe, sondern eine Kugel, und
sie stehe nicht im Mittelpunkt des
Weltalls, wie es die Kirche lehrt, sondern
kreise um die Sonne. Beweisen konnte er
es nicht, aber hat es nicht Kolumbus mit



seinem Seeweg nach Indien bewiesen?
Wenn die Kirche also in diesem Punkte
irrt, irrt sie dann moglicherweise auch in
anderen Punkten?

Und in Niirnberg gibt es einen Maler,
Albrecht Diirer, der nicht mehr
Heiligenbildchen und biblische Szenen
malt, sondern sich, seine Mutter,
Niirnberger Patrizier und ganz
gewohnliche Zeitgenossen. Was hat das
zu bedeuten? Werden da etwa — wie in
einer Wohnung die Mdbel — die Dinge
der Welt so lange hin und her geriickt,
bis nichts mehr an seinem seit
Jahrhunderten angestammten Platz steht?
Kopernikus riickte die Erde aus dem



Mittelpunkt des Weltalls an den Rand,
dafiir riickt nun dieser Diirer den
Menschen ins Zentrum der Erde. Gehort
er da wirklich hin? Wird da an der
Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert die
ganze Welt ver-rickt?

Es gab noch Schlimmeres, von dem die
grofie Mehrheit in Europa nichts
mitbekam, etwas fiir die damalige Zeit
ganz und gar Verriicktes, das in den
Giftschrank gehorte und nur von dazu
Berufenen in kleinen Dosen benutzt
werden durfte, einen Text, eine Ketzereli,
fir die selbst Luther die sofortige
Verbrennung des Ketzers auf dem
Scheiterhaufen gefordert hitte. Der



Ketzer behauptet, dass kein Schopfergott
tiber die Welt regiere, dieser Gott gar
nicht existiere, die Erde ein zufillig, von
selbst entstandenes Gebilde sei, das nicht
im Zentrum des Universums stehe, der
Mensch durch den Tod mit seinem
Korper ausgeldscht werde, dem keine
unsterbliche Seele entweiche. Nur die
Materie, aus der er besteht, wandle sich
und bleibe ewig und unzerstorbar
bestehen. Die Liebe zwischen den
Menschen sei nichts weiter als eine List
der Natur, mit der diese den Menschen
dazu bringe, sich fortzupflanzen.
Uberhaupt bestehe das Grundprinzip des
ganzen Kosmos darin, dass sich dauernd



Atome mit Atomen verbinden und wieder
16sen und dadurch aus sich heraus die
Welt und die ganze Vielfalt der
Erscheinungen der Natur hervorbringen.
Die Religion aber sei nichts als
Aberglaube. Es gebe weder Himmel noch
Holle, auch keine Erbsiinde und keine
Erlosung.

In diesem Text ist sie da, die Neuzeit,
viel zu frith, wie es scheint, denn bis sich
das darin enthaltene atheistisch-
naturwissenschaftliche Weltbild
durchsetzt, vergehen noch viele
Jahrhunderte. Wer aber hat das
geschrieben, und warum hat die Kirche
nicht zuvorderst den Urheber dieser



Dichtung De rerum natura (Von der
Natur der Dinge) verfolgt, statt Luther?

Die verbliiffende Antwort lautet: Thr
Verfasser konnte nicht mehr verfolgt
werden, weil er schon sehr lange tot war.
Lukrez heift er, ein romischer Dichter
und Philosoph war er, und geschrieben
hatte er diesen Text im ersten
Jahrhundert vor Christus. Lange war der
Text verschollen. Aber im Jahr 1417
wurde er wiederentdeckt und sofort
verbreitet, wenn auch im Geheimen - von
Klerikern, Mannern der Kirche, aber auch
von den Humanisten.

Poggio Bracciolini heifit der
Entdecker. Er lief§ den Text heimlich



nachdrucken. Andere druckten ebenfalls
nach und verbreiteten ihn geheim weiter.
Als im Jahr 1516 herauskam, was da
heimlich verbreitet worden war, schritt
die Kirche ein und lie3 jeden Nachdruck
verbieten. Aber da kursierten langst
zahlreiche Drucke und wurden heimlich
weitergereicht.

Der Lukrez’sche Atheismus inspirierte
und infizierte seit 1417 zahlreiche
Gelehrte in Europa und half mindestens
so viel wie Luthers Theologie, der Neuzeit
und Aufklarung den Weg zu bereiten.
Montaigne (1533-1592) hatte das Werk
gelesen, Shakespeare (1564-1616) kannte
es und schmuggelte in »Romeo und



Julia« ein Gespann von kleinen Atomen
ein, das iiber die Nasen von Schlafenden
fahrt, Moliére (1622-1673) iibersetzte es
ins Franzosische.

Auch wenn so etwas nur von wenigen
Hochgebildeten im stillen Kimmerlein
gelesen und nur heimlich dariiber
diskutiert wird, kann dennoch nicht
ausbleiben, dass etwas davon nach auf3en
diffundiert, in andere Kopfe dringt, und
sei es nur unbewusst, und sein Werk
verrichtet, Zweifel sit, Verunsicherung
erzeugt, das Bestehende und scheinbar
felsenfest Unverriickbare einem
allméhlichen Prozess der Erosion und
Zersetzung unterwirft — zusétzlich zu



dem, was durch Luther fiir allgemeine
Verunsicherung sorgte.

Das Zeitalter des skeptischen Denkens
hatte begonnen, des sich Vorwirtstastens
durch Versuch und Irrtum - ein
schmerzlicher Prozess fir Volker, die
gewohnt waren, nicht denken zu miissen,
da sie ja ihren Glauben hatten, der
zugleich Wissen war.

Schon die Existenz zweier christlicher
Wahrheiten machte Fiirsten, Konigen,
Geistlichen, Gebildeten, aber auch
Handwerkern und Bauern schwer zu
schaffen. Viele hielten es tatsichlich fir
verruckt, dass da zwei einander
widersprechende »Wahrheiten«



nebeneinander existierten. Es konnte
doch nur eine wahr sein!
Schlimmstenfalls gar keine. Aber doch
nicht zwei gleichzeitig.

Das menschliche Bediirfnis nach
Gewissheiten aber ist grof3. Man will in
Sicherheit leben, sich auf das, was gelehrt
wurde und wird, verlassen konnen, und
was schon immer giiltig war und ist,
sollte auch kiinftig giiltig bleiben. In dem
Malf3, in dem dieses Beduirfnis enttauscht
wird, wachst die nostalgische Sehnsucht
nach alten Gewissheiten und die
Bereitschaft, zu diesen zuriickzukehren.
Im selben Maf} wichst auf der Gegenseite
das Bedurfnis, die alten Sicherheiten



durch neue zu ersetzen, den alten, als
Irrtum erkannten Gewissheiten die
eigenen neuen, nun giltigen
Gewissheiten entgegenzusetzen. Die Folge
ist, dass ein tiefer Riss durch die
Gesellschaft geht. Und das Ergebnis ist
nicht mehr Sicherheit, sondern mehr
Verunsicherung.

Golo Mann nennt die Reformation ein
»Grundereignis« der deutschen
Geschichte, sie habe das Land »glatt in
zwei Halften gespalten, eine Spaltung,
die bis ins postchristliche Heute
nachwirkt. Eine Spaltung, unter der so
viele litten, dass es zunéchst sehr nahelag,
eine Entscheidung herbeizufithren, um



die Spaltung zu iberwinden und zu den
alten Gewissheiten zuriickzukehren oder
sie endgiiltig zu erledigen.

Wie fithrt man eine Entscheidung herbei,
wenn das ewige Disputieren zu keinem
Ergebnis fithrt? Mit Macht und mit
Gewalt. Das ist stets die grofe
Versuchung.

In diese Versuchung schlitterte Europa
hinein, als am 23. Mai 1618, ein
dreiviertel Jahrhundert nach Luthers Tod,
drei Médnner aus einem Fenster der Prager
Burg in den Burggraben geworfen
wurden. Eigentlich hitte nur einer aus
dem Fenster fliegen sollen, der bohmische



Ko6nig Ferdinand von Steiermark. Aber
der war gerade nicht da, als
Aufstandische in die Burg eindrangen
und dann eben die drei Manner ergriffen,
die zuféllig da waren und dem Konig im
Rang am néchsten standen.

Ursache des Aufstandes war die
Verletzung einer Zusage. Dem
iberwiegend protestantischen Teil
Bohmens war 1609 in einem
Majestétsbrief von Kaiser Rudolf II. das
Recht auf freie Religionsausiibung
zugestanden worden. Dann aber bemiihte
sich die bohmische Obrigkeit um eine
Rekatholisierung des Landes. Die
Protestanten sahen ihre Rechte



zunehmend beschnitten, immer hiufiger
kam es zu Unruhen, und diese
kulminierten eines Tages in jenem
beriihmten Prager Fenstersturz, den die
drei Méanner aber wie durch ein Wunder
iberlebten. Tatséchlich behaupteten die
Katholiken hinterher, die Jungfrau Maria
hochstselbst habe die drei vor dem Tode
bewahrt. Die Protestanten konterten mit
der Legende, die drei seien in einen
weichen, dampfenden Misthaufen
gefallen.

Ob es nun so oder anders gewesen war
— dieser Fenstersturz markiert den Beginn
eines 30 Jahre wiahrenden Krieges, bei
dem es anfangs noch um Glaubensfragen



ging, im weiteren Verlauf aber immer
mehr um Hegemonie, Macht, Interessen,
Pfrinde, Land, Geld. Gebiindelt wurden
all diese Konflikte in einen Kampf
»katholisch gegen evangelisch«, »Kaiser
und Katholische Liga« gegen
»Protestantische Union«. Der Kampf
eskalierte zu einem brutalen Gemetzel,
einem gegenseitigen sich-Abschlachten,
bei dem religiose Fragen immer mehr in
den Hintergrund traten und ein normaler
Krieg um Macht und Territorien gefithrt
wurde.

Mord, Raub, Brandschatzung,
Vergewaltigung, Hunger und die Pest
plagten drei Jahrzehnte lang Soldaten



und die Zivilbevolkerung. Ganze
Landstriche wurden entvolkert. In Teilen
Siiddeutschlands iberlebte nur ein Drittel
der Bevolkerung. Erst als alle Ressourcen
erschopft, alle Teilnehmer so ermattet
waren vom Kéampfen, dass die Kréfte fur
eine Fortsetzung des Schlachtens nicht
mehr reichten, waren die Kriegsparteien
bereit, zu verhandeln, einen Kompromiss
zu schlieflen und den Frieden
herbeizufiihren.

Dieser »Westfalische Friede«, der in
Miinster und Osnabriick beschlossen
wurde, hat neben territorialen und
verfassungsrechtlichen Veranderungen
vor allem eine neuzeitliche



Errungenschaft hervorgebracht, die man
zwar auch schon dreiflig Jahre frither
ohne Blutvergiefien hitte haben kdnnen,
aber nun dennoch, besonders bei den
Protestanten, feierte: die vollkommene
Gleichstellung beider Konfessionen. Beide
hatten das gleiche Recht auf freie
Religionsausiibung, und auf den
Reichstagen durfte in Religionssachen
keine Konfession von der anderen
tiberstimmt werden. Es dauerte fast ein
Jahrhundert, bis sich das verwiistete,
ausgeblutete Land von diesem Krieg
wieder erholt hatte.



Luther — wer war er
eigentlich?

Wenn sich die Welt am 31. Oktober 2017
dieses altdeutschen Bettelmonchs namens
Martin Luther erinnert, dann kann in der
Flut der Feiern und Reden das
erstaunlichste Phinomen der ganzen
Geschichte leicht untergehen: dass dieser
Mann im Grunde genommen nur vier
Jahre gebraucht hatte, um die



Weltgeschichte so gravierend zu
verandern, dass wir noch ein halbes
Jahrtausend spater eine so grofle Sache
daraus machen. Eine Sache die er allein
durch sein Wort zustande gebracht hat,
vor allem durchs geschriebene.

Dieses Zutexten der Welt hat Luther
am 31. Oktober 1517 mit den 95 Thesen
begonnen. Ein Mensch von heute, der am
liebsten Thriller liest und sich US-Serien
wie Homeland oder Breaking Bad
reinzieht, langweilt sich zu Tode, wenn er
die Thesen der Reihe nach liest. Aber die
damalige Welt war so elektrisiert davon,
dass wir noch heute davon sprechen,
wahrend wir davon ausgehen konnen,



dass in 500 Jahren niemand mehr von
Breaking Bad sprechen wird, wahrend
die 95 Thesen zumindest in den
Geschichtsbiichern und Lexika
uiberdauert haben dirften. Daher sollte
man den Text — am besten zwischen zwei
Staffeln einer US-Serie — doch wenigstens
einmal gelesen haben.

Nach den 95 Thesen veroffentlichte
Luther in rascher Folge den Sermon von
Ablass und Gnade, je eine Schrift iber
die Sakramente, die Buf3e, die Taufe, das
Abendmahl, das Papsttum und das Neue
Testament — und da schreiben wir erst
das Jahr 1520. Im selben Jahr erscheinen
seine drei Hauptschriften An den



christlichen Adel deutscher Nation, Von
der babylonischen Gefangenschaft der
Kirche und Von der Freiheit eines
Christenmenschen. 1521 schreibt er
Wider die Monchsgeliibde und den
Traktat vom Missbrauch der Messe.
Damit hat er innerhalb von vier Jahren
die Legitimitit des Papstamtes bestritten,
den Papst als Antichrist beschrieben, das
Priesteramt ab- und die weltlichen Berufe
aufgewertet, Monche und Nonnen fiir
tiberfliissig erklart, das Priestertum aller
Glaubigen begriindet, den Laien das
Recht auf Mitbestimmung in der Kirche
zugesprochen, das Abendmahl neu
interpretiert, die Zahl der Sakramente



von sieben auf zwei reduziert, die
Heiligen- und Reliquienverehrung
abgeschafft und den ganzen christlichen
Glauben auf drei Saulen gestellt: sola fide,
sola gratia, sola scriptura — allein der
Glaube, allein die Gnade, allein die
Schrift.

In diesen vier Jahren hat er au3erdem
die pépstliche Bann-Androhungsbulle
Offentlich verbrannt, sich in Worms der
Aufforderung zum Widerruf verweigert
und auf der Wartburg das Neue
Testament aus dem Griechischen ins
Deutsche tibersetzt. Somit war am Ende
des Jahres 1521 alles schon da, was die
Reformation ausgemacht und zur



Entstehung der evangelischen und
reformierten Kirchen gefiihrt hat. Das
Einzige, was noch fehlte, war seine
Selbstentbindung von den
Ménchsgeliibden und dem Zolibat. Das
hat er vier Jahre spater durch seine Heirat
mit Katharina nachgeholt. Eine
Nebenwirkung davon war die Entstehung
einer neuen Institution: das evangelische
Pfarrhaus.

Wie gewaltig die Leistung Luthers
gewesen ist, und wie folgenschwer, das
ist den Deutschen und der Welt erst im
Lauf der Zeit aufgegangen, umso
deutlicher, je grofier der zeitliche Abstand
wurde. Natiirlich haben auch Luthers



Zeitgenossen schon gesehen, dass hier ein
ganz besonderer Geist am Werk ist, aber
wie tiefgreifend die Folgen seines
Wirkens sein wirden, konnten sie weder
sehen noch ahnen. Auch Luther selbst
hitte wohl sehr gestaunt, wenn ihm
damals erzahlt worden ware, wie sehr der
Fortgang der Welt- und Geistesgeschichte
in den néachsten 500 Jahren von dem
beeinflusst wurde, was er in jenen kurzen
vier Jahren gedacht und getan hatte -
zumal er doch das baldige Weltende
erwartet und iiberhaupt nicht damit
gerechnet hatte, dass man ein halbes
Jahrtausend spater noch iiber ihn reden
wiirde. Stattdessen breiteten sich seine



Lehren tiber die ganze Welt aus. Der
Lutherische Weltbund zahlt heute 136
Mitgliedskirchen in 76 Landern, denen
uber 61,7 Millionen der weltweit 65,4
Millionen Lutheraner angehéren®. Sie
und die vielen reformierten Kirchen, die
nicht zu diesem Weltbund gehoren, feiern
am 31. Oktober 2017 die Reformation.
Schon frith, noch zu seinen Lebzeiten,
wurde Luther auf eine Weise verklart, die
den Blick auf seine Grofle eher verstellte
als erhellte, und die er selbst auch nie
gewollt hitte. So wehrte er sich gegen
das ab 1522 gelaufige Wort »lutherisch«:
»Zum ersten bitte ich, man wolle meines
Namens schweigen und sich nicht



lutherisch sondern Christ nennen. ... Ist
doch die Lehre nicht mein, ebenso bin ich
auch fiir niemand gekreuzigt, ... Wie
kame denn ich armer, stinkender
Madensack dazu, dass man die Kinder
Christi mit meinem heillosen Namen
benennen sollte? Nicht so, liebe Freunde,
lasst uns die Parteinamen tilgen und uns
Christen nennen, nach dem, dessen Lehre
wir haben. « &

Das hat nichts gentitzt. Im Gegenteil:
Nach seinem Tod nahm die
Lutherverehrung religidse Ziige an. Man
sah in ihm den wiedergekehrten Elia oder
den »Engel mit einem ewigen
Evangelium«. Es gibt Holzschnitte von



ihm, die ihn mit Heiligenschein zeigen.2
Auf der Wartburg malten die
geschiftstiichtigen Burgherren in der
Lutherstube den Fleck an die Wand, der
seit Luthers angeblichem Tintenfasswurf
auf den Teufel geblieben war. Die Pilger
bestaunten ihn ehrfiirchtig, betatschten
ihn, brachen gar ein Stiick Putz heraus,
brachen auch ein Stiick Holz aus Luthers
Schreibtisch und nahmen beides als
wundertitige Reliquie mit nach Hause.
Von Zeit zu Zeit wurde der Tintenfleck
erneuert. Allerdings, so protestantisch
war man dann doch, man verehrte zwar
»den Heros Luther, aber man erwartete
von ihm keine Fiirsprache bei Gott, keine



Wunder am Grabe und erwihnte ihn
auch nicht als Fiirsprecher in Gebeten«.2!

O

Dennoch war die Entwicklung Luther
zum Nationalheiligen kaum aufzuhalten.

S

Der Sockel, auf den er gestellt wurde,



wuchs in jedem Jahrhundert mehr in die
Hohe und stand zuletzt so hoch iiber den
Menschen, dass der Mensch Luther
allméahlich unsichtbar wurde und sich in
eine Projektionsflache verwandelte, auf
der jeder sehen konnte, was er zu sehen
wiinschte. Jede Generation malte sich ihr
eigenes Lutherbild, und schon Lucas
Cranach hatte damit angefangen.
Unermiidlich hatte er Luther, je nach
Bedarf, als Monch, Junker und Herkules
und Professor portritiert. »Vor allem das
Bild Luthers im Professorentalar wurde
massenhaft, erganzt durch Bilder der
Ehefrau und des Freundes Philipp
Melanchthon, verbreitet und teilweise



bald in Kirchen links und rechts des
Altars, stellenweise (wie in Wittenberg)
sogar Uber dem Altar aufgestellt bzw.
aufgehangt. Kritische Auflerungen
Luthers tiber die Bilderflut, die von ihm
durch die Werkstatt Cranachs verbreitet
wurde, sind iibrigens im Unterschied zu
der kritischen Auflerung tiber die
Nutzung seines Namens zur Bezeichnung
einer Konfession nicht bekannt.«%4 So
war es praktisch unvermeidlich, dass sich
die von Luther und Cranach selbst
produzierte Ikonografie im Lauf der Zeit
verselbststandigte und schliefilich fiir alle
moglichen Interessen vor den Karren
gespannt wurde.



In dieser Hinsicht war dann das erste
grofie Reformationsjubildum noch das
unschuldigste. Die Lutheraner hitten es
beinahe vergessen und mussten von der
innerkonfessionellen Konkurrenz der
Calvinisten daran erinnert werden, dass
sich am 31. Oktober 1617 der
Thesenanschlag zum hundertsten Mal
jahrt. Bis dahin war man es in
protestantischen Regionen eher gewohnt,
des »Heiligen Martinus« an dessen
Geburts- oder Todestag zu gedenken statt
der papierenen Thesen von 1517. Der
Jubildumsidee schlossen sich die
Lutheraner dann aber rasch und
einigermafien begeistert an. Man scharte



sich um den kampferischen Luther, der
sich gegen die »Romlinge« behauptet
hatte, und feierte in der Uberzeugung,
dass man zusammenstehen und
angesichts der Erfolge der
Gegenreformation sich weiter gemeinsam
gegen den Papst und seine Macht
behaupten miisse.

Damals wurden die Protestanten von
Rom und den Katholiken heftig
angefeindet und aggressiv bedrangt. Der
Augsburger Religionsfrieden hatte keinen
wirklichen Frieden gebracht. In
Frankreich wurden die Hugenotten —
protestantische Calvinisten — von Anfang
an von der Staatsmacht verfolgt und



schikaniert. In Paris und einigen
franzosischen Landesteilen kam es in der
Nacht vom 23. zum 24. August 1572 zur
sogenannten Bartholomausnacht, einem
Massaker, bei dem Tausende von ihnen
auf Befehl der Koniginmutter Katharina
von Medici ermordet wurden. Zahlreiche
Hugenotten flohen anschlieffend aus
Frankreich in alle Himmelsrichtungen,
auch nach Deutschland, wo bis heute
noch hugenottische Gemeinden
existieren. Niemand hatte damals gewagt,
auf den Fortbestand des Protestantismus
in Europa zu wetten, auch beim
hundertsten Jubildum 1617 nicht, und ein
Jahr spéter ging es dann tatsichlich drei



Jahrzehnte lang um Leben und Tod, denn
es begann der 30-jahrige Krieg.

Es begann aber auch etwas ganzlich
Neues, Folgenschweres: Drei Jahre nach
dem ersten grofien
Reformationsjubildum, 1620, legte ein
Schiff namens Mayflower an der
Nordatlantikkiiste in Amerika an. Dem
Schiff entstiegen englische Puritaner,
strenge Calvinisten. Sie griindeten die
Stadt Plymouth in Massachusetts. Schon
vierzig Jahre vor ihnen hatten Briten in
Neufundland mit der Besiedlung
Nordamerikas begonnen. Aber nach der
Ankunft der Mayflower 1620 und der
Besiedlung durch die spater sogenannten



Pilgervater folgte eine
Einwanderungswelle nach der anderen.
Es kamen nicht nur britische und
hollandische Calvinisten, sondern auch
franzdsische Hugenotten, Schweizer
Zwinglianer und deutsche und
skandinavische Lutheraner — Amerika
wurde protestantisch. Spanier und
Portugiesen wanderten nach Mittel- und
Stidamerika aus. Dieser Kontinent wurde
romisch-katholisch.

Der konfessionelle Unterschied
zwischen den beiden Kontinenten ist eine
der Hauptursachen dafiir, dass sich beide
kulturell, wirtschaftlich und politisch so
unterschiedlich entwickelt haben. Ware



es damals, im 17. Jahrhundert, umgekehrt
gewesen, hatten Spanisch und
Portugiesisch sprechende Katholiken
Nordamerika besiedelt und
protestantische Engléander, Deutsche und
Skandinavier Siidamerika, gébe es heute
vielleicht so etwas wie die Vereinigten
Staaten von Siidamerika mit einer scharf
bewachten Nordgrenze, iiber die
bestandig arme Nordamerikaner in den
Stiden zu gelangen versuchen. Das ist
natiirlich Spekulation, aber Tatsache
bleibt, dass die konfessionell bedingten
unterschiedlichen Sichtweisen auf Gott,
die Menschen und die Welt in den beiden
Kontinenten im weiteren Verlauf sehr



unterschiedliche Entwicklungen
generierten.

Nicht nur Amerika, die ganze Welt
sdhe anders aus ohne das Ereignis der
Reformation, denn aus ihr entwickelte
sich spater die westliche Dominanz tiber
die Welt, tiber andere Volker, andere
Kulturen mit anderen Religionen. Daher
sind auch diese bis heute von
Entwicklungen betroffen, zu deren
Ausl6sern die Reformation gehorte.

Beim 200. Jubilaum im Jahr 1717
hatten sich die Protestanten auch im
alten Europa etabliert. Sie waren sich
inzwischen ihrer Bedeutung und sich
selbst so gewiss, dass sie sich leisten



konnten, was sie am liebsten taten, tun
mussten: streiten. Streit ist eine natiirliche
Folge der Tatsache, dass eben jene letzte
Instanz und oberste Autoritat fehlt, die
entscheidet, was wahr sein soll. Streit um
die richtige Interpretation der Bibel, das
wahre Gottesbild, das richtige Lutherbild
gehort daher zur Grundausstattung des
Protestantismus. Davon wiederum ist die
natiirliche Folge die grofe
»Artenvielfalt«, die der Protestantismus
im Lauf der Jahrhunderte hervorgebracht
hat. Nicht nur die vielen Kirchen des
Lutherischen Weltbunds bilden diese
Vielfalt ab, sondern noch zahlreiche, dem
Bund nicht angehdrende Kirchen und



Sekten, die sehr eigene Ansichten dariiber
haben, was wahrhaft christlich und
gottgefallig sei, sich aber mit den
Lutheranern immerhin darin einig sind,
dass kein Papst iiber sie herrschen solle.
Um das Jahr 1717 schwanken die
Lutherbilder zwischen den Polen der
altprotestantischen Orthodoxie, des neu
aufkommenden Pietismus und der
vorwartsdrangenden Aufklarung. Die
Orthodoxen hatten Luthers prasselndes
Feuer gezahmt und in ein solides, auf
Dauer angelegtes Paragrafen- und
Lehrgebaude gesperrt, dem jeglicher
Spirit fehlte. Die Aufklarer sahen in
Luther einen der ihren und blendeten aus,



was dem widersprach.

Einen wichtigen Puls der Erneuerung
steuerten die Pietisten bei. Sie hielten
wenig vom Streit um die reine Lehre, aber
viel von praktischem Christentum und
sozialem Engagement. IThr berithmtester
Vertreter, der Theologe und Pidagoge
August Hermann Francke, griindete 1698
in Halle ein Waisenhaus, das sich im
Verlauf von 30 Jahren zu einem Dorf aus
Schulen, Wohnungen, Werkstatten und
Garten entwickelte, in dem bis zu 2500
Menschen lebten, lernten und arbeiteten.
Daraus entstanden die Franckeschen
Stiftungen, die ein neues reformatorisches
Programm realisierten: Bildung fiir alle,



Selbstbestimmung und soziale Teilhabe. 22

Schon Martin Luther hatte eine
Bildung fiir alle und die Griindung
entsprechender Schulen gefordert.
Francke griff diesen vergessenen Impuls
wieder auf und griindete eine Schule fiir
alle sozialen Schichten. Aus Luthers
Denken leitete er die Erziehung zum
selbststandigen Denken,
selbstverantwortlichen Handeln und
selbstbestimmten Leben ab, aber auch
eine allgemeine Pflicht zum Sozialen. Die
Kirche, aber auch der Staat und jeder
Einzelne habe dafiir zu sorgen, dass der
Starke den Schwachen stiitzt.

Francke fand zahlreiche Nachahmer in



ganz Europa und steuerte mit seinem
Denken und Werk eine weitere wichtige
Facette des Protestantismus bei, der sich
immer mehr ausdifferenzierte.

Wie grof3 inzwischen die Unterschiede
innerhalb des Protestantismus schon
waren, »lasst sich noch heute an zwei
Kirchbauten erkennen, die bald nach dem
Reformationsjubildum von 1717 errichtet
wurden: der prunkvoll ausgestatteten
Dresdner Frauenkirche, einem Denkmal
der Sinnenfreude, sowie dem schlichten
Saal der Briiddergemeinde in dem nicht
weit von Dresden entfernten Herrnhut,
der auch heute noch von einem an
Askese orientierten Glaubensverstiandnis



zeugt.« 2

Und: Zum Protestantismus gehort nun
auch die Musik. Johann Sebastian Bach
verbringt 1717 sein letztes Jahr in
Weimar, wird Kapellmeister in Kothen
und sechs Jahre spater Thomaskantor in
Leipzig. Er schlagt Funken aus Luthers
Theologie, lasst sich aber auch von
neuzeitlicher Mathematik und Newtons
Mechanik inspirieren und komponiert
daraus eine tiberkonfessionelle, noch nie
gehorte Musik.

Ein weiteres Jahrhundert-Jubilaum
spater verbinden sich die
Reformationsfeierlichkeiten mit dem
Namen Johann Wolfgang von Goethe.



Dieser schlagt 1816 vor, das
bevorstehende Fest »so zu begehen, dass
es jeder wohldenkende Katholik
mitfeierte«. Da war der Kosmopolit
Goethe seiner Zeit und der ganzen
Okumene weit voraus. Ein Jahr spater
empfahl er, die Erinnerung an den
Beginn der Reformation und an die
Volkerschlacht bei Leipzig, wo Napoleon
geschlagen wurde, gemeinsam zu
begehen, und zwar als »ein Fest der
reinsten Humanitit«.22 Der Empfehlung,
Reformation und Volkerschlacht zu
einem einzigen grofien nationalen Fest zu
verbinden, folgte man gern, dem
Vorschlag, »ein Fest der reinsten



Humanitit« zu feiern, nicht.

Stattdessen wurde Luther gerithmt als
deutscher Held, pflichtbewusster
Hausvater, vorbildlicher Untertan.22
Zahlreiche Reden waren getrankt mit
antifranzosischen Ressentiments und
Antipathien gegen den Geist der
Franzosischen Revolution.? Von einem
Fest der reinsten Humanitat, an dem auch
Katholiken, ja Franzosen hatten mitfeiern
konnen, war man weit entfernt. Die
unselige Geschichte des deutschen
Nationalismus und der deutsch-
franzosischen Erbfeindschaft nahm ihren
Lauf, und 1917, wahrend des 400-
jahrigen Jubildums, befand man sich im



Krieg mit Frankreich. Luther wurde vor
den Karren des Ersten Weltkriegs
gespannt als Retter der Deutschen,
Vorbild fiir Kampfeswillen, Soldat gegen
den Feind. »Ein feste Burg ist unser Gott«
wurde das Kampflied der deutschen
Soldaten.

Das war aber noch nicht der
Tiefpunkt. Der kam 1933, das Jahr, in
dem Adolf Hitler Reichskanzler wurde
und sogleich Luther fiir seine Zwecke
missbrauchte, denn am 10. November
1933 galt es den 450. Geburtstag Luthers
zu feiern. Und all die vielen Protestanten,
die sich nun »Deutsche Christen«
nannten, machten begeistert mit, riefen



»Heil Hitler« beflaggten ihre Kirchen mit
Hakenkreuzen hief3en im weiteren
Verlauf alle Verbrechen Hitlers, der
Wehrmacht und der SS gut. Zwar bildete
sich dann auch die »Bekennende Kirchex,
welche die Lehren der »Deutschen
Christen« und des Nationalsozialismus
als »Irrlehre« verwarf, zu einer wirklich
kraftvollen protestantischen Opposition
gegen Hitler hatte es jedoch nie gereicht.
Einzelne, wie etwa Dietrich Bonhoeffer,
Martin Niemoller und Helmut Gollwitzer
sind in den Widerstand gegangen und
haben einen kleinen Rest von Ehre des
Protestantismus gerettet. Alle drei waren
sehr einsam in ihrer Kirche. Bonhoeffer



hat seinen Widerstand mit dem Leben
bezahlt.

Die Geschichte der Vereinnahmungen
Martin Luthers ware nicht komplett ohne
einen Seitenblick auf die ehemalige DDR.
Deren Held war naturgemaf3 nicht der
»Furstenknecht« Luther, sondern der
Fithrer des Bauernaufstands Thomas
Miintzer. Das dnderte sich in der
Spétphase der DDR. Plotzlich stieg Luther
in der Propaganda der damals
diktatorisch regierenden SED
(Sozialistische Einheitspartei
Deutschlands) vom Fiirstenknecht zum
Exponenten der »frithbiirgerlichen
Revolution« auf. Der Grund, warum die



Lehrer in der DDR jetzt umlernen und
ihren Schiilern einen neuen Luther
beibringen mussten, war ein sehr
einfacher: Geld.

Die klamme DDR-Regierung brauchte
dringend Devisen, um fiir das zunehmend
miirrischer werdende Volk Waren aus
dem Ausland importieren zu kénnen.
Daher bot sich an, Luthers 500.
Geburtstag im Jahr 1983 grof3 zu feiern.
Hintergedanke: Touristen werden ins
Land kommen und die ersehnten Devisen
mitbringen.

Der Eindruck, dass Luther nun im
Jubilaumsjahr 2017 auch wieder
Touristen ins Land locken soll, besonders



nach Ostdeutschland, lasst sich nicht von
der Hand weisen, wenn man sieht, wie
Luther seit Jahren schon in Erfurt,
Eisenach, Wittenberg, in ganz Thiiringen,
Sachsen und Sachsen-Anhalt fiir das
Stadt- und Bundesland-Marketing
eingespannt wird. Wieder erhofft man
sich Touristen, Geschifte, ein positives
Image mithilfe Luthers, obwohl doch die
Zahl der Kirchenmitglieder — gleich ob
evangelisch oder katholisch — gerade in
Luthers eigenem Wirkungsbereich einen
historischen Tiefstand erreicht hat. In
Sachsen-Anhalt, wo einst mit Wittenberg
das »reformatorische Rom« lag, sind
heute 80 Prozent der Bevolkerung



konfessionslos.

Aber man fuhlt sich berufen, im Land
von Luther, Bach, Handel, Schiller,
Goethe das christliche Abendland zu
verteidigen. Statt Marketing miisste man
eigentlich christliche Missions- und
humanistische Bildungsarbeit betreiben ...

Auch die EKD erhofft sich einen
Imagegewinn, und wenn schon keinen
nennenswerten Mitgliederzulauf, dann
doch wenigstens einen Riickgang der
Kirchenaustritte. Aber wie lauten die
Argumente? Warum sollte man heute
wegen Luther in die Kirche eintreten.
Was hat er uns denn heute zu sagen? Hat
er uns iiberhaupt noch etwas zu sagen?



Warum muss es 145 protestantische
Kirchen des Lutherischen Weltbunds
geben und dariiber hinaus noch ein paar
Dutzend weitere? Wieso konnen die sich
nicht auf eine einzige grofie evangelische
Kirche einigen? Wiére es nicht
angebracht, 500 Jahre nach Luther zu
versuchen, mit der katholischen Kirche
einen Neuanfang zu versuchen? Und
tiberhaupt, wozu braucht man die
Protestanten noch?

Es ist zu hoffen, dass diese Fragen
unter der Flut der geplanten Luther-
Spektakel und dem ganzen
Veranstaltungs-Overkill, der uns
bevorsteht, nicht untergehen und wir



echte Antworten zu horen bekommen. Im
nachsten Kapitel versucht der
evangelisch-lutherische Autor, eine
eigene, personliche Antwort zu geben.



Protestanten — warum
die Welt sie gerade jetzt
braucht

Religionen nerven. Sie bekdmpfen
einander, hassen sich, bringen sich
gegenseitig um oder kopfen »die
Ungldubigen« vor laufender Kamera.
Schiiten gegen Sunniten, Alawiten gegen
Aleviten und alle gegen die Juden.
Muslime gegen Christen. Hindus gegen



Muslime. Liberale Juden, Protestanten
und Katholiken gegen konservative
Evangelikale, Traditionalisten,
Orthodoxe.

Alle zusammen nerven besonders
einen: den modernen, westlichen,
einigermafien aufgeklarten
Durchschnittstyp, dessen absolute
Wahrheit lautet, dass es keine absolute
Wahrheit gibt, und wenn es sie doch
geben sollte, keinem Sterblichen zuteil
wird, und das, so dachte dieser moderne
Mensch noch bis vor Kurzem, sei
eigentlich Konsens unter allen
Verniinftigen, zumindest in Mitteleuropa.
Jeder soll nach seiner eigenen Facon selig



werden, aber den anderen mit seiner
Seligkeit in Ruhe lassen.

Dabher hat sich der moderne
Mitteleuropaer bisher gegeniiber
eigentlich intolerablen Verhaltensweisen
gelassen und tolerant gezeigt und sie
unter »nicht weiter ernst zu nehmende
Kuriositaten« abgebucht, gegeniiber den
griechisch-orthodoxen Ménchen vom
Berg Athos zum Beispiel. Die nehmen seit
fast einem Jahrtausend fiir sich das Recht
in Anspruch, an der Eingangspforte zu
ihrem heiligen Berg ein Schild
aufzuhangen mit der Aufschrift: Frauen
miissen leider drauflen bleiben. Das
Zugangs-Verbot gilt auch fiir weibliche



Tiere. Ausgenommen sind Katzen (wegen
der Ratten) und Hithner (wegen der
Eier).

Man muss sich einmal vorstellen, was
in Europa los wire, wenn man die
Aufschrift auf dem Schild geringfiigig
anderte: Juden haben hier keinen Zutritt.
Oder Schwarze. Oder Norweger, Rentner,
Blonde, Hindus, Linkshander, Behinderte.
In jedem dieser Fille wiirde das Schild als
Skandal empfunden und von jedem
Gericht sofort kassiert. Nur bei Frauen,
da geht’s. Ist ja schon seit tausend Jahren
so. Altehrwiirdige Tradition. Muss man
respektieren. Religionsfreiheit. Und
solange diese komischen Moénche auf



ihrem Berg bleiben ...

Aber mit dieser gleichgiiltigen
Toleranz geht es bei uns allmahlich zu
Ende, seit solche religiosen Kuriositdten
nicht mehr in fernen Landern, sondern
vor unserer Haustiir praktiziert werden
und wir mit allerlei Forderungen
konfrontiert werden, von denen wir nicht
wissen, wie wir uns dazu verhalten sollen:
Kreuze raus aus den Schulen,
Gebetsraume fiir Muslime rein,
Speisegebote, Tanzverbot am Karfreitag,
keine Fufiballspiele am Totensonntag,
Kopftiicher, Burkas, Minarette,
Schichten, Beschneidungen der Vorhaut
und Beschneidungen der



Meinungsfreiheit aus Riicksicht auf
religiose Gefiihle oder aus Griinden der
Sicherheit, Diskussionen tiber eine
Verschéarfung des Blasphemie-Paragrafen,
Angst vor islamistischem, aber auch
rechtsradikalem Radikalismus, Angst vor
Terror und Gewalt, No-go-Areas in
unseren Stadten, Fliichtlingselend vor
unseren Grenzen — die Zahl der religios
und kulturell bedingten Konflikte nimmt
zu in aller Welt.

Und diese Konflikte schwappen herein
in unsere bisher so gut geordnete und
befriedete europaische Welt. Thre Zahl
steigt mit der Zahl der Einwanderer, die
ihre kulturellen und religidsen



Hintergriinde mitbringen. Der normale
alteingesessene Mitteleuropaer mochte
davon eigentlich nicht behelligt werden,
aber ist gezwungen, sich damit
auseinanderzusetzen, obwohl er nicht
besonders bibelfest ist und vom Koran in
der Regel tiberhaupt nichts weif3.

Er versteht nicht, warum die Identitat
eines Mannes an dessen Vorhaut und die
Ehre einer Familie am Jungfernhdutchen
der Tochter hiangen soll. Er weif3 nicht,
worum es beim Abendmahlsstreit
zwischen Protestanten und Katholiken
geht, und will es auch gar nicht wissen,
auch nicht, was am Schwein schlechter
oder unreiner sein soll als am Schaf. Er



versteht nicht, wie sich einzelne fehlbare,
irrende Menschen als Papst, Imam oder
Oberrabiner anmaf3en konnen, fir alle
verbindliche Wahrheiten zu formulieren.
Und noch weniger versteht er, dass sich
im 21. Jahrhundert Millionen Einzelne
tatsachlich dem jeweiligen Diktum ihrer
Autoritaten unterwerfen, und sich von
diesen bis in ihr Sexualleben und ihre
Essensgewohnheiten hinein vorschreiben
lassen, was schicklich sei, statt von ihrem
eigenen Verstand Gebrauch zu machen.
Es fallt einem modernen, sikularen
Menschen schwer, solch einem Verzicht
auf selbststandiges Denken den Respekt
zu zollen, der von den Autoritiaten — allen



voran den islamischen - ziemlich laut
eingeklagt wird. Dennoch hilt er es,
wenn auch kopfschiittelnd, aus Griinden
der Toleranz und der Religionsfreiheit,
fiir notig, die Religionen mit ihrem
bunten Treiben gewahren zu lassen.

Nur: Sympathischer werden ihm die
Religionen dadurch nicht. Glauben und
Vertrauen erwecken diese bei ihm nicht.
Und statt einer neuen Hinwendung des
sakularen Menschen zu religiosen
Traditionen erreichen sie dessen vollige
und endgiiltige Abwendung.

Das schafft ein weiteres Problem: Gerade
jene multiethnischen, multikulturellen,



multireligiosen Gesellschaften, die seit
einigen Jahrzehnten und mit wachsendem
Tempo in Europa entstehen, brauchen
eine Verstandigung dariiber, wie sie
einem Zerfall dieser Gesellschaften in
Antagonismen entgegenwirken und
stattdessen freundlich miteinander leben
und arbeiten kdnnen. Dafiir sind einige
Grundregeln nétig, an die sich alle, aber
auch wirklich alle halten, und die nicht
verhandelbar sind.

Wo aber wire der Ort, an dem eine
iberlebensnotwendige Verstandigung
iber Grundregeln des multikulturellen
Zusammenlebens stattfinden konnte?
Wer konnte die vielen verschiedenen



Menschen zusammenbringen, ein
Gespréch tiber die Regeln organisieren,
moderieren und fiir deren Akzeptanz
werben? Die politischen Parteien? Denen
glauben nur noch wenige etwas. Der
Staat? Auch ihm wird misstraut. Also die
Kirchen? Ja, und zwar ganz besonders die
evangelische, denn es erweist sich nun,
dass die ihr in der Vergangenheit oft
vorgeworfene und teilweise von ihr selbst
so empfundene »Profillosigkeit« in
Wabhrheit eine Starke ist.

Ein Profil ist etwas Starres, hat zwar
wegen seiner klar definierten Struktur
eine hohe Wiedererkennbarkeit, aber was
nutzt das, wenn das Profil in der Realitat



nicht greift, nicht auf sie passt?
Winterreifenprofile sind niitzlich bei
Schnee und Matsch, im Sommer
gefahrdet der ganze Reifen mit seiner fiir
niedrige Temperaturen konzipierten
Gummimischung die Sicherheit des
Fahrers. Was es brauchte, ware ein Reifen
mit dynamischem Profil, das sich jeder
neuen, auch unvorhersehbaren Situation
anpasst.

Uber diese Dynamik und Flexibilitat
verfiigt der Protestantismus wie keine
andere Konfession, weil deren Mitglieder
zwar an eine gemeinsame Wahrheit
glauben, aber den Versuch unterlassen,
diese Wahrheit zu fixieren. Daher



visualisiert das Facettenkreuz, das sich
einige Landeskirchen, wie etwa die
Evangelische Kirche in Hessen und
Nassau (EKHN), als Logo gegeben haben,
den Geist des Protestantismus ziemlich
gut. Aber eigentlich brauchte es statt
eines Bildes ein Video zur Visualisierung
dieses Geistes. Es wire eine schwingende,
flimmernde, schillernde, stindig seine
Gestalt verandernde Form, die immer als
Kreuz erkennbar bleibt, aber sich nie auf
eine einzige Form festlegen ldsst.
Protestanten wissen, dass sich die eine,
absolute, fur alle Zeiten und alle
Menschen giiltige Wahrheit weder
erkennen noch formulieren lasst. Sie



wissen, dass jedes Gemeindemitglied
immer nur seine eigene jeweilige
Teilwahrheit lebt, geben den Glauben an
eine »gemeinsame Wahrheit dahinter«
trotzdem nicht auf und wirken daher
immer rithrend hilflos, wenn sie tiber
diese »Wahrheit dahinter« Auskunft
geben sollen. Dariiber zanken sie auch
unentwegt, aber jedes Gezank endet
irgendwann mit der Einsicht: Wir sind
alle Gottes Kinder, und darum haben wir
die Pflicht, uns zu vertragen, auch dann,
wenn wir uns tiber die eine oder andere
Frage nicht einigen kdnnen.

Und tatsachlich vertragen sie sich
dann wieder, mancher grollend, mancher



murrend, mancher unbelehrbar seine
eigene Wahrheit fiir die ganze nehmend,
aber sie bleiben beieinander und lernen,
einander auszuhalten und wie nebenbei:
Konfliktmanagement, Mediation,
Moderation. Sie lernen ihre eigene
Unsicherheit, Unscharfe, Unbestimmtheit
zu akzeptieren. Sie lernen, dass alle
grofien Probleme komplex und
differenziert zu betrachten sind, und
wenn sie das dann in ihren Denkschriften
ausformulieren, kommen Texte von
giahnend-langweiliger Ausgewogenheit
zustande, die jeden Leser sedieren. Aber
fast immer sind es Texte auf hohem
Reflexionsniveau, derer man sich als



Protestant nicht schamen muss, und auch
wenn ein aktiver oder ehemaliger
Ratsvorsitzender — heifle er nun Huber,
Schneider oder Bedford-Strohm — in der
Talkshow spricht, reif3t einen das zwar
nicht vom Hocker, aber zumindest ich bin
dann oft ein kleines bisschen stolz auf sie,
weil sie eigentlich immer verniinftig,
intelligent, menschlich, undogmatisch
und zumindest dem Anschein nach
uneitel und demiitig »riiberkommenc.

Die seltsame Unbestimmtheit des
Protestantismus macht diesen zwar
anfallig fiir Moden und jeden Zeit-,
Zweit- und Drittgeist, und nicht selten
wird er auch deren Opfer, aber er



berappelt sich dann schon wieder und
passt eben gerade deshalb besser in eine
multikulturell-sédkulare
Individualistengesellschaft als jede andere
Glaubensgemeinschaft, den uns fremden
Buddhismus vielleicht ausgenommen. Der
Protestantismus passt auch besser in
unsere Welt, weil er fur deren Probleme —
von der Umwelt uiber das Klima, die
soziale Gerechtigkeit und den
Uberwachungsstaat — »den Kopf frei
hat«, wahrend der Katholizismus sich
endlos quéalt mit seinen heiligen drei
Kihen: Pille, weibliche Priester,
Homosexualitét gleich Siinde. Dazu
kamen in der jliingsten Vergangenheit



noch die Missbrauchsskandale und der
sogenannte Protzbischof von Limburg.
Die katholische Kirche hat jetzt und noch
eine geraume Zeit mehr mit sich selbst zu
tun als mit der Welt und den letzten
Wabhrheiten.

Es liegt vermutlich an dieser
pragmatischen Anpassungsfahigkeit des
Protestantismus, dass so viele
Protestanten die Geschicke unseres
Landes lenken — man sehe sich nur um:
der Bundespréasident, die Kanzlerin, der
Finanzminister, der Innenminister, die
Verteidigungsministerin, die
Familienministerin, der
Gesundheitsminister, der



Fraktionsvorsitzende und der
Generalsekretar der CDU, sie alle sind
Protestanten. Es gibt auch Katholiken in
der Regierung, wie etwa die Arbeits- und
Sozialministerin Andrea Nahles, den
Justizminister Heiko Maas oder die
Umweltministerin Barbara Hendricks,
aber sie sind in der Minderzahl. Zehn zu
sechs ist das Verhaltnis.

So eine an bloflen Zahlen orientierte
Aufzahlung mag auf den ersten Blick
zuféllig erscheinen und als reine
Auflerlichkeit gelten, aber es lassen sich
doch tiefere Griinde finden fiir die
Offentliche Brauchbarkeit von
Protestanten in Wissenschaft, Politik und



Wirtschaft. Zwei Namen protestantischer
Theologen sind damit verbunden: Rudolf
Bultmann und Dietrich Bonhoeffer.

Kurz nach dem Ende des Zweiten
Weltkriegs hatte der damals noch
unbekannte Theologe Rudolf Bultmann
einen aufsehenerregenden Vortrag
gehalten, der beinahe zu seinem
Rausschmiss aus der Evangelischen
Kirche gefiihrt hatte.

In diesem Vortrag hatte Bultmann
gesagt, all die Wundergeschichten, die in
der Bibel stehen, diese Geschichten tiber
Engel, Ddmonen und den Teufel, die
Einteilung der Welt in die drei
Stockwerke Himmel, Erde, Holle — das



alles seien keine Berichte historischer
Ereignisse, sondern Mythen.

Mythisch sei die Schilderung von
Christus als einem préiexistenten
Gotteswesen, das sich auf Erden als
Mensch inkarniert, die Stinden der
Menschen auf sich nimmt, dafiir am
Kreuz stirbt, am dritten Tage aufersteht,
in den Himmel fahrt und von dort wieder
zuriickkommt. Mythisch sei die
Vorstellung, dass dieses Wesen nach
einem Ablauf verschiedenster kosmischer
Katastrophen die Toten aufweckt, vor
Gericht stellt und die gesamte Menschheit
in Selige und Verdammte scheidet.

Dies alles seien Geschichten, die aus



antiken Mythen, spatjidischer
Apokalyptik und gnostischen
Erlosungsfantasien komponiert wurden,
und diese seien durch das moderne
Weltbild erledigt.

Damit, sagt Bultmann, sei auch die
Hollen- und Himmelfahrt Christi erledigt,
erledigt sei die Vorstellung von einer
unter kosmischen Katastrophen
hereinbrechenden Endzeit, erledigt die
Erwartung des auf den Wolken des
Himmels kommenden Menschensohnes,
erledigt die Wunder als blofle Wunder,
erledigt der Geister- und
Déamonenglaube. Man kdnne nicht
»elektrisches Licht und Radioapparat



benutzen, in Krankheitsfallen moderne
medizinische und klinische Mittel in
Anspruch nehmen und gleichzeitig an die
Geister- und Wunderwelt des Neuen
Testaments glauben. Und wer meint, es
fiir seine Person tun zu konnen, muss sich
klarmachen, dass er, wenn er das fur die
Leistung christlichen Glaubens erklart,
damit die christliche Verkiindigung in
der Gegenwart unverstéandlich und
unmoglich macht«.28

Erledigt ist damit aber auch Luther.
Luther, wenn er plotzlich als der
wiederkame, der er war, und lase, was
Bultmann geschrieben hat, und horte,
welche Theologie an unseren



Universititen gelehrt wird, wiirde sich
schaudernd abwenden, Bultmann als
Teufel bezeichnen und der evangelisch-
lutherischen Kirche befehlen, seinen
Namen aus ihrem Firmenschild zu tilgen.
Eben diese Kirche ist aber durch
Bultmann gerettet worden.

Er hat mit seinem
Entmythologisierungsprogramm die
protestantische Kirche auf den geistigen
Stand ihrer Zeit gebracht und sie damit
anschluss- und diskursfahig gemacht im
Streit mit der Wissenschaft und dem
Atheismus — was manch militanter, noch
dem 19. Jahrhundert verhafteter Atheist
vom Schlage eines Richard Dawkins



offenbar noch nicht bemerkt hat. Dank
Bultmann konnen protestantische
Theologen heute jeden Angriff Dawkins
locker parieren.

Fiir die Theologie gibt es daher aber
auch kein intellektuell redliches Zuriick
mehr hinter Bultmann und damit auch
kein Zuriick mehr zu Luthers
zeitbedingtem Hexen-, Damonen-,
Teufels- und Hollenglauben. Stattdessen
markiert Bultmann eine Wegmarke, die
von den diversen Katholizismen,
Orthodoxien und Mohammedismen erst
noch erreicht werden muss. Aber genau
darum sind Protestanten bessere
Gesprachspartner fiir moderne Menschen



— und vielleicht auch bessere
Geburtshelfer fiir einen modernen Islam -
als ans Dogma gefesselte Katholiken oder
militante Atheisten, denen das ganze
»religiose Gedons« sowieso auf die
Nerven geht.

Fiir Bultmann hat sich zwar das
mythische Weltbild erledigt, nicht aber
die eigentliche, unmythische christliche
Wahrheit, die auch fir den modernen
Menschen von heute noch relevant ist
und erst zuganglich wird, wenn sie von
allem mythischen Ballast befreit wurde.
Zu dieser Wahrheit ist die protestantische
Kirche noch unterwegs. Aber immerhin
ist sie unterwegs, wahrend die anderen



noch weit hinter Bultmann auf ihren
unhaltbaren, mythisch begriindeten
Dogmatismen verharren.

Die nichste Wegmarke, die Religionen,
wenn sie denn eine Zukunft haben
wollen, erreichen miissen, ist Dietrich
Bonhoeffers religionsloses Christentum.
Dieses auf den Kern reduzierte
Christentum ist nicht mehr Religion,
sondern Glaube, und als solcher ist er
Aufklarung, Religionskritik, Herrschafts-
und Autoritatskritik, Kritik auch an einer
Religion namens Kapitalismus, Kritik der
Gotzen Reichtum, Erfolg, Karriere,
Schonheit, Diinnsein, Fitness. Mit
Bonhoeffer kommt der Glaube von den



Nebensachen — Riten, Dogmen,
Speiseverbote, Reinheitsgebote,
Auflerlichkeiten, Erfolgsgebote — zur
Hauptsache. Darin geht’s nicht ums
Jenseits, sondern ums Hier, nicht um die
Zukunft, sondern um das Jetzt und um
die Frage: Was ist das gute Leben, und
was muss getan werden, um das gute
Leben jetzt und hier zu ermoglichen?

Mit Bonhoeffer hatte Luther weniger
Probleme gehabt, obwohl natiirlich auch
Bonhoeffer Bultmanns Theologie gegen
Luther verteidigt hétte. Aber dass sich der
Wert und die Wiirde eines Menschen
nicht aus seiner Leistung, seinen Werken,
speisen, darin hatte Luther eine



akzeptable Form seiner
Rechtfertigungslehre erkannt.
Bonhoeffers aktiven Widerstand gegen
Hitler wiederum hétte Luther kritisiert.
Auch die »Deutschen Christen« hatte er
naturlich verurteilt, aber vermutlich noch
heftiger den gewaltsamen Widerstand
gegen die Regierenden — da hétte er
gesagt: das ist nicht lutherisch, sondern
miintzerisch.

Mit grofiem Interesse hétte Luther
registriert, dass einige seiner alten
Streitfalle mit den Humanisten bis heute
nicht geklart sind. Ob der Mensch einen
freien Willen habe, diese Frage ist weiter
unentschieden. Ob der Mensch von Natur



aus gut sei oder zumindest durch eine
entsprechende Bildung und Erziehung
werden konne, wie die Humanisten
glaubten, wie spater auch die Aufklarer
um Jean-Jacques Rousseau behaupteten,
ist ebenfalls noch immer mehr eine
Glaubensfrage als eine Sache, die durch
wissenschaftliche Erkenntnis zu
entscheiden wire.

Mit grofler Zustimmung und zugleich
mit einem gewissen Erstaunen hatte
Luther bei dem Atheisten Sigmund Freud
gelesen: Ein gern verleugnetes Stiick
Wirklichkeit bestehe darin, dass der
Mensch nicht ein »sanftes ... Wesen ist,
das sich hochstens, wenn angegriffen,



auch zu verteidigen vermag, sondern dass
er zu seinen Triebbegabungen auch einen
michtigen Anteil von
Aggressionsneigung rechnen darf«.2 Der
Néchste sei dem Menschen daher nicht
nur ein »moglicher Helfer und
Sexualobjekt, sondern auch eine
Versuchung, seine Aggression an ihm zu
befriedigen, seine Arbeitskraft ohne
Entschadigung auszuniitzen, ihn ohne
seine Einwilligung sexuell zu gebrauchen,
sich in den Besitz seiner Habe zu setzen,
ihn zu demiitigen, ihm Schmerzen zu
bereiten, zu martern und zu toten«.
Homo homini lupus, der Mensch ist des
Menschen Wolf — »wer hat nach allen



Erfahrungen des Lebens und der
Geschichte den Mut, diesen Satz zu
bestreiten«?

Der jiidische Aufkléarer Freud bestatigt
damit Luthers Menschenbild, wie er es
vom Alten und Neuen Testament hat: Das
Dichten und Trachten des menschlichen
Herzens ist bose von Jugend auf (1. Mose,
6,5 und 8,21), sie sind allzumal Siinder
(Romer 3,23). Der Mensch ist eben nicht
von Natur aus gut. Deshalb bedarf er der
Gnade Gottes.

Wie einst Luther quer zu seiner Zeit
stand — weder romisch, noch
humanistisch -, so stehen Freud und
dessen Anhénger heute quer zum



weitverbreiteten Glauben an das Gute im
Menschen. Und so wie er einst den
Humanisten Erasmus von Rotterdam
gerlgt, ja fast verachtet hatte wegen
dessen oft unentschiedener Haltung, so
wiirde er heute die oft unentschieden
erscheinende sowohl-als-auch-Haltung
der evangelischen Kirche geif3eln.

Es tut dieser Kirche gut, so einen
lutherischen Stachel im Fleisch zu haben,
ihm aber nicht zu sehr nachzugeben,
denn mit lutherischer Sturkopfigkeit ist
heute kein Blumentopf mehr zu
gewinnen. Moderne Protestanten haben
sich langst von Luther emanzipiert, und
genau darin, dass sie ihrem herrischen



Lehrmeister, wo es nétig ist,
selbstbewusst widersprechen, erweisen sie
sich als wahrhaft lutherisch, denn
wahrhaft lutherisch ist es nun mal,
keinen Papst zu akzeptieren, auch keinen
evangelischen.

Dabher ist es gerade die aus dem Geist
des Luthertums kommende
Widerstandigkeit, wegen der die
Protestanten heute gebraucht werden.
Thre gesunde Skepsis gegeniiber Macht,
Autoritat und Dogmatismus ist umso
notiger in einer Zeit, in der immer mehr
Politiker, Despoten, Diktatoren und
religiose, aber auch wissenschaftliche und
6konomische Autorititen ihre



Machtanspriiche und Wahrheiten
durchzusetzen versuchen. Es sind nicht
nur die Homophobie,
Fremdenfeindlichkeit, Frauenfeindlichkeit
und der Nationalismus religioser
Fundamentalisten, die uns heute
herausfordern, es ist auch der
Okonomismus unserer wirtschaftlichen,
technischen und wissenschaftlichen
Eliten. Diese sind heute in der Lage eine
Zukunft zu gestalten, in der sich Orwells
autoritarer Uberwachungsstaat mit der
»Schonen Neuen Welt« zu einer Techno-
Diktatur verbindet, aus der es kein
Entkommen mehr gibt. Dagegen hilft nur
protestantische Widerstandigkeit.



Durch ihren Anspruch, auf Augenhche
mit der Wissenschaft und dem Atheismus
zu disputieren und jedes Dogma infrage
zu stellen, auch wissenschaftliche,
atheistische, 6konomische und technische
Dogmen, sind die Protestanten fiir die
Gestaltung der Zukunft besser geriistet
als jene, die sich auf die traditionelle
Religionsausiibung mit ihren
unhinterfragten Dogmen, Ritualen und
Anmaflungen beschranken. Gebraucht
werden die Protestanten auch iiberall
dort, wo der Wert eines Menschen an
seinen Werken gemessen und fremden
Gottern — Macht, Reichtum, Besitz,
Schonheit, Kapital, Wachstum, die



Nation, die Klasse — gehuldigt wird.
Protestanten haben dank ihrer Lektionen
aus der Vergangenheit gelernt, in der
Welt mitzuwirken, aber sich gleichzeitig
zurlickzunehmen. Deshalb ist der
Protestantismus so zeitgemaf3 und — fiir
mich — unter allen
Glaubensgemeinschaften eine der
fortgeschrittensten und daher so gut
geeignet, im Dialog der Religionen eine
fithrende Rolle zu spielen.

Dass dies alles auch mit liberalen,
aufgeklarten Juden, Muslimen und
Katholiken moglich ist, will ich nicht
bestreiten. Sowieso werden die anderen
nicht tiberfliissig. Auch der Papst wird



weiterhin gebraucht, um den Christen in
der Welt eine Stimme zu verleihen. Wenn
er den Kapitalismus kritisiert, wird er auf
der ganzen Welt gehort. Wenn der EKD-
Ratsvorsitzende das tut, stofdt das auf
begrenztes Interesse. Darum spricht der
Papst, wenn er sich fiir Frieden, Freiheit
und gegen die Herrschaft des Gelds
ausspricht, immer auch fiir die
Protestanten mit.

Sagt er aber, Frauen taugten nicht als
Priester, die Pille zu nehmen verstofie
gegen gottliches Gebot, und
Homosexualitat sei Sunde, dann
widersprechen die Protestanten, und
darin sprechen sie auch vielen Katholiken



aus dem Herzen. Eigentlich ist es also gar
nicht so ein grofies Ungliick, dass es die
eine grof3e katholische Kirche und die
vielen kleinen chaotischen
Schrebergartenkirchen des
Protestantismus und dariiber hinaus noch
die bunte Vielfalt der anderen Religionen
gibt. Wenn sie klug sind, fordern sie
einander heraus, korrigieren einander,
sichern damit ihr gemeinsames
Uberleben, und bei allem Streit und allen
Differenzen gehoren sie doch zusammen.
Und was klug ist, dafiir ist die
Grofimutter des israelischen
Schriftstellers Amos Oz ein wunderbares
Beispiel. Zum ewigen Streit zwischen



Juden und Christen, ob der Messias schon
gekommen sei, wie die Christen glauben,
oder erst noch kommen wird, wie die
Juden glauben, sagt sie: »Ist es so
wichtig? Warum kann nicht jeder einfach
abwarten und schauen? Falls der Messias
kommt und sagt: >Hallo, schon euch
wiederzusehen!<, missen die Juden
nachgeben. Falls er aber sagt: >Hallo, wie
geht’s? Schon, mal hier zu sein!<, wird die
gesamte christliche Welt sich bei den
Juden entschuldigen miissen. «12
Wer sich bei wem wofiir warum
entschuldigen muss — das wére eine
Frage, die zum 500.



Reformationsjubilaum ausfiihrlich
erortert werden sollte.




Quellenverzeichnis

Hundert Kilometer
Einsamkeit

1  Veit-Jakobus Dieterich, Martin
Luther. Sein Leben und seine Zeit;
dtv Miinchen 2013, S. 17 f.

Dieterich, S. 18

zit. nach Arnulf Zitelmann,
»Widerrufen kann ich nicht«. Die

I



[

Lebensgeschichte des Martin Luther;
Beltz und Gelberg, Weinheim 1983

Martin Luther: Gesammelte Werke,
S. 1623 (vgl. Luther-W Bd. 2, S. 324)
(c) Vandenhoeck und Ruprecht,
http://www.digitale-
bibliothek.de/band63.htm

Ein Monch geht seinen Weg

5

(@)}

Thomas Kaufmann: Martin Luther,
Verlag C.H.Beck, Miinchen 2010, S.
34

diese Route nennt Jutta Krauf3 in:
Martin Luther. Lebensspuren,
Schnell & Steiner, Regensburg 2016,



S. 84
Krauf3, a.a.0.,, S. 86
8 Krauf}, a.a.0, S. 101

NI

Die Entdeckung eines neuen
Gottesbildes

9  Heinz Schilling: Martin Luther.
Rebell in einer Zeit des Umbruchs,
Verlag C.H.Beck, Miinchen 2014, S.
128

10 Schilling, a.a.0., S. 128

Wie alles anfing



|

|b—l
o8}

[~
T N

|»—A
[@)}

S

s

Zitelmann, a.a.O.

zit. nach Christiane Neuhausen, in:
Die Welt vom 16.12.2015

Schilling, a.a.O.
http://www.luther.de/legenden/tansc

Dietmar Pieper, Der Spiegel.
Geschichte; Die Reformation.
Aufstand gegen Kaiser und Papst

Pieper, Spiegel, a.a.O.
Schilling, a.a.0., S. 145

Volker Reinhardt: Luther, der
Ketzer. Rom und die Reformation,
C.H.Beck Miunchen 2016, S. 15

Reinhardt, a.a.O.


http://www.luther.de/legenden/tanschl.html

20 Schilling, a.a.0, S. 145
21 Schilling, a.a.O.

Rom - Die grofie Hure
Babylon

22

[\)

Reinhardt, a.a.O., S. 30
Diarmaid MacCulloch: Die
Reformation 1490-1700, DVA
Miinchen 2008, vgl. auch John
Hirst: Die kiirzeste Geschichte
Europas, Hoffmann und Campe,
Hamburg 2012

MacCulloch, a.a.O, S. 174
MacCulloch, a.a.O, S. 123

3

IR
SR N



Es geht los

Reinhardt, a.a.O., S. 96 {.

Martin Luther 1518: Gesammelte
Werke, S. 7137

Reinhardt, a.a.0., S. 96 f.

N &

&

Der Bruch, der Bann und der
Beginn einer neuen Zeit

29  Ulrich Kopf: Martin Luther. Der
Reformator und sein Werk, Reclam
Stuttgart 2015, S. 64

30 (It. Margot Kafimann, in: Spiegel
Geschichte, Die Reformation)



Ein Furst versteckt seinen
Untertan vor Papst und
Kaiser

1  Schilling, a.a.0., S. 204

32 Kopf, a.a.0., S.95

Die Erfindung der deutschen
Sprache durch Junker Jorg

o8}

33 http://www.lutherhaus-

eisenach.com/de/das-
lutherhaus/luther-in-eisenach.html

Kaufmann, a.a.O., S. 64

http://www.sueddeutsche.de/wissen/:

NS
(O2 B AN



http://www.lutherhaus-eisenach.com/de/das-lutherhaus/luther-in-eisenach.html
http://www.sueddeutsche.de/wissen/mittelalter-unbekannter-uebersetzte-bibel-jahre-vor-luther-1.2920823

unbekannter-uebersetzte-bibel-jahre-
vor-luther-1.2920823

Dieterich, a.a.O., S. 75
Schilling, a.a.0., S. 243
Schilling, a.a.0., S. 236

Harald Meller (Hrsg.): Fundsache
Luther. Archiologen auf den Spuren

|UD
(@)}

S & K
NO 100 N

des Reformators, Theiss, Darmstadt
2008, S. 100

Aufraumen in Wittenberg

|»-l>
S

Dieterich, a.a.O., S. 83
Kopf, a.a.0., S. 107
Jutta Krauf}: Martin Luther.

ol
[\ —_



Lebensspuren, Schnell & Steiner,
Regensburg 2016
Krauf3, S. 100

43 Dieterich, a.a.O., S. 80

Blut und Entzweiung

44  zit. nach Jutta Krauf3: Martin Luther.
Lebensspuren, Schnell & Steiner,
Regensburg 2016, S. 188

Kaufmann, S. 81
Krauf3, a.a.O.

& kA

Und plétzlich: »Herr Kathe«

47  Zitiert nach Eva Zeller: Die Lutherin.



Spurensuche nach Katharina von
Bora, Piper, Miinchen 2000, S. 20

zitiert nach Eva Zeller, Die Lutherin,
S. 20; vergl. auch Martin Treu:
Katharina von Bora. Biographien
zur Reformation, Drei Kastanien
Verlag, Wittenberg 2013, S. 17

zitiert nach Bruno Preisendorfer:
Ehe als Lebenspflicht bei Luther,
Deutschlandfunk, 14. 10. 2015

zitiert nach Reimar Zeller: Luther,
wie ihn keiner kennt, Herder,
Freiburg 1982, S. 9

alle Briefanreden zitiert nach R.Z.,
s.0.S. 148, S. 157 £.



& I
(52 B TSN

&

SN A AN
S N 0 N

zitiert nach Veit-Jakobus Dieterich,
Miunchen 2013, Martin Luther, S.
125

zitiert nach Martin Treu, Wittenberg
2013, Katharina von Bora, S. 27

zitiert nach Dieterich, s.o., S. 126

zitiert nach Wilhelm Lindemann:
Reformation heute, Schriftenreihe
der EKD zum 500. Jubilaum der
Reformation

zitiert nach Dieterich, s.o., S. 90
zitiert nach Treu, s.0., S. 31 f.
ebenda, S. 33

zitiert nach Eva Zeller, s.o., S. 94

zitiert nach Dieterich, s.o., S. 128



|O\
—

SREREBRRERRBRBERRBEIR
W N = o NI NN o I N

zitiert nach Dieterich, S. 131
zitiert nach Eva Zeller, S. 82
zitiert nach Dieterich, S. 128
ebenda

ebenda, S. 90

ebenda, S. 125

ebenda

ebenda, S. 136

ebenda, S. 135

ebenda, S. 127

zitiert nach Eva Zeller, S. 155
ebenda

zitiert nach Dieterich, S. 135



|\1
=

SN R N
co N Iy o

30

ebenda

zitiert nach Treu, S. 70
ebenda, S. 71

zitiert nach Dieterich, S. 125 £.

1. Korinther 14, 33-35, zitiert nach
Petra Gerster, Andrea Stoll: Threr
Zeit voraus, cbj, Miinchen 2009, S.
47

Zitiert nach Petra Gerster, Andrea
Stoll, ebenda, S. 91

vgl. auch ebenda, S. 45 ff.

Der Patriarch von
Wittenberg



|OO
—

Kopf, a.a.0. S. 223

Schilling, a.a.0., S. 524
Dieterich, a.a.0., S. 191
Schilling, a.a.0., S. 526
Dieterich, a.a.O., S. 191
Dieterich, a.a.O., S. 192

vgl. http://kath-
zdw.ch/maria/texte/luthers.lebensenc

BRERRBR
N I o Wl N

Luther — wer war er
eigentlich?

https://www.ekd.de/glauben/abc/lutt

Aus GW, »Eine treue Vermahnung
an alle Christen, sich zu hiiten vor

S 18
\O ICo


http://kath-zdw.ch/maria/texte/luthers.lebensende.htm
https://www.ekd.de/glauben/abc/lutherischer_weltbund.html

N
SSIE NSl

|\O
=~

Aufruhr und Emporung, S. 4219
http://www.luther2017.de/kr/wiki/ju
im-wandel-der-zeiten-i/

Christoph Markschies: Beinahe ein
Heiliger, in: Rotary Magazin 4/2012
Christoph Markschies, a.a.O.

http://www.francke-

halle.de/neuigkeiten-n-8604.html
Hartmut Lehmann: Die Deutschen
und ihr Luther, in: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 26.08.2008

zit. nach Hartmut Lehmann:
Reformationsjubildum 2017. Vom
Helden zur Null?, in: FAZ,
26.10.2014



http://www.luther2017.de/kr/wiki/jubilaeum/lutherbilder-im-wandel-der-zeiten-i/
http://www.francke-halle.de/neuigkeiten-n-8604.html

|\O
(@)

http://www.sonntagsblatt.de/archiv0
Hartmut Lehmann, Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 26.08.2008,
a.a.O.

|\O
~J

Die Protestanten — warum
die Welt sie gerade jetzt
braucht

98 Rudolf Bultmann: Neues Testament
und Mythologie. 1941, 18

99 Sigmund Freud: Das Unbehagen in
der Kultur, S. Fischer, Frankfurt/M
1974

100 Siiddeutsche Zeitung, 24.07.1999


http://www.sonntagsblatt.de/archiv01/44/woche9.htm

Literaturverzeichni

Martin Luther: Gesammelte Werke, hrsg.
v. Kurt Aland, Direct Media, Berlin 2002
(Ebook Digitale Bibliothek Band 63)

Martin Luther: Tischreden. Vom Einfachen
und Erhabenen, hrsg. von Thomas
Walldorf, Marix Verlag, Wiesbaden 2014
(Ebook)

Martin Luther: Vom unfreien Willen (An
Erasmus von Rotterdam), e-artnow 2015
(Ebook)

Martin Luther: Von der Freiheit eines
Christenmenschen, ofd edition,



Norderstedt 2015 (Ebook)
Diarmaid MacCulloch: Die Reformation
1490-1700, DVA Minchen 2008

Veit-Jakobus Dieterich: Martin Luther.
Sein Leben und seine Zeit, dtv Munchen
2013

Frauen der Reformation, Katalog zur
Wanderausstellung 2012 der Evangelischen
Frauen in Mitteldeutschland

Petra Gerster, Andrea Stoll: Threr Zeit
voraus, Frauen verdndern die Welt, cbj,
Minchen 2009

John Hirst: Die kiirzeste Geschichte
Europas, Hoffmann und Campe, Hamburg
2012

Katharina von Bora: An der Seite von
Martin Luther, Horspiel 2009

Thomas Kaufmann: Geschichte der



Reformation, Verlag der Weltreligionen im
Insel Verlag, Frankfurt am Main und
Leipzig 2009

Thomas Kaufmann: Martin Luther, Verlag
C.H.Beck, Miinchen 2010 (Ebook)

Ulrich Képf: Martin Luther. Der
Reformator und sein Werk, Reclam
Stuttgart 2015 (Ebook)

Jutta Krauf3: Martin Luther. Lebensspuren,

Schnell & Steiner, Regensburg 2016

Volker Leppin: Martin Luther. Vom Moénch
zum Feind des Papstes, Lambert Schneider,
Darmstadt 2015 (Ebook)

Harald Meller (Hrsg.): Fundsache Luther.
Archéologen auf den Spuren des
Reformators, Theiss, Darmstadt 2008
Volker Reinhardt: Luther, der Ketzer. Rom
und die Reformation, C.H.Beck, Miinchen



2016

Heinz Schilling: Martin Luther. Rebell in
einer Zeit des Umbruchs, C.H.Beck,
Minchen 2014 (Ebook)

Der Spiegel Geschichte, Die Reformation.
Aufstand gegen Kaiser und Papst

Martin Treu: Katharina von Bora.
Biographien zur Reformation, Drei
Kastanien Verlag, Wittenberg 2013

Eva Zeller: Die Lutherin. Spurensuche
nach Katharina von Bora, Piper, Miinchen
2000

Reimar Zeller: Luther, wie ihn keiner
kennt. Lutherbiefe aus dem Alltag, Herder,
Freiburg 1982

Arnulf Zitelmann, »Widerrufen kann ich
nicht«. Die Lebensgeschichte des Martin
Luther, Beltz und Gelberg, Weinheim 1983



Bildnachweis

Umschlag Psalm 23. Rechte: AKG8187,
Luther / Ubersetzung 23.
Psalm / Eigenhandig.

S. 12/13 Stadtplan Erfurt. Aus: Merian,
Matthaeus (Hrsg.): M.Z. Topographia
Superioris Saxoniae Thiiringiae/Misniae
Lusatiae, erschienen ca. 1690. Rechte:
Universitats- und Landesbibliothek
Dusseldorf, URN: nbn:de:hbz:061:1-4298.
S. 52/53 Karte Nordeuropas. Aus: Agnese,

Battista: Portolan-Atlas, erschienen im 16.
Jahrhundert. Rechte: Ernst-Moritz-Arndt-



Universitat Greifswald.

S. 71 Opuscula Omnia. Aus: De Vio,
Tommaso: 6. Opuscula Omnia. F Thomae de
Vio Caietani, 1596. Rechte: BEIC (Biblioteca
Europea di Informazione e Cultura).

S. 88 Auszug Teilnehmerliste des Wormser
Reichstags 1495. Aus: Twinger von
Koénigshofen, Jakob: Chronik,1495-1496.
Rechte: Gieflen, Universitatsbibliothek, Hs
179, Bl. 347r.

S. 92 Bannbulle. Aus: Papst Leo X: Bulla
contra Errores Martini Lutheri et sequatium,
1521. Rechte: Bayerische Staatsbibliothek
Minchen, Rar. 1479, Titelblatt.

S. 114/115 Brief von Papst Leo X. Aus:
Vicentino degli Arrighi, Ludovico: Breve,
1513. Rechte: Gutenberg-Museum Mainz.

S. 152/153 Brief von Luther an seine Frau



Katherina. Aus: Luther, Martin: Brief.
Rechte: Staats- und Universitatsbibliothek
Hamburg, Sup. ep. 5, 1.

S. 168/169 Tischreden. Aus: Luther, Martin:
Colloquia Oder Tischreden Doctor Martini
Lutheri, 1569. Rechte: Herzog August
Bibliothek Wolfenbiittel: S: Alv.: V 384 2°.



Christian Niirnberger und Petra Gerster:
Der rebellische Monch, die entlaufene
Nonne und der grofite Bestseller aller
Zeiten — Martin Luther

978 3 522 63055 9

Gesamtgestaltung: Irmela Schautz
Einbandtypografie: Suse Kopp
Konvertierung: le-tex publishing services
GmbH, Leipzig

© 2016 Gabriel in der Thienemann-
Esslinger Verlag GmbH, Stuttgart

Alle Rechte vorbehalten. Unbefugte
Nutzungen, wie etwa Vervielfaltigung,
Verbreitung, Speicherung oder
Ubertragung, werden zivil- oder
strafrechtlich verfolgt.

In diesem E-Book befinden sich
Verlinkungen zu Webseiten Dritter. Bitte



haben Sie Verstiandnis dafiir, dass sich die
Thienemann-Esslinger Verlag GmbH die
Inhalte Dritter nicht zu eigen macht, fiir
die Inhalte nicht verantwortlich ist und
keine Haftung iibernimmt.

Mehr iber unsere Biicher, Autoren und

[llustratoren auf: www.gabriel-verlag.de

Thienemann auf Facebook:

www.facebook.com/thienemann.esslinger


http://www.thienemann-esslinger.de/gabriel/
http://www.facebook.com/thienemann.esslinger

	Buchinfo
	Autorenvita
	Ein Jungphilosoph im Gewitter
	Hundert Kilometer Einsamkeit
	Ein Mönch geht seinen Weg
	Die Entdeckung eines neuen Gottesbildes
	Wie alles anfing
	Rom – Die große Hure Babylon
	Es geht los
	Der Bruch, der Bann und der Beginn einer neuen Zeit
	Hier stehe ich, …
	Ein Fürst versteckt seinen Untertan vor Papst und Kaiser
	Die Erfindung der deutschen Sprache durch Junker Jörg
	Aufräumen in Wittenberg
	Blut und Entzweiung
	Und plötzlich: »Herr Käthe«
	Der Patriarch von Wittenberg
	Der blutige Kampf um die Wahrheit
	Luther – wer war er eigentlich?
	Protestanten – warum die Welt sie gerade jetzt braucht
	Quellenverzeichnis
	Hundert Kilometer Einsamkeit
	Ein Mönch geht seinen Weg
	Die Entdeckung eines neuen Gottesbildes
	Wie alles anfing
	Rom – Die große Hure Babylon
	Es geht los
	Der Bruch, der Bann und der Beginn einer neuen Zeit
	Ein Fürst versteckt seinen Untertan vor Papst und Kaiser
	Die Erfindung der deutschen Sprache durch Junker Jörg
	Aufräumen in Wittenberg
	Blut und Entzweiung
	Und plötzlich: »Herr Käthe«
	Der Patriarch von Wittenberg
	Luther – wer war er eigentlich?
	Die Protestanten – warum die Welt sie gerade jetzt braucht

	Literaturverzeichnis
	Bildnachweis
	Impressum

