Gottfried von
StraBburg: »Tristanc

LEHRBUCH
1682 J.B.LMETZLER

VPVVVVVVVVVVVVVVVVVPVPVVVPVVVVVVVVIVVVVVVVVVVVVVVVPVPVPVVPVPVPVPVPVPY




% J.B.METZLER



Monika Schulz

Gottfried von StraBburg:
»Tristane

Mit 19 Abbildungen und Grafiken

J.B. Metzler Verlag



Die Autorin
Monika Schulz ist Professorin fiir Altere deutsche Literatur
an der Universitdt Regensburg.

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
F

wiscors  FSC® C004472

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbi-
bliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet {iber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-476-02575-3
ISBN 978-3-476-05419-7 (eBook)

Dieses Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung
auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages

unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

J.B. Metzler, Stuttgart
© Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

Einbandgestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart (Abb.: Tristan schneidet dem toten Drachen
die Zunge heraus; Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm 51, fol. 67r)

Satz: primustype Hurler GmbH, Notzingen

Druck und Bindung: Ten Brink, Meppel, Niederlande

J.B. Metzler ist Teil von Springer Nature

Die eingetragene Gesellschaft ist Springer-Verlag GmbH Deutschland
www.metzlerverlag.de

info@metzlerverlag.de



Inhaltsverzeichnis

Vorwort

1

1.1
1.2
1.3
1.4

2.1
2.2

3.1

3.1.1
3.1.2
3.1.3
3.2

3.2.1
3.2.2
3.2.3

3.24
3.2.5

3.3

3.3.1
3.3.2
333

4.1
4.2
4.2.1
42.1.1
42.1.2

4.2.2
4.2.2.1
4.2.2.2

Grundlagen ..... ...
Gottfrieds Vorldufer: Berol, Eilhart und Thomas ........................
Stoff- und Motivgeschichte. Die keltische Erzdhltradition ..............
Wer war Gottfried? Datierung und Uberlieferung des Tristan...........
Gottfrieds Tristan: ein Fragment? ................cooiiiiiiiiiiiinnnnnns
Fazit ...

DErProlog . ...co.nee e
Das Programm der edelent herzemn ...............ccoviiiiiiiiiiiiinnnnnnns
Das Initialenspiel .........ooiiiiiiiii e
Fazit ...

Elternvorgeschichte und Identitatssuche. Tristan als hofischer Ritter
UNAHErOS ...
Das tragische Liebesgliick der Eltern: Prafiguration der Haupt-

handlung? ... .o
Riwalins Ghermuot. ........ooovie i e
Markes Maienfest - Riwalin und Blanscheflur ..........................
Riwalins Tod - Tristans Geburt - Blanscheflurs Sterben ................
Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalitdt

Tristans >zweite Geburt«. Konstruktion einer neuen Identitdt...........
Erziehung und Ausbildung: Das Konzept der »elegantia morumc.......

Etablierung am Markehof: Tristans hofische >Hirschbast«
als EINtrittskarte ........oooviiiiii e
Abkunftsklarung und »Vaterakkumulation< ..............oooiiiiieie..
Die Schwertleite: Tristans Initiation ritterlicher Identitat.

Der LIteraturexKUTLS . .. ....ooetiiiit et
Hybriditat: Tristans Hervortreten als Heros..............................
Die Rache an MOTgan . .......oviiiiiii i
Tristans Entscheidung fiir den Markehof: der lantlése Held ............
Tristans Jugend als >Heroenbiographie« mit hofischer Stilisierung .....
FazZit oo

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung
Tristan—Isolde—Marke ...
Das Erzahlschema der gefdhrlichen Brautwerbung.....................
Die Brautwerbung bei Gottfried.................oooiiiiiiiiiiiii
Die Verbindung nach Irland: Heilung Tristans von der Giftwunde .....
Der Moroldkampf: Tristan als >mythischer Heilsbringer<................
Die Heilungsfahrt (Irland I) - Der spilman Tantris-Tristan

als Lehrer ISoldes .......vveeiin e
Die Brautwerbungsfahrt Tristans fiir Marke (Irland IT)..................
Werbungsauftrag und Hofintrige. ..o,
Tristans Drachenkampf und der betriigerische Truchsess...............

32



Vi

Inhaltsverzeichnis
4.2.2.3 Doppelte Wahrheitsfindung: Splitterepisode und Entlarvung

S TIUCHSESS .ttt ettt e e
4.2.2.4 Hochzeit, Eherechtsproblematik und Brautnachtbetrug................
43 Die Brautwerbung bei Eilhart: »immram«und Schwalbenhaar .........

0 74
5 Der Minnetrank: :Kurzschluss« zwischen Tristan und Isolde...............
5.1 Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne

bei Berol und Eilhart. ...
5.2 Der Minnetrank in der Tristrams SAZA .......coveeeviiiineeeeiiiianannnns
5.3 Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod ...
5.3.1  Brangdnes AUftrag ............uuuuuuuuuuiiuiiiiii
5.3.2  Trankeinnahme und Liebeserwachen....................................
5.3.3  Tristans Akzeptanz von Trankminne und Liebestod -

Die edelenm ReTZem ........ooe e
5.3.4  Forschungspositionen zur Trankminne bei Gottfried....................
5.4 Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel.........................o
5.4.1 Das Fragment von Carlisle (Thomas) ..........ccovviiiiiiiiiiiiinnnnnn
5.4.2  Das Liebesgestdndnis bei Gottfried ..............ccoooiiiiiiiiiiiiii....
5.4.3  Minnekonzeptionen: Thomas und Gottfried ............................

0 74
6 Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist ...................
6.1 Die Offentlichkeit als >Rechtsinstitution<.................cocevveuenn.n..
6.2 Die Listepisoden bei Gottfried.............ccoooiiiiiiiii i
6.2.1  Handlungslisten: Brautnacht, Gandin- und Mehlstreuepisode,

SCRWETLIISt ..ottt
6.2.2  SPraChliSten......ooiiiiii i s
6.2.2.1 >Lernstationenc: Die Bettgesprache................oooiiiiiian,
6.2.2.2 >Anwendung« I: Die erste Baumgartenszene - Das belauschte

Stelldichein ...... ...
6.2.2.3 >Anwendung«II: Das Gottesurteil - Isoldes doppeldeutiger Eid

und gotes ROFSCRETt. . ..ot
6.2.3  Doppeldeutiger Eid und >Kapellensprung« (Tristams Saga, Berol,

EIINATt) .o
6.3 Diskurs des rechten Sehens - Auge, Herz und samblanze...............

0 74
7 Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben:

GottfriedunddieVorlaufer......................o
7.1 Die Vorldufer...... ..o
7.1.1  Das Waldleben bei Berol und Eilhart: Tristan und Isolde

alsJager und Sammler ...... ...
7.1.2  Die Minnehohle in der Tristrams Saga: amoener Lustort

inder Wildnis. .......ooouiiii
7.2 Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung hofischer Kultiviertheit ....
7.2.1  wunschleben und Grottenallegorese ...............ccooeiiuuiiiiniinan...
7.2.1.1 Herkunft und Topographie der Minnehdhle.............................
7.2.1.2 »>Autobiographische« Erzahler-Exkurse. ..............cooooiiiiiiiiiia...



Inhaltsverzeichnis

7.2.1.3 Speise- und Gesellschaftswunder: autonomes wunschleben

der Liebenden. .........ouuuiieiiiii e 129
7.2.1.4 Die Grottenallegorese als >Gesamtmodell rechter Minne«............... 132
7.2.2  Die Entdeckung der Liebenden und die Schwertlist - Markes

geluste UNde elaMEE . ........cooeee ettt 137
7.2.3  Warum kehrt das Liebespaar an den Hof zuriick?....................... 140

Bzt . 141
8 Die MinneexKurse ...........couuiiiiiiiiiiii 143
8.1 Die Minnebufpredigt (rede von guoten minnen)........................ 143
8.2 Die Minnelehrpredigt (Grottenallegorese) .............ccovvviiiiiiinnn 147
8.3 Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)............ccoooiiiiiiiiiiiinnn 147
8.3.1  Die Absage an die huote und die Utopie des saeligen wibes ............ 147
8.3.2  Baumgarten II: Isolde ist kein saeliges Wip ...............cooveeeiea ... 151

BazZit oo 154
9 Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung

eine Vierergeschichte?......... ... 155
9.1 Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried.......................... 155
9.1.1  Die Abschiedsszene: Treueversicherung und Ringgabe................. 155
9.1.2  Isolde II: Verweischarakter durch Name und Schonheit ................ 156
9.1.3  Tristans VeIWIITUNE. . ....couumuntt ittt e 158
9.1.4  Tristans Rechtfertigungsmonolog .................oovviieiieeiiaia.... 160
9.1.5  Forschungspositionen zur Isolde Weiffhand-Episode ................... 161
9.2 Isolde Weifshand bei Thomas ... 162
9.2.1  Das Kennenlernen: Tristan zwischen Liebe und Begehren

(@MUT VS, delit) ..o e 162
9.2.2  Isoldes Ring und die missgliickte Hochzeitsnacht....................... 163
9.2.3  Das kithne Wasser< und Tristans >Schonheitsargumentc................ 165
9.3 Isalde Il bei Eilhart...........oooiiiiii e 166
9.3.1  Kennenlernen und Heirat: Isalde als >dynastisches Tauschobjekt«...... 166
9.3.2  Das kiihne Wasser< und Tristrants »Hundeargument«................... 167
9.4 Isolde Weifthand in anderen TexXten..............ovviiiiineeeiiinnnnnans. 168

FaZit 169
10 >memoria<und Wiedersehenum jedenPreis............................. 170
10.1 Die Petitcreiu-Episode: Verzicht auf Leidloschung ...................... 170
10.2 Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk............ 171
10.3 Tristans Riickkehrabenteuer oder die »Destruktion des Heros« ......... 174

FazZit o 178
11 Segelliigeund Liebestod....................ooiiiiii 179
1.1 Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss ..................... 179
11.1.1  Voraussetzung: Kaedin als »Tristanimitator< und Tristans Giftwunde... 179
11.1.2  Die tumliche Segelliige der Ehefrau und der Tod der Liebenden........ 180
11.1.3  Marcks jamer und das Wunder von Rose und Rebe..................... 181
11.2 Thomas: Eine >catena fatalis« als Ursache der Katastrophe? ............ 182
11.2.1  Voraussetzung: Tristan als Racher eines Frauenraubs

und seine Giftwunde ... 182
11.2.2  Der grant irrur der Ehefrau als Movens der Segelliige................... 183

Fazit .o 185

Vil



12 Unvereinbares vereinen? Kénig Artusund Tristan.......................
12.1 Artus bei Gottfried und Thomas: Hofischer Normhorizont und

RiesenKRAMPIET ... coii e
12.2 Artus bei Eilhart: Die Wolfeisen-Episode ...............c.ccoovveieiiiinn.
12.3 Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der Konig als Eidhelfer Isoldes

und Marke als MOTder........ooviiiiiiiiiiiiii e

Fazit o
13 Gender-Perspektiven ...
14 Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg ...........
14.1 Ulrich von Tlrheim. ...
14.1.1 Uberlieferung, Datierung, Dichter, GONNET ................ccovvvvinnnn...
14.1.2 Erzdhlkomplexe: Die Ehebruchsminne als unsin und das

elsternfarbene Reh............... i
14.1.3 Forschungsgeschichte: Vom »jammerlichen Notdach« zum

»genau durchdachten Texte ...
14.2 Heinrich von Freiberg ...
14.2.1 Dichter, Gonner, Datierung, Uberlieferung ..............................
14.2.2  ErzahlROmMpIeXe. . ..ottt e
14.2.2.1 Astrologie und Minne, Passionund Ehe ..........................
14.2.2.2 Figurenkonzeptionen: Der hofische Frauenritter Tristan, die

listige Isolde und der einvaltige kunic Marke.................ccccuuunn
14.2.2.3 Heinrichs Verhaltnis zu Gottfried: »programmatische Distanznahme«?

Gottesliebe statt Passion............c.eviiiiiiiiiiiiiii i

FaZit o
15 Schlussbetrachtung. sErzihlen im Paradigma¢ und »Okonomie

derTransgression ... ... ...t
Literaturverzeichnis ......... ... ...

RegiS el ..o



Vorwort

Der Tristanroman von Gottfried von StrafRburg erzdhlt die Geschichte einer passio-
nierten Liebe, die die gesellschaftliche Ordnung bedroht. Die Protagonisten sind Tris-
tan und Isolde, eine verheiratete Frau und ihr Geliebter. In diesem Einfiihrungsband
werden vor allem die priifungsrelevanten Interpretationsfelder umfassend behan-
delt. Im Zentrum steht dabei Gottfrieds radikale Minnekonzeption, die sich von zu-
vor bereits existierenden Fassungen anderer Dichter teilweise erheblich absetzt. Das
betrifft unter anderem das Prolog-Programm, die Elternvorgeschichte sowie die Iden-
titatssuche des Helden, den Minnetrank, die Minnegrotte und die Minneexkurse. Bei
der Analyse von Gottfrieds Tristanroman werden, wo sinnvoll, Durchblicke auf und
Vergleiche mit den Vorlduferversionen von Berol, Eilhart und Thomas geboten. Die
vorliegende Einfiihrung widmet sich auch den Erzdhlstationen, die bei Gottfried
nicht mehr {iberliefert sind, jedoch von den Vorldufern berichtet werden: der Heirat
Tristans mit einer anderen Frau, einer zweiten Isolde (Isolde Weifhand), den teil-
weise burlesken Riickkehrabenteuern des Protagonisten zur ersten Isolde und
schlief}lich beider Tod. In den Blick kommen auch Konig Artus sowie Gender-Per-
spektiven. Das Kapitel iiber die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Frei-
berg, die Gottfrieds Torso zu Ende erzédhlen, untersucht deren Bestreben, das Uner-
horte der Tristan-Passion in die feudale Lebenspraxis zuriickzubinden.

Der Bestand an Forschungsliteratur zum Tristan ist immens. Sichtung, Auswahl
bzw. kritische Wiirdigung waren mitunter ein miihsames Unterfangen und ohne
Hilfe kaum zu leisten. Fiir konstruktive Beitrdge auch hinsichtlich der Konzeption
des vorliegenden Bandes danke ich Tanja Pittner, Maria Link sowie Andrea Mader,
die in teilweise langen Sitzungen versuchten, strittige Punkte auch aus der Perspek-
tive der Studierenden zu diskutieren (Johanna Hornig las dann wichtige Kapitel tat-
sdchlich aus studentischer Sicht). Es ist bekanntlich oft ein recht steiniger Weg bis
zur Fertigstellung, und auch hier ist Kollegen und MitarbeiterInnen zu danken, die in
das miihselige Geschdft der Endformatierung eingebunden waren. Miriam Luge,
Katja Biersack und Julia Enzinger danke ich vor allem fiir die fleiftige bibliographi-
sche Recherche bzw. die miihselige Uberpriifung der umfangreichen bibliographi-
schen Angaben. (Trotz redlichen Bemiihens um korrekte Literaturnachweise kann
jedoch aufgrund der Materialfiille nicht gdnzlich ausgeschlossen werden, dass hie
und da vermeintlich eigene Argumentationen bzw. Formulierungen doch einer
Fremdlektiire geschuldet sind.) Meine Kollegen Gerhard Hahn und Ernst Hellgardt
standen mir mit wertvollen Hinweisen und Korrekturvorschldgen zur Seite; herzli-
chen Dank schulde ich ebenso Johannes Hiitten, der in vorbildlichem Engagement
subtile redaktionelle Korrekturarbeit leistete. Nicht zuletzt danke ich dem J.B. Metz-
ler Verlag fiir die unkomplizierte Aufnahme des Bandes sowie insbesondere Ute
Hechtfischer und Ferdinand P6hlmann fiir die kontinuierliche Betreuung.



1 Grundlagen

Der Tristan als Ehebruchsgeschichte: Zentrales Thema ist die passionierte Liebe
zwischen Tristan und Isolde. Die Verwendung des Begriffs >Passion« soll die »Diffe-
renzierung zur hofischen minne« (Klinger 1999, S. 135) markieren. Die passionierte
Liebe, der »amour passion« (um Lese-Stolperstellen zu umgehen, wird im Folgenden
der weibliche Artikel verwendet), bezeichnet »minne-Verhaltnisse[], die sich der so-
zialen Einbettung entziehen« (Miiller 2007, S. 418). Isolde ist verheiratet mit Konig
Marke, Tristan ist ihr Geliebter. Die Geschichte verkniipft diese drei Figuren auf fatale
Weise: Tristan ist Neffe von Konig Marke aus Cornwall und soll zundchst fiir diesen
Isolde von Irland werben, zum Liebespaar werden dann jedoch Tristan selbst und
die Marke zugedachte Braut. Dieser ehebrecherischen Liebe eignet ein tragisches
Zerstorungspotential, das die gesellschaftliche Ordnung bedroht: Kénig Marke wird
von dem Liebespaar hintergangen, das triuwe-Verhdltnis zwischen Tristan und
Marke ist damit gestort, die Ordnung der Ehe irreparabel verletzt. Die Tristan-Passion
ist ein »Rechtsbruch, der die Grundlagen der Markeschen Konigsherrschaft erschiit-
tert« (Miiller 2003, S. 240). Am Ende stirbt das Liebespaar Tristan und Isolde, Marke
bleibt allein zuriick. Der Tristan folgt der zeitgendssischen Trennung von Liebe und
Ehe; hier ist vor allem an den Traktat De amore von Andreas Capellanus des spadten
12.Jahrhunderts zu denken, wonach Liebe (>amor<) nur aufierhalb der Ehe moglich
sei: »[...] constet inter virum et uxorem amorem sibi locum vindicare non posse«
(Kap. 6, ed. Knapp 2006, S. 216). Bei Gottfried ist das Thema der passionierten (Ehe-
bruchs-)Liebe hochst artifiziell vermittelt: Das mittelalterliche hofische Erzahlen
kennt »staunenswertes differenziell-semiotisches Raffinement; Gottfrieds Tristan ist
ein epochales Beispiel« (Strohschneider 2014, S. 33).

Gottfrieds Tristan wurde Anfang des 13.Jahrhunderts geschrieben und unter-
scheidet sich teilweise erheblich von den zuvor bereits existierenden Fassungen. Der
Stoff kursierte in seinen Grundziigen wohl spatestens seit der Mitte des 12. Jahrhun-
derts. Vorldufer des Tristan Gottfrieds sind die Versionen von Berol, Eilhart und Tho-
mas.

1.1 | Gottfrieds Vorlaufer: Berol, Eilhart und Thomas

Der Tristan Gottfrieds zdhlt zur Gattung des hofischen Romans. Der Tristanstoff ge-
hort zum keltischen Erzdhlgut, der sogenannten >matiere de Bretagne«. Die Eintei-
lung in >trois matiéres< geht zurilick auf Jean Bodel, der Ende des 12.Jahrhunderts
von drei groflen epischen Gattungen spricht: »matiere de Bretagne¢, >matiére de
France« (zum Beispiel die heldenepische Chanson de Roland), »matiere de Rome« (vgl.
Weddige 2014, S.192).

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 1, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Grundlagen

Epik der hofischen Zeit

[ I | |

Held ik Antikenroman Hofischer Roman Legendenhafte
eldenept (matiére de Rome) | | (matiére de Bretagne) Erzdhlungen
[ I ]
Artusstoff Tristanstoff
I
[ 1
Hartmann von Aue Wolfram von Eschenbach Gottfried von StraRburg
Erec; Iwein Parzival Tristan

Abb. 1 Der Tristan Gottfrieds innerhalb der héfischen Epik

Es existieren unterschiedliche schriftlich fixierte Fassungen des Stoffes. Es gibt vor
Gottfrieds Text drei Vorlduferversionen, die Mitte bis Ende des 12. Jahrhunderts ent-
standen sind; Gottfrieds Fassung wird um 1210 datiert:

Berol letztes Viertel des 12. Jh.s?
Eilhart 1170er Jahre?
?
Thomas nach 1155, evtl. 1170er Jahre? Abb.2 Die Tristanfassun-
Gottfried um 1210 gen des Hochmittelalters

Die Namen der Protagonisten erscheinen in den einzelnen Texten in unterschiedli-
cher Gestalt: Bei Gottfried heifsen sie Tristan, Isot, Marke; bei Berol Tristran, Yseut,
Marc; bei Eilhart Triistrand, Ysalde, Marck; die Thomas-Fragmente kennen je unter-
schiedliche Namen. Der Einfachheit halber werden im Folgenden diese Namensfor-
men verwendet: Tristan, Isolde, Marke hinsichtlich der Texte von Gottfried, Berol
und Thomas. In Bezug auf Eilhart werden die Liebenden zu Tristrant und Isalde,
Marck bleibt. Tristans Erzieher, der bei Gottfried Curvenal, bei Eilhart Kurnewal
heifdt, wird zu Kurvenal vereinheitlicht, Brangene(n) bei Gottfried bzw. Eilhart wird
zu Brangdne. Zudem kennt der Tristan mehrere Isolden: Tristan liebt Isolde aus Ir-
land; nach der Trennung von dieser lernt er eine zweite Isolde, Isolde Weifthand,
kennen. Zur Unterscheidung wird im Folgenden von der irischen Isolde als Isolde I,
von Isolde Weifthand als Isolde II gesprochen. Zumindest bei Gottfried heifst auch
die Mutter von Isolde I ebenfalls Isolde.

Der Tristanstoff stellt eine »Art >Doublettenmatrix« (Schulz 2007, S. 315) bereit,
die auf mehreren Ebenen relevant ist: Es gibt zwei bzw. drei Isolden; in den Riick-
kehrabenteuern (siehe Kap. 10.3) begegnet Tristan bei Thomas einer weiteren Figur
desselben Namens (Tristan der Zwerg, siehe Kap. 11.2.1) und Tristans Schwager Kae-
din kopiert bei Eilhart Tristans Liebesabenteuer mit einer verheirateten Frau (siehe
Kap.11.1.1).

Berols Tristan: Berols Text ist in einer einzigen Handschrift aus dem 13. Jahrhun-



Gottfrieds Vorlaufer: Berol, Eilhart und Thomas

dert (Paris, Bibliotheque Nationale, fonds frangais 2171) iiberliefert, die allerdings
auch nur ein Fragment ist. Hinsichtlich der Datierung des urspriinglichen Textes ist
sich die Forschung nicht einig, sie schwankt zwischen 1160 und dem friihen 13. Jahr-
hundert (kritische Betrachtung der Datierungsversuche bei Stein 2001, S.34-36).
Moglicherweise ist vom letzten Viertel des 12.Jahrhunderts auszugehen, eine ge-
nauere Festlegung scheint nicht moglich (vgl. Keck 1998, S.48). Der Schreibdialekt
weist auf eine Entstehung in Westfrankreich (vgl. Reid 1972, S. 2 1.).

Der Text bricht mit V. 4485 ab und enthalt nur einige wenige Szenen: Erzahlt wird
von den Listen des Liebespaares Tristan und Isolde am Hof, von der Flucht des Paa-
res in den wilden Wald, von Isoldes Riickkehr an den Hof, vom Gottesgericht, dem
die Ehebrecherin Isolde unterzogen wird, und von der Rache Tristans an den Spio-
nen, die seine Liebe zu Isolde an Konig Marke verraten hatten (die Auflistung des
Szenenbestands folgt modifiziert Molk 1991, S. 7):

Das belauschte Stelldichein (V. 2-580)

Die Mehlstreuepisode (V. 581-826)

Die Flucht in den Wald (V. 827-1274)

Die Waldleben-Episode (V. 1275-2132)

Die Riickkehr Isoldes an den Markehof (V. 2133-3027)

Der doppeldeutige Rechtfertigungseid Isoldes (V. 3028-4266)
Tristans Rache an den Verrdtern (V. 4267-4485)

[Das Fragment bricht mitten im Satz ab.]

Bei Berol ist noch urspriinglich miindliches Erzdhlen zu erkennen. Miindliches Er-
zdhlen bedeutet allgemein, dass Stoffe, wie etwa der Nibelungen- oder eben der Tris-
tanstoff, zundchst miindlich in unterschiedlichen Versionen zirkulierten, bevor sie
verschriftlicht wurden (zu diesem Sachverhalt vgl. zum Beispiel Miiller 2015, S. 31).
Bei Berol wurde »dramatisches, sprunghaftes, auf Kontraste hin komponiertes Er-
zdhlen« konstatiert, das »Ziige eines lockeren, miindlichen Sprachgestus« tragt (Hu-
ber 2013, S. 21). So wird zum Beispiel des Ofteren in den Text ein »Hort« bzw. »Hért,
Ihr Herreng, also die Aufforderung zum Zuhdren, eingestreut oder ein »Seht«. Ein
Beispiel: Als Tristan auf Konig Artus trifft, heifdt es Atant es vos le roi Artus (Berol, V.
3702).

Eilharts Tristrant: Eilharts Fassung ist der dlteste vollstindig erhaltene Tristan
(vgl. Stein 2001, S. 160). Dieser hat grofie Bedeutung fiir die Literaturwissenschaft,
weil von ihm aus die Fragmente, wie eben auch Gottfrieds Torso, inhaltlich ergdnzt
werden kénnen. Uberliefert ist der Text in drei Fragmenten aus dem 12. und 13. Jahr-
hundert, die vollstdndige Fassung liegt in zwei Papierhandschriften aus dem 15. Jahr-
hundert (Heidelberg und Dresden) vor (vgl. Wolff/Schréder 1980, Sp.412). Insge-
samt weichen die Fassungen stark voneinander ab, Huber (2013) spricht von einem
»zerriitteten Erhaltungszustand« (S. 20). Hinsichtlich der Datierung wurde lange das
literarisch-chronologische Verhaltnis zu anderen Texten, vor allem zum Eneasroman
von Heinrich von Veldeke, in den Blick genommen: Ob und wie die beiden Texte zu-
einander stehen, wird in der Forschung allerdings unterschiedlich diskutiert (vgl.
Schausten 1999, S.51f.; zur Forschungskontroverse vgl. Wolff/Schroder 1980,
Sp. 4151.). Moglicherweise kann man davon ausgehen, dass Eilharts Text »zu Anfang
der siebziger Jahre [des 12.Jahrhunderts] am Niederrhein verfiigbar« war (ebd.
Sp. 416; vgl. auch Stein 2001, S. 160).

Der Name des Dichters erscheint nur in der Spatiiberlieferung des 15.Jahrhun-
derts; in der Dresdner Handschrift heifit es: von Hobergin her Eylhart / haut difs
bouch gedichtet (V. 9672 1.). Allerdings wird in der Heidelberger Handschrift ein an-



Grundlagen

derer Name genannt: von Baubemberg Segehart (V. 9644; vgl. hierzu auch Bumke
1990, S. 71; Chinca 2000, S. 118). Dariiber hinaus weiff man nichts iiber Eilhart. Es
gibt zwar einen zwischen 1189 und 1209 mehrfach urkundlich genannten Eilhardus
de Oberch, der einem in der Ndhe von Braunschweig ansdssigen Ministerialenge-
schlecht angehorte (vgl. Bumke 1990, S. 71; Wolff/Schroder 1980, Sp. 410), aber es
ist keineswegs sicher, ob es sich dabei wirklich um den Dichter des Tristrant handelt
(dazu kritisch Wolff/Schroder 1980, Sp. 410; Schausten 1999, S. 51).

Thomas’ Tristan: Gottfried stiitzt sich jedoch nicht auf Eilhart, sondern auf Tho-
mas. Der Dichter nennt sich in den Fragmenten mit Namen: Tomas (Thomas: Frag-
ment Douce, V. 2134) und Tumas (Thomas: Fragment Sneyd, V. 3125). Gottfried von
Straftburg nennt Thomas Thémas von Britanje (V. 150). Ob dieser Zusatz »auf einen
Bretonen verweist oder Britannien = England meint (vgl. die in der Romanistik gern
verwendete Bezeichnung >Thomas d’Angleterre«), ist ebensowenig auszumachen
wie die Bestimmung des Thomas als eines Kontinentalfranzosen, eines Anglonor-
mannen oder eines Engldnders« (Haug 2011, S. 217). Im Folgenden wird deshalb nur
von >Thomas« gesprochen und auf einen spezifizierenden Zusatz zum Namen ver-
zichtet. Es wird angenommen, dass Thomas den Tristan am Konigshof Heinrichs II.
schrieb: »Er scheint zu jener Gruppe von gelehrten, d. h. lateinisch gebildeten Auto-
ren zu gehoren, die das literarische Leben am anglonormannischen Konigshof Hein-
richs II. und seiner Gemahlin Eleonore von Aquitanien prdgten« (Bonath 1985,
S.16{.; vgl. auch Berthelot/Buschinger/Spiewok 1994, S. VII; Tomasek 1986, S. 121).
Als Entstehungszeitraum des Thomas-Texts nimmt die Forschung nach 1155 an:
Thomas kannte den Roman de Brut von Wace und »reflektiert mit seinen Zitaten und
Anspielungen offensichtlich auf ein Publikum, dem der >Brut« vertraut war«, der 1155
im Auftrag der englischen Konigin Eleonore fertiggestellt wurde (Bonath 1985, S.17).
Fiir die Bestimmung eines >terminus ante quemn< wurde, wenn auch nicht unbestrit-
ten, der Cligés von Chrétien de Troyes angesetzt. Die Datierung dieses Texts, der
meist als korrigierende Antwort auf den Tristan gelesen wird, ist ebenfalls nicht si-
cher, wird aber des Ofteren mit 1176 oder auch etwas spater angegeben, so dass fiir
die Entstehung von Thomas’ Version die Zeit kurz davor vermutet wurde (zu Datie-
rungsversuchen bzw. dem Tristanbezug des Cliges vgl. Stein 2001, S. 32; 108-124).

Von der Thomas-Fassung sind nur kargliche Reste erhalten. Bis 1994, als das Car-
lisle-Fragment entdeckt wurde (siehe Kap. 5.4.1), waren Fragmente von fiinf ver-
schiedenen Handschriften bekannt, die insgesamt nur 3144 Verse iiberliefern. Dies
diirfte »etwa ein Sechstel« (Stein 2001, S. 31), mdglicherweise sogar »kaum mehr als
ein Neuntel des urspriinglichen Textes« (Bonath 1985, S.9) ausmachen. Diese fiinf
Thomas-Fragmente, die aus dem 12. und 13.Jahrhundert stammen, sind folgende
(nach Bonath 1985, S. 9 f.; Haug 2011, S. 752): C = Fragment Cambridge: Cambridge
University Library; Sn = Fragment Sneyd: Bodleian Library Oxford; T = Turiner
Fragment, verschollen; Str = Straftburger Fragment, 1870 verbrannt; D = Fragment
Douce: Bodleian Library Oxford. Diese Fragmente, die sich teilweise inhaltlich iiber-
schneiden, setzen erst mit der zweiten Baumgartenszene (siehe Kap.8.3.2) ein.
Diese Szene findet sich bei Gottfried von Strafburg erst ab V. 18124 (von insgesamt
19548 Versen) und berichtet von der Entdeckung des Liebespaares Tristan und Isolde
an Markes Hof. Das Carlisle-Fragment jedoch setzt weit vorher ein, und zwar mit
dem Liebesgestdndnis der Protagonisten nach dem Minnetrank. Der erhaltene Sze-
nenbestand bei Thomas umfasst folgende grofie Erzdhlstationen: Minnegestandnis-
szene/Hochzeit Marke mit Isolde I/Brautnachtbetrug; Entdeckung des Liebespaares
(Isolde I und Tristan) im Baumgarten; Tristans Hochzeit mit Isolde II; Anfertigung



Gottfrieds Vorlaufer: Berol, Eilhart und Thomas

einer Statue von Isolde I (= Episode vom Statuensaal); heimliche Treffen Tristans
mit Isolde I; Tod von Tristan und Isolde I.

Eine Rekonstruktion der Thomas-Fassung erfolgte durch Joseph Bédier 1902. Er
versuchte, den ganzen Roman zu rekonstruieren und integrierte dabei die Frag-
mente. Sein Bestreben galt im Bereich der afrz. Uberlieferung der Herstellung eines
kritischen Textes in achtsilbigen Versen, dafiir nahm er zahlreiche Eingriffe in den
iiberlieferten Wortlaut in Kauf (vgl. Bonath 1985, S. 21). Die Liicken zwischen den
Fragmenten werden in den Editionen von Bonath (1985), Haug (2011) und Berthelot/
Buschinger/Spiewok (1994) vor allem durch den Text der Tristrams Saga ok Isondar
aufgefiillt. Die Saga galt der friithen Forschung als treuester Reprdsentant der Trist-
anfassung von Thomas (vgl. Bédier 1902, S.If.). Der Saga »kommt daher eine aufier-
ordentliche Bedeutung zu, als Zeugnis norwegisch-islandischer Literatur und als
Hilfsmittel zur Kenntnis der verlorenen Teile der Thomas’schen Dichtung« (Uecker
2008, S.4). Sie ist also, wie auch der Sir Tristrem, eine »Hilfsquelle« (vgl. Haug 2011,
S.218f.). Die folgende Tabelle beriicksichtigt das Fragment von Carlisle.

Verseinteilung Thomas-Fragment | Inhalt

1-154 Carlisle Minnegestandnis/Hochzeit von Isolde |
und Marke/Brautnachtbetrug

Verse nach Bédier:

1-52 Cambridge Baumgarten I
53-940 Sneyd 1 Hochzeit Tristans mit Isolde I
941-1196 Turin1 Statuensaal
1197-1264 StraBburg 1 Treffen Tristans mit Isolde |
1265 --- 1522 Turin 2 Tod von Tristan und Isolde |
1268 ----mmrmemmmmmem e 3087 Douce
1489-94/1615-88 StraBburg 2
1785-1854 StraBburg 3

2319-3144 Sneyd 2

Abb. 3 Ubersicht iiber die Verteilung der Thomas-Fragmente (modifiziert nach Bonath 1985, S. 11;
vgl. auch Berthelot/Buschinger/Spiewok 1994, S. X)

Bearbeitungen von Thomas’ Tristan: Es gibt insgesamt sechs Bearbeitungen von
Thomas’ Roman (vgl. zum Folgenden Bonath 1985, S. 12-16): Die Tristrams Saga ok
Isondar, eine altnordische Prosaversion des Texts von Thomas, 1226 durch einen
Bruder Robert fiir den norwegischen Konig Hakon Hakonarson angefertigt (vgl. Ue-
cker 2008, S. 7{.); Gottfrieds von Straftburg Tristan (Anfang 13. Jahrhundert); der Sir
Tristrem (Ende 13.Jahrhundert); die sogenannte Folie Tristan (Ende 12.Jahrhun-
dert); die Tavola Ritonda (14.Jahrhundert); das Niederfrankische Tristanfragment
(13.Jahrhundert).

Sogenannte >version courtoise< und >version commune<. Thomas schuf die so-
genannte >version courtoise« des Tristanstoffes, also die dezidiert hofische Auffassung
des Stoffes. Dagegen gelten die Texte von Berol und Eilhart allgemein als >version
communes, frither auch als >spielmdnnische« Fassung bezeichnet. Die dltere For-
schung nahm bisweilen eine regelrechte Dichotomie zwischen einer hofischen und
einer spielmdnnischen Fassung an. Diese Unterscheidung sieht man seit langem kri-
tisch. Durch den Begriff >hofisch« wird »eine falsche Opposition zu den Zeugen der
»version commune« hergestellt«; denn weder Berol noch Eilhart »konnen einfach als



Grundlagen

rnicht-hofisch« (Bonath 1985, S.19) angesehen werden. Das ist einerseits richtig,
denn Berol selbst eroffnet einen Gegensatz von unhofisch und hofisch: Er »charakte-
risiert andere Versionen dieses Stoffes bzw. die, die sie verbreiten, als unhdéfisch, vi-
lain; und er charakterisiert den Helden seiner Geschichte als edel und héfisch, preuz
et courtois« (Keck 1998, S. 46; Berol, V. 1265-1271). Andererseits ist ebenso festzu-
halten, dass Berols und Eilharts Texte weit mehr noch einer eher miindlichen Unter-
haltungspraxis angehoren als die Versionen von Thomas und Gottfried. Sie lassen
Wertvorstellungen einer laikalen Kriegergesellschaft, in der die passionierte Liebe ei-
gentlich keinen Platz hat bzw. einen Storfaktor darstellt, deutlich erkennen. Auch ist
zu bedenken, dass Thomas eine neue hofische Auffassung der Minne prdsentiert,
der ebenso Gottfried verpflichtet ist und die sich von Berols und Eilharts Konzeption
deutlich unterscheidet. So gibt es bei Berol und Eilhart zum Beispiel die Flucht des
Liebespaares weg vom Hof in ein entbehrungsreiches, drmliches und ungeliebtes Le-
ben im Wald; bei Gottfried und in Ansédtzen bei Thomas wird daraus eine Verban-
nung des Liebespaares an einen paradiesischen Lustort, die Minnegrotte (siehe
Kap. 7). Bei Abwdgung der genannten Argumente kann man die folgende Einteilung
ansetzen:

Sogenannte sversion commune« Sogenannte sversion courtoise«
(&ltere Forschung: »spielménnische« Fassung) (hofische Fassung)

Berol Thomas

Eilhart Gottfried

Abb. 4 Einteilung der Tristanversionen in zwei unterschiedliche Bearbeitungszweige

Die groflen Erzdhlbausteine des Tristanstoffes: Alle groffen Handlungselemente
des Tristanstoffes sind einzig bei Eilhart {iberliefert. Die Synopse der Handlungsele-
mente bei Berol, Eilhart, Thomas und Gottfried (siehe Abbildung 5) folgt Gottfrieds
Handlungsverlauf (nicht beriicksichtigt ist also die abweichende Handlungschrono-
logie in den verschiedenen Versionen).

Weitere Tristanversionen: Nach 1200 entstand in Frankreich eine »iibermdchtige
Konkurrenz im roman en prose« (Stein 2001, S. 251). Der sehr erfolgreiche Prosa-Tris-
tan verdrangte offenbar die dlteren Fassungen des Stoffes (vgl. Tomasek 2007,
S.298). Der Tristan en prose war »fiir etwa 250 Jahre ein Hit der franzosischen Lite-
ratur« (Stein 2001, S. 256); es existieren etwa 80 Handschriften und Fragmente sowie
acht Drucke zwischen 1489 und 1533 (vgl. ebd. 2001, S. 256). Der Tristan en prose
liefert eine Art frustrierter Zusammenschau: »Der Untergang des Artusreiches, die
Nutzlosigkeit der Gralsuche wird mit dem Untergang der Liebenden des >Tristan«-
Stoffes [...] verbunden. [...] Die Probleme des 12.Jahrhunderts haben sich (in der
Existentialitdt der Fragestellung gleichgeblieben) zur kosmischen Katastrophe des
Rittertums ausgeweitet. Dahinein sind Tristan und Isolde genommen worden« (ebd.
S.261). Noch im 13.Jahrhundert setzen Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Frei-
berg (siehe Kap. 14) Gottfrieds Torso mit je eigener Textintention fort.



1.1

Gottfrieds Vorldufer: Berol, Eilhart und Thomas

Berol Eilhart Thomas | Gottfried
Prolog X X
Elternvorgeschichte (Riwalin und Blanscheflur) X X
Kindheit und Jugend Tristans X X
Zweikampf mit Morold und Verwundung Tristans X X
1.Irlandfahrt: Tristan bei Isolde (= Isolde I) und Heilung X X
2.Irlandfahrt: Brautfahrt und Drachenkampf X X
Minnetrank X X
lameir-Wortspiel X X

(Carlisle)

Brautnachtbetrug X X
Belauschtes Stelldichein (= Baumgartenszene I) X X X
Mebhlstreuszene X X X
Gottesurteil (Eisenprobe) bzw. Reinigungseid X X
Verbannung der Liebenden bzw. Verurteilung und X X X
Flucht Tristans
Waldleben (= Minnegrotte bei Gottfried) X X X
Entdeckung der Liebenden (= Baumgartenszene 1) X X
Tristan bei K6nig Artus (= Wolfseisenepisode) X
Tristan und Isolde Weihand (= Isolde I1) X X X
Tristans Hochzeit mit Isolde Il X X
Wiederkehrabenteuer (Treffen mit Isolde 1) X X
Segelllige und Liebestod von Tristan und Isolde | X X

Abb. 5 Szenenbestand bei Berol, Eilhart, Thomas und Gottfried (Erklarung: x = Szene ist erhalten;
graue Markierung = Szene ist aufgrund des Fragmentstatus nicht erhalten; leeres Feld = Szene ist
nicht vorhanden)



Grundlagen

L
»Geberc @\P j\’

rl
3 C&'{y&

: sNehmer« J,} %—

\\ Inhaltliche Ubernahmen

,‘\

feilrichi v”‘sl i
in Pfeilricht
{in Pleilrichtung) 1,“ Bruder Robert ﬁ.

Fortsetzungen B
(in Pfeilrichtung) ff._r-_lf - =

"\ Ulrich von |~
£ Tirheim
500 km 3
= g (
—r—T—— ©
300 mi E.
b
9

Abb.6 Geographische Verteilung wichtiger Tristanfassungen (modifiziert nach Huber 2013, S. 22;
die Lindergrenzen entsprechen zur besseren Orientierung dem heutigen Verlauf)

1.2 | Stoff- und Motivgeschichte. Die keltische
Erzahltradition

Hinweise auf dltere Tristandichtungen: Dass es unterschiedliche Fassungen des
Tristanstoffes bereits vor den uns bekannten schriftlichen Versionen von Berol, Tho-
mas oder Eilhart gab, darauf deuten Vermerke in diesen Texten in der Art einer nega-
tiven Quellenberufung. So verweist Berol auf Erzdhler (contor, V. 1265), die die Tri-
stangeschichte (estoire) nicht richtig, weil >unhéfisch¢, vortriigen (die Ubersetzun-
gen von Berol, Thomas sowie der Saga geben jetzt und im Folgenden die beigegebe-
nen Ubersetzungen der jeweils verwendeten Textausgabe wieder):

N’en sevent mie bien Uestoire, Sie [die Erzdhler] kennen die Geschichte nicht gut.
Berox ’a mex en sen memoire. Berol hat sie besser in seinem Gedachtnis.

(Berol, V. 1267-1268)



Stoff- und Motivgeschichte. Die keltische Erzdhltradition

Thomas distanziert sich ebenfalls von abweichenden Versionen und beruft sich
auf einen Mann namens Breri, der die Taten und die Erzdhlungen von allen Konigen
gekannt habe (im Folgenden und auch spdter wird auf die zweisprachige Ausgabe
von Bonath zuriickgegriffen, die sich allerdings auf den Text Bédiers stiitzt, jedoch
eine leicht fassbare Zusammenstellung bietet; eine neuere Ausgabe des altfranzdsi-
schen Texts mit Ubersetzung und Stellenkommentar liefert Haug 2011; Edition mit
Ubersetzung auch von Berthelot/Buschinger/Spiewok 1994).

Entre ceus qui solent cunter
E del cunte Tristran parler,
Il en cuntent diversement:
Oi en ai de plusur gent.
Asez sai que chescun en dit
E ¢o qu’il unt mis en escrit,
Meés sulun ¢o que j’ai o,

Nel dient pas sulun Breri
Ky solt les gestes e les cuntes
De tuz les reis, de tuz les cuntes
Ki orent esté en Bretaingne.

(Thomas: Fragment Douce, V. 2113-2123)

Diejenigen, die zu erzdhlen

und von der Geschichte Tristans zu sprechen pflegen,
erzihlen dies auf verschiedene Weise;

gehort habe ich es von mehreren Leuten.

Zur Geniige kenne ich, was sie alle davon sagen
und das, was sie schriftlich abgefafit haben;
aber nach dem, was ich gehort habe,

erzdhlen sie es nicht Breri entsprechend,

der die Taten und die Erzahlungen

von allen Konigen, von allen Grafen wufte,

die in der Bretagne gelebt haben.

Eilhart betont ebenso, dass es unterschiedliche Versionen gabe, um dann zu beteu-
ern, dass er (Seghart) es richtig erzdhle:

nun sprdch licht ain ander man,
efS sy anderff umb in komen:
daf wir all wol hand vernommen,

(Eilhart, V. 9678-9683)

dafy man ef unglich von im sagt.
Seghart mit guotten ziigen daf betagt,
dafs efs recht also ergieng.

Gottfried wiederum beruft sich dezidiert auf die Version von Thomas und versichert,
dass er intensiv nach der richtigen Fassung gesucht habe, und zwar in Biichern ro-
manischer und auch lateinischer Herkunft; schlief}lich habe er die Fassung von Tho-
mas als die einzig wahre erkannt. gelesen wird als >gelesen< und als >erzdhlt« iiber-
setzt (Uberblick hierzu bei Schréder 1994, S. 307 f.):

Ich weiz wol, ir ist vil gewesen,
die von Tristande hdnt gelesen;
und ist ir doch niht vil gewesen
die von im rehte haben gelesen.
[-..]

sine sprachen in der rihte niht,
als Thomas von Britanje giht,
der dventiure meister was

und an britinschen buochen las
aller der lanthérren leben

und ez uns ze kiinde hat gegeben.
Als der von Tristande seit,

(Gottfried, V. 131-134; 149-166)

die rihte und die wdrheit
begunde ich sére suochen

in beider hande buochen
walschen und latinen

und begunde mich des pinen,
daz ich in siner rihte

rihte dise tihte.

sus treip ich manege suoche,
unz ich an eime buoche

alle sine jehe gelas,

wie dirre dventiure was.

Thesen zur Entstehung des Tristanstoffes: Die Entstehung bzw. Herkunft des Tris-
tanstoffes wurde und wird in der Forschung kontrovers diskutiert. Es gibt Theorien,
die eine kontinentale oder eine insulare Herkunft des Stoffes vertreten, einen Kkelti-
schen oder einen nichtkeltischen Ursprung (vgl. Stein 2001, S. 19-26). Aufsehen er-
regte die These von Bédier (1905, S.168-306), der um die Wende vom 19. zum
20.Jahrhundert die Ansicht vertrat, dass alle fritheren Tristanversionen auf ein ein-



10

Grundlagen

ziges »poeme primitif« eines genialen Dichters zurlickgingen. Der jiingere Ansatz geht
dagegen von einer mehrstrangigen und auch oralen, also miindlichen Tradition, aus.
Bereits die keltische Kultur kannte den Liebe-Loyalitdts-Konflikt, der fiir den Stoff
entscheidend ist (vgl. Stein 2001, S. 20f{.). Heute ist die These von einem keltischen
Ursprung des Tristanstoffes weithin akzeptiert.

Alteste keltische Zeugnisse: Die iltesten walisischen Zeugnisse einer Tristaner-
zdhlung sind zwei Fragmente im Black Book of Carmarthen, diese sind jedoch »too
fragmentary and obscure to throw any light on the development of the legend« (Bar-
trum 1993, S. 620). Der Held heif3t hier Diristan (ebd.; vgl. auch Bromwich 1991,/2008,
S.209). Das Black Book of Carmarthen, eine der wichtigsten Sammelhandschriften in
kymrischer Sprache, stammt aus dem 13.Jahrhundert, die Forschung setzt jedoch
ein fritheres Entstehungsdatum der darin enthaltenen Texte an:

In the Welsh sources Drystan and March already appear in association with Arthur, and this
association may well go back to a much earlier period than that of the manuscripts concerned,
since originally independent heroes appear to have been attracted into the orbit of Arthur
from as early as the ninth or tenth century (Bromwich 1991/2008, S. 210).

Zudem gibt es Anspielungen in den sogenannten »Triadens, die »als Merkspriiche je
drei (oder sehr viel seltener auch zwei, vier oder sieben) Namen oder Begriffe unter
einem gemeinsamen Oberbegriff zusammenfassen« (Maier 2015, S. 155). Die Triade
der mdchtigen Schweinehirten »gibt einen der frithesten Hinweise auf den kymri-
schen Tristan, der nur in sehr spdter und unvollstdndiger Form erhalten ist« (Edel
2012, S.164); es erscheinen dabei die Namen Drystan (der hier eben Schweinehirt
ist), Essyllt und March (ebd.; vgl. auch Koch 2006, S.616; Bromwich 1991/2008,
S.209).

Die keltische immram«- und >aithed«Tradition: Einen eindrucksvollen Versuch
einer monumentalen Sichtung aller wesentlichen Elemente des Tristanstoffes leistete
Gertrude Schoepperle 1913. Demnach sind es zwei Motivkomplexe keltischen Ur-
sprungs, die die Basis des Tristanstoffes bilden: Meerfahrt bzw. Heilungsfahrt und
Fluchterzahlung. In der Terminologie der altirischen literarischen Typenlehre sind
dies »immram« undaithed« (vgl. Schoepperle 1963 II, S. 326-446; die Schreibung der
Begriffe folgt jedoch Edel 2012, S.135). So sieht Schoepperle (1963 II, S. 370-390)
hinter der Meerfahrt des todkranken Tristan, verwundet durch das vergiftete Schwert
Morolds, und der Heilung durch die zauberkundige Isolde aus Irland eben diese Tra-
dition des >immram«Typus reprdsentiert. >Immram« bedeutet >Meerfahrt¢ (vgl. Edel
2012, S.135) und wurde wie folgt beschrieben:

Der Typus des Imram fa3t Meerfahrten zusammen, deren Ziel eine Insel mit mehr oder weni-
ger deutlichem Jenseitscharakter darstellt. Meist wird der Held durch magische Mittel veran-
lait, die oft gefahrvolle Fahrt anzutreten: von einer unwiderstehlichen Macht getrieben,
krank, verwundet, ja bewufitlos, erreicht er in einem in wunderbarer Weise gelenkten Schiff
das Jenseitsland, wo eine iiberirdische, zauberkundige Frau ihn empfangt und heilt (Haug
1990, S. 586).

Diesem Erzdhlschema folgt beispielsweise auch die Entriickung des verwundeten
Artus nach Avalon in der Artussage (vgl. Loomis 1969, S. 65), in der Brandanlegende
gibt es eine »christlich-monchische Abwandlung« (Haug 1990, S. 586) dieses narrati-
ven Musters. Deutlich auf den Tristan verweist aber auch der zweite keltische Er-
zdhlkomplex, »aithed« (Edel 2012, S. 125 {ibersetzt dies mit »Entfiihrung«). Hierbei
handelt es sich



Stoff- und Motivgeschichte. Die keltische Erzdhltradition

um jene in zahlreichen Varianten iiberlieferte Sage, dessen [sic] zentrales Motiv die Flucht ei-
nes Paares in die Wildnis darstellt: eine Frau, meist eine Konigin, zwingt einen jungen Ver-
wandten, hdufig den Neffen ihres Gatten, mit ihr Hof oder Haus des Ehemannes zu verlassen
und verfolgt und gejagt ein ruheloses Leben zu fiihren, bis die Rache des betrogenen Mannes
die Fliichtigen erreicht. Der Zwang beruht darauf, daf die Frau ihren Partner mit einer Art
Tabu - altir. geis - belegt, dem er sich fiigen muf}; nur hochst widerstrebend wird er schlief-
lich ihr Geliebter (Haug 1990, S.586f.).

Eine »geis< ist »ein magisches Gebot oder Verbot, dessen Ubertretung Ehrverlust oder
gar die Rache einer {ibernatiirlichen Macht zur Folge hat« (Edel 2012, S. 138). In den
Tristandichtungen wird diese >geis¢, also der magische Zwang, durch einen Liebes-
trank ersetzt, der ebenfalls magischen Zwangscharakter hat: Wenn zwei Menschen
von diesem trinken, so sind sie einander verfallen (vgl. Schoepperle 1963 II, S. 401-
409; Haug 1990, S. 587). Die genannten narrativen Muster der irischen Erzdhltradi-
tion wurden zundchst miindlich iiberliefert und erst spater verschriftlicht, wobei pa-
rallel dazu bis ins 17.Jahrhundert hinein eine miindliche Tradition zu beobachten
ist. Trotz der spdten schriftlichen Fixierung vermutet die Forschung, dass zum Bei-
spiel die Fluchterzihlungen einen ilteren Uberlieferungszustand, etwa des
11./12. Jahrhunderts, konservieren (vgl. Huber 2013, S. 18). Dies wurde jedoch auch
kritisch gesehen. Padel (1981) etwa moniert hinsichtlich der bekanntesten der iri-
schen Erzdhlungen, Diarmaid und Grdinne, die erst sehr spat schriftlich fixiert
wurde, dass auch eine kontinentale Beeinflussung eben durch den Tristan nicht aus-
geschlossen werden konne (S.56f.; vgl. auch McCann 1995, S. 26f.). Aufgrund der
Prominenz dieser irischen Erzdahlung innerhalb der Tristanforschung wird sie im Fol-
genden dennoch vorgestellt.

Diarmaid und Grdinne — Motivparallelen und die Frage der Abhdngigkeit: Die
Erzdhlung stammt aus dem sogenannten Finnzyklus, dem Sagenkreis um Konig
Finn, in dem von Diarmaid und Grdinne berichtet wird (Nacherzahlung des Finnzy-
klus mit Einfiihrung bei Clarus 1991, S.183-249). Inhaltlich geht die irische Sage
etwa auf das 10.Jahrhundert zuriick, sie liegt aber vollstandig erst in einer Hand-
schrift des 17.Jahrhunderts vor (vgl. Edel 2012, S. 146; Brockington 1996, S. 282,
sieht den friihesten Verweis auf die Sage bereits im 9. Jahrhundert). Die Erzdhlung
existiert in 24 unterschiedlichen Versionen (vgl. Ni Shéaghdha 1967, S. XIX). Im Fol-
genden eine knappe Inhaltsskizze (nach Ni Shéaghdha):

Der Sohn von Konig Finn, Oisin, reist zum Konig von Irland, um fiir seinen Vater um die iri-
sche Konigstochter Grainne zu werben. Grainne willigt in die Werbung ein, weil sie glaubt,
der junge Konigssohn selbst werbe um sie. Als sie herausfindet, dass sie einen alten Mann hei-
raten soll, beschlieft die Konigstochter, vor der Heirat zu fliehen. Bei einem Gastmabhl setzt
Grdinne mittels eines Schlaftrunks fast die gesamte Festgemeinschaft aufier Gefecht. Sie for-
dert Finns Sohn Oisin auf, mit ihr zu fliehen, was dieser jedoch ablehnt. Grdinne wendet sich
daraufhin Finns Gefolgsmann Diarmaid zu, der aber ebenfalls nicht gewillt ist, seinem Herrn
Finn untreu zu werden. Anschlieffend zwingt Grdinne ihn mit Hilfe eines Zaubers - mittel-
kymrisch geis - mit ihr in den Wald zu fliehen. Diarmaid jedoch bleibt Konig Finn, seinem Le-
hensherrn, treu und vollzieht den Beischlaf nicht. Als symbolischen Ausdruck seiner Gefolg-
schaftstreue hinterldsst Diarmaid jede Nacht fiir den Konig einen gebratenen Fisch bzw. ein
gebratenes Stiick Fleisch, das nicht gekostet wurde, um Finn zu signalisieren, dass er den Bei-
schlaf mit dessen Verlobter nicht vollzogen hat.

Nach einer anderen Version (vgl. Huber 2013, S. 18) legt Diarmaid nachts ein Schwert zwi-
schen sich und Grainne, eine weitere Fassung nennt Steine (Kiihnel 1987, S. 237). Zeitweise
lebt das Paar in einer Hohle. Als eines Tages an Grdinnes Schenkel Wassertropfen empor sprit-
zen, beklagt sie, dass diese Tropfen tapferer seien als Diarmaid, worauf der Held den Beischlaf
mit ihr vollzieht. Nach einer langwierigen Verfolgung des Paares durch Finn kommt es zu Frie-
densverhandlungen. Der Streit wird beigelegt, Diarmaid und Grainne heiraten, Finn bekommt
Grdinnes jiingere Schwester zur Frau. Bei einer Einladung Finns an den Hof des Protagonis-

11



12

Grundlagen

tenpaares bringt der rachsiichtige Finn Diarmaid dazu, eine seiner geis zu iibertreten, wo-
durch Diarmaid zu Tode kommt. Die Handlung schliefft damit, dass Grdinne Diarmaids Waf-
fen an ihre gemeinsamen Kinder verteilt, mit der Aufforderung, als Erwachsene den Tod des
Vaters zu rachen.

Es sind weitere unterschiedliche Schliisse dieser Erzdahlung iiberliefert, die zum Bei-
spiel vom Liebestod Grdinnes berichten, von der Tétung Grdinnes durch Finn, von
der Heirat Grainnes mit Finn, vom Krieg von Diarmaids Nachkommen gegen Finn
(vgl. Ni Shéaghdha 1967, S. XVII; XXIV-XXVI).

Die Parallelen des Tristanstoffs zu diesem altirischen Text sind einerseits nicht zu
iibersehen (zur folgenden Aufzdhlung vgl. Haug 1990, S.586f.): Es gibt eine uner-
laubte Bindung; die Flucht des Liebespaares in den Wald findet sich bei Berol und
Eilhart (bei Gottfried wird daraus die paradiesische Minnegrotte); der zauberische
Zwang ist im Tristanstoff durch den Minnetrank reprasentiert; ein Dingsymbol fiir se-
xuelle Enthaltsamkeit kennt auch die Minnegrottenepisode (hier ist es ein Schwert);
das empor spritzende Wasser erinnert an das Motiv des >kithnen Wassers¢, das Isolde
Weifthand beim Ritt durch eine Furt zwischen die Schenkel spritzt und dabei mehr
wage als die Mdnnerhand (zu diesem Motiv vgl. Edel 2012, S. 146). Sowohl im altiri-
schen Text als auch bei Eilhart leitet der Spott der Frau den Vollzug des Beischlafs
ein; das Ende Diarmaids durch Finns List und der anschlieffende Liebestod Grdinnes,
wie er in einigen Fassungen Uberliefert ist, lassen zumindest in einigen Beziigen an
den Liebestod der Protagonisten im Tristan denken. Andererseits gibt es zu Recht kri-
tische Stimmen, die argumentieren, dass es sich zum Beispiel beim »kithnen Wasser«
um freischwebende keltische Motive handle, ein Konnex mit dem Tristanstoff also
nicht unbedingt vorliegen miisse (vgl. Schroder 1961, S. 9 f.); Motivparallelen bedeu-
ten nicht automatisch Abhangigkeiten (vgl. McCann 1990, S. 20{.). Neben Diarmaid
und Grdinne zog die Forschung eine weitere, ganz dhnliche Fluchterzahlung zum
Vergleich mit dem Tristan heran, und zwar die Fluchterzahlung von Derdriu und
Noisi (vgl. Kiihnel 1987; Text ist abgedruckt bei Thurneysen 1921/2013, S. 322-334).

Tochmarc Emire: Neben »immram« und >aithed« wurde hinsichtlich des Tristan-
stoffs auf ein drittes Erzdhlschema keltischen Urspungs verwiesen, die Werbungs-
fahrt. Diese ist reprasentiert zum Beispiel in Tochmarc Emire, also das >Werben um
Emer« (Inhalt bei Thurneysen, S.377-395), einem Text wohl aus dem 12. Jahrhun-
dert, wobei eine Szene mit Vorbehalt in das 8.Jahrhundert datiert wurde (vgl.
McCann 1990, S. 21). Padel (1981, S. 54 f.) weist darauf hin, dass in Tochmarc Emire
der Name Drust als piktische Form fiir >Tristan< genannt wird (>Piktenc ist eine romi-
sche Sammelbezeichnung fiir verschiedene Stimme mit (vor)keltischer Kultur jen-
seits der Nordgrenze der Provinz Britannia, das Siedlungsgebiet liegt in Schottland;
vgl. Todd 2000, Sp. 1006; Brandenstein 1941, Sp. 1198-1203).

Auch hinsichtlich Tochmarc Emire ist aufgrund der spiteren Uberlieferung eine
kontinentale Beeinflussung nicht auszuschlieffen (vgl. Padel 1981, S.56; McCann
1995, S. 24 1.). Die Geschichte verlduft, knapp skizziert, wie folgt (nach Thurneysen
1921/2013, S. 377-395): Der Held befreit eine Prinzessin, die als Tribut drei Meerrie-
sen ausgeliefert werden soll. Er wird bei diesem Kampf verletzt und von dem Mad-
chen gepflegt und verbunden. Spater meldet sich eine Reihe von Betriigern zu Wort,
die sich der Tat riihmen und Anspruch auf die Prinzessin erheben. Man ldsst darauf-
hin samtliche Leute ins Bad steigen, und so wird der wahre Sieger an der verbunde-
nen Wunde erkannt (vgl. auch Bromwich 1953, S.38f.). Wenn man will, kann man
hier Tristans Drachenkampf und den betriigerischen Truchsess sowie die Badszene
(siehe Kap. 4.2.2) erkennen.



Stoff- und Motivgeschichte. Die keltische Erzdhltradition

Wichtiger als die Frage danach, wer Geber oder Nehmer dieser Motivkomplexe
ist, ist die Feststellung, dass in Diarmaid und Grdinne eindeutig die gesellschaftliche
Ordnung siegt: Die Gefolgschaftstreue des Helden steht hier iiber dem Liebesbegeh-
ren. Bei Gottfried dagegen dominiert die durch den zauberischen Minnetrank ge-
wirkte Liebe zwischen Tristan und Isolde die triuwe-Verpflichtung gegeniiber Marke.
Der triuwe-Konflikt wird bei Gottfried zwar von Tristan nach der Trankeinnahme the-
matisiert, doch setzt sich hier die Liebe, die als Passion verstanden wird, iiber alle
sozialen Bindungen hinweg. In den irischen Erzdhlungen ist es eindeutig die Frau,
die als Verfiihrerin auftritt und den Mann in die Lage bringt, sich zwischen ihr und
seiner Lehenstreue entscheiden zu miissen. Doch der Mann ist hier standhaft, nur
der Spott der Frau - Stichwort >kiihnes Wasser« - bringt ihn dazu, die Lehenstreue zu
verraten. In der 4lteren Forschung wurde dies, die Sache durchaus treffend, folgen-
dermaflen kommentiert:

[...] Von einem Liebesideal ist nicht die Rede; wir stehn noch in der alten, heroischen Welt, in
der die Forderungen der mannlichen Kriegerethik das Gemiit des Dichters bewegen: das liebe-
heischende Weib ist gewissermafien das feindliche Prinzip, gegen das der Held vergeblich an-
kampft; nicht die Liebe, der Mann ist Ideal und Problem (Ranke 1925, S. 6).

Keltische Namen und Schauplitze im Tristan: Als Argumentationsbasis fiir den kel-
tischen Ursprung des Tristanstoffes zog man auch die Namen der Protagonisten he-
ran, die die raumliche Anbindung des Stoffes belegen sollten. Der Name Tristan ist als
Drustan fiir einen piktischen Konig aus dem 8. Jahrhundert belegt (vgl. Zimmer 1891,
S. 67). Ein Drustanus erscheint auf einem stidcornischen Gedenkstein des 6. Jahrhun-
derts; in den Formen Drest und Drestan, walisisch dann Drystan, wurde der Name von
den Inselkelten als Personenname {ibernommen (vgl. Simek 2012, S. 90). Kdnig Marke
ist in der Historiographie des 9. Jahrhunderts als Konig Marcus von Cornwall fiir das
6.Jahrhundert bezeugt (vgl. Schoepperle II 1963, S. 271; Hertz 1904, S.494). Der kel-
tische Name bedeutet wohl urspriinglich >Pferds; in keltischen Erzahlungen hat Marke
Pferdeohren (vgl. Newstead 1959, S.1271.), auch bei Berol hat Marke Pferdeohren
(Berol, V. 1334). Der Name Isolde ist keltisch als Eselt im 6. Jahrhundert belegt; ob sich
dahinter dann ein germanischer Frauenname Ethylda oder Ishild und vielleicht auch
eine geschichtliche Gestalt verbirgt, kann nicht sicher beantwortet werden (vgl.
Schoepperle I1 1963, S. 268). Es gibt einen Beleg zu »hryt eselt« als >Isoldes Furt«in ang-
losdchsischen Grenzbeschreibungen von 967 (vgl. Padel 1981, S.65-67; Liihr 1999,
S.146-148). Zudem ist »Trystan’s name [...] found in place-names in Wales and Corn-
wall« (Bartrum 1993, S. 621; dort auch die Nachweise fiir die Ortsnamen).

Auch die Schauplitze sind fiir die Frage der Stoffherkunft von Interesse. Der ge-
samte Handlungsraum des Tristan ist keltisch: Irland als die Heimat Isoldes und Mo-
rolds, Cornwall als das Reich Markes und die Bretagne als Tristans Heimat. Einige
Forscher sprechen vorsichtig von einem moglichen cornischen Ursprung des Tristan,
wobei sie sich hier vor allem auf die Namen beziehen (vgl. Padel 1981; Liihr 1999,
S. 144-146). Andere Forscher vermuten eine piktische Herkunft des Tristanstoffes in
Nordschottland oder eine kymrische in Wales (zu diesem Sachverhalt vgl. Liihr
1999, S.1421.). In jedem Fall spielen halbhistorische und regionalmythische Ele-
mente eine Rolle.

Wenn auch der Rekurs auf altirische Erzdhlungen als unmittelbare Vergleichsba-
sis oder gar »Vorstufen< zum Tristan im Einzelfall kritisch zu sehen ist, ist doch der
keltische Hintergrund des Tristanstoffes unstrittig. Dreiecksgeschichten erscheinen
in der irischen Literatur in vielen Variationen:

13



14

Grundlagen

Die Problematik einer Frau zwischen zwei Mdnnern verschiedenen Alters macht sie zu einem
Vorldufer des festlandischen Tristanromans. In den irischen Erzdhlungen liegt jedoch die Ini-
tiative bei der Frau, die die Liebeszweisamkeit fern vom Hof als Begliickung erfdhrt, wahrend
ihr Geliebter unter der Trennung von seinen Gefdhrten leidet (Edel 2012, S. 144).

Entwicklungsstufen des Tristanstoffes? >Ur-Tristan< und >Estoire«: Vor allem die 4l-
tere Forschung bemiihte sich, verschiedene Entwicklungsstufen von irischem Erzdhl-
gut bis zu den bekannten schriftlichen Fassungen des Tristan zu rekonstruieren; es
war die Rede von einem »Ur-Tristan«. Beweisen ldsst sich eine solche stufenweise Ent-
wicklung selbstverstdandlich nicht, sie ist spekulativ. Ranke (1925) sprach von drei
Hauptetappen: (1) Nicht erhaltene keltische Urschicht; (2) Nicht erhaltenes Epos;
(3) Sogenannte Estoire, nicht erhalten. Wahrend heute von den ersten zwei Stufen
nicht mehr die Rede ist, ist die Estoire, die um 1150 entstanden sein soll (vgl. Keck
1998, S.48), weiterhin im Blickfeld der Forschung (fiir Berthelot/Buschinger/Spie-
wok 1994, S. XIX, etwa ist die Annahme einer solchen >Urfassung« unzweifelhaft: »Es
gilt als sicher, dafs Thomas ebenso wie der etwa gleichzeitig dichtende Berol [...] und
der mittelhochdeutsche Versroman des Eilhart von Oberg [...] auf eine altfranzdsi-
sche romaneske Urfassung zuriickgeht, die sogenannte Estoire«). Die »Annahme ei-
ner einzigen und bereits schriftlichen Quelle der spateren Tristaniiberlieferung hat
die Forschungen zur Stoffgeschichte lange beschaftigt« (Keck 1998, S.47), wobei die
vermutete Vorlage eben als Estoire bezeichnet wird. Die Forschung stiitzt sich dabei
auf eine Angabe bei Berol: Ne, si conme Uestoire dit / L[a] ou Berox le vit escrit (V.
1789f.). mL estoire«, hier ndherhin als »escrit« charakterisiert, dient dabei offenbar als
gemeinsame Bezeichnung fiir die Vorlage, den Stoff und die Erzdhlung« (Keck 1998,
S.47). Doch ob Berols estoire wirklich als Beleg fiir eine verlorene schriftliche Fas-
sung gelesen werden darf, ist keineswegs sicher (vgl. Krohn 2005, S. 43).

Orientalisches Erzdhlgut: Die Forschung hat auch orientalisches Erzdhlgut aus-
machen wollen, ndmlich zum einen das persische Epos von Wis und Radmin (Inhalts-
angabe in der Nacherzdhlung einer georgischen Fassung von Neukomm/Tschenkéli,
eine englische Ubersetzung des georgischen Textes liegt von Wardrop 1914 vor; eine
kurze Inhaltsangabe auch bei Hartmann 1999, S. 115-123). Haug (1990, S. 591-593)
sieht zahlreiche Ahnlichkeiten zwischen dem genannten persischen Epos und dem
Tristanstoff, doch betrifft das bei genauerem Blick eher partikulare narrative Versatz-
stiicke, denn Ausgangskonstellation und Handlungszusammenhdnge des persischen
Texts sind anders situiert. Haugs Einschdtzung ist also kritisch zu bewerten (vgl. Ku-
nitzsch 1980; Hartmann 1999). Tatsdchlich verhandelt die orientalische Erzahlung
allgemein weltliterarische Motive, von denen sich keine direkten Abhangigkeiten
zum Tristan ableiten lassen. Auf einen weiteren orientalischen Erzdhlstoff als mogli-
chen Zulieferer insbesondere fiir die Isolde Weihand-Episode wies Schroder (1961,
S.29-31; dhnlich McCann 1995, S.12). Dieser Text erzdhlt die Geschichte von der
Liebe des arabischen Dichters Kais ibn Doreidsch (vgl. auch Singer 1935) zu zwei
Frauen gleichen Namens. Doch auch hier scheint die Vergleichsbasis ausgesprochen
diinn.

Insgesamt ldsst sich festhalten, dass der keltische Ursprung des Tristanstoffes
Konsens der Forschung ist. In den Stoff eingeflossen sind jedoch auch international
verbreitete Motive; es gibt Elemente aus der antiken Sage bzw. dem spdtantiken Ro-
man und moglicherweise auch aus orientalischen Quellen. Die Stoffgeschichte des
Tristan bildet ein extrem verdichtetes System von Motiven und narrativen Baustei-
nen, deren spitere Segmentierung in einzelne Bestandteile und Uberlieferungs-
strange kaum moglich ist (vgl. Stein 2001, S.17).



Wer war Gottfried? Datierung und Uberlieferung des Tristan

1.3 | Wer war Gottfried? Datierung und Uberlieferung
des Tristan

Gottfried von Strafiburg schrieb den mittelhochdeutschen Tristan, der 19548 Verse
umfasst. Der historische Gottfried bleibt weitgehend im Dunkeln; man weif3 nur das,
was im Tristan gesagt wird und was andere Dichter dufern (vgl. Kuhn 1981, Sp. 153 f.;
Bunte 2014, S.35f.). Der Versuch, Gottfrieds Leben von der Geschichte Strafburgs
her zu erhellen bzw. Gottfried dem Kreis eines Strafiburger Stadtbiirgertums zuzu-
ordnen, kommt {iber den Status einer Hypothese nicht hinaus (vgl. Stein 2001,
S.166). Ulrich von Tiirheim lobt Gottfried und bezeichnet ihn als meister. Allgemein
bezeichnet der Titel meister jemanden, der eine klerikal gelehrte Ausbildung hat
(vgl. Huber 2013, S. 29). Hier jedoch bezieht sich meister vor allem auf Gottfrieds sti-
listische Meisterschaft in der Dichtkunst (vgl. Stein 2001, S. 166; Bunte 2014, S. 37):

Uns ist ein schade groz geschehen, er was ein kunstricher man:

des mac diz mere ze schaden jehen, uns zeiget sin getihte

wan ez beliben ist in not, vil kunstliche geschihte,

sit meister Gotfried ist dot, ez ist eben unde ganz,

der diz buches begunde. kein getihte an spruhhen ist so glanz,
er hat siner tage stunde daz ez von kunste ge der vur,

mit kunste erzeiget wol daran. der ez wiget mit wiser kur.

(Ulrich, V. 1-14)

Die Bezeichnung meister, die ebenso Heinrich von Freiberg beniitzt (V. 15), belegt
zudem, dass Gottfried vermutlich nicht dem Adel angehorte, entsprechend erscheint
nirgends das Adelsprddikat her bzw. herre in Bezug auf Gottfried (vgl. Huber 2013,
S.29).

In der Groflen Heidelberger Liederhandschrift, auch Codex Manesse genannt, gibt
es eine Illustration, die Gottfried mit fiinf Gefdhrten zeigt (siehe S. 16). Das Autorbild
ist in seiner Deutung umstritten. Exemplarisch sei auf Tomasek (2007) verwiesen,
der hier einen »Kreis von Literaturexperten« vermutet, der »gemaf} der Gestik der Fi-
guren in Gottfried seinen Mittelpunkt sieht« (S.20). Das Autorbild dieser Lieder-
handschrift zeige so eine »bildliche Entsprechung zu der seit Rudolf von Ems herr-
schenden Sicht Gottfrieds als eines in der literarischen Szene anerkannten exzeptio-
nellen meisters« (ebd. S. 24).

Was hat Gottfried geschrieben? Wirklich gesichert ist nur der Tristan. Allerdings
fiihrt Rudolf von Ems in seinem Alexander Gottfried auch als Sangspruchdichter an
mit zwei Sangspruchstrophen iiber das »Glaserne Gliick« und >Mein und Dein¢; diese
wurden als noch am »ehesten authentisch« (Huber 2013, S. 29) bewertet. Die Lied-
zuschreibungen der Minnesanghandschriften gelten dagegen zu Recht als »unecht
und spat« (Kuhn 1981, Sp. 156).

Datierungsversuche - Literaturexkurs: Die Entstehungszeit von Gottfrieds Tris-
tan kann nur ungefdhr erschlossen werden. Man spricht von relativer Chronologie
im Unterschied zu absoluter Chronologie; relative Chronologie bedeutet, dass die
Datierung in Relation zu anderen Texten, deren Datierung als gesicherter gilt,
erschlossen wird. Einen wichtigen Hinweis flir die Datierung liefert der Literatur-
exkurs (V. 4589-4823) - auch als »Dichterschau« oder >Dichterrevue« bezeichnet -
der als »Beginn einer zeitgendssischen deutschen Literaturkritik« (Krohn 2005,
S.90) gesehen wird. Gottfrieds Literaturexkurs nennt eine Auswahl prominenter
Dichterkollegen und folgt dabei zeitgendssischen Bewertungskategorien bzw. poeti-
schen Idealen (vgl. Brinker-von der Heyde 1999, S.447, 454; Dilg 1978, S.275f.;

15



16

Grundlagen

Abb.7 Das Autorbild Gott-
frieds im Codex Manesse
(Heidelberg, Universitats-
bibliothek, Cod. Pal. germ.
848, fol. 364r)

Winkelmann 1975, S.92{.). Hartmann von Aue zum Beispiel, der gegen Ende des
12. Jahrhunderts schrieb, erscheint als poeta laureatus und scheint zu Gottfrieds Zeit
noch gelebt zu haben:

Hartman der Ouwaere, wie er mit rede figieret

dhi, wie der diu maere der dventiure meine!

beide iizen unde innen wie liter und wie reine

mit worten und mit sinnen siniu cristallinen wortelin
durchverwet und durchzieret! beidiu sint und iemer miiezen sin!

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4621-4630)

Von Heinrich von Veldeke, der ebenfalls sehr gelobt und als Begriinder einer deutsch-
sprachigen Literatur gefeiert wird (er inpfete daz érste ris / in tiutischer zungen; zu
dieser Baummetapher detailliert Winkelmann 1975) und seinen Eneasroman wohl
spdtestens 1190 beendete, wird in der Vergangenheit gesprochen (vgl. Huber 2013,
S.29):



Wer war Gottfried? Datierung und Uberlieferung des Tristan

von Veldeken Heinrich ine hdn sin selbe niht gesehen;
der sprach 1z vollen sinnen. nu hoere ich aber die besten jehen
wie wol sang er von minnen! die, die bi sinen jaren

wie schéne er sinen sin besneit! und sit her meister wdren,

ich waene, er sine wisheit die selben gebent im einen pris:
iiz Pegases urspringe nam, er inpfete daz érste ris

von dem diu wisheit elliu kam. in tiutischer zungen.

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4726-4739)

Der Erzdhler im Tristan geht auch auf lyrische Dichter ein; der Minnesdnger Reinmar
von Hagenau scheint bereits verstorben zu sein:

»nu sprechet umb die nahtegalen!« sit diu von Hagenouwe,

die sint ir dinges wol bereit ir aller leitevrouwe

und kunnen alle ir senede leit der werlde alsus geswigen ist,
s0 wol besingen unde besagen. diu aller doene houbetlist
welhiu sol ir baniere tragen, versigelt in ir zungen truoc?

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4774-4783)

Walter von der Vogelweide wird als neuer Anfiihrer der >Nachtigallen« in der Lied-
kunst gepriesen (zu den >Nachtigallen« als zoologische Metapher fiir die Lyriker vgl.
Wyss 2002, S.327-338; zur >Fiihrungsrollec vgl. Brinker-von der Heyde 1999,
S.452f.):

ich waene, ich st wol vinde, hi wie diu iiber heide

diu die baniere viieren sol. mit hoher stimme schellet!
ir meisterinne kann ez wol, waz wunders si stellet!
diu von der Vogelweide. wie spaehe s’organieret!

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4798-4805)

Aus all dem ergeben sich vage Datierungshinweise. Reinmars dichterisches Schaffen
ist bis nach 1194 belegbar (vgl. Schweikle 1989, Sp. 1182), Walther von der Vogel-
weide schrieb etwa zwischen 1198 und 1230 (vgl. Schweikle 1994, S. 16-19). Heran-
gezogen wurde auch der Verweis auf einen Dichterkollegen, den der Erzdhler im An-
schluss an den gelobten Hartmann von Aue schmaht:

swer ni des hasen geselle si vindaere wilder maere,
und if der wortheide der maere wildenaere,
hochspriinge und witweide die mit den ketenen liegent
mit bickelworten welle sin und stumpfe sinne triegent,
und 4f daz lorschapelekin die golt von swachen sachen
wdn dne volge welle hdn, den kinden kunnen machen
der ldaze uns bl dem wdne stdn. und 1z der biihsen giezen
[..] stoubine mergriezen |[...]

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4638-4644; 4665-4672)

Dieser Dichter hiipfe laut Erzdhler wie ein Hase auf der Wortheide umher mit hinge-
wiirfelten Worten, er sei ein Dichter ungeziigelter Geschichten, ein kunstloser Jager
von Erzdhlungen, und mache aus wertlosem Material Gold (zu hasen geselle und
den Lesarten von bickelworten vgl. Spitz 1995). Die Forschung hat diesen Dichter,
der namentlich nicht genannt wird, mehrheitlich als Wolfram von Eschenbach iden-
tifiziert (vgl. Klein 1988, S. 127 {.; Tomasek 2007, S. 145); jedoch setzte vor allem die
dltere Forschung zu stark auf eine personalisierte Dichterfehde zwischen Gottfried
und Wolfram (ausfiihrlicher Forschungsiiberblick und Kritik bei Tomasek 2007,

17



18

Grundlagen

S.145-147). Wolframs Parzival ist im ersten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts entstan-
den, doch auch dieses Datum ist nur erschlossen (im Parzival gibt es eine Anspie-
lung auf ein historisches Ereignis, namlich auf die Zerstdrung der Erfurter Weingar-
ten, die 1203 erfolgte; vgl. Bumke 2004, S. 18). Als Argument fiir die Datierung des
Tristan wurde auch Rudolf von Ems herangezogen, dessen literarisches Schaffen
»von etwa 1220 bis in die Mitte der fiinfziger Jahre [des 13.Jhs.] hinein belegt« ist
(Walliczek 1992, Sp.324); Rudolf hat in seinem Alexander den wisen Gotfrit von
Strazburg (V. 3153 1.) als Dichter einer vortrefflichen Tristandichtung gerithmt (vgl.
Tomasek 2007, S.17).

Aufgrund der genannten Uberlegungen setzt man die Entstehungszeit des Tristan
auf einen Zeitraum um 1210 an; diese Datierung gilt als »weitgehend unstrittig« (ebd.
S.25; Kuhn 1981, Sp. 155, nennt 1200 bis 1220).

Handschriftliche Uberlieferung von Gottfrieds Tristan: Es existieren insgesamt
29 Textzeugnisse, davon elf vollstdndige Handschriften und 18 Fragmente (vgl. Haug
2011, S.221). In der folgenden Ubersicht sind die vollstindigen Handschriften durch
Grofibuchstaben, die Fragmente durch Kleinbuchstaben reprdsentiert (zur folgenden
Auflistung vgl. Klein 2006, S. 215 {.; Tomasek 2007, S. 45; Haug 2011, S. 221-225):

Handschriften:

Koln, Hist. Archiv der Stadt, Cod. W 88*

Modena, Bibl. Estense, Ms. Est. 57

Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. B.R. 226

Heidelberg, Universitatsbibl., Cpg 360

Miinchen, Staatsbibl., Cgm 51

Berlin, Staatsbibl., mgq 284

Koln, Hist. Archiv der Stadt, Cod. W 87*

Berlin, Staatsbibl., mgf 640

Briissel, Konigl. Bibl., ms. 14697

Johann Georg Scherz, StraRburg [verschollen; Abschrift des 18. Jahrhun-
derts: Hamburg, Staats- und Universitatsbibl., Cod. germ. 12]
Wien, Osterr. Nationalbibl., Cod. 2707,3

AFFPOZZTITMEE

S

Fragmente:

Innsbruck, Landesmuseum Ferdinandeum, Cod. FB 1519/Il1
Wien, Osterr. Nationalbibl., Cod. 15340

Hamburg, Staats- und Universitatsbibl., Cod. germ. 15, Fragm. 3
[verschollen]

Hamburg, Staats- und Universitatsbibl., Cod. germ. 15, Fragm. 3a
Koln, Hist. Archiv der Stadt, Hss.-Fragm. A 44

Augsburg, Staats- und Stadtbibl., Fragm. germ. 31

Frankfurt a. M., Stadt- und Universitatsbibl., Fragm. germ. 115 g:
Linz, Landesarchiv, Pal/3b

Antiquariat L. Rosenthal, Miinchen [verschollen]

Berlin, Staatsbibl., mgf 923 Nr. 5

Berlin, Staatsbibl., mgf 923 Nr. 4

Miinchen, Staatsbibl., Cgm. 5249/75

Augsburg, Universitatsbibl., Fragm. aus Cod. I11.1.40 8
Sammlung Eis, Heidelberg, Hs. 63

Dillingen, Studienbibl., Hss.-Fragm. 25

R yE

(]
Re

3= e

O 9 0O: 35

ay
.



Wer war Gottfried? Datierung und Uberlieferung des Tristan

Frankfurt a. M., Stadt- und Universitatsbibl., Ms. germ. oct. 5
Strallburg, Universitatsbibl., ms. 2280

Tubingen, Universitatsbibl., Ms. Md 671

Wiirzburg, Universitatsbibl., M. p. misc. f. 35

Wien, Osterr. Nationalbibl., Cod. 2707,1

z/z1 Ziirich, Staatsarchiv, Cod. CVI 1/VI 6a

gsons

Mlustriert sind die Handschriften M, B, R (Miinchen, Koln und Briissel), wobei vor
allem der Cgm 51 mit seinen immerhin 15 nachtrdglich eingebundenen ganzseitigen
Bildblattern, die 118 Bildszenen iibermitteln (drei Register je Bildseite) und Gott-
frieds und Ulrichs Text illustrieren, das Interesse der Forschung fand (vgl. Baisch
2013, S.689, dort auch weiterfiihrende Literaturhinweise; Faksimile-Ausgabe des
Cgm 51 von Montag/Gichtel 1979). Es handelt sich um lavierte Federzeichnungen
vor gedecktem Hintergrund (siehe beispielhaft die Szene, in der Tristan dem Drachen
die Zunge herausschneidet auf dem Cover dieses Buches). Die Illustrationen des
Cgm 51 reprdsentieren (zusammen mit dem Cgm 19) einen neuen Typ von Bilder-
handschrift, wobei die »Form der blockartigen Zusammenfassung der Bilder [...] de-
ren Autonomie gegeniiber dem Text« betont (Baisch 2013, S. 688). Die Bildstruktur
verfolgt gegeniiber dem Text teilweise ein eigenes Programm (mafigeblich hierzu Ott
1993; vgl. auch Saurma-Jeltsch 1992, S. 124-128; Briiggen/Ziegeler 2012, S.223f.;
Falkenberg 1986, S. 157-182; zum Zusammenspiel von Text und Bild des Briisseler
Tristan vgl. Zacke 2016).

Die weitaus meisten Textzeugen stammen aus dem 13. und 14.Jahrhundert. Die
Forschung hat eine »ausgepragte Uberlieferungsinsel« (Tomasek 2007, S.49) anhand
der erhaltenen Textzeugnisse ausgemacht. Diese liegt »vom ausgehenden 13. bis ins
friihe 15.Jahrhundert im ostfrankisch-ostmitteldeutsch-bohmischen Raum« (ebd.
S.50). In den Buchdruck schaffte es Gottfrieds Text nicht. Es existiert also insgesamt
eine relative hohe Zahl an Textzeugen, die allerdings hinter dem Parzival und dem
Willehalm Wolframs von Eschenbach mit etwa 80 bzw. 70 Textzeugen weit zuriick-
bleibt. Sicherlich weist auf der einen Seite eine hohe Zahl an Textzeugen auf die Be-
liebtheit eines Textes hin, andererseits ist aber eine diirftige Uberlieferung nicht der
letzte Beweis dafiir, dass ein Text nicht rezipiert wurde. Einen prominenten Fall liefert
hier Hartmanns von Aue Erec, der wohl sehr bekannt war, aber nur in einer einzigen
Handschrift des friihen 16.Jahrhunderts, dem Ambraser Heldenbuch, weitgehend
vollstandig iiberliefert ist. Der Uberlieferungsbefund hat immer etwas Zufilliges an
sich, weil es sich nicht abschadtzen ldsst, wie viele Handschriften in Kriegswirren etc.
zerstort wurden oder als Makulatur endeten, weil sie als nicht mehr zeitgemaf} galten.

Stemma der Gottfried-Handschriften: Vor allem die dltere Forschung hat sich in-
tensiv mit der Frage beschaftigt, wie die einzelnen Handschriften zusammenhdangen.
Die Textkritik, wie sie Karl Lachmann (1793-1851) fiir die Germanistik begriindete,
»setzt sich die Herstellung eines dem Original moglichst nahekommenden Textes zum
Ziel. Thre Aufgabe ist die Rekonstruktion des Archetypus. Das ist diejenige Fassung ei-
nes Textes, die als Ausgangspunkt der gesamten Uberlieferung gelten muf, aber nicht
mit dem Original identisch ist« (Weddige 2014, S. 32). Ranke (1917, S. 157-278; 381-
438) legte ein Stemma mit zwei Hauptdsten vor. Unter >Stemmac versteht man eine
graphische Gliederung einzelner Handschriften eines Textes unter Beriicksichtigung
von Entstehungszeit und Abhdngigkeit der Handschriften untereinander. Der Arche-
typus Z wird durch X und Y reprasentiert; X besteht aus dlteren Textzeugen, der Y-Ast

19



Grundlagen

Nicht erhaltene Originalhandschrift Gottfrieds

20

Abb.8 Stemma der Handschriften von Gottfrieds Tristan (modifiziert nach Wetzel 1992, S. 403;
die Buchstaben bezeichnen die Handschriften bzw. Fragmente, siehe oben)

ist durch jlingere Texte vertreten (vgl. Bennewitz 2002, S. 9-23). Die neuere Forschung
(Wetzel 1992) ergdnzte dieses Stemma durch einen dritten Ast, XY (s. Abb.8).

1.4 | Gottfrieds Tristan: ein Fragment?

Gottfrieds Tristan ist mit hochster Wahrscheinlichkeit ein Fragment, wenn auch der
Text nicht mitten in einer Handlungssequenz abbricht. Doch endet er relativ abrupt
mit dem Rechtfertigungsmonolog des Protagonisten: Es sind also wesentliche Teile
der Stofftradition wie etwa die Hochzeit mit Isolde Weiffhand, die Riickkehraben-
teuer zur irischen Isolde und beider Tod nicht vorhanden; ein Epilog fehlt, das Ini-
tialen-Kryptogramm bricht ab, und Ulrich von Tiirheim, der den Torso Gottfrieds
fortsetzte, spricht davon, dass Gottfried vor der Zeit starb, so daz er diz buch niht
volle sprach (V. 18). Die konkurrierende und teilweise spekulative Forschungsdiskus-
sion kreist vor allem um die Frage, ob ein bewusster Abbruch des Texts vorliegt
(etwa weil Gottfried an seinem radikalen Minnekonzept, das sich von den Vorldufern
absetzt, scheiterte und keinen anderen Ausweg hatte) oder ihn doch der Tod an einer
Fertigstellung hinderte (Forschungsdiskussion bei Haug 2011, S. 743-751).



Gottfrieds Tristan: ein Fragment?

Fazit: Der Tristan ist in unterschiedlichen Versionen verbreitet. Die wichtigsten Fas-
sungen des Hochmittelalters stammen von Berol, Eilhart, Thomas und Gottfried von
Straftburg. Die beiden letzteren liefern eine hofische Fassung, die sich vor allem in
einer positiven Bewertung der passionierten Liebe zwischen Tristan und Isolde aus-
zeichnet. Der keltische Ursprung des Stoffes ist Konsens der Forschung. Dreiecksge-
schichten bzw. der Liebe-Loyalitdts-Konflikt kommen in der altirischen Literatur in
vielen Variationen vor. Konstitutiv fiir den Tristanstoff sind die altirischen Erzdhl-
schemata »immram« und >aitheds, also Meer- bzw. Heilfahrt und Fluchterzdhlung.
Insgesamt jedoch bildet die Stoffgeschichte des Tristan ein extrem verdichtetes Sys-
tem von international verbreiteten Motiven und narrativen Bausteinen.

Uber Gottfried von StraRburg ist trotz aller Spekulationen nichts Sicheres be-
kannt. Er schrieb wohl um 1210 den Tristan, der trotz seiner nahezu 20000 Verse mit
sehr grofler Wahrscheinlichkeit ein Fragment ist. Der Text ist in 29 Textzeugen vom
13. bis zum 15. Jahrhundert, elf Handschriften und 18 Fragmenten, iiberliefert. Die
Fortsetzer Ulrich und Heinrich bezeichnen Gottfried als meister - dies bezieht sich
auf dessen stilistische Meisterschaft in der Dichtkunst -, sehr wahrscheinlich ge-
horte er nicht dem Adel an. Der Codex Manesse iibermittelt ein Autorbild von Gott-
fried von Strafburg, das die Wertschatzung durch seine Zeitgenossen dokumentiert.

21



22

2 Der Prolog

Der Prolog ist in keiner fritheren Tristanversion vorgegeben, er ist die alleinige Schop-
fung Gottfrieds (vgl. Krohn 2006, S. 62). Hauptthema ist die Konzeption eines idealen
Rezipientenkreises der edelen herzen. Diese zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht
nur die Freuden der Liebe, sondern auch das zugehorige Leid annehmen. Der Prolog
formuliert ein ethisches Programm und etabliert dabei eine »Kommunikationsge-
meinschaft von Autor/Erzdhler, sprachlichem Text und Rezipienten« (Haupt 2004,
S.164). Auffallend ist die ausgesprochen kunstvolle formale Stilisierung, die Strophen
sind mit einer Fiille von Klangresponsionen durchwoben (vgl. Huber 2013, S. 40).

2.1 | Das Programm der edelen herzen

Der formale Prologaufbau: Der Prolog umfasst die Verse 1-244 und ldsst sich in ei-
nen strophischen und in einen stichischen Teil (von griech. »stichos« = Vers) glie-
dern. Diese formale Aufteilung markiert inhaltliche Zasuren. Der strophische Teil
geht von V. 1-44 und von V. 233-244, dabei bilden je vier Verse eine Strophe mit zwei
Reimwdrtern. Diese Einteilung ist nicht unumstritten, manche Forscher sehen den
strophischen Teil schon mit V. 40 beendet (zum Beispiel Dilg 1977; Mazzadi 2000,
S.49f1.). Der stichische Teil umfasst die V. 45-232.

Versform Verszahl Thema
Strophischer Teil | V.1-44 Das Gute und die Kunst (list) bendtigen ére unde lop
Stichischer Teil V.45-232 edele herzen vs. ir aller werlde; die Bedeutung von Liebesge-

schichten fiir edle Liebende (Forderung nach poetischer Ver-
gegenwartigung)

Strophischer Teil Il V.233-244 Speisemetaphorik (Eucharistiebezug?); die Geschichte von
Tristan und Isolde als brét fiir die Lebenden

Abb.9 Formaler und inhaltlicher Aufbau des Prologs

Die Aufgaben eines Prologs im Allgemeinen (vgl. zum Folgenden Brinkmann 1964,
S.80-86) finden sich zuerst in den antiken Rhetoriken. Der Prolog, auch >prooe-
miums, »exordium« oder »principium« genannt, ist in der antiken Redekunst der Be-
ginn einer Rede. Die rhetorischen Prinzipien des Prologs haben sich im Wesentlichen
in der Beschdftigung mit der Gerichtsrede entwickelt; Anwalt bzw. Verfasser tragen
einen bestimmten Gegenstand vor und vertreten eine bestimmte Sache, fiir die die
Horer oder Leser aufnahmebereit gemacht werden sollen. Das muss zweckmafiiger-
weise vor der »Verhandlung« der Angelegenheit bzw. des Themas geschehen (vgl. Eif-
ler 1975, S.359). Es ist Aufgabe des Prologs, den Zuhorer >benevolums, rattentums
und »docilem, das heifst wohlwollend, aufmerksam und aufgeschlossen, zu stimmen.
Ist der Gegenstand problematisch oder gar moralisch heikel, ist er eine >causa turpis«
wie etwa die Ehebruchsgeschichte im Tristan, so muss es erst recht darum gehen,
Sympathie und Aufgeschlossenheit gegeniiber dieser Angelegenheit zu entwickeln.

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 2, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Das Programm der edelen herzen

Brinkmann (1964) nimmt (entsprechend der antiken Gerichtsrede) eine rheto-
risch motivierte Zweiteilung des Prologs vor: In das »prooemium« (V. 1-120) und den
»prologus< (V. 121-244; vgl. »prologus praeter rem« und >prologus ante rem<). Diese
Grenzziehung wurde allerdings auch kritisch, weil mdoglicherweise als zu willkdir-
lich, gesehen (vgl. Jaffe 1978; Tomasek 2007, S. 125{.). Spatere Untersuchungen ge-
hen von einer Dreiteilung aus und beziehen diese auf die Kryptogramminitialen
(siehe Kap. 2.2). Die zugehorige inhaltlich-thematische Gliederung bezieht sich da-
bei »auf den Bereich »Ethik/Kunst« (1 ff.), auf Fragen der Rezeption von Liebesdich-
tung (45ff.) und zuletzt auf den Tristanroman selbst (131 ff.)« (Tomasek 2007,
S.127). Schliisselbegriffe des Prologs sind die edelen herzen und die edelen sene-
daere; gemeint sind die >edlen« Liebenden, die Freude und Leid in Liebesdingen an-
nehmen (mittelhochdeutsch sene meint das liebende Verlangen, den Liebes- bzw.
Sehnsuchtsschmerz; BMZ IIB, S. 249). Die Ubersetzung von edel ist schwierig, ge-
meint ist so etwas wie ein innerer Adel, eine vornehm-edle Gesinnung.

Strophischer Teil I - Die Kunst benotigt ére unde lop: De Boor (1959, S. 48) und
die Forschung nach ihm teilte den ersten strophischen Teil des Prologs in zwei Zy-
Klen ein. Der erste Zyklus umfasst die Strophen 1 bis 5 (V. 1-20), mit der sechsten
Strophe schliefit sich der zweite Prologzyklus an.

Erster Prologzyklus: Dieser beginnt entsprechend der zeitgendssischen Prolog-
topik mit einer Exordialsentenz (vgl. Goller 2005, S. 69). Eine Sentenz ist ein ein-
prdgsamer Sinn- oder Denkspruch; das »exordiumc« ist die Einleitung, die das Publi-
kum zu Sympathie, Aufmerksamkeit und Aufgeschlossenheit bewegen soll. Hier
heifdit es: Das Gute, das getan wird, muss gut aufgenommen werden, um wirksam
zu werden:

Gedaehte mans ze guote niht, s0 waere ez allez alse niht,
von dem der werlde guot geschiht, swaz guotes in der werlde geschiht.

(Prolog: Gottfried, V. 1-4)

In der zweiten Strophe wird dieser Gedanke fortgefiihrt, aber »ins Negative gewandt«
(de Boor 1959, S. 49):

Der guote man swaz der in guot swer daz iht anders wan in guot
und niwan der werlt ze guote tuot, vernemen wil, der missetuot.

(Prolog: Gottfried, V. 5-8)

Das negative vernemen einer guten Tat wird also offen verurteilt (missetuon). Eifler
(1975) spricht beziiglich der beiden Strophen von »wertlogischen Sdtzen von unein-
geschrankter Allgemeinheit« (S. 370), deren Giiltigkeit aufRer Zweifel steht. Die dritte
Strophe wechselt mit ich hoere in die Ich-Rede. Es wird moniert, dass die Gesinnung,
Gutes nicht anzuerkennen, sondern herabzusetzen, weit verbreitet sei:

Ich hoere es velschen harte vil, dd ist des liitzelen ze vil,
daz man doch gerne haben wil: dd wil man, des man niene wil.

(Prolog: Gottfried, V. 9-12)
In der vierten Strophe gibt es ein klares, aber noch allgemein gehaltenes Urteil: Es ge-
hore sich einfach, das zu loben, was man nétig hat.

Ez zimet dem man ze lobene wol, und ldze ez ime gevallen wol,
des er iedoch bediirfen sol, die wile ez ime gevallen sol.

(Prolog: Gottfried, V. 13-16)

23



24

Der Prolog

In der fiinften Strophe wechselt der Erzdhler in eine nahezu emphatische Redeweise.
Er preist denjenigen, der zwischen Gut und Schlecht abwdgt und dariiber hinaus
auch den Erzdhlenden und jeden anderen richtig beurteilen kann:

Tiure unde wert ist mir der man, der mich und iegelichen man
der guot und iibel betrahten kan, ndch sinem werde erkennen kan.

(Prolog: Gottfried, V. 17-20)

In diesem ersten Zyklus bezieht sich Gottfried also noch nicht auf Tristan und Isolde,
das Thema wird allgemein formuliert: Es geht um die Anerkennung des Guten und
desjenigen, der das Gute lobt (vgl. de Boor 1959, S. 51 {.; Brinkmann 1964, S. 86).

Zweiter Prologzyklus: Dieser beginnt mit der sechsten Strophe. Hier wird der ei-
gentliche Bezugspunkt, der bisher im Dunkeln blieb, offenbart: Es geht um die list.
Mittelhochdeutsch list bedeutet eigentlich »Weisheit¢, >Klugheit¢, aber auch »Wissen-
schaftc und >Kunst< (BMZ 1, S.1010; zur Ubersetzung mit >Kunst< vgl. Krohn 2005,
S.22f.; Haug 2011, S.249). Wenn man die Kunst anerkennt, konne sie aufbliihen;
»Kunst ist auf Ruhm aus« (Haug 2011, S. 249). Nur das Lob, die »wohlwollende Re-
zeption, erlaubt dem Dichter, seine kiinstlerischen Fahigkeiten so zu entfalten, dass
er eine wiirdige Stimme der memoria wird« (Mazzadi 2000, S. 42):

Ere unde lop diu schepfent list, swd er mit lobe gebliiemet ist,
dd list ze lobe geschaffen ist: dd bliiejet aller slahte list.

(Prolog: Gottfried, V. 21-24)

Die siebte Strophe bringt das Gegenteil: Wenn der Kunst weder Anerkennung noch
Ansehen, also weder lop noch ére, zuteil wird, dann geht sie zugrunde, sie sinkt in
die Unbeachtetheit (unruoche, V. 25) ab. In der achten Strophe wird eine Zeitklage
formuliert. Heute (= nu) wird vielfach falsch geurteilt, das Gute wird fiir schlecht
und das Minderwertige fiir gut gehalten (vgl. Eifler 1975, S. 382):

Ir ist s0 vil, die des nu pflegent, daz iibel wider ze guote wegent:
daz si daz guote z’iibele wegent, die pflegent niht, si widerpflegent.

(Prolog: Gottfried, V. 29-32)

In der neunten Strophe ist das Thema der nit, die Missgunst. Kunst und Urteilsver-
mogen (cunst unde ndhe sehender sin, V. 33) passen an sich sehr gut zusammen,
wenn aber der nit hinzutritt, wird beides erstickt: er leschet kunst unde sin (V. 36).
Die Neidthematik allgemein ist »one of the most common motifs in medieval prolo-
gues« (Jaeger 1972, S.12). Die zehnte Strophe beruft sich auf den bekannten Bibel-
vers, wonach der rechte Weg schmal und steinig ist, die zum Verderben fithrenden
Straflen dagegen breit (Mt. 7,13). Derjenige wird gelobt, der diesen Weg der tugent
geht (vgl. Mazzadi 2000, S. 46):

Hei tugent, wie smal sint dine stege, die dine stege, die dine wege,
wie kumberlich sint dine wege! wol ime, der si wege unde stege!

(Prolog: Gottfried, V. 37-40)

Die elfte Strophe, die von einigen Forschern nicht zum strophischen Teil gerechnet,
sondern als >transitios, als Uberleitung, zum folgenden stichischen Teil gesehen wird
(so Mazzadi 2000, S.49; vgl. auch Haupt 1977, S.117), wechselt wieder zur Ich-
Rede; der Erzahler bekennt, gewerldet zu sein:



Das Programm der edelen herzen

Tribe ich die zit vergebene hin, sone var ich in der werlt sus hin
s0 zitic ich ze lebene bin, nicht so gewerldet, alse ich bin.

(Prolog: Gottfried, V. 41-44)

Der Begriff gewerldet ist eine Neubildung Gottfrieds und fand in der Forschung Be-
achtung, weil werlt in dem folgenden paargereimten Abschnitt zum Leitwort und
zum Gegenbegriff der edelen herzen wird. Nach Jackson (1971) bedeutet gewerldet
hier lediglich »experienced in the ways of the world« (S.52); Young (1998, S. 201)
sieht in der Verwendung des Begriffs ein Indiz dafiir, dass sich der Erzdhler zu ir aller
werlde zugehorig sieht, kontrastiv zu den edelen herzen; nach Mazzadi (2000, S. 66),
die sich dabei auf die Verse 47 f. bezieht, gehort der Erzdhler dagegen durchaus zur
Welt der edelen herzen.

Das Thema des zweiten Zyklus ist folgendes: Die Kunst benétigt ére unde lop, also
offentliche Anerkennung, um gedeihen zu kdnnen. Nur das »Gedenkens, dessen
spezifisch dsthetischer Modus die Rezeption durch ére und lop ist, verschafft der
Kunst ihre Geltung, indem es sie vor dem Vergessen bewahrt« (Kellner 1999, S. 490).
Dagegen wird der Kunst Schaden zugefiigt, wenn kein Lob erfolgt und wenn die
Missgunst Kunst und Urteilsvermégen erstickt. Dieser Gedanke ist nicht neu. Die
Idee einer Abhangigkeit der Kunst von einer guten Aufnahme durch die Rezipienten
entspricht antiken Vorstellungen, die in mittelalterlichen Lehrbiichern iibermittelt
wurden (vgl. Krohn 2005, S.22 1., der dabei auf Ciceros Tusculanae Disputationes
verweist; dhnlich Haug 2011, S. 2491.).

Beide Prologzyklen sind thematisch eng aufeinander bezogen: Das Gute und die
Kunst bediirfen der Anerkennung, um bestehen zu konnen, doch die Vielzahl der
Menschen vermag beides nicht zu erkennen und richtig einzuschdtzen. Eifler
(1975, S. 366) sieht die Rezipientenbeeinflussung im Zentrum: Wenn im Prolog der-
jenige gepriesen wird, der das Gute und die Kunst hochschatzt, so werde der Rezi-
pient dazu motiviert, sich selbst in diese Reihe der >Sehendens, die iiber tugent ver-
fiigen, einzugliedern, weil sie den schmalen Weg der Vollkommenheit gehen. Da-
mit wird der Rezipient auf das heikle Thema einer Ehebruchsgeschichte positiv ein-
gestimmt. Eifler sieht dies als »raffinierte Persuasionsstrategie« (S.388), um das
Publikum fiir seine Geschichte zu gewinnen; der rhetorische Aufwand diene dazu,
einer zweifelhaften Geschichte, einer >causa turpis¢, moralischen Kredit zu ver-
schaffen.

Stichischer Teil - die edelen herzen: Im stichischen Teil, der etwa 200 Verse um-
fasst, werden die Rezipienten positiv auf das Ehebruchspaar Tristan und Isolde ein-
gestimmt. Von zentraler Bedeutung ist das Programmwort der edelen herzen. Diese
erscheinen in den 244 Versen des Prologs fiinfmal, sechsmal in der Vorgeschichte,
noch siebenmal dann in der Hauptgeschichte (vgl. Keck 1998, S. 192). Auffallend ist,
dass alle Belege bis auf einen in der ersten Hdlfte stehen (vgl. Jauch 1951, S.1691.,
dort auch alle Nachweise), nach dem Minnetrank erscheint der Begriff kaum mehr
(vgl. Linden 2009, S. 130; die letzten Belege finden sich V. 8127 und V. 11910). Das
mag damit zusammenhdngen, dass Tristan und Isolde in der Akzeptanz des todbrin-
genden Zaubertranks die edelen herzen ideal verkorpern. Dass Tristan und Isolde be-
reits im Prolog genannt werden (V. 130), wurde in der Forschung unterschiedlich dis-
kutiert. Bedeutet es, dass Tristan und Isolde bereits im Prolog zu diesen edelen her-
zen gerechnet werden? Wahrend Brinkmann (1964, S.88) dies bejaht, formuliert
etwa Jauch (1951, S.171) Kritik an der Identifikation des Protagonistenpaares mit
den edelen herzen an dieser Stelle.

25



26

Der Prolog

Erzdhlchronologisch-thematische Gliederung des stichischen Prologs:

. Zundchst identifiziert sich der Erzdhler mit einer elitiren Rezipientengruppe, den

edelen herzen (vgl. Keck 1998, S.192):

Ich hdn mir eine unmiiezekeit den herzen, den ich herze trage,
der werlt ze liebe viir geleit der werlde, in die min herze siht.
und edelen herzen z’einer hage,

(Prolog: Gottfried, V. 45-49)

Fiir diese edelen herzen schldgt das Herz des Erzdhlers, er widmet sich der werlde,
in die min herze siht (vgl. hierzu auch Young 1998, S. 198). Die Fokussierung auf
das Wort »Herz« ist {iberdeutlich; in fiinf Versen wird fiinfmal das Herz genannt.
Die Bedeutung von mittelhochdeutsch herze reicht sehr viel weiter als das neu-
hochdeutsche Wort; es bezeichnet den eigentlichen Personenkern, sowohl die af-
fektiven wie die intelligiblen Krafte, das Gefiihl und den Verstand.

. Die Gruppe der edelen herzen wird »durch die Bereitschaft, Schmerzen im Namen

der Liebe hinzunehmen« definiert, eine Welt der blofien Freude wird abgelehnt
(Keck 1998, S.194; vgl. auch Haupt 1977, S. 118):

ine meine ir aller werlde niht diu samet in eime herzen treit

als die, von der ich hoere sagen, ir siteze sir, ir liebez leit,

diu keine swaere enmiige getragen ir herzeliep, ir senede not,

und niwan in vréuden welle sweben. ir liebez leben, ir leiden tot,

die ldze ouch got mit vréuden leben! ir lieben tot, ir leidez leben.

Der werlde und diseme lebene dem lebene si min leben ergeben,
enkumt min rede niht ebene. der werlt wil ich gewerldet wesen,
ir leben und minez zweient sich. mit ir verderben oder genesen.

ein ander werlt die meine ich,

(Prolog: Gottfried, V. 50-66)

Deutlich sind die edelen herzen von ir aller werlde geschieden, was so etwas wie
die >gewohnlichen« Menschen meint; diese konnten eben kein Leid ertragen und
wollten immer nur in Freude leben. Die Rezipienten werden auf die elitdre Gruppe
der edelen herzen eingeschworen. Diese zeichnen sich dadurch aus, dass sie her-
zeliep und senede not kennen. Ein solches Leben, das Liebe und Leid annimmt,
will auch der Erzahler; unter solchen edelen herzen will er entweder selig leben
oder mit ihnen zugrunde gehen. Haug (2011) sieht »die beiden Grofien redele her-
zen< und >Gottfrieds Publikum« nahezu deckungsgleich« (S.254), weil im Blick-
winkel rhetorischer Prologstrategie betrachtet, sich »kaum ein Rezipient der insi-
nuatorischen Vorgehensweise des Sprechers entzogen haben« diirfte (ebd.).

. Nur dieser Gruppe der edelen herzen legt der Erzahler seine Dichtung ze kurzewile

vor (V. 72). Die Dichtung sei gut gegen ir ndhe génde swaere (V. 74), gegen alle
herzesorgen (V. 80), die Qual (n6t, V. 76) konne so etwas gemindert werden. Wenn
Liebesqual auf miiezekeit, auf Miiftiggang (V. 85), trifft, so wiirde sie sich ver-
schlimmern; jeder, der Liebesqualen leidet, solle nach bedachter Ablenkung su-
chen, das wiirde ihm gut tun. Doch der Erzdhler warnt davor, eine Zerstreuung zu
suchen, die reiner liebe missezeme (V. 96), also nicht zu ihr passen wiirde (vgl.
hierzu Krohn 2006, S. 66).

. Wenn der innecliche minnen muot, die echte Liebe, in Sehnsuchtsschmerzen

brenne, dann empfinde sie nur umso glithender. Dieser Schmerz sei ein freuden-
reicher und der Kummer tuot s6 herzewol. Kein edelez herze wolle deshalb auf Lie-
besgeschichten (senediu maere) verzichten. Die Vokabel sene als liebendes Ver-



Das Programm der edelen herzen

langen, Liebes- bzw. Sehnsuchtsschmerz, ist »besonders geeignet, die Paradoxie
ungliicklicher Liebe zu erfassen und mit positiven Wertvorstellungen ambivalent
anzureichern« (Huber 2002, S. 349). Programmatisch heifst es: Der vornehm-edle
Liebende schatzt Liebesgeschichten:

der innecliche minnen muot, daz es kein edele herze enbirt,
s0 der in siner senegluot sit ez hie von geherzet wirt.

ie mére und mére brinnet, ich weiz ez wdrez alse den tot
s0 er ie sérer minnet. und erkenne ez bi der selben not:
diz leit ist liebes alse vol, der edele senedaere

daz iibel daz tuot so herzewol, der minnet senediu maere.

(Prolog: Gottfried, V. 111-122)

Dies sei»>todsicher« (ich weiz ez warez alse den t6t); der Erzahler betont sogar, dass
er das aus eigener leidvoller Erfahrung wisse. Der Erzahler zdhlt sich so selbst zu
den edelen senedaeren (so Keck 1998, S.188). Fiir Haug (2012) ist der Terminus
redele senedaere« »wegen der Nachbarstellung zum edelen herzen (v. 117) mit die-
sem gleichzusetzen oder prazisiert dieses« (S.258).

. Eine solche Liebesgeschichte von edelen sendaeren soll in der Folge erzahlt wer-
den, die Geschichte ndmlich von Tristan und Isolde:

[...] die reiner sene wol tdten schin:
von diu swer seneder maere ger, ein senedaere unde ein senedaerin,
der envar niht verrer danne her. ein man ein wip, ein wip ein man,
ich wil in wol bemaeren Tristan Isolt, Isolt Tristan.

von edelen senedaeren,
(Prolog: Gottfried, V. 123-130)

Der chiastische Bau von Tristan Isolt, Isolt Tristan {ibermittelt eine sprachliche
Umschlingung, die geradezu zur magischen Formel wird (vgl. Huber 2013, S. 42).
Die Erzdhlung von Tristan und Isolde soll ein Exempel einer Liebesgeschichte fiir
vornehm-edle Zuhorer sein. Wie bei den edelen herzen wird hier also eine elitdre
Auswahl getroffen (vgl. Keck 1998, S. 193).

. Der Erzdhler betont, dass zwar viele von Tristan erzdhlt haben, jedoch nur wenige
richtig; der Dichtung von Thomas wird der Vorzug gegeben (siehe Kap. 1.1).

. Thema ist die»utilitas« von Liebesgeschichten. Die Liebesgeschichte, die Gottfried
erzahlt, soll allen edelen herzen (V. 170) vorgelegt werden. Das Horen solcher Lie-
besgeschichten starkt hofische Eigenschaften: ez liebet liebe und edelet muot, / ez
staetet triuwe und tugendet leben (V. 1741.). Wer von unverbriichlicher Treue
hort, der wird Liebe, Treue und Bestdndigkeit liebgewinnen (V. 178-181). Pfeiffer
(2004) spricht diesbeziiglich von einer »ethische[n] Erziehung der Leser«, von ei-
nem »Zugewinn an moralischer Kompetenz« (S. 156 {.) hinsichtlich des héfischen
Wertekanons. Der Erzahler beklagt, dass nicht alle Menschen nach herzeliebe (V.
194), nach der wahren Liebe, strebten, nur wenige Menschen seien bereit, den
Liebesschmerz um des Geliebten willen zu ertragen. Doch ein edeler muot (V.
201), eine edle Gesinnung also, sei bereit, fiir tausend positive Dinge ein Ubel zu
ertragen (V. 201-203; vgl. hierzu Keck 1998, S.1911{.). Programmatisch heif3t es:
liep unde leit diu waren ie / an minnen ungescheiden (V. 206 {.). Das liebe-leit-Mo-
tiv ist fiir Gottfrieds Minnekonzeption essentiell. Damit leitet der Erzdhler zu Tris-
tan und Isolde iiber, die Gliick und tiefen Kummer erfuhren; heute noch sei es an-
genehm, von ihrer inneclich[en] triuwe (V. 220) zu horen, von ir liep, ir leit, ir

27



28

Der Prolog

wunne, ir not (V. 221). Die Liebesgeschichte von Tristan und Isolde will also be-
lehren und erfreuen; diese Doppelfunktion eines >prodesse aut delectare« weist be-
reits Horaz in seiner Ars poetica der Dichtung zu (vgl. Kern 2001, S.39; Goller
2005, S.78).

8. In diesem Abschnitt wird ein literaturdsthetisches Programm formuliert (V. 222-
232), das implizit auf den Prolog des Iwein von Hartmann von Aue verweist. Bei
Gottfried heifdt es: »>Und auch wenn Tristan und Isolde schon lange tot sind, so lebt
ihr Name doch fort«. Es wird also der dsthetische Anspruch fixiert, dass Dichtung
als memoria dem Gedenken an vortreffliche Menschen dient (vgl. Nellmann 2009,
S.242; Keck 1998, S. 196):

[...] und sin si [Tristan und Isolde] lange tot, den triuwe gernden triuwe geben,

ir siiezer name der lebet iedoch den ére gernden ére:
und sol ir tot der werlde noch ir tot muoz iemer mére
ze guote lange und iemer leben, uns lebenden leben und niuwe wesen;

(Prolog: Gottfried, V. 222-229)

Dieses Programm vertritt auch der lwein-Prolog, dort heif’t es in Bezug auf Artus:

Er [Artus] hdt bi sinen ziten sine lantliute:

gelebet also schone si jehent er lebe noch hiute:
daz er der éren krone er hdt den lop erworben,

do truoc und noch sin name treit. ist im der lip erstorben,

des habent die warheit 50 lebet doch iemer sin name.

(Hartmann von Aue: Iwein, V. 8-17)

Gottfried ersetzt Artus durch Tristan und Isolde, die Aussage ist in beiden Prolo-
gen dieselbe: Der oder die Toten leben in den Erzdhlungen weiter. Obwohl Tristan
und Isolde

schon lange tot sind, lebt ihr Name in der Erzahlung fort, und in paradoxer Steigerung soll
darin auch ihr Tod weiterleben, ja fiir immer lebendig bleiben und erneuert werden fiir die
Lebenden (V. 222-229). Die Erzdhlung wird so zum Akt der Vergegenwdrtigung von Leben
und Tod der Minnehelden, ja die Grenze zwischen Leben und Tod scheint sich im Erzahlen
bzw. Horen der Geschichte zu verlieren: Die Toten sind im Geddchtnis der Erzahlung le-
bendig (Kellner 1999, S.4921.).

Der stichische Prolog, in dessen Fokus die edelen herzen stehen, schlieft also mit
der Forderung einer poetischen Vergegenwartigung.

Forschung zu den edelen herzen: Jackson (1971, S.53) hdlt es fiir fruchtlos, dies-
beziiglich nach der Etymologie zu fragen oder nach dem zeitgendssischen Gebrauch
der beiden Worter, denn es sei davon auszugehen, dass Gottfried die Konzeption
eines »cor nobilec oder dhnliche Termini kannte. Die konkurrierenden Forschungs-
ansdtze beschdftigen sich zum Beispiel mit der Frage, ob ein Bezug zur Mystik vor-
liegt. Zentrales Analogon ware hierbei die edeliu séle (>anima nobilis<), eine Vor-
stellung, die die lateinische Mystik des 12. Jahrhunderts, besonders die zisterziensi-
sche Theologie (Bernhard von Clairvaux) entwickelte. Die »anima nobilis ist die
schopfungsmafige Disposition, die es Gott ermdglicht, in der Seele Wohnung zu
nehmen. Als Disposition steht sie dem edelen herze ndher als dem >gentil cuer<, das
eine Qualitdt des Herzens bezeichnet« (Ruh 1980, S. 229). Krohn (2006, S. 63) fiihrt
die Vorstellung einer »anima nobilis« zuriick auf die bereits in der Antike bekannte



Das Programm der edelen herzen

Idee vom Geistes- und Tugendadel, die vom Christentum aufgenommen und ins
Mittelalter tradiert wurde. Nach Kunisch (1971) fiihrt jedoch von der edelen séle der
Mystik »kein Weg zu Gottfrieds edelen herzen« (S.430). Zu Recht nicht durchgesetzt
hat sich die Ansicht, dass Gottfried edel nur in einem stdndischen Sinn (>adlig¢)
gebraucht habe (so zum Beispiel Sayce 1959, S. 394-396), und deshalb die Annahme
eines »inneren Adels¢< nicht relevant sei (zur Forschungsdiskussion hierzu vgl. Maz-
zadi 2000, S.741.).

Strophischer Teil II - Liebestod als Eucharistiemetapher? Der Erzdhler behaup-
tet, dass dort, wo man die Geschichten von Tristan und Isolde erzahlt, alle edelen
herzen brét fanden, und weiter: Wenn man vom Leben und Tod des Liebespaares
liest, dann ist uns daz stieze alse brot. Die Aussage kulminiert in dem Diktum: Ir le-
ben, ir tot sint unser brot, der Tod der Liebenden ist also Brot fiir die Lebenden:

Wan swd man noch hoeret lesen [von Tristan und Isolde] und ist uns daz siieze alse brot.
[..] Ir leben, ir tot sint unser brot.
Deist aller edelen herzen brot. sus lebet ir leben, sus lebet ir tot.

hie mite so lebet ir beider tot. sus lebent si noch und sint doch tot
wir lesen ir leben, wir lesen ir tot und ist ir tot der lebenden brot.

(Prolog: Gottfried, V. 230; 233-240)

Die Forschung diskutiert, ob damit bewusst eine Eucharistiemetapher formuliert ist.
De Boor (1940, S. 272 {.) vertrat die Ansicht, dass ausdriicklich zwei tragende Worter
aus der sakramentalen Sphdre der Eucharistie aufgenommen seien. Er sprach von
einer Gedankenassoziation der Eucharistie, am Ende des Tristanprologs sei eine Ana-
logie zur christlichen Abendmahlslehre angelegt; es gehe dabei um den >panis
vivus¢, das lebendige bzw. lebende, das verwandelte Brot. Die Forschung konsta-
tierte frith eine Sdkularisierung (vgl. Schwietering 1943, S.9): Gemaf der christli-
chen Lehre wird Christus beim Abendmahl im Menschen verlebendigt, nimmt man
einen Bezug zur Tristan-Minne an, wird diese ins Sakrale, ja Sakramentale, geho-
ben. Kellner (1999) formuliert: »Uber die metaphorische Analogisierung von Erzih-
lung und Eucharistie wachst der literarischen Rede Geltung zu«; der Text »legitimiert
sich iiber die in der Metaphorik geleistete Verkniipfung mit dem Sakrament als Bild-
spenderbereich« (S.493 {.). Young (1998) wertet die Eucharistiemetapher als »Hohe-
punkt des Prologs« (S.208); nach Tomasek (2007) verleiht die religiose Metapher
dem Prolog eine »Aura der Erhabenheit« (S. 135). Geradezu apodiktisch formuliert
Haug (2011): »Die entscheidende Koppelung von brot und tot aber fiihrt unbestreit-
bar auf die Abendmahlszene (Mt 26,26; Lc 22,19) und damit auf das Sakrament der
Eucharistie [...] und/oder auf das Jesuswort vom Brot des Lebens (Io 6,35.48.51)«
(S.267).

Kritik an einer geistlichen Deutung der Brot-Stelle kommt zum Beispiel von
Willms (1994). Sie argumentiert, dass in der zeitgendssischen Realitdt fiir das kon-
sekrierte, also das liturgisch geweihte Brot, nahezu ausschlieflich andere Bezeich-
nungen in Gebrauch waren, so etwa gotes lichnam oder unsers herren lichnam
ebenso wie gotes hailigez flaisk und sein bluot (ebd. S.42f.). Das Brot war im
13. Jahrhundert »die wichtigste lipnar, den Hungernden siieze« (ebd. S. 31). Vor die-
ser Folie sei das Brot als Speisemetapher, die bereits die antike Tradition kennt, so zu
deuten, dass die Geschichte von Tristan und Isolde fiir die Lebenden so wichtig ist
wie das tagliche Brot (vgl. auch Haupt 1977, S. 124); die »erinnernde Teilnahme der
Lebenden an den Toten ist geistige Nahrung fiir die Lebenden« (Willms 1994, S. 28).

29



30

Der Prolog

Aufierdem sei kritisch zu bedenken, dass bei Gottfried eben nicht die Rede sei vom
lebendigen Brot, sondern vom Brot fiir die Lebenden (ebd. S.28). Auch Jackson
(1971) bezweifelt, »that the word brot has any mystical or eucharistic connotations«
(S.62); Wisbey (1980, S. 25) liest die Brot-Stelle als Verweis auf das Speisewunder in
der Minnegrotten-Episode.

Der Prolog schliefst mit der Aufforderung, dem nun Folgenden mit Herz und Oh-
ren zuzuhoren (V. 241-244). Diesen Appell kennt auch der Iwein Hartmanns von
Aue. Dort wird argumentiert, dass der, der die Geschichten von Artus nicht nur mit
den Ohren, sondern auch mit dem Herzen aufnimmt, diese in Taten (werc) umsetzen
konne (Iwein, V. 251-256; vgl. zu diesem Aspekt auch Young 1998, S. 206). Hinsicht-
lich Gottfrieds Tristan wiirde das bedeuten, dass der Rezipient durch verstehendes
Zuhoren mit dem Herzen befdhigt wird, eine solch passionierte Liebe nachzuleben
(vgl. Eifler 1975, S.366). Die V. 241-244 »stehen in transitio-Funktion« (Haug 2011,
S.272), stellen also die Verbindung zur Handlung her.

2.2 | Das Initialenspiel

Gottfrieds Text beginnt mit einer Initiale, die mit den weiteren Anfangsbuchstaben
der folgenden Strophen das Akrostichon GDIETERICH erkennen ldsst. Danach
kommt ein T, der paargereimte Text beginnt dann mit einem I und schliefilich folgen
wiederum T und I (vgl. Huber 2013, S.40). Was soll das bedeuten? G liest die For-
schung fiir den Dichter (vgl. Schirok 1984, S. 189). Nellmann (2009) geht davon aus,
dass die Initiale »die Erinnerung an Menschen [wachhdlt], denen die Welt Gutes ver-
dankt« (S. 253); auf diese Weise sichere der Dichter in seinem Werk die Fortexistenz
des Guten. DIETERICH sieht man in der Forschung mehrheitlich als den Auftragge-
ber bzw. Gonner an (zur Forschungsdiskussion, die ebenso den Vermittler der fran-
zosischen Vorlage oder einen Freund Gottfrieds ins Spiel brachte, vgl. Haug 2011,
S.244). Das I steht fiir Isolde, T fiir Tristan. Fiir Huber (2013, S.40) wie fiir andere
zuvor ist damit die verschliisselte Botschaft der Initialen nicht zu Ende, die For-
schung vermutet ein den ganzen Roman durchdringendes Initialenspiel, das aller-
dings in den verschiedenen Handschriften nicht bewahrt ist. Nach Baisch (2006)
lasst »die weitgehende Zerstorung des Initialensystems« erkennen, »wie schwierig es
fiir die mittelalterlichen Rezipienten war, derart versteckte, kryptische Strukturen,
die den Texten eingeschrieben sind, wahrzunehmen« (S. 23).

G TOHT O RSSR T I00I E SLLS [F TDDT R AEEA I NNNN T]
G 0 T E [F R I T]
T R I S [T A N]
I S 0 L D E N]
I S 0 L D E N]
T R I S [T A N]

Abb.10 Das erschlossene Initialenspiel (aus Schirok 1984, S. 213)



Das Initialenspiel

Trotz aller Unsicherheiten scheint sich immerhin ein Schema anzudeuten, das die
im Prolog genannten Namen abbildet: Gottfried, Tristan und Isolde. Ein solches
Schema berticksichtigt allerdings nur die Stropheneinsdtze der Handschriften, aus
deren Initialen sich die genannten Namen bilden lassen; man nimmt also mit dieser
Konstruktion eine Reihe ungedeuteter Stropheneinsdtze in Kauf (vgl. Schirok 1984,
S.210-213).

Nach dem Namen gotefrit umschlingen sich die Namen des Liebespaares in »dop-
pelter, chiastisch invertierter Verschrankung« (Huber 2013, S. 38). Haug (2011) sieht
darin »die Umarmung Isolds durch Tristan« (S. 252) symbolisiert. Keck (1998, S. 189)
ist der Ansicht, dass der Dichter durch die Verschrankung seines Namens mit dem
des Paares in den Akrosticha seine Solidaritdt gegeniiber den Protagonisten und
damit eine Identifikation mit den edelen herzen zum Ausdruck bringt.

Fazit: Gottfrieds Prolog vermittelt ein ethisches Programm und etabliert dabei eine
Kommunikationsgemeinschaft von Erzdhler und Rezipienten. Auffallend ist die aus-
gesprochen kunstvolle formale Stilisierung. Die Rezipienten werden aufgefordert,
dem Guten wie der Kunst (= list) Anerkennung und Ansehen (lop und ére) entge-
genzubringen, nur so konne beides gedeihen. Wichtiges Stichwort ist das der edelen
herzen. Es handelt sich dabei um die Konzeption eines elitiren Rezipientenkreises,
der deutlich von ir aller werlde geschieden ist, weil er Liebesfreude und Liebesleid
akzeptiert. Die Behauptung, dass durch die Erzahlung von Leben und Tod Tristans
und Isoldes alle edelen herzen brét fanden, ist in der Forschung zumeist als Eucharis-
tiemetapher verstanden worden. Das liebe-leit-Motiv ist fiir Gottfrieds Minnekonzep-
tion essentiell.

edele herzen: ir aller werlde:
Akzeptanz und Vs. Nichtakzeptanz des
Verinnerlichung von mit der Liebe
Liebesfreude und Liebesleid verbundenen Leids

Abb. 11 Die edelen herzen als positiver Kontrast zu ir aller werlde.

31



32

3 Elternvorgeschichte und Identitatssuche.
Tristan als hofischer Ritter und Heros

3.1 | Das tragische Liebesgliick der Eltern: Prafiguration
der Haupthandlung?

Der Geschichte von Tristans Eltern wird meist Verweischarakter fiir die Geschichte
von Tristan und Isolde zugeschrieben (vgl. zum Beispiel Collings 1973; Krohn 2005;
S.37; Huber 2013, S. 56). Diese Prafiguration betrifft drei Aspekte: In erster Linie die
Minne, die als Passion verstanden wird, zweitens die Unvereinbarkeit dieser Minne
mit der hofischen Gesellschaft sowie drittens den tragischen Tod des Paares (vgl.
hierzu Wolf 1989, S. 115-120; Huber 2013, S. 51-54). Andererseits ist die genealogi-
sche Identitdt Tristans gestort, weil er bei Zieheltern aufwdchst und seine Namens-
gebung nicht durch die leiblichen Eltern erfolgt. Tristans genealogische Identitat
steht nicht im Vordergrund (vgl. Koch 2006, S.224-228; Hermann 2006, S.105),
doch ist Tristans avunkulare Verbindung (das meint Konig Marke als Onkel miitterli-
cherseits) fiir seinen Minneweg bestimmend.

3.1.1 | Riwalins iibermuot

Tristans Vater heifdt Riwalin. Der Name ist keltisch und erscheint bereits in bretoni-
schen Urkunden des 9.Jahrhunderts (vgl. Krohn 2005, S.39; Ruberg 1989, S. 311).
Der junge Riwalin ist Herr von Parmenien, gemeint ist die Bretagne oder ein Nach-
barland (vgl. Krohn 2005, S.37; Haug 2011, S.275; die Bretagne wurde seit dem
6.Jahrhundert >Britannia< bzw. >Britannia minor« genannt, vgl. Maier 2015, S. 56).
Ein anderer Herkunftsort wird bei Gottfried zwar genannt, ndmlich Lohnois, dieser
wird aber vom Erzéhler verworfen (zum wohl schottischen Lohnois, genauer die
Landschaft Lothian in Siidschottland, vgl. Haug 2011, S.278; Combridge 1964,
S.20f.; Krohn 2005, S.40). Riwalin trdgt auch den Zunamen Canélengres (V. 323),
dies geht moglicherweise auf eine friihe piktische Uberlieferung des Stoffes zuriick
(vgl. Hertz 1904, S.492).

Riwalin wird im Sinne der Panegyrik zundchst konventionell eingefiihrt: Er ist wol
an gebiirte kiinege genéz (V. 249); er ist des libes schoene und wunneclich (V. 250)
sowie getriuwe, kiiene, milte, rich (V. 251), der ritterschefte ein lére, / siner mdge ein
ére (V. 2571.). Doch gleich im Anschluss wird Kritik geiibt: Riwalin will zu sehr dem
Begehren seines Herzens folgen und nur nach seinem eigenen Willen leben, daraus
sei ihm spdéter grofies Leid erwachsen. Seine Jugend und sein Reichtum befoérdern
seinen iibermuot, (V. 268), seinen stolzen und hochfahrenden Sinn (vgl. hierzu Poag
1989, S.20-22). Haug (2011) bemerkt, dass iibermuot im Tristan Gottfrieds nur drei-
mal gebraucht wird (V. 342; 268; 299) »und dies stets fiir Riwalin« (S. 279). Riwalin
will keine Nachsicht iiben, sondern iibel mit iibele gelten, / craft erzeigen wider craft
(V. 2721.), also Boses mit Bosem vergelten und Gewalt gegen Gewalt setzen. Der Er-
zdhler riigt: Es gehe auf die Dauer nicht, dass man mit dem strengen Mafistab Kaiser
Karls heimzahle, denn Riwalin rdche sich so oft, bis er selbst den Schaden davon
trage (V. 275-277; 288f.). Gleich darauf wird Riwalin aber entschuldigt: Nicht etwa

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 3, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Das tragische Liebesgliick der Eltern: Prafiguration der Haupthandlung?

Bosheit, sondern difgéndiu jugent (V. 267) und spilndiu kintheit (V. 298) seien Ursa-
che hierfiir; niemals seien solche kint (V. 301), solche jungen Leute, klug voraus-
schauend (vorbesihtic, V. 301f.).

Bereits jetzt gibt es explizite Warnungen, dass Riwalin friith sterben werde (V. 311-
318), daneben einen impliziten Verweis, der sich auf die zeitgendssische Praxis von
Barenfalle bzw. Barenjagd (V. 284-287) bezieht: Hierbei macht man sich des Baren
Gier nach Honig zunutze und hangt einen >Barenhammer« iiber das Honigloch, der,
von dem Bdren immer weggestofen, diesen schliefilich betdubt, bis er gefangen wer-
den kann (vgl. Krohn 2005, S. 39; Haug 2011, S. 276, verweist diesbeziiglich auf Vin-
zenz’ von Beauvais Speculum naturale).

Der Angriff auf Morgan: Tatsidchlich wird kurz darauf von der weichenstellenden
Ungliickstat berichtet, die Riwalins Untergang begriinden wird. Riwalin beginnt kur-
zerhand einen Krieg gegen seinen Lehensherrn, den Bretonen Herzog Morgan (dem
Riwalin Gefolgschaft schuldet, weil er von ihm ein sunderez lant, V. 331, erhalten
hat). Der Erzdhler behauptet, er wisse nicht, ob diese Kriegshandlung aus nét alde
iibermuot (V. 342) erfolgte; nach Haug (2011, S. 279) klingt diese Beteuerung »vorge-
schoben«. Riwalin greift Morgan an als einen schuldegen man (V. 346), als ob Morgan
ihm etwas angetan hatte. Riwalin iiberfallt das Land, es kommt zu gegenseitigen Ver-
wiistungen mit roube und mit brande (V. 394). Morgan wird besiegt, es werden zwar
Waffenruhe und ein Jahr Frieden vereinbart, doch Riwalins Auftritt als Aggressor hat
fatale Folgen und wird ihn spater das Leben kosten. Dieser erste Kriegszug wird in der
Forschung als feudaler Beutekrieg bzw. feudalkriegerischer Konflikt gesehen (vgl.
Wolf 1989, S.115), es wurde von Riwalin als einem Gewaltherrscher gesprochen (so
Gottzmann 1989, S. 130).

Riwalins edelez herze (V. 460) veranlasst ihn, seine Erziehung bei Konig Marke
von Cornwall zu vollkommnen, der hdfsch und érbaere (V. 421) ist. Die Bezeichnung
Riwalins als edelez herze wurde unterschiedlich gedeutet: Soll das auf Kiinftiges hin-
weisen, auf eine Veredelung durch die Liebe, oder ist hier die Wendung nur ganz un-
spezifisch und also nicht im Sinne des Prologs gebraucht? (Uberblick bei Haug 2011,
S.282). Land und Leute vertraut Riwalin seinem Marschall Riial li foitenant (V. 469)
an; der sprechende Beiname betont den Treueaspekt (vgl. Krohn 2005, S. 44).

3.1.2 | Markes Maienfest — Riwalin und Blanscheflur

Riwalin wird in Tintajol gut aufgenommen; Tintajol bezeichnet in allen Tristanfas-
sungen Markes Hof, vermutlich an der Westkiiste Cornwalls (Krohn 2005, S. 44). Mit
Markes groflem Maienfest kommt die passionierte Liebe ins Spiel. Das Erwachen der
Natur wird geradezu hymnisch in einer konventionell »lyrisch-idyllische[n] Liebes-
szenerie« (Wynn 1984, S. 65) geschildert. Auffallend ist »die hochgradig rhetorisierte
Beschreibung« von maienseliger Natur und Gesellschaft (Klein 2011, S.67; zu den
sprachmusikalischen Mitteln dieser Szene ebd. S. 69 {.); die Landschaftsschilderung
folgt der rhetorischen Tradition eines >locus amoenus<. Auf dem griinen Gras werden
Zelte aufgeschlagen, es herrscht Uberfluss an Speisen und prichtigen Gewandern,
hofischer Zeitvertreib wie Tanz und Kampfspiele wird in Fiille angeboten.

Gottfried entwirft »ein buntes und strahlendes Bild schonsten Genusses, gldn-
zendster Pracht und vollendetster Wunscherfiillung, das seinerseits ganz offensicht-
lich an die Paradiesdarstellung der Bibel, also an den »paradisus voluptatis< aus Gen.
2,8-17 angelehnt ist« (Rocke 1990, S. 44 {.). Wichtigstes Mittel der Beschreibung ist

33



34

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

»die Hyperbel oder Ubersteigerungsphrase: Prichtigeres ward noch nie gesehen.
Und freigebiger war noch nie ein Herr« (ebd.). Die Forschung sieht in dieser Darstel-
lung der Selbstreprdsentation des zeitgendssischen Adels auch ein Analogon zum
Artushof bzw. hofischen Artusfest (anders sieht das Wolf 1989, S.116). So spricht
etwa Glauch (2005) davon, dass die Schilderung des glanzvollen Festes den Marke-
hof »zu einem Spiegelbild der Artusgesellschaft« mache, das »Rollenmodell der Tafel-
runde« besitze eben auch fiir Gottfrieds Tristan »Zugkraft« (S. 44).

In dieses »Bild optimistisch-hofischen Daseins« (Poag 1989, S.27) bricht die
Minne ein, die mit dem Tod des Liebespaares enden wird. Die Liebe wird zum Stor-
faktor, der die gesellschaftliche Harmonie gefahrdet. Denn bei Markes Maienfest ist
auch Blanscheflur anwesend, Markes Schwester; der franzosische Name Blansche-
flur heifdt >weifle Blume«und findet sich in nahezu allen Tristanfassungen (vgl. Krohn
2005, S.48). Nach dem Schonheitspreis Blanscheflurs (V. 635-640) geht es um hofi-
sche Reprdsentation; kostbare Gewadnder und Stoffe werden ausfiihrlich beschrieben
(V. 663-675), und es gibt prachtige Ritterspiele, bei denen sich die Kimpfenden in
allem Glanz (V. 692) zeigen. In der kollektiven Wahrnehmung iibertrifft jedoch der
strahlende Riwalin alle an Schonheit und ritterlicher Gewandtheit. Blanscheflur hort
davon, verliebt sich auf der Stelle (er was ir in ir herze komen, V. 726), hilt dies aber
zundchst noch geheim (tougenlich, V. 731).

Doch sofort ist nicht nur von Liebe, sondern auch von Leid die Rede. Als Riwalin
auf Blanscheflur trifft, klagt diese in einem verhiillten Liebesgestandnis dariiber,
dass er einem, der ihr nahestehe, Kummer bereitet habe. Riwalin denkt dabei an rit-
terschaft (V. 763), doch es ist sie selbst, ihr Herz, das seinetwegen leidet (V. 767-
770). Die Frau ergreift also vorsichtig die Initiative, das Wortspiel um Verhiillung und
Enthiillung der Liebe findet sich spater wieder beim Liebesgestdndnis Isoldes in der
lameir-Episode (siehe Kap. 5.4). Riwalin priift Blanscheflurs Worte sowie ihr Seufzen
und deutet sie als Zeichen der Liebe; die Mitteilung der Liebe entflammt ihn, das Ver-
lieben des Mannes ist hier also an die Kommunikation der Frau gebunden. Riwalin
gerdt in Zweifel: er wancte mit gedanken / wilent abe und wilent an (V. 834f.) und
verstrickt sich in widerstreitende Uberlegungen unz er sich alsé gar verwar / in den
stricken siner trahte, / daz er dannen niene mahte (V. 838-840).

Die Leimrutenmetapher: Dieses Verstricken in der Liebe wird {iber die Leimru-
tenmetapher vermittelt, die spdter auch die Tristan-Minne kennzeichnet (vgl. Kern
2001, S. 37; Collings 1973, S. 387-389). Das bildliche Sprechen bedient sich einer Na-
tur- bzw. Tiermetaphorik: Der Liebende, der frei war, bevor ihn die Liebe im Griff
hatte, verhilt sich in seiner Gedankenverlorenheit, die ausschlieilich auf die Liebe
gerichtet ist, wie ein Vogel, der sich auf einer Leimrute niederldsst. Wenn er - der Vo-
gel wie der Liebende - fliichten will, halt ihn diese Leimrute fest, jeder Fluchtver-
such, jedes Wegflatternwollen fiihrt nur zu einem starkeren Anhaften am Leim. Am
Ende liegen der Vogel und genauso der Liebende festgeleimt auf der Rute. Die Her-
kunft der Leimrutenmetapher wird auf Platon (vgl. Huber 2013, S. 52) oder auf Ovid
(vgl. Kern 2001, S. 37) zuriickgefiihrt.



Das tragische Liebesgliick der Eltern: Prafiguration der Haupthandlung?

Der gedanchafte Riwalin sus reget er vedern und wil dan;
der tete wol an im selben schin, dd mite geriieret er daz zwi

daz der minnende muot an keiner stat, swie kiime ez s,
rehte alse der vrie vogel tuot, ez enbinde in unde mache in haft;
der durch die vriheit, die er hat, 50 sleht er danne iz aller craft

if daz gelimde zwi gestdt: dar unde dar und aber dar,

als er des limes danne entsebet unz er ze jungeste gar

und er sich if ze vliihte hebet, sich selben vehtende iibersiget
0 clebet er mit den viiezen an; und gelimet an dem zwige liget.

(Leimrutenmetapher; Gottfried, V. 841-858)

Es ist von Minnezwang die Rede, von Minnestricken, denen man sich unter keinen
Umstdnden entziehen konne. Der Verliebte will eigentlich in die Freiheit zuriick, aber
die gelimete[] minne (V. 867) halt ihn mit ihrer Siifse fest, er verstrickt sich so sehr,
dass er sich nicht mehr zu helfen weif}. Je mehr Riwalin fortstrebt, desto mdchtiger
halt ihn die Liebe fest, je mehr er sich bemiiht zu fliehen, desto mehr zieht ihn die
Liebe zurlick: so er ie sérre dannen ranc, / s6 minne ie vaster wider twanc. / sO er ie
harter dannen vidch, / s6 minne ie vaster wider zoch (V. 903-906). Riwalins Denken
richtet sich allein auf Blanscheflur; zu ihm kommt diu rehte minne / diu wdre viurae-
rinne (V. 929 f.), die wahre Liebe, die Flammenschiirerin, die ihn verstehen ldsst, was
tiefer Kummer ist: herzeliebe ist swaere (V. 9191.). Sein Leben verdiistert sich, sin ge-
muotheit (V. 955), seine Hochgestimmtheit, wird in Liebesschmerz getaucht.

Blanscheflur empfindet dieselbe Minnequal, immer wieder ist von schwerem
Kummer die Rede, durch Riwalin erleidet sie nét (V. 973) und seneliche[] arbeit (V.
976). Die Minne ist hier als Krankheit gefasst, wie sie Ovid in seiner Remedia amoris
beschreibt (Ovid, ed. Holzberg 2011; zur Liebe als Krankheit allgemein vgl. Toepfer
2013, S.447-450; Kern 2001). Diese Vorstellung gelangte iiber die altfranzdsischen
Troubadours nach Deutschland. Die minnekranke Blanscheflur griif3t Riwalin heim-
lich mit zdrtlichen Blicken, das Auge ist das »Einfallstor der Minne« (Wawer 2000,
S.74), es wird als Fenster des Herzens verstanden (zu diesem Topos allgemein und
elaboriert Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 759-797). Auge und Herz befinden
sich »in einer Art symbiotischer Abhdngigkeit« (Gewehr 1972, S.637), wenn Ver-
liebte sich ansehen, erhdlt das Feuer der Liebe neue Nahrung (V. 1115-1118). Riwalin
greif in ein ander leben; / ein niuwe leben wart im gegeben (V. 937 {.). Dies wurde als
Neugeburt (vgl. Wolf 1989, S. 119; Collings 1973, S. 382) bzw. Identitdtstransforma-
tion (vgl. Wynn 1983, S. 64; Buschinger 2003, S. 75{.) gelesen.

Annahme des Liebesleids — Riwalin und Blanscheflur als edele herzen: Mit der
weitgespannten Schilderung von Liebe und Liebesschmerz bei Riwalin und Blan-
scheflur wird das Prologthema vitalisiert. Riwalin und Blanscheflur sind edele her-
zen, weil sie bereit sind, um der Liebe willen auch den zugehorigen Schmerz zu er-
tragen. Markes Maienfest, dieser Ort vollkommener Hofesfreude, steht kontrastiv zu
Riwalins und Blanscheflurs Liebesleid, denn die Teilnehmer dieses Maienfests sind ir
aller werlde des Prologs, die kein Leid ertragen, sondern nur in Freude leben wollen.
Die Damen dort schauen buchstéblich nur »auf die Oberflache« (Poag 1989, S. 24),
auf den Korper Riwalins, er ist Objekt weiblicher Begierde: wie gdr sin lip ze wunsche
stat! oder: wie saelecliche stdt sin lip! (V. 708; 717) heifst es da. Die beiden Liebenden
dagegen nehmen Wohnung in des anderen Herz: die teilten wol geliche / ir herzen
kiinicriche: / daz ir wart Riwaline, / dd wider wart ir daz sine (V. 815-818). Das Leid
der Liebenden wird im Text metaphorisch eindringlich beschrieben. Es ist vom Ver-
brennen die Rede, weil die wahre Minne, die Flammenschiirerin, das Herz entziinde,

35



36

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

es ist die Rede von swaere (V. 920), von herzesorge (V. 1019), von senelicher arbeit (V.
976), von nét (V. 973). Der Anblick des Geliebten verursacht ndhe géndiu leit (V. 991)
und Blanscheflur klagt: durch got, wiest mir von ime geschehen / s6 leide und alsé
swadre (V. 1008 {.; vgl. hierzu auch Koch 2006, S. 219-224).

Riwalins Verwundung: Diese Leiddimension wird in der Folge drastisch ver-
scharft, denn unmittelbar nach dem Maienfest wechselt abrupt der Schauplatz:
Marke erhalt die Nachricht, dass sin vient (V. 1122) in sein Reich eingedrungen ist, in
wenigen Versen wird die Katastrophe entfaltet. Marke stellt ein Heer auf, im Kampf
wird der werde Riwalin / mit eime sper zer siten in / gestochen (V. 1135-1137). Blan-
scheflur schldgt sich daraufhin mit der Faust auf das Herz und martert ir jungen,
schoenen, siiezen lip (V. 1180). Poag (1989) sieht die Seitenwunde in einer »Dimen-
sion im Christlichen«, die Metaphorik der Wunde sei als das »paradoxe Gesetz des
Eros« zu lesen, als »Mit- und Ineinander von Tod und Leben« (S. 30 {.). Die Selbstgei-
Relung als gestischer Topos ist in der mittelhochdeutschen Literatur bekannt (vgl.
Krohn 2005, S. 54).

Die Minne als Arztin - Zeugung Tristans: Die jungfriuliche Blanscheflur (ma-
get, V. 1266) wird, in armselige Kleider gehillt und das schone Gesicht verdeckt, in
das Gemach Riwalins geschleust und ihm als arzaetinne (V. 1278) angekiindigt.
Blanscheflur heilt den halbtoten Riwalin durch ihre Liebe (vgl. Ehlert 1986). Die Vor-
stellung, dass die Liebe bzw. der Beischlaf von Minneleid erlost und somit die Minne
eine Arztin sei, geht auf Ovids Ars amatoria zuriick (Ovid, ed. Albrecht 2005, S. 88-
91) bzw. auf die mittelalterliche Medizin (Toepfer 2013, S.447; zum Thema Minne
als Krankheit und Arztin vgl. Wessel 1984, S. 488-497; Collings 1973, S. 380). Der li-
terarische Topos nimmt in Blanscheflur leibhaftig Gestalt an, dies bewirkt dreierlei:
Beide Liebende werden von ihrem Liebesleid geheilt, Riwalin zusatzlich von seinen
physischen Wunden - und Blanscheflur wird schwanger. In Bezug auf Riwalin wurde
sogar von einer »Auferstehung zu neuem Leben« gesprochen (Storp 1994, S. 182; vgl.
auch Collings 1973, S. 379). Das nun folgende Gliick wird eindringlich beschrieben;
es wird, obwohl aufierhalb der Legalitdt befindlich, dennoch >aufrichtige wahre
Liebe« (léal amiir) genannt (Haug 2011, S.297, spricht diesbeziiglich mit dem Ver-
weis auf den afrz. Antikenroman von »gesetzlicher Liebe<):

[...] da Blanscheflar, dd Riwalin, da Riwalin,
sus was er si und st was er. dd Blanscheflir,
er was ir und st was sin. da beide, da léal amar.

(Elternvorgeschichte: Heimliches Liebesgliick in der Kemenate; Gottfried, V. 1358-1362)

Doch der Zeugung ist bereits der Tod eingeschrieben. Denn Blanscheflur wird bei der
Geburt Tristans sterben (den t6t si mit dem kinde enpfie, V. 1340), so dass Tristan im
Moment seiner Zeugung »gleichzeitig Leben und Tod als Erbe« empfangt (Zotz 2006,
S.89; zum Erzdhlkomplex Zeugung und Tod vgl. Hermann 2006, S. 108; Haug 1972,
S.99; Collings 1973, S.3791.).

3.1.3 | Riwalins Tod — Tristans Geburt — Blanscheflurs Sterben

Das Liebesgliick ist von kurzer Dauer. Riwalin muss fiir seinen iibermuot bezahlen,
denn Morgan hat ein neues Heer gesammelt und Riwalin muss deshalb in die Hei-
mat zuriick. Blanscheflur teilt ihm beim Abschied ihre Schwangerschaft mit und
schildert ihren Kummer: Wenn ihr Bruder und Herr, Konig Marke, davon erfiihre,



Das tragische Liebesgliick der Eltern: Prafiguration der Haupthandlung?

wiirde er sie verdammen und sterben lassen; falls Marke sie leben liefe, wiirde er
sie zumindest enterben und ihr Besitz und Ansehen rauben; wenn alle erfiihren,
dass sie ein uneheliches Kind habe, so ware das fiir Cornwall und Parmenien ein
offenbaeriu schande (V. 1498; zu Blanscheflurs Kummer vgl. Miiller 2012, S. 28-
30). Riwalin reagiert unverziiglich, er ldsst Blanscheflur heimlich auf sein Schiff
bringen und nimmt sie mit nach Parmenien. Der treue Rual rat, Riwalin solle Blan-
scheflur 6ffentlich vor Verwandten und Gefolge heiraten und zuvor noch kirchlich
die Ehe bestdtigen lassen, das geschieht auch: [...] und alse er st do ze é genam
(V. 1640; zur Rechtsproblematik dieser nach dem Beischlaf geschlossenen Ehe vgl.
Combridge 1964, S.32-42; Miiller 2012, S.31; Schlechtweg-Jahn 2012, S.146;
Gottzmann 1989, S. 1291.).

Riwalin ldsst Blanscheflur in der Obhut Ruals zuriick und zieht in den Krieg gegen
Morgan, um kurz danach im Kampf gegen seinen Lehensherrn zu fallen: »Riwalin’s
death is not caused by love but by feudal strife« (Miiller 2012, S. 31). Als Blanscheflur
das erfahrt, versteinert ihr Herz, sie verstummt, gebiert nach vier Tagen Tristan und
stirbt dann vor Schmerz (zur stummen Trauer Blanscheflurs vgl. Wolf 1966, S. 73;
Jaeger 1977, S.22-30; zum Vergleich mit Herzeloydes Klage im Parzival vgl.Wap-
newski 1963, S.173-185). Das Motto der Elternvorgeschichte - kurzes Gliick und
langes Leid durch die Minne (mit kurzem liebe if langez leit, V. 1409) - hatte Blan-
scheflur bereits bei der Nachricht von Morgans Angriff artikuliert: Liebe sei der
werlde unsaelekeit (V. 1400), vom Gliick bleibe lediglich totlich herzesére (V. 1416).

Pradfiguration der Tristan-Minne durch die Elternvorgeschichte? Die Forschung
formulierte folgende Parallelen zwischen der Elternvorgeschichte und der Liebe der
Protagonisten:
= Die Begegnung und der Liebesvollzug bei beiden Minnepaaren geschehen aufer-

halb der Legalitat (vgl. Wolf 1989, S. 120; Schommers 2010, S. 17).
= Wegen des unehelichen Kindes droht Riwalin und Blanscheflur der Ausschluss

aus der Gesellschaft; auch Tristan und Isolde werden spdter vom Hof verbannt

werden (vgl. Poag 1989, S. 32).
= Blanscheflur arrangiert ihr Liebestreffen mit Riwalin mit Hilfe einer List; auch

Tristan und Isolde werden spater nur durch Listhandeln zusammentreffen kon-

nen (vgl. Schommers 2010, S. 16).
= Wie bei den Eltern steht auch Tristans Leben und Lieben im »Spannungsverhalt-

nis von Liebe und Tod« (Schommers 2010, S. 18; vgl. Collings 1973, S.379-381;

dhnlich Zotz 2006, S. 89).

Huber (2013) sieht in der Spiegelung von Vorgeschichte und Haupthandlung sogar
»ein Verhdltnis von Verheiffung und Erfiillung, von Vorbereitung und Vollendung,
wie es das Mittelalter in der heilsgeschichtlichen Denkform der Typologie am
Zusammenhang von Altem und Neuem Testament entwickelt« hat (S.49). Eine sol-
che Préfiguration wird jedoch nicht von allen gesehen. Wynn (1984, S. 65) zum Bei-
spiel geht davon aus, dass die Liebe in den beiden Geschichten vollkommen unter-
schiedlich sei; im Falle der Eltern sei sie konventionell, bei Tristan und Isolde unkon-
ventionell. Miiller (2012) argumentiert: »I maintain that Tristan’s passion is unique,
and by telling the story of his parents Gottfried tries to emphasize the differences
from usual courtly love. There is no connection from one to the other. [...] Tristan
and Isolde’s passion cannot surpass leal amur, but only countermand it« (S.20).
Buschinger (2003) geht davon aus, dass die Elternbeziehung mehr den hofischen
Normen entspreche, die Tristan-Minne hingegen sieht sie als »serious crime« (S. 83)

37



38

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

nach zeitgendssischem Recht. Manche Forscher wollen eine antithetische Figuren-
zeichnung bei Riwalin und Tristan erkennen (vgl. Wynn 1984, S. 66; Wolf 1989,
S.114). Richtig ist jedenfalls, dass der Minnetrank kein Aquivalent in der Elternvor-
geschichte besitzt.

Es ist jedoch weitgehend Konsens der Forschung, dass die Elternvorgeschichte als
Vorausdeutung bzw. Spiegelung der Geschichte von Tristan und Isolde zu lesen ist.
In beiden Fillen geht es um eine heimliche Liebe, Begegnung und Liebesvollzug ge-
schehen auflerhalb der Legalitdt, die Konsequenz ist der »gesellschaftliche Tod«
(Schommers 2010, S. 17). In beiden Fdllen zeigt sich die Fatalitat der Minne bzw. der
Zusammenhang von Minne und Leid in einer extremen Auspragung. Tristans Minne-
disposition ist »ererbt«: Die Minne ist seine erbevogetin (V. 11765), seine Zimier
(=Helmzier, ein plastisches Objekt mit heraldischem Charakter) zeigt einen Minne-
pfeil (V. 6594-6598), und in der Minnegrotte (siehe Kap. 7.2) ist von erbepfluoc (V.
16842) die Rede. Die Bildungen mit »erbe« sind »bei Gottfried hdufig« und bezeichnen
mdurch Erbschaft Uberkommenes<«. Damit stellt der Autor den Bezug zur Vorge-
schichte her [...]. Das Minneschicksal Tristans (und Isoldes) wird in dem von Riwalin
und Blanscheflur prafiguriert« (Krohn 2005, S. 239). »Was mit Tristans Eltern angelegt
wurde, muss von ihrem Sohn aufgearbeitet werden« (Huber 2013, S. 57). Eilhart kennt
keine so ausgefeilte Elternvorgeschichte, der Gottfriedsche liebe-leit-Komplex der El-
tern, der sich bei Tristan und Isolde wiederholt, entfdllt, Riwalin stirbt nicht; in der
Thomas-Version der Tristrams Saga verlduft die Elternvorgeschichte dagegen dhnlich
wie bei Gottfried.

3.2 | Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner
Exzeptionalitat

3.2.1 | Tristans »zweite Geburt«. Konstruktion einer neuen Identitit

Tristan wird als uneheliches Kind geboren, er trdgt also von vorneherein einen »so-
zialen und gesellschaftlichen Makel« (Schommers 2010, S.20), zudem ist er durch
Herzog Morgan bedroht. Um das Kind vor der Rache Morgans zu retten, nehmen es
der getreue Marschall Rual und seine Frau Floraete auf. Der Erzdhler ist voll des Lo-
bes, wan si wol ndch gotes gebote / ganzlicher triuwe wielten (V. 1806f.) und auch
dne alle missewende (V. 1809) bis an ihren Tod bewahrten. Wenn irgendjemand nur
von triuwen halben (V. 1812) Konig oder Konigin werden konnte, so stiinde das Rual
und Floraete zu. Um den gesellschaftlichen Makel der unehelichen Geburt Tristans
zu tilgen, verbreiten beide, dass ihre Herrin Blanscheflur ein Kind getragen habe, das
in und mit ihr gestorben sei.

Dann wird der Konflikt mit Morgan geregelt, und zwar mit listen (V. 1882), das
heifit mit Klugheit - im Gegensatz zu Riwalins einstigem iibermuot. Denn Rual berat
sich mit den Vornehmen des Reiches und veranlasst sie, Frieden zu schlieffen und
sich und ihren Besitz in Morgans Hand zu geben. Rual kommt nach Hause und be-
fiehlt seiner Frau Floraete bei Todesstrafe, dass sie sich niederlegen solle in der
Weise, wie eine Frau im Kindbett liegt, und dass sie nach angemessener Zeit sage,
daz si daz kint gebaere, / daz ir junchérre solte sin (V. 1902 f.). »Rual wird zu einem
zweiten Vater, Flordte zu einer zweiten Mutter Tristans« (Haug 2011, S.306). Koch
(2006, S. 236) nennt das die »zweite Geburt Tristans«, Schausten (2001) spricht von
der »Konstruktion einer Biographie« (S. 36). Tristan wird mit dieser Liige der Ersatz-



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalitit

f .1'
i

ai;&

—
P e

Abb.12 Die Geburt Tristans (Historisches Archiv der Stadt KéIn Best. 7020 (W*) 88, fol. 22v)
Unmittelbar iiber der lllustration heiBt es: [...] einen siin mit maniger not / sieht der genas vnd si lach
dot. Wenn man das auf die Darstellung bezieht (allerdings ist die Figurenzuordnung hier nicht ein-
deutig), so sieht man Blanscheflurs Sterben und die Geburt Tristans; die beiden Figuren neben dem
Wochenbett wiren dann Floraete und Rual. So verstanden, kann die Darstellung »be read as a com-
position that both visualizes the beginning of Tristan’s life and presents the precarious tension be-
tween the real descent and the manipulated biography of the hero« (Briiggen/Ziegeler 2012, S. 242).

eltern eine neue Identitdt verschafft, die durch seine Taufe besiegelt wird (vgl.
Schommers 2010, S. 20-22).

Der Name, den Rual aussucht, ist kein zufédlliger: Denn das Schicksals der leibli-
chen Eltern Tristans bedenkend, wahlt Rual den Namen Tristan. Rual erkladrt seiner
Frau, dass dieser Name von triste komme (von triste Tristan was sin nam, V. 2003);
triste aber heifie triure (V. 1999). Auch der Erzahler bestdtigt diese Pseudoetymolo-
gie und autorisiert damit die Namensgebung. Der Name verweist auf das Schicksal
der Eltern, Trauer wird zum identitdtsschaffenden Merkmal fiir den Protagonisten
(vgl. Koch 2006, S.238-241). Hermann (2006) spricht von einem Rekurs auf antike
Vorstellungen, wonach der »Name als schicksalshafter Topos« gebrduchlich gewesen
sei (S.109; vgl. dazu auch Ruberg 1989, S.315). Mit der Namensgebung endet die
genealogische Anbindung Tristans weitgehend (vgl. Hermann 2006, S. 112). Dies ist
Tristans Sonderweg der passionierten Minne - die freilich ein Erbteil seiner Eltern
ist — geschuldet.

39



40

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

3.2.2 | Erziehung und Ausbildung:
Das Konzept der *elegantia morum:

Bis zum siebten Lebensjahr wachst Tristan bei seiner Ziehmutter Floraete auf, dann
iibergibt ihn sein Ziehvater Rual dem Erzieher Kurvenal, der ihm eine standesge-
maéfie Ausbildung zukommen ldsst. Tristans Erziehung »folgt dem gidngigen Schema
der Lebensalter« (Baier 2006, S. 53; zum Folgenden ebd. S. 53-75). Bis zum siebten
Jahr liegt die Erziehung bei den Frauen, die eigentliche Ausbildung erfolgt {iber
madnnliche Lehrer und meist an einem fremden Hof. Die Ausbildung ist zweigeteilt:
die intellektuelle Schulung anhand eines Sprachenstudiums (Latein und andere
Fremdsprachen) sowie die kdrperliche Ausbildung bzw. das Erlernen von Kampffer-
tigkeiten. Die Lehrfdcher entsprechen denartes liberales, also dem >trivium« (Gram-
matik, Rhetorik und Dialektik) sowie dem »quadrivium« (Arithmetik, Geometrie, Mu-
sik und Astronomie). In der Antike galten die >septem artes liberaless, die eben nicht
dem Gelderwerb dienten, >als eines freien Mannes wiirdig« (vgl. Weddige 2014,
S.52); die Kenntnisse der >sieben freien Kiinste« werden im Mittelalter unter anderem
aus Boethius’ (t 524 n. Chr.) bezogen (vgl. Bernard 1997; Baier 2006, S. 62). Tristan
wird auch in den >septem probitates< unterwiesen, die den Anforderungen an einen
Adligen (vgl. Baier 2006, S.75) entsprechen. Hierzu gehoren die Handhabung der
Waffen, Schwertkampf und Schildgebrauch, die Herstellung von Pfeil und Bogen,
das Speerwerfen, das Jagen mit Hunden, das Zahmen und Reiten von Pferden, das
Schwimmen und Beherrschen von Brettspielen, das Lernen von Heldenliedern sowie
das Saitenspiel. Baier spricht allgemein von einem »im Adel verbreiteten Mifstrauen[]
gegeniiber geistiger Tatigkeit« (ebd. S. 54), deshalb werde diese auch mit Beginn der
ritterlichen Erziehung abgebrochen. Bei Tristan ist das jedoch anders. Die Forschung
sieht den Schwerpunkt von Tristans Erziehung gerade in der »intellektuellen und
musischen Ausbildung« (Briski 1996, S. 15; vgl. auch Hermann 2006, S. 113-115).

Die Ausbildung Tristans entspricht dem von Jaeger (2001) beschriebenen Konzept
der >elegantia morums, der darunter einen »ethischen Code« im Unterschied zu >cu-
rialitas< als »rein gesellschaftlichen Code hofischer Sitten« versteht (S.181). Im
»schonen Glanz gesellschaftlicher Umgangsformen [wird] unmittelbar die innere Tu-
gend einer Person abgebildet«, es geht um ein »dsthetisiertes Erziehungsideal« (Lin-
den 2009, S. 117). Wenn Tristan seine Biicher so eifrig studiert, dass er gelernete in so
kurzer zit / danne ie kein kint é oder sit (V. 2091 {.), dann zeigt dies nach Storp (1994,
S.124) seinen Riickzug aus der aristokratischen Welt, weil dort Wissen durch Partizi-
pation und Nachahmung vermittelt wird. Tristan lernt mehrere Sprachen, beherrscht
auch das Saitenspiel vorziiglich, er lernt perfekt reiten, kann schnell laufen und weit
springen, den Speer werfen, auch das Pirschen und Jagen erlernt er so gut wie nie-
mand sonst, und er beherrscht aller hande hovespil (V. 3121). Mit 14 Jahren holt der
treue Ziehvater Rual ihn heim und lasst ihn reisen, um Reich und Volk zu erkunden.
Nie war ein kint so tugentliche (V. 2142), alle Welt begegnet ihm freundlich und mit
Wohlwollen. Tristan erfdhrt eine allseitige Bildung in allen denkbaren Wissenschaf-
ten und Kiinsten, hierin erwirbt er hochste Vollkommenheit, seine Ausbildung zeigt
ihn als >Wunderkind« (wunder, V. 2099); der junge Tristan ist von herausragender
Idealitdt (vgl. Russ 2002, S. 316-333).

Die Entfiihrung - Schnittstelle zum Erwachsenenleben: Die herausragende Bil-
dung Tristans wird ihm zundchst zum Verhdngnis. Tristan besucht mit seinem Zieh-
vater Rual, seinem Erzieher Kurvenal und anderem Gefolge ein norwegisches Han-
delsschiff, um dort Beizvogel zu kaufen. Die Kaufleute sind von Tristan begeistert,



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalitat

denn er spricht mit ihnen in ihrer eigenen Sprache, auch glauben sie, nie einen Jiing-
ling gesehen zu haben, der so schon ist und ein so feines Benehmen hat. Die Initia-
tive zum folgenden Schachspiel mit den Kaufleuten geht von Tristan aus; die For-
schung las das bereits als Signal einer Trennung von der vadterlichen Welt (vgl. Len-
schen 1991, S.2111.), auch besteht ein Deutungszusammenhang zwischen Schach-
spiel und Minneschicksal (vgl. hierzu Krohn 2005, S. 64 f.). Rual verldsst das Schiff
mit dem ganzen Gefolge, wahrend Tristan mit Kurvenal auf dem Schiff bleibt. Die
Kaufleute sind iiber Tristan erstaunt, der seine Geschicklichkeit im Schachspiel, im
Musizieren und im Umgang mit Fremdsprachen unter Beweis stellt, so dass sie be-
schliefsen, Tristan durch eine List zu rauben, weil sie dadurch grozen vrumen und ére
(V. 2303) erwerben konnten. Dies zeigt nach Hermann (2006) »den Antagonismus
zwischen den hofischen Persdnlichkeitsidealen und ihrer Bewertung durch die Au-
Renwelt« (S.129).

Die Anker werden gelichtet, das Schiff legt ab. Tristan und Kurvenal bemerken
dies erst, als sie eine Meile vom Land entfernt sind. Kurvenal wird in einem kleinen
Schiffchen ausgesetzt (die Kaufleute sind nur an Tristan interessiert), doch vertraut
er auf Gottes Hilfe und kommt heil zuriick. Auch das norwegische Handelsschiff un-
terliegt gottlicher Providenz, doch hier schickt Gott (als der wolte unde der gebot, V.
2411) einen gewaltigen Sturm, so dass das Schiff der Norweger mit dem wilden sé /
af als in den himel (V. 24261.) steigt, um dann in daz abgriinde (V. 2429) herabzu-
stiirzen. Gott lenkt also das Schiff und mit diesem Tristans Weg, er greift »dezidiert
zugunsten Tristans« ein (Haug 1972, S.103). Als nach acht Tagen und Nachten die
Norweger geloben, Tristan im Falle ihrer Rettung freizugeben, legen sich Winde und
Wellen, daz mer begunde nider gan (V. 2464). Man befindet sich vor der Kiiste Kur-
newals (= Cornwall), und die Kaufleute bringen Tristan dort an Land: »Tristan’s iso-
lation is complete: he is utterly alone, he does not know who he is, he does not know
where he is, and he is afraid that he will lose his life« (Schultz 1995, S. 139).

Tristan ist jetzt der ellende (V. 2483), das heifst der Heimatlose (diese Bezeichnung
wird im Folgenden mehrfach wiederholt, vgl. Haug 2011, S. 321{.). Doch befindet er
sich, allerdings ohne es zu wissen, im Land seines Onkels Marke, des Bruders seiner
Mutter Blanscheflur. Die Entfiihrung ist also »symbolischer Ausdruck fiir Tristans
Schritt ins Erwachsenensein« (Storp 1994, S.186) sowie Katalysator der Riickfiih-
rung in die miitterliche Sphire (vgl. Lenschen 1991, S.212). Die Uberfahrt iiber das
Wasser markiert den Ubergang Tristans von einem Zustand (Kindheit) in einen ande-
ren (Erwachsenenleben) im Sinne einer Ablosung von der bisherigen Welt (vgl. zu
»>Ubergingen« bzw. Ubergangsriten allgemein van Gennep 2005).

3.2.3 | Etablierung am Markehof: Tristans hofische *Hirschbast«
als Eintrittskarte

Tristan begibt sich in die Hand Gottes und bittet darum, ihm den Weg zu weisen. Er
trifft daraufhin in der Wildnis zwei alte Pilger, was Haug (1972) als »Mechanik von
Gebet und Erhorung« (S. 104) las (vgl. auch Grosse 1970, S. 294). Tristan was vil wol
beddht / und sinnesam von sinen tagen (V. 2692 f.), deshalb erzdhlt er diesen wiede-
rum vremediu maere (V. 2694), wonach er bei einer Jagd in diesem Land Jager,
Hunde und sein eigenes Pferd verloren hétte. Tristans Handeln entspricht hier dem
eines >puer senex« (vgl. Sassenhausen 2007, S. 162-166). Die Pilger gehen mit Tristan
in Richtung Tintajol, dem Residenzort seines Onkels Marke.

41



42

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

Durch gottliche Providenz wird Tristans Liigengeschichte bestétigt. Denn man
trifft unterwegs auf die Jdger des Konigs Marke, die gerade das Horn zum Todesstof3
fiir einen Hirsch blasen - und Tristan nutzt die Gelegenheit, gegeniiber den Pilgern
zu beteuern, dass er genau diese Jagdgruppe heute verloren hdtte und verabschiedet
sich. Es folgt die Entbdstungsszene (auch: Bastszene), die die dlteste mittelhoch-
deutsche Quelle fiir die Gebrduche der franzdsischen Jagd darstellt (vgl. Krohn 2005,
S. 69). Gottfried verleiht dem Verb enbesten (als >losbinden«< bzw. >losmachen<; BMZ
I, S.92) eine neue Bedeutung, namlich Wild zu zerlegen (vgl. Sayers 2003, S. 5; Dick
1996, S. 1). Wie dem Schachspiel mit den Kaufleuten eignet auch der Bastszene eine
vorausweisende Funktion, denn »dem Publikum Gottfrieds sind die Zusammen-
hdnge zwischen der ars venandi und der ars amandi, die sich auch in den zahlrei-
chen Jagd-Metaphern in der Sprache der Erotik ausdriickt, natiirlich bewusst gewe-
sen« (Krohn 2005, S. 69).

Die Intention der Szene liegt darin, die vollkommene Hofischheit Tristans heraus-
zustellen (vgl. dazu Gnadinger 1967, S. 29; Hermann 2006, S. 133). Tristan »galt im
Mittelalter als Inbegriff des vollendeten aristokratischen Jagers« (Krohn 2005, S. 69).
Denn der héfsche Tristan (V. 2793) ist dem Jdgermeister Markes iiberlegen, er ist ent-
setzt, als dieser das tote Tier alsam ein swin (V. 2791) auf die Erde legt und erklart,
den Hirsch in vier gleich grofie Teile zerlegen zu wollen. Tristan demonstriert dann
vor den Augen des Jdgers das waidgerechte Zurichten des Tieres. Er geht dabei »der
Anatomie des Hirsches entsprechend vor und orientiert sich an dessen natiirlichem
Wuchs« (Seggewiss 2012, S. 159). Diese besondere Form einer kulturellen Aneignung
ist kein Zufall, denn die

differenzierende Anerkennung seiner anatomischen Ordnung bringt symbolisch die Achtung
vor natura naturata als nach goéttlichem Plan zweckmafiig eingerichtetes Ganzes zum Aus-
druck, durchaus im Sinne der Mikrokosmos-Makrokosmos-Relation. Ein grobes, unterschei-
dungsloses Vierteilen, wie es Markes Jager vorhaben, wiirde dieser Ordnung keinesfalls ge-
recht, was Tristans entsetzte Reaktion erklart (ebd. S. 161).

Der bast sieht folgendermafien aus:

[...] vil kiindecliche enbaste er
sine brust [Hirsch] er [Tristan] d6 began beidiu siniu hufbein,

liz dem rucke scheiden besunder niht wan beide in ein.
und von den siten beiden ir reht er ouch den beiden liez,
ietwederhalp driu rippe dermite. den braten, da der rucke stiez
daz ist der rehte bastsite. iiber lanken gein dem ende

diu ldt er iemer dar an, wol anderhalber hende,

der die brust geloesen kan. daz die dd cimbre nennent,
und al zehant so kérte er her, die den bastlist erkennent.

(Tristan als vollendet hofischer Waidmann: die Entbdstungsszene; Gottfried, V. 2890-2906)

Danach fiihrt Tristan die furkie (V. 2926) vor: An einer Astgabel (furke, V. 2937) wer-
den Leber, Nieren und Hoden des Hirsches angebunden und mit griinem Bast umwi-
ckelt. Das »nur bei Gottfried belegte, dem afrz. fourchié entsprechende Wort [furkie]
bezeichnet den Brauch, ausgewdhlte Leckerbissen auf einem gegabelten Stock auf-
zuspiefien und sie dem Herrn der Jagd darzubringen« (Haug 2011, S. 328). Die sich
anschliefende curie (V. 3022) fiihrt Tristan darauf zuriick, dass bestimmte Teile des
Hirsches, die man den Hunden gibt, auf die cuire (V. 3023) gelegt werden. Vier Herz-
viertel liegen an den vier Enden der Haut »wie es der Jagdbrauch vorschreibt¢, Milz,
Lunge, Pansen und Geddrm und swaz der hunde spise was (V. 3010) werden auf der



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalitat

Haut ausgebreitet und die Hunde gerufen. Gottfried verwendet also dezidiert waid-
madnnische Termini (zu einzelnen Fachbegriffen vgl. Sayers 2003). Die auffallend
ausfiihrliche Bastszene wurde unter anderem damit begriindet, dass die Beziehung
Tristans zu den Jagern der Beziehung Gottfrieds zum deutschen Publikum entspra-
che, in beiden Fillen wiirden Nichtwissende belehrt (ebd. S. 11).

Aufnahme am Markehof: Tristans uniibertreffliche Ausiibung der modernen ho-
fischen Jagdbrdauche aus Frankreich, seine Kompetenz auf hochstem Niveau, sind
die Eintrittskarte an Markes Hof und das Bindeglied zu seiner miitterlichen Familie.
Als Tristan den Konig sieht, werden sofort die avunkularen Blutsbande zum Thema
gemacht, lange bevor die Verwandtschaft der Beiden enthiillt wird. Denn Tristans
herze in [Marke] sunder iz erlas, / wan er von sinem bluote was. / diu natiure zoch in
dar (V. 3243-3245). Die Bedeutung der avunkularen Verbindung, die Verwandtschaft
zum Mutterbruder also (und nicht die iiber Tristans Vater), ist von grofitem In-
teresse, ist sie doch letztlich Ausgangspunkt der >amour passion<. Kénig Marke emp-
fangt den kunstvoll formierten Jagdzug unter Tristans Anleitung, der mit Horner-
klang (Tristan selbst spielt das Horn) auf Tintajol einzieht. Tristan tritt am Markehof
als »solistische[r] Vorspieler« und »Tonangeber« auf (Gnddinger 1967, S.22). Das
»Naturwesen »Hirsch«ist damit in ein Kultur- bzw. Kunstereignis ersten Ranges trans-
formiert worden« (Seggewiss 2012, S. 160).

Der Jdgermeister berichtet von der vollendeten hofischen Jagdkunst Tristans, es
werden dessen Schonheit, seine vollkommene hofische Kleidung und sein hofi-
scher Anstand gepriesen. In mittelalterlicher Literatur ist in der Regel von einer
Konkordanzdsthetik auszugehen, von einer »analogia interioris et exterioris¢, dass
also einem schénen Aufleren auch ein vortreffliches >Inneres< entspricht. Das von
der Antike iibernommene Ideal der >kalokagathia« sieht eine weitgehende Kongru-
enz von Schonheit und Gutheit. Der Schonheitskatalog Tristans, der hier zum ers-
ten Mal vollstdndig aufgelistet wird (vgl. Sayers 2003, S. 17), ist also ein Ausweis fiir
seine vollkommen hofische Gesinnung und weist zudem auf die kiinftige Minneaf-
finitat:

Daz junge hovegesinde wol gestellet unde blanc.

daz lief engegen dem kinde [Tristan] sin lip ze guoter mdze lanc.

und condewierte ez schone sine viieze und siniu bein,

under armen viir die créne. dar an sine schoene almeistic schein,
ouch kunde er selbe schone gan. diu stuonden so ze prise wol,

dar zuo was ime der lip getdn, als man’z an manne prisen sol.

als ez diu Minne gebot. sin gewant, als ich iu hdn geseit,

sin munt was rehte résenrot, daz was mit grozer héfscheit

sin varwe lieht, sin ougen cldr. ndch sinem libe gesniten.
briinreideloht was ime daz hdr, an gebaerde unde an schoenen siten
gecriispet bi dem ende. was ime so rehte wol geschehen,

sin arme und sine hende daz man in gerne mochte sehen.

(Tristans triumphaler Einzug bei Marke: Schonheit und Auftreten als hofischer Reprasentationswert;
Gottfried, V. 3327-3350)

Doch Tristans Auftreten und seine auflerordentliche Schonheit stehen im Wider-
spruch zum behaupteten Stand (Tristan hatte Markes Jdgern wdhrend des Jagd-
zugs erzdhlt, dass er ein Kaufmannssohn sei, V. 3099). Allerdings wird die Kongru-
enz von Innen und Auféen »auch da thematisiert, wo sie - scheinbar - nicht gilt, so
etwa beim vermeintlichen Kaufmannssohn Tristan« (Meyer 2015, S. 7). Der Text
stoft hier an seine narrativen Grenzen. Das erzdhlerische Dilemma wird so zu 16-
sen versucht, dass von Zweifeln die Rede ist: Der Jager, von Marke nach dem strah-

43



44

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

lenden Jiingling befragt, versichert: in geloube ez aber niemer (V. 3283) - denn wie
konnte ein Kaufmann so viel muoze (V. 3288) auf die Erziehung legen? Den gesell-
schaftlichen Rang hat der Hof Tristan aufgrund »seiner umfassenden Bildung und
Exzellenz auf samtlichen Gebieten ideell bereits verliehen« (Uttenreuther 2009,
S.269).

Tristans hofische Fertigkeiten begriinden seine feste Installierung am Hof. Er wird
Jdgermeister bei Marke, ohne iiber beider Verwandtschaft Bescheid zu wissen. Der
Erzdhler bescheinigt, dass Tristan, der sich ellende (V. 3381) glaubt, doch unwiz-
zende (V. 3380) ze hiise komen (V. 3379) sei. Seine Einsetzung bei Hof ist auch da-
durch legitimiert, dass er sich als Meister in der Musik und in den Sprachen erweist:
Er iibertrifft einen walisischen Harfenspieler, der selbst als Fachmann gilt, im Singen
und Spielen von Liedern in verschiedenen Sprachen (zu Tristans musikalischem
Konnen sowie den einzelnen Instrumenten vgl. Gnddinger 1967, S. 23-31), und ant-
wortet Norwegern, Iren, Deutschen, Schotten und Dénen in ihrer eigenen Sprache
(V. 3700-3703). Das Lob gipfelt in den Worten: Alle Welt hore her! Ein 14-jdhriger
Knabe kan al die liste, die nu sint (V. 3718-3720). Tristans Polyglossie wurde als Mar-
kierung fiir Hofischheit und intellektuelle Erziehung gelesen, die ihm zundachst grofe
Bewunderung am Markehof einbringt, ihn jedoch dann zunehmend isoliere (Classen
2007, S.1061.).

Der Markehof ist also zundchst Raum der Entfaltung fiir Tristans Fertigkeiten (vgl.
Hermann 2006, S. 137), gerade die Verhiillung seiner Identitat riickt Tristans virtuose
Kunstfertigkeit in den Fokus der Beurteilung (vgl. Grosse 1970, S. 296; zu >Kiinstler-
tum« und >Kunst« an dieser Stelle vgl. Mohr 1959, S.153-156). Marke bietet Tristan
seine Freundschaft an und der ellende (V. 3742), das heif3t der Heimatlose, erlangt
am Hof des Konigs hochste Wertschadtzung. Tristans hofische Vollkommenbheit be-
deutet umgekehrt auch fiir den Markehof einen Zugewinn an Reputation (vgl.
Schlechtweg-Jahn 2012, S. 151).

Handlungslogisch muss jetzt die Aufdeckung der wahren Herkunft Tristans erfol-
gen. Denn Marke behandelt Tristan wie einen eigenen Sohn, des Konigs Geschenke
(V. 3734-3739) konstituieren Tristans hofische Ausstattung, er erhdlt das, was er
nicht hat: Pferd, Schwert und Sporen sind Attribute des Ritterlichen, Armbrust und
Horn ehren Tristan als vollkommenen Jager (vgl. Krohn 2005, S. 82). All das lasst da-
rauf schlieffen, dass Marke an Tristan als seinen Erben denkt. Zuvor miissen jedoch
die drei Erzahlstrange, die sich bisher mit der Herkunft Tristans beschaftigten, zu-
sammengefiihrt werden: die wahre und die konstruierte Biographie der »zweiten Ge-
burt« sowie Tristans Herkunftsliigen. Die Enthiillung der wahren Identitit Tristans
geschieht durch Rual.

3.2.4 | Abkunftskldarung und »Vaterakkumulation«

Rual hat seinen entfiihrten Ziehsohn Tristan inzwischen dreieinhalb Jahre lang (zu
dieser biblisch verorteten Zeitspanne als Zeit der Not und Drangsal vgl. Lenschen
1996, S.339) in allen moglichen Landern gesucht, bis er vollig verarmt an Markes
Hof kommt. Das ist die Schaltstelle, an der die wahre Biographie Tristans und die
konstruierte Biographie, die hier in der Gestalt Ruals reprdsentiert ist, offengelegt
werden: Tristan und Marke erfahren jetzt erstmals Tristans wahre Herkunft. Tristan
erkennt Rual sofort, obwohl dieser von Entbehrungen stark gezeichnet ist. Es geht
um das Sehen mit dem >inneren Auge« bzw. dem Herzen, das erkennen kann, wenn



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalitat

die Augen versagen miissen. Nicht zuféllig wird jetzt explizit Ruals Vaterrolle betont
(vgl. hierzu Zotz 2006, S.97), Rual ersetzt dem heimatlosen Tristan Eltern, Ver-
wandte und Gefolge (V. 3953; vgl. dazu auch Schommers 2010, S.24-27). In Rual
umarmt Tristan seine »parmenische Identitdt« (Koch 2006, S. 244):

[Tristan:] da nach lief er in lachende an
»Nu miieze unser trehtin und kuste den getriuwen man,
iemer gebenediet sin, als ein kint sinen vater sol.
vater, daz ich dich sehen muoz!« daz was vil billich unde wol.

diz was sin alrérster gruoz. er was sin vater und er sin kint.

(Erkennungsszene Tristan - Rual an Markes Hof; Gottfried, V. 3939-3947)

In mittelalterlichen Texten ist die Kleidung die »zweite Haut« (von Moos 2004a,
S.135; vgl. auch Wenzel 2004, S.180). Schulz (2008) spricht pointiert von einer
»Ideologie des adligen Korpers«, von einer »Ubereinstimmung zwischen Person und
ihrem sichtbaren Auferen« (S.7f.), so dass der héfische Koérper lesbar wird. Klei-
dung ist also Indikator fiir den Status; soziale bzw. personale Identitdt wird iiber die
addquate duflere Erscheinung hergestellt (vgl. von Moos 2004a, S.127). Es »gibt
keine Diskrepanz zwischen der Person und ihrem Aufleren - oder zumindest darf es
sie nicht geben« (Schulz 2008, S. 7). Andererseits erzahlt die hofische Literatur »eine
Fiille von Geschichten, in denen von einer solchen >Lesbarkeit« der hofischen Korper,
von einer solchen Ubereinstimmung der Person und ihrem sichtbaren AuReren nicht
die Rede sein kann« (ebd. S.7f.).

Eine solche Diskrepanz von Innen und Auffen wird auch bei Rual sichtbar. Be-
schrieben wird sein vil armez rockelin / beschaben und verslizzen (V. 3996f.), Haar
und Bart sind verfilzt, Fiife und Beine blof8 (V. 4004-4009); er ist in diesem Zustand
unhovebaere (V. 4029), also nicht hoffdhig. Ob in diesem Fall der Bruch mit der ho-
fischen Konkordanzdsthetik (vgl. dazu Ernst 2007, S. 177) auch eine Assoziation zu
geistlichem Gedankengut mitmeint, muss offenbleiben. Das >Innenc< Ruals scheint
durch das defizitire Auere der Kleidung durch: Er ist an Iibe und an gebdre / volle-
komen unde rich (V. 4032 f.) - und daran kann man ablesen, dass dieser Mann eben
kein einfacher Bettler ist, er ist im Gegenteil an rehter hérschaft / aller keiser genoéz (V.
4044 1.). Die Diskrepanz von Innen und Aufien wird mit Ruals triuwe legitimiert,
denn die Spuren von Hunger und Frost an seinem Korper bezeugen seine Opferbe-
reitschaft im Zeichen seiner Liebe und Treue zu Tristan. Das Moment der Vaterliebe
dominiert das Erfordernis der addquaten Kleidung. Dennoch geht es letztlich nicht
ohne hofische Restituierung: Als Rual dann vor Konig Marke erscheint, wird er
schnell gebadet und prachtig gekleidet. Der mit kostbaren Kleidern bedeckte Korper
Ruals ist nicht mit seinem vermeintlichen Kaufmannsstatus kompatibel. Diese Dis-
paratheiten miissen aufgelost werden.

Aufdeckung der wahren Abkunft: Rual berichtet Marke, dass ihm Tristan, an-
ders als seine leiblichen S6hne, eigentlich fremd sei und er dennoch so viel Kummer
erlitten habe. Marke fragt nach: er ist iuwer sun doch, alse er giht? (V. 4143) - und
dann kommt Ruals Bekenntnis: nein hérre, ern bestdt mich niht, / wan alse vil: ich
bin sin man (sein Gefolgsmann also, V. 4145 {.). Tristan erschrickt und alle sprechen
wie aus einem Munde: Sag uns, wer ist Tristan? (V. 4170). Rual berichtet von Tristans
Geburt und dem Tod der Eltern Riwalin und Blanscheflur, der Hof wird so zum Zeu-
gen der wahren Herkunftsgeschichte Tristans (vgl. zu diesem Aspekt Grosse 1970,
S.297). Die konstruierte Biographie Tristans, also die Liigengeschichte von Tristans
Geburt, wird vom Hof nicht verurteilt, sondern wird umgewandelt in ein Lob der

45



46

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

triuwe: Rual habe die allertreueste Gesinnung, die je ein Vasall gegeniiber siner hér-
schefte (V. 4281) bewies.

Im Folgenden wird dann allerdings sichergestellt, dass diese neue Geschichte
nicht wieder eine Liige ist. Denn der Konig fragt Rual, ob die Geschichte wahr sei,
und dieser kann ein vingerlin als dinglichen Reprasentanten der Wahrheit vorzeigen
(zum Ring als Wiedererkennungszeichen und Rechtssymbol vgl. Krohn 2005, S. 86).
Marke erkennt den Ring, den er selbst von seinem Vater auf dem Sterbebett erhalten
und ihn an seine Schwester Blanscheflur weitergegeben hat; der Ring wird so zum
genealogischen Wahrzeichen. Der Konig will nunmehr seinem Neffen Tristan erbe-
vater (V. 4301) sein. Die Besiegelung durch einen Kuss (V. 4299) bekraftigt den ver-
bindlichen Charakter, denn der Kuss diente »als Bekrdftigung eines Vertrages oder
eines Versprechens« (Strdtz 1991, Sp.1591). rerbevater« ist ein Begriff, der nur bei
Gottfried belegt ist und zudem nur in der Jugendgeschichte, und auch da nur in Be-
zug auf Marke (vgl. Zotz 2006, S. 94; zu >erbevater« als Pflegevater fiir einen erbbe-
rechtigten Blutsverwandten vgl. Krohn 2005, S.86f.; einen anderen Akzent setzt
BMZ 111, S. 279: »vater durch erbrecht, der nach dem tode des wirklichen vaters als
ndchster verwandter dessen stelle vertritt«).

Tristan zwischen drei Vitern: Tristan hat mit der Annahme durch seinen erbe-
vater eine neue soziale Identitat, die dieses Mal nicht in einer Liigengeschichte griin-
det. Die Herkunftsliigen wurden mit der Nicht-Identifizierbarkeit des Helden be-
griindet, der sich seine eigenen Herkunftsliigengeschichten konstruieren muss (vgl.
Gerok-Reiter 2009, S.128-131). Genealogien haben in vormodernen Gesellschaften
auferordentlich grofie Relevanz, sie sind identitatsstiftendes Instrument:

Zundchst und vor allem prdsentieren Genealogien Antworten auf die Fragen nach der Stellung
des einzelnen innerhalb der Gemeinschaft, denn besonders in sogenannten traditionellen Ge-
sellschaften ist die Identitdt des einzelnen in ganz erheblichem Mafle durch sein Wissen um
seine Eltern und Vorfahren, durch seine Einbindung in Familie und Verwandtschaft bestimmt:
Wie der Name garantiert seine Herkunft die Unverwechselbarkeit des Menschen (Kellner
2004, S.15).

Tristan fallen unterschiedliche Ersatzidentitdten durch nichtleibliche Ersatzvater zu,
die fiir Verwirrung sorgen. Als Rual seinem Ziehsohn Tristan von dessen wahrer
Identitdt und dem Tod des leiblichen Vaters berichtet, werden die drei Vater Tristans
zum Thema (zu Tristans Vaterkonflikt vgl. Zotz 2006, S.91-100; Storp 1994; Len-
schen 1991, S. 212 {.; Schmitz 1988, S. 220). Tristan klagt: sus muoz ich dne vater sin
(V. 4370), doch Rual versichert ihm: hdst doch zwéne veter als é, / hie minen hérren
unde mich. / er ist din vater, alsé bin ich (V. 4384-4386).

Die »Vervielfachung des Vaterbildes« (Wenzel 1988a, S. 238) sorgt fiir Verwirrung
hinsichtlich der genealogischen Identitdt und des materiellen Besitzes. Riwalin, der
leibliche Vater, ist tot; Rual ist zundchst der Ersatzvater, er ist nach Tristans Geburt
dessen Vormund und wird spater die Schwertleite fiir Tristan vorbereiten, dezidiert
und mehrfach ist von Tristan als seinem kinde (z. B. V. 2384) die Rede; der dritte Va-
ter ist sein Onkel Konig Marke, der erbevater. Entsprechend existiert eine Verdreifa-
chung des Erbes (vgl. Wenzel 1988a, S. 239). Diese Anforderungen lassen sich nicht
vereinbaren, und Tristan wird spdter die Identitdt aufgeben, die von seinem leibli-
chen Vater stammt, ndmlich die Stellung als Landesherr in Parmenien. Diese »Vater-
akkumulation« Tristans wird als »Vervollkommnungsprozess in Etappen« (Tomasek
2007, S. 109) verstanden. Tristan erhdlt von den drei Vitern Unterschiedliches: »from
Riwalin muot and beauty of body; from Rual manners, skill, learning, grace, and all
the other qualities included in lip taken in the sense of excellence of body; and from



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalitat

Mark, guot« (Jaeger 1977, S. 42). Denn Marke stellt Tristan sein Reich und alles, was
er hat, zur Verfligung: Cornwall (Markes Reich) sei sein urbor (V. 4468; urbor meint
ein zinstragendes Gut, BMZ1, S. 152, hier wohl eher metaphorisch zu verstehen; vgl.
Haug 2011, S.356), seine crone sei seine zinsaerin (V. 4469). Marke versichert Tris-
tan: dit hdst keiserliche habe (V. 4473).

Mit Riwalin, Rual und Marke steht Tristan zwischen unterschiedlichen sozialen
Identitdten. Auffallend ist, dass Tristan auf seinem Lebensweg kein einziges Lebens-
modell der drei Viter iibernehmen wird. Seine genealogische Identitdt wird seinem
von der Liebespassion dominierten Lebensweg geopfert, die Liebe dominiert alle an-
deren sozialen Bindungen. Hinweise auf die unterschiedlichen Identitdten Tristans
geben seine Schifffahrten; jedes Mal kiindigen Seefahrten Verdnderungen seiner
Identitdt sowie seines gesellschaftlichen Status an (vgl. Wenzel 1988a, S. 242-245;
Schommers 2010, S.27-31): Ausgangspunkt ist Parmenien, das ihm zugehort, in Ir-
land gibt er sich als Spielmann aus und in Cornwall wird Tristan, der sich zundchst
als Kaufmann ausgibt, Erbe Markes. Wenzel (1988a, S. 243) sprach treffend davon,
dass Tristans Seefahrten sein »Takt« seiner Identitatssuche seien, die aus seiner Va-
terlosigkeit resultiere.

3.2.5 | Die Schwertleite: Tristans Initiation ritterlicher Identitat.
Der Literaturexkurs

Mit der Aufdeckung der wahren Abkunft Tristans konnen die standesgemafien Ri-
tuale vollzogen werden, die ihm die nur konstruierte Biographie als Kaufmannssohn
nicht gestattet hdtten. Es geht um die »Erreichung der standischen Basis« (Stein
1977, S.305), um »die gesellschaftliche Anerkennung von Tristans hofisch-ritterli-
cher Mannlichkeit« (Uttenreuther 2009, S. 270). Rual und Tristan treffen Vorbereitun-
gen flir die Schwertleite Tristans als ez in beiden was gewant (V. 4549). Doch ein Be-
richt hiervon wird zundchst nicht geliefert. Der Erzahler stockt mit dem Argument,
er wisse jetzt nicht, was er dariiber erzdhlen solle, damit es dem Publikum gefalle
und Freude mache sowie schone an disem maere sté (V. 4599) - denn bereits zuvor
sei von anderen Dichtern vortrefflich von héfischem Prunk und Waffenruhm und
Rittertum erzdhlt worden.

Die fingierte Sprachnot wird dann weiter ausgefiihrt: Selbst wenn er, so der Er-
zdhler, zwelf zungen triiege (V. 4608), konne er nicht angemessen von Tristans
Schwertleite berichten. Eine solche Unfdhigkeitsbeteuerung ist traditionelles Ele-
ment christlicher Literatur im Sinne einer Demutsformel (vgl. Stein 1977, S. 320; ob
man in den zungen eine Assoziation zum Pfingstwunder sehen kann, sei dahinge-
stellt), es wurde jedoch auch vom rhetorischen Gestus der »affektierten Bescheiden-
heit« gesprochen, die umso mehr das Konnen des Dichters unterstreiche (vgl. ebd.
S.321). Kern (20006) sieht eine »Verschiebung des Unfdhigkeitstopos zum Topos des
narrativen Unwillens« (S. 86).

Wenn der Erzdhler beteuert, dass der Festaufwand einer Schwertleite schon so
vielfdltig beschrieben und dadurch zerredet worden sei, dass er nicht mehr davon
sprechen konne (V. 4597-4599), so ist nach Fromm (1989) dieser Hinweis auf den
»Abnutzungsgrad des sprachlichen Materials« ein fiir das hohe Mittelalter »neuer
und unerhorter Ausspruch« (S. 160). Moglicherweise ist aber auch an »die in zeitge-
nossischen lateinischen Poetiken geforderte Vermeidung von Abgedroschenem (res
trita)« zu denken (Fritsch-Rofiler 2010, S. 97 f.). Die »descriptio« der Schwertleite Tris-

47



48

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

tans fehlt also im Rahmen der vorgeblichen Unfdhigkeit zundchst, stattdessen wird
iiberraschend ein literaturkritischer Exkurs geboten. Diese Themenverlagerung
zeigt, dass »Gottfried wished to discuss not knightliness but the literature of knight-
hood« (Jackson 1962, S. 365).

Der Literaturexkurs: Dieser Exkurs (siehe ebenso Kap. 1.3), auch »Dichterschauc«
genannt, umfasst die V. 4619-4818. Hier geht es nicht um Waffen-, sondern um Dich-
terruhm. Der Literaturexkurs (kritischer Forschungsiiberblick bei Mazzadi 2000,
S.137-171) wird unter anderem als »neuer, gern nachgemachter Topos« (Glauch
2003, 159), als »Beginn einer zeitgendssischen deutschen Literaturkritik« (Krohn
2005, S.90), als »komplexe[] Selbstpositionierung« Gottfrieds (Miihlherr 2002,
S. 319) verstanden.

Der Literaturexkurs bewertet mehrere Dichter. Positiv nennt der Erzadhler unter
den Epikern, die er als verwaere (V. 4691), also als »Wortmaler« bezeichnet, vor allem
Hartmann von Aue, Bligger von Steinach, dessen Werk nicht erhalten ist, und Hein-
rich von Veldeke. Dagegen wird ein Ungenannter geschmdht. Es ist mehr oder weni-
ger Konsens der Forschung, dass es sich dabei um Wolfram von Eschenbach handelt;
der fritheren Annahme einer >Dichterfehde« zwischen Gottfried und Wolfram steht
man heute jedoch distanziert gegeniiber. Von den Lyrikern, die als Nachtigallen be-
zeichnet werden, preist der Erzdhler Reinmar von Hagenau und Walther von der Vo-
gelweide als die Besten (zu den Nachtigallen als zoologische Metapher fiir die Lyri-
ker vgl. Wyss 2002, S.327-338). Danach wird die (fingierte) Sprachnot wiederum
zum Thema: mir ist von worten genomen / enmitten iz dem munde / daz selbe, daz
ich kunde (V. 4856-4858).

Musenanruf und allegorische Einkleidung: Die erwartete Festschilderung der
Schwertleite wird ein weiteres Mal aufgeschoben. Es gibt ein »neuerliches Hinspan-
nen« (Stein 1977, S. 321), einen Anruf bzw. ein Gebet an die Musen namlich, um die
Gabe der Inspiration zu erflehen, so dass Zunge und Geist wieder hergestellt wiirden
(V. 4860-4907). Im Zentrum steht dabei der Helikon. In der »antiken Mythologie galt
der Helikon als Sitz der neun Musen« (Krohn 2005, S. 109). Der Musenanruf »schich-
tet antike und christliche Inspirationsgaranten iibereinander. In der langen Tradition
der Inspirationsbitte ist das zweistdckige Inspirationskonzept seit dem 12.Jahrhun-
dert und vor allem seit der Renaissance zu belegen« (Huber 2013, S. 68; zu den Musen
im Einzelnen - also Apollo, die Kamonen, die Sirenen - vgl. Krohn 2005, S. 108-110).
Dieses Musengebet ist nach Hahn (1973, S. 441) Ausdruck gesteigerten Selbstbe-
wusstseins des Dichters.

Der >narrative Unwillen« wird danach ein weiteres Mal strapaziert. Denn der Er-
zdhler gibt (im Irrealis) vor, dass er nicht erzdhlen wiirde, wie und auf welche Weise
der Gott Vulkan Tristans Waffen, Helm und den Schild geschmiedet und wie Kassan-
dra ihre Kunst und ihren Verstand auf die Fertigung seines Gewandes verwendet
hatte (V. 4929-4960) - daran seien bereits andere gescheitert (V. 4926f.). Der romi-
sche Gott Vulcanus ist der »Meister der Schmiede« (Kern 2003, S.672f.) und er-
scheint in dieser Funktion auch im Eneasroman, Kassandra galt im Mittelalter als
»Meisterin der Web- und Stickereikunst« (Krohn 2005, S. 112). Doch selbst diese Got-
ter hdtten Tristan nicht besser ausstatten konnen als die vier hofischen »abstrakten
Tugenden muot, guot, bescheidenheit und hofscher sin« (Glauch 2003, S. 159), sind
doch die Kleider von Tristans 30 Gefahrten mit vierhande richeit (V. 4564) ge-
schmiickt. Fiir die Einkleidung »machen sich vier allegorische Schneider ans Werk:
Hochfliegende Begeisterung (hoher muot) sorgt fiir den Entwurf der Kleider, Reich-
tum in Fiille (vollez guot) liefert den notigen Stoff, kluge Unterscheidung (beschei-



Hybriditat: Tristans Hervortreten als Heros

denheit) gibt diesen den rechten Zuschnitt, und héfische Gesinnung (hoefscher sin)
naht die Teile passend zusammen« (Huber 2013, S. 65).

In der Forschung ist des Ofteren von einer >Kleiderallegorie« die Rede, teilweise im
Riickgriff auf geistliche Traditionen wie Messrituale und kirchliche Ankleidegebete
(vgl. Fromm 1989, S. 1581.; Stein 1977, S. 315{.). Haugs (2011) diesbeziiglicher Ein-
wand ist jedoch nicht von der Hand zu weisen: »Die Kleider [im Tristan] werden
nicht interpretiert, sondern ihre Herstellung geschieht durch allegorische Figuren«
(S.358). Die Botschaft ist jedenfalls eindeutig: Die innere Disposition ist wichtiger
als die dufleren Kleider, selbst dann, wenn diese von Gottern gefertigt wiirden (V.
4972-4974; vgl. hierzu auch Glauch 2003, S. 169; dhnlich Goebel 1977, S. 66). Der Li-
teraturexkurs und die rhetorische Einkleidungsmetaphorik wurden als »literarische
Mafdstdabe fiir die Lektiire des epischen Hauptteils« (Klein 1970, S.21), als »Kost-
probe« literarischen Kénnens (Glauch 2003, S. 159) gelesen.

Die Schwertleite: Erst nach diesem langen rhetorisch ausgefeilten Spiel des Texts
um die Einkleidung Tristans wird der tatsdchliche Bericht des Rechtsrituals in weni-
gen Versen nachgeliefert: Marke nam do Tristanden / sinen neven ze handen, / swert
unde sporn stricte er im an (V. 5019-5021). Der Konig mahnt Tristan, die ritterlichen
Werte zu wahren: bescheiden und aufrichtig zu sein, wahrhaftig, giitig zu Armen
und stolz zu Médchtigen, die Frauen zu ehren und zu lieben, milte unde getriuwe zu
sein (V. 5035); dies entspricht den Tugendtopoi in Fiirstenspiegeln (vgl. Grosse 1970,
S.297). Doch bricht der Erzdhler dann bei der Schilderung der Zweikdmpfe und Rei-
terspiele wiederum lustlos ab: Davon sollten die Knappen berichten, die die zerbro-
chenen Lanzen aufsammeln, er konne schlieflich nicht alle Kimpfe wie ein Herold
ausrufen (V. 5046-5062). Dieser lakonische Einwurf statt einer erwartbaren iippigen
»descriptio« der Schwertleite mit grofiem rhetorischen Aufwand wurde als »Relativie-
rung der ritterlich-hofischen Gesellschaft« (Fromm 1989, S.170) gelesen bzw. als
»Absetzbewegung vom hofischen Roman« (Stein 1977, S. 344).

Vor allem die jiingere Forschung betont die Einheit von Literaturexkurs und Mu-
senanruf im Kontext der Schwertleite (vgl. Krohn 2005, S.91; zu einem genaueren
Vergleich bzw. zu Symmetrien dieser Teile vgl. Klein 1970, ebenso Fritsch-Rofiler
2010, S.98; elaboriert zu Motivsymmetrie und zahlenkompositorischer Struktur
Kraf? 2006, der hinsichtlich des Literaturexkurses einen durchdachten Bauplan Gott-
frieds postuliert). Die Schwertleite als Initiation in die Erwachsenenwelt fiihrt erzdhl-
chronologisch konsequent zu Tristans Einstieg in das aktive Heldenleben, das wiede-
rum folgerichtig mit dem Konflikt der Vatergeneration seinen Anfang nimmt.

3.3 | Hybriditat: Tristans Hervortreten als Heros
3.3.1| Die Rache an Morgan

Die Morgan-Episode wird mit der Formel von leit unde linge (Kummer und Gliick; V.
5076) eroffnet, Tristans Schicksalsformel. Denn Tristan ist zwar mit der Schwertleite
ze richer linge komen (V. 5086), doch dass er seinen Vater von Morgan erschlagen
weif}, daz qual in in dem muote (V. 5095). Tristan geht mit Rual zundchst nach Par-
menien zuriick in das Land seines Vaters, er wird begeistert empfangen und vergibt
dort Lehen und Land (si empfiengen al besunder / ir léhen, ir liut unde ir lant / von ir
hérren Tristandes hant. / si swuoren hulde und wurden man; V. 5284-5287). Doch
Tristan hat den tougenlichen smerzen / verborgen in dem herzen, / der dd von Mor-

49



50

Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

gane gie (V. 5289-5291). Er berat sich mit mdgen und mit mannen (V. 5295) und ver-
kiindet, er wolle ze Britanje (V. 5297, gemeint ist die Bretagne, nicht Britannien), um
dort sein Lehen aus der Hand seines Feindes Morgan zu erhalten durch daz er sines
vater lant / mit rehte haete deste baz (V. 53001.). Haug (2011) bewertet das als »be-
schonigende Aussage« (S.405), denn tatsdchlich gehe es um Rache. Die Tristrams
Saga behandelt die Angelegenheit unverhiillt: Nach der Identitdtsklarung durch Rual
(hier: Roald) verkiindet Tristan, den Tod seines Vaters rachen zu wollen und auch
Marke rdt ihm, nie einen Schlag ungerdcht zu lassen (Saga, Kap. 24).

Tristan zieht mit seinem Gefolge in die Bretagne. Als er hort, dass Morgan sich in
der Ndhe auf der Jagd befindet, greift er zu einer List: Er befiehlt seinen Gefolgsleu-
ten, unter dem Gewand heimlich Brustpanzer und Riistung anzulegen, so dass nie-
mand auch nur einen Panzerring sehen konnte (V. 5318 f.); der grofite Teil der Ritter
kehrt zuriick, Tristan hat etwa 30 Bewaffnete bei sich. Czerwinski (1989, S. 231) be-
zeichnet Tristans List als »Heimtlicke«.

Die Begegnung Tristans mit Morgan folgt zundchst hofischer Etikette: Morgan
empfdngt die geste (V. 5363) vil gestlichen und wol, / als man die geste enpfdhen sol
(53651.). Doch als Tristan von Morgan verlangt, ihn zu belehnen mit dem, was er ze
rehte haben sol (V. 5377), wirft dieser ihm vor (wenn auch zunichst verhiillt) unehe-
lich geboren zu sein. Tristan prazisiert: ir meinet ez alsé, daz ich / niht éliche si ge-
born / und siile da mit hdn verlorn / min léhen und min léhenreht (V. 5408-5411) -
und Morgan bestatigt das. Tristan beschuldigt Morgan daraufhin niuwe swaere (V.
5423) zu schaffen und alte schulde (V. 5424) zu vergrofiern; dabei nennt er explizit
die Totung seines Vaters (ir sluoget mir den vater doch, V. 5425). Die angeblich illegi-
time Abkunft (kebesliche = von auflerehelicher Geburt, V. 5429) wird von Tristan
mit dem Hinweis auf die Heirat seiner Eltern vor Riwalins Tod abgewiesen. Das be-
zieht sich vermutlich auf die »legitimatio per subsequens matrimonium« des kanoni-
schen Rechts, wonach alle Nichtehelichen durch die nachfolgende Ehe ihrer leibli-
chen Eltern legitimiert werden (vgl. Merzbacher 1978). Als darauthin Morgans hofi-
sche Affektkontrolle zusammenbricht (>iiz< sprach Morgdn >in gotes haz!«, V. 5445),
versetzt Tristan diesem kurzerhand zunichst einen Schwerthieb von oben durch
Schddeldecke und Hirn bis zur Zunge und dann einen Schwertstich ins Herz (V.
5451-5455), ein »geradezu heldenepischer Hieb« (Wolf 1989, S. 408).

Eine solch scheinbar iibertriebene affektive Reaktion aufgrund einer bestimmten
Handlungskonstellation (hier die Totung des Vaters, die Tristans leit, V. 5071, und
haz, V. 5101, bedingt, sowie die Schmahung der Geburt) entspricht der »Anthropolo-
gie« der Heroen wie sie Miiller (1998, S. 201) fiir das Nibelungenlied konstatiert. Das
meint nicht etwa eine psychische Reaktion im modernen Sinn, sondern die heldische
Reaktion auf einen »beschddigten Weltzustand« (ebd. S. 208; vgl. hierzu auch Utten-
reuther 2009, S. 113). Tristans Reaktion ist nicht die eines hofischen Ritters, sondern
die haz-Reaktion eines vorhofischen Heros. Diese scheint nicht kompatibel mit Tris-
tans Ausbildung nach dem Konzept der elegantia morums; sein haz bedient ein an-
deres Register, das heroische ndmlich (wie auch Moroldkampf und Drachent6tung)
und nicht das hofische. Beurteilungsmafistdbe im Sinne héfischer Kampfkonvention
greifen also hier gerade nicht. Uttenreuther (2009) spricht treffend von einer » sieg-
friedartigen Doppelcharakteristik Tristans« als Heros und Ritter, von einer »hybriden
Mainnlichkeitskonzeption« (S.269f.).

Dieser >Registerwechsel« wird von der Forschung nicht immer angemessen be-
riicksichtigt. Seggewiss (2012) fragt sich, »warum Gottfried seinen Helden in dieser
Szene so eklatant von der hofischen Norm abweichen 143, statt einen ersten glanz-



Hybriditat: Tristans Hervortreten als Heros

vollen Zweikampf zu gestalten« (S. 97, Anm. 180), dies stelle »ein schwerwiegendes
Problem« dar, denn die Beleidigung Tristans durch Morgan konne die Tétung nur
teilweise erkldren, es bleibe ein »Element von Heimtiicke« (ebd.). Nach Stein (1977)
ist die Tat »gegen das Recht« (S.329), Brunner (2011) spricht von Tristan als Morder,
Haug (1972) bewertet dhnlich: »Die erste Rittertat Tristans ist ein Mord« (S. 109); als
Morder sieht Tristan auch Huber (2013, S. 73). Tristan wurde jedoch auch exkulpiert:
gewaltbezogene moralische Skrupellosigkeit sei nach zeitgendssischem Verstandnis
»durchaus legitim«, vor allem bei einem Angriff auf die Ehre (Storp 1994, S.192).
Nach Przybilski (2004, S. 388) sind Morgans Todeswunden als spiegelnde Strafen zu
lesen, denn der Schlag durch den Kopf bis auf die Zunge als Sprachorgan ziele auf
die unrechtmafige Beleidigung Tristans.

3.3.2 | Tristans Entscheidung fiir den Markehof: der lantlése Held

Tristans erste Waffentat, die Totung Morgans, leitet iiber zu breit auserzdhlten bluti-
gen Kampfhandlungen zwischen den Parmeniern und den Bretonen, die Tristan
durch das Eingreifen Ruals an der Spitze eines Entsatzheeres fiir sich entscheiden
kann. Damit was Tristande / sin léhen und sin sunderlant / verlihen iz sin selbes
hant (V. 5618-5620) lautet der ironische Erzdhlerkommentar. Tristan tritt jedoch die
Herrschaft nicht an, sondern {iberldsst Rual sein Land als Erblehen und schldgt des-
sen zwei Sohne zu Rittern, damit sie nach Ruals Tod die Erbschaft antreten konnen.
Tristan entscheidet sich also fiir die Hofgesellschaft bei Marke und gegen seine Ab-
stammung von Vaterseite (vgl. Hermann 2006, S. 159-161). Tristan ist jetzt der lant-
lose Tristan (V. 5868). Eigentlich kann seine Entscheidung nicht gutgeheifien wer-
den, das unterstreicht der Erzahlerkommentar: Einen Mann machen zwei Dinge aus,
lip und guot (V. 5697), beide generieren edele[n] muot und wertlicher éren vil (V.
5698 £.). Wenn man beides voneinander trennt, s6 wirt daz guot ein armuot (V. 5701).
Doch der Erzahler gesteht Tristan dennoch zu, nach Cornwall zu Konig Marke zu ge-
hen, denn wenn Tristan in Parmenien bliebe, so wiirde er auf hoheres Ansehen ver-
zichten und Markes Rat missachten, an dem al sin ére stdt (V. 5668).

Die Entscheidung Tristans fiir Cornwall statt Parmenien kommentierte die For-
schung wie folgt: Schultz (1995, S. 161) weist allgemein darauf hin, dass literarische
Texte dazu neigen, mehr Gewicht auf die Abenteuer des Helden im fremden Land als
auf die Nachfolge zu Hause legen. Nach Schmitz (1988, S.222) nimmt Tristan Herr-
scherrollen immer nur temporar an und legt sie leicht wieder ab; andere Forscher be-
tonen, dass sich Tristan eben nicht iiber die Vdter bzw. die genealogische Disposition
definiere (Storp 1994, S. 194; Hermann 2006, S. 151; Zotz 2006, S. 102). Storp (1994)
weist zudem darauf hin, dass Tristan mit dem Verzicht auf die Herrschaft zu einem
»wahre[n] >Niemand«(S. 194) wiirde, Marke konne dagegen einen Prestigegewinn
verbuchen; allerdings ibernehme Tristan hinsichtlich der Herrscherqualitdten dann
die Fiihrung (S.196f.). Nach Gottzmann (1989) ist Tristan die Herrschaftsfdhigkeit
»nicht als Identitdtsmerkmal verliehen worden« (S. 134).

Die Wahl Tristans ist erzdhllogisch begriindet und zeigt im Sinne Lugowskis
(1994, S.66-81) die »Motivation von hinten, die fiir vormoderne Erzahlungen ty-
pisch ist. Denn Tristans Verzicht auf Parmenien ist kein irgendwie zufdlliger, er ist
notwendig: Tristan muss nach Cornwall zuriick, weil sich von da aus der Plot der Ge-
schichte, die »amour passion< zwischen Tristan und Isolde, entwickelt.

51



Elternvorgeschichte und Identitdtssuche. Tristan als hofischer Ritter und Heros

3.3.3 | Tristans Jugend als *Heroenbiographie« mit héfischer
Stilisierung

Die Jugendgeschichte Tristans wird teilweise als »Heroenbiographie« gelesen. Der To-
pos einer auflergewohnlichen Geburt und Jugend ist zahlreichen literarischen Hel-
den eingeschrieben (zum Beispiel Alexander, Siegfried, Gregorius, Artus, Parzival,
Dietrich). De Vries (1961, S.282-289) entwickelte das Modell einer Heroenbiogra-
phie, das von Teichert (2008, S. 43 f.) modifiziert wurde. Gerok-Reiter (2009, S. 119f.)
arbeitete im Rekurs auf diese Heroenbiographien und unter Bezug auf Porksen/Pork-
sen (1980, S.2681.) charakteristische Motive in literarischen Kindheitsgeschichten
heraus, die elf Stationen umfassen:

= (in der Regel) hohe Abkunft

= ungewohnliche Zeugung

= Traume und Weissagungen

= verborgene Geburt

= Verwaisung

= Gefahren im frithesten und spateren Kindesalter

= wunderbare Rettung

= Aufwachsen in ungemadfier Umgebung

= Offenbarung von Tugenden (und Untugenden)

= entscheidendes Hervortreten

= Erfahren von Name und Herkunft

Gerok-Reiter (2009, S. 121 f.) kommt zu dem Schluss, dass sich diese narrativen Sta-
tionen der Geburt des Helden bis auf die Weissagung im Tristan Gottfrieds wieder-
finden:

Tristan ist das Kind von Riwalin, K6nig von Parmenien, und Blanscheflur, Schwester des Ko-
nigs von Cornwall; seine hohe Abkunft ist damit sicher (1); die Zeugung erfolgt unter unge-
wohnlichen Umstdnden: Blanscheflur schleicht sich nachts heimlich zu Riwalin, der im
Kampf todlich verwundet wurde; sie empfangt Tristan; das Paar flieht, nachdem Riwalin wie-
der gesund ist (2); Riwalin stirbt im Kampf vor Tristans Geburt; sofort nach der Geburt stirbt
die Mutter (5); Tristans Geburt wird verheimlicht (4), um das verwaiste Kind vor Herzog Mor-
gan zu schiitzen (6); Rual und seine Gattin Floraete nehmen das Kind auf; Floraete tduscht
eine Geburt vor, gibt Tristan als eigenes Kind aus und zieht ihn auf (7); Rual iibergibt Tristan
mit sieben Jahren dem Erzieher Kurvenal, der ihm in der unstandesgemdfien Umgebung (8)
eine standesgemafie Ausbildung zukommen ldsst, wobei sich Tristans wunderbare Begabung
sowie seine auflerordentliche Schonheit bereits friih zeigen (9); eine zweite Motivreihe von
Gefahr und wunderbarer Rettung erfolgt, wenn Tristan von Kaufleuten entfiihrt (6), jedoch
aufgrund eines Sturmes in Cornwall, dem Land seines Onkels Marke, ausgesetzt wird (7); auf
dem Weg zu Marke sticht der Vierzehnjdhrige in der Jagdkunst, durch seine Sprach- und Mu-
sikkenntnisse und durch sein souveranes Auftreten hervor (9); sein Hervortreten als Held wird
durch den Sieg tiber Morold besiegelt (10); zuvor hatten er und sein Onkel Marke durch Rual,
der sich auf die Suche nach Tristan gemacht hatte, die wahre Herkunft Tristans enthiillt (11).

Die positiven Kindheitstopoi im Tristan sind nach Gerok-Reiter eigentlich Heldento-
poi, denen allerdings ein fester Bezugsrahmen fehle (ebd. S. 135). Nicht zu iiberse-
hen ist dabei jedoch die im »Aktionsfeld« von Harfe und Schwert« (Uttenreuther
2009, S.269) angesiedelte Hybriditdt des Protagonisten, wobei »dem Roman von
vornherein ein heldenepischer Subtext unterliegt, der zeitweise einer intensiv betrie-
benen héfischen Stilisierung unterworfen ist« (ebd. S.274). So sind allein der hofi-
schen Erziehung Tristans etwa 600 Verse gewidmet und auch die fingierte Sprachnot
des Erzdhlers, der nicht von der Schwertleite Tristans erzahlen will und sich stattdes-

52



Hybriditat: Tristans Hervortreten als Heros

sen den zeitgendssischen Dichtern widmet, legt die Betonung auf intellektuell-dsthe-
tische Fertigkeiten.

Fazit: Es ist weitgehend Konsens der Forschung, dass die Elternvorgeschichte (die
Erzdhlung von Riwalin und Blanscheflur) als Préfiguration bzw. Spiegelung der Ge-
schichte von Tristan und Isolde zu lesen ist. In beiden Fillen geht es um eine passio-
nierte heimliche Liebe, Begegnung und Liebesvollzug geschehen aufierhalb der Le-
galitdt. Durch Tristans >zweite Geburt¢ bei den Zieheltern nach dem Tod der leibli-
chen Eltern wird eine neue Biographie konstruiert, die jedoch Tristans Disposition
zum Wunderkind nicht iberdeckt. Auffallend ist die starke Gewichtung seiner Aus-
bildung nach einem hofisch dsthetisierten Erziehungsideal; Jagd- und Sangeskunst
in hochster Vollendung bilden als hofische Fertigkeiten seine Eintrittskarte in die ho-
fische Marke-Gesellschaft. Tristans Herkunftsliigengeschichten sind in der Nicht-
Identifizierbarkeit des Helden begriindet; durch seinen erbevater Marke erhilt er
eine neue soziale Identitdt. Die Morgan-Episode, die mit Tristans Schicksalsformel
leit unde linge eroffnet wird, zeigt ihn als vorhofischen Heros. Tristan ist ein hybrider
Held, seine Kindheits- und Jugendgeschichte vereint hofische und heroische Aspekte
und reprdsentiert in diesem Registerwechsel unterschiedliche Traditionen der Stoff-
aneignung.

53



54

4 Die Brautwerbung inIrland als Auftakt der
Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

Die Brautwerbung in Gottfrieds Tristan folgt einerseits dem literarischen Muster der
gefdhrlichen Brautwerbung, andererseits zeigt sie signifikante Abweichungen. Denn
die Minnethematik ist hier als Dreiecksgeschichte zwischen Isolde, Tristan und
Marke verhandelt; am Ende steht nicht das Gliick des Herrscherpaares, sondern der
Tod des ehebrecherischen Liebespaares.

4.1 | Das Erzdahlschema der gefahrlichen Brautwerbung

Das literarische Brautwerbungsschema ist eine (Re)Konstruktion der modernen For-
schung. Die Stringenz des literurwissenschaftlichen Konstrukts verfiihrt dazu, das
Brautwerbungsschema als scheinbar blof? formales und geradezu a-semantisches Re-
gelsystem der Textorganisation zu lesen und so eine Art Schemarealismus zu betrei-
ben. Doch erst die Emanzipierung vom Schemablick, und sei dieser noch so ungefahr,
legt den Zugang zum eigentlichen Sujet, zur energetischen Logik vieler Texte frei. An-
dererseits kann kein Zweifel dariiber bestehen, dass die dsthetische Rede dazu neigt,
Schemata und Topiken auszubilden, doch in keiner der Brautwerbungserzdahlungen
ist das prominente Erzdhlschema der gefdhrlichen Brautwerbung als lediglich for-
male Szenenkonvention zu lesen. Die Richtung des Texts bestimmt nicht das Schema,
sondern die Textintention, das heif3t, der so und nicht anders gefiihrte legitimatori-
sche Diskurs, der die Semantik einzelner >Schemakonstituenten« choreographiert.
Dies kann man am Tristan mit seiner Dreieckskonstellation sehr gut sehen.

Man unterscheidet zwischen einer einfachen und der sogenannten gefdhrlichen
Werbung. Die einfache Werbung ist erzdhlerisch eher uninteressant, die Braut wird
dem Brautwerber einfach iibergeben. Die gefdhrliche Brautwerbung ist dagegen da-
durch definiert, dass es Widerstdnde auf Seiten der Braut bzw. des Brautvaters gibt.
Zu den mittelhochdeutschen Brautwerbungsdichtungen gehoren folgende Texte: Du-
kus Horant, Konig Rother, Kudrun, Orendel, Ortnit, Oswald, Salman und Morolf. Im
Folgenden die Konstituenten des produktiven Erzdhlschemas der Brautwerbung (die
Darstellung folgt weitgehend Schmid-Cadalbert 1985, S. 83-98):

Raumstruktur: Im Brautwerbungsschema spielt die dreiteilige Raumstruktur eine besondere
Rolle.
= Machtbereich des Werbers: Herrschaftsgebiet im europdischen Festlandraum; Werber ist

Konig und superiorer Aktant der westlichen Hemisphare

= Machtbereich des Brautvaters bzw. Brauthiiters: Herrschaftsgebiet in einem fremden (oft

»heidnischend), jenseits des Meeres liegenden Reich
= Trennung der beiden Machtbereiche durch das Meer.

Handlungstrager: Es miissen nicht immer alle Rollen besetzt sein, auch kann eine Figur meh-

rere Rollen akkumulieren.

= Der Werber: Ein junger Konig bzw. heiratsfdhiger Thronprdtendent wird von seinen Vasal-
len aufgefordert zu heiraten. Dabei geht es in erster Linie um die Sicherung der Erbfolge
bzw. Herrschaft, nicht um Liebe. Aufgrund der Machtfiille des Werbers gibt es im eigenen
Land keine ebenbiirtige Braut. Das Prinzip der Ebenburt begriindet die exogame Brautwer-
bung, das heifit die Werbung auflerhalb des eigenen Landes; die endogame Werbung inner-
halb des eigenen Landes spielt bei der gefdhrlichen Brautwerbung keine Rolle.

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 4, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Die Brautwerbung bei Gottfried

= Der Nenner: Er nennt die angemessene Braut in einem fernen Land und ist meist gleichzei-
tig ein Ratgeber oder enger Vertrauter des Werbers.

= Der Kundige: Dieser kennt die Verhdltnisse im Machtbereich des Brautvaters und bestimmt
deshalb das weitere Vorgehen bei der Brautwerbungsfahrt.

= Der auflergewohnliche Helfer: Er verfiigt iiber besondere Begabungen und kann aufgrund sei-
ner Exzeptionalitét (Tristan!) in Konkurrenz zum Werber geraten, da er diesem tiiberlegen ist.

= Der Bote: Er verkiindet dem Brautvater die Werbungsbotschaft und versucht, das Einver-
stdndnis der Braut zu erlangen.

= Die Braut: Sie ist eine wohlbehiitete Konigstochter, dem Werber ebenbiirtig und entspricht
vollkommen dem geltenden Schonheitsideal. Die mythische Basisregel besagt: Dem Besten
die Schonste. Die Braut willigt (meistens) heimlich in die Werbung und die daran ankniip-
fende Entfiihrung ein.

= Der Brautvater: Er prdsentiert sich als ein an Macht und Reichtum angemessener Herrscher,
widersetzt sich aber dem Verlangen des Werbers und ldsst zum Beispiel die Werbungsboten
kopfen oder einkerkern. Der Werber muss den Brautvater daher im Kampf bezwingen oder
sogar toten.

= Die Brautmutter: Ihre Rolle ist fakultativ; wenn sie auftritt, vermittelt sie zwischen Braut-
vater und Werber, weil sie der Werbung giinstig gegeniibersteht.

Handlungskonstituenten: Die (re)konstruierten Handlungsschritte, die nicht in jedem Braut-
werbungstext realisiert sind und modifiziert sein konnen, lassen sich wie folgt beschreiben.
Ratszene: Die Vasallen raten dem jungen Konig zur Brautwerbung

Hilfeverpflichtung der Vasallen und Botenbestimmung

Werbungsfahrt in das Land der Braut

Heimliche Landung im Herrschaftsbereich des Brautvaters

Gang des Werbers bzw. Werbungshelfers zur Residenz des Brautvaters, meist mit Listhan-
deln verbunden

6. Kemenatenszene: Zusammenkunft von Werber bzw. Werbungshelfer und Braut

7. Entfiihrung der Braut mit ihrem Einverstdndnis

8. Kampf zwischen Werber und Brautvater
9
1

GV W N —

. Heimfiihrung der Braut
0. Hochzeit

4.2 | Die Brautwerbung bei Gottfried

Der Brautwerber ist Konig Marke, dessen Machtbereich in Cornwall mit der Residenz
Tintajol liegt. Sein Neffe Tristan tritt zugleich als Nenner der Braut und Kundiger so-
wie als Bote und aulergewohnlicher Werbungshelfer auf. Die Prinzessin Isolde ist
die Braut, Konig Gurmun von Irland mit Residenz in Dublin der Brautvater und Ko-
nigin Isolde die Brautmutter (es gibt also eine Namensdoppelung hinsichtlich Mutter
und Tochter). Werber und Werbungshelfer, Konig Marke und Tristan, sind als Onkel
und Neffe miteinander verwandt, Marke ist zudem Tristans erbevater (siehe
Kap. 3.2.4) - all dies verkompliziert die spdtere Dreiecksgeschichte. Die Verbindung
zu Irland, dem Land der Braut, wird tiber den Kampf Tristans mit Morold hergestellt.

4.2.1 | Die Verbindung nach Irland: Heilung Tristans
von der Giftwunde

4.2.1.1 | Der Moroldkampf: Tristan als »mythischer Heilsbringer:

Die Geiselforderung Morolds: In seiner Wahlheimat Cornwall steht Tristans Held-
werdung noch aus, sie wird unmittelbar nach seiner Riickkehr aus Parmenien ein-
geleitet. Denn als der lantl6se Tristan (V. 5868) zu Konig Marke kommt, vernimmt er

55



56

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

ein schreckliches maere (V. 5870): Der riesenhafte Morold aus Irland fordert Zins von
Cornwall und droht mit Krieg. Man erfahrt auch die Vorgeschichte. Einst, als Marke
ein kint war (V. 5927), unterwirft Konig Gurmun aus Affricd (V. 5883) mit Waffenge-
walt und der Erlaubnis Roms zundchst Irland, dann Cornwall und England. Weil
Marke, noch ein Knabe, sich nicht verteidigen kann, verliert er seine Macht und wird
Gurmun zinspflichtig. Dieser nimmt sich aus Griinden politischer Machtpotenzie-
rung Isolde von Irland zur Frau, die Schwester von Herzog Morold. Moglicherweise
bildet Gurmun eine historische Gestalt des 9. Jahrhunderts ab, ndmlich Konig Gud-
horm, der in Normannenkdmpfe verwickelt war (zu Gurmun als historischer Gestalt
vgl. Hertz 1904, S.518; bei Berol und Eilhart erscheint Gurmun nicht namentlich,
sondern nur als irischer Konig). Als dann Marke Herrscher ist, muss er sich kontinu-
ierlich steigernde Zinsforderungen an Morold als vorvehtaere Gurmuns (V. 5941) er-
fiillen; schlieflich fordert Morold 60 Knaben aus Cornwall und England als Geiseln,
die von den Baronen {ibergeben werden sollen (V. 5964-5968).

Diese Auslieferung von Knaben, der dem irischen Konig Gurmun und der romi-
schen Oberherrschaft geschuldete Tribut, wird in der Forschung teilweise als Rekurs
auf mythische Erzdhlschemata gelesen (vgl. Krohn 2005, S.125; Huber 2013, S. 74).
In der griechischen Mythologie etwa fordert Minotaurus auf Kreta von den Biirgern
Athens jedes Jahr jeweils sieben Jungen und Méddchen, ehe Theseus ihn bezwingen
kann. Der Name Morold ist etymologisch mit dem Meer verbunden (vgl. Hammer
2007, S. 83, 88). Dies sowie Morolds vier manne craft (V. 6879) weisen auf seine Her-
kunft aus Irland als einer »magisch-ddmonischen Welt« (Hellgardt 2002, S.169). In
irischen Sagen gibt es »menschenverschlingende Seeungeheuer, die nur von einem
Heros iiberwunden werden kdnnen« (Huber 2013, S. 74). Die allgemein schwierige
Situation zwischen landsdssigen Kulturen und seefahrenden Eroberern ist bekannt
(vgl. Hammer 2007, S.89f.). Auf einen vollig anderen Gesichtspunkt wies Kiisters
(1986) hin, der in Gottfrieds Exkurs iiber die Unrechtmafigkeit der Zinspflicht und
Geiselstellung sowie im Beutezug Gurmuns und der »indirekte[n] Abhédngigkeit des
Marke-Reiches vom romischen Imperium« das standardisierte »Arsenal der intellek-
tuellen Rom-Kritik im 12. Jahrhundert« erkennt (S. 146).

Tristan beschimpft die Barone, die ihre Sohne an Morold ze schalken (V. 6109) ge-
ben wollen, in die Leibeigenschaft also, und spricht von zinslichen schanden (V.
6078) im Hinblick auf die edelen kindelin (V. 6079). Stattdessen sollten die Vater ihr
eigenes Leben geben, das sei gottgefallig (deist mit gote, V. 6105). Tristan macht den
Fall zu einem Rechtskasus. Seine Argumentation will »das Ehrgefiihl und das fami-
liare Gewissen der Barone riihren, gipfelt aber in einem prinzipiellen Programm,
wenn er die Freiheit der Kinder zum unverdufierlichen Gottesgebot und gleichsam
zum Naturrecht erklart« (Kiisters 1986, S. 148).

Tristans Zweikampf mit Morold - der Schwertsplitter: Tristan rdt zum Zwei-
kampf und stellt sich dann selbst zur Verfiigung (V. 6156-6159), denn die Barone
wollen lieber ihre eigenen Kinder weggeben als selbst das Leben wider disen vdlan-
des man (V. 6213) verlieren. Tristan »operiert also gegen das Agreement der Barone
mit der Idee eine[s] bonum commune. Er vertritt dieses Prinzip aber nicht allein mit
seinem consilium, sondern auch mit dem notwendigen auxilium, indem er sich, als
sich keiner der Barone iiberwinden kann, als Gerichtskampfer - trotz seiner man-
gelnden ritterlichen Erfahrung - zur Verfiigung stellt« (Kiisters 1986, S. 149).Tristan
betont gegeniiber Morold, dass der Zins ohne Rechtsgrundlage sei, man solle dage-
gen das Recht wiederherstellen, das bisher verfdlscht worden sei (V. 6296 f.). Morold
pocht dagegen auf die Rechtmafiigkeit der Zinsforderung. Tristan als voget (V. 6348)



Die Brautwerbung bei Gottfried

iibergibt seinen Handschuh (sinen hantschuoch zoh er abe. / er b6t in Morolde dar, V.
6454 1.). Beim »Herrschaftszeichen Handschuh tritt die Realie an die Stelle der Hand,
steht damit pars pro toto fiir die handelnde Person« (Hiipper 2012, Sp. 750).

Die Kampfansage Tristans ist offentlich (>ir hérren< sprach er >nemet war |[...]J<, V.
6456). Morold nimmt die Herausforderung an und bietet ihm seinerseits ein Pfand
(er bét ouch ime dd widere / des kampfes bewaerde / mit herter gebaerde; V. 6486-
6488). Bei der Verhandlung des Zweikampfs als juristisches Beweismittel wird also
darauf geachtet, dass die Rechtsgesten und die sprachliche Formel eingehalten wer-
den (vgl. hierzu Kellermann 2002, S.140). Es »entspinnt sich nach offentlicher
Kampfansage ein Entscheidungskampf zwischen zwei verfeindeten Parteien, ausge-
tragen von zwei erwdhlten Kimpfern nach allen Regeln des mittelalterlichen Rechts,
bei dem Tristan fiir die rechte Sache kampft (Przybilski 2004, S. 389). Morolds Vier-
mannerstarke gegeniiber stehen Gott, das Recht und dessen zuverldssiger Vasall Tris-
tan, zudem ein willeger muot, der Wunder bewirken konne. In dieser »allegori-
sche[n] Vervielfdltigung« (Krohn 2005, S. 132) treten also Vier gegen Vier an, der Er-
zdhler spricht von zwo ganze rotte oder ahte man (V. 6891):

[..] und ir gewaerer dienestman,
daz was der strit in eine sit. der wol gewaere Tristan,

s0 was anderhalp der strit: daz vierde was willeger muot,
daz eine got, daz ander reht, der wunder in den noeten tuot.

daz dritte was ir zweier Knecht

(Gott und das Recht sind auf Seiten Tristans beim Kampf mit Morold; Gottfried, V. 6881-6888)

Es kommt zu einem Zweikampf auf einer Insel, die zu Markes Land gehort; die be-
waffnete Konfrontation findet also nicht in Irland statt, die vorgelagerte Insel ist ge-
wissermafien neutrales Gebiet (vgl. Hammer 2007, S. 80). Tristan kann Morold erst
in einem zweiten Waffengang besiegen, er wird zundchst selbst schwer verwundet
und von Morold verhohnt. Doch da reiten Gott und das Recht herbei mit gerechtem
Urteil (got unde reht diu riten dé in / mit rehtem urteile (V. 69961.) - und Tristan
schldgt daraufhin Morold die rechte Hand ab, fiigt ihm eine schwere Kopfwunde zu,
nimmt dann sein Schwert in beide Hinde und trennt Morolds Kopf mitsamt dem
Kopfschutz ab.

Tristan wird damit zum Retter Cornwalls, er ist der mythische Heilsbringer (vgl.
Kuhn 1980, S. 16). Der Sieg iiber Morold bedeutet das Ende der Tributzahlungen und
das Ende von Gurmuns Herrschaft {iber Markes Konigreiche Cornwall und England;
es geht nach Haug (2011, S. 442) um eine >translatio imperii< von Rom in die Reiche
Markes. Der Kampf selbst betont die »heldenepische Komponente« (Keck 1998,
S.205); Tristan ist wie im Morgankampf Heros, ein weiterer Registerwechsel also.
Denn der »ritter lobelich (6697) beendet den Kampf mit einer im ritterlichen Tugend-
system eher grenzwertigen brutalen Enthauptung (7084 f.)« (Warning 2003, S. 192).
Tristans Verspottung des Totwunden (V. 7065-7068) wurde ebenso als »unhofisch«
(Combridge 1964, S. 54) gewertet. Der segmentierte Kérper Morolds wird durch Bo-
ten an den irischen Konigshof geschickt; Kellermann (2002) bewertet das als »Degra-
dierung der Person zur Sache« (S. 143; zu weiteren Details der Verwundung Morolds
vgl. ebd.).

Der Zweikampf wurde als »historical concept of »Widerstandsrecht« gesehen
(Kerth 1988, S.449). Gottfried verstehe die einstige Eroberung durch Gurmun als
»widerrechtliche Gewalttat«, die zur »kriegerischen Notwehr« (Combridge 1964,
S. 51) berechtige. Nach Kiisters (1986) leitet sich ein Widerstandsrecht in dieser Sa-

57



58

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

che nicht »nach dem feudalen Prinzip aus der Vernachldssigung oder dem Verlassen
einer gemeinsamen Rechtsbasis ab, sondern die Widerstandspflicht griindet in der
volligen Absenz von Recht« (S. 150).

Der Schwertsplitter: Die Moroldstation stellt zudem die Weichen fiir die spdtere
Splitterepisode im Bad (siehe Kap.4.2.2.3), in der Tristan als Moroldtoter entlarvt
werden wird. Denn als Tristan mit Morold kdampft, bleibt bei einem furchtbaren
Schwerthieb ein Stiick von Tristans Schwert im Schadel Morolds zuriick. Auf die Fol-
gen (Uberfiihrung Tristans anhand des Splitters) weist der vorausblickende Erzihler-
kommentar, der vor sorgen und grozer n6t warnt:

[...] daz von dem selben zucke

und under disem valle des swertes ein stucke

gab er [Tristan] im [Morold] aber einen slac in siner hirneschal beleip,

reht obene, dd diu kuppe lac, daz ouch Tristanden sider treip
und truoc ouch der so sére nider, ze sorgen und ze grozer not:

d6 er daz wdfen zucte wider, ez haete in ndch brdht if den tot.

(Der Schwertsplitter in Morolds Kopf; Gottfried, V. 7050-7060)

Tristans Rolle beim Moroldkampf wird durch diesen Schwertsplitter nachweisbar. So
kann Tristan zwar vor den irischen Boten seine Verletzung verbergen, indem er Blut
und Wunde mit seinem Schild verdeckt (V. 7123f.), doch in Irland zieht Konigin
Isolde mit einer Zange den Splitter aus der Kopfwunde ihres toten Bruders. s unde ir
tohter sdhen s’an, / mit jamer und mit leide (V. 7190{.), und beide legen das Corpus
Delicti in einen schrin (V. 7193), in ein Kdstchen also. Der Splitter konserviert so den
Moroldkampf bis auf Weiteres.

Gurmuns Bann: Markes Hofgesellschaft jubelt nach dem Sieg iiber Morold, die
irischen Boten aber werden von Tristan verhéhnt, dass man sie nicht mit leeren Han-
den zuriickkehren lasse (V. 7126f.): Tatsdchlich finden diese jetzt statt des verlang-
ten Zinses einen zerstucketen man (V. 7141), dessen drei Teile sie zusammenlegen
daz ieman iht da von verliir (V. 7149) und nach Irland bringen. Konig Gurmun ldsst
iiberall ausrufen, dass jeder sofort getdtet werde, der aus Cornwall nach Irland
komme, ob Mann oder Frau: swaz in der werlde lebendes dar / von Curnewdle kaeme,
/ daz man ime den lip naeme, / ez waere wip oder man (V. 7208-7211). Mit diesem
Bann wird Konig Gurmun zum gefdhrlichen Brautvater des Brautwerbungsschemas,
Tristan aber muss seiner todlichen Verletzung wegen nach Irland.

Die vergiftete Wunde Tristans als Bindeglied zu Irland: Bevor Tristan Morold
totet, wird er selbst durch das vergiftete Schwert seines Gegners tddlich verwundet.
Das Heilmittel nennt Morold selbst: Nicht Arzte konnten die Wunde heilen, einzig
und allein kdnne das seine Schwester Isolde, die Konigin von Irland:

[Morold:] diu kiinegin von Irlande.

»du bist mit eime swerte wunt, diu erkennet maneger hande

daz toedic unde geliippet ist. wurze und aller crite craft

arzdt noch arzdte list und arzdtliche meisterschaft.
ernert dich niemer dirre not, diu kan eine disen list

ez entuo min swester eine, Isot, und anders nieman, der der ist.«

(Tristans Wunde kann nur Koénigin Isolde von Irland heilen; Gottfried, V. 6942-6952)

Morold verkorpert also nicht nur die Station, die Tristan im Land seines Onkels als
Heros und Heilsbringer bestétigt, er ist zudem iiber die vergiftete Wunde das Binde-
glied zu Irland, zum Land der spédteren Marke-Braut Isolde. Mit Morolds Totung er-



Die Brautwerbung bei Gottfried

wirbt sich Tristan »zum ersten Mal ein Anrecht auf Isolde, denn aufgrund des ganz in
den Hintergrund tretenden Konigs Gurmun und des besonderen - ndmlich avunku-
laren - Verhdltnisses von Isolde zu Morold scheint dieser eine dhnliche Funktion zu
iibernehmen wie der Brautvater« (Oswald 2001, S. 138). Verortet man den Tristan in
der keltischen Anderwelt bzw. im Feenmadrchen, so ware Morold der Bewacher, der
den Zugang zum Reich der Fee verhindert und deswegen besiegt werden muss (vgl.
Simon 1990, S. 109).
Der siegreiche Kampf gegen den Bedranger Morold leistet mindestens zweierlei:
1. Erinstalliert Tristan als Befreiungshelden im Reich Konig Markes und weist damit
diesen und nicht Konig Marke als den superioren Aktanten aus. Tristan, nicht
Marke, ist der Beste (und damit der >Richtige« fiir Isolde), denn der Herrscher
hatte die Zinsforderung Irlands tiber Jahre widerspruchslos hingenommen.
2. Der Kampf stellt die Verbindung zu Irland her, dem Land Isoldes. Der Morold-
kampf ist die unverzichtbare Vorgeschichte fiir die spdtere Brautwerbung.

4.2.1.2 | Die Heilungsfahrt (Irland I) — Der spilman Tantris-Tristan
als Lehrer Isoldes

Wie von Morold vorausgesagt, kann nur die zauberkundige Konigin Isolde aus Irland
die Wunde heilen. Das Gift aus Morolds Schwert verfarbt bereits Tristans Korper und
verbreitet einen widerwartigen Gestank:

daz geliippe was also getdn, daz man in kivme erkande.
daz si’z mit nihte kunden dar zuo gevie der selbe slac
gescheiden von der wunden, einen so griulichen smac,
unz ez im al den lip ergienc daz ime daz leben swarte,
und eine varwe gevienc sin eigen lip unmdrte.

s0 jaemerlicher hande,

(Tristans Wunde durch das vergiftete Schwert Morolds; Gottfried, V. 7268-7278)

Die Wunde Tristans befindet sich am Oberschenkel (V. 6924). Dies liest Huber (2013,
S.76), als »symbolische Kastration«, die nur von der vorbestimmten Minnepartnerin
geheilt werden konne. Diese Gleichung geht bei Eilhart auf, weil hier der Konig seine
Tochter Isalde veranlasst, den unerkannten Tristrant zu heilen; bei Gottfried jedoch
ist die Mutter, die Konigin selbst, die zauberkundige Heilerin. Die urspriingliche pro-
blematische Doppelrolle Isoldes als Heilerin und Geliebte ist also bei Gottfried ent-
scharft (vgl. hierzu Altpeter-Jones 2009, S. 18), aus einer Figur werden bei ihm zwei.
Diese Aufspaltung der Isoldefigur ist bereits in der Tristrams Saga (Kap. 28) vorhan-
den, auch hier bezeichnet Morold seine Schwester als die einzig mogliche Heilerin
der vergifteten Wunde.

Erste Irlandfahrt: Tristans Reise nach Irland muss wegen Gurmuns Bann ver-
heimlicht werden und so wird verbreitet, dass er zur Heilung nach Salerno gereist sei
(V. 7330). Die salernitanische Schule war die »3lteste und wohl beriihmteste Akade-
mie des Mittelalters« (Rautenberg 1993, S. 180). Tristan nimmt seine Harfe mit, die
spdter noch eine wichtige Rolle spielen wird, und reist auf schnellstem Weg nach Ir-
land, die Fahrt ist dezidiert zielgerichtet (V. 7392 {.). Bei Gottfried greift also zumin-
dest zundchst nicht das Motiv der keltischen >immramc, der ziellosen Fahrt in einen
Jenseitsbereich (siehe Kap. 1.2). Anders ist das bei Eilhart oder bei Thomas bzw. in
der Tristrams Saga, wo Tristan durch Sturm bzw. Zufall an die Kiiste Irlands verschla-

59



60

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

gen wird (vgl. hierzu Keck 1998, S. 182). Gottfrieds Tristan dagegen bittet den Steuer-
mann, er moge auf die Hauptstadt Dublin zuhalten, in der die heilkundige Konigin
Isolde wohnt (V. 7397-7402).

Im weiteren Verlauf kommt es dann allerdings zu einer vereinbarten und also in-
szenierten >immrams, denn Tristan wird eine halbe Meile vor der Stadt auf eigenen
Wunsch von seiner Besatzung auf dem wilden Meer in einem Boot treibend zuriick-
gelassen (V. 7492-7494). Das narrative Schema der Jenseitsfahrt erscheint in Tris-
tans Irlandfahrt also teilweise rationalisiert, doch kann man noch die Konstituenten
erkennen: Der Held muss wegen seiner vergifteten Wunde diese Fahrt antreten, weil
er sonst stirbt; allerdings ist der erste Teil der Reise vom Schiffsfiihrer sorgsam ge-
lenkt; die Heilerin Konigin Isolde kann aufgrund einer héfischen Ubercodierung
nicht mehr nur einem Jenseitsbereich zugeordnet werden, doch verfiigt sie iiber ge-
heime Kiinste und hat Wahrtrdume (vgl. Simon 1990, S. 109; Zak 1983, S. 66); Zielort
ist Irland, Heimat der keltischen Jenseitsfahrt.

Tristan als héfscher spilman Tantris: Tristans bisherige Herkunftsliigen griinde-
ten in seiner durch den Tod der Eltern provozierten Identitdtslosigkeit. Wenn Tristan
bei der Ankunft in Dublin wiederum auf eine fingierte Identitat setzt, sich in drmli-
che Gewdnder hiillt und als hdfscher spilman (V. 7560) ausgibt, so ist das neuerliche
Inkognito nicht mehr auf die Elternvorgeschichte zuriickzufiihren, sondern auf den
Bann Gurmuns. Denn Tristans Identitdt iiber seinen cornischen erbevater Marke darf
nicht offenbar werden, er ist ein weiteres Mal ein »sich verleugnen miissender Held«
(Warning 2003, S. 192). Tristan ndhert sich {iber Ersatzidentitdten auf Umwegen der
Minne, die ihn schlieflich das Leben kosten wird, und ist dabei auf sich allein ge-
stellt. Denn er schickt die Schiffsbegleitung nach Cornwall zuriick und sichert sei-
nem Erzieher Kurvenal zu, noch im selben Jahr heimzukommen, ansonsten solle er
fiir tot gehalten werden. Ein weiteres Mal ist die schwierige »Inszenierung einer Dis-
krepanz zwischen adligem Korper und angenommener nichtadliger Rolle« (Meyer
2015, S. 7) gefordert.

Als die Bewohner Dublins daz wiseldse schiffelin (V. 7508) Tristans auf den Wellen
sehen, werden Boten ausgeschickt, die erstaunt zundchst eine siieze harpfen clingen
(V. 7517) horen und dann Tristans Liigengeschichte, die seine Herkunft aus Cornwall
verschleiern und seine Wunde erkldren soll: Tristan behauptet, sich als hdfscher spil-
man (V. 7560) grofie Reichtiimer erworben zu haben, die noch vermehrt werden
sollten; deshalb sei er Kaufmann (koufrdt, V. 7573) geworden, hatte dann aber als
Partner eines reichen Kaufmanns bei einem Uberfall durch Piraten (roupher, V. 7582)
auf ihr Handelsschiff jene schlimme Wunde erhalten und sei dann mit marter und
mit maneger clage (V. 7597) vierzig Tage und Néchte ziellos, von Winden gesteuert,
in einem kleinen Boot umhergetrieben. Hier erscheint die >immramc« also als Liigen-
geschichte; der Zeitraum der 40 Tage findet sich in der Bibel sowie in geistlichen,
rechtlichen und magischen Kontexten (vgl. Krohn 2005, S.136). Wiederum rettet
sich Tristan durch die Kunst. Denn der arme spilman (V. 7673) musiziert so vortreff-
lich, dass alle Mitleid empfinden und einen Arzt bitten, ihn aufzunehmen, der je-
doch nicht helfen kann - damit erfiillt sich die Vorausdeutung Morolds, dass nur die
Konigin Isolde Tristan heilen konne.

Strukturell ist diese spilman-Episode der Entbdstungsszene analog, denn beide
Male ist hofische Kunstfertigkeit die Eintrittskarte zum Hof: Die Konigin hort durch
ihren Hauslehrer von einem todkranken Spielmann, der aufierordentlich schon singe
und spiele und sie erkennt bei der Begegnung mit Tristan, dass dieser vergiftet ist.



Die Brautwerbung bei Gottfried

Tristans erlogene Identitat erhalt jetzt einen konkreten Namen, denn er gibt sich als
spilman Tantris aus:

Diu wise [Konigin] sprach im aber zuo: daz ich dich binamen neren sol.
»spilman, sag an, wie heizestuo?« wis gemuot, und gehabe dich wol!
»vrouwe, ich heize Tantris. « ich wil din arzat selbe sin.«

»Tantris, nu wis an mir gewis,

(Tristan-Tantris; Gottfried, V. 7785-7791)

Im Folgenden ist wiederum die Kunst das Verbindungsglied zur ndchsten Station auf
Tristans Schicksalsweg zu Minne und Tod. Denn als die Konigin Tristan musizieren
hort, wird ein Geschift vereinbart (vgl. Classen 2004, S.44). Tantris-Tristan soll der
Lehrer der jungen Isolde sein, dafiir will ihm die Kénigin sein Leben und seinen Kor-
per gesund zurilickgeben: dar umbe wil ich dir din leben / und dinen lip ze miete ge-
ben / wol gesunt und wol getan. / diu mag ich geben unde ldn, / diu beidiu sint in
miner hant (V. 7855-7859). Tristan reiissiert also »nicht als kampfkraftiger Ritter,
sondern als feinsinnig gebildeter Hofling, der ciceronianischen Idealen wie dem >de-
corum« oder der urbanitas verpflichtet ist, dessen innere Vorbildlichkeit sich unmit-
telbar in eleganter Haltung und korperlicher Schonheit dokumentiert« (Linden 2009,
S.118).

Isoldes gelehrt-kiinstlerische Ausbildung - die mordliteit: Die irische Konigin
heilt Tristan inner zweinzec tagen (V. 7958) und dieser unterweist die Prinzessin in
schuollist und hantspil (V. 7967), im »Arteswissen¢ also, und »dem Saitenspiel und
anderen musikalischen Fertigkeiten« (Linden 2009, S.118). Lehrer und Schiilerin
sind einander ebenbiirtig. Denn so wie Tristan gelehrt und in allen Kiinsten beschla-
gen ist, so dichtet und singt auch Isolde, sie fiedelt Tanzweisen, Lieder und fremd-
artige Melodien im franzdsischen Stil, sie spielt Leier und Harfe, sie versteht zu
schreiben und zu lesen und ihr Benehmen und Auftreten sind vorschriftsmafig:

Sus haete sich diu schoene Isot si kunde schoeniu hantspil,
von Tristandes lére schoener behendekeite vil:
gebezzeret sére. brieve und schanzune tihten,
si was suoze gemuot, ir getihte schone slihten,

ir site und ir gebaerde guot. si kunde schriben unde lesen.

(Tristans lére: Isoldes hofisch-dsthetische Ausbildung; Gottfried, V. 8132-8141)

Indem Isolde Tristans Schiilerin wird,

gleichen beide einander vollstandig in Ethos und hofischen Tugenden an. Beide verkorpern
den Wertekanon der hofischen Gesellschaft (Musik, Dichtung, Sprachen, Hofkiinste, zuht),
und - oberstes Kriterium hofischer Ordnung (vuoge) - sie >passen< damit zueinander: die
Schonste und am vollkommensten Gebildete zum vollkommensten Hofmann (Miiller 2007,
S.437).

In der Ebenbiirtigkeit von Lehrer und Schiilerin und in der Umsetzung der Bildung
des Mannes in die erzieherische Praxis einer Frau am Dubliner Hof sah Kiisters
(1986) ein Pendant zu Abaelard und Heloise und wies auf den geistesgeschichtlichen
Hintergrund:

Die christlich-philosophische Aufkldarung des 12. Jahrhunderts, vor allem Autoren wie Abae-
lard und Hildebert, sprechen der Frau namlich in besonderem Mafie »dignitas« zu, weil das
von Natur aus schwdchere Geschlecht durch Bildung und Erziehung sittliche Vollkommenheit
erlangen kann. Dieses Motiv der >heilsamen Schwache« hebt implizit auch den Mentor in ein
besonderes Licht, was durchaus mit dem antiken >Pygmalion«-Mythos vergleichbar ist (S. 162).

61



62

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

Zentrales Lehrziel ist die mordliteit (V. 8004; 8008; 8019). Isolde wird dadurch wol
gesite, / schone und reine gemuot, / ir gebaerde siieze unde guot (V. 8024-8026). Der
Kunst der mordliteit wird in wenigen Versen hochstes Lob zuteil: Sie befinde sich in
Ubereinstimmung mit der werlde und mit gote (V. 8011), sie léret schoene site (V.
8005), sie lehre, Gott und der Welt zu gefallen, allen edelen herzen sei sie als »Ammex
gegeben, damit sie lipnar unde ir leben daraus bezogen (V. 8014 f.); weder guot noch
ére seien ohne sie moglich (V. 8018 f.). schoene site, das schickliche, feine Benehmen,
wird »zu einem Beschreibungskriterium, das der Erzdhler ebenso wie die iibrigen Fi-
guren wiederholt auf den jungen Tristan anwendet: In der Begegnung mit den Kauf-
leuten und den Pilgern, am Markehof und bei der Schwertleite finden sich die schoe-
nen site als konstante Fiigung und werden zum Signum des Protagonisten« (Linden
2009, S. 118).

Nach Jaeger (2001) ist die Passage iiber die mordliteit »die klarste und ausfiihr-
lichste Darstellung eines Programms hofischer ethischer Erziehung, die das zwolfte
und frithe dreizehnte Jahrhundert hervorgebracht hat« (S.298). »Insofar as Isolde
the Fair commands >moraliteit< (8019), she has achieved the pinnacle of human idea-
lism, and she represents the glorification of courtly values both in appearance and
comportment, both in ethical terms and with regard to education« (Classen 2004,
S.47). Isolde wie Tristan gehoren dem Konzept der >elegantia morum« zu, der bereits
Tristans Ausbildung folgte (siehe Kap. 3.2.2).

Der Sirenenvergleich: Andererseits haben das »Bildungs- und insbesondere Mu-
sikerlebnis [...] ihren Sinn als Teil der Ars amandi« und deuten damit das »kom-
mende Verhdngnis« (Gnddinger 1967, S. 62) an. So wird Isolde eben auch mit Sire-
nen, die durch ihren Gesang Schiffe vom rechten Kurs abbringen (V. 8110f.), vergli-
chen, ungewisse Liebessehnsucht und Schiff ohne Anker sind parallelisiert: sus swe-
bet [...] der ungewisse minnen muot, / rehte als daz schif dne anker tuot / in
ebengelicher wise (V. 8102-8105). Das Bild der auf dem Magnetberg sitzenden Sire-
nen scheint auf Gottfried zuriickzugehen (vgl. Kern 1998, S. 13; zu spdteren Belegen
Kern 2003, S. 582-584). Es markiert eine doppelte Verfiihrungskraft, eine sichtbare
und eine verborgene, so wie auch Isolde in die Herzen der Menschen zweifach ein-
dringt: offenlichen unde tougen (V. 8113) - offentlich durch ihren Gesang und heim-
lich durch ihre Schonheit, die sich durch die Augen in die Herzen stiehlt und mit
Sehnsucht und Liebesschmerz fesselt (V. 8112-8131).

Die Etymologie von >Sirene« weist zuriick auf griech. >Seirénes« als »ddmonische
Mischwesen aus Vogel und Mensch« mit »bestrickende[m] Gesang« (Harrauer/
Hunger 2006, S.499). In der griechischen Sage (Odyssee) sind Sirenen »junge
Frauen (oft halb Vigel), die durch ihren bezaubernden Gesang vorbeifahrende See-
leute anlocken und dann toten« (Kluge/Seebold 2002, S.850). Das ist als Voraus-
deutung der Tristan-Passion zu lesen. Denn Gottfried geniigt ganz offensichtlich
nicht »ein Vergleich mit den Musen, er wahlt eine hochst problematische Vergleichs-
figur und evoziert mit der Nennung der Sirenen natiirlich auch die Tradition ihrer
negativen mythographischen Deutung, er evoziert die Aspekte von Verfiihrung,
Verzauberung und todbringender Gefahr« (Kern 1998, S. 15; zur Verbindung mit Ve-
nus vgl. Zak 1983, S.84f.). Man kann auch einen feeischen Kontext herauslesen,
denn die Feen der keltischen Erzdhlungen Irlands gelten als erotisch lockend und
dem Mann Verderben bringend (vgl. Schindele 1971, S.32). Zwar sind die magi-
schen Zuschreibungen zugunsten einer hofischen Ubercodierung teilweise getilgt,
doch verfiigt zumindest die Kénigin iiber tougenliche liste (V. 9301), geheime Kiinste
also, die sie Tristan heilen und den zauberischen Minnetrank herstellen oder iiber



Die Brautwerbung bei Gottfried

einen Wahrtraum die Liigen des betriigerischen Truchsess (siehe Kap.4.2.2.2) er-
kennen lassen.

4.2.2 | Die Brautwerbungsfahrt Tristans fiir Marke (Irland 1)
4.2.2.1 | Werbungsauftrag und Hofintrige

Tristans Riickkehr nach Cornwall: Die beiden Isolden wollen Tristan nicht ziehen
lassen. Dieser gibt sich jedoch als verheiratet aus (ich hdn dad heime ein élich wip, V.
8189), eine weitere Liige also, und schifft sich nach Cornwall ein. Mit der Riickkehr
Tristans nach Cornwall setzt die eigentliche Brautfahrt ein. Die Brautwerbung be-
ginnt mit einem »hyperbolischen Preis der Schonheit Isoldes« (Young 2002, S. 258)
durch Tristan vor Konig Marke und dem Hof. Der ausfiihrliche Schonheitspreis um-
fasst rund 50 Verse (V. 8250-8300), wobei mythologische Vergleiche und Naturmeta-
phern verwendet werden: Isolde sei noch schoner als Helena, sie wird mit der Sonne
und reinem Gold verglichen (V. 8261-8286). Lichtmetaphorik und Sonnenvergleich
reprasentieren »gangige lyrische Rhetorik« (Kern 1998, S. 7); verwendet werden Ver-
satzstiicke des Minnesangs. Auch der Vergleich mit Gestalten der Mythologie, vor
allem mit Venus und Helena, ist im Rahmen von mittelalterlichen Schonheitskatalo-
gen topisch (vgl. ebd. S.8; zur Beschreibung von Isoldes Schonheit vgl. Zak 1983,
S.69-76).

Die Ratszenen — Markes Werbungsauftrag: Wenn man das folgende Werbungs-
procedere im Tristan mit dem narrativen Schema der gefdhrlichen Brautwerbung
vergleicht, zeigen sich signifikante Abweichungen. Denn Anlass fiir die Brautwer-
bung Markes sind Hofintrigen gegen Tristan, die im Neid der Vasallen auf die bevor-
zugte Stellung Tristans griinden, der als Nachfolger Markes gehandelt wird. Die Be-
rater fordern den Konig auf, zu heiraten, um die Herrschaft bzw. die Erbfolge zu si-
chern. Dieser Rat der Vasallen zur Heirat ist eine obligatorische Konstituente des li-
terarischen Schemas; in diesem speziellen Fall signalisiert er jedoch, dass die
Vasallen des Konigs Tristan nicht als Erben Markes anerkennen. Die Ratszene im
Tristan hat also ihren Ursprung im nit (V. 8400) des Hofes.

Hie mite gevielen s’an den rdt, mit vlizeclichem rate,

die Markes rdtes pflagen, daz er ein wip naeme,

daz si Marke an ldgen von der er z’erben kaeme
beidiu vruo und spdte einer tohter oder eines suns.

(Aufforderung zur Brautwerbung: erste Ratszene; Gottfried, V. 8350-8357)

Es kommt zu einer ersten Irritation im Hinblick auf das narrative Muster: Der Konig
will nicht heiraten. Anstatt in den Vorschlag einzuwilligen, eine Braut zu suchen
bzw. suchen zu lassen, verweist der Herrscher darauf, dass Tristan bereits sein Erbe
sei, und solange dieser lebe, werde er, Marke, nicht heiraten:

Marke sprach: »got der hat uns 50 wizzet endeliche wol,
einen guoten erben geben. sone sol niemer kiinigin
got helfe uns, daz er miieze leben! noch vrouwe hie ze hove gesin. «

Tristan die wile er leben sol,

(Marke will nicht heiraten; Gottfried, V. 8358-8364)

Tristan ist ein sogenannter Avunkulatserbe (vgl. Kuhn 1980, S. 12): Die Verbindung

63



64

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

iiber die Mutter, nicht {iber den Vater, regelt, dhnlich wie im Parzival, die Erbfolge;
der Mutterbruder ist derjenige, der das Erbe {ibergibt, nicht der Vater. Der Hass des
Hofes wdchst, Tristan fiirchtet seine Ermordung und mochte fort von Tintajol. Tris-
tans »fear represents the response of a courtier, not a knight, to danger and intrigue.
It is, after all, only the court that breeds Tristan’s fear, only the court where he suf-
fers it« (Jaeger 1984, S. 54). Marke will Tristans Flucht nicht zulassen und fragt sei-
nen Neffen, was er tun solle. Dieser rdt zu einer weiteren Beratung der Vasallen, der
Kronrat bedrangt Marke daraufhin ein zweites Mal und benennt diesmal auch die
gewiinschte Braut, ndmlich Isolde. Dabei wird das Ebenburtmotiv des narrativen
Musters bedient, denn Isolde ist Alleinerbin von Irland und damit Marke ebenbiir-

tig:

[...] mdhte ez gesin, diu schoene Isot
nu diz wart schiere getdn, diu gezaeme im wol ze wibe
daz s’alle wdren besant. an gebiirte, an tugende, an libe,
nu die gerieten ouch zehant und statten ouch den rdt also.
und niwan durch Tristandes tot: viir Marken kdmen s’alle do.

(Zweite Ratszene: erneute Aufforderung zur Brautwerbung; Gottfried, V. 8450-8457)

Tristandes tot zeigt, dass es allein darum geht, den Erben Tristan auszuschalten.
Marke willigt jetzt endlich in die Brautwerbung ein (die erste missgliickte Ratszene
wird also korrigiert) - allerdings aus Berechnung, um den Hof zu befrieden, denn er
glaubt nicht daran, dass die Werbung bewerkstelligt werden konne (V. 8505-8522).
Der Kronrat schldgt Tristan als Werbungshelfer vor, denn die Brautfahrt ist wegen
Gurmuns Bann gefdhrlich und scheint damit gut geeignet, Tristan ums Leben zu
bringen. Davon abgesehen, ist Tristan vorderhand der perfekte Werbungshelfer,
denn er erfiillt in Personalunion gleich drei Aufgaben: Er ist der Nenner der Braut, er
ist der Kundige, der mit den Verhdltnissen am Hof von Irland vertraut ist, und er ist
zudem der auflergewohnliche Werbungshelfer, der iiber besondere Fahigkeiten ver-
fiigt. Marke lehnt den Vorschlag mit dem Vorwurf ab, dass der Hof nur an Tristans
Ungliick interessiert sei und ihn umbringen wolle und schldgt stattdessen die Man-
ner des Kronrats vor (V. 8535-8537). Tristan bietet sich dann selbst an und wahlt
etwa hundert Begleiter fiir die gefdhrliche Brautfahrt iiber Meer nach Irland aus, da-
runter auch zwanzig Barone aus dem Kronrat. Letzteres wurde als kluge Manipula-
tion Tristans gelesen: »their urge to kill him is transformed in the urge to preserve
him« (Jaeger 1984, S. 48).

Das literarische Muster der gefdhrlichen Brautwerbung ist im Tristan folgender-
mafien reprdasentiert: Es gibt keine obligatorische Herrscherbeschreibung innerhalb
der Brautwerbung, stattdessen aber ein weit vorgezogenes Herrscherlob Markes be-
reits anldsslich der Ankunft Riwalins am Markehof (V. 421-453); es gibt nicht eine,
sondern zwei Ratszenen, wobei die zweite die Heiratsunwilligkeit Markes durch
seine Zusage zur Werbung korrigiert; Hilfeverpflichtung, Botensuche, Botenbestim-
mung und Botenausriistung sind realisiert. Das vordergriindig schemagebundene Er-
zdhlen verhiillt, dass das eigentliche Movens dieser Brautwerbung im Tristan eben
nicht die obligatorische Sicherung der Herrschaft bzw. der Erbfolge ist, sondern die
Intrige des Hofes gegen Tristan. Der potentielle Thronerbe soll im Zuge der gefahrli-
chen Brautwerbung beseitigt und dadurch der Platz fiir einen anderen Thronnach-
folger frei werden; der Zweck der Brautwerbung ist hier also pervertiert.



Die Brautwerbung bei Gottfried

4.2.2.2 | Tristans Drachenkampf und der betriigerische Truchsess

Zweite Irlandreise: Es schliefit sich die eigentliche Werbungsfahrt iiber See an, die
Tristan als kundigen und auflergewohnlichen Werbungshelfer installiert. Vor Weise-
fort (V. 8679), das meint Wexford, die alte Konigsstadt im Siidosten Irlands, 1dsst Tris-
tan ankern. Um der Rache Gurmuns zu entgehen, wird das »Paradigma der Liigen-
geschichten« (Warning 2003, S. 192) fortgesetzt. Tristan gibt sich und seine cumpa-
nie (V. 8803) als werbende liute (V. 8800) aus, als Handelsherren aus der Normandie,
die durch widrige Winde vom Kurse abgekommen seien. Die Kaufmannslist hat Er-
folg, nach reichem Goldgeschenk wird Tristan von Gurmuns Marschall Schutz ge-
wahrt. Wiederum also kiindigt eine Schifffahrt eine Identitdtsverdnderung an: Die
erste Seefahrt im Rahmen von Tristans Entfiihrung reprdasentiert die unfreiwillige Be-
endigung seiner Kindheit und die Trennung von Rual; die erste Uberfahrt nach Irland
zeigt ihn als Heilungsbediirftigen und als kunstreichen spilman, die zweite Uber-
fahrt als Werbungshelfer und falschen Kaufmann.

Tristan als Heros — der Drachenkampf: Tristan weifs zu diesem Zeitpunkt be-
reits, dass ein Drache das Land verwiistet und dass es einen Eid des Konigs gibt,
demjenigen, der den Drachen (leide vdlant, V. 8905) totet, seine Tochter Isolde zu
geben, falls dieser edel und ritter waere (V. 8913). Dieser Eid des Konigs ist eine
»Auslobung, ein »einseitiger Muntvertrag« und hat damit den »Charakter eines
rechtlich verbindlichen einseitigen Schuldversprechens« (Combridge 1964, S. 57 f.).
Hinsichtlich der Drachentdtung wurde von einem Mdrchenmotiv gesprochen (zum
Beispiel Kuhn 1980, S. 18; Karg 1994, S. 80); das meint genauer ein stoffgeschicht-
lich altes Substrat, ein mythisches Relikt keltischer Erzdhlungen, das unldsbare Auf-
gaben bezeichnet. Beziiglich des narrativen Musters der gefdhrlichen Brautwerbung
ist die Drachentotung das Bindeglied zur Braut und meint hier die Losung riskanter
Auftrage durch den auergewohnlichen Werbungshelfer (vgl. Hammer 2007, S. 106),
denn Tausende haben im Kampf gegen den Drachen bereits ihr Leben verloren
(V. 8916).

Die Drachenzunge als Wahrzeichen: Tristan hort diese Geschichten von gefdhr-
lichem Drachenkampf und zu erringender Prinzessin: Das motiviert den Helden, die
Reise anzutreten (V. 8921 f.). Tristan besiegt den Drachen und schneidet ihm als Be-
weis die Zunge heraus (zur ausgeschnittenen Zunge als Wahrzeichen vgl. Hertz
1907, S.5291.):

daz swert daz stach er [Tristan] zuo dem sper ~ verre in daz lant erhal

zem herzen in unz an die hant. und Tristan harte sére erschrac.
nu lie der veige vdlant und alse der trache do gelac,
einen déz und eine stimme daz er in toten gesach,

0 griulich und so grimme den giel er im if brach,

iiz sinem veigen giele, mit micheler arbeit.

als himel und erde viele iz dem rachen er im sneit
und daz der selbe mortschal der zungen mit dem swerte

(Tristans Drachenkampf; Gottfried, V. 9046-9061)

Vor Erschopfung fallt Tristan in einen Tiimpel, die giftig-stinkende Drachenzunge,
die er bei sich tragt, raubt ihm die Besinnung, so dass er, den Mund {iber Wasser, Tag
und Nacht darin liegt.

Der betriigerische Truchsess — Kampfparodie: Dies nutzt ein betriigerischer
Truchsess, der zuvor noch vor dem Drachen floh, um die tote Kreatur fiir sich ein-
zufordern. Der Scheinkampf mit dem toten Drachen und der >Sieg« des Betriigers

65



66

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

nehmen ganze hundert Verse ein (V. 9111-9210). Die Kampfparodie wurde als »Kritik
am modischen Frauenrittertum« gelesen, die sich im spateren Gerichtsrede-Duell
fortsetze (Krohn 2005, S.155). Als Beweisstiick schneidet der leide truhsaeze (V.
9142) dem Drachen den Kopf ab, gibt sich am irischen Hof als Drachentéter aus und
fordert Isolde fiir sich (V. 9254-9257). Die Prinzessin will sich aber lieber ein Messer
ins Herz stofden, als den Truchsess zu heiraten (V. 9217): Die Schonste will nur den
Besten, so lautet die mythische Basisregel. Der Truchsess ist jedoch bei weitem nicht
der Beste, er ist nur ein Liigner und Betriiger. Tristan dagegen ist nach »dem Sieg iiber
Morold [...] der Isolde wiirdigste Ritter, und im Gegensatz zum feigen Truchsef; hat
er auch im Drachenkampf sein Anrecht auf die Braut unter Beweis gestellt« (Oswald
2001, S. 148). Es geht im Folgenden darum, dies an den Tag zu bringen und dem Dra-
chentoter Tristan zu seinem Recht zu verhelfen. Dabei spielen drei Frauen die ent-
scheidende Rolle, denn im folgenden Spiel um Wahrheit und Liige haben die beiden
Isolden und Brangdne das Sagen: Irland ist das Land der machtigen Feen (siehe un-
ten sowie Kap. 13).

Rettung Tristans durch die Frauen: Es ist diu wise [sét (V. 9404), die den AnstoR
zur Aufdeckung der Liigen gibt. Denn sie befragt ir tougenliche liste (V. 9301), ihre
geheimen Kiinste, und sieht im Traum daz ez niht alsé geschach, / als der lantschal
sagete (V. 9304 f.). Zusammen mit Brangdne machen sich die beiden Isolden auf,
Tristan zu suchen. Die junge Isolde findet Tristan zuerst, die Mutter entdeckt das Be-
weismittel der Drachenzunge und heilt Tristan mit Theriak (triaken, V. 9436) von
den giftigen Dampfen der Zunge, ihre Tochter erkennt in ihm den vermeintlichen
Spielmann Tantris. Bei der Auffindung erfdhrt der ohnmadachtige Tristan eine >Frag-
mentierungs, die Kellermann (2002) als bedeutungsvoll erkennen will: »Die K&nigin
nimmt den physischen Korper wahr, Brangdne das fiir die Welt des Hofes und die
Brautwerbungsstory wesentliche Erkennungszeichen des Drachentéters und Isolde
den Mann und Menschen, dessen ritterliche Riistung schon auf den ebenbiirtigen
Partner hindeutet« (S. 147).

Heimlich wird Tristan weggebracht und die Frauen pflegen ihn. Als Tantris-Tris-
tan der Konigin erzahlt, er habe den Drachen nur erschlagen, um desto besser vride
unde gendde (V. 9543) bei der Bevolkerung zu finden (das ist eine weitere List-Liige),
verspricht im Gegenzug die Konigin Tristan vride unde gendde (V. 9545), also Schutz
und Wohlwollen, und dass ihm in Irland bei ihrer triuwe und ére niemals Leid ge-
schehe:

[Kénigin Isolde:] mine triuwe und min ére,
»nein zwdre Tantris, ez entuot. sé hie, die nim in djne hant.
umbe din leben und umbe din guot daz dir niemer ze Irlant
ensorge ni niemére. bi minem lebene leit geschiht.«

(Schutzversprechen der Konigin Isolde fiir Tantris-Tristan; Gottfried, V. 9559-9565)

Dieses Schutzversprechen spielt in der spadteren Badszene (siehe Kap.4.2.2.3) eine
gewichtige Rolle.

Tristan verdankt sein Leben also den Frauen. Im Zuge der Auffindung Tristans be-
schreibt der Erzdhler die drei Frauen des irischen Hofes »in terms of astronomical
phenomena: Isét diu liehte sunne / und ouch ir muoter Isét / daz vréliche morgenrot,
/ diu stolze Brangaene / daz schoene volmaene [...], implying both a religious dimen-
sion - the women appear as the guiding stars or moon for Tristan and offer him sal-
vation - and political power and influence at the same time« (Classen 2004, S.43f.).
Die Konigin wird immer wieder als diu wise bezeichnet, was auch die magische Heil-



Die Brautwerbung bei Gottfried

kunst mit einschlief$t: »Queen Isolde is an herbalist and physician second to none, a
woman whose skills as a healer are augmented by occult powers (clairvoyant dreams,
the love potion). These realms of knowledge are conventionally associated in fiction
with (magical) female power« (Rasmussen 2000, S. 43). Irland »is constructed as wo-
man’s space« (Sterling-Hellenbrand 2001, S.168). Die Handlungen gehen von den
Frauen aus, und auch das kann man als Hinweis darauf lesen, dass die beiden Isol-
den und Brangdne eigentlich aus der keltischen Anderwelt kommen (vgl. Schindele
1971, S. 32). Denn eigentlich ist in literarischen Texten um 1200 die weibliche Rollen-
iberschreitung negativ sanktioniert, die Frau verfiigt iber einen sehr begrenzten Ak-
tionsraum (siehe Kap. 13).

Wenn es auch die Konigin ist, der das Leben Tristans bisher zwei Mal in die Hand
gegeben wurde (Heilung der Moroldwunde, Heilung vom Gifthauch der Drachen-
zunge, ein drittes Mal wird in der Badszene erfolgen), so spielt doch ebenso die Prin-
zessin innerhalb der ersten Irlandreise eine gewichtige Rolle: Denn es ist die junge
Isolde, die den im Drachenkampf verwundeten Tristan findet und ihn als den ver-
meintlichen Tantris erkennt, sie ist es, die in der Badszene Schwertscharte und Split-
ter zusammendenken und das Anagramm von >Tantris< als >Tristan< 16sen wird. All
dies scheint die Bestimmung Tristans fiir Isolde zu markieren. Vorausdeutend auf die
todbringende Passion spricht denn auch der Erzdhler bei der Auffindung Tristans
von Isoldes leben unde ir tot (V. 9372). Allerdings sind diese entscheidenden Entde-
ckungen der Prinzessin erst durch die Konigin ermoglicht. Denn deren Wahrtraum
provoziert die Suche nach dem wahren Drachentéter, ihre Medizin heilt Tristan und
sie findet und bewahrt den Schwertsplitter auf (vgl. hierzu Wagner 1973, S. 54).

4.2.2.3 | Doppelte Wahrheitsfindung: Splitterepisode und
Entlarvung des Truchsess

Entdeckung und Rettung Tristans bilden den Auftakt der 6ffentlichen Wahrheitsfin-
dung um den wahren Drachentéter, der Identitdtsenthiillung von Tantris-Tristan so-
wie der Brautiibergabe. All dies wird in fiinf ineinander verschachtelten Erzahlstran-
gen geleistet: Erster Gerichtstag in Wexford, Badszene, Versohnung Gurmuns mit
Tristan und Ubermittlung des Werbungsauftrags Markes, zweiter Gerichtstag, Uber-
gabe der Braut an Tristan.

Der betriigerische Truchsess — erster Gerichtstag: Der Gerichtstag, den Konig
Gurmun in Wexford anberaumt, soll die Anspriiche des Truchsess auf die Prinzessin
kldren. Noch vor Beginn der Verhandlung wird offensichtlich, dass die Umstdnde un-
gewohnlich sein werden. Denn zwar fragt Gurmun vorschriftsmaftig sine man und
sine mdge um Rat (V. 9705), doch wird das nicht weiter verfolgt, weil der Konig dann
seine Ehefrau als Ratgeberin (V. 9728) einsetzt: »In fact, Gurmun trusts his wife more
than all his political advisors and admits to her that he is entirely confused and at a
loss how to handle the difficult case« (Classen 2004, S. 48). Das ungewohnliche Pro-
cedere wird damit begriindet, dass die Konigin schoene unde wisheit (V. 9721) be-
sitzt, so dass sie dem Konig wol mohte liep sin (V. 9723). Konigin Isolde entdeckt
Gurmun die Wahrheit hinsichtlich des Truchsess und beruhigt den Konig: enviirhtet
iu ze nihte (V. 9748).

Alles geht nach Plan: Der Truchsess fordert die Prinzessin als Lohn, zeigt als ur-
kiinde (V. 9816), als Beweis also, den Drachenkopf, die Kénigin weist auf die unver-
diente Forderung (ungedienet, V. 9823). Als der Truchsess daraufhin nur mehr mit

67



68

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

dem Konig verhandeln will, bestadtigt Gurmun ausdriicklich seine Ehefrau als Repra-
sentantin der Familie: vrouwe, sprechet ir / viir iuch, viir Isoét und viir mich (V. 98301.).
Gurmun gibt also der Konigin »full credit for her intelligence and political influence«
(Classen 2004, S.48). Als sich dann auch noch die Prinzessin einschaltet und ver-
kiindet, dass sie den Truchsess niemals lieben werde (V. 9864), kommt es zu einem
30 Verse umfassenden misogynen Anwurf des Truchsess gegen alle Frauen, die das
Bose fiir gut und das Gute fiir bose hielten (V. 9866-9896). Die Konigin schldgt den
Truchsess daraufhin mit seinen eigenen Waffen: Seine Argumente seien so, als ob sie
von Frauen erdacht worden seien, er selbst habe vrouwen site (V. 9912) angenom-
men und der manne art (V. 9908) verloren. Abschlief}end wird ein Zweikampf zwi-
schen dem Truchsess und dem noch nicht namentlich genannten wahren Drachentd-
ter vereinbart.

Konigin Isolde als »>political leader« Dass das Procedere dieses ersten Gerichts-
tags hochst ungewohnlich ist, wird vor allem in der Gender-Forschung (siehe
Kap. 13) mehrfach angemerkt. Moglicherweise hdngt die besondere Rolle der Koni-
gin damit zusammen, dass »twelfth-century Irish society provided surprisingly much
free space for (noble) women, which in turn finds its expression in contemporary li-
terary sources« (Classen 2004, S. 52). Classen resiimmiert hinsichtlich der Gerichts-
szene: »the honor of the entire kingdom is at stake, and it is the queen alone who can
win the legal battle against the steward« (ebd. S. 50):

The assembly of Irish lords [...] does not exert any real influence and is actually ridiculed by
the narrator [...]. The debate between the queen and the steward immediately demonstrates
her absolute superiority and sovereignty over the steward because she does not even have to
develop her own rhetorical strategy and can simply reiterate his own arguments [...] by satiri-
cally turning them into their opposite (ebd., S.49).

Nach Rasmussen (2003) ist die Konigin »portrayed as a shrewd political leader and
diplomat without any detectable skepticism, cynicism, or hostility on the narrator’s
part« (S.139). Kellermann-Haaf (1986) konstatierte die »ungewo6hnlichen Befug-
nisse« (S.71) der Konigin.

Der zweite Gerichtstag dann setzt den Identitdtserweis Tristans voraus, dieser er-
folgt in der Badszene.

Die Badszene - Splitterepisode: Herzstiick des narrativen Schemas der gefahrli-
chen Brautwerbung ist die Kemenatenszene, in der sich Braut und Werber (bzw.
Werbungshelfer) begegnen und die Frau ihre Zustimmung zur Werbung gibt. In ge-
wisser Hinsicht 1dsst sich die Szene, in der Isolde auf Tristan im Bad trifft, als Zitat
einer solchen Kemenatenszene lesen, wenn auch das ganze Setting pervertiert
scheint: Der Ort, das Bad, ist nicht angemessen, und vor allem ist das Ganze eine ge-
fahrliche Begegnung anstatt eines einvernehmlichen Konsenses.

Noch aufierhalb des Bades sieht Isolde Tristan dicke tougen (V. 9995), also heim-
lich, auf die Hinde und in die Augen, auf seine Arme und Beine: »Was Gottfried uns
hier mit Isoldes Augen sehen lafit, ist der soziale adlige Korper Tristans, der ausge-
zeichnet ist durch Korperschonheit, hofisches Gebaren, physische und geistige Qua-
litdten« (Kellermann 2002, S. 148). Isolde beschaut immer wieder die Riistung Tris-
tans, und es ist die Rede von ihrer Herzensqual (herzequdle, V. 10059). Dies wurde
vor allem in der alteren Forschung als ein Indiz fiir das Vorhandensein von Minne
bereits vor dem Minnetrank gelesen (siehe Kap. 5.3.4). Die Prinzessin bespehete in
obene hin zetal (V. 10000), sie mustert den Verwundeten also von oben bis unten
ausgiebig, namlich dicke (V. 9992) und in izer mdze (V. 9993) - und dann heifit es:



swaz maget an manne spehen sol, / daz geviel ir allez an im wol / und lobete ez in ir
muote (V. 10001-10003). Tristan gefdllt ihr also und sie bedauert, dass er nur ein
Spielmann sei, ein so stattlicher Mann sollte guot und ére (V. 10029) haben, also Be-
sitz und Ansehen, er sollte eigentlich Herrscher sein (V. 10020-10022). Die Diskre-
panz zwischen adligem Korper und angenommener nichtadliger Rolle wird hier also
sogar in der Figurenrede zum Thema.

Isolde zieht gelustic unde gelengic (V. 10068), also neugierig und begehrlich, Tris-
tans Schwert aus der Scheide. Dabei fillt ihr die Scharte auf, sie holt den aufbewahr-
ten Splitter und setzt ihn ein (V. 10080). Splitter und Beschaddigung passen zusam-
men und Isolde erkennt, dass der vorgebliche Tantris Tristan sein miisse, der ihren
Onkel erschlug. Isolde stellt die Silben der beiden Namen um, vorwarts liest sie Tris-
tan, riickwarts liest sie Tantris:

Die Brautwerbung bei Gottfried

»Tantris« sprach si »und Tristan, nu begunde s’an in beiden

dd ist binamen heinliche an.« die sillaben scheiden

nu si die namen begunde und sazte ndch alse vor

zetriben in dem munde, und kam rehte if des namen spor.
nu geviel si an die buochstabe, si vant ir ursuoche dar an.

da man si beide schepfet abe, viir sich s las si Tristan,

und vant in disem al zehant her wider s6 las si Tantris.

die selben, die s’in jenem vant.

(Die Splitterepisode: Isolde erkennt Tantris als Tristan; Gottfried, V. 10107-10121)

Isolde hat mit der Auflosung des Anagramms nun »doppelte Gewifheit iiber die
Identitét ihres Todfeindes gewonnen: durch das materielle Komplement, den Splitter,
und - anschlieftend - das verbale Komplement, den Namen Tristan, den sie aus Tan-
tris um- und herstellt« (Kellermann 2002, S. 148). Isolde sucht Tristan auf, der im Bad
sitzt, stellt ihn zur Rede und droht ihm den Tod an: Tantris unde Tristan. / die zwéne
sint ein veiger man (V. 101491.), also todgeweiht. Die Konigin kommt hinzu, tadelt
ihre Tochter wegen des Schwertes, woraufhin die junge Isolde das Geheimnis offen-
bart und den wehrlosen Tristan mit dessen eigenem Schwert durchbohren will (V.
10180). Die Mutter erinnert jedoch an ihr Schutzversprechen: er [Tristan] ist in miner
huote / mit libe und mit guote (V. 10213 f.). Die Konigin darf ihrem Racheverlangen
nicht nachgeben, hatte sie doch Tristan bei ihrer ére und ihrer triuwe Schutz verspro-
chen. Es ist also nicht so, dass die »bifigurale Isolde-Konzeption Gottfrieds« (Mdlzer
1991, S. 115) auch das Rachemotiv doppelt.

zorn unde wipheit: Anschlieffend wird ausfiihrlich beteuert, dass die junge Isolde
aufgrund ihrer siiezen wipheit Tristan ohnehin nicht hatte erschlagen kdnnen, ob-
wohl zorn unde wipheit (V. 10260) in ihr kimpften. wipheit gilt neben der ére als
»hochstes Gut der hofischen Dame« (Mdlzer 1991, S.117). Wenn die wipheit iiber
den zorn siegt, dann siegt die »aufgekldrte hofische Norm, die in der Erziehung
grundgelegte Verbindung von Vernunft (sin) und Etikette (schoene site) [...] iiber die
archaischen Obsessionen und Gewaltmechanismen« (Kiisters 1986, S. 163):

[Isolde] horte ir vint unde sahen zorn unde wipheit,

und mohte sin doch niht geslahen. diu iibele bi ein ander zement,

diu siieze wipheit lag ir an swd si sich ze handen nement.
unde zucte si dd van. s0 zorn an [solde

an ir striten harte den vint slahen wolde,

die zwo widerwarte, 50 gie diu siieze wipheit zuo.

die widerwarten conterfeit »nein« sprach si suoze »niene tuo!«

(Isolde will Tristan im Bad toten: zorn unde wipheit im Kampf; Gottfried, V. 10253-10266)

69



70

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

Zorn steht einer hofischen Dame aufgrund der geforderten hofischen Affektkontrolle
nicht zu (vgl. Gephart 2009, S.42). Jedoch galt ebenso die Vorstellung, dass »sich
insbesondere Leidenschaften wie die Liebe oder der Zorn aus physiologischen Griin-
den - die mittelalterliche Medizin war eminent psychosomatisch - nicht oder nur mit
grofiter Anstrengung geheimhalten lassen« (von Moos 1997, S.94). Tristan weist
Isolde darauf hin, dass sie im Falle eines Mordes an ihm iemer an den éren tét (V.
10160) sei. Der »hier von Tristan eingesetzte Ehrbegriff markiert eben nicht mehr die
soziale Verpflichtung der adligen Person, die aus ihrer Sippen- und Verwandtschafts-
bindung erwdachst und der Tristan selbst beim Totschlag Morgans noch ohne Zogern
gefolgt war, sondern fungiert als Regulativ normierten Verhaltens im Kulturkreis ei-
ner hofischen Zivilisation und Reprasentation« (Kiisters 1986, S. 163). Zieht man an-
dersherum die sagenmythische Dimension Irlands heran, der die beiden Isolden ei-
gentlich zugehoren, so bedeutet Isoldes Racheverzicht eine Fehlleistung, besteht
doch im mythischen Register auch fiir die Frau eine Rachepflicht:

By bringing into opposition >»womanhood« and »angers, this passage gives both terms a new
meaning in relation to each other. Womanhood now excludes anger, and no longer connotes
the women of Irish legend, but a more subdued type of femininity, while anger, formerly asso-
ciated with the ancient bisexual clanic duty of vengeance, is now reserved for -manhood« (Ra-
bine 2002, S. 65).

Gurmuns Versohnung mit Tristan: Die Versohnung mit den Frauen nutzt Tristan,
um seinen Werbungsauftrag anzudeuten und darauf zu verweisen, dass der edele[]
kiinic (V. 10507) Marke vil richer (V. 10514) als Gurmun sei. Die Konigin ist erfreut,
die beiden Isolden sowie Brangdne geben Tristan den Versohnungskuss, wenn auch
die Prinzessin mit langer widerunge (V. 10536). Der Friedens- oder Versohnungskuss
(osculum reconciliatorium<) galt als »Symbol behobener Feindschaft« (Stratz 1991,
Sp. 1591). In der mittelalterlichen Gesellschaft »versichert man sich verbal, aber fast
mehr noch nonverbal durch Gesten, Zeichen und Rituale der Wertschdtzung Hoch-
achtung« (Althoff 1997, S. 228). Die Konigin ist Tristans Flirsprecherin bei Gurmun
und dieser gibt ihr ein Blankoversprechen: swaz ir wellet, deist getan (V. 10635).

Die Konigin fordert ihren Ehemann daraufhin auf, Tristan, der ihren bruoder sluoc
(V. 10640), seine minne (V. 10642) und hulde (V. 10643) angedeihen zu lassen. Der
Konig registriert den Hinweis auf die Sippe und bestatigt, dass Morold mit der Koni-
gin enger verwandt war als er mit ihm - das soll heifien: Die Rache an Tristan ist ihre,
nicht seine Angelegenheit. Tristan wird geholt, Gurmun entsagt seinem zorn, wenn
auch nur ungerne (V. 10667), wieder werden Versohnungskiisse getauscht und Tris-
tan erzdhlt Gurmun vom Drachensieg und Markes Werbungsauftrag. Gurmun for-
dert Zeugen - und jetzt kommen plotzlich wieder die auf dem Meer zuriickgelasse-
nen Gefdhrten ins Spiel: Kurvenal wird geholt, Tristan begunde dé / brittinsch spre-
chen (V. 10736f.) und gibt den Auftrag, seinen lanthérren (V. 10748) und ouch den
rittern darzuo (V. 10749) zu sagen, dass sie am ndchsten Morgen voll ausgertistet
sein sollen unde gekleit / mit der aller besten wdt (V. 10752 £.); ihm selbst sollen in
der Friihe seine Kleinodien und seine Kleider von dem allerbesten snite (V. 10762) ge-
schickt werden. All dies weist auf den zweiten Gerichtstag.

Der betriigerische Truchsess — zweiter Gerichtstag: Der Bericht iiber den zwei-
ten Gerichtstag ist zundchst ein Paradebeispiel hinsichtlich adliger Statusreprdsenta-
tion. Wiederum wird in der Beschreibung astronomisches Vokabular verwendet: Die
Konigin Isolde, daz vréliche morgenrét (V. 10886), fiihrt ir sunnen an ir hant, / daz
wunder von Irlant (V. 10887 £.), die Prinzessin also, und Brangane ist daz schoene vol-



Die Brautwerbung bei Gottfried

maene (V. 11082). »Licht oder gar Sonne [zdhlen] zu den hadufigsten Metaphern der
Ehre« (Rocke 1990, S. 46). Nicht zufillig wurde die Sonnen- bzw. Mondmetaphorik
bereits bei der Auffindung des Drachens durch die Frauen verwendet, denn das Licht
des Tages, primadr die Sonne, sekundar aber auch das Licht der Nacht, der Mond, die-
nen der Rechtswahrung und -sicherung (vgl. Wenzel 1988b, S.350f.). Uber Seiten
wird das Aufere der Prinzessin geschildert, ihr herrlicher Kérper suoze gebildet iiber
al (V. 10893), die kostbare Kleidung; der Papageienvergleich (V. 10995) ist nicht pe-
jorativ, sondern unterstreicht den Prachtaufwand.

Auch Tristans Korper und seine Kleider entsprechen einander in wunderbarer
Weise: sin geschepfede und sin wat / die gehullen wunnecliche in ein. / si bildeten un-
der in zwein / einen ritterlichen man (V. 11098-11101). Der Prachtaufwand ist exorbi-
tant, kostbare Edelsteine und wunderbare Stoffe schmiicken ihn. Der adlige Kérper
Tristans und seine Kleider bzw. seine Verkleidungen sind nicht mehr diskrepant,
sondern passen nunmehr genau zueinander. Dass die mittelalterliche Literatur Pra-
senzeffekte erzeugt, dass ihr Visualitdt progammatisch eingeschrieben ist, wird hier
exemplarisch deutlich. Denn die herrschaftliche Kleidung Tristans und seine wun-
derbare Erscheinung zeigen jetzt addquat seinen Status an: Personale Identitdt ist an
die Oberfldche der kdrperlichen Gestalt gebunden, die Kleidung ist als »zweite Haut«
(von Moos 2004a, S. 135) Statusindikator. Die Ideologie des adligen Korpers, die die
»Ubereinstimmung zwischen der Person und ihrem sichtbaren Auferen« (Schulz
2008, S. 8) meint, geht jetzt bei Tristan vollstdndig auf und wird iz maneges mannes
munde (V. 11197) enthusiastisch quittiert: wa geschuof ie got figiure baz / ze ritterli-
chem rehte? (V. 11204 f£.).

Die sprechende Inszenierung, die den herrlichen Tristan in der Mitte neben dem
Konig auf der einen und die wunderbaren Isolden auf der anderen Seite platziert (V.
11184-11186), bildet die Kontrastfolie zum Truchsess, der truoc / den ezzich in den
ougen (V. 11218f.). Die essigsaure Miene des Betriigers deutet das Folgende voraus,
der Prozess wird jetzt in aller Eile abgewickelt. Die Drachenzunge gilt als Beweis und
die hérren sprachen alle (V. 11265): unser iegelich der weiz daz wol, / ob man ze rehte
reden sol, / der aller érest dar kam / und die zungen dd nam, / der sluoc ouch den ser-
pant (11269-11273). Der Zweikampf mit dem betriigerischen Truchsess unterbleibt,
weil diesem sine mdge und sine man (V. 11311) davon abraten: Die ganze Sache sei
ohne Ehre, er solle wenigstens das Leben behalten. der arme truhsaeze was / ir gige
unde ir rotte (V. 11360f.), das heifst, der Truchsess ist jetzt am Ende allgemein Ziel
von Spott und Hohn - und sus nam der valsch ein ende / mit offenlicher schende (V.
11364 1.).

Ubergabe der Braut an Tristan zur Heimfiihrung: Konsequenz des Wahrheits-
erweises bzw. der Bestdtigung Tristans als Drachentoter sind diu suone (V. 11383)
Gurmuns mit Tristan (dessen Versohnung also, die von den lanthérren, V. 11382, gut
geheifen wird) sowie die Annahme des Werbungsauftrags. Gurmuns Ubergabe sei-
ner Tochter an Tristan wird nur kurz berichtet: Hie mite bevalch Gurmiin zehant /
Isolde hant von hande / ir vinde Tristande (V. 11398-11400). Dass Isolde Tristans
vinde ist, erkldrt der Erzdhler damit, dass Isolde Tristan immer noch hasse (V. 11402).
Cornwall soll Isoldes Morgengabe sein und sie Herrin iiber ganz England (V. 11391~
11397). Der »Schwur des Werbers, Isold mit der Morgengabe Cornwall auszustatten,
geniigt als Eheverpflichtung« (Haug 2011, S. 510). Die Morgengabe dient der Witwen-
versorgung und war »im englischen Recht der Anlaf zu der 6ffentlich vor der Kir-
chentiir eingegangenen Ehe und unterschied diese von der zwar giiltigen, aber fiir
die Frau ohne vermogensrechtliche Folgen heimlich geschlossenen Ehe« (Combridge

71



72

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

1964, S. 68). Das »ganze ist also eine Zeremonie der Ubergabe zur Heimfiihrung, ver-
bunden mit dem Gel6bnis, der Braut eine >Morgengabe« zuzuteilen, durch die sie als
Hausherrin und rechtmdfiige Gattin ausgewiesen wird« (Schroter 1985, S. 318f.)

Isolde selbst wird also nicht gefragt, ein eindeutiges »Ja< zu Marke als Vorausset-
zung einer Konsensehe wird nie formuliert. Im Gegenteil wird bei der Uberfahrt nach
Cornwall durch Erzdhlerkommentar festgehalten, dass Isolde Marke nicht zum Ehe-
mann haben will (siehe unten). Im vorliegenden Fall dominiert also das altherge-
brachte Eherecht der autoritativen Sippenvergabe (= Ubergabe der Braut durch Gur-
mun) die seit 1150 relevante Konsensehe (siehe unten). Es muss auffallen, dass
Marke in dieser Passage nicht genannt wird: Es ist lediglich der Werbungshelfer Tris-
tan, nicht der Werber selbst, der die entscheidende Rolle spielt. Das Register der my-
thischen Drachentotung (die Prinzessin wird an den Drachenbezwinger iibergeben)
dominiert an dieser Stelle Tristans Rolle als Brautwerbungshelfer.

4.2.2.4 | Hochzeit, Eherechtsproblematik und Brautnachtbetrug

Aus struktureller Sicht (im Hinblick auf das Brautwerbungsschema) befindet man
sich jetzt beim Erzdahlkomplex >Heimfiihrung der Braut, Hochzeit und Beilager«. Die
Heimfiihrung der Braut ist im Tristan jedoch empfindlich gestort. Bei der Uberfahrt
nach Cornwall kommt es aufgrund des zauberischen Minnetranks zum >Kurzschluss«
zwischen Werbungshelfer und Braut, also Tristan und Isolde (siehe Kap. 5). Der Min-
netrank bewirkt unauflgsliche Liebe zwischen beiden, deshalb wird das Beilager mit
dem aus struktureller Sicht >Falschen< noch auf dem Schiff vollzogen. Dennoch
kommt es an Land zu einer Vermdhlung mit dem vermeintlich >Richtigen, also Konig
Marke. Bei der Landung schickt Tristan sofort Boten zu Marke, dort empfdngt man
dann Landsleute und Fremde in grofer Zahl, den Landbaronen wird ausgerichtet,
dass in 18 Tagen Hochzeit sei - doch werden dann das Fest selbst und der Akt der
Eheschlieffung merkwiirdig kurz erzdhlt. In der Bestdtigungsformel, dass Isolde
nunmehr verméahlt wurde, ist auffilligerweise von Marke gar nicht die Rede, doch
spielt bezeichnenderweise wiederum Tristan eine Rolle, denn dieser wird als Erbe
bestimmt, wenn die Ehe kinderlos bleiben sollte: Nu si z’ir é bestatet wart / und an ir
rehte bewart, / daz Curnewal und Engelant / s wart besetzet in ir hant, / ob si niht
erben baere, / daz Tristan erbe waere (V. 12569-12574).

Eherechtsproblematik: Warum wird die Vermdhlung Isoldes so auffallend
knapp berichtet? Moglicherweise deshalb, weil Isolde nach germanischem und
nach kanonischem Recht ldngst verheiratet ist, freilich mit dem strukturell »fal-
schen« Mann, dem Werbungshelfer Tristan. Denn nach germanischem Recht kon-
stituiert bereits das Beilager die Ehe (vgl. Schott 1986, Sp.1629; Schulz 2005,
S.173). Hinsichtlich der zeitgendssisch relevanten Eheschlieffungspraxis der Kon-
sensehe haben Tristan und Isolde langst das erforderliche einvernehmliche >Ja« for-
muliert. Denn nach Vorgabe des sich seit dem 12. Jahrhundert etablierenden kano-
nischen Rechts stiftet das beiderseitige >Ja« der prospektiven Ehepartner das Sakra-
ment der Ehe, die zudem durch das Beilager unaufloslich ist und damit eine zweite
Eheschliefung (die Ehe mit Marke) ungiiltig macht. Auerdem war zuvor bei der
Uberfahrt nach Cornwall eindeutig bestitigt worden, dass Isolde Marke nicht zum
Ehemann haben will: daz diu schoene Isot / dem manne werden solte, / dem si niht
werden wolte (V. 12400-12402). Deutet man das als implizite Konsensabfrage, so
wird hier das klare >Nein« eines prospektiven Ehepartners formuliert, das Zustan-



Die Brautwerbung bei Gottfried

dekommen einer Konsensehe zwischen Isolde und Marke ist damit ausgeschlos-
sen. Zudem bedeutet die Vereinigung Isoldes mit Tristan »daf} Isolde nunmehr in
demselben Verwandtschaftsverhdltnis zu Marke steht wie Tristan. Folglich steht
die Eheschlieffung Markes und Isoldes vor einem uniiberwindlichen kanonischen
Ehehindernis und ist nur scheinbar legitim« (Combridge 1964, S. 78). Im Sinne der
mythischen Basisregel »Dem Besten die Schonste« ist ohnehin Tristan der »Rich-
tige«. Isolde nimmt zwar das Eheleben mit Marke auf, sie verzichtet jedoch auch
nicht auf Tristan, beide haben von morgens bis abends vielfdltige Vergniigungen
(V. 12684-12687).

Der Brautnachtbetrug — Die untergeschobene Zofe: Dass Isolde Konig Marke
nicht jungfrdulich iibergeben werden kann, wird schon friihzeitig zum Thema, denn
bereits wihrend der Uberfahrt nach Cornwall bedriickt Tristan und Isolde diese
Sorge. Mit der Abreise von Irland (und damit von ihrer Mutter, der Konigin) wird die
junge Isolde zur »dominierenden Frauengestalt« (Kellermann-Haaf 1986; S.76) -
und so findet sie jetzt einen list, / den allerbesten zuo der vrist (V. 12437 {.): Thre treue
Zofe Brangdne soll in der ersten Nacht bei Marke liegen, wan st was schoene und was
ouch maget (V. 12446); besser konnte man Marke nicht um sein Recht bringen (V.
12445). Der Erzdhler lizensiert den Betrug: Die Liebe lehrt aufrichtige Menschen auf
Betrug bedacht zu sein (V. 12447-12452), das wird bei den spdteren Listen des Lie-
bespaares (siehe Kap. 6.2) Programm sein.

Brangdne geht, wenn auch widerwillig, auf den Betrug ein. In Markes Kammer
sind jetzt vier Personen, der kiinic selbe und si driu (V. 12586). Brangdne und Isolde
tauschen die Kleider, Tristan fiihrt Brangdne zu Marke, fiir die das marter und nét (V.
12593) bedeutet, Isolde 16scht das Licht, Marke zieht Brangdne an sich. Der Erzdhler
spricht von Messing anstelle von Gold, von edel valsch (V. 12612), das Marke an die
Seite gelegt wird, der dies jedoch nicht bemerkt. Als Brangdne an Isoldes Stelle im
Bett ihre Aufgabe erfiillt hat, steht sie auf, Isolde ist zur Stelle und setzt sich ans Bett.
Marke verlangt nach Wein: dd volgete er dem site mite, / wan ez was in den ziten site
/ daz man des elliche phlac, / swer so bi einer megede lac (V. 12639-12642). Tristan
bringt Lichter und Wein: »Nach der Entjungferung der Braut bedarf der Akt [...] des
Lichtes der Offentlichkeit, da er rechtsverbindliche Funktion hat. Nun bringt ausge-
rechnet Tristan das Licht, um die Intimitdt von Brautigam und Braut wieder in die
hofische Sichtbarkeit zuriickzufiihren« (Baier 2005, S. 195). Marke und Isolde trin-
ken den Wein.

Hier und jetzt hdtte eigentlich der zauberische Minnetrank (siehe Kap. 5) gereicht
werden miissen, um ewige Liebe zwischen Marke und Isolde zu bewirken. Doch da-
von ist nichts mehr iibrig, Brangdne hatte den Rest ins Meer geworfen, nachdem Tris-
tan und Isolde wihrend der Uberfahrt nach Cornwall versehentlich davon getrunken
hatten. Der Erzdhler distanziert sich von anderen Fassungen, in denen davon die
Rede ist, dass der Trank noch vorhanden ist und nun auch Marke davon trinkt (V.
12650-12656). mit tougenlichem smerzen (V. 12661) legt sich nun Isolde zu Marke
ins Bett. Der Erzdhlerkommentar macht deutlich, dass Marke nicht der Richtige fiir
Isolde ist, er ist, wie im Morold- und Drachenkampf, der Tristan Unterlegene: Denn
Marke kann Gold von Messing nicht unterscheiden, ihm ist eine Frau wie die andere:
in dahte wip alse wip (V. 12666) - und so findet er jetzt genauso Vergniigen mit
Isolde wie zuvor mit Brangdne.

Rechtsanspriiche Tristans auf Isolde? Mit der Ubergabe Isoldes an Tristan wird
einerseits seinem Recht als Drachensieger Geniige getan. Aus dieser Sicht gehort
Isolde zu Tristan, doch andererseits muss er seine Rolle als Brautwerbungshelfer er-

73



74

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

fiillen und Isolde als Konig Markes Braut nach Cornwall bringen. So erinnert der Er-
zdhler denn auch kurz vor der Ankunft in Cornwall daran, dass, so angenehm auch
die Liebe sei, man doch stets der éren (V. 12509) gedenken miisse: swer sich an niht
wil kéren / wan an des libes gelust, / daz ist der éren verlust (V. 12510-12512) - und
das heif’t im vorliegenden konkreten Fall, dass Tristan Marke sin wip braehte (V.
12518). Es existieren also konkurrierende Anspriiche: Der Anspruch des Drachentd-
ters auf die »Siegerpramie« Isolde sowie die Verpflichtung Tristans als Brautwerber
Markes.

Diese konfliktiven Vorgaben werden in der Forschung wie folgt diskutiert. Bezieht
man das germanische und das kanonische Eherecht mit ein (siehe oben), so ist
Isolde ldngst mit Tristan verheiratet. Ein >Ja< zu Marke wird nie formuliert, ganz im
Gegenteil heifdt es dezidiert, dass Isolde Marke nicht zum Ehemann haben will (V.
12400-12402). Eine Konsensehe beider ist damit ausgeschlossen. Stolte (1940) geht
von einem »Rechtsanspruch auf den Besitz Isoldes« durch Tristan aus und begriindet
dies mit dem Sieg Tristans im Drachenkampf und dem anfidnglichen Eheverzicht
Markes zugunsten Tristans (S. 253 f.). Nach Karg (1994) wird Isolde durch den Dra-
chenkampf Tristans und seine Bestdtigung als Drachentéter in der Gerichtsszene
»handlungslogisch Tristans Besitz - seiner allein und ausschlieflich« (S. 80). Fiir Os-
wald (2001, S.141f.) besteht zwar ebenso ein Rechtsanspruch Tristans, allerdings
erst nach der Gandin-Episode (siehe zu dieser Kap. 6.2.1). Etwas anders sieht das
Dicke (1998), fiir ihn ist Tristan in der Gandin-Episode »Konigshelfer«, was »die Legi-
timationsverhdltnisse somit ambivalent, zweiwertig werden« (S.132) lasse. Com-
bridge (1964) sieht zwei Optionen: Durch den Drachenkampf musste Tristan den
»Gefiihlen der Leser nach [...] durchaus ein moralisches Anrecht auf Isolde habeng,
andererseits sei vom »Standpunkt des kanonischen Rechtes aus die Vergebung Isol-
des an Marke formal giiltig« (S. 60). Gerok-Reiter (2006) weist darauf hin, dass Marke
»Tristan an Rang iiberlegen [ist]; nach dem sozial-rechtlichen Codex ist somit er,
nicht Tristan fiir Isolde der addquate Partner« (S. 168).

4.3 | Die Brautwerbung bei Eilhart:
simmrame¢ und Schwalbenhaar

Die Heilungsfahrt: Die Heilungsfahrt Tristrants, also seine erste Fahrt nach Irland,
folgt dem Prinzip der keltischen >immram«. Der wie bei Gottfried durch Morolds
Schwert tddlich Vergiftete ldsst sich mit Schwert und Harfe allein auf ein Schiff brin-
gen, allerdings nicht, um Heilung, sondern um den Tod zu finden: Den Hinweis Mo-
rolds bei Gottfried, dass der Todgeweihte nur in Irland geheilt werden konne, kennt
Eilhart nicht. Doch der Wind treibt das Schiff ohne Steuerung geradewegs auf Irland
zu, am Strand erwartet Tristrant den Tod (Eilhart, V. 1205-1211). Bei Gottfried ist an
dieser Stelle bekanntlich von einer zielgerichteten Fahrt die Rede, hier halt der Steu-
ermann des Schiffes auf Befehl Tristans geradewegs auf Irland zu, wo man die zau-
berkundige Heilerin Konigin Isolde weif3. Die andere Motivierung der Irlandfahrt bei
Eilhart provoziert eine abweichende Heilungserzdhlung. Denn Tristrant wird hier
nicht durch eine zauberkundige Konigin geheilt, sondern der namenlose Vater der
jungen Isalde veranlasst seine Tochter, ein heilkrdftiges Wundpflaster zu iibersenden
(ebd. V. 1243-1255). Der Vergiftete wird geheilt, ohne dass dieser und Isalde sich
iiberhaupt sehen oder eine Heilerin in Gestalt der Konigin auftritt. Bei Eilhart gibt es
also keinen Bericht von Isoldes gelehrt-kiinstlerischer Ausbildung durch Tristan wie



Die Brautwerbung bei Eilhart: simmram« und Schwalbenhaar

bei Gottfried. Das Asthetisierungsprogramm Gottfrieds, das Tristan und Isolde als
ebenbiirtige Partner zeigt, fehlt bei Eilhart.

Die Schwalbenhaar-Episode: Bei Gottfried gibt es innerhalb des Brautwerbungs-
berichts harsche Kritik beziiglich der Schwalbenhaar-Episode bei Eilhart. Die Vorge-
schichte verlduft hier bei Eilhart zundchst dhnlich: Konig Marck entschliefit sich Tri-
strants wegen zur Ehelosigkeit (ebd. V. 1394-1398). Vasallen und Verwandte raten
und fordern Marck auf zu heiraten, weil sie Tristrant das Erbe nicht génnen (ebd. V.
1459-1464). Das alles ist bei Gottfried ebenso motiviert, im Folgenden weicht Eilhart
jedoch signifikant ab. Denn nach Tristans Heilungsfahrt gibt es bei Gottfried die
grofie Preisrede Tristans beziiglich Isoldes, und so konnen die Barone bei Gottfried
dann auch Marke auffordern, um die schone Isolde zu werben. Bei Eilhart gibt es
keine solche Lobrede auf Isalde, Marck will jedoch ebenso auf keinen Fall heiraten,
er griibelt verzweifelt, wie er den Hof auf gute Art dazu bringen konnte, von der For-
derung der Heirat Abstand zu nehmen. Da beginnen zwei Schwalben im Saal, auf-
einander einzuhacken und lassen dabei ein langes, wunderschones Haar fallen, das
Haar einer edlen Dame. Listig verkiindet Marck, nur die Trdgerin dieses Haares zur
Frau nehmen zu wollen:

ER waf schon und langk.

zuohand begunden schwalben zwo do nam der kiing den gedanck,
sich bissen in dem sal nun, dafl er wolt schowen.

die zu aim fenster in flugen. eff wafl von ainer frowen.

zuo ainem fenster si in zugen. do sprach er selber wider sich:
def wart der herr gewar. »hie mit will ich weren mich:

er sach ernstlich dar. der will ich zii wib begern.

do empfiel in ain har. sie miigend mich ir nit gewern.
merckt recht, efs ist war. mit kaim ding wer ich mich bag.

(Die Schwalbenhaar-Episode; Eilhart, V. 1442-1458)

Die Fiirsten fragen, wer diese Frau sei, der Konig erwidert, dass er das nicht wisse,
und die Fiirsten vermuten ganz richtig, dass Marck sich damit lediglich ihrer Forde-
rung zur Heirat entziehen will, da man diese unbekannte Frau ja niemals finden
konne. Tristrant greift in den Streit ein und bietet sich an, die Tragerin des Haares zu
suchen, vielleicht gewdhre ihm Gott die Gunst, sie irgendwo zu finden (ob ez got will
gertuichen, / ob ich si niergen vind in ainer schar / defs antwiirttend mir daf$ har, V.
1525-1527). Begleitet von hundert Rittern macht sich Tristrant auf die Reise.

Gottfrieds Quellenkritik: Gottfried beruft sich polemisch auf diese Schwalben-
haar-Geschichte. Der Erzdhler mokiert sich dariiber, dass eine Schwalbe aus Corn-
wall nach Irland gekommen sein solle, um dort ein Frauenhaar zu nehmen und es
wieder tibers Meer zu tragen, obwohl sie doch zuhause ebenso Baumaterial hdtte
finden konnen. Die Quellenkritik hierzu ist bei Gottfried deutlich formuliert: An die-
ser Stelle gerate die Erzahlung zum Geschwadtz und rede wirres Zeug (hie spellet sich
der leich, / hie lispet daz maere). AufRerdem sei es Unsinn, dass Tristan einfach aufs
Geratewohl gefahren sei und nicht gewusst hétte, wen er suchte; in diesem Fall wa-
ren Konig und Kronrat Narren und Toren (gouche unde soten) gewesen:

75



76

Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan —Isolde — Marke

Si lesent an Tristande, hie lispet daz maere.

daz ein swalwe z’Irlande ouch ist ez alwaere,

von Curnewdle kaeme, swer saget daz Tristan 4f daz mer
ein vrouwen hdr dd naeme ndch wdne schiffete mit her

z’ir biiwe und z’ir geniste und ensolte des niht nemen war,
(ine weiz, wd si’z dd wiste) wie lange er viiere oder war,

und vuorte daz wider iiber sé. und enwiste ouch niht wen suochen.
genistet ie kein swalwe mé waz rach er an den buochen,

mit solhem ungemache, der diz hiez schriben unde lesen?
50 vil s st biisache jd waeren s’alle samet gewesen,
biir in dem lande vant, der kiinic, der si tiz sande,

daz s’iiber mer in vremediu lant sin rdt von dem lande,

ndch ir biigeraete streich? die boten gouche unde soten,
weiz got, hie spellet sich der leich, waeren s’also gewesen boten.

(Gottfrieds Quellenkritik der Schwalbenhaar-Episode; Gottfried, V. 8601-8628)

Bei Gottfried wird Eilharts Vorgabe, dass ein Schwalbenhaar den Weg zur blonden
Isolde nach Irland gewiesen hdtte, zu Gunsten einer gezielten Plausibilisierung abge-
16st. Denn nicht mehr Schwalben sind die Schicksalsboten, sondern Tristan weif3
ganz einfach aufgrund seiner Heilungsfahrt von Isolde, die er dann als Braut fiir
Marke vorschlédgt. Bei Gottfried ist Tristan bei dieser Fahrt der kundige Brautwer-
bungshelfer, der genau weif3, wohin er will, er zieht nicht einfach ins Irgendwo aus.
Dagegen ist die Fahrt aufs Geratewohl bei Eilhart nichts anderes als die irische >imm-
ram, die ziellose durch eine hohere Macht gelenkte Reise in ein Jenseitsland: Tri-
strant und die Mannschaft fahren einen Monat ziellos libers Meer, sie wollen auf der
Suche nach der Tragerin des Haares alle land erjagen (Eilhart, V. 1566), also durch-
streifen. Tristrants Suche nach der Tragerin des Schwalbenhaares ist mithin eine
Fahrt ndch wdne, eine Reise auf gut Gliick. Durch einen furchtbaren Sturm wird das
Schiff in der Nacht ausgerechnet an die Kiiste Irlands geschleudert und zwar genau
an den Strand vor jener Burg, die Tristrant von seiner Heilungsfahrt kennt (ebd. V.
15771.). Die Frage, ob hierbei an eine archaisch-mythische Schicksalslenkung oder
an gottliche Providenz zu denken ist, ist nicht so ohne weiteres zu beantworten: Die
Fahrt ndch wane spricht fiir ersteres, doch immerhin hat Tristrant sein abenteuerli-
ches Unterfangen ja explizit Gott anheimgestellt (siehe oben).

Drachenkampf und Splitterepisode: Aufgrund des Wegfalls der Schwalbenhaar-
Geschichte ist Gottfried der schwierigen Motivation enthoben, wie denn die unbe-
kannte Frau und das Schwalbenhaar zusammengebracht werden konnen. Eine erste
Begegnung beider, wenn auch ohne Enthiillung der Person, leistet bei Gottfried die
Drachenepisode, doch auch diese ist bei Eilhart anders motiviert. Denn bei seiner
Ankunft in Irland weif} Tristrant bei Eilhart »noch gar nicht, daf} gerade Isolde die
Frau ist, die er fiir den Konig sucht. Er muf also bis zur Entdeckung [...] noch des
Glaubens sein, einen eigenen Anspruch auf die Konigstochter mit der Besiegung des
Drachen erworben zu haben« (Stolte 1940, S. 255). Die Drachent6tung bei Eilhart ist
ein heldenepisches Versatzstiick: Tristrant wafs ain kiiner wjgand (Eilhart, V. 1689)
und will deshalb den Drachen besiegen und als Pramie eine unbekannte schone Frau
erringen. Auch bei Eilhart gibt es den betriigerischen Truchsess, doch hier erfahrt
keine Konigin via Wahrtraum die Wahrheit. Eilharts Isalde, die den Betriiger, den sie
fiir einen Feigling hdlt, nicht heiraten will, sucht deshalb selbst nach Indizien fiir den
wahren Drachentoter. Auch die Badszene ist anders motiviert: Bei Eilhart badet
Isalde den erschopften Helden, dieser erkennt die gesuchte Braut an ihrem Haar,
Isalde ihrerseits erkennt Tristrant an der Scharte des Schwerts. Auch hier will Isalde



Die Brautwerbung bei Eilhart: simmram« und Schwalbenhaar

Tristrant toten, doch tritt keine Kénigin wie bei Gottfried dazwischen (die namenlose
Konigin spielt bei Eilhart nur bei der Mischung des Zaubertranks, der in wenigen Ver-
sen abgehandelt wird, eine Rolle), stattdessen will Isalde den Morder dem Konig
iiberstellen. Sie wird jedoch dann von Brangdne nicht nur zur Vershnung iiberredet,
sondern zieht, ebenfalls auf Zuspruch Brangénes, den Drachentéter Tristan als Hei-
ratskandidaten in Betracht und leistet den Versohnungskuss (ebd. V. 2087-2091).
Durch eine List veranlasst Isalde ihren Vater, dem Morder seines Schwagers zu ver-
zeihen.

Fazit: Die Brautwerbung in Gottfrieds Tristan folgt einerseits dem Erzdhlmuster der
gefdhrlichen Brautwerbung, doch ist andererseits der Zweck der Brautwerbung per-
vertiert. Denn Anlass der Werbung ist nicht die Herrschaftssicherung von Konig
Marke - dieser hat bereits Tristan als seinen Erben bestimmt -, sondern sie resultiert
aus dem Neid der Vasallen Markes, die auf Tristans Tod bei der gefdhrlichen Wer-
bungsfahrt spekulieren. Es gibt zwei Fahrten Tristans nach Irland, dem Land der
Braut Isolde, seine Heilungsfahrt und seine Brautwerbungsfahrt fiir Marke (letztere
ist bei Gottfried plausibilisiert, Eilhart dagegen kennt das Schwalbenhaar-Motiv).
Das Bindeglied zu Irland ist der Moroldkampf, bei dem Tristan die Giftwunde erhalt,
die nur in Irland geheilt werden kann. Mit dem Sieg {iber Morold, der ihn zum Retter
Cornwalls macht, und seinem Drachenkampf in Irland erweist sich Tristan als der su-
periore Aktant, so dass zumindest nach der mythischen Basisregel »)Dem Besten die
Schonste« die Konigstochter Isolde ihm und nicht Konig Marke zugehort. Der An-
spruch des Drachentdters Tristan auf die »Siegerpramie« Isolde kollidiert mit seiner
triuwe-Verpflichtung als Brautwerber Markes.

77



5 Der Minnetrank: »Kurzschluss¢< zwischen
Tristan und Isolde

Der Minnetrank verantwortet den verhdngnisvollen »Kurzschluss zwischen Wer-
bungshelfer und Konigsbraut« (Kuhn 1980, S. 21), also zwischen Tristan und Isolde.
Die Konigin braut den dauerhafte Liebe bewirkenden Minnetrank fiir ihre Tochter
Isolde und Marke, die ihn nach der Hochzeitsnacht zu sich nehmen sollen. Dreiecks-
konstellation bzw. >Kurzschluss« resultieren daraus, dass versehentlich Tristan und
Isolde davon trinken. »Erst im Zusammenhang des programmatisch fatalen Zufalls,
der die zur Magie des Tranks gehorigen Handlungsanweisungen aufier Kraft gesetzt
und die falschen Partner zum Einnehmen des Tranks gefiihrt hat, bekommt die bis in
den Tod wirkende Kraft des Tranks einen unerwartet verderblichen Sinn« (Hellgardt
2002, S.190). Gottfried unterscheidet sich hinsichtlich der Konzeption der Trank-
minne erheblich von seinen Vorldufern Berol und Eilhart.

5.1 | Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne
bei Berol und Eilhart

Der Minnetrank bei Berol: Die Minnetrankszene selbst ist nicht erhalten. Der Min-
netrank bzw. dessen Wirkungen werden jedoch retrospektiv zum Thema gemacht
im sogenannten »Waldleben« des Paares (siehe Kap. 7; vgl. zum Folgenden auch Keck
1998, S. 61-67). In der Riickschau erfahrt man durch den Erzdhler, dass der Trank
grofies Leid verursacht hat. Isolde bezeichnet den Liebestrank als poison, ihren Na-
men als Konigin habe sie deshalb verloren, daran sei Brangdne schuld, die auf den
Minnetrank hdtte achten miissen. Der Trank wirkt nur drei Jahre und ist damit zeit-
lich begrenzt:

Seignors, du vin de qoi il burent
Avez of, por qoi il furent

En si grant paine lonctens mis;
Mais ne savez, ce m’est avis,

A conbien fu determinez

Li lovendrins, li vin herbez:

La mere Yseut, qui le bolli,

A trois anz d’amistié le fist.

[...]

Je [Isolde] sui roine, mais le non
En ai perdu par ma poison

Que nos betimes en la mer.

Ce fist Brengain, qu’i dut garder.
[-]

Amis Tristran, en grant error

Nos mist qui le boivre d’amor
Nos aporta ensenble a boivre;
Mex ne nos pout il pas decoivre.

Herren, von dem Wein, von dem sie tranken,

habt Thr gehért, durch ihn wurden sie

fiir eine lange Zeit in ein so grofles Leid gebracht;
aber Thr wisst nicht, so scheint mir,

wie lange der Liebestrank,

der Krduterwein wirken sollte.

Isoldens Mutter, die ihn brannte [besser: »kochte],
bestimmte ihn fiir drei Liebesjahre.

[.]

Ich bin Kénigin, aber diesen Namen

habe ich wegen des Giftes [?] verloren,

das wir auf dem Meer tranken.

Daran ist Brangdne schuld, die darauf hdtte achten miissen.
[.]

Freund Tristan, in grofe Verwirrung

versetzte uns der, der uns beiden

den Liebestrank zu trinken brachte.

Arger konnte er uns nicht betriigen.

(Negativ bewertete Trankminne; Berol, V. 2133-2140; 2205-2208, 2217-2220)

Als die Trankwirkung aufhort, bereut Tristan die vergangenen Jahre mit Isolde: Tag
fiir Tag habe er seit der Einnahme Qual und Leid empfunden und Ritterschaft, hofi-

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,

8 DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 5, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne bei Berol und Eilhart

sches und ehrbares Leben vergessen, er bedauert, seinem Onkel Marke Unrecht ge-
tan zu haben (ebd. V. 2194-2198). Bei der Begegnung mit dem Einsiedler Ogrin wird
deutlich, dass Tristan und Isolde die Liebe als unerwiinschten Zwang verstehen,
denn sie versichern, dass sie sich beide nur par la poison (ebd. V. 1384) lieben, we-
gen des Krdutertranks (ebd. V. 1414). Als der Trank nicht mehr wirkt, ist Isolde froh
dariiber, dass beide von dem Zwang der korperlichen Vereinigung befreit sind (ebd.
V. 23291.). Die Liebe durch den Trank wird als folie (ebd. V. 2297), als Verriicktheit
und Wahn, bezeichnet (vgl. hierzu auch Keck 1998, S.61-63). Durch die Bezeich-
nung poison und der »Annahme einer toxischen Wirkung des Liebestranks [wird]
die Ursache des rdtselhaften Liebesgeschehens rationalisiert« (Miiller 1984, S.75).
Allerdings ist das Bedeutungsspektrum von poison nicht ganz eindeutig, es bezeich-
net eben nicht nur den Zauber-bzw. Gifttrank, sondern ebenso den Heil- bzw. Krdu-
tertrank sowie den Trank im allgemeinen Sinn (vgl. Lommatzsch 1966, Sp.2140-
2143).

Bei Berol entschuldigt also der Trank die Liebenden, die als Opfer dargestellt sind.
Der Minnetrank ist die Ursache fiir die Liebe, die Wirkung ist zerstorerisch (vgl. Huot
2005, S.83f1.).

Der Minnetrank bei Eilhart: Negativ konnotiert ist der Trank auch bei Eilhart
von Oberg (vgl. zum Folgenden Keck 1998, S.93-106). Der Trank bewirkt, dass sich
die Betroffenen vier Jahre nicht trennen kdnnen, sie miissen sich Tag und Nacht se-
hen. Trennung ldnger als eine Woche bewirkt Krankheit und Tod, nach vier Jahren
ldsst die Wirkung nach. Der Liebeszauber hdlt jedoch ein Leben lang: die wyl dafs sie
lebten:

der tranck waf so getan: ja dag sie sich nit schaiden

welch wib und man mdéchten och ainen tag.

def truncken baiden, stdtlich ainfl deff andern pflag

sj mochten sich nit me schaiden an ze sehen by nacht und tagen:

in vier jauren. also hort ich da von sagen.

wie gern sie eff enbaren, dafs macht ouch der tranck,

sie misten sich minnen dap jieglichf ward siech und kranck,
mit allen iren sinnen ob sie waren ain wochen

die wyjl daf sie lebten. von ain ander ungesprochen,

vier jar sie pflegten sie miusten baide wesen tod.

so grosser lieb baid,

(Die Trankwirkung bei Eilhart, V. 2385-2405)

Tristrant und Isalde verlieren nach dem Trinken baid ir sinne (Eilhart, V. 2467), beide
iiberkommt heifles Liebesbegehren. Isalde schamt sich, dass sie Tristrant bereits
nach kurzer Zeit so stark begehrt: die fro sich ser schemen begund, / do su so liebt in
kurtzer stund / den schénen Trijistranden (ebd. V. 2481-2483). Beide verfallen der
Minnekrankheit mit den bekannten Symptomen.

Die Motivierung der Trankgeschichte verlduft zunadchst dhnlich wie bei Gottfried
(siehe unten), allerdings wird bei Eilhart nicht explizit gesagt, dass die Konigin den
Trank braut. Es heifdt lediglich, dass diese ain tranck nam (ebd. V. 2371; zur Frage,
wer in den unterschiedlichen Versionen den Trank herstellt vgl. Buschinger 2012,
S.101.). Brangdne soll gut auf den Minnetrank aufpassen. Doch Tristrant plagt auf
der Uberfahrt nach Cornwall heftiger Durst (Eilhart, V. 2452), so dass ein Hoffrdulein
ihm den vermeintlichen Wein bringt, der ihm gut schmeckt, und er bietet ihn dann
Isalde an. Tristrant trinkt also zuerst, dies ist bei Gottfried anders, auch von Durst ist
bei Gottfried nicht die Rede.

79



80

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

Die Formel, mit der man die Trankliebe bei Eilhart auf einen Nenner bringen
kann, heifdt: dne danck bzw. sunder danck, das heif’t unfreiwillig (zu diesem Aspekt
vgl. Buschinger/Spiewok 1993, S. XVII). sunder danck ist eine Rechtfertigungsformel
fiir Tristrant und Isalde, die aufgrund der unerwiinschten Trankliebe immer wieder
gegen die gesellschaftlich-religiosen Normen verstoflen, beide sind »schuldlose
Schuldige« (Mertens 1995, S. 60). Gerade in den ersten vier Jahren ruft der Erzdhler
zur Entlastung seiner Protagonisten nicht nur sofort nach der Trankeinnahme (Eil-
hart, V. 2466; V. 2479), sondern iiberhaupt an heiklen Stellen den Trank ins Gedacht-
nis, etwa als Tristrant Brangdne in der Brautnacht zu Markes Bett bringt und er selbst
an der Seite von Isalde liegt; (sunder) danck und (unselig) tranck sind sinnfdllig in
einer Reimformel verkniipft:

[

untriw wap dar an nicht schowen,

dafS wafs die maist trig, wann er tet eff sunder danck:
die Trjstrand je getet, der gar unselig tranck
wann er recht an der stet hett eff dar zii braucht.

lag b siner frowen.

(sunder danck: Rechtfertigung des Brautnachtbetrugs durch den unselig tranck; Eilhart, V. 2963-2970)

Als die Trankwirkung nach vier Jahren nachldsst, gibt Tristrant Isalde an Marck zu-
riick, er selbst wird verbannt. Tristrants Bekenntnis im Rahmen der Ubergabe Isal-
des, dass er sie von gantzem hertzen lieb hat (ebd. V. 5177), interpretierte Kiienzlen
(2010) dahingehend, dass seine Liebe doch »mehr zu sein scheint als ein halbwegs
ertraglich gewordener Zwang« (S.47f.). Jedenfalls kommen die beiden Protagonis-
ten trotz verminderter Trankwirkung nicht voneinander los, mehrfach wird ein
heimliches Treffen arrangiert (siehe Kap. 10.3).

Bei Berol und Eilhart ist der Minnetrank ein negativ konnotiertes »magisches
Aphrodisiakum« (Haug 1999, S. 11), das die Liebenden zu gesellschaftsfeindlichen
Handlungen wie Ehebruch, Treuebruch und Liigen zwingt. Der Trank dient der Ent-
lastung und Rechtfertigung der ehebrecherischen Minne des Liebespaares, er ist in
beiden Fassungen Legitimation der Dreiecksgeschichte. Der Minnetrank als negativ
konnotiertes magisches Zwangsmittel wurde so auch in der zeitgendssischen Litera-
tur rezipiert, etwa in der minnesdngerischen Reflexion bei Heinrich von Veldeke
(vgl. hierzu Hellgardt 2002, S.169). Denn hier wird unterschieden zwischen der
Kraft der »wahren< Minne und dem Zaubertrank (poisiin), der zur Liebe zwingt, ohne
dass es der Betreffende will: Tristrant miiste dne sinen danc / stdde sin der koningin-
nen, / want poistin heme ddr tit dwanc (Heinrich von Veldeke: MF 58, 35).

5.2 | Der Minnetrank in der Tristrams Saga

Die Minnetrank-Szene bei Thomas ist nicht erhalten. Die Tristrams Saga des Bruder
Robert, die auf Thomas fuflt, unterscheidet sich interessanterweise von Gottfried
und scheint teilweise sogar in die Richtung von Berol und Eilhart zu gehen. Das Trin-
ken selbst ist durch Tristrams grofen Durst motiviert:

[...] sogleich sprang ein Diener Tristrams auf und fiillte den Becher aus dem Krug, den die Ko6-
nigin Bringvet in Verwahrung gegeben hatte, und als Tristram den Becher entgegengenommen
hatte, da trank er ihn zur Hélfte aus und dann lief} er das Mddchen trinken, was noch im Be-
cher war (Saga, Kap. 46, Ubersetzung Uecker 2008, S. 65).



Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod

Auch in der Saga scheint der Trank negativ konnotiert: zumindest ist von »Betrug« die
Rede (altnorw. svikin; Saga, Kap. 46; vgl. Kobler 1986, S. 242), wenn auch nicht von
»Gift«. Die Leiddimension und die korperliche Begierde nach der Trankeinnahme
werden betont:

[...] und nun sind sie beide von dem Trank betrogen, den sie tranken, weil der Diener sich ver-
griffen hatte, und er bescherte beiden ein kummervolles Leben und Leiden und lange Gemiits-
qualen mit fleischlicher Begierde und anhaltender Sehnsucht. Tristrams Verlangen nach Isond
und ihr ganzes Verlangen nach ihm war sofort von so grofier Liebe, daf} sie kein Heilmittel da-
gegen aufbringen konnten (Saga, Kap. 46, Ubersetzung Uecker 2008, S. 65).

Mit Blick auf Berol und Eilhart sowie Gottfried ist also Folgendes festzuhalten: Das
Trankverhdngnis ist in der Saga einem Diener geschuldet, der sich »vergriffen< hat;
der Minnetrank ist negativ konnotiert, die korperliche Dimension und die Ausweg-
losigkeit (»kein Heilmittel«) sind klar herausgestellt, das Beilager wird noch auf dem
Schiff vollzogen. Anders als bei Gottfried (siehe unten) ist nicht von einer Akzeptanz
Tristans/Tristrams von Trankminne und Minnetod die Rede; das radikale Minnekon-
zept Gottfrieds spielt also in der Saga keine Rolle.

5.3 | Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank
und Liebestod

5.3.1| Brangines Auftrag

Nach der erfolgreichen Brautwerbung Tristans fiir Marke {ibergibt die Konigin Isolde
an Brangdne ein Gefafl mit einem Liebestrank, den sie selbst bereitete (betihtet).
Wenn zwei Menschen davon trinken, so muss jeder den anderen lieben dne sinen
danc, ob er will oder nicht (wieder erscheint die Reimformel mit tranc). In program-
matischer Vorausschau heift es: Nur ein Tod und ein Leben, eine Traurigkeit und
eine Freude war ihnen gemeinsam gegeben:

[...] mit solher crefte vollebrdht:

die wile s0 betihtete mit sweme sin ieman getranc,

Is6t diu wise kiinigin den muose er dne sinen danc

in ein glasevezzelin vor allen dingen meinen

einen tranc von minnen, und er dd wider in einen.

mit alsd cleinen sinnen in was ein tot unde ein leben,

iif geleit und vor beddht, ein triure, ein vréude samet gegeben.

(Die Wirkung des Minnetranks; Gottfried, V. 11432-11444)

Brangdne soll diesen Trank Isolde und Marke nach der Hochzeitsnacht zu trinken ge-
ben. Die Konigin scharft Brangdne mehrfach ein, von diesem tranc der ist von min-
nen niemand anderen trinken zu lassen und auch selbst nicht davon zu kosten:

81



82

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

[Kénigin Isolde:] vlize dich wol starke:

»swaz ich dir sage, daz vernim. swenne Isot unde Marke

diz glas mit disem tranke nim, in ein der minne komen sin,

daz habe in diner huote s6 schenke in disen tranc viir win
hiiete es vor allem guote. und ld si’n trinken iz in ein.
sich, daz es if der erde bewar daz, daz sin mit in zwein
ieman innen werde. ieman enbize. daz ist sin.

bewar mit allem vlize noch selbe entrink es niht mit in.
daz es ieman enbize. der tranc der ist von minnen.«

(Die Konigin iibergibt den Minnetrank in Brangines Obhut; Gottfried, V. 11451-11467)

5.3.2 | Trankeinnahme und Liebeserwachen

Wihrend der Schiffreise kommen sich Tristan und Isolde zwar bereits vor der Trank-
einnahme ndher, doch Tristan nimmt Isolde nur so in seine Arme, wie es ein Gefolgs-
mann mit seiner Herrin tun soll (zwischen sin arme er si nam / vil suoze unde lise /
und niuwan in der wise, / als ein man sine vrouwen sol (V. 11558-11561). Die ver-
hédngnisvolle Wendung setzt ein, als man in einem Hafen anlegt und Tristan darum
bittet, man mdge ihm etwas zu trinken geben. Von qudlendem Durst wie bei Eilhart
ist nicht die Rede, die Trankeinnahme bei Gottfried hat so etwas Zufdlliges. Es ist nie-
mand da, aufier einigen jungen Hofdamen, von denen eine auf ein Gefdf} mit Wein
verweist. Young (2002) spricht von einem »paradoxe[n] Auffinden des Tranks«
(S.263), denn wenige Verse spdter ist ganz im Gegenteil die Rede davon, dass Trank
und Glas aufbewahrt und verborgen waren: dd daz tranc und daz glas/ verborgen
unde behalten was (V. 11679f.). Die merkwiirdigen Begleitumstdnde der Trankauf-
findung kommentierte Schweikle (1991) wie folgt: Es »hdufen sich bei Gottfried im
Umbkreis der Trankszene paradoxe, widerspriichliche oder scheinbar ungenaue Wen-
dungen und Handlungsdetails, die einem Autor wie ihm nicht unbeabsichtigt unter-
laufen sein konnen« (S. 141); die gegenldufigen Beschreibungsmodi seien Substrat
der magischen Beschaffenheit des Tranks, von der sich Gottfried aufgrund der Rezi-
pientenerwartung nicht vollstandig l16sen wollte (ebd.).

Sofort nach der Trankauffindung gibt es eine Vorausdeutung auf das kommende
Unheil: Der Trank ist diu endeldse herzendt (V. 11675), an der sie beide sterben wer-
den. Die Hofdame iibergibt den vermeintlichen Wein Tristan, der ihn zuerst Isolde
anbietet. Diese trinkt jedoch ungerne und iiber lanc. Young (2002) liest letzteres da-
hingehend, dass Isolde »erst nach einiger Zeit oder mit bedeutungsvoll langsamen
Ziigen trinkt« (S. 267). Eine Eva-Assoziation scheint bewusst vermieden, denn es ist
Tristan, der den vermeintlichen Wein zuerst anbietet. Isolde {ibergibt nach dem Trin-
ken das Gefdf} an Tristan, der dann ebenfalls trinkt:

[...] nu was aber ir daz unrekant.

wan cleiniu juncvrouwelin. si stuont if und gie hin zehant,

der einez sprach: »seht, hie stdt win dd daz tranc und daz glas

in disem vezzeline.« verborgen unde behalten was.

nein, ezn was niht mit wine, Tristande ir meister bot si daz.
doch ez ime gelich waere. er bot Isote viirbaz.

ez was diu wernde swaere, si tranc ungerne und iiber lanc

diu endeldse herzenot, und gap do Tristande unde er tranc
von der si beide ldgen tot. und wdnden beide, ez waere win.

(Tristan und Isolde trinken unwissentlich den Minnetrank; Gottfried, V. 11669-11685)



Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod

Abb.13 Ubergabe des
Minnetranks auf dem Meer

(Historisches Archiv der
Stadt Koln Best. 7020 (W*)
88, fol. 142v)

Als Brangdne bemerkt, dass Tristan und Isolde von dem vermeintlichen Wein getrun-
ken haben, erschrickt sie furchtbar, nimmt daz leide veige vaz (V. 11693), also das
todbringende Gefaf}, und wirft es ins Meer, in den tobenden wilden sé (V. 11695). Die
sprechende Naturmetaphorik - das tobende Meer analog zur aufgewdihlten, entsetz-
ten Brangdne - ist dabei nicht zu iibersehen, denn kurz zuvor war noch von guter
Fahrt und von Windstille die Rede. Huber (2013) fragt sich diesbeziiglich: »Bringt das
von Brangdne ins Meer geschiittete Gift die Wogen zum Aufwallen?« oder: »Wird in
dem entfesselten Meer gegen jeden Detailrealismus nur das alte Bild der entfesselten
Leidenschaft zitiert?« (S. 84). Brangdne verflucht sich: Sie habe Treue und Ehre ver-
wirkt, war sie doch fiir den Trank verantwortlich (V. 11696-11704). Wieder kommt es
zu einer warnenden Vorausdeutung: ouwé Tristan unde Isét, / diz tranc ist iuwer bei-
der tot! (V. 117051.). In der Tristrams Saga (Kap.46) wird der Liebestrank »inflatio-
ndr« (Hellgardt 2002, S. 185) verwendet, weil Marke ebenfalls davon trinkt. Im Sir
Tristrem leckt Tristans Hund Hodain den Becher mit dem Liebestrank aus und weicht
danach dem Liebespaar nicht mehr von der Seite (vgl. Krohn 2005, S. 229). Gottfried
hat solchen Verwicklungen vorgebeugt, wenn er erzdhlt, dass Brangdne das Gefaf,
nachdem Tristan und Isolde getrunken haben, in das tobende Meer schleudert.

Das Liebeserwachen: Die Wirkung des Tranks wird dann breit entfaltet. Die Re-
aktion Tristans und Isoldes auf den Minnetrank (einschliefdlich Brautunterschub) be-
ansprucht bei Gottfried mehr als 700 Verse, Thomas (bzw. das Carlisle-Fragment,
siehe unten) hat hierzu 154 Verse (vgl. Benskin/Hunt/Short 1995, S. 318; Haug 1996,
S.178). Auffdllig ist die Schlagartigkeit, mit der nach dem Trank die Liebe einbricht.
Die Liebe stiehlt sich in die Herzen beider und pflanzt darin ir sigevanen auf, sie un-
terwirft Tristan und Isolde ihrer Macht. Beide werden eins, Isoldes Hass auf den Mor-
der ihres Onkels ist verflogen, sie haben zusammen ein Herz und bilden eine Einheit
in Liebe und Leid, doch sie verbergen es zundchst noch voreinander aus zwivel unde
scham:

83



84

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

Minne, aller herzen ldgaerin, von hazze gereinet,

und sleich z’ir beider herzen in. mit liebe also vereinet,

é si’s ie wurden gewar, daz ietweder dem anderm was
do stiez s’ir sigevanen dar durchliter alse ein spiegelglas.
und zoch si beide in ir gewalt. si haeten beide ein herze.

si wurden ein und einvalt, ir swaere was sin smerze,

die zwei und zwivalt wdren é. sin smerze was ir swaere.

si zwei enwdren do niemé si wdren beide einbaere
widerwertic under in. an liebe unde an leide

Iséte haz der was do hin. und hdlen sich doch beide,
diu siienaerinne Minne und tete daz zwivel unde scham.

diu haete ir beider sinne

(Die Macht der Minne nach der Trankeinnahme; Gottfried, V. 11711-11733)

Der stric (V. 11784) der Minne fesselt beide, die Leimrutenmetaphorik der Elternvor-
geschichte wird wieder aufgegriffen (ir gelimeten sinne / die enkunden niender hin
gewegen, V. 11810 f.) und beide sterben von minnen (V. 12111).

Als Tristan der minne enpfant erinnert er sich sofort der triuwen unde der éren (V.
11743), das heifdt, er besinnt sich unmittelbar nach der Trankeinnahme seiner Treue-
verpflichtung gegeniiber Marke. Obgleich »Tristan selbst kein Vasall des Konigs ist,
laflt sich sein Verhalten gegeniiber Marke bis zu dem fatalen Minnetrank hinrei-
chend mit dem Rechtsbegriff der vasallitischen Treue beschreiben« (Tomasek 1985,
S.56). Das fokussiert den Grundkonflikt, den bereits die irische Stofftradition kennt,
doch dominiert dort die triuwe des Vasallen das Liebesbegehren (siehe Kap. 1.2). Bei
Gottfried jedoch erzeugt die Minne, Tristans erbevogetin (V. 11765), mehr Schmerzen
als Treue und Ehre zusammen (erbevogetin bezieht sich darauf, dass auch Tristans
Eltern der passionierten Liebe verfallen waren, die Wortbildung kennt nur Gottfried;
vgl. Krohn 2005, S. 176). Zwar ringt Tristan mit sich, er ist der getriuwe (V. 11756),
doch die Liebe, als stric und >Leim« verstanden, ist stdarker. Tristan der gevangene
man (V. 11752) wird so entschuldigt, er kann nicht anders:

Tristan do er der minne enpfant, zwei ndhe géndiu ungemach:
er geddhte sd zehant swenne er ir under ougen sach,
der triuwen unde der éren und ime diu siieze Minne

und wolte dannen kéren. sin herze und sine sinne
»nein« ddhte er allez wider sich mit ir begunde séren,

»ld stdan, Tristan, versinne dich, s0 gedahte er ie der Eren,
niemer genim es keine war.« diu nam in danne dar van.

s wolte et ie daz herze dar. hie mite so kérte in aber an
wider sinem willen criegete er, Minne, sin erbevogetin.

er gerte wider siner ger. der muose er aber gevolgec sin.
er wolte dar und wolte dan. in muoten harte sére

der gevangene man sin triuwe und sin ére.
versuohte ez in dem stricke $0 muote in aber diu Minne mé,
ofte unde dicke diu tete im wirs danne wé.

und was des lange staete. si tete im mé ze leide

der getriuwe der haete dan Triuwe und Ere beide.

(Tristans Ringen um Ere, Triuwe und Minne; Gottfried, V. 11741-11772)



Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod

5.3.3 | Tristans Akzeptanz von Trankminne und Liebestod —
Die edelen herzen

Die unterschiedliche Minnekonzeption Gottfrieds im Vergleich zu Berol und Eilhart
wird vor allem in einem Monolog Tristans deutlich, der dezidiert seine Akzeptanz
von Trank und Liebestod artikuliert. Als Tristan und Isolde die Zofe Brangéne iiber-
reden wollen, sich in der Hochzeitsnacht in Kénig Markes Bett zu legen, um die Ent-
jungferung Isoldes durch Tristan zu vertuschen, erzdhlt Brangdne von der Bestim-
mung des Minnetranks, um dann zu klagen: owi! [...] daz selbe glas / und der tranc,
der dar inne was, / der ist iuwer beider tot (V. 12487-12489). Doch Tristan nimmt um
Isolde willen selbst einen >ewigen« Minnetod in Kauf!

»nu walte es got!« sprach Tristan solte dit wunnecliche Isot

»ez waere tot oder leben: iemer alsus sin min tot,

ez hdt mir sanfte vergeben. $0 wolte ich gerne werben

ine weiz, wie jener werden sol; umbe ein éweclichez sterben.«

dirre tot der tuot mir wol.

(Tristans freiwillige Annahme der todbringenden Trankminne; Gottfried, V. 12494-12502)

Der sich anschlieffende Erzdhlerkommentar verweist darauf, dass derjenige, der
Liebe sucht, auch Leid ertragen muss (V. 12504-12506) - das fiihrt zuriick auf das
Prologprogramm der edelen herzen. Tristans Trankannahme wurde mit seiner »Emp-
fanglichkeit fiir Leid, die in seinem Namen abgebildet sei, begriindet (Schmitz 2009,
S.2601f.). Tristan bekenne sich mit der Akzeptanz von Trankminne und Liebestod
lediglich zu seinem in seiner natiure angelegten Schicksal (Ganz 1970, S.701.). Zu
Recht nicht durchgesetzt hat sich die Ansicht, dass von einer freiwilligen Trankan-
nahme nicht gesprochen werden konne, weil Tristan zu diesem Zeitpunkt bereits
von dem Trank infiziert sei, der den freien Willen raube (so Ehrismann 1989, S. 290).
Nach der Trankeinnahme ist von beiden Protagonisten als edele herzen die Rede
(V. 11910). Dieser Begriff taucht danach nicht mehr auf (vgl. Young 2002, S.278).
Isolde und Tristan haben ihren Gliicks- und Leidensweg angetreten, die Prologma-
xime ist umgesetzt. Young spricht hinsichtlich des Minnetranks bei Gottfried von ei-
ner »kithn artikulierte[n] Literarisierung des altbekannten Motivs« und betont den
Konnex mit dem Prolog: »Zu dem den Prolog abschlieRenden Eucharistie-Brot
kommt im Szenenkomplex um den Minnetrank der Wein hinzu« (ebd. S. 278). Tat-
sdchlich ist der Trank bei Gottfried durch den Erzdhlerkommentar als lediglich wein-
dhnlich ausgewiesen: nein, ezn was niht mit wine,/ doch ez ime gelich waere
(V.11672 1.). Gottfried ersetzt also nicht einfach den Minnetrank durch Wein (vgl. Mi-
kasch-Kothner 1991, S. 57). Huber (1986) spricht dhnlich davon, dass die Fliissigkeit
nur der dufieren Gestalt nach Wein, doch in Wahrheit von anderer Substanz sei; die
Einnahme des Tranks sei »eine unwissend genossene Eucharistie des Leidens und
des Todes« (S.69). Young (2002) fragt sich sogar, ob die Brotmetapher des Prologs
»nicht letztendlich von dem weindhnlichen Minnetrank bestimmt war« (S. 279).
Tristans Akzeptanz von Trankminne und Liebestod ist sozusagen das Aushdnge-
schild der Minnekonzeption Gottfrieds. Dieser hat »die blinde Verfallenheit an eine
Droge durch Tristans Bekenntnis zum Trank samt allen seinen Folgen in einen Akt
bewufiter Zustimmung verwandelt« (Miiller 2007, S. 434). Die »mechanistische Lie-
besentstehung« (Schnell 1985, S.327) scheint iberwunden (dhnlich auch Fromm
1989, S. 188). Hinsichtlich der freien Zustimmung Tristans wurde ein Bezug zu Abae-
lard hergestellt (vgl. ebd., S.188f.). Wird der Minnetrank im Nachhinein freiwillig

85



86

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

angenommen, so riickt seine Exkulpierungsfunktion - im Unterschied zu Berol und
Eilhart - in den Hintergrund (anders z. B. Stolte 1940, S. 256f., der auch dem Trank
bei Gottfried eine Legitimierungsfunktion hinsichtlich der Listen und gesellschaftli-
chen Verstofie der Protagonisten zuschreibt). Tristans Bekenntnis zu Trank und Ehe-
bruchsminne hat fatale Konsequenzen: »Bedingungslos angenommen fiihrt die
Liebe als Passion, wie sie hier begriffen wird, notwendig zum katastrophalen Hohe-
und Tiefpunkt des Zusammenbruchs aller konventionellen, ethisch-rationalen
Handlungsnormen« (Hellgardt 2002, S. 167).

liebe und ére: Kurz vor der Ankunft in Cornwall wird nochmals der Grundkonflikt
fokussiert, wenn auch freilich mit umgekehrten Vorzeichen als unmittelbar nach der
Trankszene selbst (siehe oben). Der Erzahler erinnert, dass, so angenehm auch die
Liebe sei, man doch an die ére denken miisse: Swie sanfte uns mit der liebe si, / sO
miieze wir doch ie dd bi / gedenken der éren. / swer sich an niht wil kéren / wan an
des libes gelust, / daz ist der éren verlust (V. 12507-12512). Konkret heifst das, dass
Tristan seinem Onkel Marke sin wip braehte (V. 12518). Tatsdchlich siegen jetzt die
zuvor sigelosen zwo, namlich triuwe und ére (V. 12525f.), tiber das Liebesbegehren,
denn Tristan schickt zehant (V. 12527), also sofort, Boten an Land zu Marke, um von
seiner und Isoldes Ankunft zu berichten.

5.3.4 | Forschungspositionen zur Trankminne bei Gottfried

Allgemeiner Abriss: Der Minnetrank wurde unterschiedlich bewertet. Des Ofteren
wird der Liebestrank als Symbol verstanden, einige sehen jedoch eine ausschlief-
lich substantielle Qualitdt, hinzu treten andere Positionen. Fiir Young (2002, S. 259)
ist der Trank auf der Ebene der Konzeption Symbol der Liebesauffassung Gottfrieds;
Wenzel (2014) liest den Trank als »Signum einer lebenslangen emotional-erotischen
Treue« (S.21); nach Todtenhaupt (1992) ist der Minnetrank Symbol »fiir die »magi-
sche« Entstehung der Liebe« (S. 101). Haug (2000, S. 31) sieht in der Zufdlligkeit und
Plotzlichkeit des Tranks ein Symbol des Eros; nach Miiller (1984) wiegt im Tristan
der »symbolische, iibernatiirliche Charakter des Liebestranks mehr als seine stoffli-
che Qualitdt, die nur als Vehikel, aber nicht als Ausldser der echten Liebe fungieren
kann« (S.82). Schultz (2012, S. 80) liest den Liebestrank als Symbol eines eigen-
stdndigen Liebes- und Sexualitdtsdiskurses, losgelost vom zeitgendssischen medizi-
nischen und theologischen Diskurs; Mieth (1976) sieht den Trank als »Symbol des
unbedingten Zwanges und der Entpersonalisierung der Minnepersong, jedoch dezi-
diert nicht als »Symbol eines partnerschaftlichen Fiireinanderbestimmtseins«
(8.172).

Gegen eine Symboldeutung spricht sich zum Beispiel Hatto (1957) aus, denn »ein
Liebestrank, der reines Symbol ware, ohne die Liebe hervorzurufen«, wiirde einen
massiven Eingriff in den Stoff bedeuten, »dessen sich Gottfried prinzipiell wohl nie
schuldig gemacht hatte« (S.307). Johnson (2003) weist darauf hin, dass im Mittel-
alter Liebestrdanke als sehr real angesehen wurden: »I [...] would emphasize the po-
tion’s substantiality« (S.108), dhnlich weisen auch Miiller (1984) sowie Mertens
(1995, S. 53-55) auf die verbreitete magische Praxis der Verwendung von Liebestran-
ken hin. Ehrismann (1989) spricht davon, dass »der Trank [...] kein banales Aphro-
disiakum mit Kurzzeitwirkung, sondern ein Liebeserzeugungstrank mit Ewigkeits-
effekt« (S. 283) sei. Mertens (1995) betont, dass die Trankwirkung »nicht primar se-
xuell, sondern existentiell« (S.56) sei, die mythische Vorbestimmung der Protago-



nisten werde im Minnetrank »restituiert« (S.59). Nach Schweikle (1991) ist der
Minnetrank nur eine »Nebensache«, denn auf dem Schiff seien Tristan und Isolde
»zum ersten Mal im Erzadhlablauf auf gleicher sozialer Ebene und losgeldst von du-
fleren Widerstinden und Riicksichten allein« (S. 142 f.) und hétten so ihre Bestim-
mung flireinander auch ohne Trank entdecken kdnnen.

Mehrfach wird in der Forschung auf den durch den Minnetrank gewirkten Konnex
von Liebe und Leid rekurriert (so etwa Haug 2000, S. 31; Johnson 2003, S. 97; Wenzel
2014, S.9; 12). Einige sehen den Minnetrank als Parallele bzw. als Gegenentwurf
zum Silindenfall (Haug 1989; Mertens 1995, S.56f.; Steinmetz 2000). Konkurrie-
rende Einschdtzungen liegen vor allem hinsichtlich der Frage vor, ob die Minne mit
dem Trank oder bereits vorher beginnt und Tristans freiwillige Trankannahme des-
halb nur konsequent sei; der mehrheitliche Konsens liegt mit guten Grund bei erste-
rem.

Beginn der Minne vor dem Minnetrank? Zu Recht wurden schon friih Beden-
ken gedufiert, ob man iiberhaupt nach einem psychologisch bedingten Wachsen der
Liebe fragen konne: »Die Enttduschung des Lesers iiber die fehlende psychologische
Entwicklung der Tristan-Minne ist [...] die eines modernen Lesers des 20.Jahrhun-
derts« (Todtenhaupt 1992, S. 85). Ahnlich formulierte Haug (1972), »daR eine Psy-
chologisierung dieses Ansatzes im Sinne einer schon lange unbewufit gewachsenen
Zuneigung das Prinzip der Gottfriedschen Darstellungsform verkennt« (S.117).
Miiller (2007) warnt ebenfalls davor, die Frage »psychologisch-biographisch« zu
stellen, sieht aber andererseits Erkenntnisgewinn in der Feststellung, dass »Tristan
und Isolde >fiireinander bestimmt« sind nach den Kriterien, die in der héfischen Welt
gewOhnlich zur minne fiihren« (S.435). Vor allem die jiingere Forschung differen-
zierte zwischen einem >Fiireinander-Bestimmtsein« und einer im modernen Sinn
»gewachsenen Liebe« (so zum Beispiel Miiller 2007, S.435; Kiienzlen 2010, S.54f.;
Schweikle 1991, S.138). Kern (1988) sieht »keinerlei stichhaltige Indizien fiir eine
den Romanpersonen bewufdte oder auch nur unbewufite Liebe vor dem Minne-
tranke, dass eine solche angenommen wird, liege »wohl an der eigenartigen Verqui-
ckung von Handlungs- und Erzdhlerebene« (S. 211). Tomasek (2006) spricht davon,
»dass die Liebenden noch unmittelbar vor der Minnetrankszene nichts von ihrem
Fiireinanderbestimmtsein ahnen, wahrend die Rezipienten langst liber die >Legiti-
mitdt« der Verbindung Tristans und Isoldes unter dem Gesichtspunkt der Minne in-
formiert sind« (S. 470). Todtenhaupt (1992) weist dhnlich darauf hin, dass zwar »die
Leser um die zukiinftige Bestimmung Tristans und Isoldes schon vor dem Minne-
trank wissen«, dass aber »der Ausbruch der Liebe fiir sie selber nicht der Endpunkt
der Entwicklung ihrer gegenseitigen Zuneigung ist, sondern ein vollig iiberraschen-
des Eingangserlebnis« (S. 95). Nach Tomasek (2007) kann die Annahme einer unbe-
wussten Liebe vor dem Minnetrank »allenfalls eine kurzfristige Lesart einer einzel-
nen Szene bilden, nicht aber als Eckpfeiler der Werkinterpretation herhalten«
(S.2011.).

Im Folgenden wird dennoch in einer knappen Auswahl die Forschungsdiskussion
referiert, die von einem Vorhandensein der Liebe vor dem Minnetrank ausgeht (vgl.
hierzu auch Young 2002, S.264-268). Es wurde zum Beispiel die Frage gestellt, ob
nicht der Schonheitspreis Isoldes durch Tristan am Markehof im Rahmen der Braut-
werbung bereits auf eine aufkeimende Liebe Tristans zu Isolde weise. So sieht etwa
Schweikle (1991, S. 138) den Isoldepreis als Beweis dafiir, dass Tristan schon hier in
Isoldes Bann geraten sei. Furstner (1957, S. 27) hingegen wendet ein, dass der Lob-
preis Isoldes an Marke gerichtet ist, und sieht Parallelen zum Minnesang (den Min-

Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod

87



88

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

nesangbezug sieht dhnlich Kern 1988, S.208f.). Das zweite Argument hinsichtlich
einer »Vorminne« bezieht sich auf die Splitterepisode im Bad (siehe Kap. 4.2.2.3). Ni-
ckel (1927) sprach davon, dass es sich hier um eine »scheu und uneingestanden auf-
keimende [...], in Haf} umschlagende Jungmaddchenliebe« (S.48), handle. Eine sol-
che Einschdtzung wurde jedoch zu Recht kritisiert, denn tatsachlich fallt Isolde hier
lediglich »die Inkongruenz zwischen dem spilman und seiner ritterlichen Gestalt«
auf (Furstner 1957, S.31; ganz dhnlich Kern 1988, S.208; Schroder 1967, S.26).
Young (2002) argumentiert, dass die heimliche Musterung Isoldes vor der Badeszene
schliefilich »im Hinblick auf die weitere Entwicklung der Handlung eine narrative
Notwendigkeit« (S.267) ist. Schultz (1996) bemerkt: »What Isold sees in Tristan is
not sex but class« (S.113). Wessel (1984) sieht bei der Auffindung Tristans durch
Isolde nach der Drachent6tung »fiir einen Liebesbeginn typische Vorstellungen: die
der Hitze des Kampfes und des Feuers« (S. 576); der Trank symbolisiere »den Durch-
bruch, die Bewufitwerdung des ldngst sublim Angebahnten« (S. 582), wobei der Lie-
besfunke bereits nach dem Drachenkampf von Tristan auf Isolde iiberspringe. Herz-
mann (1976) will dagegen nur bei Isolde eine »verborgene unterschwellige Leiden-
schaft« (S.92f.) schon vor dem Trank erkennen, bei Tristan springe der Funke erst
mit dem Minnetrank tiber.

Beginn der Minne mit der Trankeinnahme? Die Argumente hierfiir sind zusam-
mengefasst bei Young (2002, S. 260f.) Beachtung verdient vor allem der Kommentar
unmittelbar nach der Trankeinnahme, in dem es heifdt, dass sich die Minne, aller her-
zen lagaerin / [...] sleich z’ir beider herzen in (V. 11711 {.) und dass sie darin ir sigeva-
nen (V. 11714) aufpflanzt. ldgaerin bezieht sich auf »lage« = (Hinterhalt, Falle; Haug
(2012, S.522) schldgt kontextbezogen >Belagerin« vor. Erst nach der Trankeinnahme
ist auch die Rede von stric und Leimrute, dagegen scheinen die Fronten vor der
Trankeinnahme auf dem Schiff noch verhdrtet. Denn bei der Abreise von Irland be-
schreibt der Erzdhler Tristan als Feind Isoldes: ich bin iu gehaz (V. 11575) - freilich ist
hier auch die Intention eines grofstmoglichen Spannungsbogens (Hass wird zu
Liebe) mitzudenken. Als Tristan Isolde in der Kajiite bei der Uberfahrt zu Marke tros-
tet, wird dies lediglich als eine Umarmung beschrieben, die einem Gefolgsmann mit
seiner Herrin geziemt (V. 11560f.), Isolde empfindet diese Umarmung als harte miie-
lich (V. 11572), also als sehr listig. Diese Umarmung wurde des Ofteren als Indiz da-
fiir gesehen, dass zu diesem Zeitpunkt noch keine Liebe vorhanden sei (vgl. Koch
2006, S. 269; Kern 1988, S. 211; Furstner 1957, S. 37). Die Braut bekennt zudem bei
dieser Uberfahrt, sie wiirde lieber den betriigerischen Truchsess heiraten, als jetzt
mit Tristan zu Marke zu fahren (V. 11621-11629), das zielt darauf ab, dass Tristan ih-
ren Onkel Morold getétet hat. Dass Isolde sich im Rahmen der lameir-Episode (siehe
Kap. 5.4.2) an ihre Absicht erinnert, Tristan im Bad zu t6ten, um dann zu beteuern,
dass, wenn sie damals gewusst hdtte, was sie heute wisse, er gewiss tot wdre (V.
11958-11963), wurde als »riickblickende[r] Blutdurst« gedeutet, als »plotzliche Er-
kenntnis der gesellschaftlichen Unmoglichkeit ihrer Gefiihle« (Young 2002, S. 268).
Fiir Ganz (1970, S. 65-68) ist der Minnetrank das Medium, das die >transzendentale
Macht« Minne in die Handlung einbringt. Hatto (1957) sieht Isolde vor dem Minne-
trank nicht in Tristan verliebt, denn vor dem Minnetrank werde sie mit einem freien
Falken verglichen, danach ist »Isolde im Leim der Minne gefangen« (S. 303; dhnlich
argumentiert Todtenhaupt 1992, S. 87-91).

Es ist Young (2002) zuzustimmen, der dafiir plddiert, dass eine Minne vor dem
Trank nicht eindeutig zu belegen ist, erst der Trank markiert das Einsetzen der Pas-
sion: »Bis zum letzten, entscheidenden Moment, in dem Isolde den Trank zu sich



Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel

nimmt, laflt der Text keine eindeutige Auslegung zu [...]. Erst bei der Entfaltung der
Trankwirkung wird Klarheit geschaffen« (S.267). Das Bekenntnis Tristans zur Ehe-
bruchsminne nach der Trankeinnahme scheint die alte Legitimierungsfunktion des
Tranks weitgehend iiberfliissig zu machen. Warum also der Minnetrank bei Gott-
fried? Mit Blick auf Rezipientenerwartung und Stofftradition war ein Tristanroman
ohne Minnetrank kaum vermittelbar. In jedem Fall aber ist die Liebeskonzeption
Gottfrieds in ihrer Radikalitdt Zeugnis einer deutlich emanzipierten Aneignung des
Stoffes.

5.4 | Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel
5.4.1 | Das Fragment von Carlisle (Thomas)

Das Minnegestandnis der Protagonisten wird bei Thomas und Gottfried durch das
lameir-Wortspiel verhiillt, beruhend auf der Homonymie dreier franzdsischer Wor-
ter. Berol und Eilhart kennen das raffinierte Wortspiel nicht. Gottfrieds Erzadhler be-
ruft sich bekanntlich auf Thomas als einzig richtige Version; das Folgende zeigt je-
doch, dass Gottfried beziiglich des Wortspiels von Thomas abweicht.

Die Minnegestandnisszene bei Thomas ist mit einer Sensation der Tristan-Philo-
logie verbunden. 1994 st6fst der Anglist Michael Benskin in Carlisle (vgl. Benskin/
Hunt/Short 1995, S.318) im Einband eines lateinischen Urkundenregisters auf ei-
nige altfranzosische Verse. Das Fragment im Umfang von 154 Versen ist beschddigt,
es fehlt bei einigen Versen der Anfang, bei anderen das Ende. Die Identifizierung er-
brachte, dass die Verse aus dem anglonormannischen Tristanroman von Thomas
stammen und die Situation nach der Trankeinnahme der Protagonisten {ibermit-
teln. Die Entdeckung der Minnegestandnisszene kann in ihrer Bedeutung »schwer-
lich iiberschdtzt werden« (Haug 1996, S. 177). Denn der Text von Thomas ist ja ins-
gesamt nur in wenigen Bruchstiicken erhalten (siehe Kap. 1.1) und setzt (ohne das
Carlisle-Fragment) dort ein, wo Gottfried wenig spater bereits abbricht, ndmlich
mit der zweiten Baumgartenszene. Der Inhalt des Carlisle-Fragments ist folgender:
Thematisierung der Moroldtétung / lameir-Wortspiel und Liebesgestdndnis / Ein-
weihen Brangdnes / Beischlaf / Ankunft in Cornwall / Hochzeit / Brautnachtbe-
trug.

Das Fragment von Carlisle bietet also eine Grundlage fiir den Vergleich von Tho-
mas und Gottfried, was die Reaktion Tristans und Isoldes nach der Trankszene be-
trifft. Allerdings fehlen bei den ersten 37 Versen je drei bis fiinf Silben (vgl. Eifler
2001, S.134), so dass man »die Gefahr der Zirkularitdt im Auge behalten [sollte],
denn Gottfrieds Roman ist an einigen Stellen fiir die Rekonstruktion des Thomass-
chen Textes herangezogen worden« (Zotz 2000, S. 2, Anm. 3). Im Zentrum steht ein
raffiniertes Wortspiel: Altfranzosisch lamer kann heifien: »die Liebe« bzw. >das Lie-
ben¢, »das Meer, aber auch »die Galle« bzw. >bitter«. Das Wortspiel »is missing in the
precourtly version; it is in all probability Thomas’s invention« (Haug 1997b, S.47).
Haug (2011, S 530) weist auf das lateinische Muster fiir das Wortspiel: >amare« (>lie-
ben«), »amarus« (bitter<), »mare« (Meer«).

Das Liebesgestdndnis: Die Enthiillung des Liebesgestandnisses von Tristan und
Isolde hat mehrere Schritte (Darstellung im Folgenden teilweise nach Zotz 2000,
S.8-11; Haug 1996, S.182f.; der altfranzosische Text wird zitiert nach Benskin/
Hunt/Short 1995, S.300-306; die Ubersetzung folgt Zotz 2000, S.3-7; vgl. auch

89



920

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

Short/Schmidt-Brummer 1995, S.1-7; Text und Ubersetzung mit kritischem Kom-
mentar bei Haug 2011, S. 190-199 bzw. S. 814-819; die Ubersetzung von Zotz ver-
sucht das Wortspiel zu vereindeutigen).

1. Isolde ist es, die mit dem Wortspiel beginnt. Sie betont, dass sie ohne Tristan
nichts von lamer wiisste (Carlisle, V. 39-45), ohne Tristan gebe es kein lamer. Die-
ses Gestdndnis kann sich auf das Meer, das Bittere, aber auch auf die Liebe bezie-
hen. Haug (1999, S.12) sprach diesbeziiglich von einem »psychologisch feinsin-
nige[n] Verhiillungs-Enthiillungsspiel«, das dann bei Gottfried sehr verknappt sei.
Isolde agiert nach Jantzen/Kroner (1997, S. 297 f.) souverdn und gelehrt.

[Isolde:]

»Si vus ne flu]ss[e]z, ja ne fusse »Wenn Ihr nicht gewesen wart, wére ich nicht hier,
Ne de Uamer rien [ne] séusse. Und ich wiisste nichts vom Lieben (vom Bitteren).
Merveille est k’om la mer ne het Es ist ein Wunder, dass man das Meer nicht hasst,
Qui si amer mal en mer set, Wenn man ein so bitteres Ubel auf dem Meer erfihrt.
E qui l'anguisse est si amere! Und wenn man in so bitterer Bedrdngnis ist.

Si je une foiz fors en ere, Wenn ich einmal davon wegkdme,

Ja n[’i] enteroie, ce quit.« Kehrte ich nie wieder dahin zuriick, glaube ich.«

(Beginn des Wortspiels ’amer - la mer; Carlisle, V. 39-45)

2. Tristan ist verwirrt, fragt dann aber bei Isolde nach, denn er will das Leiden weiter
eingrenzen. Er will wissen, ob sie an der Liebe oder an der Seekrankheit leide. Im-
mer schwingt dabei die Konnotation »>bitter« mit (puir meint den »Erbrechensge-
ruch durch die Seekrankheit«, Haug 2011, S. 816).

Tristran ad noté [ch]escun dit, Tristran hat alles, was sie gesagt hat, wohl gehart,
Mes el l’ad issi forsvéé Aber sie hat ihn sehr verwirrt

Par »’amer« que ele ad tant changé Durch das »lamer«, mit dem sie so viel gespielt hat,
Que ne set si cele dolur Dass er nicht weif, ob sie ihren Schmerz

Ad de la mer ou de U’amur, Durch das Meer oder durch die Liebe erfahren hat
Ou s’el dit »amer« de »la mer« Oder ob sie das Meer als bitter bezeichnet

Ou pur »’amur« diet »amer«. Oder sagt, die Liebe sei bitter.

Pur la dotance qué il sent, Weil er dariiber im Zweifel ist,

Demande si Ua[mur li] pr[en]t Fragt er, ob sie von Liebe ergriffen sei,

Ou si ja grante ou s’el s’[a]st[ient]. Ob sie ihr schon nachgibt oder ihr entsagt.

»Par tant q[u’e]l voir le . . . te, Demgemdf, dass im wahren...

Car deus mals i put Uen se[n]tir, Denn zwei Ubel konnte man hier empfinden,

L'un d’amer, I'autre de puir.« Eins aus Liebe (Bitterkeit), das andere aus Ekel.«

(Verwirrung Tristans, Leid durch Liebe oder Seekrankheit?; Carlisle, V. 46-58)

3. Isoldes Antwort ist doppeldeutig: Ihr Ubel des Herzens sei bitter (amer), aber
nicht eklig (put) und es komme vom Meer.

Ysolt dit: »[Clel mal que je sent Ysolt sagte: »Das Ubel, das ich empfinde,

Est amer, mes ne put nient: ist bitter (Liebe), aber nicht ekelerregend:

Mon quer angoisse e pres le tient. Es bedrdngt mein Herz und ldsst mir keine Ruhe.

E tel amer de la mer vient: Diese Bitterkeit/Liebe kommt vom Meer/vom
Lieben/von der Bitterkeit:

DPrist puis que [je ¢den]z entray.« Sie ergriff mich, als ich hierher kam.«

(Mehrdeutige Antwort Isoldes; Carlisle, V. 59-63)



Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel

4. Tristan bestitigt, dass er an demselben Ubel leide. Dies wird im Folgenden zum
direkten Liebesbekenntnis vereindeutigt. »It is for Tristan to make an open decla-
ration, after which the two consummate their love, and happiness [...] succeeds
pain« (Finlay 2004, S.212). Tristan tragt nach dem Liebesgestdndnis den Beina-
men Tristran li amerous (V. 96), also Tristan der Verliebte.

Tristran respont: »Autretel ay: Tristran antwortet: »Ich empfinde das gleiche Ubel:

Ly miens mals est del vostre estrait. ~ Meins ist Eurem ganz nah verwandt.

L’anguisse mon quer amer fait, Die Bedrangnis macht mein Herz bitter/lieben,

Si ne sent pas le mal amer; Aber es empfindet das Ubel nicht als bitter;

N’il ne revient pas de la mer kommt auch nicht vom Meer,

Mes d’amer ay ceste dolur, Sondern mein Herz empfindet diesen Schmerz durch das Lieben/
das Bittere,

E en la mer m’est pris ’amur. Auf dem Meer hat mich die Liebe ergriffen.

Assez en ay or dit a sage.« Nun habe ich genug dariiber gesagt fiir jemanden, der mich

versteht.«

(Eindeutiges Liebesbekenntnis Tristans; Carlisle, V. 64-71)

Nach Zotz (2000) hat Isolde das »Rdtselwort nicht nur zur Verwirrung Tristans
benutzt«, sondern sie biindelt »in dem einen Wort lamer gleichzeitig ihre ganze
Situation« (S.10). Das Carlisle-Fragment schliefft mit dem Brautnachtbetrug an
Konig Marke. Wie bei Gottfried ist die Rede davon, dass Marke »iiberhaupt nicht
merkte, / Daf} es eine andere als vorher war« (V. 150f.), doch immerhin scheint
hier Markes »>Blindheit« durch den vorhergehenden Weingenuss legitimiert (V.
1491)).

5.4.2 | Das Liebesgestandnis bei Gottfried

Was macht Gottfried daraus? Das Homonymen-Wortspiel (das offenbar Schule ge-
macht hat, denn Chrétien hat es in seinem Cligés aufgegriffen, vgl. Krohn 2005,
S.178; Zotz 2000; S. 11 f.; Haug 2011, S. 816), kann nicht ins Deutsche iibersetzt wer-
den; es wird als lameir (nicht lamer) als Fremdwort beibehalten. Der Grundunter-
schied ist der, dass Tristan nicht verwirrt ist wie bei Thomas, sondern souveran rea-
giert. Gottfried riickt zudem das Leiden in den Vordergrund, weil lameir bereits zu
Beginn durch die Isoldenrede enggefiihrt als leidbringend konnotiert ist (vgl. Jant-
zen/Kroner 1997, S. 298-300). Die Leidthematik weist wiederum auf das Prolog-Pro-
gramm der edelen herzen. Es gibt bei Gottfried sechs Enthiillungsschritte (Darstel-
lung folgt teilweise Zotz 2000, S. 12-18).

1. Das Wortspiel geht auch hier von Isolde aus:

Der Minnen vederspil Isot, lameir daz swaeret mir den muot,
»lameir« sprach si »daz ist min not, lameir ist, daz mir leide tuot.«

(Beginn des Wortspiels durch Isolde; Gottfried, V. 11985-11988)

vederspil wurde unterschiedlich gedeutet, als >Lockvogel« oder als >Falke« (zur For-
schungsdiskussion hierzu vgl. Krohn 2005, S.178); vederspil allgemein ist ein
»zur jagd abgerichteter vogel« (BMZ IIB, S.503). Der Minnen vederspil Isot be-
zeichnet Isolde, die sozusagen im Dienst der >Falknerin< Minne Tristan >nach-
stellt, und mithin den aktiven Part — im Gegensatz zum passiven >Lockvogel< -
innehat.

91



92

Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

. Tristan macht sich die drei Bedeutungen des Wortes klar: lameir bedeutet >Liebes,

aber auch >bitter< und das >Meer«:

do si lameir so dicke sprach,

er [Tristan] beddhte unde besach
anclichen unde cleine

des selben wortes meine.

sus begunde er sich versinnen,
Uameir daz waere minnen,
Uameir bitter, la meir mer.
der meine der diihte in ein her.

(Tristans ﬁberlegungen zu lameir; Gottfried, V. 11989-11996)

. Tristan schliefst dann geschickt eine Bedeutung aus, indem er nur das Meer sowie

die Bitternis nennt und die Liebe ausklammert. Er reagiert also in einem souvera-
nen Ausschlussverfahren, um Isolde aus der Reserve zu locken:

mer unde siir beredete er. .
»ich waene« sprach er »schoene Isot,
mer unde sir sint iuwer not.

iu smecket mer unde wint.

ich waene, iu diu zwei bitter sint?«

er [Tristan] iibersach der drier ein
unde vrdgete von den zwein.

er versweic die minne,

ir beider vogetinne,

ir beider trost, ir beider ger.

(Tristans listiges Nachfragen; Gottfried, V. 11997-12006)

. Isolde reagiert wie erwartet. Sie wehrt die zwei Bedeutungen ab, die Tristan ihr

vorgeschlagen hat, und weist so auf das einzig Ubrigbleibende, die Liebe:

[Isolde:]
»nein hérre, nein! waz saget ir?
der dewederez wirret mir,

(Isolde verweist indirekt auf die Liebe; Gottfried, V. 12007-12010)

mirn smecket weder luft noch sé.
lameir al eine tuot mir wé.«

. Tristan gibt zu, dass es ihm genauso gehe: Isolde und lameir wiirden ihn bedran-

gen. Nichts auf der Welt wiirde er so innig lieben wie Isolde. Abermals wird die
Leidperspektive der Liebe (ndt) betont:

s0 starke und also sére:

in erhol mich niemer mére.
mich miiejet und mich swaeret,
mir swachet unde unmaeret
allez, daz min ouge siht.

in al der werlde enist mir niht
in minem herzen liep wan ir.«

[Tristan:]

»rentriuwen, schoene, als ist ouch mir,
lameir und ir, ir sit min not.
herzevrouwe, liebe Isot,

ir eine und iuwer minne

ir habet mir mine sinne

gdr verkéret unde benomen,

ich bin lizer wege komen

(Tristan gesteht seine Liebe; Gottfried, V. 12014-12027)

. Isolde formuliert dezidiert, dass es ihr genauso wie Tristan gehe: [sét sprach:

»hérre, als sit ir mir« (V. 12028).

Gottfrieds Tristan setzt also das von Isolde initiierte Wortspiel so geschickt ein, dass
er damit ein Liebesgestdndnis Isoldes provoziert, vom verwirrten Tristan im Carlisle-
Fragment ist hier nichts zu merken. Bei Gottfried steht »eine verunsicherte Isolt
einem tiiberlegen abwdgenden Tristan gegeniiber. Dieser erreicht, daf sie die Verrat-
selung zugunsten einer Vereindeutigung preisgibt, denn das ist das Ziel, auf das der
Dialog zusteuert« (Zotz 2000, S.16). Der Liebeserklarung »kommt im Prozef} des
Durchbruchs der Liebe also eine eigenstdndigere Bedeutung gegeniiber dem Trank
zu als es zundchst scheinen mochte« (Wessel 1984, S. 581 f.)

Die konfliktiven Antriebe minne unde scham (V. 11825) werden nach dem Liebes-



Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel

gestdndnis zusammengefiihrt. Das Minnegestdndnis markiert die zweite Stufe der
»gradus amoris¢, den fiinf Minnestufen (Sehen, Sprechen, Umarmung, Kuss, Bei-
schlaf) und fiihrt zum Beilager von Tristan und Isolde, das noch auf dem Schiff wah-
rend der Uberfahrt nach Cornwall vollzogen wird. Tristan und Isolde bitten Brangine
um Hilfe, beide sterben von minnen (V. 12111). Brangéne verspricht, fiir eine giinstige
Gelegenheit zu sorgen, so dass sich Tristan zu Isolde schleichen kann. Die Minne ist
die heilende Arztin (die Vorstellung, dass die Liebe bzw. der Beischlaf von Minneleid
erldst und somit die Minne eine Arztin sei, geht auf Ovids Ars amatoria zuriick;
Ovid, ed. Albrecht 2005, S. 88-91):

Des nahtes, do diu schoene [Isolde] lac, ouch vant s’Iséte ir siechen da.
ir triure unde ir trahte pflac die siechen beide nam si sd
ndch ir triitamise, und gab in ir, im sie

nu kam geslichen lise ein ander z’arzdtie.

zuo der kemendten in wer haete ouch dise beide

ir amis unde ir arzatin, von dem gemeinem leide
Tristan und diu Minne. vereinet unde bescheiden
Minne diu arzatinne wan einunge an in beiden,

si vuorte ze handen der stric ir beider sinne?

ir siechen Tristanden.

(Die Minne als Arztin: Beilager von Tristan und Isolde; Gottfried, V. 12157-12175)

5.4.3 | Minnekonzeptionen: Thomas und Gottfried

Anhand des Fragments von Carlisle und der ibrigen Thomas-Fragmente versuchte
die Forschung trotz der desolaten Uberlieferungslage die Liebeskonzeption von
Thomas im Vergleich zu Gottfried zu erschliefen. Wahrend bei Gottfried eindeutig
der liebe-leit-Konnex im Vordergrund steht, sieht etwa Schmitz (2009) bei Thomas
die Betonung auf confort (in Carlisle wie den Fragmenten von Cambridge, Sneyd
und Douce). Diese Akzentuierung einer »Trostperspektive« schliefle auch die Refle-
xionen des Paares in den Sterbeszenen mit ein (ebd. S.262). Das lasse »auf eine
Liebeskonzeption des Thomas schlieffen, die das Leid, das die Liebe zwischen Tri-
stran und Ysolt mit sich bringt, nicht oder zumindest nur in Ansdtzen als integra-
len Bestandteil dieser Liebe reflektiert« (ebd. S.262f.). Ahnlich sieht das Haug
(2011), fiir den confort das »zentrale Leitwort« bei Thomas ist und »die Wende vom
Leid zur Erfiillung«, auch noch am Ende, bezeichnet (S. 534; dhnlich Haug 1997b,
S.52-55; vgl. auch Seggewiss 2012, S.77; anders sieht das Eifler 2001, S. 116, fiir
den Gottfried »keine gravierenden Anderungen vorgenommen hat«). Jedenfalls ist
das gegenseitige Kommunizieren der Liebe bei Thomas und Gottfried im Vergleich
mit Eilhart neu: Den »Figuren [ist] durch den Minnetrank zwar eine objektive
»Minneidentitdt« bereits gegeben, sie miissen »ihre Relation zueinander aber erst
durch nonverbale und verbale Kommunikation neu konstituieren« (Koch 2006,
S.268).

Fazit: Der Minnetrank provoziert den »Kurzschluss< zwischen Werbungshelfer und
Braut, Tristan und Isolde, als beide unwissentlich auf der Uberfahrt nach Cornwall
davon trinken. Bei Berol und Eilhart ist der Trank als zauberisches >Gift« negativ kon-
notiert und die Protagonisten lehnen die Trankminne dezidiert ab. In der Tristrams
Saga (bei Thomas ist die Szene nicht erhalten) ist der Minnetrank als >Betrug¢ dis-
kreditiert. Tristans freiwillige Annahme von Trankminne und Liebestod bei Gottfried

93



Der Minnetrank: »Kurzschluss< zwischen Tristan und Isolde

dagegen affirmiert dessen radikales Minnekonzept und sein elitdres Programm der
edelen herzen. Die Minnegestandnis-Szene wird bei Thomas und Gottfried in einem
raffinierten Wortspiel (lameir) ibermittelt.

Berol/Eilhart: Gottfried:

* Minnetrank negativ ¢ im Nachhinein freiwilliges
konnotiertes »Gift; Bekenntnis Tristans zu
Ablehnung der Trankminne Trankminne und Liebestod
durch die Protagonisten * Ringen Tristans um Triuwe,

* Trank als Legitimation des Ere und Minne nach der
Ehebruchs Trankeinnahme

e Zeitliche Beschrankung der ¢ Trankwirkung zeitlich nicht
(absoluten) Trankwirkung beschrankt

Abb. 14 Die unterschiedlichen Trankkonzeptionen

94




6 Offentlichkeit und Heimlichkeit —
List und Gegenlist

6.1 | Die Offentlichkeit als 'Rechtsinstitutions

In der Bewertung der beiden Sphiren Offentlichkeit und Heimlichkeit (zur Semiolo-
gie des lateinischen Begriffspaares »publicus¢/privatus« vgl. von Moos 2004b, S. 10-
35) ist Gottfrieds Text nicht eindeutig (vgl. Wenzel 1988b, S. 350). Das ist der beson-
deren Situation des Ehebruchpaars Tristan und Isolde geschuldet, das mit List und
Tduschung agiert, um sein Liebestreiben zu verheimlichen. Dies ist bei Gottfried
durchaus positiv bewertet. Denn die Liebenden werden hinsichtlich ihres Listhan-
delns nicht verurteilt, im Gegenteil: Gott steht auf ihrer Seite und sorgt fiir einen
gliicklichen Ausgang der Listenduelle mit dem Markehof. Die Gegenspieler, die Ver-
treter der Institution der huote, die den Protagonisten listig nachstellen, um den Ehe-
bruch rechtsgiiltig nachzuweisen, sind kontrastiv hierzu dem diabolischen Bereich
zugeordnet. Eine beférdernde Rolle hinsichtlich der positiven Bewertung des List-
handelns - wenn es sich auf der textlogisch >richtigen« Seite abspielt - hatte vermut-
lich der zeitgendssische prudentia-Diskurs. Denn in der hochhofischen Epik wird

das Ideal der >schoenenc List propagiert, als Bestandteil einer spezifisch hofischen Form der
Konfliktldsung, welche Diplomatie als hohen Wert ansieht, aber seit Hartmann von Aue flie-
en Theoreme der Siindenlehre bei der Beurteilung von Tduschungsmandvern mit ein. Darin
ist ein Reflex der Bemiihungen zu sehen, die Kardinaltugend prudentia, bis etwa zur Mitte des
12. Jahrhunderts fiir staatliches Handeln reserviert, im theologischen Sinne als Tugend hoffa-
hig zu machen und damit grundsatzlich zur Handlungsmaxime fiir jede Situation zu erkldren.
Als Hohepunkt dieser Entwicklung kann der >Tristan«-Roman Gottfrieds von Straftburg gelten
(Semmler 1991, S.2331.).

Exkurs: Offentlichkeit und Herrschaft — Hell-/Dunkel-Metaphorik: Herrschaft im
Mittelalter muss offentlich dargestellt werden, weil es noch keine Institutionen gibt,
die die Herrschaft durchsetzen. Es gibt keinen »Staatsapparat mit Behoérden, der sich
Sonderrechten gegentiiber durchsetzen konnte« (Morsch 1984, S. 26). Im Schauraum
offentlichen Handelns werden politische und religiose Ordnungsvorstellungen sicht-
bar und begreifbar gemacht. Die Offentlichkeit {ibernimmt die Funktion einer
»Rechtsinstitution< mit den Aufgaben der Kontrolle, Lenkung und Disziplinierung«
(ebd.). Zur Offentlichkeit zihlten alle Personen oder Personengruppen, »die, ganz
allgemein gesagt, Teilhabe an der Herrschaft besafien (ebd. S. 26f.). Idealiter vermit-
telt all das, was in der Offentlichkeit geschieht, RechtmiRigkeit; was in der Heimlich-
keit geschieht, kann oft der Unrechtssphdre zugeschrieben werden (vgl. Wenzel
1988b, S. 339f.; Brandt 1993, S. 165).

Die Legitimation von Herrschaft muss immer wieder neu bestatigt werden, etwa
als sichtbare Aura der Herrschaft, durch Insignien wie Abzeichen oder Waffen, durch
Habitus, also durch Kleidung und Haartracht, durch Gestus wie etwa Gruf3form und
Gebarde (vgl. Wenzel 1988Db, S. 337). Der Fokus liegt auf der Erscheinung des Herrn,
man spricht hier von caput-Reprisentation. »Reprisentative Offentlichkeit ist auf
Sichtbarkeit hin angelegt, und wer auf seine Prachtentfaltung aufmerksam machen
will, der muf auch gesehen werden konnenc; »Licht oder gar Sonne [zdhlen] zu den
haufigsten Metaphern der Ehre« (Rocke 1990, S.46). Diese Lichtmetaphorik (das

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 6, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

95



96

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

»Prinzip des Diaphanen«) gehort zu den frithen Abstraktionen, die als Strahlen und
Leuchten erscheinen (Czerwinski 1989, S.43). Legitime Herrschaft ist immer ange-
legt auf 6ffentliche Zustimmung; es gibt keine Reprdsentation von Herrschaft im Mit-
telalter, die sich im Geheimen und unter vier Augen abspielt. ére verlangt die sinnli-
che Erfahrbarkeit von Rang: offenberen (6ffentlich machen fiir die Augen und Ohren
aller) ist ein Akt der Statusmanifestation und der Sicherung von politischen Ansprii-
chen (vgl. Wenzel 1988b, S. 340; 345). >Heimlich« (mhd. heinlich) meint zunachst
ganz allgemein »vertraut« (BMZ I, S. 653); heinlich, auch tougen oder verholne, um-
fasst jedoch auch den Bereich all dessen, was aus dem offentlichen Raum ausgeblen-
det wird, vor der Offentlichkeit verborgen bleibt und verborgen bleiben muss (vgl.
Brandt 1993, S. 225-230).

Dem Raum der Offentlichkeit zugeordnet ist die rechtsgarantierende kontrollie-
rende Zeugenschaft des Hofes (vgl. Wenzel 1988b, S. 339). Dem Raum der Heimlich-
keit fehlt dagegen diese Zeugenschaft, hdufig ist die Heimlichkeit gekennzeichnet
durch die Ausblendung des Lichts, durch die bergende Nacht, den verhiillenden
Schatten. Die Zuordnung von Licht und Schatten, Offentlichkeit und Heimlichkeit
enthdlt nicht selten bereits eine Aussage tiber die Rechtlichkeit oder zumindest die
moralische Bewertung der Situation. »Charakteristisch fiir die religiose Deutung des
Lichts ist seine Gegenbildlichkeit oder antithetische Bindung an sein Gegenteil. Licht
und Finsternis, Tag und Nacht, Hell und Dunkel, Himmel und Holle, Gut und Bose
werden prinzipiell aufeinander bezogen und bedingen einander« (Rocke 1990, S. 38).
Ein bekanntes literarisches Beispiel liefert das Nibelungenlied. Denn als Siegfried im
Brautnachtbetrug Briinhild im Schlafgemach gewaltsam niederringt, ist der Entzug
von Sichtbarkeit gleich mehrfach markiert: Die Lichter sind geloscht, die Kimmerer
werden hinausgeschickt, die Tiir wird mit zwei Riegeln verschlossen. Der nicht&ffent-
lichen Handlungssphdre sind die Kategorien der Siinde und der Illegalitdt zugeord-
net, in der Helligkeit des Lichts dagegen geschieht der Vollzug des offentlichen Han-
delns, das Licht dient als Medium der Gerechtigkeit (vgl. Wenzel 1988b, S. 346).

Die Verwendung moralisch getonter Hell-Dunkel-Metaphorik ist fester Bestandteil
der antiken und der christlichen Ikonographie. Das Dunkel der Nacht gilt hier als ad-
dquater Handlungsraum des Bosen, dagegen hat das Licht (primdr die Sonne, sekun-
ddr aber auch das Licht der Nacht, der Mond) die Funktion der Rechtswahrung und
-sicherung. Es ist mittelalterliche und germanische Rechtspraxis, das Gericht offent-
lich abzuhalten; im Licht der Offentlichkeit sichtbar und iiberpriifbar vollzieht sich
das Gericht iiber das Bose (ebd. S. 350f.). »Die Offentlichkeit sanktioniert, legitimiert
und legalisiert rechtliche und politische Vorgdnge« (Morsch 1984, S. 41).

Offentlichkeit/Heimlichkeit im Tristan — Ehebruch und ére: Dieser grundle-
gende Bezug von Hell und Dunkel als Rechtmafigkeit und Unrecht ist in Gottfrieds
Tristan nicht eindeutig. Der stereotype Gegensatz von Licht und Dunkel wird hier
»neu gedeutet, verarbeitet oder verschoben« (Rocke 1990, S.40). »Nicht alles, was
offenbar ist, mufl wahr sein (Gottesurteil), nicht alles, was voller Heimlichkeit ist,
muf verwerflich sein [...]. Offentliches Verhalten kann hinterhiltig, heimliches kann
aufrichtig sein« (Morsch 1984, S. 28). Dieser Sachverhalt griindet im Stoff, denn es
gibt mindestens seit dem >Kurzschluss« zwischen Braut und Werbungshelfer (siehe
Kap. 5) konfliktive Ordnungen. Bei Berol und Eilhart sind Tristan und Isolde immer-
hin durch den Minnetrank exkulpiert, bei Gottfried ist der Sachverhalt aufgrund der
freiwilligen Trankannahme Tristans komplexer. Doch auch hier werden Tristan und
Isolde »fiir ihre illegitime Liebe nicht [...] bestraft, sondern im Gegenteil zum Vorbild
einer Gefiihlskultur« (Rocke 1990, S. 48).



Die Listepisoden bei Gottfried

Andererseits fordern die Offentlichkeit bzw. die anerkannten gesellschaftlichen
Konventionen ihren Tribut. So ist die »hofische Offentlichkeit [...] gewissermafen
personifizierter Kontrahent Tristans und Isolts in der Konfrontation zwischen der
Idealitdt der Minne und den Normen und Konventionen der Welt« (Morsch 1984,
S.22). Um seinem Begehren nachzukommen, muss das ehebrecherische Minnepaar
Dunkelheit und Heimlichkeit nutzen. Die Heimlichkeit dient in diesem besonderen
Fall der Befriedung der Gefahrdung sowohl der Protagonisten wie der 6ffentlichen
Ordnung (vgl. Wenzel 1988b, S. 357). Insofern »wird die Dunkelheit im Tristanroman
keineswegs mehr nur negativ gedeutet, sondern erfdhrt auch eine Positivierung«
(Rocke 1990, S.50). Die ére Tristans und Isoldes ist also an die Verheimlichung des
ehebrecherischen Liebestreibens gebunden, die 6ffentliche Ordnung kann nur auf-
rechterhalten werden, wenn die Ehebruchsbeziehung heimlich erfolgt. Dies vermit-
telt die zweite Baumgartenszene (siehe Kap. 8.3.2), als Tristan und Isolde beim Stell-
dichein am helllichten Tag geradezu mutwillig ihre ére aufs Spiel setzen - und prompt
von Marke entdeckt werden.

Die Liebe lehrt aufrichtige Menschen, die doch eigentlich nichts von triige (V.
12451) und valscheit (V. 12452) wissen diirften, an Betrug zu denken: s6 léret minne
/ durnehtecliche sinne / ze valsche sin vervlizzen (V. 12447-12449). Dieser Kommen-
tar befindet sich unmittelbar nach dem Bericht des geplanten Brautnachtbetrugs.
Tristan und Isolde sind aufrichtig (durnehtec), obwohl beide zuvor den Beischlaf
vollzogen und damit Marke doppelt betrogen haben: Tristan als Brautwerber und
Isolde als Braut Markes. Eine nichtoffentliche Schande ist offenbar keine volle
Schande (vgl. Brandt 1993, S. 248). Dass Gott den ehebrecherischen Liebenden hilft,
wenn diese auf ihre ére sehen, wird vor allem in der Szene des belauschten Stelldich-
eins sowie im Gottesurteil deutlich (siehe Kap.6.2.2.21.).

6.2 | Die Listepisoden bei Gottfried

Ubersicht iiber die Liststationen: Das Listhandeln weist den Markehof als Verlierer
aus, das protagonistische Paar triumphiert. Dies betrifft sowohl die Handlungslisten,
die iiber die Episoden Brautnachtbetrug, »Gandin¢, Mehlstreulist und Schwertlist
libermittelt werden, als auch die Sprachlisten. Dickerson (1972) unterscheidet zwei
Kategorien von Sprachlisten: zum ersten die Liigen »which simply and unequivo-
cally falsify the facts«, zum zweiten die doppeldeutige Rede, »which is both true and
false at the same time« (S. 128; zur Unterscheidung von Tduschung, Betrug und List
vgl. Geier 1999, S. 13-48). Tristans simple Herkunftsliigen im Rahmen von Jugend-
geschichte und Brautwerbung sind also von der sprachlich artifiziellen doppeldeuti-

Brautnachtbetrug —Handlungslist V.12435-12696
Gandin-Episode (»Rotte und Harfe<) — Handlungslist V.13097-13450
Bettgesprache —Sprachlist V.13673-14234
Baumgarten | (Spanelist; belauschtes Stelldichein) —Handlungs- und Sprachlist V.14583-15046
Mehlstreuepisode —Handlungslist V.15117-15266
Gottesurteil —Sprachlist V.15267-15764
Schwertlist—Handlungslist V.17403-17416

Abb. 15 Die Listepisoden in Gottfrieds Tristan in handlungschronologischer Folge

97



98

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

gen Rede zu trennen, die gleichermafien wahr und falsch ist und in den Bettgespra-
chen, im belauschten Stelldichein sowie im Gottesurteil eine Rolle spielt.

In den Bettgesprachen, im belauschten Stelldichein und in der Mehlstreuepisode
antworten die Listen Isoldes bzw. des protagonistischen Paars auf das Listhandeln
Markes, es geht darum, list / wider list (V. 13867 f.) zu setzen im Sinne eines »Wett-
streit[s] der kiindekeit« (Czerwinski 1989, S. 305). Mittelhochdeutsch list bedeutet in
erster Linie »Weisheit, Klugheit« (BMZ I, S. 1010); die Bedeutung als »Kunst¢, wie sie
der Prolog nahelegt (siehe Kap. 2.1), ist hier nebensdchlich. Der »Schldue-Wettstreit«
(Krohn 2005, S. 201) ist iiber zwei Dreiergruppen vermittelt. Auf der einen Seite ste-
hen Tristan, Isolde und die confidente Brangdne, auf der anderen Marke, Marjodo
und Melot, deren Zusammengehorigkeit bereits durch das anlautende >M« als Merk-
formel deutlich wird: Tristans »Widersacher sind (wie schon Morgan und Morold
und offenbar traditionell, nicht erst bei Gottfried) durch den gemeinsamen Anlaut
kenntlich gemacht« (Haug 2011, S. 588). Marjodo und Melot sind die beiden negati-
ven »Pufferfiguren«, die die eigentliche Opposition Tristan/Isolde vs. Marke entmar-
kieren (Warning 2003, S. 200).

Marjodos Ebertraum: Marjodo ist der oberste Truchsess des Konigs (V. 13464).
Seine Freundschaft zu Tristan ist zum einen durch seine Verehrung fiir Isolde (V.
13468) motiviert, zum anderen wird die Freundschaft auch unabhdngig davon be-
schrieben. Doch als Marjodo die Liebesbeziehung von Tristan und Isolde bemerkt,
ist die »ausgesprochen innige, reziproke Zweisamkeit der beiden Mdnner« gestort
(Fritsch-Rofller 2006, S. 84). Das Ganze beginnt mit Marjodos entlarvendem Eber-
traum. Der Truchsess trdumt, dass ein eber, der iz dem walde lief, / vreislich unde
vreissam (V. 13514 f.) an den Hof kommt, mit wetzenden Hauern alle angreifend, um
dann in Markes Kammer dessen Bett mit seinem Geifer zu besudeln (V. 13516-
13534). Dieser Traum

ist in Verbindung zu sehen mit Tristans Wappentier: Seinen Schild ziert ein (schwarzer) Eber
als Sinnbild fiir seinen Mut [...]. Hier jedoch folgt der Dichter einer anderen mittelalterlichen
Eber-Tradition, in der das Tier als zerstorerische, ja diabolische (durch die Farbe noch unter-
strichene) Macht verstanden wird und zum Trédger einer deutlichen Sexual-Symbolik gerat
(Krohn 2005, S. 199, dort auch weiterfithrende Literatur).

Marjodos Traum vom Eber, »der das Bett des Konigs verwiistet, [ist] nicht nur die
Projektion eines eifersiichtigen Rivalen, denn Tristan >ist« tatsdchlich dieser Eber
[...], indem er die Ehe des Konigs besudelt« (Miiller 2003, S.227). Marjodo findet
Tristan nicht, dem er den Traum erzdhlen will; er folgt im Mondlicht dessen Spur im
Schnee, die zur Kammer Isoldes fiihrt, doch er kann nichts sehen, weil Brangdne ein
schdhzabel (V. 13506), ein Schachbrett also, schiitzend vor das Licht gestellt hatte
(zur erotischen Konnotation des Schachspiels bzw. der Schach-Terminologie etwa in
der Minnelyrik vgl. Krohn 2005, S. 64). Der Spaher wird aber immerhin zum Ohren-
zeugen, Tristans Geheimnis ist damit entdeckt (sin tougen was vermaeret, / sin hae-
linc g’offenbaeret, V. 13635 {.). Fiir »eine Beglaubigung der Entdeckung reicht jedoch
keine akustische Wahrnehmung, dafiir ist der 6ffentliche Augenschein erforderlich.
Rechtsrelevant und derart zwingende Voraussetzung fiir eine negative Sanktion ge-
gen die Liebenden ist das kollektive Sehen derer, die teilhaben an der 6ffentlichen
Gewalt« (Wenzel 1988b, S. 347).

Marjodo steht damit vor der Frage, wie er dem einvalte Marke (V. 13653) seine
Entdeckung iibermitteln soll (einvalte = >einfaltig, einfach; schlicht, arglos; BMZ
111, S.231). »Zwischen o6ffentlichem Herausposaunen und paralysierter Verschwie-
genheit bildet Marjodo in der folgenden Zeit einen fatalen Kompromiss. Heimlich



Die Listepisoden bei Gottfried

(verholne) nimmt er den Konig beiseite und informiert ihn {iber ein im Umlauf be-
findliches maere« (Fritsch-Rofller 2006, S. 85), dieses Gerlicht ist jedoch seine eigene
Erfindung. Der nidege Marjod6 (V. 13637) erteilt schliefilich einem Vertrauten Mar-
kes, der Zugang zu den Frauengemadchern hat, dem getwerc (V. 14238) Melot aus
Aquitanien (zum Namen bzw. zur Namenlosigkeit des Zwergs in anderen Texten vgl.
Hertz, S. 538f.), nach den Bettgesprdachen den Auftrag, Beweise fiir den Ehebruch zu
sammeln, daz man die wdren kiinde / der minne an in beviinde (V. 14257 f.).

Die huote-Problematik, der Gottfried einen eigenen Exkurs widmet (siehe Kap. 8.3),
ist auf Handlungsebene mit einer heilsgeschichtlichen Perspektive aufgeladen. Denn
das Bewacherduo Marjodo und Melot ist durch Erzdahlerkommentar und Figurenrede
dem diabolischen Bereich zugeordnet. Als Melot Tristan in den Baumgarten nach-
schleicht, wird er vom Erzahler als daz vertdne getwerc, / des valandes antwerc (V.
14511 f.) geschmaht, also als verfluchter Zwerg und Werkzeug des Teufels. Innerhalb
der Mehlstreuepisode gibt es mit Blick auf die Bewacher einen kleinen Exkurs zu val-
scheit (V. 15053) bzw. falschen Hausgenossen (V. 15052), und der Erzahler riigt, dass
Marjodo und Melot Tristan mit valsche und mit dswiche (V. 15078), also mit Betrug
und Heimtiicke, begegnen. Tristan warnt Isolde vor den zwéne eiterslangen (V. 15088),
sie solle sich hiiten vor dem slangen Meldte / und vor dem hunde Marjodd (V. 15100f.).
Diese pejorativen Tiermetaphern weisen in der geistlichen Tradition auf den diaboli-
schen Bereich (vgl. Ernst 1976, S. 60, Anm. 348; dort auch Weiterfithrendes).

6.2.1 | Handlungslisten: Brautnacht, Gandin- und Mehlstreuepisode,
Schwertlist

Die Handlungslisten betreffen die vier Episoden Brautnachtbetrug, »Gandin< (=
>Rotte und Harfe«), Mehlstreuszene und Schwertlist. Dabei wechseln die Adressaten:
Im Brautnachtbetrug wird Marke betrogen, die Ausfiihrenden sind Tristan und Isolde
sowie Brangdne; in der Gandin-Episode tiberlistet Gandin zundchst Marke, Tristan
kann dann jedoch Gandin iiberlisten; in der Mehlstreuepisode versucht Melot ver-
geblich, Tristan zu iiberfiihren.

Der Brautnachtbetrug: Dieser Handlungsbetrug legt die jungfrauliche Brangadne
anstelle Isoldes in Markes Hochzeitsbett. Die Episode zeigt, dass Marke nicht der
Richtige fiir Isolde ist, denn eine Frau ist ihm wie die andere (siehe Kap. 4.2.2.4).

Die Gandin-Episode - >Rotte und Harfe« Dass eigentlich Tristan Isolde »>ver-
dients, zeigt kurz nach dem Brautnachtbetrug - und damit unmittelbar nach der Auf-
nahme des Ehelebens des Kdnigspaars - auch die Episode »Rotte und Harfe< (unter
einer Rotte versteht man ein harfenartiges Saiteninstrument; BMZ IIA, S. 773). Das
Ganze spielt sich wie folgt ab. An Markes Hof kommt der irische Baron Gandin, ritter
unde der amis (V. 13127) Isoldes, der durch ir willen (V. 13131), also ihretwegen, an
den Hof kommt; Isolde erkennt ihn sofort. Gandin tragt eine Rotte auf dem Riicken
und weigert sich, diese abzulegen. Die Rotte »galt im Mittelalter der Harfe weit unter-
legen und irritiert folglich auch die Hofgesellschaft« (Warning 2003, S. 193; vgl. auch
Okken 1996, S. 1029). Nach Dicke (1998) vertrdgt sich Gandins »als hdfsch, scheene
unde rich (V. 13109) eingefiihrte Erscheinung schlecht mit der unhéfscheit unde un-
vuoge, die er als Gast an den Tag legt« (S. 140). Marke bittet Gandin, die Rotte zu
spielen, Gandin weigert sich, er wisse nicht, was er daflir bekomme. Daraufhin ver-
spricht Marke Gandin, ihm jeden Lohn zu gewdhren, den dieser fordert: welt ir iht,
des ich hdn, / daz ist allez getdn (V. 13193 f.).

29



100

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

Es geht also um das Erzdhlmuster der voreilig bzw. vorbehaltslos versprochenen
Gabe, auch >rash boon« genannt. Diese folgt dem >do ut des«-Prinzip und »lohnt eine
bereits erbrachte oder mit verpflichtendem Vertrauensvorschuss eine noch zu erbrin-
gende Gegenleistung. Dabei verpfdnden die Beteiligten ihre Ehre auf Gegenseitigkeit:
Wer eine Gabe blanko zusagt, steht mit seiner Ehre fiir ihre Gewdhrung ein und baut
vorbehaltlos auf die Vertrauenswiirdigkeit und hofische Gesinnung seines Gegen-
iiber« (Dicke 1998, S. 125; zu keltischen Zeugnissen bzw. dem keltischen Erzahlmus-
ter hierzu vgl. ebd. S.126-129; zum Vergleich mit Orpheus und Eurydike ebd.
S.1451.). Die vorbehaltlos versprochene Gabe setzt also auf einen gemeinsamen
Wertehorizont der Kommunikationspartner, auf hofische Spielregeln hinsichtlich der
ére. Wenn deren Einhaltung nicht gewahrleistet ist, kommt es zu einer Katastrophe
wie in Hartmanns Iwein, wo kurzerhand die Gattin Artus’ von einem Fremden ein-
gefordert wird.

Ahnlich verl4uft die Sache im Tristan. In jedem Fall »l4ft die reiche Bearbeitungs-
geschichte der Entfiilhrungsepisode stoffliche Vorkenntnisse des Publikums vermu-
ten, die der Sinnbildung einer Neu- und Umgestaltung nutzbar gemacht werden
konnten« (ebd. S. 129 {.). Denn nachdem der triigenaere (V. 13202) ein Stiick gespielt
hat, fordert er von Marke dessen Ehefrau Isolde. Marke will ihm das verweigern,
doch Gandin wirft ihm daraufhin vor, wortbriichig zu sein - und das bedeutet, dass
Marke nach dem Konigsrecht nicht mehr Konig sein darf (V. 13224-13227). »Brach
der Konig sein Wort, verstiefs er damit gegen kiineges reht: Er hob das triuwe-Verhalt-
nis auf, das ihn mit seinen Untergebenen verband« (Krohn 2005, S. 195). Gandin will
sein Recht auf Isolde im Zweikampf erstreiten, doch keiner, weder Marke noch einer
seiner Ritter, will den Kampf gegen ihn wagen, wan Gandin was von solher craft /, so
menlich und so herzehaft: / ir keiner kérte sich dar an (V. 13251-13253). Kampflos
iiberldsst Marke seine Frau Isolde dem triigenaere. Diese »Zurilickhaltung des Konigs
ist wohl nicht durch den Rechtssatz rex non pugnat zu erkldren, da diese Regelung
nur dort gilt, wo der Konig mit seinen eigenen Untertanen in Konflikt gerdt; Gandin
aber war Ausldnder« (Krohn 2005, S. 196).

Damit ist Raum geschaffen fiir den superioren Aktanten Tristan. Dieser hort un-
terwegs auf der Jagd von der ungliicklichen Geschichte, kehrt unverziiglich heim,
lasst sich mehr erzdhlen, setzt sich zehant (V. 13278) mit seiner Harfe auf sein Pferd
und reitet in die Nahe des Hafens, wo Gandin mit Isolde am Strand auf die Flut zur
Uberfahrt wartet; zehant markiert den sofortigen Aufbruch Tristans kontrastiv zu
Markes Handlungsvakuum. Gandin begriifit den unbekannten Harfenspieler, der
vorgibt, ebenfalls aus Irland zu stammen. Tristans Harfenspiel setzt Isoldes Weinen
ein Ende, weil diese aufgrund des wunderbaren leich (= gespielte Melodie bzw. Ge-
sang) ihre Gedanken auf den geliebten Tristan richtet. Listig bietet Tristan an, Isolde
auf seinem Pferd zur Briicke zu bringen, weil inzwischen die Flut eingesetzt hat.
Isolde drdngt trotz Weigerung Gandins darauf, nur von dem vermeintlichen spilman
an Bord des Schiffes gebracht zu werden, es sei doch Unsinn, dass dieser sie niht riie-
ren sol (V. 13399); den dreimaligen Gebrauch dieser Vokabel (auch in V. 13384 und
V. 13395) innerhalb dieser Szene liest Tax (1971, S. 80, Anm. 60) als »erotisches Be-
deutungsspiel«. Ob Isolde Tristan erkennt, wird nicht explizit gesagt, doch ist offen-
sichtlich, dass Tristans List nur funktioniert, wenn Isolde mitspielt (so auch Warning
2003, S. 195). Die List gelingt. Tristan sprengt mit Isolde auf seinem Pferd davon und
verh6hnt Gandin mit den Worten, dass er selbst (also Tristan) das mit seiner Harfe
entfithre, was der gouch (V. 13412) mit seinem Rottenspiel Marke abgelistet habe: ir
truget, nu sit ouch ir betrogen (V. 13417).



Die Listepisoden bei Gottfried

Das hofische Instrument Harfe besiegt die Rotte, das »instrumentum multum vol-
gare« (vgl. Dicke 1998, S. 140). In ironischer Distanz deutet der Erzdhler eine Liebes-
vereinigung von Tristan und Isolde in den bluomen (V. 13434) an, der »Ort fiir un-
gestortes Liebesgliick ist die Natur« (Seggewiss 2012, S.138). Tristan bringt Isolde
schlief}lich zu Marke zuriick. Tristan will also »die Herrschaft 6ffentlich gar nicht in
Frage stellen« (Wenzel 1988b, S.357), und er tadelt Marke mit den Worten: ez mac
diu werlt wol spotten (V. 13446), denn welche Konigin hétte man je fiir ein Rotten-
spiel bekommen konnen. Die Episode schlief3t mit Tristans Aufforderung an Marke:
hiietet miner vrouwen baz (V. 13450).

Dicke (1998) sieht die Gandin-Episode im Hinblick auf das Schema der gefahrli-
chen Brautwerbung als »Riickentfiihrung der Braut durch einen Gegenspieler des
Brautigams« (S. 133). Wahrend in anderen Texten die Riickentfiihrung als Nachweis
der Eignung und Legitimation des Werbers zu verstehen ist, scheitert Marke »an die-
ser Aufgabe und disqualifiziert sich damit als Konig und Gatte gleichermafien« (ebd.
S.135). Ahnlich formuliert Hauenstein (2006): »Die Provokation des Herausforderers
Gandin wurde fiir Marke zum Testfall: mit dem Ergebnis, daf} Tristan ein iiberlegenes
Anrecht auf Isold zugesprochen wird« (S. 74). Warning (2003) liest die Handlungs-
station »Gandinc« einerseits als einen zweiten Durchlauf der anfanglichen Herkunfts-
liigen Tristans, die jedes Mal eine Statusminderung in Szene setzen, andererseits als
Beginn einer zweiten Liigengeschichtenreihe, die mit den betternaeren (siehe
Kap. 6.2.2.1) fortfdhrt. In jedem Fall gehe es um die Destabilisierung der hofischen
Norm, denn es sei

offenkundig, daR sie [die Gandin-Episode] jenen zweiten Durchlauf der Liigengeschichten,
den sie erdffnet, zugleich auch schon programmiert. Zundchst, und darin setzt sie den ersten
Durchlauf fort, labilisiert sie neuerlich die hofische Norm. Aber sie tut es nicht mehr tiber Kri-
tische Abstriche an hofischen Qualitdten, sondern iiber die Leichtfertigkeit, mit der Marke sich
einlafit auf den betriigerischen Handel mit Gandin, und derjenige, der den Konig ob dieser
Leichtfertigkeit am Ende tadelt und sich selbst explizit zum Anwalt der h6fischen Norm
macht, ist Tristan (S. 194).

Nach Warning wird Isolde »gleich mit Beginn des zweiten Durchlaufs [also in der
Gandin-Episode] zu einer listigen Isolde, womit die spdteren Listen vorweggenom-
men sind, wenn auch noch nicht in der Weise, wie Isolde dort als Listenreiche Tristan
gegeniiber die Stirkere, die Uberlegene sein wird« (ebd. S. 196).

Die Mehlstreulist: Diese List ist Ausloser fiir das folgende Gottesurteil (siehe
Kap. 6.2.2.3). Marjodo und Melot raten Marke in listiger Absicht, einen Aderlass vor-
nehmen zu lassen, wobei sich auch Tristan und Isolde dieser Prozedur unterziehen;
alle liegen in einem Raum. Als Marke misstrauisch und vorgewarnt am ndchsten
Morgen das Bett verldsst, nimmt Melot Mehl und bestreut den Fuffboden. Das Mehl
soll zeigen, ob jeman bi getraete / dem bette dar oder dan, / daz man in spurte (V.
15148-15150). Marke und Melot gehen in die Friihmesse, Brangdne aber bemerkt die
Falle mit dem Mehl und warnt Tristan. Der minnen blinde (V. 15186) tiberlegt und
wagt dann einen gewaltigen Sprung zu Isoldes Bett hiniiber, der jedoch {iber seine
Kréfte geht: Seine Aderlasswunde platzt auf, Bett und Betttuch sind mit Blut befleckt
(V. 15194-15201). Das Spiel scheint verloren und Tristan springt wieder in sein eige-
nes Bett zuriick. Das besudelte konigliche Bett weist auf Marjodos Ebertraum zu-
riick: »The visions of Marjodo’s dream thus achieve their fulfillment in this scene -
one can no longer doubt the symbolic reference to Tristan as the boar, which messes
up the royal bed sheets« (Clason 2004, S. 289). Als Marke zuriickkommt und das Blut
bemerkt, redet sich Isolde dahingehend hinaus, dass ihre Ader aufgeplatzt sei; doch

101



102

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

als Marke das Bett Tristans untersucht, ist dort ebenfalls Blut. Marke ist verwirrt,
denn er findet keine Fufispuren im Mehl: hie mite was ime diu wdrheit / beidiu ge-
heizen und verseit (V. 15257 f.). Das Blut weist auf die Schuld, das Mehl auf die Un-
schuld.

Die Schwertlist: Diese List spielt innerhalb der Minnegrottenszene, als Tristan im
Bett ein Schwert zwischen sich und Isolde legt, um einem potentiellen Beobachter
Keuschheit vorzutduschen (siehe Kap. 7.2.2).

6.2.2 | Sprachlisten
6.2.2.1 | ’Lernstationen:: Die Bettgesprache

Deutlich kann man »Lernstationenc¢ hinsichtlich der Anwendung von Sprachlist aus-
machen. Isolde lernt von Brangdne im Rahmen der bettemaeren (V. 14028), wie man
sich listig aus der Affdre zieht. Denn zu Beginn der Bettgesprdche verfiigt Isolde noch
nicht iiber das notige Know how, um Markes List parieren zu konnen und erweckt so
Markes arcwdn. »Frauen, insbesondere Zofen, verfiigen von vornherein iiber Schlau-
heit, passen sich aber, was die Wahl ihrer Mittel betrifft, diesem >hofischen< Rahmen
an. Bemerkenswert erscheint es, daf} nicht einmal die hochgebildete Isot [...] zu-
ndchst selbstandig Listen inszenieren kann, sie muf} von Brangdne erst unterwiesen
werden« (Semmler 1991, S.177). Die Sequenz der Bettgesprdche zdhlt »zusammen
mit der fingierten Unterhaltung zwischen Tristan und Isot im Baumgarten [...] zu
den hintergriindigsten und ausgefeiltesten Inszenierungen von Listdialogen, die wir
in der mittelhochdeutschen Literatur haben« (ebd. S. 129).

Die >gerettete Zunge« der Brangdne: In bestimmter Hinsicht weist bereits die >ge-
rettete Zunge« der Brangdne bzw. das Sprachhandeln der Zofe auf die folgenden Lis-
ten des Liebespaares. Wahrend diese jedoch sprachlistig agieren, um den Ehebruch
zu verhiillen, und so Marke hinters Licht fiihren, beweist Brangdnes Rede ihre unbe-
dingte triuwe zu ihrer Herrin Isolde. Die Szene befindet sich unmittelbar nach dem
Brautnachtbetrug. Isolde will Brangdne von zwei Knappen toten lassen, weil sie
Angst hat, dass sich Brangdne in Marke verliebt und den Brautnachtbetrug ausplau-
dert. Als Beweismittel fordert sie von den Knappen Brangdnes zungen (V. 12735).
Der negative Erzahlerkommentar hierzu ist eindeutig: diu mortraete Isolde (V. 12723)
fiirchtet laster unde spot / mére [...] danne got (12711 £.). Die zwéne knehte (V. 12713)
haben Mitleid mit Brangéne, sie fiihren sie zwar in die wiieste und in die wilde (V.
12769), schneiden dann aber nicht ihr, sondern einem Jagdhund die Zunge heraus.

Die Episode ist symbolisch besetzt. Lateinisch lingua bedeutet sowohl Sprache als
auch Zunge; »die entsprechende Homonymie findet sich auch im Deutschen« (Wen-
zel 2005, S.85), denn mittelhochdeutsch zunge bedeutet auch >Sprache« (BMZ III,
S.950). Dementsprechend »bedeutet elinguare, >die Zunge herausschneiden¢, im La-
teinischen auch >der Sprache berauben«. Diese Bedeutung ist nach Wenzel (2005)
»auch bei Gottfried vorauszusetzen; die Zunge der Brangdne »suggeriert Isolde die
Zerstorung der Person« (S. 91 {.). Isoldes Anweisung an die zwei Knappen, sie sollen
die letzten Worte Brangdnes berichten, gibt Raum fiir eine Doppelcodierung. Denn
Brangdne ldsst an Isolde die Geschichte von urspriinglich zwei weiflen Hemden, von
denen eines benutzt wurde und damit sine wize gar betriiebete (V. 12822), iibermit-
teln. Die zwéne knehte konnen die verhiillte Anspielung auf den Brautnachtbetrug
nicht verstehen, sehr wohl aber Isolde.



Die Listepisoden bei Gottfried

Die bettemaeren: Die Bettgesprache werden in vier »Runden« (Krohn 2005,
S.201) iibermittelt. Die Grundstruktur ist die, dass Marke, durch Marjodo angestiftet,
Isolde in ndchtlichen Gesprachen durch eine List {iberfiihren will; Isolde kann diese
jedoch nach entsprechender Instruktion durch Brangdne jeweils in einem zweiten
Anlauf parieren. Kennzeichnend ist der Wechsel von Bestdtigung und Beschwichti-
gung hinsichtlich Markes arcwdn. Dem »Listenduell« (Jupé 1976, S. 110) der Bettge-
sprache geht Marjodos Aufforderung an Marke voraus, er solle dem maere (V. 13639),
dem Gerticht iiber Tristan und Isolde am Hof, nachgehen.

Beziiglich der Bettgesprdache wies Christ (1977) auf »die strenge, symmetrische
Systematik der vierfachen >wortlage« (S. 74; wortldge = >nachstellung durch worteg;
BMZ1, S. 995). Denn »das erste und das dritte Gesprach [verlaufen] vollig gleichfor-
mig [...]. Das zweite und vierte Gesprdch entsprechen sich dagegen reziprok«
(Christ 1977, S.75). In der ersten Runde der bettemaeren gibt Marke vor, eine Wall-
fahrt unternehmen zu wollen und er fragt Isolde in wes huote und in wes pflege (V.
13688) sie in dieser Zeit sein wolle. Marke legt damit einen stric der kiineginne / und
vienc st ouch dar inne (V. 13681 {.) - denn die noch >ungelernte«Isolde nennt Tristan,
in seiner Obhut sei das Reich am besten aufgehoben. Die Nennung Tristans erweckt
Markes zwivel und arcwan (V. 13717); dies leitet zu einem allgemein gehaltenen
arcwdn-Exkurs liber (siehe unten). Isoldes Antwort entspricht jedoch der »objekti-
ven Wahrheit« (Tax 1971, S. 87), denn Tristan ist der »natiirliche[] Statthalter« Mar-
kes, aber Marke macht »keinen Unterschied zwischen dem selbstverstdndlichen Be-
kenntnis der Konigin zum Neffen ihres Mannes und einem mdoglicherweise darin
verborgenen geheimen subjektiven Bekenntnis der liebenden Isolde« (Christ 1977,
S.75).

Runde zwei zeigt die inzwischen durch Brangdne instruierte Isolde, die von jener
als tumbe (V. 13735) gescholten worden war und nun darauf setzt, list / wider list (V.
13867 f.) zu setzen. diu gelérte kiiniginne / si stiez sin wider sin (V. 13878 {.), pariert
also jetzt Markes Schlauheit - der listig sein Misstrauen in einer innigen Umarmung
verbirgt (V. 13868-13872) -, indem sie vorgibt, lieber tot sein zu wollen als von Tris-
tan behiitet (V. 13948-13951). Damit nicht genug, bezeichnet sie diesen als ldsaere
(V. 13952), also als Heuchler, sie verweist auf die Moroldt6tung und darauf, dass
Tristan sie voller Falschheit umschmeichle, um so ihre Zuneigung zu erringen (V.
13965-13967). Isolde begunde / mit ougen und mit munde / leitliche clage erscheinen
(V. 13887-13889) und raubt so dem einvalten man (V. 13891) Zweifel und Argwohn.
In dieser Szene greift eine »artifiziell verdeutlichte Wortlist« (Semmler 1991, S. 132),
Baustein des den Text flankierenden Diskurses iiber das rechte Erkennen (siehe
Kap.6.3).

Im dritten bettemmaere legt Marke, nun seinerseits von Marjodo instruiert, wiede-
rum mit vrdge / sine stricke und sine ldge (V. 14029{.), also seine Schlingen und Fal-
len, indem er vorgibt, Tristan heim nach Parmenien schicken zu wollen. Ein zweites
Mal fdllt Isolde herein, indem sie Marke davon abrdt mit der Begriindung, dass alle
ihr das als Rache wegen der Moroldt6tung auslegen wiirden und dass dann niemand
da sei, der das Reich beschiitze. Auch hier handelt es sich um eine »wohlbegriindete,
schliissige Argumentation, voll Staatsrason und personlichem Verzicht«, Marke da-
gegen wertet »das objektiv begriindete Eintreten Isoldes fiir Tristan als den besten,
unentbehrlichsten Mann im Land als subjektives Bekenntnis zum Geliebten« (Christ
1977, S.73). Wieder ist der zwivel Markes geweckt, Brangdne rdt erneut, und Isolde
ergreift daraufhin im vierten bettemaere die Initiative, indem sie Marke mit Wort und
Tat umgarnt und ihn schliefllich listig auffordert: loeset mich, so tuot ir wol, / von mi-

103



104

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

nem hérn Tristande (V. 14202 {.). Isolde will nun gerade andersherum Tristan in Par-
menien wissen und sich in der Obhut Marjodos (V. 14204-14207). Das iiberzeugt
Marke, er gibt seinen Verdacht auf, sieht Isolde unschuldic (V. 14227) und halt im
Gegenteil nun Marjodo fiir einen liigenaere (V. 14231). Warning (2003) sieht vor al-
lem in den bettemaeren die »moralische Perspektive immer wieder iiberlagert [...]
durch die dsthetische Moglichkeit, die Listengeschichten als Selbstmanifestationen
einer liberlegenen Intelligenz zu geniefRen« (S. 199).

Der zwivel/arcwdn-Exkurs: Dieser Exkurs (V. 13777-13852) folgt dem ersten bet-
temaere, als Markes arcwdn zum ersten Mal aufkeimt. Die teilweise kontrdren Aus-
sagen des Exkurses lassen sich wie folgt zusammenfassen: Nichts konne eine Liebe
mehr beeintrachtigen als zwivel und arcwdn (V. 13778); es sei ein michel tumpheit
(V. 13793), an der Liebe zu zweifeln. Wenn sich der Verdacht als wdrheit (V. 13803)
bestatigt, sei das schlimmer als zwivel und arcwdn. Doch der Zweifel gehore zur
Liebe: zwivel sol an liebe wesen (V. 13823); fehlt der Zweifel, habe die Liebe kein In-
teresse mehr an Bestandigkeit. Die Argumentation bewegt sich also um die Begriffe
zwivel und wdrheit, die hier moglicherweise mit den »juristischen Termini >dringen-
der Tatverdacht« und >Uberfiihrung« {ibersetzt werden kénnen (Christ 1977, S. 59).
Doch ist die Wahrheitsfindung in diesem Fall, so die Textlogik, eigentlich gar nicht
gewiinscht, bedeute sie doch das Ende der Liebe. Das »Ganze bietet nicht etwa ein
sauberes Schlufiverfahren nach den Regeln logischer Beweisgdnge; vielmehr ist es
ein pseudologisches Konstrukt geworden, das sich in kiinstlich hergestellten Koor-
dinaten bewegt« (ebd. S.58f.).

Mit dem vierten bettemaere ist zwar das »intrigante vierstufige Dialogspiel zwi-
schen Zweifler und Heuchlerin« (ebd. S. 77) an sein Ende gekommen, jedoch nicht
der Diskurs um Wahrheit und Liige. Denn Marjodo gibt nicht auf, er gibt Melot den
Auftrag, Beweise fiir den Ehebruch zu sammeln. Beide entdecken, dass Tristan und
Isolde sich lieben (V. 14273), Melot berichtet das Marke, und zu dritt beschliefit man,
Tristan von den Frauengemadchern fernzuhalten, um so Symptome der Minnekrank-
heit bei dem Ehebruchspaar zu provozieren. Marke bittet Tristan durch sin selbes ére
(V. 14285) nicht mehr dorthin zu gehen: Die 6ffentliche Meinung wird hier also als
Druckmittel eingesetzt. Das Vorhaben gelingt; an Tristan und Isolde wird offenbar,
wie sehr beide unter der Trennung leiden, es ist fiir jeden sichtbar, dass sie ein herze
unde ein muot sind (V. 14329). Es geht im Folgenden um die »Prdparierung eines
Hinterhalts [...], aus dem Marke das Paar »in flagranti< ertappen soll« (Christ 1977,
S.74), und zwar im Baumgarten. Hier allerdings beweist Isolde, was sie im Rahmen
der bettemaeren von Brangane gelernt hat.

6.2.2.2 | "Anwendung: |: Die erste Baumgartenszene —
Das belauschte Stelldichein

Die Szene des belauschten Stelldicheins, die sogenannte erste Baumgartenszene, ist
so oft wie keine andere Tristanszene bildlich dargestellt worden. In der Halfte der
Bildzeugnisse des Tristan ist das heimliche Treffen der Liebenden zu sehen (vgl. Di-
cke 2002, S. 202). »Darstellungen der Baumgartenszene finden sich in allen Gebieten
des mittelalterlichen Kunstgewerbes: auf sogenannten Minnekdstchen (aus Holz
oder Elfenbein), als Schnitzerei an Rathaus- bzw. Kirchengestiihl, auf Spiegelkap-
seln, Lederetuis, Teppichen, Decken usw.« (Fouquet 1973, S. 362; vgl. auch Friihmor-
gen-Voss 1975, S. 125-129).



Die Listepisoden bei Gottfried

Die Funktion des Baumgartens: >Raumgesattigte Worter« regen

das Geddchtnis der Horer an und rufen gespeicherte Bilder, Modelle des Bezeichneten ab. Im
Unterschied zur heutigen Gebrauchsweise von Nomina unterliegen sie in mittelalterlichen
Narrationen einer ausgreifenden Ikonizitdt, d. h. einer semantisch-imaginativen Prdsenz, wel-
che gleichzeitig mit dem benannten Wort ein ganzes Bild- und Stimmungsspektrum des Be-
zeichneten aufruft. So gehdren zum boumgertelin Elemente des topischen Lustortes oder Para-
dieses, die nicht diskursiviert werden, die aber im Geddchtnis der Horer mit dem Baumgarten
verbunden sind (Velten 2014, S. 34).

In Gottfrieds Tristan stellt der Baumgarten eine Verbindung zwischen einem realen
Garten und einem locus amoenus her (vgl. Baier 2005, S. 196). Der Baumgarten an
sich ist ein »Teil einer Ubergangssphire vom héfischen Kulturbereich in den Wald«
(ebd. S.197). Das heifit, er gehort noch zum Hof und ist somit ein Stiick domesti-
zierte Natur, weist aber gleichermaflen in den >wilden Wald« (vgl. zu letzterem
Schmid-Cadalbert 1989). Er liegt also auf einer idealtypischen Achse zwischen den
Polen >Natur« und »Kultur«. Die intimen Begegnungen zwischen Tristan und Isolde
sind somit aus dem Zentrum des Hofes in einen Randbereich verlagert, in einen limi-
nalen Sonderraum. Hinzu kommt, dass Gottfrieds Baumgarten nicht einsehbar ist,
denn es gibt einen 6leboumn (V. 14444), also einen Olivenbaum, der bei Tag einen
Schatten wirft, niedrig und trotzdem weit ausladend ist. Der literarische Olbaum ist
»ein iberdeterminierte[r] mythische[r] Symbolbaumc, der iiber biblische oder antike
Verortungen eine Mehrfachcodierung besitzt (Velten 2014, S. 38f.).

Die heimlichen Treffen der beiden Liebenden finden zudem im Schutz der Dun-
kelheit statt, alle wesentlichen Signifikanten der Heimlichkeit sind erfiillt: Der Be-
reich des Baumgartens ist vom Zentrum des Hofes entfernt, er ist durch den Oliven-
baum zusatzlich geschiitzt und die Treffen finden in der Dunkelheit statt. Baier
(2005) spricht daher von einer »virtuelle[n] Kemenate, die das Paar vor den Blicken
des Hofes verbirgt« (S.197). Licht ist fiir die Angelegenheit eines heimlichen Stell-
dicheins an sich schadlich, das Mondlicht stellt potentiell eine Gefahr fiir die Lieben-
den dar (vgl. Wenzel 1988b, S. 352), doch wird dies im belauschten Stelldichein zum
Teil konterkariert.

Die Spdnelist: Nach der Verbannung Tristans von den Frauengemdchern und
dem visuellen Erweis der Sehnsuchtsqual an den Liebenden gibt Marke vor, zwanzig
Tage lang jagen zu wollen und befiehlt Melot, Tristan und Isolde nachzuspionieren.
Die confidente (Brangdne) rdt zur Spdnelist, die in allen Tristanfassungen erscheint,
doch nur bei Gottfried ist Brangadne die Erfinderin dieser List (vgl. Krohn 2005, S. 207;
Schindler (2013) stellt allgemein fest, dass Brangadnes Rolle bei Gottfried gegeniiber
Eilhart deutlich erweitert wird, »in einer Art Gegenbewegung zu Kurvenal«, den
Gottfried aus dem Minnegeschehen heraushilt, S. 300). Tristan soll einen Olbaum-
zweig nehmen, daraus langliche Spane schneiden und diese auf der einen Seite mit
»>Tcund auf der anderen mit >I« kennzeichnen. Wenn er einen Span in daz bechelin (V.
14432) des Baumgartens wirft, so treibt der Span mit der Stromung des Wassers bis
zur Tiir der Frauenkammer, wo Brangdne und Isolde stehen, um ihre herzenét (V.
14440) zu beweinen und die Spanebotschaft zu empfangen. Kiisters (1996, S. 84; 86)
sieht in der Spdnelist eine Wiederaufnahme des Initialenspiels aus dem Prolog; Na-
mensabkiirzungen sind im Mittelalter in Adressen iiblich, sie dienen auch als Be-
glaubigungszeichen und kommen auf Siegeln vor, vor allem auf Sekretsiegeln fiir
vertrauliche Korrespondenzen. Krohn (2005, S. 207) weist auf den verbreiteten magi-
schen Liebeszauber hin, wonach Namen etc. auf Blitter oder Ahnliches geschrieben
wurden, um die geliebte Person >herbeizuzwingen«. Gottfried hat gegeniiber Eilhart

105



106

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

symboltrdchtig ein Detail gedndert, denn wahrend sich bei Eilhart die Namensinitia-
len kreuzartig verschranken, befinden sich diese bei Gottfried auf je einer Seite des
Spans und weisen so auf die Trennung der Liebenden (vgl. Tax 1971, S.92f.)

Die folgende Szene ist von der Problematik des richtigen Erkennens bestimmt.
Die Vokabeln sind dementsprechend aus dem Wortfeld der Wahrnehmung >sehen,
erkennen, merken, wahrnehmen, gewahr werden, beachten< (V. 14613-14715).
Isolde und Tristan zeichnen sich durch eine exorbitante Wahrnehmungskunst aus
(vgl. Ries 1980, S.324). Im Schatten des Olivenbaums wartet Tristan auf seine Ge-
liebte, in acht Tagen treffen sich die Liebenden achtmal (V. 14505). Melot schleicht
Tristan nach, sieht die Umarmung, kann aber die Dame, also Isolde, nicht erkennen
(V. 14517-14520). Melot berichtet Marke davon, Konig und Zwerg steigen auf den
Baum, um das Paar zu beobachten.

Das belauschte Stelldichein: In dieser Episode fiihrt das Liebespaar kongeniales
Teamwork vor: »Nicht nur geheuchelte Liebe, sondern das Vorgeben von Distanz ge-
hort zum Repertoire von Tristan und Isot. [...] Gottfried 143t den Leser an jedem Re-
flexionsschritt, den Tristan und Isot vollziehen, teilhaben. [...] Mit minutioser Ge-
nauigkeit registriert der Dichter jeden Reflexionsschritt, das Verhalten wird zur zwin-
genden Folge aus den vorhergehenden Uberlegungen« (Semmler 1991, S. 86 f.). Tris-
tan kommt des Nachts zur Quelle, er sieht jedoch im Wasser den schate [...] / von
dem 6leboume (V. 14623 f.) und das Spiegelbild von Konig und Melot. Wenn es wirk-
lich die neunte Nacht ist, was aus dem Text nicht explizit hervorgeht, lief}e sich tiber
eine supponierte Zahlensymbolik - 9 als das Dreifache der heiligen Zahl der Trinitat
- auf eine gottliche Prasenz in dieser Nacht schlieflen, wie sie auch tatsdchlich zu be-
obachten ist. Tristan begreift, dass es sich um einen Hinterhalt handelt. Das Mond-
licht, das das Heimliche 6ffentlich macht und Licht in die in mehrfacher Hinsicht
dunkle Angelegenheit bringt, ist hier ambivalent: Zwar ermdglicht der Mond den
beiden Versteckten auf dem Baum, dass sie die Liebenden iiberhaupt wahrnehmen,
doch ebenso kann Tristan gerade wegen des hellen Mondlichts, das durch den Baum
scheint, Schatten bzw. Spiegelbild der Verborgenen erkennen (V. 14628-14631). Tris-
tan bittet Gott um Hilfe: got hérre, habe uns beide / durch dine giiete in diner pflege
(V. 14644 1.), unser ére und unser leben / daz si dir hinaht ergeben! (V. 14655f.). Der
Ehebrecher Tristan macht also Gott fiir seine ére zustdndig: Die Liebesbeziehung darf
nicht aufgedeckt werden, der Konig selbst ist Augen- und Ohrenzeuge (zu Tristans
Gebet sowie iiberhaupt zu den Anrufen Gottes in dieser Szene gibt es konkurrie-
rende Forschungspositionen; Uberblick bei Haug, 2011, S.592f.).

Gott ist offensichtlich mit den Liebenden. Isolde kommt, Tristan steht ganz still,
was er zuvor noch nie getan hat, und Isolde wundert sich, warum er nicht auf sie zu-
kommt. Isolde bemerkt dann den Schatten bzw. das Spiegelbild der Mdnner - auch
ihr dient also das Mondlicht - und erkennt sofort den Hinterhalt. Sie bittet ebenfalls
Gott, sie beide zu schiitzen: hilf uns, daz wir mit éren / von hinnen miiezen kéren (V.
14707 1.). Isolde und Tristan verstehen sich also hier »ohne Worte oder besondere
Zeichen. Man vergleiche die Schilderung derselben Szene bei Eilhart: dort winkt
Tristan seiner Geliebten mdglichst unauffallig zu, und Isot versteht erst aus diesem
sichtbaren Hinweis, daf} Gefahr in Verzug ist« (Semmler 1991, S. 87).

Es ist kein Zufall, dass die ére im Folgenden zum Thema wird. Tristan und Isolde
diirfen im ndchtlichen Baumgarten nicht auf handhafter Tat< ertappt werden (das
bedeutet, dass man »einen Mann bei der Tat oder auf der Flucht nach der Tat er-
greift«; Schild 2012, Sp.741). Die Konigin liefert im Folgenden »ihrem Partner alle
wichtigen Informationen dariiber, welche Rolle er selbst spielen soll« (Semmler 1991,



Die Listepisoden bei Gottfried

S.153), die Lauscher werden »bewufst zum Publikum gemacht« (Jupé 1976, S. 110).
Die Konstellation »verlangt, dafi ihre Rede zwar scheinbar die Situation unkontrol-
lierter Intimitdt unterstellt (die Beobachter diirfen nicht wissen, daf} sie gesehen
wurden), daf} aber, was tatsdchlich gesagt wird, alle horen diirfen« (Miiller 2007,
S.308). Isolde liigt zundchst, wenn sie zu Tristan sagt: Es stiiende iuwern triuwen
baz / und minen éren (V. 14725 {.) keine so spdte Unterredung zu verlangen; es sei vil
sére missetdn (V. 14738), hierher zu kommen, doch Brangdne habe sie darum gebe-
ten, denn man habe michel maere (V. 14746), so viele Geriichte, iiber Tristan und sie
verbreitet, so dass alle davon liberzeugt sein miissten, dass sie beide in ein verbote-
nen Liebesverhdltnisverstrickt seien. Damit »simuliert sie die Entriistung einer unta-
deligen, Tristan distanziert gegeniiberstehenden Konigin, die Marke, der seinen Hin-
terhalt ja nicht durchschaut weif}, nicht anders denn als unmittelbare Wahrheit auf-
fassen kann« (Christ 1977, S. 88).

Im Folgenden benutzt Isolde die doppeldeutige Rede, die »die Wahrheit spricht,
sie dem Getduschten aber nicht zu erkennen gibt« (ebd. S. 89 f.) auf geniale Weise.
Denn Isoldes Treueversicherung ihrem Ehemann Marke gegeniiber ist in Wirklich-
keit das Bekenntnis ihres Treuebruchs mit Tristan:

[...] vor minem herzen sint verspart
und gihe’s ze gote, daz ich [Isolde] nie niwan der eine, dem dd wart
ze keinem manne muot gewan der érste rosebluome

und hiute und iemer alle man von minem magetuome.

(Isoldes listiges Bekenntnis im Baumgarten; Gottfried, V. 14760-14766)

Isolde bekennt also vor Gott, dass sie sich nie zu einem Mann hingezogen fiihlte au-
fler dem einen, dem sie ihre Jungfraulichkeit schenkte. »Marke, mit seiner auf den
Kontext der Worte verkiirzten Perspektive, kann in der unter die Apostrophe Gottes
gestellten Aussage nur ein Bekenntnis ihrer Unschuld erkennen, wahrend sie zu Tris-
tan und dem Publikum von jener in Gottes Schutz befohlenen Minne spricht« (Christ
1977, S.90). Die Perfiditdt der doppeldeutigen Rede wird fortgetrieben, wenn Isolde
versichert, dass es ihr ére einbringe, wenn sie jedem, der ihrem hérren Marke / liep
oder sippe waere (V. 14784 f.) Achtung zolle - das schliefst einen Ehrerweis Tristan
gegeniiber ein. Dieser gibt nun vor, das Land verlassen zu wollen, denn sonst wiir-
den aufgrund der Geriichte Marke, er selbst und Isolde ihre ére verlieren. Die letzten
Worte Tristans in dieser Szene gelten Gott und dem reine[n] wip (V. 14903) Isolde:
vrouwe, iuwer séle und iuwer lip, / iuwer ére und iuwer leben / diu sin iemer gote er-
geben! (V. 14904-14906).

Die List im Baumgarten gliickt. Vergleicht man das Listhandeln hier mit jenem in
den bettemaeren, so »wird dieselbe Argumentationsstruktur [erkennbar] wie im 2.
und 4. Bettgesprdch [...]. Hier nun wirken solche Aussagen noch glaubwiirdiger,
weil Marke, der sich unentdeckt wahnt, gar nicht weif3, daf? die Worte an ihn gerich-
tet sind« (Semmler 1991, S. 154). Marke bedauert, seinen Neffen und Isolde grundlos
so schwer verddchtigt zu haben (V. 15008-15012) - und beschimpft andersherum
jetzt Melot, der ihn dazu verleitet habe.

Die Angelegenheit nimmt damit fiir die Liebenden eine unerhort gliickliche Wen-
dung. Denn als Isolde spater Marke berichtet, dass Tristan den Hof und das Land we-
gen der unfreundlichen Geriichte verlassen wolle und ihm dies genauso wiederholt,
wie Marke es auf dem Baum gehort hatte, ist der Konig von der Wahrheit {iberzeugt.
Er wehrt das vorgebliche Gesuch Tristans ab, den Hof verlassen zu diirfen, und bittet
die beiden um Verzeihung fiir seinen ungerechtfertigten arcwdn (V. 15030). Isolde

107



108

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

wird durch den Konig selbst bevolhen wider in sine [ = Tristans] pflege (V. 15035). Da-
mit ist das Ziel der Liebenden erreicht. Tristan und Isolde leben erneut in Liebe und
Freude, ihr Gliick ist vollkommen: Tristan und sin vrouwe Isét / diu lebeten aber liebe
unde wol. / ir beider wunne diu was vol (V. 15040-15042).

Liest man »die Szene semiotisch, so hat sich der Baumgarten hier von einem ur-
spriinglichen Ort der Lust, der Vertrautheit, der Erotik zu einem Ort des Verrats [...],
des Betrugs gewandelt. Aber es findet auch eine Hierarchisierung statt: [...] Marke
als Konig [sitzt] zwar oben, ist aber zur Unbeweglichkeit verdammt, Tristan steht un-
ten, er kann jedoch handeln« (Velten 2014, S.41). Das Stelldichein im Tristan weist
einen doppelten Betrug auf, ndmlich den Betrug am Ehemann und den Augenzeugen
(vgl. Beyerle 1979, S. 63). Die Baumgartenszene liefert trotz aller burlesken Ziige
ein Exempel dafiir, wie die ére in brisanten Situationen bewahrt werden kann. Gott
ist in dieser Szene eindeutig fiir die Liebenden. Damit steht diese erste Baumgarten-
szene kontrastiv zur zweiten Baumgartenszene (siehe Kap.8.3.2), in der die Lie-
benden geradezu mutwillig ihre ére aufs Spiel setzen und dann von Marke erwischt
werden.

Das Erzdhlmuster vom betrogenen Ehemann: Das belauschte Stelldichein be-
dient sich des verbreiteten Erzdhlmusters vom betrogenen Ehemann, das in die Ehe-
bruchs- bzw. Weiberlist-Geschichten gehort. Es gibt nach Dicke (2002, S. 204 {.) drei
Erzdhltypen: »Der Lauscher unter dem Bett¢, »Der verzauberte Birnbaumg, >Die Buhl-
schaft auf dem Baumc. Die unterschiedlichen Typen generieren hybride Versionen, es
existiert ein »cross-over« von Motiven (ebd. S. 215), wobei der Tristan Gottfrieds eine
komplett neue Perspektivierung des Erzadhlstoffes vom betrogenen Ehemann liefert
(ebd. S.216f.).

6.2.2.3 | "Anwendung: lI: Das Gottesurteil —Isoldes doppeldeutiger
Eid und gotes hofscheit

Fir kontroverse Forschungsdiskussionen sorgte die List Isoldes im Gottesurteil, die
wichtigste und am schwierigsten zu deutende Listepisode des Texts. Vor allem die
dltere Forschung registrierte den Erzdhlerkommentar vom wintschaffenen Crist (V.
15735 f.) mit Emporung und sprach von Blasphemie.

Anlass fiir das Gottesurteil ist vordergriindig die Mehlstreuepisode. Marke hat
zwar in seinem Bett diu schuldegen minnen spor (V. 15255), also die Spur schuldhaf-
ter Minne, gefunden, doch wegen Tristans Bettsprung keine im Mehl davor. Der Ko-
nig wird zum zwivelaere (V. 15265), er ist verirret (V. 15267). Auf den ersten Blick
wird so der Eindruck erweckt, als ob Marke im Folgenden nur daran interessiert sei,
in der leidigen Angelegenheit von zwivel und arcwan endlich letzte Sicherheit zu er-
langen, doch vor allem und in erster Linie steht die ére im Vordergrund. Es geht
Marke darum, wie er den hof braehte / von der missedaehte (V. 15275f.), denn er
vorhte harte sére / siner é und siner ére (V. 15285 f.). Seinen einberufenen Fiirsten be-
richtet er, daz ir beider inziht / s6 waere g’offenbaeret / und in daz lant vermaeret (V.
15288-15290), dass also der Vorwurf gegen Tristan und Isolde 6ffentlich im ganzen
Reich bekannt sei, und dass er mit der Konigin keinen vertrauten Umgang mehr ha-
ben wolle bis Isolde behabete offenlichen é / wider in ir unschuld unde ir é (V.
15293 £.). Die Unschuld beider soll also bewiesen werden, nicht etwa die Schuld!
Auch im Prozess selbst gilt nach Kucaba (1997) »nicht die Entdeckung der Wahrheit,
sondern die Zerstorung des Gerlichts als das erstrebenswerte Ziel« (S. 77). Ausloser



Die Listepisoden bei Gottfried

fiir den Prozess ist »hofischer Ordnungsverlust durch die wuchernde, abtragliche Re-
prdsentation der Konigin und des Konigsneffen, die letztlich auch das konigliche
Prestige tangiert« (ebd. S. 76).

Das Konzil in London: Um diesen Ordnungsverlust aus der Welt zu schaffen, ra-
ten Markes vriunde und sine man (V. 15300), er solle in London ein Konzil einberu-
fen und dort der Geistlichkeit, die gotes reht wol wisten (V. 15306), seine Sorge vor-
tragen. Das Konzil wird sofort einberufen, Geistliche und Laien kommen in grofier
Anzahl durch des kiineges boteschaft (V. 15314). Isolde befiirchtet, lip und ére (V.
15319), also Leben und Ehre, zu verlieren und Marke hat Angst, dass sine vroude und
sine werdekeit (V. 15322) verringert wiirden. Marke klagt im Konzil das lastermaere
(V. 15328) um Tristan und Isolde. Im Folgenden hat der bischof von Thamise (V.
15348) als »primus inter pares«< der viirsten hie von Engelant (V. 15352) das Sagen, der
sich dabei auf seinen Krummstab stiitzt. Dieser ist »Zeichen {ibergeordneter
weltl[icher] oder religioser Macht, ein »mag[isch]-sakrales Symbol« (Cavanna 1995,
Sp. 2161 {.). Der Bischof von Themse vertritt also daz concilje (V. 15308), das geistli-
che Gericht. »gotes reht (= kanonisches Recht) war fiir Ehesachen zustandig«, weil
jedoch in »Isoldes Fall nicht nur einfacher Ehebruch zur Verhandlung steht, sondern
zugleich ein Treubruch gegen den Konig, unterliegt dieser Kasus auch der Reichsge-
richtsbarkeit« (Krohn 2005, S. 212).

In der Rede des Bischofs ist mehrfach von liument (V. 15406) bzw. inziht (V.
15287), also von Geriicht und Beschuldigung, die Rede und immer wieder wird be-
tont, dass es keine Beweise des Ehebruchs gibt: min vrouwe und min hér Tristan, /
die waenet man z’undingen an / und sint an keiner wdrheit / noch iiberkomen noch
iiberseit (V. 15367-15370); dhnlich: sit man si niht ervunden hdt / an keiner slahte
missetdt (V. 15377 f.; vgl. auch V. 15232-15236). Irgendjemand klage Tristan an, be-
weise es aber nicht als er ze rehte solde (V. 15383). Aufgrund des schéddlichen Ge-
riichts fordert der Bischof die Trennung von Tisch und Bett, so lange bis Isolde ir un-
schulde erzeigen mac (V. 15392) gegeniiber Konig und Volk.

An keiner Stelle wird in der Rede des Bischofs also von der Mdglichkeit einer
Schuld Isoldes gesprochen, ganz im Gegenteil ist explizit von liige (V. 15463) hin-
sichtlich des Geriichts die Rede und davon, dass der Konig disen liument unde dise
liige / mit unser aller rdte (V. 15463 {.) zerstoren solle. Von »einem Wahrheitsstreben
ist in den beiden Bischofsreden weder explizit noch implizit die Rede: Vielmehr wird
die Richtung verfolgt, die von Marke vorgegeben wurde; die Konzentration aller An-
wesenden (einschlieflich Isold) wird auf das offentliche und schddigende Geriicht
als den eigentlichen »Bdsewicht« gelenkt, den es folglich zu tilgen gilt« (Kucaba 1997,
S.77). Andererseits sind Tristan und Isolde nicht auf >handhafter Tat«< erwischt wor-
den, folglich »ist die Gefahr einer anderen Strafe als Trennung und kirchliche Bufle
fiir Isolde sehr verringert« (Combridge 1964, S. 87).

Isolde wird gehort und verteidigt sich damit, dass sie landfremd sei und nicht
ndch vriunden noch ndch mdgen (V. 15496) rufen konne; eine Beschuldigung hin-
sichtlich unvuoge und missewende (V. 15493) sei deshalb unausweichlich, alle hier
wiirden ihr diese dérperheite (V. 15502), dieses schmdhliche Vergehen, zutrauen.
Isolde erklart sich bereit, sich jedem Gerichtsverfahren zu beugen, das man ihr auf-
erlegt, um den Verdacht auszurdumen und ze behabene die ére / mines hérren unde
min (V. 155161.). Der kiinec schldgt daraufhin der kiinigin - jegliche Privatheit ist
jetzt ausgespart, es geht um das Herrscherpaar - das Gottesurteil zem gliiejenden
isen (V. 15525) vor. Isolde unterwirft sich dem Urteil, Termin soll in sechs Wochen in
Carlion sein (das meint Caerleon-on-Usk in Wales, eine Stadt, in der in der altfrz.

109



110

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

und mhd. Literatur Konig Artus Hof halt). Dem Ankldger obliegt es nach englischer
Rechtstradition, den Typ des Ordals zu bestimmen (vgl. Ziegler 1994, S. 75). Das an-
beraumte Gottesurteil soll weniger der Wahrheitsfindung dienen, sondern »vielmehr
Isolds Fahigkeit bezeugen, dérperheit und unvuoge zu vermeiden und ihr Angebot zu
realisieren, den Ruf der hochsten Personlichkeiten am Hof zu sdubern« (Kucaba
1997, S. 83).

gotes hofscheit: Die Ehebrecherin Isolde empfiehlt ihre driickenden Sorgen dem
genaedigen Crist, / der gehiilfic in den noeten ist, dem barmherzigen Christus also,
der in der Not hilft. Die Gepflogenheit, kurz vor Vollzug des Ordals Gott zum Eingrei-
fen beim Gottesurteil zu bewegen, hat ihre Begriindung vermutlich in neutestament-
lichen Bibelstellen (Mk 11,24; Mt 7,7; Mt 21,21: >Bittet, dann wird euch gegeben():

si [Isolde] begunde ir swaere beide ldn alle ir angest unde ir not.

an den genaedigen Crist, in disen dingen haete Isot
der gehiilfic in den noeten ist. einen list ir herzen viir geleit
dem bevalch si harte vaste vil verre iif gotes hofscheit.

mit gebete und mit vaste

(Der genaedige Crist und gotes hofscheit als Helfer Isoldes; Gottfried, V. 15544-15552)

Isolde fastet und betet und ersinnt gleichzeitig eine List in Vertrauen if gotes hof-
scheit, auf Gottes hofisches Wesen also, und so schickt sie einen Brief an Tristan,
dass er nach Carlion kommen soll. hdfscheit ist allgemein eine »Anfang des 13. Jahr-
hunderts in der Literatur [...] schon fest »institutionalisierte< Redens- und Verhaltens-
weise«; die »hofische Regel der selektiven Wahrnehmung« kann die »Inkompatibili-
tdt zwischen wahren, anstéfligen Fakten und den Konventionen der héfscheit« glat-
ten (Kucaba 1997, S.79f.). Der »hofische Gott« beférdert nach Kucaba die Wahrung
des hofischen Scheins und bewertet deshalb Sachverhalte selektiv, er will so »nur
das Gute an Isold anerkennen« (S. 89). Huber (2013) fragt sich, ob »die Gerichtsszene
einen untheologischen, hofisch-sdkularen Gott, der zum Komplizen der Liebenden
gemacht wird« (S. 104), beschreibt.

Tristan kommt in der Verkleidung eines Pilgers, zudem hat er sein Gesicht misse-
verwet unde geswellet, / lip unde wat verstellet (V. 15563 f.). Die Konigin befiehlt,
dass der vermeintliche Pilger sie von der Schiffsbriicke in den Hafen tragt. Die Um-
stehenden fordern den saeli[gen] man (V. 15580) dazu auf, und Isolde fliistert Tris-
tan zu, dass er, wenn er an Land kommt, mit ihr niederstiirzen soll. Das geschieht,
wobei Tristan in ihren Armen zu liegen kommt: er gelac / an ir arme und an ir siten
(V. 15596 f.) - genau dieser Wortlaut wird spater beim Schwur Isoldes im Rahmen
der Eisenprobe (siehe unten) dann nochmals aufgegriffen. Als man den vermeintli-
chen Pilger wegen des Sturzes zur Rechenschaft ziehen will, verteidigt ihn Isolde,
denn dieser sei dmehtic unde cranc / und viel dne sinen danc (V. 15605 f.), also krank
und schwach und ohne eigenes Verschulden zu Boden gestiirzt. Diese vermeintliche
Anteilnahme fiir den (falschen) Pilger bringt Isolde auch noch Dank und Ehre ein: ir
éren wart dd vil geseit / unde ir lobes von manegem man (V. 15618f.).

Niemand erkennt in dem vermeintlich hinfélligen Pilger den verkleideten Tristan,
der seine Geliebte bei dem vorgegebenen Sturz in den Armen hielt. Dies wurde als
»counter-trap« zur Mehlstreuepisode (Poag 1987, S. 228) gelesen. Eine andere Deu-
tung sieht in der Pilgerepisode mit Abholen, Tragen iiber Wasser und Fall eine ver-
kiirzte Wiedergabe der Brautwerbungsfahrt von Irland nach Cornwall mit Abholen
in Irland, Fahrt iiber das Wasser und sexuellem >Fall«: »Allerdings prasentiert sie [ =
Isolde] dies nicht wortlich, sondern ihre Strategie gleicht der ihrer >Lehrerin¢ Bran-



Die Listepisoden bei Gottfried

gaene [in der hemede-Geschichte]. Isold driickt die unsittliche, gefdhrliche Wahrheit
ebenfalls periphrastisch aus« (Kucaba 1997, S. 86). Wenn diese Einschdtzung stimmt,
so wdre raffinierterweise die >richtige« Wahrheit bereits vor dem manipulierten Got-
tesurteil visuell iibermittelt. Das Gottesurteil der Eisenprobe schliefit sich an.
Exkurs. Das Gottesurteil im mittelalterlichen Recht: Das Gottesurteil (lat. iudi-
cium Dei oder ordalium) ist ein Mittel sakraler Rechtsfindung (vgl. Becker 1989,
Sp. 1594). Es »ist keine Besonderheit des europ. ma. Rechts, sondern findet sich in
vielen archaischen Kulturen, etwa in Asien oder Afrika« (ebd.; zu Beispielen aus
dem Orient vgl. Hexter 1975, S. 4-6). Das Ordal beruht auf der Vorstellung, dass Gott
als >Hiiter des Rechts¢ vor allem in schwierigen Rechtslagen Hinweise auf Schuld
oder Unschuld des Betroffenen gibt. In erster Linie dient also ein Gottesurteil als Be-
weismittel, vor allem dann, wenn »the case in question could be settled no other way
and when rational proofs had failed. It provided a means of settling controversial ca-
ses that cause divisions in the community, since God’s judgment was considered fi-
nal« (Ziegler 1994, S. 74). »Theologisch kann das Gottesurteil als ritualisiertes bzw.
institutionalisiertes Wunder betrachtet werdenc; es beruht »auf der Vorstellung, dass
Gott den Guten rette und den Bosen bestrafe, weshalb man [...] den inkriminierten
Menschen einer Gefahr aussetzte und daraufhin von Gott entweder Rettung oder
Verderben erwartete« (Hartmann 2012, S. 17; 32). Allerdings ist anzunehmen, dass

Gottesurteile nicht nur aus einem naiven Vertrauen in das iibernatiirliche Eingreifen Gottes
eingesetzt wurden. Mittelalterliche Quellen bezeugen, daR sowohl staats- als auch kirchenpo-
litische Interessen durch den gezielten Einsatz von Gottesurteilen befordert worden sind. Aus-
schweifendes oder regelwidriges Benehmen konnte dadurch den einheimischen Konventionen
angepafit und domestiziert werden, solange nur der jeweilige Herrscher imstande war, das Ur-
teil trotz moglicher Skepsis aufrechtzuerhalten. Ordale boten sich Herrschern also nicht nur
als Instrumentarium der Wahrheitsfindung an, sondern sie dienten auch der Friedensstiftung
und nicht zuletzt der Machtpolitik (Kucaba 1997, S. 73f.).

Es gibt unterschiedliche Formen des Gottesurteils (Grundsitzliches sowie Uberblick
iiber die Ordalformen bei Strdtz 1985, S. 102-105). Bei der Kaltwasserprobe wird die
beschuldigte Person, an Hinden und Fiiffen gefesselt, an einem Seil gehalten ins
Wasser geworfen; geht sie unter, so gilt sie als unschuldig und wird mit Hilfe der
Leine wieder an Land gezogen. Das ist »nicht paradox: Weil die Rituale dieses Was-
ser mit dem Taufwasser vergleichen, liegt die Vorstellung auf der Hand, daf$ nur der
Schuldlose darin eintauchen kann« (ebd. S. 102). Beim Zweikampf kimpfen Stellver-
treter der jeweiligen Rechtsparteien miteinander, beim Sieg eines der Kdmpfer ist
dessen Partei sozusagen automatisch im Recht (Kellermann, die, wie auch andere
Forscher, den Morold-Kampf als Gottesurteil fasst, will hier eine dhnliche Situation
erkennen; Kellermann 2002, S. 140). Beim Feuerordal tragt der oder die Beschuldigte
ein heifles Eisen, geht iiber glithende Pflugscharen oder holt einen Gegenstand aus
kochendem Wasser oder Ol; letzteres meint die Kesselprobe. Wenn die dabei entste-
hende Brandwunde problemlos heilt, gilt der Unschuldsbeweis als erbracht.

Das Feuerordal bzw. die Eisenprobe ist sowohl in der Literatur als auch in der zeit-
genossischen Realitdt die am hdufigsten belegte Form des Gottesurteils bei Ehebruch
(vgl. Ziegler 1994, S.74). In der Eisenprobe (iudicium ferri igniti) musste der Be-
schuldigte ein gliihendes Eisen {iber eine Strecke von neun Fuf tragen, die von ei-
nem Pfahl aus abgemessen wird (vgl. von Schwerin 1932/33, S.25-36). Die Hand
wird anschlieflend versiegelt, so dass nach drei Tagen am Heilungszustand der gott-
liche Bescheid unverfdlscht abzulesen ist (vgl. Combridge 1964, S.99). Man erwar-
tete also nicht, dass Gott den/die Betroffene »vollkommen schadlos halte; vielmehr

111



112

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

wurde nach einigen Tagen {iberpriift, ob die Wunden ordnungsgemaf verheilt seien:
War dies der Fall, so galt der oder die Inkriminierte als unschuldig; eiterte die Wunde
jedoch, war er oder sie schuldig« (Hartmann 2012, S. 32). »In reality, those who un-
derwent the ordeal of the hot iron were always burned« (Ziegler 1994, S. 74).

Die Eisenprobe Isoldes: Die Offentlichkeit ist maximal, anwesend sind vil ba-
riine, / pfaffen unde ritterschaft, / gemeines volkes michel craft (V. 15634-15636). Bi-
schofe und Prélaten lesen die Messe und segnen das Gericht, das Eisen fiir das Got-
tesurteil wird ins Feuer gelegt (daz isen daz was in geleit, V. 15642), um es glithend
zu machen. Die Konigin versucht, gotes hulde (V. 15647), seine Gunst also, zu gewin-
nen, indem sie ir silber unde ir golt (V. 15644) sowie alles an Pferden und Kleidung
verschenkt, daz got ir waren schulde (V. 15648) {ibersehe und si z’ir éren braehte (V.
15650). Diese Gaben sieht Hartmann (2012) im Zusammenhang mit Isoldes Biifser-
hemd und ihrer Bitte um Gottes Beistand: »Dass Isolde vom gliihenden Eisen unver-
sehrt bleibt, ist kein »erschlichenes« Wunder, wie es auf den ersten Blick scheinen
mag, sondern ein erbetenes, ein >erbiifdtes« gewissermafien« (S. 36).

Isoldes Inszenierung ist perfekt: diu wise, diu guote (V. 15654) tragt in gotelich[er]
(V. 15655) Andacht ein hdrenes Hemd, dartiber ein kurzes wollenes Gewand, das gut
oberhalb ihrer Knochel endet, Arme und Fiiffe sind blof}; sie wird mitleidig taxiert.
Die spdrliche Kleidung folgt der mittelalterlichen Rechtspraxis und sollte zum einen
jeden Betrug verhindern (vgl. Ziegler 1994, S.76), zum anderen die Demut ausdri-
cken (vgl. Krohn 2005, S. 216). Die Reliquie, auf die sie schworen soll, wird gebracht,
und wiederum heift es, dass Isolde Ehre und Leben Gott unterstellt: nu haete [sot ére
unde leben / vil verre an gotes giiete ergeben (V. 15673 {.). hant unde herze beide / er-
gab si gotes segene (V. 15678f.).

Der doppeldeutige Eid: Indem Isolde den Wortlaut ihres Schwurs selbst festlegt,
manipuliert sie das folgende Geschehen entscheidend. Sie schwort namlich, dass
niemand in ihren Armen gelegen habe aufier Marke und der Pilger. Gott moge ihr bei
diesem Gottesurteil helfen:

[Isolde:] gebieten eit noch lougen,
»vernemet, wie ich iu sweren wil: den ir mit tuwern ougen

daz mines libes nie kein man mir sdhet an dem arme,
dekeine kiinde nie gewan der wallaere der arme.

noch mir ze keinen ziten so gehelfe mir min trehtin
weder ze arme noch ze siten und al die heilegen, die der sin,
dne iuch nie lebende man gelac ze saelden und ze heile

wan der, viir den ich niene mac an disem urteile!«

(Isoldes doppeldeutiger Schwur bei der Eisenprobe; Gottfried, V. 15706-15720)

Der Eid ist »wichtigstes rechtsschopfendes Instrument«, wobei es zwei »Tatbestande
der Eidesfdlschung« gibt, namlich »die listige Fassung einer doppelsinnigen Eidesfor-
mel und das listige Abdandern des Eidesrituals« (Hattenhauer 1988, S. 661 {.) - erste-
res ist bei Gottfried der Fall. Als literarisches Motiv ist der listige Eid verbreitet, ge-
hort aber eigentlich in die Schwankliteratur (vgl. Schild 1996, S. 56). Den doppeldeu-
tigen Schwur der Eisenprobe sieht Schild (ebd. S.68) als strukturelle Parallele der
doppelsinnigen Liebesversicherung im Baumgarten. In beiden Fillen bedient sich
die Protagonistin des »Verfahrensinstrument[s] Sprache«: Isolde »ist in der Lage, in
einem Satz zwei einander ausschliefdende Wahrheiten zu formulieren« (Grubmiiller
1987, S.159).

Marke nimmt den Wortlaut des Schwurs an: »Vrouwe« sprach der kiinec do, / >es
dunket mich genuoc hier an, / alse ich mich’s versinnen kan. / nu nemet daz isen iaf



Die Listepisoden bei Gottfried

die hant« (V. 15724-15727). Tristans Name kommt also in der Eidformel iiberhaupt
nicht vor, doch nur dadurch konnte eindeutig Klarheit geschaffen werden! Mit der
Akzeptanz des unspezifischen Schwurs assistiert Marke »seiner Konigin - und zwar
bewufit - indem er ihr Raum zum Mandgvrieren zuspielt. Marke ist hier kein Gegner
von Isold, sondern ihr Verbiindeter. Im Gottesurteil machen Marke und Isold - gegen
Marjodo - gemeinsame Sache« (Kucaba 1997, S. 84; kritisch sieht diese »>Strategie-
these« Barandun 2009, S. 128, die Markes Liebesleid dabei zu wenig beriicksichtigt
glaubt). Ahnlich urteilt auch Schild (1996): »Fast scheint es, als wolle er [Marke] die
Wabhrheit als solche gar nicht wissen, als wiirde es ihm geniigen, den Verdacht der
anderen (also des Hofes) zu beseitigen und so das Geriicht abzustellen« (S. 71; da-
gegen Hauenstein 2006, S. 98, die davon ausgeht, dass Marke an das Gottesurteil als
Wahrheitserweis glaubt). Tatsdchlich wird die Mdglichkeit eines anderen Schwurs
explizit genannt, aber dann vom Erzdhler als unvuoge diffamiert: Nu wdren dd ge-
nuoge / s6 grozer unvuoge, / daz si der kiiniginne ir eit / vil gerne haeten tf geleit / ze
schaden und ze valle (V. 15681-15685). Es ist »nicht Marke, sondern letzten Endes
der Hof [...], der Isolde den Prozefl macht«, der Hof ist der »Gegenspieler der Lieben-
den« (Kolb 1977, S.2411.).

Der wintschaffen Crist: Die schone Isolde fasst das gliihende Eisen in gotes na-
men an und tragt es, ohne sich zu verbrennen. Unmittelbar darauf gibt es einen Er-
zdhlerkommentar, den nur Gottfried kennt und der die Forschung irritierte: Christus
sei wintschaffen alse ein ermel, wenn man ihn richtig zu bitten versteht, so passe er
sich der Bitte an; er sei jedem behilflich, ze durnehte und ze triigeheit, also gleicher-
mafien bei einer gerechten Sache und bei Betrug, er sei immer so wie man ihn sich
wiinsche:

sdmen!« sprach diu schoene Isot. erst allen herzen bereit,

in gotes namen greif si’z an ze durnehte und ze triigeheit.
und truoc ez, daz si niht verbran. ist ez ernest, ist ez spil,

dd wart wol g'offenbaeret er ist ie, swie so man wil.
und al der werlt bewaeret, daz wart wol offenbdre schin
daz der vil tugenthafte Crist an der geviiegen kiinigin.
wintschaffen alse ein ermel ist. die generte ir triigeheit

er viieget unde suochet an, und ir geliippeter eit,

dd man’z an in gesuochen kan, der hin ze gote geldzen was,
alse gevuoge und alse wol, daz s’an ir éren genas.

als er von allem rehte sol.

(Isoldes geliippeter eit und der vil tugenthafte Crist wintschaffen alse ein ermel; Gottfried, V. 15730-
15750)

geliippe als Nomen heifdt eigentlich »Gift« und »Zaubersalbe« (BMZ 1, S. 1054). Der ge-
liippete eit ist also ein listig >vergifteter< Eid, dennoch ist dieser »im Sinne des her-
kommlichen Eidesverstandnisses wahr geschworen. Eidesformel und beschworener
Sachverhalt stimmen iiberein« (Hattenhauer 1988, S. 670). wintschaffen hat die Be-
deutung von »so beschaffen, dass es sich drehen und wenden ldsst« (BMZ IIB, S. 69).
Die Forschung sah friih (vgl. von Groote 1821, S.428) einen Zusammenhang mit der
sprichwortlichen Wendung, die Brangdne in der Bad-/Splitterepisode (siehe
Kap. 4.2.2.3) benutzt, als sie von der Rache an Tristan abrat: man sol den mantel ké-
ren, / als ie die winde sint gewant (V. 10426 f.). An dieser Stelle ist die Windmetapher
affirmativ verwendet (weil sich die Haltung Brangdnes im Nachhinein als kluge Vo-
raussicht erweist). Der Wind-Bezug der >Armel-Stelle« im Sinne eines >wetterwendi-
schen« Christus scheint scommunis opinio« (kritisch dazu jedoch Haug, 2011, S. 612,

113



114

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

der die postulierte Verbindung fiir »unwahrscheinlich« hdlt und wintschaffen »von
jedem negativen Akzent« befreit wissen will; Forschungsiiberblick ebd. S. 612-618).

Dass Isolde in der Eisenprobe vollkommen unversehrt bleibt, weicht vom Feuer-
ordal der mittelalterlichen Rechtspraxis signifikant ab, wozu eben die verbrannte
Haut gehort (vgl. Stratz 1985, S. 102). Es handelt sich deshalb nach Tomasek (2007)
um die »Anwendung eines Legendenmusters«, bei dem »Legendenfiguren das Ordal
des gliihenden Eisens unversehrt bestehen« (S. 181). Ahnlich sieht Hartmann (2012)
ein »genuines Mirakel [...], das deutlich {iber die Erwartungen, die historisch an ei-
nen tatsdchlichen wunderhaften Ordalausgang gestellt wurden, hinausgeht« (S.17).

Das offentliche Gottesurteil gilt als Beweis. Isolde wird wiederum von Marke, Volk
und Reich geminnet unde g’éret. Der Konig iiberschiittet Isolde mit ére unde guot,
sein Herz und sein Denken sind ohne jeden Vorbehalt auf Isolde gerichtet, sin zwivel
und sin arcwdn sind abermals ausgerdumt:

[Isolde] wart aber do starke daz was sin wille zehant.

von ir hérren Marke er bot ir ére unde guot.

geminnet unde g’éret, al sin herze und al sin muot
gepriset unde gehéret diu wdren niwan an si [Isolde] geleit
von liute und von lande. dne aller slahte valscheit.

swaz so der kiinec erkande, sin zwivel und sin arcwdn

dar an ir herze was gewant, die wdren aber do hin getdn.

(Folgen des geliippeten eit: Wiederherstellung der Ordnung; Gottfried, V. 15751-15764)

Exkurs. Zeitgenossische Kritik der Gottesurteile: Die in der Forschung verbreitete
Einschdtzung, dass sich der Erzdhlerkommentar vom wintschaffen Crist gegen die
Institution des Gottesurteils richte (siehe unten), bezieht ihre Argumentationsbasis
aus der zeitgendssischen theologischen Ordalkritik. So sieht zum Beispiel Betz
(1969, S.168) das Gottesurteil bei Gottfried vor der Folie der Katharerprozesse. Geg-
ner des Gottesurteils sind etwa Thomas von Aquin in seiner Summa theologica: »tum
etiam quia huiusmodi iudicium non est auctoritate divina sancitum« (Thomas von
Aquin, ed. Browe 1933, S. 87, Nr. 110), oder Petrus Cantor, der folgendermafien argu-
mentiert: Man solle von Gott kein Wunder im Gottesurteil fordern, wenn man iiber
eine Sache mittels der Vernunft Aufschluss erhalten konne: »Non tentabis Dominum
Deum tuum, dum habes quid agas secundum humanam rationem« (Petrus Cantor,
ed. Browe 1933, S. 81, Nr. 105). Ivo von Chartres dufdert sich ambivalent; einerseits
spricht er sich meist gegen das Ordal aus: »Praeterea cum talis examinatio sit in
Deum tentatio, non est mirum si divino auxilio deseritur, cum incaute et sine iudi-
ciali sententia ab aliquo suscipitur« (Ivo von Chartres, ed. Browe 1933, S. 73, Nr. 91)
und weist darauf hin, dass in Gottesurteilen Schuldige freigesprochen, Unschuldige
aber belastet wiirden, deshalb sei Gottes Urteil den Menschen verborgen (Ivo von
Chartres, ed. Browe 1933, S. 73, Nr. 92; vgl. hierzu auch Schnell 1992, S. 73). Ande-
rerseits jedoch sieht er das Ordal ebenso als letzte Mdoglichkeit der Wahrheitsfin-
dung: »Vel si id facere non poterit, candentis ferri examinatione innocentiam suam
comprobet« (Ivo von Chartres, ed. Browe 1933, S. 74, Nr. 92; vgl. hierzu auch Din-
zelbacher 2006, S.82). Agobard von Lyon argumentiert bereits im 9.Jahrhundert:
Die Urteile Gottes seien unbegreiflich und unerforschbar: »dicens incomprehensibi-
lia esse iudicia Dei et investigabiles vias eius [...]. Haec sententia demonstrat occulta
esse fudicia Dei et inpenetrabilia« (Agobard von Lyon, ed. van Acker 1981, S. 34; 43).
Aus diesem Grund sei es toricht und vermessen, durch Gottesurteile in die Geheim-
nisse Gottes eindringen zu wollen: »Unde constat stultam et superbam esse prae-
sumptionem eorum, qui putant inpenetrabilia iudicia Dei bellis et caedibus luquido



Die Listepisoden bei Gottfried

publicari« (Agobard von Lyon, ed. van Acker 1981, S.43; vgl. hierzu Schnell 1992,
S.72). Wer dennoch das Gottesurteil als Rechtsmittel einsetzt, erwecke den Ein-
druck, dass Gott den Erfindungen und Einrichtungen der Menschen zu dienen hitte:
»Quasi omnipotens Dominus animositatibus vel adinventionibus hominum servire
debeat« (Agobard von Lyon, ed. van Acker 1981, S. 32; vgl. auch Dinzelbacher 2006,
S.82). Nach Papst Stephan V. kenne Gott allein die Herzen der Menschen, er lasse
sich nicht in seine Geheimnisse schauen, wozu bediirfe es des Jiingsten Gerichts,
wenn schon im diesseitigen Leben alle Schuld erkannt und bestraft werde (Stephan
V., ed. Browe 1932, S. 14, Nr. 14; vgl. hierzu auch Schnell 1992, S. 72).

Das Hauptargument der zeitgendssischen Ordalkritik zielt also auf die »>tentatio
Dei¢, die Versuchung Gottes. Denn es konnte »die Absicht, Gott zu einem aufieror-
dentlichen Kundgeben seiner selbst herauszufordern, ausdriicklich gehegt werden,
tentatio Dei formalis, oder in der Handlungsweise verborgen mitgegeben sein, tenta-
tio Dei virtualis. Zu dieser letzteren Art der Versuchung zdhlten auch die Gottesur-
teile« (Hormann 1976, Sp. 312).

Im IV. Laterankonzil 1215, also in unmittelbar zeitlicher Ndhe zu Gottfrieds Tris-
tan, wurde die Beteiligung von Geistlichen an Gottesurteilen untersagt, das heif3t,
den Gottesurteilen wurde so die kirchliche Sanktion entzogen (vgl. Wenzel 1988b,
S.355). Es gibt einen entsprechenden Brief von Innozenz III. an den StrafRburger Bi-
schof von 1212: »Licet apud saeculares vulgaria exerceantur iudicia, ut aquae frigi-
dae vel candentis sive duelli, huiusmodi tamen iudicia ecclesia non admisit, cum
scriptum sit in lege divina: Non tentabis Dominum Deum tuum« (Innozenz III, ed.
Browe 1932, S. 24f, Nr. 36.; vgl. auch Dinzelbacher 2006, S. 84 {.). Historische Gottes-
urteile, von denen Gottfried theoretisch Kenntnis gehabt haben konnte, waren die
Gottesurteile der Theutberga, der Richardis und der Kaiserin Kunigunde (vgl. Com-
bridge 1964, S. 83).

Forschungsansitze zum Gottesurteil im Tristan: Die Forschung versuchte das
Gottesurteil in unterschiedlichen Zugdngen zu fassen, im Folgenden ein knapper
kursorischer Uberblick, der einige wenige Aspekte beleuchtet. Dicke (2002) erinnert
an die lange Erzdhltradition, sich »iiber die Insuffizienz fremder Gottheiten zu belus-
tigen, die als Urteilsinstanz von der Ehebrecherin diipiert werden - iiber altvedische
bei den Hindus, iiber islamische bei den Juden, {iber heidnische in der christlichen
Geschichte von der »Bocca della Veritac«. Setzt man jedoch, wie im »>Tristan¢, den
christlichen omnipotenten Gott an diese Stelle, so kann man Interpreten diipiert se-
hen« (S. 201).

Vor allem die &ltere Forschung fragte nach der historischen Rechtswirklichkeit.
Auffallend ist, dass das kirchliche Ritual in Gottfrieds Tristan sehr knapp erzahlt
wird, die Liturgie des Gottesurteils wird nur in zwei Versen (V. 15638; 15652) abge-
handelt. Es wird lediglich erzahlt, dass die Bischofe und Pralaten die Messe lesen
und das Gericht segnen, danach wird schon das Eisen ins Feuer gelegt. Wahrend also
der Bericht iiber die rituellen kirchlichen Handlungen nur den allernotwendigsten
Platz einnimmt, liegt der Fokus auf Isolde. So wird ausfiihrlich berichtet, wie sie ge-
kleidet ist, »ihr Aussehen und Benehmen, ihre Angst und ihre List« werden breit ge-
schildert (Combridge 1964, S. 97; vgl. hierzu auch Ziegler 1994, S. 76). Der Vergleich
mit der historischen Praxis ergibt folgendes Bild. Von den insgesamt elf Schritten
(nachzulesen bei von Schwerin 1932/33, S.29{.): Lesen der Messe; Zug zum Ordal-
ort; »benedicito ignis¢; Einlegen des Eisens in das Feuer; »benedicito ferri in ignec; >de-
signatio spacii und aspersio< als Bezeichnung des Platzes und Besprengen; Heraus-
nehmen des Eisens aus dem Feuer; »oratio super ferrum«bzw. >benedicio ferri¢; >adiu-

115



116

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

ratio hominis¢; Eid des Probanden; Vollzug des Ordals - wird im Tristan Gottfrieds
nur das unbedingt Notwendige {ibernommen, um Ordal und Ergebnis zu {ibermit-
teln. Die Darstellung enthdlt bei Gottfried jedoch »nichts, was mit anderen Darstel-
lungen oder mit den uns iiberlieferten Formeln in Widerspruch stiinde, und insofern
kann man sagen, sie ist der Wirklichkeit getreu« (Combridge 1964, S. 112).

Isoldes Eid, der fiir die Liebenden positive Ausgang des Gottesurteils und der Er-
zdhlerkommentar vom wintschaffen Crist erfuhren konkurrierende Deutungen
(knapper Forschungsiiberblick bei Hartmann 2012; vgl. auch Haug 2011, S. 601-618).
Es gibt eine positive Auslegung, verstanden als Hinweis auf die unendliche Giite und
Barmherzigkeit Gottes. So fragt sich Haug (1990), ob das Gottesurteil von einer
Gnade zeugt, »die alle Logik {ibersteigt« (S. 608); nach Schnell (1992) hat weder »der
gerechte noch der barmherzige Gott [...] Isolds Gottesurteil gelingen lassen, sondern
ein Gott, der beides zugleich ist und somit die Vorstellungskraft des Menschen {iber-
steigt« (S. 69); von einer Unerforschlichkeit Gottes in dieser Sache geht auch Dem-
beck (2000, S.494) aus; nach Meyer (1914, S. 73 {.) befiirworte Gottfried das Ergeb-
nis des Gottesurteils, weil die Liebenden unschuldig seien. Die negative Auslegung
des Gottesurteils sieht eine ketzerische, blasphemische »Christusabsage«, einen An-
griff auf »die Christologie der Kirche schlechthin« (Weber 1953, S.2701.), einen tat-
sdchlichen Angriff auf Gott (Schroder 1979, S. 54). Von diesen radikalen Einschat-
zungen distanziert sich die neuere Forschung (vgl. Tomasek 2007, S. 179).

Mehrfach wird von einer Stellungnahme gegen die Institution der Gottesurteile
ausgegangen. Nach Kolb (1988, S.335) iibt Gottfried »offene Kritik« an der Institu-
tion Gottesurteil, auch nach Schild (1996) steht der »Verfasser im Lager der kriti-
schen Stimmen zum Gottesurteil« (S. 67). Nach Dickerson (1972) ist Gott »revealed
as a neutral agent, an impersonal force in a divine machine« (S. 136), doch sei es
letztlich nicht Gott, der >wintschaffen« sei, sondern die Sprache (S.140). Hatten-
hauer (1988) spricht von der »Unterworfenheit des allmachtigen Christusgottes un-
ter die Manipulationen der Menschen« (S.671) in den Gottesurteilen. Auch Com-
bridge (1964) sieht »eine Kritik des naiven hdfischen Gottesglaubens, der fiir alle
und seien es noch so fragliche Vorhaben himmlische Unterstiitzung erwartet«
(S. 112); triigeheit und geliippeter eit seien negativ zu lesen, denn letzteres sei ein mit
Zaubermitteln vergifteter Eid (S. 106; 108 f.). Haug (2011) sieht eine »formalistische
Gerechtigkeit, die nicht auf das Schuldproblem eingeht, sondern nur der Sprachlogik
geniigt. Und damit hat Gott gezeigt, daf} die Sache des Gottesurteils nicht seine Sache
ist« (S.610). Huber (2013, S.104) fragt sich, ob Kritik am Gottesbild der hofischen
Gesellschaft geiibt wird, das sich manipulierbar wie ein Gewand den Intentionen der
Menschen anlege. Nach Hartmann (2012) wird in Gottfrieds Kommentar »Theologie
gepredigt - wenn auch in ironischer, ja beinahe sarkastischer Form. Tatsdchlich stellt
Gottfried [...] das Gottesbild des Menschen an den Pranger« (S. 36).

Doch die unterschiedlichen Interpretationsansatze, die teilweise spitzfindig sind
- wie etwa in Bezug auf den wintschaffen Crist der Verweis Eckhardts (1997, S. 579)
auf byzantinische Kleidermoden, den >Hingedrmel< — konnen die Befremdlichkeit
der Episode nicht tilgen. Denn keine These geht »in einem Gottesbild auf, das einem
christlichen problemlos integrierbar ware; eine jede hinterldsst einen ungekldrten
Rest der irritierenden Widerspriiche und Anstofigkeiten, die der Gottesurteil-Epi-
sode eingeschrieben sind« (Dicke 1997, S.173). Ahnlich formuliert Warning (2003,
S.201): »[...] alle Suche nach Konsistenz blieb ergebnislos«.



Die Listepisoden bei Gottfried

6.2.3 | Doppeldeutiger Eid und »Kapellensprung: (Tristams Saga,
Berol, Eilhart)

Isoldes Eid in der Saga: Die Thomas-Fragmente setzen, mit Ausnahme des erst 1994
gefundenen Carlisle-Fragments, erst mit der zweiten Baumgartenszene ein, eine
Rechtfertigung Isoldes ist also nicht erhalten. Jedoch kennt die altnordische Tri-
strams Saga des Bruders Robert, eine Prosafassung von Thomas’ Version, die Eisen-
probe und auch Isoldes doppeldeutigen Eid. Auch hier schwort Isolde, dass ihr aufier
Marke und dem Pilger (Tristan) kein Mann nahe gekommen sei (Saga, Kap.59).
Marke wird zu Beginn als unerbittlicher Racher bzw. Wahrer des Rechts prdsentiert
(das ist bei Gottfried bekanntlich anders): »Der Konig war nun schroff und grimmig,
ungestiim und heftig, sich zu rdchen und Isond in der Eisenprobe zu priifen« (Saga,
Kap. 59, Ubersetzung Uecker 2008, S. 83). Wie bei Gottfried wird die Moglichkeit ei-
nes strengerenc Eids (der die Wahrheit eindeutig offenlegen konnte, weil er Tristan
einbezieht) thematisiert, doch in der Saga beginnt Isolde sofort mit dem vor ihr listig
geplanten Schwur, als sie hort, dass sich die Vasallen tiber den Wortlaut der Eidesfor-
mel streiten. Einige wollen sie ndmlich in die Enge treiben, andere »wollten ihr bei
der Eidesformel helfen, aber die meisten wollten sich dem Konig darin anschliefien,
die Eidesformel so streng wie moglich zu fassen« (ebd.). Wie bei Gottfried akzeptiert
Marke den doppeldeutigen Eid, er nimmt Riicksicht auf die allgemeine Stimmung:
Als Marke Isoldes Weinen sieht und auch das vieler anderer »wegen ihres Kum-
mers«, da »betriibte sich auch sein Herz, und er sprach zu Isond: >Ich habe den Eid
gehort« [...] und es scheint mir, daf ihm nichts hinzugefiigt werden mufi« (ebd.).
Das Bestehen der Eisenprobe ist in der Saga an Isoldes Furchtlosigkeit und Gottes
Barmherzigkeit gebunden: Isolde »ergriff wacker das Eisen mit ihrer Hand und trug
es, so daf® keiner Mutlosigkeit noch Feigheit an ihr feststellte, und Gott schenkte ihr
in seiner schonen Gnade schone Reinigung, Versdhnung und Einverstdndnis mit
dem Konig, ihrem Herrn und Ehegatten in voller Liebe, Ehre und grofier Wiirde«
(ebd.).

Ahnlich wie bei Gottfried 1duft das Ganze also auf eine Wiederherstellung der 6f-
fentlichen Ordnung hinaus. Eine weiter gehende Problematisierung (wie der Erzdh-
lerkommentar vom wintschaffen Crist und der Hinweis auf gotes héfscheit) fehlt; hier
ist stattdessen lediglich von Gottes Barmherzigkeit bzw. Gnade die Rede. Bei Berol
und Eilhart verlduft die Sache jeweils anders.

Isoldes Eid bei Berol: Isoldes Eid bei Berol ist folgendermafien kontextualisiert:
Nach dem belauschten Stelldichein folgt die Mehlstreuepisode, danach miissen die
Liebenden in den Wald fliehen (siehe Kap. 7). Isolde kehrt schliefilich an den Hof zu-
riick. Drei Barone klagen Marke an, dass sich Isolde nach dem belauschten Stelldich-
ein, der Flucht mit Tristan in den Wald und der Wiederaufnahme am Hof, von der
Vorwiirfen der Untreue noch nicht gerechtfertigt habe (Berol, V. 3044-3048). Marke
ist erbost, die Barone seien nur auf seine Schande (altfrz. honte) bedacht, die Sache
solle um seines Friedens willen totgeschwiegen werden. Obwohl die Barone die
Wahrheit kennen und sagen, werden sie vom Erzdhler als felon (ebd. V. 3137) abge-
wertet, als Verrdter ihres Herrn. Der Name eines der Barone, Guenelon (ebd. V. 3138),
ist bezeichnend, denn so heifst die grofle Verrdtergestalt im Rolandslied. Durch diese
Schurken-Kennzeichnung der Barone »wird eine fast arthurische Auflenorientie-
rung, eine wir/sie-Opposition suggeriert [...], von der die List der Liebenden wiede-
rum dsthetisch profitiert (Warning 2003, S.200). Marke kann wegen des verdffent-
lichten Geriichts nicht umhin, einen 6ffentlichen Reinigungseid von Isolde zu for-

117



118

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

dern. Isolde besteht auf einem von ihr gewahlten Wortlaut des Eids und auf Artus als
Eidhelfer; sie begriindet das damit, dass sie keine Sippe habe, die sie vertreten konne.
Artus ist im Folgenden hofische Richterinstanz und Vertreter von Isoldes Partei, er ist
ihr ergebener Streiter, wird dabei aber von ihr instrumentalisiert (siehe Kap. 12).

Zum Verteidigungstermin Isoldes erscheint eine grofie Schar, Tristan nadhert sich
der Menge als aussdtziger Bettler mit Aussadtzigenklapper und Kriicke, so will es die
List Isoldes. Er spielt seine Rolle perfekt, positioniert sich auf dem Hiigel am Rand
des Sumpfes, an der >Schlimmen Furt¢, an der alle vorbei miissen, und erbettelt sich
von den Vorilibergehenden, die zum Gerichtsplatz wollen, durch Jammern ihr Mit-
leid. Von nahezu allen erhdlt er Almosen, viele weinen tiber sein Ungliick. Diejeni-
gen aber, die nichts geben, schldgt Tristan mit der Kriicke blutig. Es wird eine Hier-
archie des Gebens inszeniert, die hier allerdings als eine burleske Verzerrung der ad-
ligen Verpflichtung der milte vermittelt ist: Konig Artus, mit schonem grauen Tuch
aus Regensburg (Berol, V. 3722) bekleidet, gibt Tristan seine Gamaschen, vom Ge-
folge erhalt er feine Tiicher, Konig Marke schenkt ihm seine Pelzkapuze. Es gilt eine
Furt durch einen Sumpf zu tiberqueren. Isolde bittet den vermeintlichen Aussatzi-
gen, sie iber den Steg zu tragen, und alle konnen nun sehen, wie sie auf dem vorgeb-
lich Kranken reitet, janbe deca, janbe dela (ebd. V. 3940), ein Bein hier, ein Bein da,
- und so kann Isolde folgenden doppeldeutigen Eid auf die Reliquien schworen:

»Seignor, fait el, por Deu merci, »Herren, sagt sie, »bei der Gnade Gottes,

Saintes reliques voi ici. heilige Reliquien sehe ich hier.

Or escoutez que je ci jure, Vernehmt nun, was ich hier schwore,

De quoi le roi ci aseiire: womit ich den Konig hier beruhige:

Si m’ait Dex et saint Ylaire, So wahr mir Gott helfe und der heilige Hilarius,

Ces reliques, cest saintuaire, diese Reliquien, dieses Heiligtum,

Totes celes, qui si ne sont alle die, die nicht hier sind,

Et tuit icil de par le mont, und alle, die es auf der Welt gibt,

Q’entre mes cuises n’entra home, (ich schwore,) dass ich zwischen meine Schenkel niemanden
Fors le ladre qui fist soi some, lieR aufler dem Aussdtzigen,

Qui me porta outre les guez, der sich zum Lasttier machte und mich die Furt hindurchtrug
Et li rois Marc mes esposez; und Konig Mark, meinen Gatten,

Ces deus ost de mon soirement. diese beiden nehme ich aus meinem Eid aus,

Ge n’en ost plus de tote gent; sonst nehme ich niemanden aus;

De deus ne me pus escondire: bei zweien kann ich keine Ausfliichte machen,

Du ladre, du roi Marc, mon sire. bei dem Aussdtzigen, bei dem Konig Mark, meinem Herrn.

Li ladres fu entre mes janbes. [...]« Der Aussdtzige war zwischen meinen Beinen. [...J«

(Zweideutiger Reinigungseid Isoldes; Berol, V. 4197-4213)

Eine Eisenprobe fehlt; der Eid Isoldes ist jedoch dhnlich zweideutig wie bei Gottfried
und in der Saga.

Gerichtsversammlung und >Kapellensprung« bei Eilhart: Bei Eilhart gibt es kei-
nen Reinigungseid Isaldes, wohl aber eine Gerichtsversammlung. Diese ist bei Eil-
hart Konsequenz der Mehlstreuepisode, die anders als bei Gottfried eine Spur im
Mehl und einen Augenzeugen kennt. Bei Eilhart lauert namlich der Zwerg, der un-
gehar (Eilhart, V. 3955), unter Isaldes Bett, Tristrant rutscht beim Sprung aus Isaldes
Bett aus und hinterldsst einen Abdruck im Mehl. Marck tobt vor Zorn und stellt den
Liebenden den schmahlichsten Tod in Aussicht. Antret, ein Verwandter Marcks, rdt,
Tristrant durch das Rddern - eine Hinrichtungspraxis - zu Tode zu bringen und
Isalde auf dem Scheiterhaufen zu verbrennen (ebd. V. 4117-4120). Auf eine 6ffentli-
che Gerichtsversammlung zuvor wird jedoch nicht verzichtet, alle Vasallen die hiefs
man zu dem gericht komen (ebd. V. 4130). Auf dem Weg dorthin gelingt Tristrant
durch einen Sprung aus einem Kapellenfenster die Flucht (ebd. V. 4286-4293) - er



Diskurs des rechten Sehens — Auge, Herz und samblanze

hatte ndmlich listig vorgegeben, vor seinem Tode beten zu wollen. Marck gibt Befehl,
Isalde zu verbrennen, als ein Aussdtziger sie fiir sich und seine Gefdhrten fordert.
Tristrant und Kurneval zu Pferd lauern in einem Hinterhalt und konnen Isalde den
Aussdtzigen entreifien. Es folgen die gemeinsame Flucht und ein entbehrungsreiches
Waldleben (siehe Kap. 7.1). Bei Eilhart gibt es also kein Gottesurteil, die diffizile Pro-
blematik eines wintschaffen Crist stellt sich mithin nicht.

6.3 | Diskurs des rechten Sehens — Auge, Herz
und samblanze

Der Rekurs auf die (unzuverldssigen) Sinnesorgane ist in Gottfrieds Listepisoden

nicht zu tibersehen:

= Nach seinem Ebertraum ist Marjodo Ohrenzeuge des nachtlichen Liebestreibens
von Tristan und Isolde, er kann aber nichts sehen und damit nichts beweisen.

= In den bettemaeren ist die listige Rede im Vordergrund, die Marke hort, aber nicht
decodieren kann.

= Marke sieht im Rahmen der Mehlstreu-Episode zwar das Blut in den Betten, doch
ist das kein Beweis, weil es keine sichtbaren Fufispuren im Mehl gibt.

= Als Melot Tristan im Baumgarten nachschleicht, sieht er zwar die Umarmung,
kann aber die Dame nicht erkennen.

= Im belauschten Stelldichein sehen und héren Marke und Melot im Baum die Be-
gegnung von Tristan und Isolde und erkennen dennoch nicht die Wahrheit; an-
dersherum konnen sich Tristan und Isolde im Baumgarten nicht tiber Mund und
Ohr verstandigen, die Kommunikation funktioniert aber dennoch.

= Im Gottesurteil sehen alle die unversehrte Hand Isoldes, doch offenbaren der Au-
genschein und der listige Eid nicht die Wahrheit.

= Im Brautnachtbetrug ist das Licht geloscht, das Auge ist »ausgeschaltet¢, doch
Markes herze miisste eigentlich zwischen den beiden Frauen unterscheiden kon-
nen.

Richtiges Erkennen, so die Textlogik, erfolgt nicht iiber die Sinnesorgane, sondern
iiber das Herz; Augustinus zum Beispiel hdlt die Sinnesorgane fiir unzuverldssig
(vgl. von Moos 1997, S.92{.; Ries 1980, S. 324 {.). Mittelhochdeutsch herze bezeich-
net die affektiven und kognitiven Eigenschaften eines Menschen und meint den
eigentlichen Personenkern.

Auge und Herz: Die Signatur von Auge und Herz zieht sich durch den gesamten
Text. Beim Maienfest Markes, als sich Riwalin und Blanscheflur verlieben, werden
die Augen als Fenster des Herzens verstanden (zu diesem Topos allgemein und ela-
boriert Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S.759-797). Der Liebenden Augen und
Herzen befinden sich »in einer Art symbiotischer Abhdngigkeit« (Gewehr 1972,
S.637) - und das ist ein eindeutiges Signal, denn die »Harmonie von Auge und Herz
trifft nur auf die wahre Liebe zu« (Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 785). Beim
Anblick Riwalins wird Blanscheflurs Herz verséret (V. 984-993), bei seiner Verwun-
dung weint sie mit ougen und mit herzen (V. 1169). Die Hofdamen als Vertreter von
ir aller werlde sehen nur den schonen Kérper Riwalins, doch die beiden Liebenden
Blanscheflur und Riwalin schauen einander ins Herz bzw. nehmen Wohnung darin
(V. 1038). Als Tristan und Isolde den Minnetrank trinken, heif3t es unmittelbar da-
nach, dass Tristans Herz Isolde anlacht: sin herze sach si lachende an, / und nam sin

119



120

Offentlichkeit und Heimlichkeit — List und Gegenlist

ouge der van (V. 11773 f.). Das Auge ist bei Tristan und Isolde des herzen vriunt (V.
16490), die Augen sind des herzen leitesterne (V. 16477). Auch nach dem Gottesurteil
kann das Paar seine Liebe vor Marke nicht verbergen, weil beide mit Augen und Herz
ineinander verstrickt sind: si begunden dicke under in zwein / ir ougen unde ir herze
in ein / mit blicken so6 verstricken [...]; (V. 16493-16495). Die Kommunikation der
Liebenden erfolgt iiber eine Herz-Auge-Wahrnehmung:

Was im Falle des Aufeinandertreffens zweier edeler herzen geschehen kann, zeigt die Liebe
zwischen Tristan und Isolde. Hier etabliert sich ein Verhdltnis idealer Herzenskommunikation
(absolute Transparenz) mittels gegenseitiger Herz-Auge-Wahrnehmung. Grundlage der Tris-
tanliebe ist diese Herzenskommunikation, die das wechselseitige Wahrnehmen des anderen
zum idealen kommunikativen Ereignis erhebt, bei dem Wahrgenommener und Wahrnehmen-
der ineinander flieffen (Dembeck 2000; S. 502 1.).

Eine vollig andere Wahrnehmungssituation ist hinsichtlich Tristan und Isolde II zu
beobachten. Deren gestorte Auge-Herz-Beziehung offenbart, dass Tristan Isolde
Weiflhand nicht wirklich liebt. Denn Tristan tduscht Isolde II mit den zwein hande-
lungen / der ougen unde der zungen (V. 19399f.), doch die Weifthand glaubt sich
sines herzen unde sin (V. 19401) sicher. Die Disharmonie von Augen und Herz ist in
mittelalterlichen Texten oft Anzeichen dafiir, dass ein Mensch etwas verbergen will
(vgl. Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 786). Ein Beispiel hierfiir liefern die bette-
maeren: Denn als Marke vorgibt, eine Wallfahrt zu planen und Isolde die trauernde
Ehefrau spielt, ist die Rede davon, dass sie mit ougen und mit munde (V. 13888) tie-
fen Schmerz zeigt und zu weinen anfdngt; ebenso beteuert sie, dass sie Tristan nur
mit herzelosen ougen, / mit liigelichem munde (V. 13982 f.) begegnet sei, mit mane-
gem liiggem blicke (V. 13990), vielen verlogenen Blicken also, mit herzel6sem munde
(V. 13991). In listiger Verkehrung beschreibt Isolde hier gerade ihr Verhiltnis zu
Marke, nicht das zu Tristan! Isolde weint demnach falsche Tranen, aber der einvalte(]
man (V. 13891) Marke hitte mit voller Uberzeugung geschworen, daz si’z von herzen
taete (V. 13894) - doch »bei ungeheuchelten Tranen weinen Augen und Herz gemein-
sam« (Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 784). Ein ldngerer »blintheit-Exkurs¢< (V.
17723-17816) riigt, dass Marke nicht anerkennen will, was er sieht, die Liebe nam-
lich zwischen Tristan und Isolde. Er ist aufgrund seiner korperlichen Begierde nach
Isolde>blind«: diu herzelbse blintheit (V. 17739) diu blendet ougen unde sin (V. 17743).

ére dne ére - die samblanze: Das herze ist bei Gottfried mit der ére vergemein-
schaftet. Von den beiden Hofspionen Marjodo und Melot ist negativ von ére dizert-
halp des herzen die Rede, der Ehrbegriff scheint so pervertiert. Als Tristan nach sei-
nem Aufenthalt in der Fremde wieder an den Markehof zuriickkommt, wird er eh-
renvoll empfangen: Konig und Hof, Volk und Land buten im aber ére als é (V. 16313).
Auch die Feinde Marjodo und Melot erweisen ihm ére, doch kommt dies nicht von
Herzen; es ist nur ére dem dufleren Schein nach, lediglich samblanze:

[...] daz im [Tristan] Marjodd ich spriche nein unde jd.

ére tizerthalp des herzen bot nein unde jd sint beidiu dd.

und sin gewete petit Melot. nein an jenem, der si birt,

die sine vinde é wdren, ja an disem, dem si wirt.

swaz éren ime die bdren, diu zwei sint beide an disen zwein,
dd was vil liitzel éren bi. man vindet dd jd unde nein.

hie sprechet alle, wie dem si: waz ist der rede nu mére?

dd diu samblanze geschiht, ez ist ére dne ére.

weder ist ez ére oder niht?

(samblanze als nur dufRerer Schein, ére dne ére, Gottfried, V. 16316-16332)



Diskurs des rechten Sehens — Auge, Herz und samblanze

ére dne ére, das bedeutet hier: ére fiir den, dem sie erwiesen wird, keine ére fiir den,
der sie tizerthalp des herzen bot. Also ére fiir den Ehebrecher Tristan und Nicht-ére
fiir diejenigen, die den Ehebrecher iiberfiihren wollen und in diesem speziellen Fall
damit die geltende Ordnung gefahrden. Der ére-Begriff oszilliert: Im Minneraum sind
die Ehebrecher positiv bewertet; die beiden Spione dagegen, wiewohl sie die Wahr-
heit aufdecken wollen, haben ére dne ére und der betrogene Ehemann fiihrt ein érl6-
ses leben (V. 17754), weil er nach der Riickkehr der Liebenden an den Hof deren
Liebe zwar sieht, aber aufgrund seiner Begierde nicht von Isolde lassen kann. Die
einfache Polarisierung von Gut und Bdse, die eindeutige Typenzeichnung ist in Gott-
frieds Tristan aufgehoben. In der volkssprachlichen Epik des spdten 12. und des frii-
hen 13. Jahrhunderts ist

eine zunehmende Komplexitdt der Personengestaltung [zu konstatieren]. Figuren wie Tristan
oder Siegfried verkorpern nicht mehr die Eindeutigkeit eines in sich stimmigen Typus wie Keie
oder Gawan und auch nicht mehr primar die Abfolge in sich kohdrenter Zustandsformen wie
Erec oder Iwein, sondern eine neue, umfassendere Komplexitat: die Doppelstruktur von heim-
lichem und o6ffentlichem Handeln, die sich manifestiert in der doppeldeutigen Rede und in der
Zweideutigkeit der Symbole. Die dargestellte Kommunikation wird komplexer und ist offen-
sichtlich einzuschdtzen als Indikator fiir die zunehmende Komplexitdt von Kommunikations-
vorgdngen in der hofischen Gesellschaft selbst - fiir die Verfeinerung der Rede und der Refle-
xion dariiber, die in einer schmalen Oberschicht als Integrationsfaktor fungiert (Wenzel 1986,
S.298f.).

Fazit: Das Listhandeln (Handlungs- und Sprachlisten) beansprucht bei Gottfried
iiber 2300 Verse, das fiillt beinahe die Halfte der Erzdhlung des Liebeslebens der Pro-
tagonisten. Das Listenduell zwischen dem ehebrecherischen Paar und dem Marke-
hof, wobei erstere in allen Féllen triumphieren, setzt nach dem Eber-Wahrtraum
Marjodos ein, der die Mechanik von zwivel und arcwdn bei Marke anstofit. Die bette-
maeren zeigen Isolde im sieghaften Wettstreit mit dem Konig. Der Listenwettstreit
setzt sich fort mit der kongenialen sprachlistigen Ubertdlpelung Markes durch beide
Liebende im belauschten Stelldichein und >beweist« schlief}lich mit Hilfe des zwei-
deutigen Eids der geviiegen kiinigin Isolde im Gottesurteil die Unschuld der Ehebre-
cher. All dies ist bei Gottfried nicht negativ bewertet, im Gegenteil hilft Gott bzw. der
wintschaffen Crist den Liebenden. Die Vertreter der huote dagegen, Marjodo und Me-
lot, die den Ehebruch aufdecken wollen, sind dem diabolischen Bereich zugeordnet.
Es gibt offentlich-reprdsentatives Handeln in Gottfrieds Tristan, das alle ihm zuge-
schriebenen Kriterien erfiillt, denn es erfolgt - wie beim Gottesurteil - bei maximaler
Offentlichkeit in der Helligkeit des Lichts, erméglicht den Augenschein und die opti-
sche und/oder akustische Wahrnehmung des Geschehens, doch ist die Wahrheit
durch das Listhandeln verstellt. Die Sichtbarkeit innerhalb der Markewelt ist getriibt.
Rechtes Erkennen, das wird in einem den gesamten Text flankierenden Diskurs iiber-
mittelt, kann nicht {iber die unzuverldssigen Sinnesorgane, sondern allein iiber das
herze erfolgen.

121



122

7 Paradiesische Minnegrotte vs.
entbehrungsreiches Waldleben:
Gottfried und die Vorlaufer

Gottfrieds Minnegrotte ist fiir die Liebenden ein Lustort, der durch die Grottenallego-
rese zum >Tugendgebdude« (Ranke 1925, S.27) stilisiert wird. Die Vorldufer Berol
und Eilhart dagegen kennen statt der Wundergrotte nur ein entbehrungsreiches
Waldleben der Protagonisten. Wahrend die Minneabgeschiedenheit in ihrer Absolut-
heit etwa im Erec Hartmanns von Aue als »Muster der falschen Minne« gilt und des-
halb iiberwunden werden muss, wird bei Gottfried die »Absonderung des Paares po-
sitiv gesehen« (Gruenter 1993, S. 100; dhnlich Goller 2005, S. 216).

7.1 | Die Vorlaufer

Bereits die Ausgangssituation ist in der »version courtoise« eine andere als in der »ver-
sion commune<. Wahrend bei Berol und Eilhart das Paar nach der Aufdeckung des
Ehebruchs in der Mehlstreu-Episode in den wilden Wald von Morois fliichtet, gibt es
bei Thomas (bzw. in der Tristrams Saga, denn nur dort ist die Episode erhalten) und
Gottfried lediglich eine Verbannung des Liebespaares vom Hof (weil Tristan und
Isolde hier zuvor nicht tiberfiihrt wurden). Das Leben der Protagonisten fern vom
Hof ist in der »version courtoise« als wunschleben codiert, jedoch geht Thomas (bzw.
die Saga) dabei nicht so weit wie Gottfried.

7.1.1 | Das Waldleben bei Berol und Eilhart: Tristan und Isolde
als Jager und Sammler

Bei Berol leben Tristan und Isolde in einer Blitterlaube, ihnen fehlt es an Essen, Tris-
tan muss auf die Jagd gehen; das Liebespaar fiihrt ein erbarmliches Wanderleben:

Molt sont el bois del pain destroit, Sehr arm an Brot sind sie im Walde,

De char vivent, el ne mengiient. von Fleisch leben sie, anderes essen sie nicht.

Que piient il, se color miient? Was konnen sie dafiir, dass sie bleich werden?

Lor dras ronpent, rains les decirent; Thre Gewinder zerschleiffien, Zweige zerreifien sie;
Longuement par Morrois fuirent. lange flohen sie durch Morrois.

Chascun d’eus soffre paine elgal, Jeder von ihnen erleidet unter der gleichen Entbehrungen,
Qar l'un por U'autre ne sent mal [.] wobei der eine wegen des anderen keinen Schmerz empfindet.

(Das Waldleben bei Berol, V. 1644-1650)

Der Wald wird allgemein in der Literatur »als symbolischer Raum fiir Flucht-, Welt-
flucht-, und Selbstfindungsrdume verfiigbar« gemacht (Schmid-Cadalbert 1989,
S.29), er ist ein »Gegenort zum christlich-hofischen »ordo« (Plasa 2008, S. 589). Die
Menschen, »die in der Wildnis leben, sind outlaws aller Art: Vertriebene, Verstos-
sene, Ausgesetzte, Sieche« (Schmid-Cadalbert 1989, S.34). Tristan ersetzt sein
Schwert durch den Bogen, die ritterliche Waffe Schwert wird fiir das Holzhacken
zweckentfremdet, um eine kiimmerliche Unterkunft, eine Laube, zu bauen. Die exis-
tentielle Nahrungsbeschaffung und Notdurft des Waldlebens dominieren die ritterli-
che Existenz: »The bow is a non-chivalric weapon and its acquisition marks a tran-

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 7, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



7.1

Die Vorldufer

sition away from the chivalric state« (Pensom 1995, S. 43 f.). Das Liebespaar will den
Wald verlassen, als die drei Jahre des Minnezwangs voriiber sind. Tristan bedauert
die Einnahme des Minnetranks, er und Isolde haben Sehnsucht nach dem hofischen
Leben:

»Ha! Dex«, fait il, »tant ai traval! »Ach Gotte, sagt er [Tristan], »so grofe Qual erleide ich!
Trois anz a hui, que riens n’i fal, Drei Jahre sind es heute, wenn ich mich nicht irre,
Onques ne me falli pus paine niemals ist das Leid von mir gewichen,

Ne a foirié n’en sorsemaine. weder an einem Feiertag noch an einem anderen Wochentag.
Oublié ai chevalerie, Vergessen habe ich die Ritterschaft,

A seure cort et baronie; ein hofisches und ehrenhaftes Leben zu fiihren.

Ge sui essillié du pais, Ich bin aufer Landes verbannt,

Tot m’est falli et vair et gris, alles ist von mir gegangen, bunter und grauer Pelz,

Ne sui a cort a chevaliers. |...]« und ich weile nicht an einem Hofe unter Rittern. [...]«

(Die Sehnsucht Tristans nach dem Hof; Berol, V. 2161-2169)

Noch existenzbedrohender verlduft das Waldleben bei Eilhart. Tristrant und Isalde
hungern, sie erndhren sich von Krdutern, ihre Gewdnder zerschleifien vollstandig,
sie sind also nackt und erfrieren beinahe:

Tristrand und die kiingin nit me wenn mof

und Kurnewal der diener sin und lob und grag.

litten grossen hunger. daf ir ainf genaf,

wer in sélichem kummer daf mag tich groff wunder hon,

solt ain jar liden wann sie wurden claider on,

- ich will der zwajier geschwigen -, von kaut und von regen:

er miist sin defs todg, dap di frow und die tegen [Tristrant und Kurnewal]
wann sie enbissen kainef brotf, nit ze tod erfroren

mettef noch winefg, dap sj die claider verloren,

noch kainer hand finef daf ist ain wunder grofs.

tranckef, och assen ire roff

(Das Waldleben bei Eilhart, V. 4750-4770)

Auch bei Eilhart befinden sich die Protagonisten »auf den sozusagen naturndchsten
Kulturstufen der Sammler und Jdger, und die Nahrung, die sie zu sich nehmen, ist
ganz offensichtlich roh« (Schulz 2015, S. 312). Doch Tristrant wird bei Eilhart »kurz-
fristig zum Kulturheros hochstiliert [...], zu demjenigen, der sowohl das Angeln als
auch die Jagd mit Splirhunden erfunden hat« (ebd. S.312). Dies meint folgende
Stelle:

fiir war mir man sagt dag er der erst wer,
und main, er [Tristrant] wer der erst man, der daf erddchte,

der ie anglen began. daf8 bracken brichte
ouch hort ich sagen mer, zi recht wildef gefert.

(Tristrant als »Kulturheros¢; Eilhart, V. 4729-4736)

Umso »befremdlicher wirkt dieser Erzahlerkommentar, da der >Tristrant< ansonsten
in einer hofischen Welt spielt, die mit dieser adeligen Art des Jagens durchaus ver-
traut ist. Der Held selbst hat sie lange zuvor gemeinsam mit Marck betrieben«
(Schulz 2015, S. 312 £.). Tristrants Erfindung ist auch »nicht der Ausgangspunkt eines
dann immer hofischeren und komfortableren Lebens im Walde, denn alles wird nicht
besser, sondern schlimmer« (ebd. S.313) - zuletzt fallen beiden in Kélte und Regen
die Kleider vom Leib. Im Unterschied zu Gottfried wird die »entbehrungsreiche Zeit
im Naturraum [...] punktuell zu einer Zeit jenseits und vor der »Erfindung« der adli-

123



124

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

gen Kultur stilisiert, obwohl das Waldleben nur rdumlich aufierhalb dieser Kultur si-
tuiert ist. Zeitliches Auflerhalb und raumliches Aufierhalb werden unvermittelt in
eins gesetzt« (ebd. 313 {.; Schulz verweist in diesem Zusammenhang auf den Bach-
tinschen »>Chronotopos¢; vgl. Bachtin 1989). Tristrant und Isalde werden die Entbeh-
rungen unertraglich, als nach vier Jahren die Wirkung des Zaubertranks nachldsst;
sie wollen keinen einzigen Tag langer bleiben:

[...] do begund inen laiden

vier jar, daf8 sie in trancken. dafS ungemach in dem wald.

do begund sie beid duncken, sie en mochten ainen tag so bald
sie mochten sich wol schaiden. der arbait nicht mer liden.

(Unertraglichkeit des Waldlebens; Eilhart, V. 4936-4942)

7.1.2 | Die Minnehohle in der Tristrams Saga: amoener Lustort
in der Wildnis

Thomas liefert im Kontrast zu Berol und Eilhart einen Entwurf, der in Richtung Gott-
friedscher Minnegrotte geht. Die Grottenepisode, die nur in der altnordischen Tri-
strams Saga erhalten ist, beschreibt das Leben des Paares in der Wildnis wie folgt:

Und als Tristram mit Freude und Frohlichkeit an den Hof von Konig Markis gekommen war, war er dort
nicht lange, bevor der Konig erneut ihre Liebe zueinander bemerkte, Tristrams und der Konigin, genauso
wie friiher; dariiber wurde der Konig sehr verdrossen und betriibt und wollte ihnen das nicht lnger durch-
gehen lassen und schickt nun die beiden in die Verbannung, und das schien ihnen ein gutes Los, und sie
zogen dann in eine grofle Wildnis hinaus und machten sich nur wenig Gedanken, wer ihnen Wein und
Speise verschaffen sollte, denn Gott wiirde ihnen schon Nahrung zukommen lassen, wo sie auch waren, und
es gefiel ihnen gut, zu zweit allein zu sein, und sie begehrten nicht mehr, als sie jetzt besafen von allem,
was es auf der Welt gab, denn nun haben sie, was ihrem Herzen behagt, wenn sie auf diese Weise immer
ohne Vorwiirfe zusammen sein und ihre Liebe mit Wonne geniefen kdnnten. Und wie ihnen nun dieses freie
Leben im Wald gefiel, so fanden sie einen verborgenen Platz an einem Wasser und in einem Felsen, den Hei-
den einst mit grofler Geschicklichkeit und schoner Kunst hatten aushauen und zurichten lassen, und es war
dieser ganz gewdlbt und der Eingang tief in der Erde ausgehauen, und ein geheimer Pfad war weit unter-
halb; viel Erde lag auf dieser Behausung, und darauf stand ein sehr schoner Baum auf dem Felsen, und der
Schatten des Baumes erstreckte sich weithin und schiitzte vor der Hitze und Glut der Sonne. Dort bei dem
Haus war eine Quelle mit heilsamem Wasser, aber um die Quelle herum wuchsen die siiffesten Krauter mit
schoner Bliite, die man sich nur wiinschen konnte, und der Fluf stromte von der Quelle nach Osten. Wenn
die Sonne auf die Krduter schien, dann duftete es mit dem siiResten Duft, und dann war das ganze Wasser
wie mit Honig gemischt von der Siifigkeit der Krduter. Wenn es aber regnete und sehr kalt war, dann blie-
ben sie in der Behausung unter dem Felsen; aber wenn drauflen gutes Wetter war, gingen sie zur Quelle,
sich dort zu vergniigen, und dorthin in den Wald, wo es am ebensten und schénsten war, zu spazieren und
Wild zu ihrer Speise zu jagen, denn Tristram hatte dort seinen Hund bei sich, der ihm so auferordentlich
lieb war. Thn gewdhnte er zuerst daran, Rotwild zu fassen, und dann erjagte er, soviel er wollte, und da war
immer grofe Kurzweil und Freude, denn sie hatten Nacht und Tag Vergniigen und Trost.

(Die Minnehohle in der Saga, Kap. 64; Ubersetzung Uecker 2008, S. 89)

In der Saga ist die Umgebung der Quelle also ein amoener Ort mit Baum, Quelle und
duftenden Krdutern, die Jagd dient gleichermafien dem Vergniigen wie der Nah-
rungsbeschaffung. Harris (1977, S.475) sieht in der Liebeshohle ein literarisches
Motiv, das bereits aus Homers Beschreibung der Hohle der verfiihrerischen Calypso
in der Odyssee bekannt sei.



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

7.2 | Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung hofischer
Kultiviertheit

Gottfried erdichtet anstelle der Felsenhohle der Saga eine paradiesische Minnegrotte.
Das Waldleben bei Berol und Eilhart wird zu einem Schauplatz der »amour passion«
umgebildet. Der »Gegensatz zwischen Natur und Kultur, der die dlteren Tristanfas-
sungen pragt, scheint hier verabschiedet zugunsten eines Programms, das die gesell-
schaftsferne Zweisamkeit des Paares geradewegs zur Vollendung hofischer Kulti-
viertheit stilisieren will« (Schulz 2003, S. 535). Gottfrieds Konzeption geht dabei weit
iiber die Saga hinaus. Das betrifft vor allem die akribisch ausgearbeitete Grottenalle-
gorese (die die Saga nicht kennt), doch auch die >autobiographischen«< Erzahlerex-
kurse hat nur Gottfried. Die Episode ist also gegeniiber den Vorldufern erheblich er-
weitert. Sie umfasst bei Gottfried bis zum Verlassen der Grotte {iber tausend Verse,
wobei Erzahl- und Exkursebene ineinander verschachtelt sind. Im Folgenden ein
handlungschronologischer Uberblick, beginnend mit der Verbannung der Liebenden
bis hin zu ihrer Riickkehr an den Hof. Die Tabelle belegt die Strukturiertheit der Epi-
sode, zentriert um die Grottenallegorese:

Verbannung des Liebespaares vom Markehof V.16535-16678
Ankunftin der Grotte V.16679-16682
Beschreibung der Grotte und ihrer Umgebung V.16683-16772
Speise- und Gesellschaftswunder V.16807-16908
»Autobiographischer« Erzahlerexkurs | V.16909-16922
Grottenallegorese V.16923-17099
»Autobiographischer« Erzahlerexkurs Il V.17100-17139
wunschleben des Liebespaares V.17140-17274
Jagd des Markehofs auf den Wunderhirsch V.17275-17346
Schwertlist Tristans — Entdeckung des Liebespaares in der Grotte V.17403-17658
Freiwillige Riickkehr des Liebespaares an den Markehof V.17659-17709

Abb. 16 Handlungschronologie der Grottenepisode bei Gottfried

7.2.1 | wunschleben und Grottenallegorese

Die Verbannung des Paares: Nach dem Gottesurteil (siehe Kap. 6.2.2.3) wird Isolde
von Marke, Volk und Reich wiederum geminnet unde g’éret (V. 15753). Tristan und
Isolde versuchen ihre Liebe vor Hof und Konig zu verbergen (V. 16449-16454), doch
verstricken sich beide mit ihren Blicken. Marke sieht die wdrheit in ir ougen:

si [Tristan und Isolde] begunden dicke under in zwein den balsemen der minne.

ir ougen unde ir herze in ein durch daz er nam ir allez war.
mit blicken so verstricken, sin ouge daz stuont allez dar.
daz si sich iz ir blicken er sach vil dicke tougen

oft und ze manegen stunden die wadrheit in ir ougen

nie so verrihten kunden, und anders aber an nihte
Marke enviinde ie dar inne niwan an ir gesihte.

(Tristan und Isolde konnen ihre Liebe vor Marke nicht verbergen; Gottfried, V. 16493-16506)

125



126

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

In seinem blinden leide (V. 16535) wirft Marke Isolde 6ffentlich vor, dass er an ihrem
Verhalten merke, dass sie Tristan mehr liebe als ihn (V. 16560). Jedoch liebe er sie
und Tristan zu sehr, um ihnen das Leben zu nehmen oder iht herzeleides (V. 16589)
zuzufiigen. Anders als in der Saga, wo es nur darum geht, dass Marke sich das Lie-
bestreiben unter seinen Augen nicht mehr ldnger mit ansehen will, wird bei Gottfried
zusdtzlich auf die Herrscherpflichten abgestellt: Die cumpanie zwischen ihnen
Dreien miisse ein Ende nehmen, so Marke, denn dulde ein Konig wissentlich einen
Nebenbubhler in der Liebe, so sei das schmachvoll. Doch weil er den Liebenden an-
merke, dass sich beide gegen seinen ausdriicklichen Willen mehr lieben als ihn
selbst (V. 16592-16596), sollen sie beieinander sein, wie sie es wiinschen:

[Marke:] »nemet ein ander an die hant disiu gemeinde ist boese.

und riimet mir hof unde lant. ich wil ir gerne haben rat.

sol mir leit von iu geschehen, der kiinec der wizzentliche hat
daz enwil ich hoeren noch sehen. an minnen cumpanie,

diu gemeinde under uns drin deist michel dorperie.

diu enmac niht langer gesin. vart ir beidiu gote ergeben,

ich wil iuch zwei derbi lan, leitet liebe unde leben,

ich eine wil dervon gdn, als iu ze muote gesteé.

swie ich mich dervon geloese. dirre cumpanie wirt niemé!«

(Marke verbannt Tristan und Isolde; Gottfried, V. 16603-16620)

Die Forschung liest die Verbannung unterschiedlich. Fiir Haug (2011) gibt sich die
Motivation fiir den Auszug der Liebenden »anscheinend bewuft ohne Uberzeu-
gungskraft« (S.635). Thomas (1988) versteht die Verbannungs-Passage wortwort-
lich, denn er sieht Marke als »courtly figure, who lets the lovers go to their pleasure
because he finds the triangle psychologically intolerable« (S. 97). Zettl (2007, S. 255)
interpretiert dagegen die Verbannung als Ausschluss aus der christlichen Gemein-
schaft; auch Kolerus (2006) sieht die Verbannung als Bestrafung:

Was man auf den ersten Blick als Milde, vielleicht sogar Einsicht und Wohlwollen des Herr-
schers auslegen konnte, der die Liebenden nicht auf den Scheiterhaufen schickt, sondern ih-
nen die storungsfreie Entfaltung ihres Liebesgliicks fern von seinem Hof ermoglicht, erweist
sich bei ndherem Hinsehen als umso subtilere und radikalere Form der Bestrafung (S.90f.).

Tristan und Isolde verneigen sich mit maezlicher not, / mit kiielem herzeleide (V.
16624 1.), also nur mit mdRigem Kummer vor Marke. Tristan nimmt seine Harfe und
sein Schwert, seine Armbrust und sein Horn mit, Dingsymbole seiner hdofischen
Kunstfertigkeit in Jagd und Musik, sowie seinen Jagdhund Hiudan. Dieses Detail,
das Mitnehmen des Lieblingshundes, zdhlt »zum é&ltesten Bestand der Sage« (Krohn
2005, S.229; zu Einzelheiten des Hundemotivs in den unterschiedlichen Fassungen
vgl. Hertz 1904, S. 546). Kurvenal begleitet beide.

7.2.1.1 | Herkunft und Topographie der Minnehéhle

Tristan und Isolde wandern geradewegs der Wildnis zu, wo Tristan seit langem in ei-
nem wilden berge ein hol (V. 16684) kennt, eine Hohle, die er einst von dventiure (V.
16686), im Rahmen einer Jagd, gefunden hatte. Von dieser heif3t es, dass sie im heid-
nischen Zeitalter vor den Jahren des Corineus, als noch Riesen dort herrschten, in
den wilden Berg geschlagen worden war:



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

[..] so s’ir heinliche wolten hdn
daz selbe hol was wilent é und mit minnen umbe gan.
under der heidenischen é und swd der einez vunden wart,
vor Corinéis jdren, daz was mit ére bespart

do risen dd hérren wadren, und was der Minnen benant:
gehouwen in den wilden berc. la fossiure a la gent amant,
dar inne haeten s’ir geberc, daz kiut: der minnenden hol.

(Heidnische Vorzeitlichkeit der Minnegrotte; Gottfried, V. 16689-16701)

Wer ist Corineus? Corineus ist ein trojanischer Held in der Aneis Vergils und er-
scheint bei Geoffrey von Monmouth als Heros von Cornwall (vgl. Hertz 1904,
S.5461.). la fossiure a la gent amant (das Folgende nach Miiller 2002, S.386) ent-
stand also noch vor Ankunft der Trojaner in Britannien, mithin vor Artussage und
hofischem Roman, und liegt damit jenseits der ritterlich-h6fischen Welt. der minnen-
den hol erscheint so als Geschichtstrager, der bis in vorantike, mythische Urzeiten
zurlickreicht. Hinzu treten >Riesen-Phantasmenc«: Bereits die Riesen bauten die Hohle
zu Liebeszwecken. Dass gerade hier, genau im »ideellen Zentrum des Romans, an
einer Stelle, an der die edelen herzen die hochstmogliche Verkldrung und Sanktionie-
rung ihrer Liebe erwarten [...], Riesen, heidnische Gotter und eine mythische Reali-
tiatsauffassung« erscheinen, verweist auf die »unldsbaren iiberzeitlichen Widersprii-
che zwischen passionierter Liebe und zivilisierter Gesellschaftsrealitdt« (Kolerus
2006, S.201). Die mythischen Referenzen wurden auch als Rekurs auf die keltische
Anderwelt gesehen (vgl. Hammer 2007, S. 158-164).

Kunstreicher Liebestempel in der Wildnis: Aus der Perspektive des Hofes ge-
hort die Grotte in die Wildnis, Tristan und Isolde sind zwd tageweide (V. 16682) dort-
hin unterwegs. Die Grotte selbst stellt die »erlesenste Steigerung von bedeutungsvol-
ler Kunstfertigkeit« (Miiller 2002, S.386) dar, gefasst als Architektur. Am Ort dder
Wildnis - immer wieder ist von der wilde (V. 17078) die Rede, genannt sind berge (V.
17081) und velsen (V. 17086) - erhebt sich »das vollkommenste Gebaude kultureller
Sublimierung« (Miiller 2002, S. 3901.). Die Grottenwelt gehort Natur und Kultur glei-
chermafien zu. Denn die ideale amoene Topographie mit Quelle und Linde ist eben
durch eine vegetationslose Eindde von der Markewelt abgetrennt. Eine Tagesreise
entfernt gibt es um diesen Berg und diese Grotte nur velse dne gevilde / und wiieste
unde wilde (V. 16763 £.). Es ist kein Zugang mit Weg und Steg angelegt, aber trotz-
dem konnen Tristan und Isolde die Unwegsamkeit iberwinden (V. 16765-16770).

Die unwirtliche Umgebung wird damit begriindet, dass die Minne nicht einfach
auf der Strafie zu finden sei oder auf dem freien Feld: minne und ir gelegenheit / niht
uf die straze sint geleit / noch an dekein gevilde (V. 17075-17077). Der Weg zur Lie-
beshohle (=cliise) ist miihselig, die Wege dorthin sind mit Felsen versperrt, wer je-
doch sein Ziel erreicht hat, der will nirgend wo anders sein (V. 17091-17099). Die
Wildnis ist hier also »eher Metapher fiir eine Eigenschaft der minne und weniger real
erfahrbarer Raum oder Signum des Unhdfischen« (Seggewiss 2012, S. 134). Schmid-
Cadalbert (1989) weist darauf hin, dass »der Fluchtort des Verstossenen in der Regel
nicht der wilde Wald selbst [ist], sondern es sind jenseits des wilden Waldes liegende
Gebiete oder vom wilden Wald umschlossene Oasen. Der jenseitige Ort kann ein lo-
cus amoenus oder ein hortus conclusus sein mit Blumenanger, Linde, Fels mit Hohle
oder Klause und Wasserlauf« (S. 33).

Der bei den Vorldufern genannte Wald wird bei Gottfried in unterschiedliche »Zo-
nen¢ iibersetzt, denn ein Ring von Schwellenrdumen liegt um die Grotte: Von der
diesseitigen wiiesten wilde (V. 17073) als »locus terribilis< fiihrt der Weg iiber einen

127



Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

topischen »locus amoenus< zu dem zeit- und ortlosen allegorischen Wunderraum der
Grotte. daz wunnecliche tal (V. 17353) rund um die Grotte besitzt eine amoene Topo-
graphie: Als Tristan und Isolde sich ihrem hofischen Zeitvertreib des Geschichtener-
zdhlens und Jagens widmen, ergehen sie sich auf einer vom Tau gekiihlten Wiese, es
gibt lieblichen Vogelgesang, eine kiihle rauschende Quelle, und es fehlen auch nicht
drei schattenspendende Linden (V. 16733-16753). Lichtmetaphorik (etwa liehte
bluomen, V. 16745, die die Ebene »erstrahlen« lassen, etc.) und sublime lautliche Ge-
staltung durch zahlreiche Alliterationen, Binnenreim, parallelen Versbau »lassen
hier »Natur« eng an die >Kultur« treten« (Seggewiss 2012, S.136; dort auch nihere
Ausfiihrungen).

Dieser »locus amoenus< wird kontrastiert mit der éden Wildnis rings umbher. Zettl
(2007) weist auf die mehrfache Verwendung von clise hin: »Wahrend die Bezeich-
nung clise auf ein Einsiedlerdasein hindeutet, zeigt ihre Inneneinrichtung [gemeint
ist die Minnegrotte] provokant das Gegenteil. Die >Hiille« des Legendenschemas
bleibt erhalten, der Inhalt wird neu gefiillt« (S. 246). Wahrend der Ritt des Aventiure-
ritters im Allgemeinen »die Reintegration in die Gesellschaft und die Welt zum Ziel
hat, ist Tristans und Isoldes Waldleben eine Flucht vor der Welt, die ihre Minne nicht
erlaubt [...]. Welt und Wildnis [tauschen] ihren Platz. Feindlich ist die Welt, freund-
lich die Wildnis« (Schmid-Cadalbert 1989, S. 39).

7.2.1.2 | »Autobiographische« Erzdhler-Exkurse

»Autobiographisch¢« bedeutet nicht, dass Gottfried spricht, es ist der Ich-Erzdhler. Der
erste Exkurs bezieht sich auf das Speisewunder (siehe unten) und wendet sich an die
Skeptiker, die nicht glauben, dass Tristan und Isolde in der Grotte keinerlei leiblicher
Nahrung bedurften. Der Erzdhler fiihrt das eigene Beispiel zum Beweis an. Denn
auch er habe irgendwann einmal so gelebt, dass er nur von der Liebe lebte und das
erschien ihm ausreichend: ich treib ouch eteswenne / alsus getdne lebesite. / d6 diihte
es mich genuoc dermite (V. 16920-16922).

Im zweiten »autobiographischen«< Exkurs berichtet der Erzdhler sogar von einer ei-
genen Erfahrung hinsichtlich der Grotte, die er seit seinem elften Lebensjahr kenne.
Er habe dort das Wild gliicklos verfolgt und war auch bei dem Kristallbett in der
Grotte, ohne aber darauf zu ruhen. Jedoch habe er den griinen Marmorboden so zer-
treten, dass, wenn dieser nicht immer nachwiichse, man diu wdren spor der minne
hitte sehen konnen (zum nachwachsenden Marmor siehe unten); diu sunnebernde
vensterlin der Grotte hdtten ihren Glanz in sein Herz gesandt, er sei jedoch nie in
Cornwall gewesen:

Diz weiz ich wol, wan ich was da.

ich hdn ouch in der wilde

dem vogele unde dem wilde,

dem hirze unde dem tiere

iiber manege waltriviere

gevolget unde ndch gezogen

und aber die stunde also betrogen,
daz ich den bast noch nie gesach.
min arbeit und min ungemach
daz was dne dventiure.

ich vant an der fossiure

den haft und sach die vallen.

ich bin ze der cristallen

ouch under stunden geweten.

ich hdn den reien getreten

dicke dar und ofte dan.

ine geruowet aber nie dar an.
und aber den esterich dd b,

swie herte marmelin er si,

den han ich so mit triten zebert:



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

haete in diu griiene niht ernert, diu sunnebernde vensterlin,

an der sin meistiu tugent lit, diu habent mir in daz herze min
von der er wahset alle zit, ir gleste dicke gesant.

man spurte wol dar inne ich hdn die fossiure erkant

diu waren spor der minne. sit minen eilif jaren ie

[...] und enkam ze Curnewidle nie.

(>Autobiographischer« Exkurs des Erzahlers; Gottfried, V. 17100-17124; 17133-17138)

Der Widerspruch, dass der Erzahler nie in Cornwall gewesen sei, aber dennoch die
Grotte gesehen haben will, macht deutlich, dass es sich um einen allegorischen Ort
handelt, der zeit- und ortlos ist, nicht um einen real-lokalen Erfahrungsraum (vgl.
Miiller 2002, S.390; Tomasek 1985, S.152). »[The] excursus appears to consign the
grotto to the realm of fantasy rather than to that of cartographic reality« (Thomas
1988, S.98). Der literarische Status der Minnegrotte ist offensichtlich. Die gliicklose
Jagd des Erzahlers bezieht sich auf die Liebe, auf den Zusammenhang zwischen der
»ars venandi< und der »ars amandi¢, der Minnende ist der Jager, die Frau das Wild.

»Der Sinngehalt der Jagd- und Bastmetaphorik des zweiten Exkurses erschliefit sich nur im Riickgriff auf die
Schilderung der ausschlieflich von Tristan beherrschten bast-Kunst (Wort und Sache begegnen sonst nicht
mehr), und [so] wird das wunschleben der Liebenden als Mafgrund jeder imitatio in die gleiche Metaphorik
einbezogen. Innerhalb dieser Metaphorik ist Tristan der Jiger (jegermeister), ist Isolde der Hirsch, ist die
Tristan-Isolde-Minne im Grottenbereich das erreichte Ziel: der bast« (Rathofer 1966, S. 387).

Die oben genannte Altersangabe ist nicht beliebig: Mit elf Jahren wurde allgemein
der Beginn der Liebesfdhigkeit angesetzt (vgl. Mertens 1999, S.9), und in der mittel-
alterlichen Zahlenallegorese ist diese Zahl auch das »Zeichen der Siinde und Unvoll-
kommenheit« (Meyer/Suntrup 1987, Sp. 616).

7.2.1.3 | Speise- und Gesellschaftswunder: autonomes wunschleben
der Liebenden

Bei Berol und Eilhart wird von einem Wald- und Wanderleben gesprochen, bei Gott-
fried tritt an diese Stelle ein gewissermafien >fester Wohnsitz«. Das Grottenleben hier
hat eine besondere Eigengesetzlichkeit. Die Schilderung beginnt mit dem sogenann-
ten >Speisewunder«. Die Frage, wie sich Tristan und Isolde in der Wildnis erndhren,
wird folgendermafien beantwortet:

si [Tristan und Isolde] sahen beide ein ander an, daz was ir zweier lipnar.
dad generten si sich van. si endzen niht dar inne
der wuocher, den daz ouge bar, wan muot unde minne.

(Das Speisewunder als Zeichen der Liebesautarkie; Gottfried, V. 16815-16820)

Threr beider Nahrung ist also das gegenseitige Anschauen im Zeichen ihrer Liebe und
ihres Verlangens. Gottfried ist hier weit weg vom entbehrungsreichen Waldleben Be-
rols und Eilharts. Zwar reiten auch bei Gottfried Tristan und Isolde auf die Jagd in die
Wildnis oder sie gehen auf Rotwildjagd mit ihrem Hund Hiudan (den Tristan so ab-
richtet, dass er die Fahrte verfolgt, ohne Laut zu geben, das heif3t, sie durch Bellen
verrdt), doch betreiben sie die Jagd mit Hund und Armbrust mehr durch ir herzen
gelust (V. 17268) als wegen der Nahrungsbeschaffung. Ihre Speise ist immateriell:

129



130

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

[...] diu reine triuwe; daz ouge sine wunne nam

diu gebalsemete minne, und ouch dem libe rehte kam.

[...] hie mite s6 haeten si genuoc.

diu was ir bestiu lipnar. in streich diu liebe, ir erbepfluoc,
deiswdr si ndmen selten war niwan an iegelichem trite
dekeiner spise niuwan der, und z’iegelichen stunden mite.

von der daz herze sine ger,

(Das Speisewunder: triuwe und minne als Nahrung; Gottfried, V. 16830f.; 16835-16844)

Unbedingte triuwe und balsamische Minne sind Tristans und Isoldes bestiu lipnar;
diu liebe, ir erbepfluoc, ihr ererbtes Gewerbe, ist allezeit bei ihnen.

Das Speisewunder betont die Liebesautarkie und wird in der Forschung wie folgt
bewertet. Krohn (2005) weist darauf hin, dass Gottfried das Speisewunder »seiner
Vorlage entnommen (auch die Saga hat eine entsprechende Passage) und durch be-
stimmte Motive der Paradies-Topik, die ihrerseits auf eine spdtantike und mittellatei-
nische Tradition zuriickgeht, erweitert« hat (S. 238; vgl. hierzu auch Gruenter 1993,
S.126). Zettl (2007) sieht einen Riickgriff auf Eremitenlegenden: »Die Entmateriali-
sierung [der Nahrungsaufnahme] wird vollkommen in der Speisung durch die Engel-
begegnung. Das Speisewunder bei Tristan und Isolde erreicht diese hdchste Stufe,
auf der die Nahrung rein immateriell ist« (S. 251). Die »wunderbare Speisung griindet
sich nicht auf eine existentielle Notwendigkeit, sondern ist Ausdruck und Bestati-
gung der Auserwdhltheit der Liebenden« (ebd. S.251). Die Nahrung der Liebenden
besteht »nicht in einer materiellen Substanz, sondern in einem Spiritualen« (Kolb
1962, S. 240). Nach Schiewer (2008) muss das Speisewunder bei Gottfried »jeden Re-
zipienten zeitgendssischer Predigten an ein anderes sattigendes und hochst spirituel-
les Wunder erinnert haben, ndmlich an die seligmachende Schau Gottes, die visio
beatifica« (S.255). Nach Thomas (1988, S. 98) ist das Speisewunder bei Gottfried je-
doch nicht wortlich zu nehmen, dies hatte klerikalen Protest provoziert. Vorgeschla-
gen wurde auch ein Eucharistiebezug, etwa als Analogie (de Boor 1940, S. 293) oder
als »antithetische Analogie« zur Eucharistie (Weber 1953, S.77-79); dies wurde je-
doch kritisch gesehen (vgl. Tax 1971, S. 122).

Das Autonomiethema wird im Gesellschaftswunder fortgefiihrt. Bei Gottfried sind
nur Isolde und Tristan in der Grotte. Denn Kurvenal wurde zuriickgeschickt, als sich
die Liebenden in der Grotte niederlassen, damit er bei Hofe die Liige erzdhle, dass
beide mit jdmer und maneger nét / hin wider z’Irlande waeren, / ir unschulde offen-
baeren / wider liut und wider lant (V. 16778-16781). AuRerdem solle er Markes Pline
in Erfahrung bringen, um beide im Fall einer arclichen tat (V. 16792) sofort zu war-
nen. Bei Berol muss Kurvenal erzdhllogisch beim Waldleben mit dabei sein, weil er
nach der Flucht Tristans vor dem drohenden Scheiterhaufen ansonsten selbst gefdhr-
det wdre; auch bei Eilhart ist Kurvenal dabei. In der Saga und bei Gottfried fehlt Kur-
venal: Das Liebeshohlenidyll vertrdgt offenbar keine Zeugen. Denn das Alleinsein
bedriickt bereits in der Saga die Liebenden keineswegs, auch bei Gottfried empfin-
den sie es nicht als negativ, ganz im Gegenteil (V. 16847-16849). Fiir Ersatz der ho-
fischen Gesellschaft sorgen das ingesinde der umgebenden Natur sowie das gesinde
der Vogel, ihr virtueller Hofstaat. Dies zeigt, »dafy dem Menschen >Kultur« ein unver-
zichtbares Bediirfnis ist - die Grottennatur erfiillt die Funktion, den Liebenden >hof,
»ratcund >ingesinde« [...] zu ersetzen« (Seggewiss 2012, S. 1361.):



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

Ir [Tristans und Isoldes] staetez ingesinde und ander waltvogelin.

daz was diu griiene linde, diu zise und der galander

der schate und diu sunne, die dienden wider ein ander
diu riviere unde der brunne, inwette unde inwiderstrit.
bluomen, gras, loup unde bluot, diz gesinde diende z’aller zit
daz in den ougen sanfte tuot. ir oren unde ir sinne.

ir dienest was der vogele schal, ir hohzit was diu minne,

diu cleine reine nahtegal, ir vrouden iibergulde.

diu troschel unde daz merlin

(Das Gesellschaftswunder: Der virtuelle Hofstaat der Vogel; Gottfried, V. 16881-16897)

Wadre noch jemand da gewesen, so hdtte das die gerade Zahl von eins und eins ge-
stort:

nu wes bedorften s’ouch dar in sére iiberlestet und iberladen.
oder waz solt ieman zuo z’in dar? ir zweier geselleschaft

si [Tristan und Isolde] haeten eine gerade schar: diu was in zwein sO herehaft,
dane was niuwan ein und ein. daz der saelige Artiis

haeten s’ieman zuo z’in zwein nie in dekeinem sinem hiis
an die geraden schar gelesen, 0 groze hohgezit gewan,

$0 waere ir ungerade gewesen dd mére ir libe lustes van

und waeren mit dem ungeraden und wunne waere enstanden.

(Das Gesellschaftswunder: grofleres Gliick als bei Konig Artus; Gottfried, V. 16850-16865)

Die gerade schar dieses »isolierten Doppelindividuums« (Tomasek 1985, S. 155) Tris-
tan und Isolde iibertrifft sogar die Gliicksmoglichkeiten eines Konig Artus (bzw. sei-
ner Hoffeste), den »Inbegriff hofisch-ritterlicher Festlichkeit« (Glauch 2005, S.44).
Die ZweisamKkeit des Minnepaares wird iiber die hofisch-ritterliche arthurische Fest-
gesellschaft gestellt (vgl. ebd. S.43). Zettl (2007) sieht einen Bezug zu den Eremiten-
viten. Denn dort wird ebenfalls »die Einsamkeit nie als Mangel bezeichnet, die Jahre
des Alleinseins werden als besondere Auszeichnung genannt« (S. 252); der Riickzug
iibertreffe dabei das Gliick des jeweiligen Wertezentrums, in der Spatantike die Ge-
niisse Roms, im Mittelalter die Festlichkeiten des Artushofs. Miiller (2002) spricht
von einem Paradoxon, dass diese Grotte einerseits in der Wildnis liegt und anderer-
seits »hdchste Vollendung hofischer Kunst« (S.386) darstellt und damit Raum gibt
fiir ein Leben, das mit dem Speise- und dem Gesellschaftswunder eindeutig die Mog-
lichkeiten hofischer Kultur {iberbietet.

Das wunschleben in der Grotte: Tristan und Isolde leben ein gliickseliges wunsch-
leben mit hofischem Zeitvertreib; beide »fithren ein hofisches Leben ohne Hof« (Miil-
ler 2003, S. 228). Sie tun nur das, dd si daz herze zuo getruoc (V. 17241). Die vielfalti-
gen Vergniigungen sind »ausschlieflich hofische Vergniigungen: Ausruhen, Spazie-
ren, banekie, Gesang, Musizieren, Erzdhlen, Konversation, Jagd« (Miiller 2003,
S.228). Selbst die Natur wird in Kunst tberfiihrt: Der »kunstlose Klang der Natur
und das kunstvolle Musizieren der Liebenden sind ununterscheidbar, denn auch der
Gesang der wilden waltvogelin klingt wie das Spielen von Instrumenten (organieren)
und wie gelehrtes Latein (V. 17360; 17363; 17365): wie Kunstmusik« (ebd.). »Ho-
fisch-zuchtvolles Verhalten vollendet sich dort, wo es keine Gesellschaft gibt. Der
Hofstaat aus Vogeln, Baumen, Blumen, Quelle zeigt an, daf} Tristan und Isolde den
Hof Markes nur mit seiner besseren Variante vertauscht haben« (ebd. S. 229). Wand-
hoff (2012) sieht die Kunst als {iberlebensnotwendig fiir die Liebenden, die den Hof
zum Feind haben: »The romance shows in several episodes that love can and must be
covered by art, in order to survive in a hostile world« (S. 43).

131



132

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

Tristan und Isolde erzdhlen sich (ungliickliche) Liebesgeschichten - das nimmt
einen Gedanken des Prologs wieder auf. Denn bereits da war die Rede davon, dass
kein edelez herz auf senediu maere verzichten will. So klagen Tristan und Isolde in
der Grotte iiber beriihmte ungliicklich Liebende wie die arme Dido, die sich aus
Liebe totete. Doch wie Meyer (1996, S. 392) herausstellt, stehen die »Konzeption der
Minnegrotte und die Gottfriedsche Liebeskonzeption mit ihrer Liebe/Leid-Dialektik
[...] in einem unaufloslichen Widerspruch«; zwar wird »innerfiktional so die Rele-
vanz des Gottfriedschen Romans als senemaere selbst betont, der Surrogatcharakter
dieses Leidens bleibt aber offensichtlich«.

7.2.1.4 | Die Grottenallegorese als :Gesamtmodell rechter Minne«

Der signifikante Unterschied Gottfrieds zu den Vorldufern wird vor allem in der Grot-
tenallegorese deutlich. Architektur und Allegorese fehlen bei den Vorldaufern voll-
standig. In der Grottenallegorese sind fiir Tomasek (1985) »alle fiir das Minneideal
wesentlichen Themen zu einem konstruktiven Modell zusammengefafit« (S. 159), es
wird ein »Gesamtmodell rechter Minne« prasentiert (S. 168). Die kunstreiche Grot-
tenarchitektur veranschaulicht eine allgemeine Minneethik, die vollkommene Minne
ist in der Architektur der Grotte abgebildet. Die tropologische Dimension der Grot-
tenarchitektur enthiillt einen >sensus moralis¢, eine ethisch fundierte Handlungsan-
weisung fiir Liebende (zum »>vierfachen Schriftsinn¢ allgemein vgl. Weddige 2014,
S.105-110). In der Grottenallegorese

begegnet zum ersten Mal in deutscher Sprache die weltliche Allegorie. Die Darstellung der
Minnegrotte in der Waldleben-Episode wird durch die anschlieflende Allegorese mit ihrem
entsliezen der meine als Allegorie enthiillt. [...] Die Allegorese in ihrer punktuellen Identifizie-
rung der Grottenarchitektur mit ethisch-sittlichen Qualitdten iiberhoht die fossiur’ a la gent
amant zu einem >Lehrgebdude« der idealen Minne. Die exegetische Methode als solche ist dem
theologischen Vorbild entlehnt, aber sie wird jetzt angewandt auf einen nicht-geistlichen In-
halt. Die Minnegrotte als res significans ist ebenso profan wie die Minne als significatum (ebd.
S.112).

In der literarischen Beschreibung sind seit der Antike Liebesgrotten und allegorische
Bauwerke gut bekannt (vgl. Ernst 1976, S. 18f.). Seit Rankes Untersuchung (1925)
wird die Gottfriedsche Allegorese allerdings iiberwiegend auf die Ausdeutung eines
Kirchengebaudes riickgefiihrt. Mertens (1999) etwa sieht in der Ahnlichkeit der Aus-
legungsdimension von Klosterkirche und Minnegrotte nicht eine >Gegenreligions,
keinen »Ersatz Gottes durch die Geschlechterliebe, sondern [...] das Aufzeigen einer
Idealitdt, der gegentiiber selbst der hofisch vollkommenste Mensch versagen mufi«
(S.15f.). Eine Art Gegenmodell prdsentierte Kolb (1962), der im Blick auf romani-
sche Minneallegorien postulierte, dass »sich die Minnegrotte, verstanden als maison
d’amor, die konstruiert ist auf dem Grundrift der Unterweltshohle (fosse), organi-
scher ein[fiige] als das kirchenanaloge Architekturgebilde« (S.239; dhnlich Gillam/
Kooznetzoff 1974, S.93). Miiller (2003) sieht die Streitfrage >Sakralbau oder Liebes-
tempel< jedoch als durchaus losbar: »Die Grotte ist beides: eine unterirdische Hohle
im Berg, von urzeitlicher Herkunft, und eine sinnreiche kathedraldhnliche Architek-
tur - ein »Lehrgebdude« (S.2291.).

Vor der Grottenallegorese, der geistlichen Auslegung der Grotte, gibt es eine un-
kommentierte Beschreibung des Grotteninneren. Im Sinne der geistlichen Allegorese
existiert also ein doppelter Durchgang: Zundchst geht es nur um die Baueigenschaf-



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

ten der Grotte, danach erfolgt in einem zweiten Anlauf die Ausdeutung. Die Unter-
scheidung von »res< und »>significatio<, von Objekt und Bedeutung, bleibt also stets
deutlich (vgl. Tomasek 1985, S. 158). Die Grotte wird in einem Verfahren geistlicher
Hermeneutik mit einer meine (V. 16925), einer Bedeutung also, versehen.

Die Beschreibung der Grotte setzt relativ unvermittelt mit der Beschreibung des
Grotteninneren ein:

la fossiure a la gent amant,

daz kiut: der minnenden hol.
der name gehal dem dinge ouch wol.
ouch saget uns diz maere,

diu fossiure waere

sinewel, wit, hoch und ifreht,
snéwiz, alumbe eben unde sleht.
daz gewelbe daz was obene
geslozzen wol ze lobene.

oben iif dem sloze ein crone,

diu was vil harte schone

mit gesmide gezieret,

(Beschreibung des Grotteninneren; Gottfried, V. 16700-16723)

mit grimmen wol gewieret

und unden was der esterich
glat unde liter unde rich,

von grilenem marmel alse gras.
ein bette in mitten inne was
gesniten schone und reine

iz cristallinem steine

hoch unde wit, wol if erhaben,
alumbe ergraben mit buochstaben,
und seiten ouch die maere,

daz ez bemeinet waere

der gottinne Minne.

Die Grotte ist rund, weit, hoch, schneeweif} und iiberall eben und glatt; sie hat einen
edelsteinbesetzten, kronengeschmiickten Schlussstein, und es gibt einen griinen
Marmorfuflboden und ein Kristallbett. Zweihundert Verse weiter erfolgt in einem
zweiten Durchgang die Ausdeutung.

Die Grottenallegorese — das Gebdaudeinnere: Im zweiten Durchgang werden die
Gebdudeteile einer tropologischen Ausdeutung unterzogen, die sich zunachst auf
das Gebdudeinnere bezieht. Die Rundheit der Grotte deutet auf die Einheit der Lie-
benden ohne Betrug und Tduschung. Sie entspricht der simplicitas cordis, eine Vor-
stellung, die auf Gregor den Grofien zuriickgeht (vgl. Ernst 1976, S.20f.) und be-
zeichnet die vollige gegenseitige Offenheit der Liebenden:

[...] diu sinewelle binnen
daz ist einvalte an minnen.
einvalte zimet der minne wol,

diu dne winkel wesen sol.
der winkel, der an minnen ist,
daz ist dkust unde list.

(Rundheit der Grotte; Gottfried, V. 16931-16936)

Danach wird die Weite und Hohe der Grotte beschrieben:

[...]

diu wite deist der minnen craft,
wan ir craft ist unendehaft.
diu hoehe deist der hohe muot,
der sich f in diu wolken tuot.
dem ist ouch nihtes ze vil,

die wile er sich gehaben wil

hin df, da sich der tugende goz
ze samene welbet an ein sloz.
so gevaelet ouch daz niemer,
die tugende dien sin iemer
gesteinet unde gewieret,

mit lobe also gezieret,

daz wir, die nidere sin gemuot,

der muot sich allez nider tuot
und an dem esteriche swebet,

der weder swebet noch enclebet,
wir kapfen allez wider berc

und schouwen oben an daz werc,
daz an ir tugende dd stat,

daz von ir lobe her nider gdt,

die ob uns in den wolken swebent
und uns ir schin her nider gebent:
die kapfe wir ze wunder an.

hie wahsent uns die vedern van,
von den der muot in vliicke wirt,
vliegende lob ndch tugenden birt.

(Weite und Hohe der Grotte; Gottfried, V. 16937-16962)

133



134

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

Die Weite deutet auf die nicht endende Kraft der Minne, »wobei offen bleibt, ob die
Unbegrenztheit der Minne in rdumlichem oder zeitlichem Sinne aufzufassen ist« (To-
masek 1985, S. 159). Die Hohe bezieht sich auf den héhen muot (ein Schliisselbegriff
des hofischen Wertekanons); dieser hat sein Endziel im Schlussstein, dem sloz (all-
gemein der hochste Punkt in einem Gewdélbe), der in der Grotte mit einer crone
(16709) und Edelsteinen verziert ist. Krone und Schlussstein wurden als Hinweis auf
die christliche >corona vitae« (vgl. beispielsweise 1. Kor 9,25) und die »vita aeternac
gelesen (vgl. Tomasek 1985, S. 160). Der Schlussstein, auf den alle tugende gerichtet
sind, ist Symbol »hdchster Vollendung und vollstandiger Erfiillung der Minne« (ebd.).
Dem hohen muot ist der nidere muot kontrastiert, der iberwunden werden muss.
Dies ist hoffnungsvoll markiert im Bild des aufwadrts gerichteten Blickes, der Wir-Ge-
meinschaft der Niedergedriickten wachsen schlieilich Fliigel (vgl. dazu Haug 2011,
der fiir das Bild der Fliigel, die der nidere muot ausbreitet, Platons Phaidros als dltes-
tes Vorbild sieht: Der »das Schone und Gute schauenden Seele wachst ein Gefieder,
und sie erhebt sich zum Ziel ihrer Schau¢; S. 655). Der nach oben gerichtete Blick ist
in der bildenden Kunst des Mittelalters ein typisches Zeichen der Kardinaltugend
»spes¢, also Hoffnung (vgl. Tomasek 1985, S. 162 f.). Das Wolkenbild ermdglicht eben-
falls einen geistlichen Bezug (vgl. Ernst 1976, S. 22): In der mittelalterlichen Exegese
versinnbildlichen Wolken zum Beispiel den Gedanken an die Himmelfahrt Christi.

Die Grottenwand ist wunderbar weif3 und glatt. Dies bezeichnet der durnehte reht,
das Wesen der Lauterkeit; der arcwdn muss iiberwunden werden, Tduschung und
Betrug sollen keinen Platz finden:

Diu want was wiz, eben unde sleht. dern sol niht missemalet sin.
daz ist der durnehte reht: an ir sol ouch kein arcwan
der wize und ir einbaere schin weder biihel noch gruobe hdn.

(Makellosigkeit der Grottenwand; Gottfried, V. 16963-16968)

Der griine Marmorfuf3boden bezieht sich auf die staete in der Liebe:

der marmeline esterich von varwe und von slehte.
der ist der staete gelich diu staete sol ze rehte

an der griiene und an der veste. ingriiene sin reht alse gras,
diu meine ist ime diu beste glat unde liter alse glas.

(Der griine Marmorboden als Symbol der staete; Gottfried, V. 16969-16976)

Die Beschreibung des Marmorbodens ist im Rekurs auf den zweiten »autobiographi-
schen« Exkurs (siehe oben) zu lesen, in dem der Erzdhler berichtet, dass er bei sei-
nem Besuch der Grotte den harten grilnen Marmor zertreten habe. Dies weist auf des
Erzdhlers staete, seinen bestandigen Minnedienst, doch ist der Boden durch seine
griine Farbe geschiitzt, die ihn immer wieder nachwachsen ldsst: und aber den este-
rich da bi, / swie herte marmelin er si, / den hdn ich so6 mit triten zebert: / haete in diu
griiene niht ernert, / an der sin meistiu tugent lit (V. 17117-17121). Miiller (2002)
macht hinsichtlich der Koppelung von Architektur- und Pflanzenmetaphorik auf die
auffallende Verschrankung von Natur und Kultur aufmerksam. Denn der griine Mar-
morboden

»wichst nachs, als handle es sich um eine Wiese. Die Uberfiihrung von Zeit in Raum, die Ver-
steinerung der vollkommenen Liebe zum kostbar-sinnreichen Tempel steht in Spannung zu
einem wuchernden Prozef} der Verausgabung und Erneuerung. Die Allegorie ist damit auf ei-
nem Grund errichtet, der sich der Petrifizierung der Passion zum statischen Idealbild entzieht
(S.389).



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

Diese Steinwerdung der Passion steht in Spannung zur unzerstdrbaren >Vitalkrafte,
die sich im ewigen griinen Nachwachsen erneuert; die Minnegrotte ist so »Inbegriff
kiinstlicher Vollendung« (ebd.). Das »>Griin¢ »ist also mehrdeutig, ist (materiell)
Farbe, Qualitdt des Marmors, (allegorice) Attribut einer ethischen Norm und verweist
(metaphorice) auf Erfahrung von Liebe« (Miiller 2003, S. 221).

Auf Aufrichtigkeit und Transparenz in der Minne zielt ebenso das Kristallbett:

Daz bette inmitten inne der ir die cristallen sneit

der cristallinen minne, 2’ir legere und z’ir gelegenheit.
daz was vil rehte ir namen benant. diu minne sol ouch cristallin,
er haete ir reht vil rehte erkant, durchsihtic und durchliiter sin.

(Das Kristallbett inmitten der Grotte; Gottfried, V. 16977-16984)

Indem die Liebenden »auf dem Bett von Kristall, in der kristallen, ruhen (V. 17505)
»verkorpern« die Liebenden »kristalline« Liebe« (Miiller 2003, S. 222). Das Kristallbett
wurde bereits in der dlteren Forschung als Rekurs auf das Bett im >Hohenlied« des Al-
ten Testaments gelesen, als »lectulus Salomonis« (Schwietering 1943, S. 22; vgl. auch
Tomasek 2007, S. 156). Teilweise wird das Liebeslager sogar als Altar verstanden: Die
Minnegrotte »symbolizes the highest values of medieval love, and the lovers partici-
pate in the sacrament of their love on the bed, their sacrosanct altar« (Clason 2004,
S.294). De Boor (1940, S.642) sieht eine Analogie zwischen dem Altar als Mittel-
punkt der Kirche und dem Kristallbett als Zentrum der Grotte. Das Kristallbett ist der
gottinne Minne (V. 16723) geweiht: »Die Residenz der Géttin ist kein Haus, kein weit-
hin sichtbares Schlof [...], sondern ein unter der Erde, im Berginneren kunstvoll aus-
gehauener Prunkraum [...]. Das sanctissimum dieser zaubrischen Architektur ist das
kristallene Bett, das erotische Symbol der gotinne Minne« (Gruenter 1993, S. 70£.). In
der Nennung dieser Minnegottin sah Weber (1953, S. 80f.) eine Antithese zum Chris-
tentum. Mit der Auslegung des Kristallbetts

hat die Allegorese einen erkennbaren Einschnitt erreicht, denn die bisher gedeuteten architek-
tonischen Details gehdren ausnahmslos dem Gebdudeinneren an, wahrend die nun folgenden
Bauelemente (Tiir, Fenster) die Ubergangszone zwischen aufien und innen betreffen. Diese
Tatsache legt den Schluf} nahe, daf} die bisher behandelten Tugenden ausschlieilich das In-
nere der idealen Minnebeziehung betreffen, wahrend sich die nachfolgenden Ausfiihrungen
(16858 ff.) auf das Verhaltnis der Minne zur Auflenwelt beziehen (Tomasek 1985, S. 164).

Die Grottenallegorese - der Ubergangsbereich: Die Ubergangszone der Grotte zur
AufRenwelt bilden die Grottentiir bzw. dessen Verschlussmechanismus sowie die
Grottenfenster. Die eherne Grottentiire hat zwei Funktionen, eine Schutz- und eine
Einlassfunktion (vgl. Tomasek 1985, S. 164). Der Verschlussmechanismus ldsst sich
nicht von auflen 6ffnen, er tut sich dem Befugten nur von innen auf. Es gibt also eine
Zugangsbeschrankung, nur die wahrhaft Liebenden finden Einlass; Gewalt, List,
Falschheit und Liige konnen den Eintritt nicht erzwingen (V. 17009-17014): »Nicht
die verborgene Lage macht diese [die Grotte] unzugénglich, sondern falsches Min-
nen ldfst den Zugang nicht finden ( - so 1df3t Gotfrid Marke die Grotte nicht betreten).
Der schwierig auffindbare Grottenpfad des Thomas ist bei Gotfrid der allegorische
Pfad zur rechten Minne« (Gruenter 1993, S. 96):

135



136

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

Innen an der érinen tiir swaz man geriistes viir die tiir
dd giengen zwéne rigele viir. (ich meine lizerhalp derviir)

ein valle was ouch innen ze riime oder ze sloze leit,

mit kiindeclichen sinnen daz tiutet allez valscheit.

hin 4z geleitet durch die want, wan swer zer Minnen tiir in gdt,
alda s’ouch Tristan da vant. den man von innen niht in ldt,
die meisterte ein heftelin, daz enist der minnen niht gezalt,
daz gie von tizen dar in wan daz ist valsch oder gewalt.
und leite si dar unde dan. durch daz ist dd der Minnen tor,
noch sloz noch sliizzel was dar an diu érine tiir vor,

und wil iu sagen umbe waz. die nieman kan gewinnen,

dane was niht slozes umbe daz: ern gewinne si mit minnen.

(Tiir und Tiirverschluss der Grotte; Gottfried, V. 16985-17008)

Der komplexe Verschlussmechanismus, der das Minnen hiis vor gewaltsamem Ein-
dringen schiitzt, besteht aus zwei rigelen bzw. insigelen sowie valle (Schnapp-
schloss) und heftelin (Klinke):

[...]

und innen ietweder rigel, 0 ist der Minnen hiis bewart,
ietweder minnen insigel valsch unde gewalte vor bespart.
daz was zem andern gewant Daz tougenliche heftelin,
ietwederhalben an der want. daz von {zen hin in

und was der einez céderin, zer vallen was geleitet hin,

daz ander helfenbeinin. daz was ein spinele von zin.

nu vernemet die tiute ir béder: diu valle was von golde,

daz eine insigel der céder als si ze rehte solde:

daz meinet an der minne valle unde haft, diz unde daz,
die wisheit und die sinne; diu enmohten beidiu niemer baz
daz von dem helfenbeine an ir eigenschaft sin braht.

diu kiusche und die reine. daz zin daz ist diu guote anddht
mit disen zwein insigelen, ze tougenlichem dinge.

mit diesen reinen rigelen daz golt daz ist diu linge.

(Der komplexe Tiirmechanismus; Gottfried, V. 17015-17042)

Die beiden Riegel sind nicht zufillig aus Elfenbein und aus Zedernholz:

Mit seiner Deutung der zedernen und elfenbeinernen Tiirsicherungen, die er als Riegel und
Siegel bezeichnet, greift der Autor erneut auf die geistliche Allegorese zuriick, denn die Deu-
tung des Elfenbeines als kiusche und reine (17026) entspricht vollig der traditionellen Exegese,
ebenso wie die im Zedernbalken zum Ausdruck gebrachte Widerstandskraft gegeniiber dem
Bosen (valsch unde gewalt 17030) (Tomasek 1985, S. 164 1.).

Zedernspdne waren im Alten Testament »in Heilungs- u. Reinigungsriten wichtig;
sie stehen fiir Konigtum, Gesundheit, Kraft und Vitalitdt (Riede 2009, Sp. 13911.).
valle und heftelin als Bestandteile des Tiirverschlusses sind aus Gold bzw. Zinn, mit
beiden wird wiederum der richtige Zugang zur Grotte zum Thema gemacht. Denn
das Zinn steht fiir das aufmerksame Streben (guote anddht) nach dem Geheimnis der
Minne (ze tougenlichem dinge), das Gold fiir die Erfiillung; Voraussetzung fiir das
Gelingen ist die rechte giiete (V. 17052). Die Beschreibung des Tiirschlusses (valle
und heftelin) bedient sich mdoglicherweise sexueller Metaphorik (das sieht vor allem
Betz 1969 so, der darin verschliisselt vagina und membrum virile erkennen will und
spinele als >Penis«< versteht; Kritik hierzu formulierten Jaeger 1978; Nellmann 1999,
S. 305-310; zur Deutung der Tiir als Symbol fiir das Weibliche vgl. Gillam/Kooznetz-
off 1974, S.971.).



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

Drei Grottenfenster stellen ebenfalls die Verbindung zur Auflenwelt her. Die Fens-
ter bezeichnen die giiete, die diemiiete und die zuht. Bereits bei Alanus ab Insulis,
einem franzosischen Scholastiker des 12.Jahrhunderts, »haben die Fenster allegori-
sche Bedeutung: fenestra dicuntur virtutes« (Krohn 2005, S. 244):

Obene in die fossiure daz dritte zuht. ze disen drin
dd wdren niwan driu vensterlin dd lachet in der siieze schin,
schone unde tougenlichen in diu saelige gleste,

gehouwen durch den ganzen stein, ére, aller liehte beste

dd diu sunne hin in schein. und erliuhtet die fossiure
der einez ist diu giiete, werltlicher dventiure.

daz ander diemiiete,

(Grottenfenster-Allegorie; Gottfried, V. 17058-17070)

Diese Fenster lassen die Tageshelligkeit in den Grottenbereich. Baier (2005) weist da-
rauf hin, dass bei Gottfried in der Inszenierung intimer Riume »eine Zunahme der
Sichtbarkeit« zu beobachten ist, die »iiber die zunehmende Einwirkung von Licht ex-
poniert wird« (S. 199). Die Fenster bilden die Beriihrungszone zur Aufienwelt, denn
die drei >Fenstertugendenc sind iibergldnzt von der Sonne, die als ére definiert ist.
Diese >Sonnen-ére« ist der Bezugspunkt aufierhalb des Grottengebaudes, sie erliuhtet
die fossiure. Fiir Miiller (2007) reicht mit der ére »ein hofisches Lebensideal in die
Grotte hinein« (S. 663). Ahnlich formuliert Baier (2005): Die »hofische Ehre, die sich
aus seinen [Markes] Anspriichen herleitet und die eben den Liebenden nicht zuteil
werden kann, [reicht] in die Grotte hinein, wenn die Sonne durch die Fenster scheint«
(S.199). Die spezifische Funktion der Grottenfenster ist »darin zu sehen, daf} sie den
Liebenden die ere bei gleichzeitiger Wahrung des Liebesgeheimnisses eréffnen« (To-
masek 1985, S.173).
Die Grottenepisode hat insgesamt eine erzdhlerische Sonderstellung:

Der stupende Formenprunk der Episode, das wohldurchdachte Neben- und Ineinander von
Beschreibung und Erklarung, Einschub und Wiederankniipfung, >personlichem« Kommentar
und Handlungsfortfiihrung, der kompositorische Aufwand und die rhetorische Virtuositat -
das alles ist Gottfrieds Eigentum, und es unterstreicht das Gewicht, das der Autor diesem Ab-
schnitt zu geben wiinschte (Krohn 2005, S. 231).

7.2.2 | Die Entdeckung der Liebenden und die Schwertlist —
Markes geluste unde gelange

Der Wunderhirsch: Die Grottenhandlung schliefit mit dem freiwilligen Verlassen
der Grotte; zuvor jedoch bedarf es eines Kontakts mit der Aufienwelt. Dies wird er-
zdahllogisch so umgesetzt, dass Markes Jdgermeister die Liebenden entdeckt. Die
Jagdgesellschaft verfolgt einen wunderbaren Hirsch, der sich nur dorthin fliichten
kann, wo er herkam: zur Grotte. Doch wird dann die Fahrte verloren. Das Aussehen
des Tieres ist ins Wunderbare gesteigert: Der Hirsch was reht alse ein ors gemane, /
stark unde michel unde blanc (V. 172941.), er ist also weif und hat eine Pferde-
madhne. Die positive Konnotation des weifsen Hirsches allgemein steht aufier Zweifel
(Tax 1971, S.132). Er ist eigentlich Fiihrer in die keltische Anderwelt (vgl. Hammer
2007, S.162), bei Gottfried fiihrt er die Jager in die mythische Grottenwelt. Dass der
mdchtige Hirsch nur ein gehiirne kleine unde unlanc (V. 17296) hat, las Rathofer
(1966, S.390) als Hinweis auf ein »Mischwesen aus Hirsch und Einhorn [...], das auf
allegorische Auslegung hin angelegt ist, um das wunderbare Einssein von Tristan

137



138

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

und Isolde zu bedeuten«. Auch Schulz (2003) weist auf die >hybride Mischgestaltig-
keit« hin, die genauso wie das Minnepaar auf »Einheit in der Zweiheit angelegt«
(S.542) sei. Der wunderbare Hirsch gehort also in einen Jenseitsbereich, der die Zu-
sammenfiihrung von sozusagen normaler Auflenwelt und Grottenwelt bewerkstel-
ligt (vgl. Ernst 1976, S. 52-60; Wessel 1984, S.378-398).

Als der Jdgermeister am ndchsten Morgen den Hirsch aufstobern will, liest er die
Spur, die soeben Tristan und Isolde im kiihlen Tau hinterlassen haben, als die Fahrte
des Hirsches und gelangt so zur Grotte. Es »ist bezeichnend, daf} der Jager [...] die
Fufispuren von Tristan und Isolde nurmehr als eine einzige Spur ansieht - als die
iiberdies des »wunderbaren Hirschen¢, der symbolische Verweisfunktion fiir die Lie-
benden hat« (Krohn 2005, S.250). Der Jdager sieht durch ein verborgenes Grotten-
fenster zwei Liebende voneinander abgewandt liegen, dazwischen ein Schwert.
Denn Tristan und Isolde schlafen, durch Hérnerklang und Hundegebell gewarnt, ge-
trennt voneinander reht alse man unde man (V. 17408) - und haben zudem als
Keuschheitszeichen Tristans Schwert zwischen sich gelegt. Das trennende Schwert
im Bett »ist ein altes Rechtssymbol, wenn ein Mann die Frau, mit der er das Lager
teilt, nicht beriihren will. In sdmtlichen Bearbeitungen des Tristanstoffes erscheint
dieses Schwert-Motiv wieder« (Krohn 2005, S.249; Krohn weist auch darauf hin,
dass in der Saga und im Sir Tristrem der Hinweis auf listiges Handeln der Protago-
nisten fehlt, das Motiv, das der 4ltesten Stofftradition zugehdort, »ist also blind gewor-
denc; ebd.).

Zwar werden also die Liebenden entdeckt, doch der Hirsch entgeht Marke und
den Jdgern. Tax (1971) sprach davon, dass Marke »als hofischer Mensch die wun-
derbare, alles spezifisch Hofische betont hinter sich lassende Liebe, wie sie Tristan
und Isolde in der Minnegrotte bis jetzt erleben diirfen, einfach nicht erfassen kann
und sie auch kiinftig nicht erfassen wird« (S. 130). Der Jdger berichtet Marke von
seiner Entdeckung, und als dieser in das Hohlenfenster der Grotte blickt, sieht er
ebenso die einander abgewandten Liebenden und das Schwert dazwischen. Er be-
ginnt erneut an der Schuld von Tristan und Isolde zu zweifeln und hegt wiederum
Hoffnung:

[Marke:] »wie ligent diese gelieben s62« hie mite was aber der zwivel dd.
wider sich so sprach er aber do: »schulde?« sprach er »triuwen ja.«
»ist noch an disen dingen iht? »schulde?« sprach er »triuwen nein. «

weder ist hie schulde oder niht?«

(Die Schwertlist - Zweifel und Hoffnung Markes; Gottfried, V. 17525-17531)

Fiir Mertens (1999) ist durch die Schwertlist das wunderbare Kristallbett bzw. die
Minnegrotte »entweiht¢, weil die Liebenden damit »in die Betrugsmechanismen des
Hofes [zuriickfallen], denn sie entfremden, ja entweihen das kristallene Bett der
Liebe zu einem Tduschungsmandover, indem sie sich fiir einen potentiellen Entdecker
als Fremde, von einander abgekehrt, arrangieren« (S. 15). Nach Clason (2004) weist
das Schwert auf den Grundkonflikt: »the sword separating the lovers on the bed of
love reveals the thematic conflict ripping apart the kingdom and, eventually, the me-
dieval world: feudal duty in conflict with courtly love, social obligation with indivi-
dual self-determination« (S. 295).

Markes geluste unde gelange: Als Marke die Liebenden entdeckt, verstopft er ein
lichtspendendes Fenster mit Gras, Blumen und Blattern aus Furcht, der Sonnenstrahl
konnte Isoldes Schonheit abtrdglich sein. Dabei wird mehrfach die Sinnenlust Mar-
kes betont:



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

Minne envlammete den man [Marke] diu von obene durch den stein

mit der schoene ir libes. iif ir antliitze schein,

diu schoene des wibes er vorhte, ez waere ir an ir lich
diu spuon im sine sinne schade unde schedelich.

z’ir libe und z’ir minne. er nam gras, bluomen unde loup,
[...] daz venster er dermite verschoup

nu er der sunnen war genam,

(Marke: Ausschluss der >Sonnen-érec; Gottfried, V. 17594-17598; 17608-17614)

Nach Tomasek (1985) zeigt das Verdunkeln, dass Marke »der gesellschaftlichen An-
erkennung der Liebenden im Wege steht« (S. 178). Denn die durch die Fenster schei-
nende Sonne ist in der Grottenallegorese als ére definiert, diese >Sonnen-ére« ist der
Bezugspunkt aufierhalb des Grottengebdudes. Miiller (2007) sieht im Verschliefen
des Fensters durch Marke den »Versuch gescheitert, heinliche und ére zusammenzu-
schlieflen. Nur solange die Grotte nicht entdeckt wurde, war sie strahlend erleuchtet.
Auf dieses Licht konnen Tristan und Isolde nicht verzichten. Einmal verdunkelt,
kann das Leben in der Grotte nicht fortgesetzt werden« (S. 304). Bei Berol, Eilhart
und in der Saga deckt Marke das Gesicht Isoldes mit einem Handschuh zu; ein Ver-
stopfen eines Fensters entfdllt dort ohnehin, denn eine ausgefeiltere Architektur gibt
es nur bei Gottfried. Mit dem Handschuh Markes wird der »Anspruch auf Isolde
»durch Handauflegen« versinnbildlicht« (Krohn 2005, S.251; zum Handschuh als
Amts- und Herrschaftszeichen vgl. Hiipper 2012, Sp. 749).

Das Zudecken des Fensters und die Betonung der Sinnenverhaftetheit Markes fal-
len bei Gottfried in eins: »Hier kritisiert Gottfried Markes Verhaltnis zu Isolde, das
nicht von den Geboten der Minne-ére, sondern von undifferenzierter Sinnlichkeit be-
stimmt sei« (Krohn 2005, S. 251). Isoldes Schonheit entflammt Marke, diu spuon im
sine sinne (V. 17597), sein Verhdltnis zu Isolde ist durch libes gelust bestimmt. Dieses
Thema wird fortgefiihrt, als das Paar schliefflich an den Hof Markes zuriickkehrt.
Wiederum konnen Tristan und Isolde ihre Liebe nicht verbergen; Marke weif} jetzt
>todsicher« (V. 17747), dass seine Ehefrau Tristan liebt, und enwolte es doch niht wiz-
zen (V. 17752). Er fiihrt so ein érlose[s] leben (V. 17754), getrieben von geluste unde
gelange (V. 17800); Marke ist »dem Begehren nach Isolde hilflos verfallen« (Miiller
2007, S.433).

In einem ldngeren »>blintheit-Exkurs< (V. 17723-17816) wird geriigt, dass Marke
Isolde ze vréuden haete (V. 17724), niht z’éren, wan ze libe (V. 17727), dass er also an
Isolde ein nur korperliches und deshalb ehrloses Vergniigen finde. Marke will nicht
anerkennen, was er sieht, er ist>blind«: diu herzeldse blintheit (V. 17739), diu blendet
ougen unde sin (V. 17743). Zu libes gelust gibt es bereits wihrend der Uberfahrt nach
Cornwall einen eindeutigen Erzahlerkommentar: Wenn sich jemand nur um seine
Sinnenlust kiimmere, so bringe ihn das um sein Ansehen (swer sich an niht wil kéren
/ wan an des libes gelust, / daz ist der éren verlust; V. 12510-12512). Hurst (1986)
sieht in Markes blintheit im Rekurs auf neuplatonisches Gedankengut sogar »das Ko-
nigsamt in Frage gestellt« (S. 330).

Markes Liebesauffassung ist also in der Logik dieser Passage defizitdr. Das zeigt
sich schon darin, dass Marke nicht einmal versucht, die Grottentiir zu 6ffnen; auch
ist ihm zuvor von seinem Jdger berichtet worden, dass dieser niht viirbaz komen
[mohte]. / nu ime der wec dd was benomen (V. 17429 {.). Schulz (2003, S. 540) weist
darauf hin, dass beim Auffinden des Paares durch den Jdger mythisch-feeische Kon-
figurationen greifen. Denn als der Jager die iiberirdisch schone Isolde erblickt und
das Schwert, denkt er daz ez waere / etswaz von wilden dingen (V. 174501.), dass er

139



140

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

es also mit unheimlichen Dingen zu tun habe. Als er Marke von dem Paar berichtet,
spricht er von einer gotinne (V. 17470), von einer Frau schoener danne ein feine (V.
17477). feine (=Fee) deutet auf den anderweltlich-keltischen Raum; dieser spielt
zum Beispiel auch beim Zauberhiindchen Petitcreiu, das Tristan spdater Isolde schen-
ken wird (siehe Kap. 10.1), eine Rolle, denn dieses Hiindchen stammt ebenso aus der
feinen lant (V. 15808), genauer: iz Avaliin (ebd.). In der Saga wird in der Liebeshh-
len-Episode behauptet, dass Isolde vom Elfengeschlecht (altnorw. dlfakyns, Saga,
Kap. 65) abstammt.

Mit Blick auf das mythische Deutungsschema des Jagers bei Gottfried und iiber-
legend, dass Marke ohne die Pirschkiinste des Jdgers die Grotte »niemals erreicht«
hatte, sieht Schulz (2003) den Zweck dieses »stellvertretenden Erzdhlens«< darin,
»Markes Anspriiche auf Isolde implizit zu desavouieren. Die mythisch begriindete
Liebe ist nicht fiir ihn bestimmt« (S. 541).

7.2.3 | Warum kehrt das Liebespaar an den Hof zuriick?

Als Marke heimkehrt, ruft er sinen rdt und sine madge (V. 17661) zusammen, wobei er
versichert, dass er untaete (V. 17666) von dem Liebenden niemals mehr glauben
wolle. Man erkennt, dass der Konig Isolde wieder bei sich haben will und rat dazu,
die Verbannten wieder an den Hof zu holen. Kurvenal wird als Bote geschickt, der
Konig ldsst den beiden sine hulde und sine minne (V. 17688) tibermitteln. Daraufhin
kehren Tristan und Isolde zuriick. Die Forschung stellt sich die Frage, warum Tristan
und Isolde freiwillig ihr wunschleben in der Grotte verlassen. Mehrheitlich wird so
argumentiert, dass Tristan und Isolde die ére entbehren, die der »Inbegriff aller Werte
der hofischen Gesellschaft und der sie tragenden edlen Lebensform« (Miiller 2002,
S.392) ist. Insofern bedeutet die »A-sozialitdt in der Wildnis« (ebd.) fiir die Lieben-
den den Entzug dieser hochsten Pramie der hofischen Gesellschaft. Die fehlende ére
ist das uniibersehbare Defizit des wunschlebens (vgl. ebd.). Die Liebenden hitten, so
der Kommentar, um ein noch besseres Leben nicht auch nur eine Bohne gegeben,
aufler allein fiir ihre ére:

[...] daz haeten s’allez bi in dd.

swaz ieman kunde ertrahten, sine haeten umbe ein bezzer leben
ze wunschlebene g’ahten niht eine bone gegeben

in allen landen anderswa, wan eine umbe ir ére.

(Die ére als Movens fiir die Riickkehr?; Gottfried, V. 16871-16877)

»Diese Riickkehr in die hofische Gesellschaft, obwohl das Leben in der Minnegrotte
fiir Tristan und Isolde ein Maximum an vrdude bietet, zeigt, dass sie als gesellschafts-
lose Wesen nicht existieren konnen« (Goller 2005, S. 217). Als beide an den Hof zu-
riickkehren, sind sie in ir herzen vré (V. 17695), wobei sie die Freude mehr um Gottes
und ihrer ére willen als wegen irgendetwas anderem empfinden (die vréude haeten
s’aber do / vil harter unde mére / durch got und durch ir ére / dan durch iht anders,
daz ie wart; V. 17696-17699). Hof und Intimitdt der Liebenden scheinen jedoch un-
vereinbar, denn nach der Riickkehr heifit es, dass Tristan und Isolde niemals mehr
einander so heimlich-vertraut (heinlich, V. 17704) waren wie zuvor. Erst im soge-
nannten huote-Exkurs (siehe Kap. 8.3) wird der Konflikt von minne und ére in einer
Utopie eingeebnet.

Die fehlende ére in der gesellschaftsfernen Grotte griindet gerade nicht in einem



Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung héfischer Kultiviertheit

defizitdren hofischen Leben, denn am Liebesort wird dieses nicht negiert, sondern
sogar liberboten und vollendet (vgl. Miiller 2002, S.392f.). So haben Tristan und
Isolde die kostlichsten Speisen und die wunderbarste musikalische Unterhaltung.
Nicht Mangel ist also das Problem, sondern gerade der Uberschuss an leidfreier Exis-
tenz, der den edelen herzen nicht wohl ansteht. Das Defizit der Minnegrotte »besteht
in der schattenlosen Freude, die das leit, notwendiges Ingredienz der minne der ede-
len herzen, ausblendet« (ebd. S.396). »Perfektion bedarf [...] des Widerlagers, und
so muf} das traurige Schicksal der Liebe mindestens mittels Literatur hereingeholt
werden: in den senemaeren, die sich die Liebenden erzadhlen. Sie enthalten genau die
ungliicklich ausgehenden Geschichten, die aus der Hohle ausgeschlossen sind«
(ebd. S.393). Das freilich gentigt nicht auf Dauer: »Tristan und Isolde leben am Ort
der reinen froude nicht ihre sene-Liebe« (R61l 2000, S. 207) - und das entspricht nicht
dem Konzept der edelen herzen. Nach Meyer (1996) zerfillt die »Liebe der archetypi-
schen Liebenden [...] in nichts, wenn der Widerstand der Gesellschaft fehlt« (S. 392).
Das wunschleben in der Gotte scheitert nach Miiller (2002, S. 397) letztlich an seiner
aporetischen Struktur, deshalb miissen die Liebenden in die widerstandige hofische
Gesellschaft zurlickkehren. Die Gesellschaftsferne der Wundergrotte kann fiir die
Liebenden offenbar nicht auf Dauer positiv gestellt sein.

Es ist evident, dass die ére-Dimension bei Gottfried perspektivisch gebunden ist
und oszilliert (siehe auch Kap. 6.3). Im Minneraum sind die Ehebrecher positiv be-
wertet, sie besitzen durchaus ére: Denn in Baumgarten I geht es fiir die Liebenden
gerade darum, die ére zu bewahren und selbst in die Liebesgrotte scheint die Son-
nen-ére hinein - obwohl diese ihren Inwohnern dann wiederum fehlt -, doch der be-
trogene Ehemann fiihrt ein érldse[s] leben (V. 17754). Der Tristan Gottfrieds entbehrt
also eines strikten Dualismus von Gut und Bose, wie ihn andere Textgattungen ken-
nen:

Wahrend Legendenheilige jeweils nur eine ethische Eigenschaft besitzen und personifizieren,
namlich die absolute Siinde (in ihrem Vorleben) oder die Vollkommenheit, sind Tristan, Isolde
und Marke ehrlos und ehrenhaft zugleich. Sie leben in einem paradoxen Zustand, in dem sie
je nach stdndig wechselnder Perspektive anders bewertet werden kénnen: Ehrlos nach dem
Mafistab hofischer Ehre, aber ehrenvoll aus dem Blickwinkel der Minne sind Tristan und
Isolde, bei Marke ist das Verhaltnis umgekehrt. [...] Der Gut-Bose-Ethik der Legenden steht
eine schwer fassbare, verunsichernde Vieldeutigkeit gegentiber, statt eines Sieges des Guten
erscheint ein stdndiges Oszillieren. Weder die Wertmafistdbe an sich noch das Verhaltnis des
Individuums zur Gesellschaft oder das Verhaltnis von Gott zu menschlichen Wertmafistaben
sind eindeutig gekldrt (Zettl 2007, S. 254 f.).

Fazit: Gottfrieds Minnegrotten-Konzeption steht im maximalen Kontrast zur Wald-
leben-Episode der Vorldufer Berol und Eilhart und {iberbietet bei weitem den Ent-
wurf von Thomas, wie ihn die Saga iiberliefert. Wahrend bei Berol und Eilhart die
Protagonisten ein erbarmliches und leidvolles Leben im Wald fristen, fiihren die Lie-
benden bei Gottfried in der Minnegrotte ein paradiesdhnliches wunschleben. Die zu-
gehorige Minnegrottenallegorese vermittelt {iber das Verfahren der geistlichen Her-
meneutik eine allgemeine Minneethik, die ein »Gesamtmodell rechter Minne« liefert.
Bei Berol und Eilhart verlassen die Protagonisten den Wald, als der durch den Min-
netrank gewirkte Zwang nachldsst. Die Liebenden bei Gottfried kehren an den Mar-
kehof zuriick, weil sie die hofische ére entbehren. Zudem ist die leidfreie Existenz in
der Grotte nicht mit Gottfrieds Programm der edelen herzen kompatibel.

141



142

Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorlaufer

Berol/Eilhart:

* Wald: locus terriblis

* Flucht des Liebespaares nach
seiner Entdeckung

* Entbehrungsreiches Wald-
und Wanderleben

* Keine Minnegrotte, keine
Grottenallegorese

* Verlassen des Waldes bei
Nachlassen der
Minnetrankwirkung

Gottfried:

» Minnegrotte: locus amoenus

« Verbannung des Liebespaares
durch Marke

» wunschleben mit Speise- und
Gesellschaftswunder

« Grottenallegorese als
»Gesamtmodell rechter
Minne«

* Verlassen der Grotte wegen
der fehlenden ére

Abb.17

Die Minnegrotte: Gottfried im maximalen Kontrast zu Berol und Eilhart




8 Die Minneexkurse

Es gibt bei Gottfried neben mehreren Minne-Reflexionen, die im Text verstreut sind,
drei grofte Minneexkurse (zur folgenden Einteilung vgl. Haug 2002, S. 281):

MinnebuRpredigt: rede von guoten minnen V.12183-12357
Minnelehrpredigt: Minnegrottenallegorese V.16923-17138 Abb.18 Die

- - Minneexkurse
Minnelobpredigt: huote-Exkurs V.17858-18114 bei Gottfried

Diese drei Exkurse begleiten Anfang, Hohepunkt und Ende des Liebeslebens von
Tristan und Isolde. Die rede von guoten minnen schliefdt an die erste Liebesnacht an;
der zweite Exkurs betrifft den idealen Hohepunkt des Liebeslebens in der Minne-
grotte, und der dritte befindet sich unmittelbar vor der Entdeckung der Liebenden
durch Marke. »Ohne die Exkurse wiirde Gottfrieds Auffassung iiber das rechte Mit-
einander von >Liebe« und >Gesellschaft« fiir uns im Dunkeln bleiben« (Schnell 1992,
S.55). Die drei Minneexkurse bilden, als Gesamtprogramm verstanden, eine Einheit
(vgl. Urbanek 1979, S. 344). Doch ist ebenso auf die jeweilige Kontextualisierung der
einzelnen Exkurse zu achten.

8.1 | Die MinnebuBpredigt (rede von guoten minnen)

Dieser erste Minneexkurs nimmt moglicherweise die Mitte des geplanten Textganzen
ein, er hat die gleiche Versanzahl wie der Prolog (vgl. Huber 2013, S. 86). Dessen
»zeitkritische Tendenz wird fortgefiihrt, nun aber pointiert auf die minne und ihren
gesellschaftlichen Status bezogen« (Seggewiss 2012, S.178). Thomas kennt diesen
Exkurs vermutlich nicht, dies legt das Fragment von Carlisle nahe (vgl. Tomasek
2007, S.152). Bei Berol und Eilhart sind Minneexkurse in dieser Komplexitdt ohne-
hin nicht vorstellbar. Die Hauptthemen der rede von guoten minnen (V. 12185) sind
eine Zeitklage iiber den Niedergang der Minne in der Gegenwart und die Mahnung
zur Herzenstreue und Bestdndigkeit in der Liebe.

Gottfrieds Minnebufipredigt befindet sich an einem bedeutsamen Erzdhlort: Ge-
rade haben sich die Protagonisten gegenseitig ihre Liebe gestanden (Stichwort la-
meir) und Minne diu arzatinne (V. 12164) hat die beiden Liebeskranken einander zu-
gefiihrt (einunge, V. 12174). Es muss auffallen, dass die Minnebufipredigt zwischen
diesem illegitimen Beischlaf der Protagonisten und der legitimen Hochzeit von Isolde
und Marke eingebettet ist. Dies verweist implizit auf Gottfrieds exzeptionelles Min-
nekonzept, das die der Passionsliebe verfallenen Protagonisten Isolde und Tristan
positiv und kontrastiv dazu den Markehof als defizitdar bewertet; um eine den Ehe-
bruch geiflelnde »moralisatio« geht es bei Gottfried gerade nicht.

Dazu passt dann auch, dass die rede von guoten minnen zunichst die Uberwin-
dung der huote feiert: Tristan und Isolde sind froh, dass sie die leiden huote, / die wd-
ren suht der minne, / der Minnen viendinne aus dem Weg rdumen konnten (V. 12196-
12198) - und dass am Ende des Exkurses die sich fortsetzenden Liebesfreuden Tris-

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 8, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

143



144

Die Minneexkurse

tans und Isolde wahrend der Schiffsreise nach Cornwall erzdhlt werden. Beide han-
delten darin mit wisheit unde sin (V. 12379), so der Kommentar, denn wenn Liebende
Wert auf Scham legten und sich damit der Liebe entfremdeten, dann wiirden sie sich
selbst berauben (V. 12380-12384). Dass Gottfried insgesamt die Sinnenfreude bejaht,
ist also offensichtlich. Die Sexualitdt wird bei Gottfried weder ausgeklammert noch
ddmonisiert (vgl. Seggewiss 2012, S.142). Doch sind Tristan und Isolde dabei an
guote state (V. 12135), an die passende Gelegenheit, gebunden, andernfalls ist ihre ére
gefdhrdet (das zeigt Baumgarten II, siehe Kap. 8.3.2). Diese Befiirwortung der sexuel-
len Lust - allerdings nur dann, wenn die >wahre Liebe« im Sinne der edelen herzen im
Spiel ist, denn Markes geluste und gelange werden verurteilt (siehe Kap. 7.2.2) - steht
im klaren Gegensatz zum Sexualpessimismus der Zeit: »Vom Standpunkt der friihmit-
telalterlichen, fiir die Adelswelt bestimmten christlichen Ethik ist die sexuelle Passion
nur als Todsiinde denkbar; was in ihr brennt, ist das Hollenfeuer« (Miiller 2003,
S. 233, mit Verweis auf Wenzel 1974, S. 32-54). Symptomatisch hierfiir ist etwa Hie-
ronymus’ verbreitetes Diktum, dass der Ehemann, wenn er seine Frau ungestiim
liebt, ein Ehebrecher ist, denn der Beischlaf hatte ausschlief}lich der Zeugung von
Nachkommen zu dienen (vgl. Ziegler 1956, S. 210, 2181.).

Die Ackerbaumetaphorik: Die Anklage der Minnebufipredigt installiert eine
Wir-Gemeinschaft, um das gemeinsame Fehlverhalten, das gleichermafien Erzahler
und Rezipienten zugeschrieben wird, anzuprangern. Der Rekurs auf das »wir« der
elenden Zeitgenossen schlief3t alle mit ein (vgl. Peiffer 1971, S. 195). Die Menschen
(wir<) wiirden Bilsensamen sden und dann aber erwarten, dass Lilien und Rosen
wachsen (zum giftigen Bilsenkraut vgl. Krohn 2005, S.181). Aber: Man konne nur
das ernten, was man gesat hat. Im tibertragenen Sinn bedeutet dies, dass man eine
»Liebe mit Falschheit und Hinterlist [pflegt] und dabei auf Lust [hofft], aber das fiihrt
nur zum Bosen und Fruchtlosen, zu unart (V. 12243), und dann gebe man der Liebe
die Schuld« (Haug 2002, S. 288):

wir nemen der dinge unrehte war. mit valsche und mit dkust

wir saejen bilsensimen dar und suochen danne an ir die lust
und wellen danne, daz uns der des libes unde des herzen.

liljen unde rosen ber. sone birt si niuwan smerzen,
entriuwen des mac niht gewesen. unguot und unvruht unde unart,
wir miiezen daz her wider lesen, als ez an ir gebtiwen wart.

daz dd vor gewerket wirt, als ez uns danne riuwe birt

und nemen, daz uns der same birt. und innerthalp des herzen swirt
wir miiezen sniden unde maen und toetet uns dar inne,

daz selbe, daz wir dar gesaen. $0 zihen wir’s die minne

wir biiwen die minne und schuldegen si dar an,

mit gegelletem sinne, diu schulde nie dar an gewan.

(Ackerbaumetaphorik: Man erntet in der Liebe, was man sat; Gottfried, V. 12227-12250)

Rosen und Lilien sind »topische Versatzstiicke der Liebesmetaphorik« (Seggewiss
2012, S.180). Die sprichwdrtliche Sentenz, dass man Giftiges sdt und Gutes erwartet,
istim Alten wie im Neuen Testament belegt; hier wird mehrfach betont, dass aus bo-
sen Taten nichts Gutes entstehen konne (Gal 6,8; Prov 22,8; Iob 4,8; 2.Cor 9,6). Mit
dem eschatologischen Bild der fruchtbringenden guten Saat und des schlechten Sa-
mens klingt nach Tomasek (1985) »erneut der >heilsgeschichtliche« Rahmen an, der
der Tristanminne seit dem Prolog zukommt; denn fiir das christliche Denken steht
das Bild der fruchtbringenden guten Saat im eschatologischem Zusammenhang,
ebenso wie das Verhéltnis von gutem und schlechtem Samen (Unkraut) den heils-
geschichtlichen Antagonismus zwischen den Kindern Gottes und denen des Teufels



Die MinnebuBpredigt (rede von guoten minnen)

bezeichnet« (S. 141). Die »minne selbst ist von Natur aus gut, und was auch immer
Negatives an ihr erfahren wird, ist das Resultat einer falschen Einstellung ihr gegen-
iiber« (Seggewiss 2012, S. 180).

Der staete vriundes muot: Im Gegenzug zur Zeitklage wird eine Forderung erho-
ben: Man miisse mit den Rosen auch die Dornen annehmen, das Gliick mit dem
Leid, die Freude mit der Sorge. Das entspricht der Prologforderung der edelen herzen.
Im Zentrum steht der staete vriundes muot (V. 12269): Es geht um die Dauerhaftig-
keit einer Verbindung, die wunne und sorgen gleichermafien akzeptiert.

[...] der die rosen bi dem dorne treit,
des guoten vinde wir dd niht, die senfte bi der arbeit;

des unser iegelicher gert an dem ie lit verborgen

und des wir alle sin entwert: diu wunne bi den sorgen;

daz ist der staete vriundes muot, der an dem ende ie vroude birt,
der staetecliche sanfte tuot, als ofte als er beswaeret wirt.

(Der staete vriundes muot nimmt Rosen und Dornen an; Gottfried, V. 12266-12276)

Die Utopie vom lebenden paradis im huote-Exkurs (siehe Kap. 8.3.1) entwirft dann
allerdings im mariologischen Bild von den dornenlosen Rosen eine leidfreie Existenz.

Das vingerlin als boese conterfeit: Im Fortgang der Zeitklage wird das Bild der he-
runtergekommenen, vagabundierenden Minne eingefiihrt (vgl. Urbanek 1979, S. 359).
Die Minne ziehe von Haus zu Haus und biete sich an, sie sei kduflich zu haben:

Ez ist vil wdr, daz man dd saget: si slichet under hiisen biten
»Minne ist getriben unde gejaget und treit von lasterlichen siten
in den endelesten ort«. gemanicvaltet einen sac,

wirn haben an ir niwan daz wort. in dem s’ir diube und ir bejac
uns ist niwan der name beliben ir selbes munde verseit

[...] und ez ze strdze veile treit.

diu érelose unwerde, owe! den market schaffen wir.

(Zeitklage: Niedergang und Kauflichkeit der Minne; Gottfried, V. 12279-12283; 12290-12297)

Die folgende Ring-Metaphorik prazisiert die Zeitklage. Heutzutage sei die Minne, Ko-
nigin aller Herzen, verstofien; wir kennten nur noch das Wort dafiir, das aber sei leer
geworden. Wir haben ein boese conterfeit, also eine schlechte Nachahmung, in den
Fingerring gesetzt und wiirden uns damit betriigen und unser Leben vertun:

Minne, aller herzen kiinigin, ez ist ein armer triigesite,
diu vrie, diu eine der vriunden also liuget,
diu ist umbe kouf gemeine! daz er sich selben triuget.
wie habe wir unser hérschaft wir valschen minnaere,

an ir gemachet zinshaft! der Minnen triigenaere,
wir haben ein boese conterfeit wie vergdnt uns unser tage,
in daz vingerlin geleit daz wir unserre clage

und triegen uns dd selbe mite. 50 selten liebez ende geben!

(Das vingerlin als boese conterfeit - die schlechte Nachahmung der wahren Minne; Gottfried, V. 12300-
12315)

Bereits Chrétiens Yvain (V. 1377f.) und Hartmanns Iwein (V. 1557-1559) beklagen,
dass die Minne blof} noch leeren Geschwadtz sei; Konrads von Wiirzburg Herzmaere
kennt das Bild der kduflichen, sich demiitigenden Minne (zu diesem Bezug vgl. Toma-
sek 1985, S. 150; den lateinischen Hintergrund einer sich prostituierenden Minne un-
tersucht Huber 1988). Das Sichfeilbieten der Minne auf der Strafie ist nach Urbanek
(1979) eine allegorische Verschliisselung; nicht die kdufliche Liebe der Prostitution

145



146

Die Minneexkurse

sei hier gemeint, sondern eine Schein-Liebe, die von der Gesellschaft gutgeheiflen
werde (S.359f.). Er geht von einer Gegeniiberstellung von vriundes minne und Stan-
des- und Besitzehe aus, letztere sei im vingerlin (= Fingerring) als Verlobungs- und
Ehering symbolisiert (S. 360f.). Urbanek sieht also einen kritischen Bezug zur Ehe im
Sinne »eines rein sozial-kommerziellen Zweckverbandes zwischen Mann und Frau«
(ebd. S.365). So verstanden, bezeichnet boese conterfeit die Pervertierung des eigent-
lich im Ring angelegten Liebeszeichens durch die Standesehe. Dazu scheint der Kom-
mentar innerhalb der Minnegrottenidylle zu passen, in dem beteuert wird, dass es auf
der ganzen Welt kein Gliick geben wiirde, das Tristan und Isolde fiir ein gldsernes
Ringlein hdtten kaufen wollen (V. 16866-16870). Den Ring, den Isolde an Tristan zum
Abschied nach der Entdeckung in der zweiten Baumgartenszene (siehe Kap.8.3.2)
iibergibt (V. 18308), versteht Urbanek (1979, S. 362) dagegen als »Liebesringc.

Die Minnebufpredigt formuliert also nach Urbanek einen Angriff auf die Standes-
und Besitzehe als schlechter Nachahmung der vriundes minne (kritisch sieht diese
These Schnell 1982, S.354-362; auch Tomasek 1985, S. 144, sieht im Symbol des
Rings eher ein Symbol der triuwe). Der Sachverhalt, dass die Minnebufipredigt aus-
gerechnet nach dem illegitimen Beischlaf der Protagonisten situiert ist, konnte Urba-
neks These stiitzen: Denn die auflereheliche Liebe Tristans und Isoldes geniigt der
vriundes minne, wahrend die kurz darauf geschlossene Standesehe zwischen Isolde
und Marke der Forderung nach einem staeten vriundes muot keineswegs entspricht.
Tristan selbst ist ein unehelich geborenes Kind, ein Kind der >wahren« Liebe Riwalins
und Blanscheflurs, die zu den edelen herzen gehoren. Tomasek (1985) geht allge-
mein davon aus, dass durch Zeitklage bzw. Ring-Metaphorik die »Verkehrung, in der
die gegenwadrtige Welt sich befindet, das falsche Paradigma, an dem sie leidet«
(S. 144), zum Ausdruck gebracht wird.

triuwe, diu von herzen gat: In dieser misslichen Situation der Perspektivlosigkeit
sei es gut, so die Argumentation der Minnebufipredigt, dass wir Geschichten von
vriuntlichen dingen (V. 12321) haben. An diesen konne man sehen, was triuwe ist,
die aus dem Herzen kommt. Doch diese >Herzenstreue« biete sich uns heute verge-
bens an, denn wir wiirden die Augen abwenden und sie mit Fiiflen treten: deist
triuwe, diu von herzen gat. / diu treit sich uns vergebene an. / s6 kére wir daz ouge
dan / und triben die siiezen / unruochlich under viiezen (V. 12336-12340). Die triuwe
under vriunden (V. 12346), die hunderttausend Schmerzen des Leibes und des Her-
zens heilen konne, werde von uns nicht geschdtzt (V. 12347-12352). Diese »Freun-
destreue« ist nach Tomasek (1985) »mit wahrer Minne geradezu identisch« (S. 148).

Das Bild der jammerlich unter den Fiifien zertretenen triuwe rekurriert moglicher-
weise auf die biblische Samen-Metaphorik im Gleichnis vom Samann in Lk 8,4-8,8
(vgl. Tomasek 1985, S. 146). Wenn man die in der Minnebufpredigt formulierte Kri-
tik auf Augustinus’ >bonum-malum«Lehre bezieht (vgl. ebd. S.147f.), wdre das
Fehlverhalten als >corruptio boni< zu deuten, deren Resultat unguot und unvruht
unde unart (V. 12243) ist: So verstanden erscheint die Gegenwart als siindhafte Igno-
ranz und Pervertierung des eigentlich geforderten Verhaltens. Ziel ist die Integritat
des Herzens (triuwe, diu von herzen gat bzw. triuwe under vriunden), die offenbar
nicht an gesellschaftliche Vorbedingungen (>Dienst<) gekniipft ist und eine vollkom-
mene Liebesgemeinschaft allein im Herzen begriindet (vgl. Tomasek 1985, S. 148 {.;
Urbanek 1979, S. 368).

Der Predigtcharakter der rede von guoten minnen: Warum wird der erste Min-
neexkurs als >Minnebuf3predigt« bezeichnet? Er enthalt alle wichtigen Merkmale ei-
ner Predigt (das Folgende nach Urbanek 1979, S. 355-357): Die Anklage, die Zeitkri-



Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

tik, die Mahnung zur Umkehr, die enge Fiihlungnahme des Redners mit seinen Zu-
horern durch die Wir-Perspektive, die Apostrophe an das Publikum (das meint die
Anrede bzw. iiberraschende Hinwendung des Redners zum Publikum), die starke
Verwendung der Antithese Gut und Bose und schliefilich der Trost und die Hoffnung
am Ende. Zur Predigt gehoren auch eine entsprechende Tonlage und Redehaltung;
der predigthafte Ton soll der Aufriittelung dienen.

Minnebufipredigt und Prolog: Die Rosen-/Dornenmetaphorik der rede von guo-
ten minnen verweist augenfallig auf den liebe-leit-Konnex des Prologs. Dieser Bezug
ist jedoch nicht bruchlos. Denn in der Minnebufipredigt sind die edelen herzen des
Prologs unter die Gegenwartskritik, die sich auf alle ('wirq) bezieht, subsumiert.
Young (2002) formuliert den irritierenden Sachverhalt wie folgt:

Hat uns der Dichter in eine hermeneutische Sackgasse gefiihrt? Im Prolog ging es ihm doch
darum, die Identitat einer idealen Leserschaft auszuarbeiten. Diese edelen herzen, fiir die das
Werk konzipiert sein soll, scheinen aber in der >Kurzen Minnerede« nicht mehr existieren zu
konnen. Diese Kehrtwende scheint dariiber hinaus dadurch unterstiitzt zu sein, daf} der Be-
griff (der edelen herzen) im ganzen weiteren Werk kein einziges Mal mehr vorkommt. Das
Leitwort droht zu einer Leerstelle zu werden (S. 277).

Das Verschwinden des »Leitworts< nach der Trankepisode ist jedoch moglicherweise
damit zu begriinden, dass mit der Annahme von Minneleid und Minnetod die Pro-
tagonisten selbst zu edelen herzen geworden sind (dhnlich Ruh 1980, S.229). Die
Einschdtzung, dass Gottfried wegen der »moralischen Degeneration« der Protagonis-
ten seit dem Minnetrank Bedenken gegen den Begriff gekommen seien (so Bertau
1983, S. 139), verkennt Gottfrieds Minnekonzeption vollig.

8.2 | Die Minnelehrpredigt (Grottenallegorese)

Die Minnelehrpredigt meint den ethischen Minneexkurs der Minnegrottenepisode
(siehe Kap.7.2.1.4).

8.3 | Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

Dieser dritte Minneexkurs ist situiert nach der Riickkehr des Liebespaars an den Mar-
kehof. Hauptthema ist die Absage an die Institution der huote sowie die diskursiv
entwickelte Utopie eines Ausgleichs von lip und ére, von Minne und Gesellschaft.
Unmittelbar vor dem huote-Exkurs gibt es nicht zuféllig Ausfiihrungen zur blintheit,
die Markes sinnentrunkene hérzeldse Verfallenheit an Isolde riigen (siehe Kap. 7.2.2).

8.3.1| Die Absage an die huote und die Utopie des saeligen wibes

Die Institution der huote: Diese ist ein »Zentralbegriff der mittelalterlichen Minne-
Ideologie« und

bezeichnet ein dramaturgisches Moment, nidmlich die Aufsicht und Uberwachung, mit der ein
Ehemann seine Gattin vor Versuchung und Untreue bewahren wollte. Tatsdachlich und vor al-
lem diente die huote den Mdnnern als Einrichtung zur Kontrolle ihrer Frauen. Als gesellschaft-
liche Instanz spielte die huote insbesondere im Regelsystem des hifischen Minnesangs eine
wichtige Rolle (Krohn 2005, S. 180).

147



148

Die Minneexkurse

Die Fragestellung, ob man Frauen bewachen soll, stammt aus der Antike (vgl. Sei-
bold 1967, S. 17). Die Institution der huote wird in der mittelalterlichen hofischen Li-
teratur (zum Beispiel im Minnesang) aus unterschiedlichen Griinden angeprangert
(Ubersicht bei Schnell 1984, S.3-5). Die huote-Thematik ist ein »Gemeinplatz« in-
nerhalb der héfischen Literatur« (Goller 2005, S. 229). In Gottfrieds Tristan wird die
huote unmissverstandlich abgelehnt, und zwar mit folgenden Argumenten: Die Be-
wachung trage nur Stacheln und Dornen (V. 17858-17861); der Bewacher verderbe
die Frau an libe und an den éren (V. 17880); jede Bewachung sei sinnlos, weil kein
Mann eine bose Frau bewachen konne, die gute aber brauche keine Bewachung,
diese passe selbst auf sich auf (V. 17871-17876). Diese Akzentuierung einer Sinnlo-
sigkeit der huote ist nicht neu, es handelt sich hierbei um die »blofe Ubernahme ei-
ner traditionellen Anschauung« (Schnell 1984, S.6f., der diesbeziiglich auf Ovid,
Hieronymus, Vinzenz von Beauvais und Abaelard verweist).

Die huote-Problematik ist bei Gottfried zudem mit einer heilsgeschichtlichen Per-
spektive aufgeladen, die {iber die Figuren Marjodo und Melot, das Bewacherduo am
Markehof, vermittelt wird. Melot wird als daz vertdne getwerc / des vdlandes antwerc
(V. 14511 {.) bezeichnet, also als verfluchter Zwerg und Werkzeug des Teufels, als er
Tristan nachspioniert. Analog wird die huote als daz vertdne antwerc (V. 17848) dis-
kreditiert sowie als vindin der minne (V. 17849) und iibel minnen site (V. 17922).
Tristan warnt Isolde vor den zwéne eiterslangen (V. 15088), sie solle sich hiiten vor
dem slangen Mel6te / und vor dem hunde Marjod6 (V. 15100f.). Diese pejorativen
Tiermetaphern weisen in der geistlichen Tradition ebenso auf den diabolischen Be-
reich (vgl. Ernst 1976, S. 60, Anm. 348, dort auch Belegstellen).

Eva-Modell und huote: Der huote-Exkurs entwickelt in seinem Verlauf die Utopie
einer idealen Frau. Diese wird in mehreren Schritten entfaltet. Ausgangspunkt ist das
traditionelle Eva-Modell - und hier folgt Gottfried durchaus den konventionellen
Vorgaben, wonach dem Mann der Verstand zugeschrieben wird, der Frau die sinn-
lich-emotionale Sphdre. Nach patristischer und mittelalterlicher Auffassung bedeu-
tet der biblische Siindenfall »die Kapitulation der Vernunft (ratio, Adam) vor der
Sinnlichkeit (caro, sensualitas, Eva)« (Schnell 1984, S.11). Es geht also um festge-
schriebene kulturell codierte Geschlechterrollen: Gottfrieds »attitude here reflects
the general view of his age, which saw sensuality as being more deeply rooted in the
nature of women than of men« (Wharton 1990, S. 145).

Die biblische Eva bzw. der Siindenfall im Paradies und die huote werden bei Gott-
fried zusammengedacht. Der Erzahler ist {iberzeugt davon, dass Eva nicht von der
Frucht gegessen hétte, wenn es ihr nicht verboten gewesen ware (V. 17947-17949)
und verallgemeinert dann: man tuot der manegez durch verbot, / daz man ez gar ver-
baere, / ob ez unverboten waere (V. 17928-17930; Hahn 1963, S. 186, sieht in dieser
Stelle einen »Vorwurf gegen das gottliche Verbot«). Die Konsequenzen seien Evas
Selbst- und Gottesverlust (V. 17945 f.) sowie die Vernichtung ihrer ganzen ére (alle ir
ére, V. 17960): Das »gesellschaftliche Moment ist hier also von Anfang an mitbe-
dacht« (Seggewiss 2012, S. 182). Die »Natur der Frau< im Allgemeinen wird bei Gott-
fried von der biblischen Eva und dem Siindenfall hergeleitet, aus dem Sachverhalt,
dass es zuerst die Frau war, die Gottes Gebot iibertrat. Alle Frauen, die dazu neigen,
Verbote zu iibertreten, seien g’évet (zu diesem Neologismus vgl. Krohn 2005, S. 255),
sie seien Evas Tochter:



Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

[..] X waz er der Even viinde
sus sint ez allez Even kint, noch hiutes tages, die durch verbot
die nach der Even g’évet sint. sich selben liezen unde got!

hi, der verbieten kiinde,

(Eva-Modell: Die Frauen als Evas Tochter; Gottfried, V. 17961-17966)

Siindenfall und huote werden bei Gottfried in eine kontrastive Naturmetaphorik iiber-
setzt: Eva hatte im Paradies obez, bluomen unde gras (V. 17937), woraus nach dem
Siindenfall distel und dorn (V. 17931) werden - analog bringt die huote nichts weiter
als den hagen unde den dorn (V. 17861) hervor. Diese »Metaphern aus dem Bereich
gestorter Natur« dienen der »Kenntlichmachung siindhaften Verhaltens« (Seggewiss
2012, S.102), das in Bezug auf die >Frauennatur¢, so die Argumentation bei Gottfried,
gewissermafien vererbbar sei: der selbe distel unde der dorn / weiz got der ist in an ge-
born. / die vrouwen, die der arte sint, / die sint ir muoter Even kint (V. 17931-17934).
Der Erzahler weist insbesondere auf die Art der verbotenen Frucht im Paradies hin:
die pfaffen sagent uns maere, / daz ez diu vige waere (17943 {.). Die Feige war »schon
zu Gottfrieds Zeit als imago vulvae« bekannt (Seggewiss 2012, S. 104; zur Feige und
ihrer negativen Ausdeutung vgl. genauer Hahn 1963, S. 187-189).

Der Text oszilliert zwischen der Aussage, dass es ohne das Verbot (ohne huote)
keinen Siindenfall gegeben hétte, und der Annahme einer grundsatzlich problemati-
schen, weil sinnenhaften >Natur der Frau«. Denn die biblische Eva wird nicht vollig
von Schuld freigesprochen: Sie sei schliefdlich nicht auf diese eine Frucht angewiesen
gewesen, sie hitte auch andere zur Verfiigung gehabt (V. 17953-17960). Letztlich ist
also nicht vollig klar, ob bei Gottfried das Verbot unmittelbare Ursache fiir den Siin-
denfall ist - dies ware nicht kompatibel mit der christlichen Lehre (der postulierte
Zusammenhang von Verbot und Ubertretung ist fiir die patristische ma. Exegese
nicht akzeptabel) - oder ob das »gottliche Gebot als Gelegenheit fiir eine latente Be-
gierde aufgefafit wird, an der sie entziindet und erweckt wird« (Tomasek 1985,
S.188).

reines wip und saeliges wip: Auf der Basis des Eva-Modells werden Mdglichkei-
ten einer Ehr- und Selbstfindung der Frau erdrtert. Der huote-Exkurs bietet Perspek-
tiven einer Uberwindung der gedachten >Eva-Natur«. Im Folgenden wird von drei
»Restitutionsstufen« ausgegangen. In der Forschung ist jedoch auch die Ansicht ver-
treten, dass es nur zwei Stufen gibt: So ist zwar die Grenzziehung zwischen der Frau,
die ihrer Gesinnung nach ein Mann ist, und dem nachfolgend prasentierten wibe un-
bestritten, doch eine weitere Differenzierung zwischen dem reinen und dem saeligen
wip wird auch kritisch gesehen (so etwa Haug 2011, S. 693; 695, der hierbei eben
nicht zwei Idealtypen einer Frau reprdsentiert sieht, sondern von einem einzigen Ide-
altypus ausgeht und dabei mit der durchgehenden mdze-Vorstellung argumentiert).
1. Die Frau stellt sich v6llig aufierhalb der Sinnensphdre. Dadurch gewinnt sie zwar

Lob und Ehre, doch eine solche Frau sei nur dem Namen nach eine Frau, der Ge-

sinnung nach aber ein Mann:

[...] wan swelh wip tugendet wider ir art,
und sit in daz von arte kumet diu gerne wider ir art bewart

und ez diu natiure an in vrumet, ir lop, ir ére unde ir lip

diu sich es danne enthaben kan, diu ist niwan mit namen ein wip,

dd lit vil lobes und éren an. und ist ein man mit muote.

(Oberwindung der >Evahaftigkeitc: Die Frau gibt ihre Weiblichkeit auf; Gottfried, V. 17967-17975)

149



150

Die Minneexkurse

Dieser Entwurf einer >femina virilis< stammt aus dem geistlichen Bereich (vgl. Lin-
den 2008, S.106), er ist »Ideal des klosterlichen, zumindest des Kirchlichen Le-
bens« (Schnell 1984, S. 20). Das Moment der Verkehrung wird {iber eine Pflanzen-
metaphorik vermittelt: Die Tanne wiirde in so einem Fall Honig geben, der Schier-
ling Balsam und die Brennnesselwurzeln Rosen erblithen lassen (V. 17982-
17985). So positiv das klingen mag, ist es doch >widernatiirlich« und der
Erzdhlerkommentar urteilt deshalb: ezn ist niht ein biderbe wip, / diu ir ére durch
ir lip, / ir lip durch ir ére lat (V. 17997-17999). Die Forschung hat den »>femina vi-
rilis-Entwurf in diesem Sinn gedeutet: Die Unterdriickung der Weiblichkeit be-
deute keine echte Uberwindung Evas (Mazzadi 2000, S.207); nach Wharton
(1990) sei Gottfried hier zwar »full of praise« (S. 1451.), aber eine Frau sollte nicht
zum Mann werden; dhnlich auch Seggewiss (2012): »Wenn die sensualitas zur
Natur der Frau gehort, dann darf sie nicht vollends unterdriickt, sondern muf} als
Faktum anerkannt werden« (S. 183).

. Der Erzdhler weist darauf hin, dass es einen Ausweg gebe, der, wenn die Situation

es erlaube (guote state, V. 18000), ére und lip gleichermafien integriere. Hierfiir
muss sich die Frau einem inneren Kampf um lip und ére stellen, sie wird damit
zum reinen wip:

Waz mac ouch iemer werden ndch ietweders rehte

50 reines an dem wibe, des libes unde der éren!

s0 daz si wider ir libe si sol den kampf so kéren,
mit ir éren vehte daz si den beiden rehte tuo

(Oberwindung der >Evahaftigkeit:: Das reine wip im Kampf um lip und ére; Gottfried, V. 17986-
17993)

Das folgt einerseits der christlichen Vorstellung, dass Geist und Fleisch miteinan-
der streiten. Andererseits ist das Ziel hier nicht wie bei Augustinus die Unterwer-
fung des Leibes unter das Seelenheil, sondern es geht um die Forderung, {ip und
ére der Frau, leibliche und gesellschaftliche Bediirfnisse, in Einklang zu bringen
(vgl. Tomasek 1985, S. 191 {.; Schirok 1994, S. 37). Die »iibliche Hierarchisierung
von lip und ére, die eine Analogie zur Opposition von >Natur< und »Kultur« dar-
stellt, weicht bei Gottfried einer Gleichrangigkeit, bei der keines auf Kosten des
anderen vernachldssigt werden darf« (Seggewiss 2012, S.184). Es soll keine Ex-
zesse in eine Richtung geben, das rechte Maf ist gefordert: mdze diu hére / diu
héret lip und ére (V. 18013 {.; vgl. hierzu Haug 2002, S. 290).

. Wenn diese mdze einer Frau sozusagen als »Dauerbesitz« eingeschrieben ist, ist

die dritte Stufe der Uberwindungsmatrix erreicht, die das saelige wip bezeichnet:
[...] s6 rehte saelic s daz wip, / diu ir leben unde ir lip / an die maze verlat (V.
18017-18019). Denn bleibt der Ausgleich von lip und ére nicht im blofien Kampf
stecken - das wadre das reine wip -, sondern gelingt einer Frau die paradiesahnli-
che Integration von Sinnenlust und ére auf Dauer, dann ist sie nach Gottfried ein
saeliges wip. Die Frau, die danach strebt, von allen geliebt zu werden (= ére-As-
pekt), soll sich zundchst selbst achten (sich selben rehte liebe hat, V. 18020) und
allen die Spuren ihrer Liebe zeigen (V. 18043-18050). Das reine wip befindet sich
also noch im Ringen, die ére ist ein gefdhrdeter Besitz; das saelige wip hat den
Kampf bereits gewonnen und kann nun dauerhaft {iber gesellschaftliche Anerken-
nung, also ére, verfiigen (vgl. Tomasek 1985, S.193; Mazzadi 2000, S.210). Das
saelige wip ist als Antitypus Evas (vgl. Tomasek 1985, S. 197) konzipiert: Denn die
biblische Eva provoziert die Paradiesvertreibung, das saelige wip dagegen ist fiir



Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

den Mann, dem es sich in Liebe zuwendet, gerade daz lebende paradis, in dem er
das Gliick seines Herzens finden kann:

[..] der wart saelic ie geborn,
an swen ouch diu genendet, der ist geborn unde erkorn
an den si gar gewendet ze lebenden saelden alle wis,
ir lip unde ir sinne, der hat daz lebende paradis
ir meine unde ir minne, in sinem herzen begraben.

(Oberwindung der >Evahaftigkeitc: Das saelige wip ist fiir den Mann daz lebende paradis; Gottfried,
V. 18059-18067)

Mit einem solchen Bezug gestaltet Gottfried nach Tomasek (1985, S.197) die
»Heilsfunktion« des saeligen wibes analog zur typologischen Beziehung zwischen
der biblischen Eva und der Gottesmutter Maria. Kritisch sieht das Schnell (1984),
wonach eine solche Typologie »mit der Intention des Frauenexkurses nicht in
Zusammenhang zu bringen ist« (S. 25). Fiir die Typologie spricht jedoch die mario-
logische Pflanzenmetaphorik der dornenlosen Rosen (V. 18071-18075), die in die-
sem >lebenden Paradies< gedeihen wiirden - denn dort wachse nur das, was dem
Auge angenehm ist (V. 18079-18082). Dieser »innerirdische Heilszustand¢, geschaf-
fen durch das saelige wip, hat also leidlosen Charakter (vgl. Tomasek 1985, S. 197;
Mazzadi 2000, S. 217) - und scheint damit das Konzept der edelen herzen zu iiber-
bieten. Denn in diesem paradiesischen Garten ist scheinbar Unvereinbares vereint,
neben »triuwe unde minne auch ere unde werltlicher pris« (Tomasek 1985, S. 199).
Der Entwurf des »lebenden Paradieses« ist vermutlich an geistlichen Motiven orien-
tiert (vgl. Miiller 2007, S. 440, Anm. 67, dort auch knappe Forschungsdiskussion).

Forschungspositionen: Der huote-Exkurs wird unterschiedlich gelesen. Nach
Hahn (1963) »handelt der Dichter von nichts Geringerem als von Siindenfall und
Erlosung innerhalb des Minnegeschehens« (S. 185). Seggewiss (2012) spricht be-
ziiglich des huote/wipheit-Exkurses von »einer grundlegenden ethischen Neuorien-
tierung der hofischen Gesellschaft« (S.179); dagegen sieht Schnell (1984) in den
Aussagen dieses Exkurses nichts Neues, sondern lediglich »eine Reihung konven-
tioneller Gedankenmodelle [...], nichts Revolutionares, nichts Zukunftsweisendes«
(S.72). Nach Mazzadi (2000) gipfelt der huote-Exkurs in »einer Utopie, in der die
Minne gesellschaftlich integriert und anerkannt ist« (S.214). Goller (2005) sieht
eine »Aufwertung der Position des Individuums gegeniiber der Gesellschaft«
(S.235f1.). Tomasek (1985) verweist dhnlich auf einen »individuumsorientierten
Gesamtausgleich« (S.199) von Liebe und Gesellschaft. Auch die Formel vom >le-
benden Paradies< wird in der Forschung kontrovers diskutiert (vgl. Hahn 1963;
Schnell 1984, S. 21-26; Wharton 1990).

8.3.2 | Baumgarten ll: Isolde ist kein saeliges wip

In der Utopie des saeligen wibes ist also eine explizit leidlose Liebe entworfen. Miiller
(2003) betont den »postulatorischen Gestus des Exkurses«; der »Erzdhler beschreibt
nicht, was ist, sondern plddiert auf das, was sein sollte« (S.238). Bezieht man also
die diskursiv entwickelte Utopie auf die Handlungsebene, so diirfte diese »nicht auf
einen Liebestod zulaufen, sondern eben auf das lebende paradis« (Warning 2003,
S.204). Doch dass der Soll-Zustand auf Handlungsebene nicht umgesetzt ist, zeigt
deutlich die zweite Baumgartenszene, die nicht zufdllig unmittelbar dem huote-Ex-

151



152

Die Minneexkurse

kurs folgt. Handlungs- und Kommentarebene weisen Isolde im Baumgarten als Toch-
ter Evas aus, sie befleifdigt sich eben nicht der mdze, kann ihre Sinnenlust nicht zii-
geln und verspielt deshalb auch ihre ére - sie ist also kein saeliges wip. Exkurs- und
Handlungsebene gehen an dieser Stelle nicht nur abrupt ineinander iiber, zweitere
bestdtigt unmissverstandlich die Aussage des Exkurses, dass die huote verbotene
Handlungen provoziere.

Denn unmittelbar nach dem huote-Exkurs wird berichtet, dass die intensive Be-
wachung durch Marke fiir Tristan und Isolde so qudlend ist, dass beide nie zuvor so
eifrig auf eine Gelegenheit gesonnen hatten, sich zu treffen. Das Stelldichein findet
an einem Mittag statt. Diese fiir eine heimliche Liebesbegegnung ungewdhnliche Ta-
geszeit wird teilweise mit der Idee des >Mittagsteufels« (daemon meridianus«) in Zu-
sammenhang gebracht (vgl. Haug 2011, S.702). Die Sonne scheint heiff - und un-
gliicklicherweise auf die ére (V. 18128) der Liebenden. Sonne und Minne, das heifit in
diesem Zusammenhang ére und Minne, plagen Isolde um die Wette. Die Konigin ist
hier das reine wip des huote-Exkurses, denn sie liegt mit dem sie bedrangenden sene-
den muot in innerem strite (V. 18135) und ficht so einen Kampf zwischen lip und ére
aus:

[...] und schein diu sunne sére,
verbot daz tete in [Tristan und Isolde] alse wé, leider if ir ére.

daz s’also vlizeclichen é zweier hande sunnen schin
Z’ir state nie geddhten, der gleste der kiinigin

biz si’z ouch vollebrdhten in ir herze und in ir sinne:
ndch allem ir leide. diu sunne und diu minne.

si gewunnen es beide der senede muot, diu heize zit
leit unde totliche clage. diu muoten si inwiderstrit.

ez was an einem mitten tage

(Die huote als Katalysator des Stelldicheins; Isolde im Widerstreit von lip und ére; Gottfried, V. 18119-
18134)

Doch Isolde verliert diesen Kampf, sie gibt dem seneden muot nach und ist damit
kein saeliges wip. Die Utopie des saeligen wibes und des lebenden paradises iiber-
steigt »das Niveau des den Protagonisten auf der Handlungsebene Mdglichen« (To-
masek 1985, S.199). Denn Isolde sucht jetzt im Garten nach einem Schatten, der
schirm unde helfe baere (V. 18143), also Schutz und Hilfe bietet, und ldsst ein Bett
herrichten mit kiiniclicher bettewadt (V. 18150). Der von Isolde gesuchte Schatten
sperrt die Sonnen-ére aus: Damit wird implizit ein signifikanter Kontrast hergestellt
zur Minnegrotte, in die diese Sonnen-ére ungehindert in das paradiesische Innere
dringt und nur von Marke gestort wird.

Im Baumgarten legt sich Isolde lediglich mit einem Hemd bekleidet auf das Bett,
entldsst ihre Hofdamen und schickt Brangdne zu Tristan, der unbedingt kommen
solle (daz er’z durch niht solte lan). Der unmittelbar anschliefiende Erzdhlerkom-
mentar ist eindeutig: Tristan handelt genauso wie Adam, die Frucht, die seine Eva
ihm anbot, nahm er und a mit ihr den Tod. Isolde ist hier das Even kint des huote-
Exkurses:



Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

[..] nu daz daz bette was bereit,

si [Isolde] begunde in ir boumgarten 50’z iemer beste kunde,

ir gelegenheite warten. do leite sich diu blunde

si suohte zuo z'ir state schate, in ir hemede dar an.

schate, der ir zuo z’ir state die juncvrouwen hiez si dan
schirm unde helfe baere, entwichen al gemeine

da kiiele und eine waere. niwan Brangaenen eine.

und al zehant daz si den vant, nu was Tristande ein bote getdn,
si hiez ein bette dar zehant daz er’z durch niht solte ldn,
riliche und schone machen. ern spraeche [sote sd ze stete.
kulter und lilachen, nu tete er rehte als Adam tete.
purper unde plidt, daz obez, daz ime sin Eve bot,
kiiniclicher bettewdt daz nam er und az mit ir den tot.

wart iiber daz bette vil geleit.

(Baumgarten II als zweiter Siindenfall; Gottfried, V. 18139-18164)

Dass es Gottfried hier ganz bewusst um das Eva-Modell ging, belegt der Blick auf die
auf Thomas basierende Tristrams Saga. Denn in dieser ist nicht die Frau, sondern der
Mann die treibende Kraft: Tristan kann seine Begierde nicht zdhmen und nutzt jede
Gelegenheit eines Treffens, das dann tagsiiber im Obstgarten zustande kommt (Saga,
Kap. 67; vgl. hierzu auch Wharton 1990, S. 143). Bei Gottfried versucht Brangdne,
das Liebespaar zu beschiitzen, indem sie alle Tiiren zum Garten verschliefen ldsst,
doch bemerkt sie daz vorhte noch huote (V. 18176) bei Isolde nicht verfangen. Der
Gegensatz zu Baumgarten I ist evident: Wahrend dort die Liebenden unabldssig auf
ihre ére sehen und immer wieder inbriinstig Gott als Helfer anrufen, damit der Ehe-
bruch nicht entdeckt wird, ist in Baumgarten II weder von Gott die Rede noch davon,
dass die Liebenden auf ihre ére bzw. die Verheimlichung ihres Tuns bedacht seien.
Und so hilft ihnen Gott dieses Mal nicht, eben weil Tristan und Isolde ihre ére aufs
Spiel setzen, indem sie sich, durchaus im Wissen um die huote des Hofes, mitten am
helllichten Tag und nicht im Schutz der Nacht der Liebe hingeben.

Handlungslogisch konsequent folgt in Baumgarten II die Entdeckung des Ehe-
bruchs auf dem Fuf}. Marke fragt nach Isolde und ihrem Aufenthaltsort, und die Hof-
damen weisen ihn in den Garten. Der Konig findet dort Tristan und Isolde schlafend
mit den Armen eng verflochten, Isoldes Wange und Mund an Tristans Wange und
Mund, Arme und Hdnde, Schultern und Brust eng aneinandergeschmiegt (V. 18195-
18207). Markes Zweifel werden zur Gewissheit: wan unde zwivel was dé dan, / sin
altiu iiberleste. / ern wande niht, er weste (V. 18220-18222). Der Konig ist also bei der
Entdeckung allein, im Gegensatz zur Saga und zum Sir Tristrem, wo die huote auch
in Gestalt des Zwerges mit anwesend ist (vgl. hierzu Krohn 2005, S.257; zum ge-
naueren Vergleich der Baumgartenszene bei Gottfried und Thomas vgl. Wapnewski
1964). Marke geht schweigend fort, um Zeugen herbeizuholen, und ruft den Kronrat
und die Vasallen zusammen. Er sagt nichts davon, dass er das Liebespaar gesehen
hat, sondern dass ihm berichtet worden sei viir ein wdrez maere (V. 18236), dass Tris-
tan und die Konigin beieinander seien. Die Zeugen sollen mit ihm hingehen und ihm
reht und gerichte (V. 18243), Siihne und Genugtuung, verschaffen alsé daz lantreht
(V. 18244) es vorsieht.

Doch der 6ffentliche Nachweis des Ehebruchs gelingt wiederum nicht. Denn Tris-
tan erwacht zuvor und sieht Marke weggehen; er weckt Isolde und nimmt Abschied
von ihr (siehe Kap. 9.1.1), so dass, als Marke und sein Hofstaat kommen, die Konigin
allein ist. Der Kronrat macht dem Konig dahingehend Vorwiirfe, dass Marke seine
Frau Isolde schandlicher Verbrechen ohne Grund beschuldige - wie vor dem Gottes-

153



154

Die Minneexkurse

urteil (siehe Kap. 6.2.2.4) ist von inziht / gar dne not und umbe niht (V. 18383 f.) die
Rede - und sie damit verleumde. Marke unterdriickt seinen Zorn und geht ungero-
chen (V. 18404) weg.

Isolde steht also nicht auf der Hohe des saeligen wibes und auch Tristan ist dem-
entsprechend im unerlosten Zustand, das lebende paradis wird ihm in Isolde nicht
zuteil. Dagegen ist der Rezipient aufgefordert, nach einem rehte tuonden wip (V.
18099) zu suchen, das von Herzensqual befreit. Es geht darum, die >eigene« Isolde zu
finden, »[to] reexperience with her models and examples of love« (Wandhoff 2012,
S.62):

[...] wie vriet si’n vor herzendt,

wan zwdre ein rehte tuonde wip $0 wol so nie dekein Isot

an swen diu dt ére unde lip dekeinen ir Tristanden baz.

und sich der beider dar bewiget, und hdn ez ouch binamen viir daz:
hi, wie si des von herzen pfliget! der suohte, alse er solde,

wie hdt si’n in so siiezer pflege! ez lebeten noch Isolde,

wie rimet s’alle sine wege an den man ez gdr viinde,

vor distel und vor dorne, daz man gesuochen kiinde.

vor allem senedem zorne!

(Aufforderung an den Rezipienten: Suche nach dem rehte tuonden wip; Gottfried, V. 18099-18114)

Forschungspositionen: Meist wird davon ausgegangen, dass in Baumgarten II der
Siindenfall der Stammeltern Adam und Eva im Paradies wiederholt wird (vgl. Haug
2002, S.284; 290f.). Wharton (1990) weist zudem auf die Mittagszeit hin, »a time
which was frequently associated with the Fall in the exegetical tradition« (S. 143).
Nach Hahn (1963, S.193) dagegen »sieht Gottfried die Schuld an dem Hervorbre-
chen des blinden Minneverlangens, das zur Trennung der Liebenden fiihrt, nicht in
seinem sinnlichen Charakter, sondern in der verwazenen huote (17845)«. Huber
(2013) sieht »durch eine zwanghafte Verbotsmechanik die volle Verantwortung der
Frau« reduziert und fragt sich, ob »hier eine kritische oder gar ketzerische Theologie
gepredigt« (S. 131) werde.

Fazit: Gottfrieds Tristan hat drei grofie Minneexkurse, die Anfang, Hohepunkt und
Ende des Liebeslebens von Tristan und Isolde begleiten. Im ersten Minneexkurs,
auch Minnebufpredigt genannt, wird im Predigtton und im Stil einer kritischen Zeit-
klage, die Rezipient und Erzdhler als Wir-Gemeinschaft fasst, angeprangert, dass
Minne nicht so beschaffen sei, als wir s’ein ander machen / mit velschlichen sachen
(V. 12225f.). Die anklagende Ackerbaumetaphorik, dass die Menschen (»wir<) gifti-
ges Kraut sden und Rosen und Lilien ernten wollen, wird mit der Forderung nach ei-
ner triuwe, diu von herzen gat sowie dem staeten vriundes muot kontrastiert. In der
Minnegrottenallegorese, dem zweiten Minneexkurs, wird vermittels der Grottenar-
chitektur eine Minneethik von allgemeinverbindlichem Status formuliert. Der dritte
Exkurs, der huote-Exkurs, tibermittelt die Absage an die huote sowie die diskursiv
entwickelte Utopie einer idealen Frau (= saeliges wip), die, wenn sie ihre »>siindige«
Eva-Natur ablegt, um so einen Ausgleich zwischen lip und ére zu erreichen, dem
Mann ein lebendes paradis bereiten konne. Diese Utopie {iberschreitet jedoch das Ni-
veau der Protagonisten Tristan und Isolde. Das wird in Baumgarten II offenbar, der
als zweiter Siindenfall inszeniert ist: Die Liebenden verlieren ihre ére, werden von
Marke entdeckt und miissen sich trennen.



9 Die zwei Isolden oder: Wie wird aus
der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

9.1 | Tristans Hinwendung zu Isolde Il bei Gottfried

Voraussetzung fiir das Kennenlernen einer anderen Frau ist die Trennung Tristans
von Isolde I in der zweiten Baumgartenszene. Tristan und Isolde werden von Marke
entdeckt (siehe Kap. 8.3.2), die Liebenden miissen sich trennen und Tristan flieht.
Zumindest bei Gottfried ist dieses Treffen im Baumgarten das letzte von Tristan und
Isolde.

9.1.1 | Die Abschiedsszene: Treueversicherung und Ringgabe

Im Mittelpunkt der Abschiedsszene von Tristan und Isolde I stehen die Versicherung
der Treue und das Versprechen gegenseitiger Zugehorigkeit bis zum Tod. Die kurze
Abschiedsrede Tristans (V. 18266-18285) appelliert an Isolde, sich an die literliche
minne (V. 18272) zu erinnern, und mahnt sie, ihn im Herzen zu behalten. Auffallend
ist, dass Tristans Liebesbeteuerungen bei diesem Abschied nicht immer in der >Du-
Form«bzw. der ehrenden >Ihr-Form, sondern ebenso in der dritten Person erfolgen (so
heifit es zum Beispiel, dass Isolde immer in Tristans Herz wohnen solle). Dies wirkt
auf sprachlicher Ebene merkwiirdig entpersonlicht und wird teilweise als Vorausdeu-
tung auf das Kennenlernen einer zweiten Isolde gelesen (vgl. Huber 2013, S. 144):

[Tristan:] vergezzet min durch keine not.
»Isot diu muoz iemer diize amie, béle Isot,

in Tristandes herzen sin. gebietet mir und kiisset mich!«
nu sehet, herzevriundin, Si trat ein liitzel hinder sich,
daz mir vremede unde verre [...]

iemer hin z’iu gewerre!
(Tristans Abschiedsrede; Gottfried, V. 18278-18286)

Das Zuriickweichen Isoldes (trat ein litzel hinder sich) las Wapnewski (1964,
S.361{.) als rdaumliches und seelisches Distanzsignal zu Tristan, als Vorausschau auf
das Kommende. Huber (2013, S.143) verneint dies, auch Braunagel (2001) sieht
»keine ablehnende Geste gegeniiber Tristan«, es sei »vielmehr ein Distanzieren von
der aktuellen Situation [...]. Isolde ist sich bewuft, daf} die direkte Beziehung mit
Tristan nun ein Ende hat« (S. 136).

Isoldes Abschiedsrede (V. 18288-18358), die sehr viel ldnger ist als die Tristans,
thematisiert bereits eine neue Liebe. Denn nach Isoldes Versicherung, dass in ihrem
Herzen stets nur Tristan wohnen werde, fordert sie von Tristan, keine andere Frau
zwischen sie beide treten zu lassen:

[Isolde:] beidiu leben unde lip.

»s0 ensol doch in dem herzen min nu sehet, daz mich kein lebende wip
niht lebenes noch niht lebendes sin iemer von iu gescheide,

wan Tristan, min lip und min leben. [...]«

hérre, ich hdn iu nu lange ergeben

(Abschiedsszene: Isoldes Treueversicherung und ihre Treuemahnung an Tristan; Gottfried, V. 18295-
18301)

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,

DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 9, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017 155



156

Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

Die sich anschlieffende Ringgabe ist fiir das weitere Geschehen entscheidend:

[Isolde:] iemer dd zuo gewinnet,
»und nemet hie diz vingerlin. daz ir dne mich iht minnet,
daz ldt ein urkiinde sin daz ir gedenket derbi,

der triuwen unde der minne. wie minem herzen iezuo si.«

ob ir dekeine sinne

(Isoldes Ring als Memorialzeichen; Gottfried, V. 18307-18314)

Nur Isolde iibergibt einen Ring, Dingsymbol der Treue und Liebe. Die Gabe hat fatale
Folgen: Denn Isoldes Begleitworte - dass, wenn Tristan sich entschlosse, jemals eine
andere zu lieben, ihn dieser Ring an die Geliebte erinnern soll - provozieren die
missgliickte Hochzeitsnacht mit Isolde II (siehe Kap.9.2.2). Isoldes Abschiedskuss,
der wunderbarerweise »aller Hektik der dufleren Situation« (Warning 2003, S. 202)
enthoben ist, soll Zeichen fiir die Treue beider bis in den Tod sein: dirre kus sol ein
insigel sin / daz ich iuwer unde ir min / beliben staete unz an den tét, / niwan ein
Tristan und ein [sot (V.18355-18358). Ring und Kuss verleihen dem Gesprach die
»Solemnitdt eines Eides, ja es ist sogar moglich, sie als Ersatz fiir das reguldre Eheri-
tual zu verstehen« (Millet 2002, S. 358).

Tristans Flucht: Tristan segelt nach dem Abschied im Baumgarten mit dem ersten
Schiff in die Normandie, sucht dann aber Ablenkung in Kdmpfen fiir daz roemesch
riche (V. 18451); Kriegsdienst als Gegenmittel empfiehlt bereits Ovid in den Remedia
amoris (Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 153 f.). Die dilemmatische Situation wird durch
einen Erzahlerkommentar verdeutlicht, wonach Tristan vor dem leiblichen Tod
fliehe, der Abschied jedoch seinen »Herzenstod« bedeute:

hie merket dventiure: entweich von Curnewdle
Tristan vloch arbeit unde leit und s’ime doch iif dem rucke lac
und suohte leit und arbeit; alle zit naht unde tac?

er vloch Marken unde den tot dem wibe nerte er daz leben
und suohte totliche not, und was dem lebene vergeben
diu in in dem herzen tote: niuwan mit dem wibe.

diu vremede von Isote. ze lebene und ze libe

waz half, daz er den tot dort vloch enwas niht lebendes sin tot

und hie dem tode mite zoch? niwan sin beste leben, Isét.

waz half, daz er der quale sus twang in tot unde tot.

(Tristans Flucht: >Herzenstod« statt leiblichem Tod; Gottfried, V.18418-18437)

Isolde sieht Tristans Schiff nach und klagt in einem inneren Monolog bitterlich iiber
ihren Trennungsschmerz und ihre Verzweiflung, doch nur die Trennung konne Tris-
tans ére und Leben retten: er mac vil gerne von mir varn, / sin ére und sinen lip be-
warn (V. 18575f.).

9.1.2 | Isolde II: Verweischarakter durch Name und Schonheit

Wie lernt Tristan die zweite Isolde, Isolde Weiflhand (zu diesem Namen vgl. Nanz
2010, S. 51), kennen? Nach seinem Versuch, mit ritterschefte (V. 18442) seinen Tren-
nungsschmerz zu lindern, kehrt Tristan schliefflich in seine angestammte Heimat
Parmenien zuriick. Mit Ruals Sohnen befreit er das von Feinden belagerte Herzog-
tum Jovelins von Karke und gewinnt die Freundschaft von dessen Sohn Kaedin (=
Kehenif} bei Eilhart; bei Thomas, je nach Fragment, Caerdin, Kaherdin, Kaerdin; in



Tristans Hinwendung zu Isolde Il bei Gottfried

der Saga Kardin; der Einfachheit halber wird im Folgenden nur eine Namensform -
Kaedin - verwendet). Kaedin hat eine Schwester, die ebenfalls Isolde heifit, und
zwar Isolde mit den weiffen Handen (= Isolde II). Als Kaedin die Blicke zwischen
Tristan und seiner Schwester bemerkt, ist er erfreut, denn er will den siegreichen
Tristan aus politischen Griinden an den Hof binden (V. 19088-19112).

Bereits in der ersten Begegnung von Tristan und Isolde I riicken Name und Schon-
heit dieser Frau in den Fokus, denn beides erinnert Tristan an Isolde I:

swenne er sin ouge an si verlie,

do die [Isolde II] Tristan so schoene sach, $6 wart er von dem namen ie
ez vrischet ime sin ungemach. s0 riuwec und so vroudelos,
sin altiu herzeriuwe daz man im under ougen kds
diu wart aber dé niuwe. den smerzen sines herzen.

si mante in ie genote doch liebete er den smerzen
der andern isé{e, und truog im inneclichen muot.
der litern von Irlant. er dithte in siieze unde guot.

und wan si Isot was genant,

(Schonheit und Name von Isolde II erinnern Tristan an Isolde I; Gottfried, V. 18965-18980)

Isolde II hat also zundchst nur Verweischarakter fiir Isolde I (vgl. Millet 2002, S. 362).
Es entsteht neuer Liebesschmerz um die blonde Isolde, der Tristan jedoch erfreut.
Denn er sieht die Weiffhand, zumindest zundchst, nur deshalb so gern, weil der
Kummer, den er um Isolde I empfindet, ihm angenehmer ist als jede andere Freude
(V. 18981-18986); es geht also noch nicht um Isolde II selbst (vgl. Draesner 1996,
S. 82). Doch das unmittelbar darauf einsetzende Vexierspiel markiert bereits die Ver-
wirrung Tristans; in sechs Versen erscheint fiinf Mal der Name Isolde:

Isot was sin liep und sin leit, s0 ime Isot sin herze ie mé
jd Isét, sin beworrenheit, in dem namen Iséte brach,
diu tete im wol, diu tete im we. s0 er Isote ie gerner sach.

(Vexierspiel des Namens: Die Verwirrung Tristans setzt ein; Gottfried, V.18987-18992)

Diese Namenshdufung sorgt auch fiir Verwirrung bei den Rezipienten. Nach Huber
(2013, S.146) bezeichnet die erste Nennung Isolde I, die letzte Nennung Isolde II.
Millet (2002, S. 363) sieht die ersten drei Verse auf beide Isolden bezogen, in den letz-
ten drei Versen konne man die Zuordnung dann klar erkennen: Isolde II - Isolde I -
Isolde II.

Tristan sieht in Isolde II gleichzeitig Isolde I, Wort und Sinn treten auseinander
(vgl. Draesner 1996, S. 84f.). Seit der Trennung besitzt der Name Isolde eine >Fernre-
ferenz«: Tristans Auge sieht Isolde II, wiahrend das Ohr den Namen hort, der ihn an
Isolde I erinnert. Ries (1980, S.329) will eine fortschreitende »selbstgewdhlte Ver-
blendung« Tristans erkennen. Der folgende Monolog spiegelt Tristans Verwirrung,
belegt aber ebenso, dass Tristan sich nach der blonden Isolde sehnt:

[Tristan:] . diu mir so sanfte unsanfte tuot.
»nu bin ich komen, da Isot ist, ez ist Isot, diu mir den muot

und enbin Isote niender bi, in dise gedanke hdt brdht,

swie ndhen ich Isote si. von der min herze als ist verddht.
Iséte sihe ich alle tage ez ist diu von Arundéle

und sthe ir niht. daz ist min clage. und niht isot la béle.

ich hdn Isote vunden der ensiht min ouge leider niht.«

und iedoch niht die blunden,

(Verwirrung Tristans, dennoch Bekenntnis zu Isolde I; Gottfried, V. 19020-19033)

157



Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

Freude und Leid durch die geweckte Erinnerung, Verwirrung durch die Weiffhand
und Schmerz iiber die Trennung von Isolde I sind koprdsent. Tristan trdgt Isolde II
zundchst nur deshalb liebe unde holdez herze (V. 19037), weil sie den gleichen Na-
men wie die blonde Isolde hat und ebenso schon ist. Dies wird jedoch abgelost von
einer tatsdchlichen Hinwendung Tristans zur Weifthand, Verfiihrung und Besinnung
wechseln in rascher Folge. Tristan will das Zeichen, den Namen Isolde, wieder mit
einer Person vereinigen, er wendet sich Isolde II zu und bemiiht sich um sie. Draes-
ner (1996, S. 88) spricht diesbeziiglich von »Reduktionsbestrebungen«. Tristan will
sich in Isolde Weifshand verlieben: er wolte liebe und lieben wan / wider die maget
[séte hdn (V. 19057 £.). Die Brandmetapher der glimmenden gluot (V. 19046) markiert
Tristans sexuelle Begierde, er sendet der Weifthand innecliche blicke (V. 19064),
denkt nicht mehr an Kampf und ritterliche Taten (V. 19047 f.) und will jetzt auch
seine senebiirde (V. 19061) verringern.

Die Hinwendung zu Isolde II wurde unterschiedlich gelesen. Folgt Tristan damit
Ovids Ratschlag, sich zwei Liebhaberinnen zu nehmen, um so den Liebesschmerz
zu lindern und den Partnerwechsel zu ermdglichen (Ovid, ed. Holzberg 2011,V. 441-
444; vgl. auch Ries 1980, S. 326, 329 {.)? Dagegen argumentiert Millet (2002, S. 367),
dass von einer Distanz Tristans zu Isolde I nicht die Rede sein konne, denn dieser
werde ja gerade durch Isolde II an Isolde I erinnert, doch immerhin trete eine eroti-
sche Begierde zur Weifthand hinzu.

9.1.3 | Tristans Verwirrung

Es konnen vier Phasen in der Entwicklung der Dreierbeziehung Isolde I - Tristan -
Isolde IT unterschieden werden (zum Folgenden Nanz 2010, S. 131-143).

Erste Phase (V. 19063-19166): Name und Schonheit von Isolde II erinnern Tris-
tan an die blonde Isolde, die Gefiihle fiir sie sind Voraussetzung fiir die Hinwen-
dung zur weifthdndigen Isolde. Tristan wird zuerst aktiv, durch seine Blicke wird
Kaedins Schwester ermutigt, ihm ihre Zuwendung zu zeigen und sie erwidert den
Augenkontakt (V. 19082). Tristan vermittelt Isolde II den Eindruck, er liebe sie.
Beide schworen einander liebe unde geselleschaft (V. 19121); dies liest Nanz (2010,
S.134) als mogliches Verlobnis. Tristan macht sich jedoch Selbstvorwiirfe: ich un-
getriuwer, waz tuon ich? (V. 19142), ich triuwelbser Tristan! / ich minne zwo Isolde
(V. 19154 1.).

Zweite Phase (V. 19167-19270) - der Tristan-Leich: Tristan hat Mitleid mit der
WeifRhand, weil er sich inzwischen in seinem Herzen wieder seiner erbeminne (V.
19179) Isolde I zugewandt hat. Er zeigt einerseits hdfscheit (V. 19182), indem er ver-
sucht, der Weifhand Freude zu bereiten, doch sendet er damit andererseits ein trii-
gerisches Signal. Denn Tristan musiziert und komponiert zur Unterhaltung Isoldes
und des Hofes, wobei er den edelen leich Tristanden (V. 19201) vortrdgt und vor
Isolde IT und Kaedin sowie dem ganzen Hof folgenden Refrain singt:

»Is6t ma drite, Isot m’amie, »Isolde, meine Geliebte, meine Freundin,
en viis ma mort, en vis ma viel« in Euch mein Tod, in Euch mein Leben.«

(Der Tristan-Leich: Welche Isolde ist gemeint?; Gottfried, V. 19213 {.)

Tristan singt das fiir Isolde I, die Zuhdrer dagegen miissen davon ausgehen, dass dies
Isolde II zugedacht ist. Das Publikum kann nur Tristan und die Weiffhand sehen, von
Isolde I weif es nichts. Das Minnelied hat eine »problematische Zeichenreferenz«

158



Tristans Hinwendung zu Isolde Il bei Gottfried

(Draesner 1996, S. 85), und Isolde II gibt nunmehr deutlich ihre Liebe zu erkennen.
Sie bemiiht sich intensiv um Tristan, sie ldchelt, plaudert und scherzt, auch lasst sie
bisweilen ihre kiusche und schame (V. 19232) beiseite und legt in aller Offentlichkeit
oft ihre Hande in diejenigen Tristans (V. 19234 f.). Das signalisiert moglicherweise
das Bestreben, Tristans Ehefrau zu werden, vorausgesetzt man liest die Handrei-
chung als Hinweis auf eine symbolische Geste bei zeitgendssischen EheschliefRun-
gen (bei der der Brautvater die Hand der Tochter in die des Brdutigams legt; vgl.
Nanz 2010, S. 137). Isolde II nutzt ihr erotisches Verfithrungspotential und entflammt
Tristan erneut (V. 19244). Dieser unterliegt ihrem Zauber und iiberlegt, ob er sich
nicht doch mit der Weiffhand einlassen soll (V. 19249-19255). Die personifizierte
staete mahnt Tristan jedoch zur triuwe gegeniiber der ersten Isolde; die folgenden
Verse zeigen Tristans jdmer (V. 19264):

er [Tristan] zwivelte an [solde, s0 was aber diu staete dd.

ob er wolde oder enwolde. »nein« sprach si »hérre Tristan,
ouch tete ez ime entriuwen not, sich dine triuwe an Isot an,

do si’z im also suoze bot. gedenke genote

er ddhte dicke wider sich: der getriuwen Isote,

»weder wil ich oder enwil ich? diu nie vuoz von dir getrat.«

ich waene nein, ich waene ja.«

(Tristans Dilemma um die beiden Isolden; Gottfried, V. 19249-19261)

Der Sachverhalt, dass die Weifthand einerseits die Erinnerung an Isolde I starkt, aber
andererseits selbst begehrt wird, filhrt zu Kommunikationsproblemen. In der Isolde
Weifshand-Episode geht nach Millet (2002, S. 371) die Verstdndigung zwischen Mann
und Frau stets daneben; Tristans Worte und Gesten sind dupliziert, sie richten sich
sowohl an Isolde I als auch an Isolde II.

Dritte Phase (V. 19271-19379): Der Hof und Isolde II selbst gehen davon aus,
dass Tristans Liebesleiden ihr gilt. Fiir den Hof »ist Tristans Rede eindeutig, und was
sich hinter dem, was alle horen konnen, zu verbergen scheint, ist legitime Werbung
des hofischen Ritters um die vrouwe des Hofes, Isolde Weiffhand« (Miiller 2007,
S. 310). Diese leidet mit Tristan (sin triure was ir ungemach, V. 19313) ohne zu wis-
sen, dass sein Leiden sie gar nicht betrifft (V. 19320-19322), ihre Hoffnung ist aus-
sichtslos (V. 19332). Tristans Bemiihen, die weiffhdndige Isolde zu trdsten, ent-
flammt diese noch mehr - und Tristan gerdt aufgrund ihrer neuerlichen Bemiihun-
gen (sie wendet sich ihm innecliche suoze, V. 19351, in Worten, Blicken und Verhal-
ten zu) erneut ins Wanken. Ein Erzdahlerkommentar erldutert Tristans Verwirrung:
Sexuelles Vergniigen (= lust), das einem Mann immer lachend vor Augen steht,
blende Augen und Verstand (V. 19358-19362), ein Mann komme leichter von einer
entfernten Liebe ab, als dass er sich einer nahen enthalte: [...] vil lieber minne mag
ein man / baz verre enbern und verre gern / dan ndhe gern und ndhe enbern / und
kumet der verren lihter abe, / dan er der ndhen sich enthabe. / hie verwar sich Tristan
inne (V. 19370-19375). Diese Verse deuten an, dass Tristan Isolde I nicht treu bleiben
wird, eine Hinwendung zur Weiffhand scheint unvermeidbar (vgl. Millet 2002,
S.369).

Vierte Phase (V. 19381-19464): Dementsprechend setzt sich das Verwirrspiel
fort: sus was er beider irre. / er wolde und enwolde / Isolde unde Isolde (V. 19388-
19390). Tristan flieht vor Isolde II und leidet wegen Isolde I: er vidch dise und suohte
jene (V. 19391). Die Weifthand dagegen richtet ihr Sehnen einzig auf den sie meiden-
den Tristan (V. 19395f.). Sie stellt ihm nach, der Erzdhlerkommentar gibt hierfiir

159



160

Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

Tristan die Schuld: Dieser sei durch den doppeldeutigen Gebrauch von Augen und
Zunge - vor allem beim Tristan-Leich - fiir die missliche Situation verantwortlich:

si [Isolde II] gerte des, der von ir zdoch, die Tristan an si leite,

und was den jagende, der si vloch. $0 was ie daz diu volleist

daz was des schult: si was betrogen. diu ir herze allermeist

Tristan haete ir so vil gelogen an Tristandes liebe twanc,

mit disen zwein handelungen daz er daz alsé gerne sanc:

der ougen unde der zungen, »Is0t ma drite, Isot m’amie,

daz si sines herzen unde sin en viis ma mort, en viis ma vie!«
gewis und sicher wdnde sin. daz lockete ir herze allez dar.
und al der triigeheite, daz was, daz ir die liebe bar.

(Tristans schult an Isolde II; Gottfried, V.19395-19412)

Der weifthdndigen Isolde gelingt es erneut, Tristan fiir sich einzunehmen. Nanz
(2010, S. 141) betont die Arglosigkeit der Weifthand, die moralisch vorbildlich sei; al-
lerdings bestehe im Sinne einer spiegelnden Strafe ein Zusammenhang zwischen der
Segelliige der Weifthand am Schluss (die Tristan und Isolde I das Leben kostet) und
den Liigen Tristans in den Isolde II-Szenen.

9.1.4 | Tristans Rechtfertigungsmonolog

Mit Tristans innerem Monolog, der einerseits die Hinwendung zur Weifthand recht-
fertigt, andererseits aber ein eindeutiges Liebesbekenntnis zu Isolde I formuliert, en-
det Gottfrieds Torso. Der Schlussmonolog bedient mehrfach Ovids Ratschlédge in sei-
nen Remedia amoris, seinen >Heilmitteln« also, die Liebende von einer ungliicklichen
und gefdhrlichen Liebe heilen wollen. So legitimiert Tristan seine Hinwendung zu
Isolde II mit Ovids Rat, dass eine Liebe der anderen die Macht raube (V. 19432-
19435; vgl. Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 441-444). Die verwendeten Metaphern stam-
men ebenso aus Ovids >Heilmittel«: Der Fluss verliert seine Kraft durch zahlreiche
Kandle, das Feuer wird schwach, wenn man die Scheite auseinanderlegt (V. 19426-
19464; vgl. Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 445 f.). Auf diese Weise konne er, so hofft Tris-
tan, vielleicht ein triureloser Tristan (V. 19464), ein Tristan ohne Trauer, werden; er
verleugnet damit seine Namensetymologie und gerdt in Versuchung »seine ihm
durch den Namen auferlegte Identitdt preiszugeben« (Haug 2011, S.741; vgl. auch
Nanz 2010, S. 143; Huber 2013, S. 147). Auch Tristans Schmdahrede auf Isolde I sowie
der Hinweis auf den anderen Bettgefdhrten beziehen ihre Munition aus Ovid, der rét,
sich die negativen Aspekte einer Frau vor Augen zu halten, um die Geliebte verges-
sen zu konnen (Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 299-316; vgl. auch Millet 2002, S. 369;
Uttenreuther 2009, S. 231 {.). Isolde sei froh, so argumentiert Tristan, denn sie sei ja
verheiratet und stets mit Marke zusammen, er aber sei traurig und in der Fremde (V.
19484-19495). Die blonde Isolde liebe ihn nicht geniigend, sonst hdtte sie inzwi-
schen schon nach ihm gesucht (V. 19506-19524); er wiirde ihr nichts bedeuten, da-
gegen meide er um ihretwillen alle anderen Frauen (V. 19544 f.).

Doch letztlich gerdt der Schlussmonolog zum eindeutigen Liebesbekenntnis zur
blonden Isolde: und ich enkan doch niemer / mit minem herzen von iu komen (V.
19498 £.); min vrouwe, an der min leben lit (V. 19531); die ich minne unde meine / me
danne séle unde lip (V. 19542 1f.). Gottfrieds Torso schliefit mit der Einsicht des Pro-
tagonisten, dass er von der blonden Isolde weder Freude noch gliickliches Leben in
der Welt erwarten konne: ine mac von ir niht des gegern, / daz mir zer werlde solte



Tristans Hinwendung zu Isolde Il bei Gottfried

geben / vréude unde vrélichez leben (V. 19546-19548). »Logische Konsequenz dieser
Erkenntnis kann nur der Versuch sein, weltliche Freude bei Isolt a Blansche Mains zu
erlangen« (Nanz 2010, S. 143).

Die Rechtfertigungsrede Tristans ldsst sich wie folgt zusammenfassen. Tristan
sucht Argumente fiir eine Heirat mit Isolde II (vgl. Uttenreuther 2009, S.243f.). Er
kann einerseits den Verlockungen der Weiffhand nicht widerstehen, es steht jedoch
aufler Zweifel, dass Isolde I die wahre Liebe Tristans ist (vgl. Huber 2002, S. 340).
Trotz der (Schein-)Vorwiirfe an die blonde Isolde werden eindeutige Bestdtigungen
fiir seine unverdnderte Liebe zu ihr gegeben.

9.1.5 | Forschungspositionen zur Isolde Weihand-Episode

Es gibt zwar konkurrierende Forschungspositionen, doch wird Tristans Hinwendung
zu Isolde IT vor allem in der dlteren Forschung in erster Linie negativ beurteilt. Fiir de
Boor (1940) wird die Wortgruppe >wirr< »zum klanghaften Leitmotiv dieser ganzen
Darstellung einer langsamen seelischen Zersetzung« (S.296); Gottfried stelle »mit
hochster Meisterschaft den langen, riickschlagsreichen Abstieg Tristans auf die nie-
dere Ebene der »Welt« dar« (ebd.). Fiir Bertau (1983) ist der Abschied von Isolde I
nach der Baumgartenszene »der Tod dieser Liebenden und dieser Liebe« (S.164);
Ries (1980) sieht in Tristans »Anfalligkeit fiir die Sinnenliebe das Absinken vom Ni-
veau der edlen Herzen« (S.335); nach Meissburger (1954, S.28; 129f.) ist Isolde II
unschuldig, Tristan sei ein Verfilhrer und Betriiger, er sei zugleich >Adam und
Schlange«. Mélzer (1991) kontrastiert Isolde I und Tristan: wahrend jene nach der
Trennung im Baumgarten altruistisch handle, sei Tristan egoistisch; die Krise inner-
halb der Isolde II-Handlung solle Tristan »auf die Stufe des edelen senedaere zuriick-
fithren, dessen Liebe auf triuwe und staete basiert, auf eine Stufe, die Isolde nie ver-
lassen hat« (S.236). Thomas (2003, S. 196) sieht Tristan in der Rechtfertigungsrede
auf einer Stufe mit dem »unfortunate Marke, beide seien zwivelaere. Eine Parallele
zu Marke sieht auch Ries (1980), jedoch in negativer Perspektive: Tristans »Verfallen-
heit an den Schein« sei »Markes Verblendung« dhnlich, doch Tristan dokumentiere
»dariiber hinaus eine Steigerung des willentlichen Verkennens, insofern er sein Ver-
halten auch noch zu rechtfertigen sucht« (S. 336). Ahnlich negativ urteilt Tax (1971):
Tristan lasse sich »auf das Liebesniveau eines Marke, die niedrige Ebene rein korper-
licher minne-Freude heruntersinken« (S. 164). Konetzke (2002) sieht in der Hinwen-
dung Tristans an Isolde II keinen Treuebruch, denn diese sei Konsequenz »einer Er-
krankung an Melancholia [...], die durch den Verlust der Geliebten ausgeldst wird«
(S.135); Tristans Handlungen griindeten in einer »unbewufdten Todessehnsucht«
(ebd. S.121). Ruh (1980, S.247) geht von einem Wiederaufstieg nach dem Abfall
von der wahren Minne aus, und nach Mergell (1949) stellt die Begegnung mit Isolde
II eine Stufe auf dem Weg zur Vollkommenbheit in der Liebe dar: Isolde II kdnne die
Liebe zu Isolde I nicht gefdhrden, denn durch die Begegnung mit Isolde II wiirde sich
Tristan »der Verbundenheit mit der fernen Geliebten [...] noch tiefer bewusst«
(S.147).

161



Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

9.2 | Die Isolde WeiRhand-Episode bei Thomas

Auch bei Thomas werden die Liebenden im Baumgarten entdeckt und Isolde iiber-
gibt ebenso Tristan einen Ring zum Abschied. Dies ist noch im Cambridger Fragment
iibermittelt (Thomas: Fragment Cambridge, V. 51), danach muss mit der Saga ange-
schlossen werden. Isolde formuliert dort dhnlich wie bei Gottfried die Verbindlich-
keit der Ringgabe: »Er soll Brief und Siegel, Zeugnis und Trost fiir das Eingedenken
an unsere Liebe und an diese Trennung sein!« (Saga, Kap. 67, Ubersetzung Uecker
2008, S.92). Beide kiissen sich, dann flieht Tristan bereits (Saga, Kap. 68) - es gibt an
dieser Stelle also keinen Hinweis auf eine zweite Frau wie bei Gottfried.

9.2.1| Das Kennenlernen: Tristan zwischen Liebe und Begehren
(amur vs. delit)

Die einzelnen Schritte des Kennenlernens bei Thomas (iibermittelt teilweise im Tho-
mas-Fragment Sneyd sowie in der Saga) lassen sich wie folgt zusammenfassen. Ahn-
lich wie bei Gottfried haben die beiden Isolden den gleichen Namen, und die Schon-
heit der Weifthand erinnert Tristan an seine Geliebte. Auch hier singt Tristan vor dem
Hof Liebeslieder, die unspezifisch von einer Isolde handeln und Isolde IT und den Hof
tduschen. Noch mehr als bei Gottfried scheinen jedoch politische Uberlegungen im
Vordergrund zu stehen. Kaedin und seine Briider wollen den starken Tristan an den
Hof binden; Isolde II erscheint hier deutlicher als Objekt politscher Zwecke (Saga,
Kap. 49), wahrend bei Gottfried das Liebesbegehren der Weifthand in den Vorder-
grund gerlickt ist. Die Kuppelei Kaedins und seiner Briider hat Erfolg, ein Hochzeits-
termin wird festgesetzt (Saga, Kap. 70). Die Rechtfertigungsrede Tristans ist in dem
Thomas-Fragment Sneyd (V. 57-243) erhalten. Der Kontrast von Liebe und sexueller
Begierde, der bei Gottfried nur anklingt, ist bei Thomas deutlich herausgearbeitet
und spiegelt sich in folgenden Leitwortern wider (vgl. dazu auch Millet 2002,
S.370f.; Huber 2002, S. 347; Haug 2002, S. 755): amur: Liebe; delit: (sexuelles) Ver-
gniigen, Freude, Lust; poeir: das Konnen; voleir: das Wollen; desir: Verlangen,
Wunsch; Sehnsucht; raisun: Vernunft, Verstand.

Die sexuelle Motivation Tristans wird iiber den Gegensatz von amur und delit
durchgespielt, hinzu treten die Leitwdrter poeir und voleir. Die Argumentation ldsst
sich wie folgt zusammenfassen: Bisher, das heif3t mit Isolde I, waren Wollen (voleir)
und Verlangen (desir) nicht getrennt. Tristan wendet sich nunmehr von seinem Ver-
langen nach Isolde I ab und dem zu, was fiir ihn erreichbar ist, namlich Isolde II. Die
Leitworter poeir und voleir werden kombiniert: Tristan will Isolde I (voleir), doch
kann er nicht zu ihr (poeir); dagegen kann er die Weifthand haben und iiberlegt da-
her, dass er das, was er haben kann (poeir) auch wollen (voleir) sollte (vgl. Millet
2002, S. 370): Quant mun desir ne puis aveir, / Tenir m’estuit a mun pueir (»Wenn ich
mein Verlangen nicht haben kann, muf ich mich an das mir Mdgliche halten«; Tho-
mas: Fragment Sneyd, V. 87f.). Tristan wirft in einem inneren Monolog Isolde vor,
ihn vergessen zu haben und sich mit Marke zu vergniigen, das meint den Bereich des
sexuellen Vergniigens (delit). Er will versuchen, sich seinerseits zu vergniigen in ei-
ner Handlung, die gegen die Liebe und damit auch gegen Isolde I ist. Davon leitet
sich Tristans Rechtfertigung ab, Isolde II zu heiraten (vgl. Millet 2002, S. 370):

162



Die Isolde WeiBhand-Episode bei Thomas

Jo [...] voil espuser la meschine Ich will das Mddchen heiraten,

[...] [...]

Altre raisun nule n’i trove, Er findet dafiir keine andere Rechtfertigung,
Mais qu’il en fin volt assaier als daf er endlich ausprobieren will,

S’encuntre amur puist delitier, ob er sich vergniigen kann gegen die Liebe,

Se par le delit que il volt ob er durch das Vergniigen, das er [haben] will,
Poisse entroblier I'altre Ysolt die andere Ysolt vergessen kann

(Sexuelles Vergniigen mit Isolde II soll die Liebe zu Isolde I vergessen machen; Thomas: Fragment
Sneyd, V. 225; 238-242)

Beides, Schonheit und Name, sind wie bei Gottfried Voraussetzung fiir Tristans Hin-
wendung zu Isolde II:

Car Ysolt as Blanches Mains volt Denn er will Ysolt mit den Weiflen Hinden

Pur belté e pur nun d’Isolt. wegen ihrer Schonheit und wegen des Namens Isolt.

Ja pur belté qui en li fust, Wegen der Schonheit allein, die sie besaf,

Se le nun d’Isolt ne oiist, ohne dafl sie den Namen Isolt gehabt hdtte,

Ne pur le nun senz la belté und auch nicht wegen des Namens [allein], ohne die Schonheit,
Ne loiist il en volenté: hdtte er sie nicht in seinem Willen gehabt (nicht gewollt):

Ces dous choses qui en li sunt Diese beiden Dinge, die in ihr [vereint] sind,

Ceste faisance emprendre font lassen ihn diese Handlung unternehmen,

Qu’il volt espuser la meschine [ndmlich] dass er das Mddchen heiraten will

(Schonheit und Name als Voraussetzung der Hinwendung zu Isolde II; Thomas: Fragment Sneyd,
V. 249-257)

Thomas geht also von einer Unterscheidung zwischen einem gelegenheitsbedingten
sexuellen Vergniigen und der >wahren« Liebe aus. Tristans Verhalten ist sozusagen
pragmatisch, er lenkt sein Verlangen zur Weifhand, die er haben kann.

Tristans Rechtfertigung folgt bei Thomas ein Exkurs (Thomas: Fragment Sneyd, V.
285-356), der die Sucht nach Neuem verurteilt und die Unbestdndigkeit tadelt: Mais
trop aiment novelerie / E home e femmes ensement, / Car trop par changent lor talent
(»Aber es lieben Mdnner wie Frauen gleichermafien zu sehr die Sucht nach Neuem,
denn allzu hdufig dndern sie ihre Wiinsche«; ebd. V. 344-346). Das Fazit, dass ein
solches Verhalten nur immer tiefere Not provozieren wiirde (ebd. V. 356), beschreibt
Tristans Dilemma, der die Weifthand nur wegen der Liebe zur Konigin Isolde liebt:
Car sul pur Uamaur la reine / Enama Tristrans la meschine (ebd. V. 375f.). Tristans
Hinwendung zu Isolde II wird geriigt: Wenn er die Konigin mit wahrer Liebe (= fin’
amur, ebd. V. 381) geliebt hdtte, hatte er die andere Isolde nicht geheiratet und nicht
gegen die Liebe (encontre amur, ebd. V. 385) gehandelt.

9.2.2 | Isoldes Ring und die missgliickte Hochzeitsnacht

Unmittelbar nach diesem Exkurs folgt der knappe Bericht von Hochzeit und Festver-
gniigungen, danach wird breit die Hochzeitsnacht erzahlt - die missgliickt. Tristans
Dilemma wird anschaulich in Szene gesetzt: Beim Abstreifen des Gewands wird
auch der Ring von seinem Finger gezogen, den Isolde I ihm einst im Baumgarten
beim Abschied gab. Tristan sieht diesen Ring, erinnert sich an sein Versprechen bei
der Trennung im Baumgarten und gerat dariiber in Verzweiflung: En sun penser est
molt destreit (ebd. V. 458). Das ihm Mogliche - wiederum wird mit den Vokabeln des
Wollens und Konnens gespielt - ist ihm zuwider: Icest< ovre m’est a contraire (ebd. V.
464). Das Aporetische der Situation wird in einem inneren Monolog entfaltet: Tristan

163



164

Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

hat die Weiffhand nach Recht und Gesetz vor den Augen der Leute geheiratet (ebd.
V. 476-489) und muss deshalb mit ihr die Ehe vollziehen. Andererseits kann er sich
nicht mit der Weifthand vereinigen, ohne Isolde I die Treue zu brechen, die mit Kuss
und Ring besiegelt wurde:

[Tristan:]

»8’a ceste tinc ma convenance, »Wenn ich dieser hier mein [Ehe]geldbnis halte,

Dunc ment a Ysolt ma fiance, dann breche ich mein Ysolt gegebenes Treueversprechen,

E si jo port a Ysolt fei, und wenn ich Ysolt die Treue halte,

Envers m’espuse me deslei. vergehe ich mich meiner Gattin gegeniiber gegen Treue und Recht.
Vers li ne me dei delleer, Thr gegeniiber darf ich mich nicht vergehen,

N’encuntre Ysolt ne voil ovrer; und gegen Ysolt will ich nicht handeln;

Ne ne sai a la quel mentir, ich weify nicht, welcher ich mein Wort brechen soll,

Car 'une me covient trair denn eine mufd ich verraten

E decevré e enginnier [...]« und enttduschen und betriigen [...]J«

(Tristans Dilemma in der Hochzeitsnacht: Eine Isolde wird immer betrogen; Thomas: Fragment Sneyd,
V. 507-515)

Die Verbundenheit zu Isolde I verhindert Tristans Vergniigen (delit; ebd. V. 498).Tris-
tan schilt sich ob seines tdrichten Sinnes (fol corage, ebd. V. 469) und seiner Leicht-
fertigkeit und Flatterhaftigkeit (jolif e volage, ebd. V. 470), als er um Isolde II anhielt;
es sei eine Tollheit (derverie, ebd. V. 474) gewesen, seine Treue zu Isolde I zu verra-
ten. Tristan beschlieft, den Beischlaf nicht zu vollziehen, er will sich des mdglichen
sexuellen Vergniigens (delit, ebd. V. 615) wegen der irischen Isolde enthalten.

Das Spiel mit den Schliisselwortern amur, delit, poeir, voleir, desir und raisun
wird im Rahmen der Bettszene weiter ausgereizt; der zuvor breit ausgefiihrte Gegen-
satz von delit und amur wird im Bett nochmals verdeutlicht und endgiiltig zuguns-
ten von Isolde I (= amur) entschieden (vgl. Millet 2002, S. 371). Tristan legt sich nie-
der, Isolde umarmt ihn und will das, wonach es ihn nicht verlangt (Thomas: Frag-
ment Sneyd, V. 644). Danach wird noch genauer spezifiziert: Tristans Wollen (voleir)
ist es sowohl zuwider, auf seine Lust zu verzichten wie sie zu haben; die Natur will
sich beweisen, die Vernunft aber hélt sich an Isolde I: La nature proveir se volt, / La
raison se tient a Ysolt (ebd. V. 647f.). Das Verlangen, das er nach der Konigin hat,
benimmt ihm das Wollen nach Isolde II: Le desir qu’ad vers la reine / Tolt le voleir vers
la meschine (ebd. V. 6491.). Die grofie Liebe zu Isolde I nimmt das weg, was die Na-
tur will: La grant amor qu’ad vers Ysolt / Tolt ¢o que la nature volt (ebd. V. 655f.)

Tristan kann in dieser dilemmatischen Situation seine ére nur dann bewahren,
wenn er liigt und so gibt er vor, an einem Ubel (emfermeté; ebd. V. 682) zu leiden,
das seinen Sitz in der Nihe der Leber habe; er habe dieses Ubel heute gespiirt und
wage deshalb nicht, den Beischlaf zu vollziehen. Wenn man beriicksichtigt, dass die
Leber im Mittelalter unter anderem als Sitz der Liebe gilt, so sagt Tristan vor dem
zeitgendssischen medizinischen Horizont nicht einmal die Unwahrheit (vgl. Nanz
2010, S.61). Die Weifthand bemitleidet Tristan und ist zur Enthaltsamkeit bereit
(Thomas: Fragment Sneyd, V. 697-700). Die Ehe wird - im Unterschied zu Eilhart -
auch spdter nicht vollzogen.



Die Isolde WeiBhand-Episode bei Thomas

9.2.3 | Das *kiihne Wasser« und Tristans »Schonheitsargument¢

Das kiihne Wasser« Der Nichtvollzug der Ehe wird in der Episode des sogenannten
»kithnen Wassers¢, die zum dltesten Szenenbestand des Tristan-Stoffes gehort (siehe
Kap. 1.2), offenbart. Die Episode des >kithnen Wassers« spielt sich bei Thomas (teil-
weise beschrieben im Turiner Fragment, nach dessen Abbruch muss wiederum mit
der Saga gelesen werden) wie folgt ab. Isolde II, ihr Bruder Kaedin sowie Tristan rei-
ten aus, wobei Kaedin Isoldes Pferd am Ziigel fiihrt. Als Kaedins Tier scheut, baumt
sich Isoldes Pferd auf, es gleitet beim Niedergehen in eine Pfiitze und die Schenkel
Isoldes werden vom Spritzwasser nass. Die Weifthand bricht in Geldchter aus, als
Kaedin sie darob befragt, offenbart sie Folgendes: Sie habe gelacht, weil das hinauf-
gespritzte Wasser hoher gestiegen sei als jemals die Hand eines Mannes (Thomas:
Fragment Turin, V. 1192-1195). Der Nichtvollzug der Ehe ist damit offentlich ge-
macht und wird jetzt zu einer offiziellen Familienangelegenheit, denn er verletzt die
ére der Familie. Der zornige Kaedin wirft Tristan vor, keinen rechtmafiigen Erben aus
diesem Geschlecht haben zu wollen:

[...] denn das gereicht uns zur Schande am Hof wie aufierhalb, diese schmdahliche Siinde, die
du mir angetan hast, indem du die Jungfrdulichkeit meiner Schwester verschmdhst [...]. Aber
nun wissen wir alle, daf} du keinen rechtmafigen Erben aus unserem Geschlecht haben willst,
und wenn unsere Freundschaft nicht so sicher und gefestigt ware, dann wiirdest du diese
Schmach teuer erkaufen miissen, die du meiner liebsten Verwandten angetan hast (Saga,

Kap. 83, Ubersetzung Uecker 2008, S. 108).

Das »Schonheitsargument«: Tristans Rechtfertigung ist fiir den modernen Rezipien-
ten befremdlich, denn Tristan argumentiert mit der Schonheit und Vorziiglichkeit
seiner Geliebten: »ich nenne deine Schwester schon und feingesittet, edelgeboren
und reich an Besitz, und doch kann sie jener nicht an die Seite gestellt werden, die
alle iibertrifft, die jetzt leben. Mein ganzes Begehren ist einzig auf sie gerichtet, so
daf ich diese hier nicht zu lieben vermag!« (Saga, Kap. 84, Ubersetzung Uecker
2008, S.109). Kaedin fordert hierfiir einen Nachweis: »[...] aber wenn sie nicht so
schon ist, wie du behauptest, dann sollst du mir das entgelten, so Gott will, sonst
werde ich dir den Tod bereiten. Aber wenn sie so ist, wie du sagst und sie so sehr
lobst, dann sollst du von mir und meinen Verwandten unbehelligt bleiben« (Saga,
Kap. 84, Ubersetzung Uecker 2008, S.109). Das Schénheitsargument bedient den
Sachverhalt, dass sich der Reprdsentationswert einer Frau im Mittelalter an ihrer
Schonheit bemisst. Wenn also nachgewiesen werden kann, dass Isolde I schoner ist,
so ist textlogisch die ére von Isolde II und ihrer Familie durch den fehlenden Beischlaf
nicht angetastet. Es geht »nicht um Liebe zu dieser und nur dieser Person, sondern
um die allgemeinen Werte der feudalhofischen Gesellschaft, die in Isolde vereinigt
sind, und die Ehre, die sie auf Tristan abstrahlen« (Miiller 1992, S. 536).

Das Schonheitsargument muss durch Augenschein bestatigt werden. Tristan und
Kaedin besuchen zundchst den Statuensaal, in dem Tristan die lebensechten Bild-
werke von Isolde und Brangdne fertigen lief§ (siehe Kap. 10.2). Kaedin ist von der
Schonheit der beiden Statuen {iberwaltigt und gibt zu, dass die Isolden-Statue scho-
ner ist als seine Schwester: »Ich sehe [...], da du die schonste Geliebte hast« (Saga,
Kap. 86, Ubersetzung Uecker 2008, S. 111).

Die Motivation, zur lebendigen Isolde aufzubrechen, ist in der Saga gedoppelt: Ei-
nerseits erhofft sich Kaedin Vorteile sexueller Art aus der Begegnung mit Brangane.
Denn Isolde I und Brangdne werden sozusagen zwischen den Mdnner aufgeteilt:

165



Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

»[Tristan:] ich wahle die Konigin, nimm du die Zofe, ich gebe sie dir« (ebd. S. 111).
Andererseits wird explizit auf den Wahrheitserweis des Schonheitsarguments an den
lebenden Vorbildern gesetzt: »[Kaedin:] Aber wenn du mir die nicht zeigst, nach de-
nen sie gefertigt sind, dann hast du mich in unserer ganzen Abmachung belogen,
doch wenn du mir diese Geschdpfe zeigst, die an Aussehen und Schonheit diesen Fi-
guren gleichen, dann bist du von aufrichtiger Gesinnung, und ich kann deinen Wor-
ten trauen« (ebd. S. 111 f.). Tristan und Kaedin brechen dann im Rahmen eines Riick-
kehrabenteuers nach Cornwall zu Isolde auf (siehe Kap. 10.3).

9.3 | Isalde Il bei Eilhart

9.3.1 | Kennenlernen und Heirat: Isalde als »dynastisches
Tauschobjekt«

Bei Berol kommt eine zweite Isolde nicht vor, jedoch bei Eilhart. Jedoch ist diese Epi-
sode hier auf das Notigste beschrankt, komplexe Reflexionen bzw. innere Monologe
wie die Rechtfertigungsrede fehlen. Das Kennenlernen ist in eine kriegerische Ausei-
nandersetzung eingebettet. Isalde ist der eigentliche Grund fiir diese militdrischen
Aktionen, die breit erzdhlt werden und Tristrant als siegreichen Heros zeigen: Der Va-
ter von Isalde II, Konig Havalin, verweigert einem Vasallen, Graf Riol von Nantis, die
Hand seiner Tochter. Riol will Isalde daraufhin gewaltsam erringen und verwiistet
das Land, Tristrant rettet die belagerte Isalde. Der Bruder Kaedin ist daran interes-
siert, den siegreichen degin wise (Eilhart, V. 6008) am Hof zu behalten, weil er sich
dadurch politische Vorteile erhofft - und bietet deshalb Tristrant die Hand seiner
Schwester an. Isalde II ist hier lediglich »dynastisches Tauschobjekt« (Nanz 2010,
S.94). Eilharts Tristrant sieht Isalde II zundchst nicht einmal, er hort nur von einer
bedrdngten Frau, fragt dann ihren Bruder nach ihrem Namen und sieht sie erst da-
nach. Doch auch das wird nur sehr knapp berichtet, Tristrant spricht nicht einmal mit
Isalde und scheint von ihrer Erscheinung wenig angetan: yedoch zwar er [Tristrant]
nie jach, / er west ain schdner wib dann sie (Eilhart, V. 5921 f.). Das Schonheitsargu-
ment als Rechtfertigungsstrategie, das bei Thomas und Gottfried eine so grofie Rolle
spielt, wird hier nicht explizit genannt. Auch die differenzierende Benennung als die
Weifthdndige fehlt bei Eilhart, es ist nur von Isalde die Rede. Schoning (1989, S. 163)
geht deshalb von einem lediglichen Aufspalten der Isalde-Figur in zwei Figuren aus.
Bei Eilhart willigt Tristrant sofort in das Heiratsangebot ein, Voraussetzung ist nur
die Einwilligung des Vaters im Sinne einer autoritativen Sippenvergabe (dass also al-
lein der Sippenobere bzw. der Vater die Heirat bestimmt und die Betreffende nicht
gefragt wird). Eine komplexe Rechtfertigung wie bei Thomas und Gottfried entfdllt
vollig, sie wdre ohnehin nicht vonnoéten, ist doch fiir Tristrant offenbar eine Isalde
wie die andere: Ysalden hon ich verlorn, / Ysalden hab ich wider funden (Eilhart, V.
5917 f£.). Andererseits ist der »Entlastungsdruck« Tristrants bei Eilhart geringer, es gibt
hier keine Baumgarten II-Szene, mithin keinen Abschiedsmonolog, kein Treuever-
sprechen und keine Ringgabe. Bei Eilhart wird sofort zur Hochzeit gertistet. Die ver-
zweifelte Verwirrung in der Hochzeitsnacht, die bei Thomas breit ausgefiihrt wird,
entfdllt. Allerdings leben auch bei Eilhart Tristrant und Isalde II ein Jahr lang ohne
Beischlaf zusammen, eine Begriindung hierfiir wird nicht geliefert; ebenso entfallt
die Krankheitsliige, die bei Thomas den Nichtvollzug legitimieren soll. Isalde nimmt
dennoch alles on nid (ebd. V. 6369), das heifdt ohne Eifersucht bzw. Vorwurf, hin.

166



Isalde Il bei Eilhart

Die Isolde Weifthand-Geschichte wird bei Eilhart also auf die Namensgleichheit
enggefiihrt und ist politisch motiviert; das Zusammenspiel von Namen und Schon-
heit (wie bei Thomas und Gottfried) fehlt (vgl. Schoning 1989, S. 163). Es gibt keine
Phasen des Kennenlernens, bei Eilhart geht es um Handlungen, nicht um Reflexio-
nen. Affekte wie sie Gottfried und Thomas hinsichtlich der zweiten Isolde und Tris-
tans beschreiben, werden bei Eilhart iiberhaupt nicht zum Thema. Dagegen riicken
die triuwe-Verhdltnisse in den Fokus, etwa als das Einverstdndnis des Vaters zur Hei-
rat eingeholt wird. Vorgestellt wird eine Kriegergesellschaft, fiir die die passionierte
Liebe ein Storfaktor ist. Entsprechend ist auch die Episode mit dem »kithnen Wasser«
etwas anders motiviert.

9.3.2 | Das >kiihne Wasser«< und Tristrants :Hundeargument:

Das >kithne Wasser« Bei Eilhart ist es so, dass die Konigsfamilie mit Tristrant und
Isalde spazieren reitet, als Isaldes Pferd mit dem Huf in einen rinnenden pful (Eilhart,
V. 6378) tritt. Das Wasser spritzt ihr bis ans Knie und Isalde formuliert sofort den Vor-
wurf des »kithnen Wassers«: wasser, du bist fremd, / dafs dir miif§ misselingen, / dafs du
jie getorstest springen / so verr under min gewand, / da hin nie ainf ritterfs hand / ge-
torst komen noch kam (ebd. V. 6381-6386). Kaedin hort das und fragt erschrocken: so
bist du nit sin wib? (ebd. V. 6404), Isalde bestatigt das. Die Angelegenheit wird offen-
bart, denn Kaedin klagt seinem vatter (ebd. V. 6411) und allen sinen holden (ebd. V.
6412), dass Tristrant seine Schwester verlassen wolle, das bedeute laster die wil wir
leben (ebd. V. 6415). Tristrant soll fiir die Schande mit dem Leben bezahlen, und der
Konig versammelt Verwandte und Vasallen, um Tristrant noch wahrend des Rittes zu
erschlagen. Kaedin beschwichtigt und will Tristrant zuvor Fehde ankiindigen. Tri-
strant erhdlt damit Gelegenheit, sich zu verteidigen und begriindet dann den Nicht-
beischlaf mit folgender Behauptung: Isalde sei ihm nicht so entgegengekommen, wie
es ihm zustehe. Kaedin versteht das nicht, Tristrant konne doch mit Isalde einfach
nach seinem Gutdiinken verfahren, doch da legt dieser noch nach: Es gebe eine Frau,
die aus Liebe zu ihm einen Hund in aller Offentlichkeit und heimlich weit liebevoller
behandle, als Isalde ihn je behandelt hatte: noch halt ain frow baf3 / ain hund durch
minen willen / uber lut und stille, / dann mich twer swester hat getan (Eilhart, V.
6473-6476). Dieses Argument bedient das »Fiir-Wert-halten« (Miiller 1990, S. 28) des
Ehemannes durch die Gattin. Tristrant will Kaedin Isaldes zdrtliche Behandlung des
Hundes vor Augen fiihren, muss dabei aber Kaedin und seinem Schwiegervater ver-
sprechen, danach zu seiner Ehefrau Isalde II zuriickzukehren (Eilhart, V. 6484-6488).

Das >Hundeargument« Tristrant macht sich zur Beweisfiilhrung mit Kaedin auf
den Weg zu Isalde I, doch sorgt er zugleich dafiir, dass seine List gelingen kann. Er
schickt einen Boten mit den notigen Informationen und einem fingerlin / zut warzai-
chen (Eilhart, V. 6587f.) zu Marcks Ehefrau. Diese richtet es daraufhin ein, dass
Marck mit grofiem ritterlichem Gefolge auf die Jagd geht. Tristrant und Kaedin verste-
cken sich hinter einem Dornbusch und sehen den Hofstaat in aller Pracht vorbeizie-
hen: Brangdne ist so schon getan (ebd. V. 6684), dass Kaedin sie fiir die Konigin halt;
der Hund, den Tristrant einst Isalde geschenkt hatte, wird in einer goldenen Sanfte
von Pferden getragen. Kaedin bestatigt: du wurdest selber nie so / gefiirt von der swes-
ter min (ebd. V. 67391.). Als Isalde naht, strahlt ein so heller Glanz auf, dass Kaedin
zwei sunnen (ebd. V. 6744) zu sehen glaubt. Es fallt jetzt auch das aus Thomas be-
kannte Schénheitsargument: ef§ ward nie schéner wib. / ja, laider miner schwester lib

167



168

Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?

/ mag sich ir nit gelichen (ebd. V. 6766-6768). Das Hundeargument wird danach ein
weiteres Mal bedient und sogar vom Erzahler kommentiert. Denn Isalde geht zur gol-
denen Sanfte mit Tristrants Hund, liebkost diesen - und der Erzdhler bestatigt: ich sag
tich wdrlich, / daf$ si gar lieplich / begund strichen den hund / mit ihrem mantel in der
stund (ebd. V. 6806-6809). Ein zweites Mal bekraftigt daraufhin Kaedin: du solt diner
triw frj sin: / du wurdest von der swester min / nie so wol gehalten (ebd. V. 6824-
6826). Damit ist Tristrant vor Kaedin rehabilitiert, sein Leben ist gerettet: »Indem die
blonde Ysalde seine Schwester in beidem - dem Reprasentationswert der Schonheit
wie dem der Unterwerfung - iiberbietet, muf} Kehenifs [ = Kaedin] auf seinen Rache-
Anspruch gegen Tristrant verzichten« (Miiller 1990, S. 28).

Doch auch Tristrants Leben mit Isalde II wird schliefflich in ein normales Ehele-
ben iiberfiihrt. Anlass hierfiir ist, dass Tristrant Isalde I voriibergehend seine huld im
Rahmen des zweiten Riickkehrabenteuers entzieht (siehe Kap.10.3). Damit wird
Platz geschaffen fiir eine Hinwendung zur zweiten Isalde, weil »die alte Bindung die
neue nicht mehr hindert« (Miiller 1992, S. 532). Und so vollzieht Tristrant durch den
zorn (Eilhart, V. 7299) iiber die Geliebte die Ehe mit Isalde II - und ab da lduft diese
Ehegeschichte in normalen Bahnen, das wird ausfiihrlich betont: do hetten frod
genug / Trystrand und dafs wib sin / und achtet nit der kiingin, / waf su laidefd dar
umb het: / sin frod du wafs nun stdt (ebd. V. 7302-7306). Der Ehevollzug dient der
»Stabilisierung der eigenen [= Tristrants] gesellschaftlichen Position« (Nanz 2010,
S.101). Doch Tristrant verzichtet auch nicht auf die blonde Isolde, es gibt in der Folge
weitere Riickkehrabenteuer zu ihr.

9.4 | Isolde Weihand in anderen Texten

Tristan als Monch: Eine ganz andere Stofirichtung der Figurenregie hinsichtlich Tris-
tans und der beiden Isolden liefert die anonym {iberlieferte Reimpaarerzahlung Tristan
als Monch (TaM) mit etwas iiber 2700 Versen, wohl aus dem 13.Jahrhundert (vgl.
Steinhoff 1995, Sp. 1062; zur Datierung genauer Classen 1994, S. VIII-X). Isolde II -
der Beiname »Weifshand« existiert wie bei Eilhart nicht - scheint hier der irischen Isolde
zumindest gleichwertig, denn jene fungiert als »positive Kontrastfigur zu Tristan«
(Nanz 2010, S. 292). Gleich zu Anfang wird die Problemkonstellation entfaltet: Anldss-
lich eines Hoftags von Artus muss sich Tristan entscheiden, ob er die Ehefrau oder die
Geliebte dorthin mitnimmt. Damit gerdt die dilemmatische Lage des Protagonisten
»zwischen Liebe und Gesellschaft« (Strohschneider 1991, S. 86) in den Fokus. Tristan
entscheidet sich fiir die Ehefrau. Das hat zur Folge, dass die soziale Rolle der zweiten
Isolde ein Ubergewicht erhilt: Diese wird in 23 Bezeichnungen als Tristans Gattin ge-
handelt, dagegen gibt es nur elf namentliche Nennungen (vgl. Nanz 2010, S. 273).

Der Plot lduft tiber Verkleidungs- und Verwechslungsstationen. Die Handlung fiihrt
den verheirateten Tristan mit seiner Ehefrau Isolde I an den Artushof. Doch {iberfallt
Tristan dort die Sehnsucht nach seiner Geliebten, er reitet in den Wald und st6t auf
einen toten Ritter, dessen Leichnam er bis zur Unkenntlichkeit zerschneidet. Der ihm
folgende Kurvenal bringt die Leiche an den Artushof, dort halt man den Toten fiir Tris-
tan. Dieser tritt als Monch in ein Kloster ein, er »verdoppelt« sich (Becker 2009, S. 302).
In der Monchsrolle kann sich Tristan dann zwei Mal mit Isolde I treffen. Tristans Ge-
liebte scheint allerdings in einigen Beziigen hinter der Ehefrau zuriickzutreten, denn
die Idealisierung der zweiten Isolde ist nicht zu tibersehen. Deren Trauer um den ver-
meintlich toten Tristan wird eindringlich beschrieben, in der Forschung wurde sogar



Isolde Weihand in anderen Texten

von mariologischen Beziigen gesprochen (vgl. Nanz 2010, S.277). Als sich die Ehe-
frau auf die Reise zum Artushof begibt, ist sie ein Muster gesellschaftlicher Reprasen-
tation (vgl. ebd. S.274): Thr mit Edelsteinen und Gold geschmiickter Mantel zeigt den
hohen Rang, er ist mit zobelen (TaM, V. 313) und Hermelinbesatz ein Herrschaftszei-
chen, ihr Kopfschmuck ist einer koningin (ebd. V. 331) wiirdig.

Die Fortsetzer Ulrich und Heinrich: Eine jeweils eigene Perspektive im Hinblick
auf Tristans Dilemma mit den beiden Isolden entwickeln auch die Fortsetzer Gott-
frieds, Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg. Beide versuchen, die gesell-
schaftsgefdhrdende Passion in die feudale Lebenspraxis zuriickzubinden (siehe
Kap. 14)

Matthew Arnold (Tristram and Iseult): Die Problemkonstellation >Tristan zwi-
schen zwei Isolden« provozierte im 19.Jahrhundert einen romantisch harmonisie-
renden Entwurf. Matthew Arnold schrieb 1852 eine Schlussidylle: Die Rivalitdt der
beiden Frauen ist darin aufgehoben, es gibt keine Segelliige. Iseult of Ireland (=
Isolde I) kommt hier tatsdchlich zu dem todkranken Tristram, der ihr auftrdgt, seine
Ehefrau (Iseult of Brittany = Isolde II) zu suchen, um ihr zu sagen, dass die Geliebte
bis zum Tod bei ihm bleibe; seine Frau wiirde das dulden, denn diese sei kind and
good (Arnold, S. 199). Das Schlusstableau zeigt Iseult of the Snow-White Hand (ebd.
S.182) mit ihren Kindern und Tristrams altem Hund: Joy has not found her yet, nor
ever will (ebd. S. 205). Der Text wurde als »ein Mahnmal fiir die fatalen Folgen einer
»fool passion« (Schoning 1989, S. 160) gelesen.

Richard Wagner: Ganz auf eine zweite Isolde verzichtet die Oper von Richard
Wagner, die auf eine romantische Liebe zwischen Tristan und Isolde gegen den Wi-
derstand der Welt setzt und damit hinter der Komplexitdt Gottfrieds weit zuriick-
bleibt. Denn Tristan erhdlt die todliche Wunde bereits nach der Entdeckung im
Baumgarten durch Markes Zwerg Melot und »kann damit das Ende, eben den Liebes-
tod, romantisch oppositiv auf die ldstige Gesellschaft beziehen. Er gibt dem Text
[Gottfrieds] eine Orientiertheit zuriick, die dieser immer wieder dekonstruiert« (War-
ning 2003, S. 203).

Fazit: Voraussetzung fiir Tristans Kennenlernen einer anderen Frau (Isolde Weif3-
hand) ist die Trennung der Liebenden in Baumgarten II. Schonheit und Namens-
gleichheit bilden die Motivation fiir Tristans Hinwendung zu einer zweiten Isolde bei
Gottfried und Thomas. Wahrend Thomas vor allem den Gegensatz von sexuellem
Vergniigen (delit = Isolde II) und wahrer Liebe (amur = Isolde I) herausstellt, arbei-
tet Gottfried die Phasen des Kennenlernens und Tristans rasch wechselnde Einstel-
lung zu den beiden Isolden detailliert heraus. Bei Eilhart dagegen ist Isolde II ledig-
lich »dynastisches Tauschobjekt«. Tristan heiratet die Weiffhand bei Thomas und Eil-
hart - Gottfrieds Text bricht vorher ab. Bei Thomas provoziert der beim Abschied im
Baumgarten {ibergebene Ring, Dingsymbol fortwahrender Treue, die missgliickte
Hochzeitsnacht mit der Weiffhand; auch bei Eilhart wird die Ehe mit Isolde II in der
Brautnacht nicht vollzogen. Der unterlassene Beischlaf wird jeweils durch die Ent-
hiillungsszene des >kiihnen Wassers« zu einem &ffentlichen Argernis, das nur durch
eine Rechtfertigung Tristans bereinigt werden kann: Bei Thomas punktet Tristan mit
dem >Schonheitsarguments, dass also die Geliebte einen hoheren Repradsentations-
wert habe als die Ehefrau, bei Eilhart mit dem »Hundeargument¢, das meint hier das
»Fiir-Wert-halten« des Mannes durch die Frau. In beiden Fillen wird der Wahrheits-
erweis durch Augenschein im Rahmen eines Riickkehrabenteuers zur blonden Isolde
geleistet.

169



170

10 >memoria< und Wiedersehen
um jeden Preis

Der Begriff ymemoria«»bezeichnet seit der Antike und auch im Mittelalter das mensch-
liche (individuelle oder kollektive) Geddchtnis als Vermdgen (vis) und die Fahigkeit
zur (bewufiten) Erinnerung« (Fritsch-Rofller 2003, S. 160). Unterschieden wird zwi-
schen einem >natiirlichen< Geddchtnis (= >memoria naturalis<) und einer Kunst der
Erinnerung (= »memoria artificiosa¢; ebd. S.160). Tristan und die blonde Isolde bil-
den eine »Memorialgemeinschaft« (ebd. S. 194): Die Minnegrotte zum Beispiel ist als
Gedachtnisraum konzipiert, auch Isoldes Abschiedsrede im Baumgarten (siehe
Kap. 9.1.1) erinnert mit Wort, Ring und Kuss die Liebesgemeinschaft mit Tristan. Auch
aufderhalb dieser Memorialgemeinschaft wird bei Gottfried das Erinnern mehrfach
zum Thema: Der Text beginnt mit einem >memoria«--Topos (vgl. dazu allgemein Nell-
mann 2009), das folgenreichste Memorialzeichen ist der Ring, den Rual an Marke
(siehe Kap. 3.2.4) iibergibt (Ubersicht iiber die smemoria«-Stationen bei Fritsch-RoRler
2003).

Im Folgenden werden die Episoden behandelt, die die Trennung der Liebenden
fokussieren. Zwangsldufig muss nach Baumgarten II bzw. dem Kennenlernen von
Isolde Weiffhand auf Thomas und Eilhart zuriickgegriffen werden, weil Gottfried
vorher abbricht. Die Petitcreiu-Episode stammt noch von Gottfried, den Statuensaal
kennt nur Thomas, die Riickkehrabenteuer iibermitteln Thomas und Eilhart.

10.1 | Die Petitcreiu-Episode: Verzicht auf Leidloschung

Das Zauberhiindchen Petitcreiu (frz.«petite créature« fiir >kleines Geschopf¢; altfrz.
Petit Creii: Oxforder Folie Tristan, V. 761) ist fiir Tristan und die blonde Isolde »gera-
dezu das Attribut ihrer gegenseitigen unaufhoérlichen Verbundenheit im steten Erin-
nern und im anhaltenden Minneleiden« (Gnddinger 1971, S.47). Die Petitcreiu-Epi-
sode ist situiert nach dem Gottesurteil (siehe Kap.6.2.2.3): Obwohl auch Tristan
durch den Ausgang des Ordals 6ffentlich rehabilitiert ist, begibt er sich nach Swdles
(wohl Siidwales, vgl. Haug 2011, S.620f.) zu Herzog Gilan. Dieser bemerkt, dass
Tristan sich mit triiben Gedanken qualt und befiehlt, das Zauberhiindchen Petitcreiu
zu bringen, das ihm von einer gottinne / durch liebe und durch minne (V. 15809 {.)
geschickt wurde und sines herzen spil (V. 15798) ist. Das Hiindchen stammt iz Ava-
liin, der feinen lant (V. 15808), aus dem Land der Feen also, sein Fell schimmert so
verschiedenfarbig, daz nieman rehte wiste, / von welher varwe ez waere (V. 158201.).
Uber 30 Verse werden der Farb- und Glanzerscheinung des Zauberhiindchens gewid-
met, es wird zu einer »Sensation des Lichtes« (Gnaddinger 1971, S. 34) stilisiert, ja der
Erzihler sieht sich aufierstande, des Hiindchens schoene und sin art (V. 15816) zu
beschreiben. Diese fingierte Sprachnot exponiert das Wunderbare des Hiindchens,
das sich auch in seiner Bediirfnislosigkeit zeigt, denn es frisst und trinkt nicht.
Fritsch-Rofiler (2003) sieht darin eine »motivliche Vorwegnahme« (S. 187) des Spei-
sewunders in der Minnegrotte (dhnlich Gnadinger 1971, S. 39). Petitcreiu tragt eine
Kette mit einem Glockchen, das eine wunderbare Eigenschaft hat: Es kann alle Sor-
gen und jede Trauer vergessen machen (V. 15845-15859).

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 10, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk

Tristan will das Hiindchen Isolde schenken; im Verzicht auf die eigene Leidlo-
schung erweist er sich erneut als edelez herze. Er besiegt den Riesen Urgan, der hoch-
vertic und vermezzen (V. 15920) von Gilan erpresserisch zins (V. 15925) fordert und
verlangt als Lohn fiir den Sieg Petitcreiu. Gilan bietet Tristan stattdessen die Hand
seiner Schwester und die Halfte seines Besitzes (V. 16229-16231) - das demonstriert
den unerhorten Wert des Zauberhiindchens. Aufgrund seines voreilig gegebenen
Wortes (Stichwort >rash boon«), dem Sieger iiber Urgan jede Forderung zu erfiillen,
muss Gilan jedoch schliefllich Tristan das Hiindchen geben, der es durch einen Spiel-
mann an Isolde sendet. Deren Reaktion weist sie ebenso als edelez herze aus, denn
der eigentliche Zweck, ihren Liebesschmerz zu lindern, wird nicht eingeldst: Isolde
bricht sofort das Glockchen von der Kette ab, das daraufhin seine Wunderkraft ver-
liert (V. 16388-16397).

Der Blick auf die altnordische Prosaversion (die Thomas-Fragmente setzen - mit
Ausnahme von Carlisle - erst mit Baumgarten II ein) macht Gottfrieds Intention an
dieser Stelle noch deutlicher: Denn die Tristrams Saga kennt dieses Abreifien des
Glockchens gar nicht, Isolde freut sich iiber den Hund, der aber nicht lange am Hof
bleibt, sondern fiir die Jagd auf Wildschweine und Rotwild eingesetzt wird (Saga,
Kap. 63). Bei Gottfried dagegen will Isolde bewusst nicht gliicklich sein: diu getriuwe
staete senedaerin, / diu haete ir vroude unde ir leben / sene unde Tristande ergeben
(V. 16400-16402). Isolde lasst ein wunneclichez hiiselin (V. 16341) von gesmide und
von golde (V. 16339) fiir Petitcreiu fertigen, der stets mitgefiihrt wird (V. 16344-
16351). Dies zielt auf eine Leidbejahung, ja sogar Leidvermehrung, denn das Hiind-
chen erinnert Isolde fortwahrend an Tristan: si tete ez [...] / ze niuwenne ir senede leit
(V. 16353 1.).

Die Petitcreiu-Episode versteht Philipowski (1998) als »Symbol der Uneigenniit-
zigkeit und Selbstentdufierung« (S. 29), Schroder (1973) sprach von der »Unbedingt-
heit ihrer [Isoldes] leidbejahenden Liebe« (S. 35). Weder Tristan noch Isolde wollen
die leidstillende Zauberwirkung fiir sich in Anspruch nehmen, das Glockchen, In-
strument der »memoria«-Loschung, wird sogar zerstort. Petitcreiu, der »ein Oblivi-
ons-Mittel hdtte sein konnen, wird zum das Gedachtnis stiitzenden Mittel, zum Me-
morial-Zeichen« (Fritsch-Rofiler 2003, S. 180).

10.2 | Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes
Bildwerk

Isolde II als Memorialzeichen: Isolde II ist Memorialzeichen (vgl. Wenzel 1991,
S.70; Kolerus 2006, S.268-276). Denn die Weifthand hat aufgrund ihres Namens
und ihrer Schénheit Verweisfunktion auf Isolde I, beide Frauen sind in Tristans Wahr-
nehmung als »Original« und >Nachbildung¢ iiberlagert (siehe Kap.9.1.2). Tristan
blendet jedoch allmdahlich die urspriingliche >Surrogatfunktion« von Isolde II so mas-
siv aus, dass er sie schlief}lich im Sinne einer »Fehlschaltung« (Kolerus 2006, S. 270)
heiratet. Das funktioniert jedoch nur bis zur Hochzeitsnacht. Denn hier wird Isolde
I von einem anderen Minne-Erinnerungszeichen dominiert, dem Ring namlich, den
Isolde I Tristan beim Abschied im Baumgarten (siehe Kap.9.1.1) als Treuepfand
iibergab. Damit tritt wieder das »>Original« (Isolde I) in den Vordergrund, der Beischlaf
mit dem >Surrogat¢ (Isolde II) missgliickt.

Isolde I als Statue: Tristans Minnebeziehung zu Isolde I wird im Folgenden er-
neut durch ein Surrogat simuliert, doch dieses Mal ist es ein »umfassendes architek-

171



172

smemoria< und Wiedersehen um jeden Preis

tonisch-kiinstlerisches Surrogat« (Kolerus 2006, S.270f.). Man erfdhrt davon durch
die altnordische Tristrams Saga (Kap. 80f.) sowie durch das erste Turiner Thomas-
Fragment (V. 941-1196). Die Saga leitet die Geschichte um den Statuensaal wie folgt
ein: Tristan reitet nach der missgliickten Hochzeitsnacht mit seinem Schwiegervater
und seinem Schwager Kaedin sowie den machtigsten Lehnsmannern auf die Jagd,
man kommt an die Landesgrenze, an der der streitbare Riese Moldagog wohnt. Tris-
tans Schwiegervater erinnert an die eidliche Abmachung mit dem Riesen, den Grenz-
fluss nicht zu iiberschreiten (Saga, Kap. 73), weil sonst grofies Ungliick entstiinde.
Obwohl Tristan zusichert, nicht in des Riesen Land zu wollen, begibt er sich eines
Tages dennoch zu jener Grenze (Saga, Kap.75), schickt aber seine Gefdhrten weg
und sprengt mit seinem Pferd iiber den Grenzfluss. Der Riese erscheint, Tristan kann
ihn besiegen, jener unterwirft sich; beide schliefien einen Vertrag, wonach der Riese
alles tun soll, was Tristan verlangt (Saga, Kap. 77).

Tristan trifft im tiefsten Wald auf ein Felsengewdlbe (Saga, Kap. 78), das einst von
einem Riesen erbaut wurde, der mit Artus kampfte; das Gewdlbe reprdsentiert also
die Verkoppelung von mythischer Vorzeit und hofischer Zeit (vgl. Kolerus 2006,
S.271). Es besteht aus einem kreisrunden Felsen, der innen gewdlbt ist, ein Steinbo-
gen steht inmitten, geschmiickt mit kiinstlich gebildetem Laub, Vogeln, Tieren und
exotischem Zierrat. Der Zutritt zum Gewdlbe ist an die Gezeiten gebunden: Natur,
nicht Kultur wie im Fall des komplizierten Tiirmechanismus’ der kunstvollen Minne-
grotte Gottfrieds, regelt also den Zugang.

Tristan nutzt diese Hohle mit Hilfe des dienstbaren Riesen zum Ausbau eines Me-
morialraums: Er ldsst in der Hohle lebensecht wirkende Statuen von Isolde I, Bran-
gdne und den Neidern der Minne errichten. Dieses Arrangement von Tristans eigener
Minnegeschichte, die hier als Triumph der Minne iiber die Widersacher stilisiert ist
(vgl. ebd. S.272), wird wie folgt beschrieben:

In der rechten Hand hielt sie [Isolde I bzw. Isond] ihren Ring, und darauf waren die Worte geschrieben, die
Konigin Isond bei ihrem Abschied gesprochen hatte: »Tristramg, hatte sie gesagt, »nimm diesen Ring zur Erin-
nerung an unsere Liebe und vergif nicht unseren Kummer, Mithsal und Elend, die du um meinet- und deinet-
willen erduldet hast!« Unter ihren FiiRen befand sich ein aus Kupfer gegossenes FuRgestell in der Gestalt
jenes bosen Zwerges, der sie vor dem Konig verleumdet und geschmdht hatte. Die Figur stand auf seiner
Brust, ganz so, als trate sie ihn unter ihre Fiife und er auf dem Riicken unter ihren Fiiflen ldge, ganz so, als
weinte er. Neben der Figur lag ein kleines Spielwerk aus gebranntem Gold, ihr Hund, der den Kopf schiittelte
und mit seiner Schelle klingelte, gefertigt mit grofier Geschicklichkeit; aber auf der anderen Seite des Zwerges
stand eine kleine Figur, nach Bringvet [= Brangdne], der Zofe der Konigin gebildet. Sie war entsprechend
ihrer Schonheit wohl geschaffen und mit den besten Kleidern geschmiickt und hielt ein Gefaf mit Deckel in
der Hand, das sie Konigin Isond mit freundlicher Miene darbot. Um das GefdR herum waren die Worte ein-
geschrieben, die sie gesprochen hatte: »Konigin Isénd, nimm diesen Trank, der in Irland fiir Konig Markis
gemacht wurde!« Auf der anderen Seite des Gemaches, dort, wo man hineingeht, hatte er [Tristan] eine groRe
Figur in Gestalt des Riesen verfertigt so, als stiinde er selbst einbeinig da und schwinge seinen Eisenstab mit
beiden Handen iiber die Schulter, um die andere Figur zu beschiitzen [...]. Auf der anderen Seite der Tiir
stand ein groRer Lowe, aus Kupfer gegossen und so geschickt gefertigt, daf keiner, der ihn sah, glaubte, er sei
nicht lebendig. Er stand auf vier Fiifen und schlug seinen Schwanz um eine Figur, die nach jenem Ratgeber
gemacht war, der Tristram vor Konig Markis verleumdet und geschmaht hatte.

(Im Statuensaal: Isolde, Brangdne, die Verriter und das Hiindchen als lebensechte Bildwerke;
Saga, Kap. 80, Ubersetzung Uecker 2008, S. 105)

Bild, Figur und Schrift gelten im Mittelalter als »Denkmadler lebendiger Erinnerung«
(Wenzel 1991, S.61). Der Statuensaal wird so zum »Geddchtnisraum fiir die Ge-
schichte einer einmaligen Liebe« (ebd. S 69). Die Beischrift auf dem Ring und um das
Minnetrankgefaf, das Brangdne Isolde reicht, ist im Prasens formuliert: Zeitlich aus-
einanderliegende Ereignisse werden so als eine einzige Zeitebene prasentiert, die



Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk

kiinstlerische Simulation erschafft eine alternative gewiinschte Realitdt (vgl. Kolerus
2006, S.274; dhnlich Wenzel 1991, S. 68). Denn die Minne tritt in diesem Arrange-
ment als Siegerin hervor: Der verrdterische Zwerg liegt unter den Fiif'en Isoldes,
Marke kommt gar nicht vor, die Widersacher sind besiegt, und Tristan ist in diesem
Geddchtnisraum nicht von Isolde getrennt. Vielmehr wird eine ungestorte Minnege-
meinschaft mit Isolde simuliert, denn die Isolde-Statue ist als vollkommen lebens-
echt gestaltet, sie verstromt sogar lieblichen Geruch:

[...] aus dem Mund stromte ein so guter Duft, daft das ganze Haus davon erfiillt wurde, als ob die teuersten
Krauter jeder Art dort drinnen seien. Aber dieser gute Duft kam durch den Kunstgriff aus der Figur, daf§ Tri-
stram unterhalb der Brustwarze in der Gegend des Herzens ein Loch an der Brust angebracht und dort eine
Biichse voll der siiffesten, goldvermischten Krduter, die es in der ganzen Welt gab, hineingesetzt hatte
(Saga, Kap. 80, Ubersetzung Uecker 2008, S. 104).

Der Statuensaal dient dazu, Affekte auszuagieren (vgl. Kolerus 2006, S. 275). Denn
Tristan kiisst die Statue, spricht Liebesworte, ja ist sogar zornig, wenn er glaubt, dass
die Statuen-Isolde einen anderen liebt. Tristans »Geddchtnisdienst ist Liebesdienst
und als solcher eine Form der Devotion, die antike Gotterverehrung und christlichen
Gottesdienst in eine Apotheose der irdischen Liebe transformiert« (Wenzel 1991,
S.70):

E les deliz des granz amors Und an die Wonnen der grofien Liebe

E lor travaus et lor dolors und an ihre Miihsal und ihre Schmerzen

E lor paignes et lor ahans und an ihre Leiden und ihre Qualen

Recorde a ’himage Tristrans. erinnert Tristran das Bildnis.

Molt la baise quant est haitez, Haufig kit er es, wenn er gliicklich ist.

Corrusce soi, quant est irez, Er wird zornig auf es, wenn er,

Que par penser ou que par songes, teils aufgrund von Gedanken oder aufgrund von Traumen,

Que par craire en son cuer mengonges, teils, weil er in seinem Herzen Liigen glaubt, erbittert ist
dartiber,

Qu’ele mette lui en obli daf sie ihn der Vergessenheit anheimfallen lassen konnte,

Ou qu’ele ait acun autre ami; oder dafl sie einen anderen Freund haben konnte,

Qu’el ne se pusse consiurrer dass sie sich dem nicht entziehen konnte,

Que li n’estoce un autre amer, einen anderen lieben zu miissen,

Que mieuz a sa volunté ait. den sie besser nach ihrem Willen [zur Verfiigung] hatte.

Hicest penser errer le fait. Dieser Gedanke bringt ihn dazu, daf er sich verwirrt.

(Im Statuensaal: Tristan umarmt und kiisst die Statue von Isolde; Thomas: Fragment Turin, V. 941-954)

Tristan ist sich {iber die Surrogatfunktion der Statue nicht mehr im Klaren (vgl. Kole-
rus 2006, S. 276). Die Tdauschung ist nicht nur durch die lebensechten Figuren und
den Geruch der kiinstlichen Isolde perfektioniert, hinzu treten Gerdausche und raffi-
nierte Bewegungsmechanismen: Die Statue hdlt ein Zepter, auf dem ein Vogel mit
den Fliigeln schldgt, als ob er lebendig wdre. Dieser Maschinenvogel ist nichts Singu-
ldres, es gibt seit der Antike Automaten, die zum Beispiel singende Vogel vorstellen
oder einen Sternenhimmel imaginieren lassen; die Mechanik arbeitet mit Wasser-
und Luftdruck, der Hauptzweck ist jeweils die Illusion einer »zweiten Wirklichkeit«
(Hammerstein 1986, S. 13).

Der Statuensaal ist also eine Kombination von »memoria< und Wunschvorstel-
lung. Tristan ist offenbar nicht mehr in der Lage, zwischen Memorialbild und Wirk-
lichkeit zu unterscheiden. Nach Konetzke (2002, S. 134-136) verfallt Tristan der »me-
lancholia¢, sein Denk- und Erinnerungsprozess seien beeintrachtigt, die Liebe zu
Isolde I als wesentlicher Bestandteil seiner Identitat provoziere seinen Realitatsver-
lust. Er »hat die lebende Isolt Weiffhand, die er nicht begehren will noch kann, und

173



174

smemoria< und Wiedersehen um jeden Preis

die Statue, die nicht lebt und nur Reflex seiner eigenen Stimmungen ist. Beide sind
Substitute fiir die wirkliche Isolt, eine eigentliche Vergegenwartigung ist nicht mog-
lich. Tristan sitzt in der doppelten Falle: Er leidet an dem, was er hat, und noch mehr
daran, was ihm fehlt« (Mertens 1995, S. 45).

Statuensaal und Minnegrotte: Der Statuensaal ist in einigen Beziigen der Minne-
grotte dhnlich (vgl. ebd. S.41). Gottfrieds Minnegrotte hat einen mythischen Ur-
sprung, sie wurde von Riesen vor der Ankunft der Trojaner in Britannien erbaut und
damit vor der Artussage. In der Griindungsgeschichte des Statuensaals spielen eben-
falls ein Riese und Artus eine Rolle, mythische und hofische Zeit sind verkoppelt.
Wie der Statuensaal im Dienst der Liebe zu Isolde I steht, so dient auch die Minne-
grotte der Liebe von Tristan und Isolde I. Beide Lokalitdten sind zudem nach aufien
hin abgeschlossen, der Zutritt ist iiber Ausschlusskriterien geregelt (der Vergleich
mit Foucaults »Heterotopienc« liegt nahe; vgl. Foucault 2008). Die Unterschiede sind
jedoch nicht zu iibersehen: In der Minnegrotte fiihrt Tristan mit der lebenden Isolde
I ein wunschleben, im Statuensaal kiisst er nur ein Surrogat, eine Statue. Wahrend in
der Minnegrotte die wahre Liebe gefeiert wird, die ins Paradiesische entriickt ist, ist
der Statuensaal der Ort unrechten Begehrens: Bereits dessen Erbauer, der Riese, gab
sich einst unrechter Minne hin, als er eine Herzogstochter raubte und diese beim Lie-
besakt erdriickte (Saga, Kap. 78), ebenso ist Tristans Statuen-Liebe zwangsldufig ein-
seitig und grotesk.

Auflésung der Tduschung: Tristan kann nur mehr durch die Hilfe von aufien von
seinem Wirklichkeitsverlust geheilt werden, Realitdt und Imagination verschwim-
men. Seine >memoria¢ ist identitdtsgefdhrdend, sie halt ihn davon ab, nach der leben-
den Isolde I zu suchen (vgl. Kolerus 2006, S.276f.). Nur durch einen Anstof aus der
»wirklichen« Welt kann es Tristan gelingen, die verwirrende Simulation des Statuen-
saals zu verlassen, die Verwechslung von Original und Surrogat aufzuheben. Tristans
Ausblendung, dass die Statuen nur Substitute sind, muss berichtigt werden (ebd.
S.278). Der Anlass hierzu ist die Episode mit dem >kiihnen Wasser¢, genauer: die
Rechtfertigung des unterlassenen Ehevollzugs durch Einldsung des >Schénheitsargu-
ments« (siehe Kap. 9.2.3). Im Rahmen des Wahrheitserweises besucht Tristans Schwa-
ger Kaedin den Statuensaal, doch auch er verfdllt zunadchst der Tauschung und wird
sich dieser erst bewusst, als er versucht, Brangdne das Gefdfs mit dem Minnetrank aus
der Hand zu nehmen (Saga, Kap. 86). Kaedin will die lebenden Vorbilder der Statuen
sehen; beide, Tristan und Kaedin, brechen daraufhin nach Cornwall zu Isolde I auf.

10.3 | Tristans Riickkehrabenteuer oder die »Destruktion
des Heros¢

Riickkehr bedeutet hier die zeitweilige heimliche Riickkehr Tristans zu Isolde I in un-
terschiedlicher Verkleidung im Sinne einer >nichtidentischen Wiederholung« (vgl.
Schulz 2015, S. 344). Wiederkehrabenteuer werden bei Thomas und Eilhart erzihlt;
bei Eilhart sind es fiinf Riickkehrepisoden, bei Thomas zwei bzw. drei. Doch gibt es
nach Haug (2011 mit Verweis auf Schoepperle Loomis) eine »Vielzahl von Uberliefe-
rungen, die davon handeln, in welchen Verkleidungen Tristran nach seiner Flucht
von Markes Hof die Geliebte immer wieder aufsuchte« (S. 790).
Riickkehrabenteuer bei Thomas: Die Riickkehrabenteuer sind nur zum Teil in
einem Thomas-Fragment (Fragment Douce) iiberliefert, der Rest muss mit der Saga
gelesen werden. Auslgser fiir die Riickkehr zu Isolde I sind die Ereignisse im Statuen-



Tristans Riickkehrabenteuer oder die *Destruktion des Heros¢

saal: Kaedin ist von der Schonheit der Statuen Isoldes und Brangdnes iiberwaltigt
und will deren lebende Vorbilder sehen, auch weil er sich einen Vorteil aus der Be-
gegnung mit der schonen Brangdne erhofft (Saga, Kap. 86; siehe auch Kap.9.2.3).
Tristan und Kaedin verkleiden sich als Pilger und sehen Isolde und Brangdne in ei-
nem Jagdzug (Saga, Kap. 87). Es kommt zu einem Liebestreffen zwischen Isolde I
und Tristan, danach jedoch zu einem Zerwiirfnis der Liebenden aufgrund einer Ver-
wechslung Tristans und Kaedins mit fliechenden Knappen (Saga, Kap. 88f.), die Tris-
tans und Kaedins ére in Frage stellt. Isolde verflucht Tristan ob der angeblichen Ehr-
verletzung, dieser aber verkleidet sich als Aussdtziger, um an den Hof zu kommen:
Krduter lassen sein Gesicht aufschwellen, seine Hinde und Fiife sind verfarbt (Saga,
Kap.90). Doch Brangdne erkennt Tristan dennoch und ldsst ihn verjagen (ebd.
Kap. 91). Tristan vegetiert aus Liebeskummer halbtot unter der Treppe in einem ver-
fallenen Palas des Hofes dahin (Thomas: Fragment Douce, V. 1773-1906). Schlief3-
lich kommt es zu einer Versohnung mit Brangdne und zu einem erneuten Liebestref-
fen von Tristan und Isolde I (ebd. V. 1980-1995).

Die Motivation fiir die zweite Riickkehr ldsst an Gottfrieds Konzept der edelen her-
zen denken: Isolde will die Liebesleiden Tristans mitfiihlen und trdgt deshalb Tag und
Nacht einen Lederpanzer auf ihrer blofien zarten Haut. Das »macht sie nicht zu einer
veritablen Biifierin, sondern zu einer Gefdhrtin des Geliebten im Minneleid« (Warning
2003, S.209). Tristan erfahrt von diesem Akt leidensbereiter »memoria« (vgl. Mader
2013, S.303) und macht sich zusammen mit Kaedin, beide als Biifier verkleidet und
verfdarbt im Gesicht, zu Markes Hof auf; dort konnen sie vertraulich mit den Damen
sprechen (Thomas: Fragment Douce, V. 2057-2066). Beide erweisen sich als iiberle-
gen in einem koniglichen Turnier anlédsslich eines Hoftages bei Marke; sie toten dabei
jedoch zwei Barone und miissen deshalb zuriick in die Heimat fliehen (ebd. V. 2095).

Die Riickkehrabenteuer bei Eilhart: Es gibt fiinf Wiederkehrepisoden bei Eil-
hart. In der ersten ereignet sich das >Wolfeisen-Abenteuer« inmitten der Artusritter
(siehe Kap. 12.2); im Folgenden werden die Riickkehrabenteuer 2 bis 4 nur knapp
inhaltlich referiert, dagegen das fiinfte Wiedersehen ausfiihrlicher thematisiert, weil
es am deutlichsten die »Destruktion des Heros« zeigt.

Ausloser fiir die zweite Riickkehr ist die Episode des »kithnen Wassers« (Eilhart, V.
6370-6405). Tristrant und Kaedin sehen wie bei Thomas den Jagdzug, das Hunde-
argument wird eingel6st (siehe Kap. 9.3.2); es kommt zu einer Liebesnacht von Tri-
strant und Isalde (Eilhart, V. 6933). Die zweite Riickkehr kennt dhnlich wie bei Tho-
mas die Aussdtzigen-Verkleidung Tristrants. Allerdings ist es bei Eilhart Isalde selbst,
die Tristrant aufgrund seines angeblichen Ehrverlusts im Rahmen der Knappen-Ver-
wechslungsgeschichte wegjagt (ebd. V. 7261), schliefilich ldsst sie ihn sogar schlagen
und lacht iiber ihn (ebd. V. 7262-7271). Aus Rache dariiber, durch den zorn (ebd. V.
7299), vollzieht Tristrant daraufhin den Beischlaf mit seiner Ehefrau (bei Thomas da-
gegen bleibt Isolde II bis zum Ende unberiihrt). Nach dem Verjagen und den Schla-
gen fordert Kurvenal Tristrant wegen dieser ére-Verletzung auf, Isalde ein Jahr lang
fernzubleiben, andernfalls wiirde er ihm den Dienst aufkiindigen (ebd. V. 7286-
7289), denn Kurvenal ist als sein Gefolgsmann von der Schande Tristrants mitbetrof-
fen. Tristrant stimmt der Forderung sofort zu (dafs gelopt im der held san / in triuwen
in sin hand; ebd. V. 7294 f.), Isalde verliert mit recht (ebd. V. 7331) Tristans huld
(ebd. V. 7332): »Liebe ist der Ehre nachgeordnet, die Bindung an die Frau ist wie die
zwischen Mannern gefafst, und sie wirkt auf die Beziehungen zwischen den Man-
nern zuriick« (Miiller 1990, S. 29).

Das dritte Riickkehrabenteuer ist durch die Reue Isaldes motiviert. Als Bufie fiir das

175



176

smemoria< und Wiedersehen um jeden Preis

Verlachen trédgt sie ein Hemd aus Pferdehaaren auf blofier Haut - hier scheint eine Pa-
rallele zu Isoldes Lederpanzer bei Thomas durch. Die Konigin schickt ihren Knappen
zu Tristrant, um ihn um Verzeihung zu bitten. Die blonde Isalde »appelliert nicht an
Tristrants Liebe, sondern an seine Verantwortung fiir ihr Leben, das durch den Entzug
der hulde bedroht sei — wie das des man durch den Gnadenentzug des Herrn« (ebd.
S.29). Tristrant ldsst sich lange bitten, bis er Isalde wieder hold sin (Eilhart, V. 7541)
will, und erst nach der Jahresfrist - »nicht einmal jetzt setzt die neuerliche hulde das
dltere Versprechen gegeniiber dem Vasallen aufler Kraft« (Miiller 1990, S.30) - ma-
chen sich Tristrant und Kurvenal in Pilgerverkleidung auf nach Cornwall. Es kommt
zu einem Treffen mit Isalde und zur Liebesvereinigung (Eilhart, V. 7773-7819). Ab der
vierten Riickkehr bildet wirklich der Wiedersehenswunsch die Motivation: Tristrants
Vater stirbt (bei Eilhart lebt der Vater noch, denn eine ausgefeilte Elternvorgeschichte
und damit der Tod Riwalins zu Beginn fehlen hier) und Tristrant will Isalde sehen, be-
vor er Einzug in sein Erbland halt (ebd. V. 8339-8350). Tristrant und Kurvenal machen
sich als varend knaben (ebd. V. 8431) zu Isalde auf, es gibt ein Wiedersehen mit ihr im
Baumgarten (ebd. V. 8454-8457). Doch Tristrant wird dabei von dem Neider Antret,
einem Neffen Marcks, entdeckt; der Konig ldsst alle Wege sperren und nach Tristrant
suchen, der nur dank einer List Isaldes entkommen kann (ebd. V. 8443).

Tristrant als Narr: Bereits die Vorgeschichte des fiinften Wiedersehens deutet die
Destruktion des Helden an. Denn Tristrant wird in einem Kampf gegen einen Feind
Kaedins durch einen Steinwurf schwer verletzt (ebd. V. 8826-8829) und ist durch die
lebensgefdhrliche Verwundung entstellt. Ihm wird das Haar abgeschnitten, er biifst
seine Schonheit ein und sieht nun ganz anders aus, tiber ein Jahr kann er nicht reiten
oder gehen (ebd. V. 8856-8861). Das »abgeschorene Haar kann als die sichtbarste Er-
scheinung der verlorenen ritterlichen Kraft gelten« (Masse 2009, S. 18). Doch erleich-
tert genau diese Zerstorung der dufieren Idealitdt das Wiedersehen mit Isalde, und so
rat denn auch sinefs schwester sune (Eilhart, V. 8864), dem Tristrant sein Liebesseh-
nen klagt, das entstellte Aufiere zu diesem Zweck zu nutzen: Er brauchte sich ledig-
lich einen Rock mit Kapuze anzuziehen und sich als Narr zu gebdrden, um nicht er-
kannt zu werden (ebd. V. 8914 f.).

Tristrant zieht los und trdgt eine ungeheuer grofRe Keule, Symbol fiir die »unzivili-
sierte Form der vom Narren verkorperten Gewalt« (Masse 2009, S.17). Er erreicht
mit einem Kaufmannsschiff den Hof Marcks, auf dem Schiff noch erhdlt er einen
Kdse, den er in seiner Kapuze verbirgt, um ihn Isalde zu bringen. Die Schiffsmann-
schaft {ibergibt Marck den vermeintlichen Narren, der dffenlich getan (Eilhart, V.
8968) ist. Am Hof zieht man Tristrant an den Ohren und treibt manig spil (ebd. V.
8973) mit ihm. Keulenschwingend geht dieser geradewegs zu Isalde und verlangt,
dass diese ihn kiisse, doch sie weigert sich, weil sie den Geliebten nicht erkennt. Tri-
strant aber betrachtet sie so liebevoll, dass Marck ihn deswegen riigt, worauf Tri-
strant verkiindet, dass Isalde ihn liebe. Der vorgebliche Narr spricht die Wahrheit
aus, die ihm keiner glaubt: Er sei Narr (tore) um der Liebe willen:

[Tristrant:] daf ljid ich durch iren willen

»[...] ich hab bestan iiber lut und stillen.

dorch sie [Isolde] manig arbait sii liebt mir in rechter lieb geschicht.
und mir ist lieb und lajd wie sii eff wil gelouben nicht,

durch sie gar dick geschehen. ich gan och niemen giittefl bass. «

sol ich dir der warhait jehen? fiir sie er uff die erd sass

so ward ich durch sie tore. und sach ir under ir ougen

man ziiht mir min oren: uber lut und nicht togen.

(Tristrant als Narr: Liebesgestandnis in aller Offentlichkeit; Eilhart, V. 9033-9047)



Tristans Riickkehrabenteuer oder die *Destruktion des Heros¢

»Paradoxerweise bewirken hier der soziale Abstieg des Heros und sein Aufienseiter-
tum, daf} er die Autoritdt des Konigs in Frage stellen kann«; der »Narr, das Objekt der
Hofgesellschaft, behauptet sich als Subjekt, wahrend der Konig zum Narren gehalten
wird« (Masse 2009, S.22f.). Als Tristrant den alten Kdse, den er sieben Tage und
Naéchte in seiner Kapuze hatte, diese »ekelhafte Narrenspeise« (Miiller 1990, S. 33),
hervorzieht und verkiindet, dafs clainot (Eilhart, V. 9079) fern iiber das Meer fiir die
Konigin mitgebracht zu haben - eine Parodie des »hofischen Austausch([s] kostbarer
Geschenke« (Miiller 1990, S. 33) - sind selbst die wysen (Eilhart, V. 9053) {iberzeugt,
dass er ein ausgewachsener Narr ist, und lachen. Tristrant bittet Isalde, den Kdse mit
ihm zu verzehren; als diese sich weigert, steckt Tristrant ihr kurzerhand den stinken-
den Kdse in den Mund - eine »Parodie des Minnedienstes« sowie »Kussersatz«
(Masse 2009, S. 24). Isalde ist emport und gibt ihm eine schallende Ohrfeige (Eilhart,
V. 9108).

Der vorgebliche Narr spricht daraufhin zu Isalde von Tristrant, zeigt ihr den Ab-
schiedsring und gibt sich schliellich als ihr Geliebter zu erkennen. Isalde befiehlt
nun, man solle auf den Narren alle Sorgfalt verwenden und ihm unter der Treppe zu
ihrer Kemenate ein bequemes Lager bereiten (ebd. V. 9127-9133). Tristrant treibt
tagsiiber allerlei Narrenpossen, des Nachts kommt er zu Isalde. Nach drei Wochen
entdecken zwei Kdmmerer den Narren in den Armen Isaldes. Man lauert Tristrant
auf, doch dieser schwingt drohend seine Keule, geht zu Isalde, kiisst sie und bittet sie
um Folgendes: Wenn ein Bote ihr daf fingerlin (ebd. V. 9190) bringe, so solle sie in
aller Heimlichkeit alles tun, worum Tristrant sie bitte. Dieser Ring wird spater das Er-
kennungszeichen fiir Isalde sein, die der sterbende Geliebte zu seiner Rettung (die
allerdings fehlschldgt) rufen ldsst (siehe Kap. 11.1.1). Tristrant entkommt.

Die >Destruktion des Heros«: Tristrant greift im Zuge der Riickkehrabenteuer zu
»standisch degradierenden Verkleidungen« (Miiller 1990, S.30), er ist Aussatziger,
Pilger, schliellich sogar Narr. »Der Narr als Gewalttdter und Opfer von Gewalt, haf-
lich, impertinent und scheinbar nicht bei Sinnen, ist radikales Gegenbild zum strah-
lenden Helden, den Ysalde durch den Trank erkannt hatte« (ebd. S.32). Becker
(2009) sieht dabei jedoch Tristrants Identitdt, deren Zentrum Liebe und Heldentum
sei, nicht gefdhrdet: »Tristrant bleibt sogar dann noch Tristrant, als sein Leib voll-
kommen verwandelt worden ist« (S. 287 f.). Die Riickkehrabenteuer bei Eilhart sind
zum grofiten Teil schwankhafte Episoden, die am Ende zeigen, was die passionierte
Liebe aus einem Heros macht, einen Narren namlich. Miiller (1990) spricht pointiert
von der »Destruktion des Heros« (S.19), die »Dissoziation von Liebe und Ehre«
(S.31) wird in den Wiederkehrabenteuern verscharft vor Augen gefiihrt. Es gibt je-
doch keine moralisch eindeutige Wertung.

Eilhart erzdhlt »vor dem Horizont einer laikalen Kriegergesellschaft eine befremd-
liche Geschichte, in die die Liebe als das >ganz Andere« einbricht« (ebd. S.36) und
dort verbindliche Wertvorstellungen kappt: Tristrant hintergeht Marck, seinen Onkel
und Konig, und er hintergeht seine Ehefrau; Isalde hintergeht ebenfalls Marck, ihren
Ehemann, und gibt sich dem abstoflenden Narren hin. In dieser letzten Episode ver-
halt sich Tristrant »am transgressivsten, am tricksterhaftesten« (Schulz 2003, S. 535).
Das Liebespaar ist zunehmend isoliert (vgl. zum Folgenden Miiller 1990, S.34f.),
denn Tristrant macht als Narr die Reise zu Isolde das erste Mal allein, gegen Ende
wird Kaedin sterben und auch in Isaldes Umgebung gibt es keine vertrauten Namen
mehr, der Tod Brangdnes wird bereits innerhalb des ersten Riickkehrabenteuers be-
richtet (Eilhart, V. 7777{.). Die immer scharfere Isolation bedeutet jedoch Ndhe fiir
die Liebenden, denn Tristrant ist Nacht um Nacht bei Isalde. Am Ende wird der Lie-

177



178

smemoria< und Wiedersehen um jeden Preis

bestod die Tilgung aller sozialen Bindungen beschlieften, wenn die blonde Geliebte
die Ehefrau vom Totenbett wegschickt (siehe Kap. 11.1.2).

Die Bedeutung des Erzdhlten wird verkannt - und hier ist Miiller (1990) unbe-
dingt zuzustimmen -, wenn man die schwankhaften Episoden lediglich »als Relikt
einer rohen, »spielmédnnischen¢ Erzdhlkunst« auffasst: »Die Schldge fiir den >Aussat-
zigens, die degradierenden Verkleidungen, die Entstellung zum Narren, die brutalen
Spafle, das ekelhafte Liebesmahl spiegeln in der Verkehrung die Grofle des Opfers«
(S. 36). Die Passion macht aus dem Helden einen Narren, der am Ende im Bett hilflos
dahinsiechen wird, wartend auf die Geliebte, die nicht kommt und zu Tode gebracht
durch die eigene Ehefrau (siehe Kap. 11.1.2). Selbst der Artushof ist in diesen De-
struktionsprozess einbezogen: In der Wolfeisen-Episode des ersten Riickkehraben-
teuers macht sich der komplette Artushof zum Helfer des Ehebrechers Tristrants
(siehe Kap.12.2). Nach Strohschneider (1993) hat Eilharts Text »nicht die Liebe
selbst im Blick, sondern, von den Imperativen feudaler Herrschaft her, deren Funk-
tionszusammenhdnge« (S. 60); es gehe um »die Frage nach den Moglichkeiten feuda-
ler Herrschaft, mit diesem ganz Anderen, mit der Liebe fertig zu werden« (ebd.).

Fazit: Tristan und Isolde bilden eine Memorialgemeinschaft. Die Petitcreiu-Episode
zeigt beide als edele herzen, weil Tristan und Isolde die durch das Zauberhiindchen
mogliche »memoria«-Loschung als Leidtilgung nicht annehmen. Der Statuensaal bei
Thomas bzw. in der Saga - Gottfried bricht zuvor ab - ist ein Geddchtnisraum fiir die
exzeptionelle Liebe. Diese Memorialstation ist fiir Tristan jedoch sinnverwirrend,
weil er die Surrogatfunktion der kiinstlichen Isolden-Statue ausblendet. Die Riick-
kehrabenteuer bei Thomas und Eilhart, die Tristants heimliches Wiedersehen mit
Isolde I beschreiben, zeigen ihn als Pilger, Aussdtzigen und Narren (letzteres nur bei
Eilhart). Die Narren-Episode, in der Tristrant radikales Gegenbild eines strahlenden
Helden ist, veranschaulicht die »Destruktion des Heros« als Konsequenz der Passion
innerhalb einer vorhofischen Kriegergesellschaft.



11 Segelliige und Liebestod

11.1 | Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss

11.1.1 | Voraussetzung: Kaedin als »Tristanimitator« und Tristans
Giftwunde

Nach dem letzten Riickkehrabenteuer (Narren-Episode) verhilft Tristrant seinem
Schwager Kaedin zu einem Liebesabenteuer mit Gariole, der Frau des Konigs Nam-
petenis. Als es mit dem eifersiichtigen und vor Wut rasenden Nampetenis zum
Kampf kommt, wird Tristrant von zwain vergifften spiessen (Eilhart, V. 9424) ver-
wundet, Kaedin wird erschlagen (ebd. V. 9413). Die Giftwunde weist an den Anfang
zuriick, auf Tristrants vergiftete Wunde im Moroldkampf, denn wie diese kann auch
die Todeswunde jetzt am Ende nicht von einem Arzt geheilt werden: er wafs gewunt
also, / daf3 in niemen hayjlen mocht, / so daf ef§ im togt, / wann Ysald, kung Marcken
wib, / dii im ouch da vor sin lib / von vergifft ernert (ebd. V. 9458-9463). Die Heilung
der Nampetenis-Wunde soll durch die blonde Isolde erfolgen: Das ist zumindest bei
Eilhart mit der Vorgeschichte kompatibel, weil hier die Moroldwunde eben nicht
durch die zauberkundige Konigin geheilt wurde (das ist der Fall bei Gottfried), son-
dern durch ein heilkraftiges Wundpflaster der Tochter Isalde. Diese Alternative einer
Restitution Tristrants durch die Geliebte wird jedoch jetzt am Ende abgewiesen, und
zwar durch die Segelliige der Ehefrau (Isalde II).

Es bedarf also eines fremden Liebesabenteuers, damit der Ehebrecher Tristrant zu
Tode kommt, denn in seiner eigenen Geschichte verbotener Minne bleibt er unge-
schoren. Erst im Rahmen eines fremden Ehebruchs wird Tristrant zum Opfer, obwohl
er hier nur der Helfer eines Ehebrechers und also nicht unmittelbar betroffen ist. Der
Ehebrecher, der die soziale Ordnung stort, wird dieses Mal sozusagen >ordnungsge-
mafi« mit dem Tode bestraft: Nampetenis »tut, indem er den Liebhaber seiner Frau
stellt und totet, genau das, worauf Marke am Ende der Waldleben-Episode verzichtet:
Er rdcht den Verlust seiner Ehre. D. h. der Schluf, der nach der Logik der Handlung im
ersten Teil zu erwarten gewesen ware, wird hier in eine Nebenhandlung projiziert als
moglicher Ausgang eines solchen Liebes- und Ehedramas« (Bonath 1983, S.43f.).

Die Voraussetzungen der Segelliige sind folgende: Der todkranke Tristrant bittet
seinen wirt (Eilhart, V. 9465, gemeint ist so etwas wie ein »Hausverwalter<) nach
Cornwall zu Isalde zu segeln und ihr auszurichten, dass sie kommen solle. Dabei
wird ein Zeichen vereinbart: Wenn Isalde bei der Riickreise an Bord ist, soll ein wei-
3es Segel gesetzt werden, im anderen Fall ein schwarzes Segel (ebd. V. 9497-9505),
Tristrants Todessegel. Einzig seiner Tochter solle der wirt den Termin seiner Riick-
kehr mitteilen, so dass diese Ausschau nach dem Schiff halten und Tristrant sofort
die Farbe des Segels mitteilen konne (ebd. V. 9509-9516). Tristrant gibt dem Boten
dafs fingerlin (ebd. V. 9506) als Erkennungszeichen mit.

Sobald Isalde I diesen Ring erblickt, ldsst sie man und land, / ouch schatz und ge-
wand (ebd. V. 9535f.) zuriick, nur die notwendige Arznei nimmt sie mit; das ge-
schieht durch rechter lieb (ebd. V. 9544). Um Tristans Willen gibt Isalde ir kiingliche
ere (ebd. V. 9547) auf. Die fortschreitende Destruktion verbindlicher Wertvorstellun-

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 11, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



180

Segelliige und Liebestod

gen ist also nicht nur an Tristrant, sondern auch an Isalde zu beobachten, und zwar
angefangen beim »achtlosen Umgang mit ihrem kostbaren Mantel [in der Hunde-Epi-
sode] iiber das Biiflerhemd, mit dem sie sich vor Tristrant demiitigt, {iber die Hingabe
an den abstoffenden Narren bis hin zum vorbehaltlosen Verzicht auf ihre konigliche
Wiirde, wenn sie dem sterbenden Geliebten zu Hilfe eilen will« (Miiller 1990, S. 34).

11.1.2 | Die tumliche Segelliige der Ehefrau und der Tod
der Liebenden

Doch Tristrants Ehefrau kennt das Segelzeichen; der Erzadhler konstatiert lakonisch:
ich en waifs, wer do sagt / daf TristrandfS wib (Eilhart, V. 9556 f.) — und sie stellt jetzt
die Weichen fiir Tristrants Tod. Denn sie befiehlt bei Androhung des Todes, dass ihr
die Tochter jenes wirt sofort sagen miisse, welches Segel gehisst sei, Tristrant diirfe
davon nichts wissen. Damit wird Tristrants Weisung umgangen, dass nur ihm allein
die Segelfarbe mitgeteilt werden solle. Als dann die Ehefrau die Botschaft vom wei-
len Segel vernimmt, beliigt sie Tristrant, dass daf§ segel wdr wisfs nit. Diese Nach-
richt bewirkt Tristrants Tod:

und sagt im togelichen,

uff richt er [Tristan] sich do dafs segel wdr wisf nit.
und fraugt sie mit list, daf waf dem herren nit lieb.
ob su icht wifit, dag tatt er do wol schin:

wie dafl segel getan wdr. er legt dafs houpt sin

do log sii ser, uff daf bett njder.

dafs eff ir syd ward gar layd. im krackten all sin gelyder.
an aller schlacht falschait also der herlich wjgand
sprach sii so tumlichen starb do all ze hand.

(Segelliige und Tristrants Tod; Eilhart, V. 9582-9598)

Der Erzahler exkulpiert einerseits Isalde II, wenn er sagt, dass die Liige an aller
schlacht falschait und tumnlichen, also toricht ohne bose Absicht, gewesen sei. Doch
andererseits ldsst er keinen Zweifel daran, dass die Liige Tristrants Tod verursachte:
[...] sin wip, dii daf8 wort sprach, / da von im sin hertz brach (ebd. V. 9601 {.). Als Tri-
strant stirbt, schreit seine Ehefrau laut auf (iiber liit, ebd. V. 9603): o we, ach und we,
/ dafs mir e so geschach! (ebd. V. 9604 {.) und bekennt die Schuld an Tristrants Tod:
selber sii dafd wol sach, / daf$ er von iren schulden starb (ebd. V. 9606 f.).

Die Reaktion der Ehefrau wird in der Folge von der Geliebten bei Weitem iiber-
boten. Als Isalde I das Totengeldut vernimmt, weif} sie sofort, dass Tristrant tot ist.
Sie ndhert sich der Totenbahre, an der wehklagend Isalde II steht - und die Geliebte
fordert kurzerhand die Ehefrau auf, zuriickzutreten und sie naher herantreten zu las-
sen mit der Begriindung, sie wiirde mit mehr Recht weinen als diese, denn sie habe
Tristrant mehr geliebt: frow, ir solt uff her stan / und laussend mich ndaher gan. / ich
wain in billicher dann ir, / defs geloubt mir: / er waf8 mir lieber dann iich jie (ebd. V.
9625-9629). Die Passion behauptet im Sonderraum von Tod und Sterben also ihr ei-
genes Recht. Isalde I hebt das Leichentuch in die Hohe, schmiegt sich eng an die Lei-
che und stirbt im gleichen Augenblick: njider sii sich legte / recht an den wijgand /
starb ouch zti hand (ebd. V. 9634-9636). Die Ehefrau jemerlich quelt iren lib / und
wainot bitterlich (ebd. V. 9658), dann befiehlt sie fliffklich / die lichnam sarken (ebd.
V. 9660f.), also die Toten unverziiglich in den Sarg zu legen.

Der »provozierende Tod auf gemeinsamem Lager ist nur scheinbar 6ffentlich. In



11.1

Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss

Wirklichkeit stellt er die letzte Isolation von allen iibrigen sozialen Bindungen dar,
symbolisiert in der Geste, mit der die blonde Ysalde Tristrants Frau vom Totenlager
hinwegweist« (Miiller 1990, S. 35). Fiir Strohschneider (1993) ist die Segelliige kein
Zufall, sie ist erzdhllogisch notwendig, damit die getrennten Ordnungen von Ehe/
Herrschaft und Passion nicht aufeinandertreffen:

Der Held stirbt nicht an der Wunde, er stirbt an der Liige seiner Frau, und sie wird von Eilhart
ins Belanglose abgebogen, erscheint - Ideologiebildung sozusagen - als Folge weiblicher intel-
lektueller Defizite. Doch daf dieses Geschehniselement derart auf der Handlungsebene als
Zufall inszeniert ist, muf? freilich nicht heifen, es sei tatsdchlich auch erzdhllogisch zufillig
[...]. Das Problem liegt [...] darin, daf} die Heilung des Todkranken zur Koprasenz aller drei
Figuren, der beiden Ysalden und Tristrants, in der einen sozialen Formation des Hofes von
Karkes fithren wiirde. Eben dies unterbindet die Liige faktisch (S.45f.).

Der vergiftete Tristrant ist am Ende v6llig hilflos drei Frauen - den beiden Isalden wie
dem Maddchen - ausgeliefert, »in dieser Kriegergesellschaft gewif? ein Signal dafiir,
wie weit es gekommen ist« (Miiller 1990, S. 33).

11.1.3 | Marcks jamer und das Wunder von Rose und Rebe

Die Reaktion Marcks, als er vom Tod beider erfiahrt und von der Geschichte ihrer
Liebe, iiberrascht zunachst. Denn als ihm versichert wird, dass die Ursache der Pas-
sion der Zaubertrank gewesen sei und sie beide einander aun iren danck (Eilhart, V.
9670), also unfreiwillig, lieben mussten, klagt Marck: owe, gutte kiinginne / und uss
erwelter Tristrand (ebd. V. 96901.). Er bereut Tristrants Vertreibung (sol ymmer mir
sin laid, ebd. V. 9683) und bedauert, nichts von dem unsdligen getranck (ebd. V.
9687) gewusst zu haben. Wenn beide nur am Leben waren, wiirde er ihnen sein gan-
zes Konigreich geben: ich liefs iich liit und land / und all min kiingrich / ymmer aigen-
lich, / dafs ir wéirend gesund (ebd. V. 9692-9695).

Marck bringt die beiden Toten in sein Konigreich, sie werden dort mit grossen cla-

tfc’m& _
e

i ) o -
W pA Am v et

cL

Abb.19 Das Grabwunder:

Rose und Rebe verschlingen
- | sich (Historisches Archiv der
, DOTAT "W 1S OTE € O Stadt K6ln Best. 7020 (W*)

s R R AL . O _ 88, fol.263r)

181



182

Segelliige und Liebestod

gen (ebd. V. 9704) begraben und sie werden bayde in ain grab (ebd. V. 9707) gelegt.
Marck lasst einen Rosenbusch uff daf8 wib (ebd. V. 9711) pflanzen, daneben ainen
stock uff Tristrandf$ lib / von ainem winreben (ebd. V. 97121.). Beide wachsen mit der
Zeit zusammen und verschlingen sich ineinander, so dass man sie nicht voneinander
trennen kann. Dies wird dem Zaubertrank zugeschrieben (daf macht def tranckfs
krafft so, ebd. V. 9719), der {iber das Grab hinaus seine Wirkung entfaltet. Marck »darf
am Ende grofmiitig verzeihen und den Liebenden ein gemeinsames Staatsbegrabnis
gewdhren. [...] Nur weil die Liebe auf Zauber beruht, kann der Treubruch, kann der
Ehebruch entschuldigt werden« (Bonath 1983, S.48). Das gemeinsame Grab ist ein
Sonderraum, der die Liebenden gleichermafien in und auflerhalb der Gesellschaft auf
ewig vereinigt: Das Sterben der Liebenden »sondert vom Raum der Herrschaft, den
der Werber Marke und die Braut Ysalde II besetzen, endgiiltig einen radikal anderen
Auflenraum der Liebe ab. Es ist der Raum des gemeinsamen Sarkophags des Besten
und der Schonsten, den als Ort der Liebe das Wunder von Rose und Rebe bezeichnet«
(Strohschneider 1993, S. 61). Ein Umschlingungsmotiv vegetabiler Art kennt im Ubri-
gen bereits der >Geif3blatt«-Lai der Marie de France (altfrz. Chievrefoil = Geif$blatt);
das sich an den Haselstrauch schmiegende Geifiblatt steht fiir die Liebe von Tristan
und Isolde, eine Trennung bedeutet Absterben bzw. Tod (V. 691.; 75f.).

11.2 | Thomas: Eine »catena fatalis¢ als Ursache der
Katastrophe?

11.2.1 | Voraussetzung: Tristan als Racher eines Frauenraubs
und seine Giftwunde

Bei Thomas ist die todbringende Segelliige anders motiviert (der Schluss bei Thomas
muss iiber drei Textzeugen - Fragment Douce, Fragment Sneyd, Saga - rekonstruiert
werden). Der selbstbewusste Erzdhler will die Geschichte par raisun (Thomas: Frag-
ment Douce, V. 2135) erzdhlen. Tatsdchlich liefert Thomas’ Version mehrfach abge-
sicherte Plausibilisierungsstrategien etwa hinsichtlich der Segelliige. Berichtet wird
auch nicht von der Hilfe Tristans bei einem zweifelhaften Liebesabenteuer Kaedins
mit einer verheirateten Frau (zur verdanderten Rolle von Kaedin bei Thomas vgl. Bo-
nath 1983), sondern dieses Mal steht Tristan sozusagen auf der richtigen Seite: Es
geht darum, einen Frauenraub zu rachen.

Ein beas chevalers (Thomas: Fragment Douce, V. 2188) mit Namen Tristran le Naim
(ebd. V. 2208), also Tristan der Zwerg, berichtet Tristan davon, dass ihm seine wun-
derbare Geliebte geraubt worden sei. Er bittet Tristan den Verliebten, Tristran 'Ame-
rus (ebd. V. 2199; die Bezeichnung erscheint in V. 2286 auch als Selbstidentifikation
Tristans), um Hilfe, denn dieser habe so sehr geliebt, dass er wohl wisse, welchen
Schmerz Liebende haben (ebd. V. 2253 f.). Die Namensdoppelung als auffalligster Be-
leg einer dem gesamten Text hinsichtlich Figuren und Situationen unterlegten »Dou-
blettenmatrix« (Schulz 2007, S. 315) ist keine zufdllige: »Tristan der Zwerg ist ein zwei-
ter Tristan. Tristan erkennt sich in ihm, seinem Leiden, das ihm aus dem Verlust der
Geliebten entstanden ist« (Bonath 1983, S.57). Die beiden Tristane machen sich zur
Burg des Entfiihrers auf und kdnnen diesen und dessen sechs Briider téten; doch auch
Tristan der Zwerg ist tot und Tristran ’Amerus durch einen vergifteten Speerstich in
die Lende todlich verwundet (Thomas’ Fragment Douce, V. 23191.).



Thomas: Eine »catena fatalisc als Ursache der Katastrophe?

Das Ringen mit dem Tod wird breiter und plastischer als bei Eilhart ausgefiihrt:
Tristan verfdrbt sich und verliert seine Kraft, er magert ab, es werden Krauter gesam-
melt, Wurzeln zerstampft, der Gestank der Wunde ist grof3, doch kein Arzt kann ihm
helfen (ebd. V. 2349); die Rettung kann nur von Isolde I kommen (ebd. V. 2406-
2410). Das muss irritieren: Denn wahrend bei Eilhart die blonde Isolde Heilerin der
Moroldwunde ist, wird in der Saga die problematische Doppelrolle Isoldes als Ge-
liebte und Heilerin entschdrft und die irische Konigin Isolde zur zauberkundigen
Heilerin gemacht. Andererseits ist im Fragment Douce eindeutig davon die Rede,
dass die blonde Isolde einst Tristans Wunde heilte (ebd. V. 2492). Jedenfalls passen
Tristans Lendenwunde und Heilung durch die Geliebte wunderbar zusammen, wenn
man ersteres als eine Art symbolische Kastration liest, die nur durch die Liebespart-
nerin geheilt werden kann.

11.2.2 | Der grant irrur der Ehefrau als Movens der Segelliige

Heimlich ldsst Tristan Kaedin holen, doch Isolde II bemerkt das und versteckt sich
aufierhalb des Zimmers hinter der Wand, genau an der Stelle des Bettes, um zu lau-
schen. Die Ehefrau erfdhrt so von der Geliebten und vom geplanten Botendienst ih-
res Bruders Kaedin: Das Wissen der Gattin um Isolde I ist hier also (anders als bei
Eilhart) erzahllogisch plausibilisiert. Der todwunde Tristan tragt Kaedin auf, die iri-
sche Isolde an die Freuden ihrer vollkommenen und wahren Liebe (Thomas: Frag-
ment Douce, V. 2491: amur fine) zu erinnern, an den Minnetrank, mit dem sie ihren
Tod (ebd. V. 2498: nostre mort) getrunken hatten, daran, dass beider Liebe und Ver-
langen (ebd. V. 2507: nostre amur, nostre desir) kein Mensch trennen konnte - und
dann hort die Ehefrau das Bekenntnis Tristans: »Seither hatte ich keine Liebe fiir ir-
gendeine andere, auch Eure Schwester kann ich nicht lieben, weder sie noch eine
andere werde ich lieben konnen, solange ich die Konigin lieben werde« (ebd. V.
2521-2524). Tristan will die Rettungsaktion vor seiner Ehefrau verheimlicht wissen,
seine Geliebte solle sich, wenn sie komme, als Arztin ausgeben. Die Zeichenverein-
barung ist dieselbe wie bei Eilhart: Ein weifles Segel, wenn Isolde mitkommt, ein
schwarzes Segel, wenn sie nicht an Bord ist.

Doch die Ehefrau, hinter der Wand verborgen, hat alles gehort. Die breit gefiihrte
»memoria« der Liebesgeschichte aus Tristans Mund selbst und sein Bekenntnis, seine
Ehefrau nie geliebt zu haben, motivieren plausibel die Segelliige. Zusatzlich warnt
ein Erzdhlerkommentar vor der Rache eifersiichtiger Frauen: »Der Zorn einer Frau ist
zu flirchten, jeder Mensch muf} sich sehr davor hiiten, denn dort, wo sie am meisten
geliebt hat, dort wird sie sich am schnellsten rdchen« (ebd. V. 2595-2598). Und so
hat auch Tristans Ehefrau sehr grofen Zorn und wiinscht sich grausam zu rachen:

El [Isolde Il] quer en ad mult grant irrur, In ihrem Herzen hat sie dariiber sehr grofen Zorn,

Que ele ad Tristran tant amé, denn sie hat Tristran so sehr geliebt,

Quant vers altre s’est aturné; wdhrend er sich einer andern zugewendet hat;

[-..] [..]

Mais tres qu ele aise en avra, aber sobald sie eine bequeme Gelegenheit dazu haben wird,
Trop cruelment se vengera |[...] wird sie sich zu grausam rachen [...]

(Zorn und Rache als Motivation der Segelliige; Thomas: Fragment Douce, V. 2612-2614; 2619 {.)

Auch bei Thomas reagiert Isolde I im gewtiinschten Sinn, als sie Tristans Ring sieht
und von seiner todlichen Giftwunde hort. Hier allerdings steht die treue Ratgeberin
Brangdne der verzweifelten Isolde zur Seite und man beschlief3t nach qualvoller Un-

183



Segelliige und Liebestod

terredung, mit Kaedin zu Tristan zu segeln; heimlich schleichen sich die beiden
Frauen in der Nacht durch ein Hintertiirchen in der Mauer davon. Sprechende Natur-
metaphorik und verhdngnisvolle Verkettungen weisen auf das kiinftige Unheil (vgl.
Nanz 2010, S. 77): Denn kurz vor dem Ziel dreht der Wind, ein furchtbares Unwetter
zieht herauf, das Beiboot wird durch eine Woge zertriimmert. Nahe an Land kommt
zudem eine Flaute, so dass Isolde und Kaedin die Kiiste nicht ganz in der von Tristan
gesetzten Frist von 40 Tagen erreichen, jedoch mit gehisster weifler Fahne. Bei Tho-
mas ist es dann Tristan selbst, der seine Ehefrau fragt, und genau wie bei Eilhart liigt
Isolde IT hinsichtlich der Segelfarbe, hier jedoch wegen ihrer groffen Hinterlist (grant
engin; Thomas: Fragment Douce, V. 3013; vgl. dazu auch Nanz 2010, S. 77). Die Se-
gelliige ist also bei Thomas gleich mehrfach plausibilisiert.

[Tristan:]

»Or me dites quel est le tref«. »Dann sagt mir, wie ist das Segel?«

Co dit Ysolt: »Jol sai pur veir: Darauf sagt Ysolt: »Ich weiff es mit Sicherheit.
Sachez que le sigle est tut neir«. Wiflt, da das Segel ganz schwarz ist«.

[-] [...]

Dunc a Tristran si grant dolur Da hat Tristran einen so grofien Schmerz,

Unques n’out ne n’avrad maiir, niemals hatte er noch wird er einen gréferen haben.
E turne sei vers la paret, Und er dreht sich zur Wand,

Dunc dit: »Deus salt Ysolt e mei! dann sagt er: »Gott errette Ysolt und mich!

Quant a moi ne volez venir, Wenn Ihr nicht zu mir kommen wollt,

Pur vostre amur m’estuet murrir. muf ich aus Liebe zu Euch sterben.

Jo ne puis plus tenir ma vie; Ich kann mein Leben nicht ldnger halten.

Pur vus muer, Ysolt, bele amie. Euretwegen sterbe ich, Ysolt, schone Freundin.
N’avez pité de ma langur, Thr habt kein Erbarmen mit meinem Leiden,

Mais de ma mort avrez dolur. aber iiber meinen Tod werdet Ihr Schmerz empfinden.
Co m’est, amie, grant confort Das ist mir, Freundin, ein grofer Trost,

Que pité avrez de ma mort«. daf Thr Erbarmen haben werdet mit meinem Tod«.
»Amie Ysolt« trei fez a dit, »Freundin Ysolt« hat er dreimal gesagt,

A la quarte rent Uespirit. beim vierten Mal gibt er den Geist auf.

(Segelliige und Tod Tristans; Thomas: Fragment Douce, V. 3024-3026; 3029-3042)

Als Isolde I die Nachricht von Tristans Tod hort, kann sie vor Schmerz kein Wort her-
vorbringen (Thomas: Fragment Douce, V. 3072). Sie geht in den Palas und sieht den
Leichnam, sie bedauert, nicht rechtzeitig gekommen zu sein. Es sei nicht recht, ldn-
ger zu leben, wenn Tristan aus Liebe zu ihr tot ist. Selbst wenn sie ihn nicht hatte
heilen konnen, hdtten sie doch beide wenigstens gemeinsam sterben konnen (Tho-
mas: Fragment Sneyd, V. 3106). Isolde presst sich an die Leiche Tristans und stirbt:

[Isolde:]

»Pur mei avez perdu la vie, »Meinetwegen habt Ihr das Leben verloren,

E jo frai cum veraie amie: und ich werde handeln wie eine wahre Freundin:
Pur vos voil murir ensement«. Euretwegen will ich gleichfalls sterben«.

Embrace le e si s’estent, Sie umarmt ihn und streckt sich hin,

Baise li la buche e la face kiiffit ihm den Mund und das Gesicht

E molt estrait a li l’enbrace, und ganz eng an ihn geprefit umarmt sie ihn,
Cors a cors, buche a buche estent, Leib an Leib, Mund an Mund streckt sie sich aus,
Sun espirit a itant rent, ihren Geist gibt sie sogleich auf

E murt dejuste lui issi und stirbt so neben ihm

Pur la dolur de sun ami. aus Schmerz um ihren Freund.

Tristrans murut pur sun desir, Tristran starb an seinem Verlangen,

Ysolt, qu’a tens n’i pout venir. Ysolt daran, daR sie nicht rechtzeitig zu ihm kommen konnte.
Tristrans murut pur sue amur, Tristran starb an seiner Liebe

E la bele Ysolt pur tendrur. und die schone Ysolt aus zartlichem Mitleid.

(Tod Isoldes an der Seite Tristans; Thomas: Fragment Sneyd, V. 3111-3124)



Thomas: Eine »catena fatalisc als Ursache der Katastrophe?

Worstbrock (2004) sieht den Tod Tristans als Ergebnis einer >catena fatalis<: »Das Ver-
hangnis kommt weder schon durch die launische Witterung, die mit dem Schiff und
der verzweifelten Isold ihr Spiel treibt, zum Zuge noch allein durch die lauernde In-
trige der Weifshand, vielmehr wird es erst ermoglicht durch die konspirierende Ver-
flechtung der beiden« (S. 242).

Isolde II rdcht sich in der Thomas-Version der Saga noch iiber den Tod hinaus,
wenn sie Tristan und Isolde auf verschiedenen Seiten der Kirche begraben ldsst, so
dass sie zumindest im Tod getrennt seien. Doch »es geschah, daf eine Eiche oder ein
anderer Baum aus jedem der beiden Graber emporwuchs, so hoch, daf sich das Ast-
werk iiber der Kirchenspitze verflocht, und daran kann man sehen, wie grof} ihre
Liebe war« (Saga, Kap. 101, Ubersetzung Uecker 2008, S.125). Bonath (1985) be-
zweifelt allerdings, dass die Baumvariante aus »Griinde[n] des Geschmacks« (S. 396)
wirklich auf Thomas zuriickgeht, doch sei dann schwer zu erkldren, wie Bruder Ro-
bert zu diesem Schlussabschnitt gekommen sei.

Fazit: Der Tod von Tristan und Isolde ist bei Eilhart und Thomas Konsequenz von
Giftwunde und Segelliige. Bei Eilhart wird Tristan als Helfer bei einem Ehebruch
durch zwain vergifften spiessen todlich verwundet, bei Thomas erhalt Tristan die
Giftwunde als Racher eines Frauenraubs. Unmittelbare Ursache seines Todes ist je-
doch jeweils die Liige der betrogenen Ehefrau, die verhindert, dass die Geliebte ihn
heilt. In beiden Féllen stirbt die blonde Isolde wegen ihres grofien Schmerzes um den
toten Tristan diesem auf der Bahre nach. Nur sie also stirbt einen »echten« Liebestod;
Tristans Todeswunde ist dagegen einer fremden Liebesgeschichte geschuldet, erst
Isoldes Sterben bindet seinen Tod endgiiltig in die Passion zuriick. Das gesellschafts-
gefihrdende Argernis der durch den Minnetrank gewirkten unbedingten Liebe ist
mit beider Tod nicht zu Ende: Rose und Rebe, die aus den Toten wachsen, verschlin-
gen sich ineinander, so dass man sie nicht voneinander trennen kann.

185



186

12 Unvereinbares vereinen?
Konig Artus und Tristan

Der Erec Chrétiens bzw. Hartmanns ist mehrfach als eine Art >Anti-Tristan« gelesen
worden (vgl. Haug 1997b, S.184), als Antwort auf den mindestens seit 1150 zirku-
lierenden Tristanstoff. In den sogenannten klassischen Artusromanen ist Konig Ar-
tus (im Unterschied zur Pseudohistoriographie) nicht mehr kriegsliisterner Feld-
herr, sondern reprasentiert einen statischen Normhorizont hinsichtlich eines hofi-
schen Wertekatalogs. Der Erec ist ein »positiver Gegenentwurf« (zum Tristan), der
die »Vereinbarkeit von Ehe, Landesherrschaft, Rittertum, Gesellschaft und indivi-
dueller, gegenseitiger Liebe propagiert« (Glauch 2005, S. 36). Denn das verligen im
Erec, knappes Zitat der Liebespassion im Tristan, wird iiberwunden, am Ende befin-
det sich der Protagonist in wunderbarer Balance zwischen ehelicher Liebe und
Herrscherpflichten. All dies ist im Tristan anders: Weder kann die Passion iiberwun-
den werden - sie reicht ganz im Gegenteil iiber den Tod hinaus (Stichwort Rose und
Rebe) - noch geht es iiberhaupt um eheliches Fehlverhalten, Thema ist die gesell-
schaftsgefdhrdende Ehebruchsliebe: »Unlike the Arthurian hero,Tristan cannot re-
concile chivalry and love, which last in Tristan is antisocial« (McDonald 2002,
S.155).

Was also hat Tristan mit Artus zu tun (so die Frage von Mertens 1996, S. 365)?
Haug (1997b) formuliert das Problem wie folgt:
Am Beginn der Geschichte des hochhoéfisch-mittelalterlichen Romans stehen sich zwei Typen,
oder genauer: ein Typus und ein Einzelwerk gegeniiber, die fast in jeder Hinsicht verschieden
sind: der arthurische Roman und der Tristan - verschieden in Hinblick auf die Entstehung,

verschieden in ihrer Bauform, in ihren thematischen Konzepten und auch in ihrer Wirkungs-
geschichte (S.184).

Artus spielt in vielen mittelalterlichen Tristanromanen eine Rolle. Es ist bezeich-
nend, dass Tristan zum Beispiel in Ulrichs von Zatzikhoven Lanzelet zwar selbst als
Artusritter auftritt, doch eben nur als »Auflenseiter« (vgl. Dietl 2007, S.35). Denn
Tristans Liebe zu Isolde ist auch hier ein Storfaktor, der einer vollgiiltigen Integration
Tristans in die (arthurische) Gemeinschaft im Wege steht.

12.1 | Artus bei Gottfried und Thomas: Hofischer
Normhorizont und Riesenkampfer

Bei Gottfried gibt es drei knappe Verweise auf Artus. Anldsslich Markes Maienfest in-
nerhalb der Elternvorgeschichte (siehe Kap. 3.1.2) erscheinen auch Ritter von dem
kiinicriche z’Engelant (V.530); das Fest selbst wird wie ein arthurisches Hoffest be-
schrieben, es ist »characterized by courtliness and revelry« (McDonald 2002, S. 149).
Deutlicher ist der Bezug zu Artus in der Schilderung des Gesellschaftswunders in der
Minnegrotte (siehe Kap.7.2.1.3). Der dritte Bezug: Der Vater der irischen Isolde ist
der Konigssohn Gurmun, der was geborn von Affrica (V. 5883). Nach Geoffreys His-
toria Regum Britanniae wurde dieser gegen Ceredic zu Hilfe geholt, den fiinften
Nachfolger von Artus (vgl. Dietl 2007, S. 43 {.; Stevens 2000, S. 420). Artus gehort bei
Gottfried also offenbar der Vergangenheit an, Tristan der postarthurischen Zeit - und

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 12, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Artus bei Eilhart: Die Wolfeisen-Episode

so muss Konig Artus in der Grottenepisode sozusagen zwangsldufig hinter dem pro-
tagonistischen Paar zuriickbleiben.

Auch Thomas ldsst Artus in einer unhoéfischen Vorzeit agieren, Tristan gehort der
nacharthurischen Zeit an. Denn Tristan kdmpft und siegt nach seiner Hochzeit mit
Isolde II gegen den Neffen eines Riesen, gegen den einst Artus kdmpfte und siegte.
Thomas’ Erzdhlung von Artus und dem Riesen mit dem Bartmantel stammt von
Geoffrey bzw. Wace (vgl. Mertens 1996, S.368; Glauch 2005, S.42; Stevens 2003,
S.224): Der Riese Orguillos, der von Afrika auszog, um Fiirsten und Konige heraus-
zufordern, machte aus den Bdrten der Besiegten einen Mantel und forderte dann
auch den Bart von Artus, der jedoch wollte lieber kimpfen (Thomas: Fragment
Sneyd, V. 715-748). Das Abschneiden und die Ubergabe von Haaren sind »Zeichen
der Unterwerfung unter die Gewalt eines andern« (Schmidt-Wiegand 2012, Sp. 638).
Der arthurische Kampf mit dem Riesen geht fiir Artus gut aus, er nimmt dem Riesen
Mantel und Kopf (Thomas: Fragment Sneyd, V. 778). Thomas prdsentiert Artus also
»as a giant-killer of an earlier generation« (McDonald 2002, S. 157). Doch der Erzih-
ler distanziert sich dann von dieser Vorgeschichte, wenn er sagt: »Dies gehort nicht
zu meiner Materie« (Thomas: Fragment Sneyd, V. 781) und seinen Bericht mit der
Verwandtschaft des »arthurischen< und des stristanschen« Riesen rechtfertigt. Die Pa-
rallelisierung der beiden Riesenkdmpfe dient bei Thomas der Superiorisierung Tris-
tans: Denn Artus war zumindest in seiner Zeit der hochste Konig, was Land und
Uonur betraf (ebd. V. 743), er war Herrscher iiber die anderen (ebd. V. 750). In der
Forschung wurde von einer »Imitatio Arthuri< gesprochen: »Indem Tristan eine Gene-
ration spater die gleiche Heldentat wie Artus begeht, wird er zum neuen Leitbild der
Ritterschaft und des Hofischen« (Mertens 1996, S. 368).

Bei Gottfried und Thomas spielt Artus auf Handlungsebene keine grofie Rolle, da-
gegen in den sogenannten »spielmadnnischen« Versionen, in denen er innerhalb eines
schwankhaften Settings erscheint. Das zeigt im Folgenden Eilharts Wolfeisen-Epi-
sode, die bei Gottfried und Thomas fehlt.

12.2 | Artus bei Eilhart: Die Wolfeisen-Episode

Diese Episode bildet das erste der Riickkehrabenteuer, in denen Tristrant in unter-
schiedlichen Verkleidungen Isalde I heimlich trifft (siehe Kap. 10.3).

Dieses erste Abenteuer ist folgendermafien kontextualisiert. Als nach vier Jahren
die Wirkung des Minnetranks nachlésst, wollen die Liebenden sofort aus dem unge-
liebten Waldleben in die hofische Welt zuriick. Tristrant iibergibt Isalde an Marck,
er selbst geht zundchst in die Bretagne an den Artushof, wo er mit Walwan Freund-
schaft schliefit. Walwan arrangiert das erste Wiedersehen von Tristrant und Isalde.
Hierzu wird ein Jagdausflug angesetzt in einem Wald, der Artus, aber auch Marck
gehort. Artus’ Jagdgesellschaft, darunter Tristrant, jagt einen Hirsch, Walwan bittet
listig die Jdger, den Hirsch in Richtung von Marcks Hof zu treiben. Die Jagd wird auf
diese Weise verzogert, so dass man am Abend gezwungen ist, in der nahe gelege-
nen Residenz Tintanjol Quartier zu beziehen (Eilhart, V. 5374-5409). Artus und
Marck schlieflen einen befriedenden Rechtskontrakt (ebd. V. 5462-5479), denn
Marck befiirchtet durch Tristrants Anwesenheit Schande. Dennoch schleicht Tri-
strant des Nachts heimlich zu Isalde. Es gibt nur einen gemeinsamen Schlafsaal, die
Gaste und das Konigspaar schlafen in einem Raum, Marck und Isalde etwas abseits
und getrennt voneinander. Marck ist misstrauisch und stellt Tristrant eine gefdhrli-

187



188

Unvereinbares vereinen? Konig Artus und Tristan

che Falle: Ein Wolfeisen wird im Saal platziert, ein Balken mit scharfen Eisen; wenn
sich Tristrant im Dunkeln daran verletzt, will Marck ihn toten (ebd. V. 5506-5515).
Tatsdchlich schneidet sich Tristrant, er setzt den Weg zu Isalde jedoch fort, bleibt
allerdings dort wegen seiner Verletzung nicht lange und blutet dann auf seiner ei-
genen Schlafstatt alfs ain schwin (ebd. V. 5555). Als Tristrant klagt, hort das Wal-
wan, er fragt nach und klagt dann selbst so laut, dass alle es horen, die Sache wird
also offentlich gemacht. Man berat sich mit Artus, alle sind sich einig, Tristrant zu
helfen, wichtiges Stichwort ist hierbei die triuwe (ebd. V. 5592 f.). Der Artusritter
Keie ersinnt eine List, die darauf hinauslduft, dass am Ende alle Artusritter verletzt
sind; sie stoflen sich gegenseitig in die Falle und horen nicht eher auf, bis alle
Schnittverletzungen davon getragen haben. Tristrants Missgeschick wird also durch
Vervielfachung verhiillt. Nur der listige Keie schleicht sich beiseite, Walwan stof3t
ihn jedoch in das Wolfeisen und Keie schreit laut auf (ebd. V. 5625-5629). Marck
wacht auf, er ist zornig iiber das wilde Toben und Artus gibt vor, er kdnne seine Rit-
ter nicht ziigeln, auch zu Hause wiirden sie sich so auffiihren (ebd. V. 5647-5651).
Daraufhin ist Marcks Zorn verraucht, man legt sich wieder schlafen, Tristrant aber
schleicht sich ein zweites Mal zu Isalde und beide verbringen eine Liebesnacht. Am
Morgen verbinden die Artusritter ihre Wunden, Marck ist tief beschdmt, denn alle
Artusritter hinken. Artus und die Ritter kehren in die Bretagne zuriick. Obwohl Ar-
tus Tristrant Lehen und Eigen anbietet, lehnt dieser ab, er will weiterziehen (ebd. V.
5695-5697).

Artus als Solidarpartner Tristans: Die Wolfeisen-Episode mit den hinkenden Ar-
tusrittern hat durchaus burleske Ziige, doch wird im Grunde die Problematik kon-
kurrierender triuwe-Verpflichtungen verhandelt. Denn Tristrant hat vor der Episode
aufgrund seiner ruhmreichen Aventiuren ére am Artushof erlangt, Konig Artus und
Walwan halten ihn fiir den superioren Kampfer unter den Artusrittern und man ist
Tristrant gegeniiber zur Loyalitdt verpflichtet (vgl. Dietl 2007, S. 38). Als die Artusrit-
ter nach der von Walwan eingefddelten Hirschjagd bei Marck tibernachten wollen,
weist Artus darauf hin, dass Tristrant in Marcks Ungnade gefallen ist, er hat dessen
huld nit (Eilhart, V. 5412). Es kommt zu einem Rechtskontrakt zwischen den Koni-
gen. Marck verspricht: sie siillent all frid hon, / waf sie joch haben geton, / die mit im
her komen: / all vientschaft wirt ab genomen (ebd. V. 5425-5428). Artus verspricht:
wer uch icht lasterfs tu, / dafs tich dafs wol werd gebiist (ebd. V. 5478 f.). Dieser Rechts-
kontrakt steht kontrastiv zur Solidargemeinschaft der Artusritter, die deutlich akzen-
tuiert wird: getriilich (ebd. V. 5593) versichern Artus und seine Vasallen, Tristrant
beizustehen, ob sie davon gewunnen schaden oder fromen (ebd. V. 5588). Diese Bin-
dung der arthurischen Gemeinschaft dominiert in der Wolfeisen-Episode den Rechts-
kontrakt der Konige. Das Recht wird gebrochen, um ein Mitglied des Artuskreises vor
Schaden zu bewahren. Artus schiitzt eben nicht die ére von Marck, wie er verspro-
chen hat, sondern zeigt Solidaritdt mit dem Ehebrecher, er wird zum »Komplizen«
(Mertens 2005, S.252) Tristrants: Beihilfe zum Ehebruch, gestorter Rechtskontrakt
und destruierte Helden sind der Preis. Denn die Schlafsaalinszenierung provoziert
Artus’ Liige, seine Ritter nicht bandigen zu konnen, und es fliefst Blut, das aber nicht
Resultat heroischer Kampfe ist, sondern »Schauspielblut«. Alle Artusritter decken den
Ehebrecher Tristrant, sie leiden fiir ihn (wenn auch Keie gezwungenermafien): Am
Ende hinkt der gesamte Artushof. Mit der Verwundung Tristrants »ist sein Korper aus
dem ihn schiitzenden Kollektiv ausgesondert [...]. Indem alle Tristrants Wunde imi-
tieren, integrieren sie ihn wieder in den schiitzenden sozialen Korper der Artusge-
sellschaft« (Becker 2009, S. 283). »Die Liebe zur Frau des Konigs wird nicht als norm-



Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der Konig als Eidhelfer Isoldes und Marke als Mérder

widrig bekampft, sondern von der hochsten Instanz ritterlicher Ehre bestatigt« (Miil-
ler 1990, S.31).

Konkurrierende triuwe-Verpflichtungen sind ein wesentliches Thema zum Bei-
spiel im Nibelungenlied, in dem mehrfach das Dilemma konkurrierender triuwe-Bin-
dungen durchgespielt wird (vgl. Miiller 2015, S. 108-113). Nicht zufillig gibt es bei
Eilhart zu Beginn eine Gattungsansage, die ebenso auf den heldenepischen Horizont
verweist (vgl. Miiller 1990, S.21f.). Denn als Marck vorgestellt wird, heift es: ain
kiinig hie vor saf8 / ze Kurwdlsch, der hiefs Marck. / der kriegt starck (Eilhart, V. 60-
62). Erst nach der Ankiindigung, von den Heldentaten Tristrants erzdhlen zu wollen,
ist die Rede von den Liebenden und ihrem tddlichen Ende. Die Liebe ist so eingebun-
den »in die Geschichte eines Heldenlebens« (Mertens 1996, S. 370).

Bei Eilhart wird Konig Artus zum triuwe-Garanten der arthurischen Solidarge-
meinschaft, zu der auch Tristrant gehort (vgl. Mertens 2005, S.252). Die arthuri-
schen Reparationsleistungen in Sachen Tristrant miinden jedoch in eine profilzersto-
rende Burleske: Der Einbruch passionierter Liebe generiert bedrohliche Stérungen
der Ordnung im homosozialen Raum. Mertens (1996) spricht hinsichtlich des arthu-
rischen Tristan bei Eilhart von einer »Harmonisierungstendenz, die die zwei Welten
einander anndhert: Einerseits wird die magische Liebe hofisiert, der arthurische Hof
andererseits sozusagen »tristanisiert¢; die Solidaritdt der Tafelrunde mit dem vorbild-
lichen Minneritter Tristan beeintrachtigt die >verldssliche Lehres, die der >edle Konig
Artus< nach den Worten des Iwein-Prologs geben soll, ohne dass das diskutiert
wiirde« (S. 370).

12.3 | Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der Konig
als Eidhelfer Isoldes und Marke als Morder

Artus als Isoldes Eidhelfer bei Berol: Innerhalb eines geradezu aberwitzigen Set-
tings ist Konig Artus hier Eidhelfer beim doppeldeutigen Reinigungseid Isoldes (siehe
Kap. 6.2.2.3), den die Barone des Hofes fordern. Obwohl diese die Wahrheit um Tris-
tan und Isolde kennen und sagen, werden sie vom Erzdhler als felon (Berol, V. 3137)
abgewertet, als Verrdter ihres Herrn - sie kommen also dhnlich schlecht weg wie die
Bewacher Marjodo und Melot bei Gottfried. Isolde schldgt Artus als Gewdahrsmann
und Eidhelfer vor, sie ist sich Artus’ Wohlwollen gewiss (ebd. V. 3273), sie kennt son
corage (ebd. V. 3276) - und Artus ist gerne bereit, denn Isolde gilt als die Schonste,
als la plus bele / Qui soit de ci jusq’en Tudele (ebd. V. 3409). Er lasst Isolde als ein ihr
ergebener Streiter griifien, alle Wiinsche werde er erfiillen (ebd. V. 3540-3544). Alles
geht nach Plan, und die listige Isolde schickt einen Boten zu Tristan, um diesen in
ihren Plan einzuweihen (ebd. V. 3294-3312). Am Gerichtstag schwort Isolde - zwi-
schen Marke und Artus stehend, wobei diese sie an der Hand halten (ebd. V. 4184 f.)
- einen doppeldeutigen Reinigungseid auf die heiligen Reliquien: Sie habe nieman-
den zwischen ihre Schenkel gelassen aufler dem Aussdtzigen (= Tristan), der sich
zum Lasttier machte und sie durch die Furt trug, und Konig Marke, ihren Gatten
(ebd. V. 4205-4208). Die Rechtfertigung wird angenommen.

Isolde riickt durch die Aussdtzigen- bzw. Reittierlist in die Ndhe des iibelen wip,
das aus dem Schwank gut bekannt ist. Urbild hierfiir ist Phyllis, die Aristoteles als
Reittier (!) benutzt, eine Frau also, die die konventionellen Geschlechterrollen per-
vertiert, indem sie den Mann zum Narren macht. Auch in bildlichen Zeugnissen ist
Tristan teilweise als >Minnesklave¢, der durch die Liebe zu Schaden kommt, darge-

189



190

Unvereinbares vereinen? Konig Artus und Tristan

stellt (vgl. Frithmorgen-Voss 1975, S. 131 {.). Durchschaut also Artus die List nicht?
Er fordert Marke auf, nicht auf die verleumderischen Barone zu hoéren (Berol, V.
4141-4143); diejenigen, die nach der Rechtfertigung Isoldes diese noch weiter be-
zichtigen, will er hdngen lassen, sie verdienten zu sterben (ebd. V. 4152-4157). Mer-
tens (1996) sieht Artus’ Position in seiner »traditionellen Rolle als Wahrer des Rechts«
unbeschddigt, weil dieser »unwissend zum Bestdtiger der Liige« (S.366f.) werde.
Nach Dietl (2007) jedoch weifs Artus um die Liige: »Er, der iiber der Sache steht, hat
Verstdndnis fiir Yseuts Lage und ist fiir ein falsches Urteil zu gewinnen, solange es
die hofische Minne verteidigt. Er nimmt damit genau die Position ein, die bei Gott-
fried dem »>vil tugenthafte[n] Krist / [der] wintschaffen alse ein ermel ist« [...] zuge-
dacht ist« (S. 37).

Artus im Prosa-Tristan: Der Text (Inhaltsangabe bei Baumgartner 1975) ist wohl
in der ersten Halfte des 13. Jahrhunderts in Frankreich entstanden und verbindet den
Untergang des Artusreiches mit dem Tod des Liebespaares. Teilweise wird dabei auf
eine Entproblematisierung gesetzt, so ist zum Beispiel Marke negativ iiberzeichnet.
Er ist hier ein Brudermorder und versucht mehrfach, Tristan zu toten: Bereits die
Brautwerbung Markes um Isolde griindet in Markes Bestreben, Tristan in den Tod zu
schicken; ein weiteres Mal will er Tristan aus Missgunst auf dessen Erfolg tten, ein
drittes Mal verwundet er Tristan todlich mit einer Giftlanze, als er ihn mit Isolde in
deren Gemach erwischt. Tristan selbst ist der Prototyp eines hofischen Artusritters.
Die »Gegeniiberstellung des negativen Marc mit dem positiven Artus findet schlief3-
lich ihren Hohenpunkt im Mordanschlag Marcs auf Artus und der Ermordung Tris-
tans durch Marc« (Dietl 2007, S.41). Im Prosa-Tristan verdient Marke Isolde ganz
einfach nicht, Isolde liebt Tristan bereits vor dem Minnetrank und Tristan hat des-
halb zu Recht den Beistand des Artushofes (vgl. ebd.).

Fazit: Konig Artus spielt in den hofischen Tristanromanen von Thomas und Gottfried
eine untergeordnete Rolle. Die »spielmdnnischen¢ Versionen von Eilhart und Berol
zeigen ihn innerhalb eines schwankhaften Settings in einem zumindest nicht un-
problematischen Licht: Bei Eilhart bricht Artus in der Wolfeisen-Episode aufgrund
seiner triuwe-Bindung zu Tristan den Rechtskontrakt mit Marke; bei Berol ist er Eid-
helfer Isoldes im Rahmen ihres doppeldeutigen Reinigungseids.



13 Gender-Perspektiven

Die Gender-Forschung hat sich mit dem Tristan Gottfrieds teilweise intensiv ausei-
nandergesetzt. Mehr oder weniger Ubereinstimmung scheint darin zu bestehen,
dass zwar einerseits in »Gottfried’s world, men occupy all positions of political, so-
cial, and economic power« (Rasmussen 2003, S.138), dass aber andererseits Gott-
frieds Text einer »pro-feminine tradition« (ebd. S. 139) zugehdrt. Gottfrieds Entwurf
zeigt unzweifelhaft starke, aktive Frauen und iiberwindet damit nach Rasmussen die
klerikale Ideologie: »The agency and intelligent resolve shown by all the female figu-
res — Blanscheflur, Tristans’s mother; Princess Isolde and her mother, Queen Isolde;
Brangaene, Princess Isolde’s cousin and companion - stand in contrast to the domi-
nant medieval clerical ideology of feminine passivity and weakness« (ebd. S. 137).

Eine gut orientierende Zusammenschau (die vielleicht nicht in allen Punkten
iiberzeugt) liefert Uttenreuther (2009). Knapp skizziert sind ihre wichtigsten Ergeb-
nisse folgende: Die geschlechtliche Identitdt Tristans ist durch die »Doppelcharakte-
ristik als Heros und Ritter« (S. 268; siehe auch Kap. 3.3) gepragt, die Facetten dieser
hybriden Madnnlichkeit seien im Inkognito des Spielmanns versammelt (ebd.
S.268f.). Der Drachenkampf diene der »Glorifizierung des Heros«, doch verkorper-
ten ebenso Morgan- und Moroldkampf die »heroische Maskulinitdt« (ebd. S.272).
Tristans Listen und seine Schldue wie seine intellektuell-dsthetische Ausbildung ge-
horen dagegen zur ritterlichen Mannlichkeitskonzeption. Nach Uttenreuther sind
»Anzeichen der Briichigkeit des exklusiv maskulinen Universums« (ebd. S.270) in
Irland zu beobachten, weil die Frauen bei der Auffindung und Heilung des todkran-
ken Tristan sowie bei der Uberfiihrung des falschen Truchsess den aktiven Hand-
lungspart ibernehmen. Als dann die passionierte Liebe in den zuvor ausschliefilich
mannlichen Kosmos einbricht, geht es mit Tristan gewissermafien bergab, zuvor ist
aus patriarchalischer Sicht sozusagen noch alles in Ordnung. Im Rahmen der Braut-
werbung ist nach Uttenreuther die junge Isolde »von Bedeutung nur als Prestige-
und Tauschobjekt in feudal-politischen Beziigen«, man »holt sie zur Verschnung
von Irland und Cornwall sowie zur Wiederherstellung des Friedens am Markehof«
(ebd. S. 272), sie sei nur Mittel zum Zweck. Die Passion bedeutet unzweifelhaft Ver-
dnderung auf beiden Seiten mit entgegengesetzten Vorzeichen. Denn wahrend bei
Tristan eine sukzessive »Dekonstruktion« und »Demontage des idealen Helden«
(ebd.) zu beobachten ist, kann Isolde den angestammten weiblichen Aktionsraum
verlassen. Die passionierte Liebe biete so »Anldsse fiir ihre Emanzipation vom Ideal-
bild hofischer Weiblichkeit, das der Text vor dem Minnetrank von seiner Protagonis-
tin zeichnet« (ebd.). Zwar liefere die Hinwendung zur Weiffhand an und fiir sich die
Chance einer >Restitution¢ Tristans, doch werde diese durch die Minnebindung zur
blonden Isolde unterlaufen; je langer die Trennung von der Geliebten dauert, »desto
deutlicher manifestiert sich die Degeneration von Tristans Mdnnlichkeit und damit
Isoldes Bedeutung fiir deren Stabilitdt« (ebd. S. 273). Der »Verfall von Tristans iiber-
legener Mannlichkeitskonstruktion« (ebd. S.276) ist nach Uttenreuther am deut-
lichsten in der Gottesurteil-Episode markiert, wenn Isoldes Listen »quasi die »natiir-
liche« Ordnung der Geschlechter parodieren und die mannliche Superioritdt demon-
tieren« (ebd.). Uttenreuther resiimiert:

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 13, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

191



192

Gender-Perspektiven

Die Dekonstruktion von Tristans idealer Madnnlichkeitskonzeption durch die Passion steht in
Zusammenhang mit der Pervertierung von gattungsspezifischen Geschlechterdiskursen: Tris-
tans Mdnnlichkeitskonstruktion bis zum Minnetrank ist eine monologische iiber die homoso-
ziale Bindung und dessen beférdernde Liebe und konstituiert sich - vergleichbar mit der alt-
franzosischen chanson de geste — ausschlieflich unter Mannern (S. 275).

Irland als >woman’s space<: Augenmerk legte die Forschung vor allem auf den
Schauplatz Irland, denn Irland »is constructed as woman’s space« (Sterling-Hellen-
brand 2001, S. 168). In Gottfrieds Irland verlassen die Frauen den traditionellen Dop-
pelstatus der Frau, die in einer mannlich dominierten Hierarchie einen unteren Platz
einnimmt, aber dennoch fiir das Funktionieren des patriarchalischen Systems, etwa
hinsichtlich der Sicherung der Erbfolge, unentbehrlich ist. In literarischen Texten um
1200 ist die weibliche Rollentiberschreitung iiberwiegend negativ sanktioniert, der
Frau ist nur ein duflerst begrenzter Aktionsraum zugedacht. Das ist in den Irlandsze-
nen anders. Denn in der Gerichtsszene, als der betriigerische Truchsess entlarvt wird
(siehe Kap. 4.2.2.3), erscheinen die drei Frauen - Mutter und Tochter Isolde sowie
Brangdne - »as the guiding stars or moon for Tristan and offer him salvation - and
political power and influence at the same time« (Classen 2004, S.43f{.; zur treuen
rconfidente« Brangdne bzw. den »triangular connections« zwischen dem Liebespaar
und der Vertrauten vgl. Deist 1995 sowie Deist 2003, S. 96-107). Nicht Konig Gurmun
verantwortet den glinstigen Ausgang, es ist seine Ehefrau. Classen (2004) stellt he-
raus, dass in der Gerichtsszene »the honor of the entire kingdom is at stake, and it is
the queen alone who can win the legal battle against the steward« (S. 50).

Die irische Konigin (also Isoldes Mutter) ist nach Rasmussen (2003) »portrayed as
a shrewd political leader and diplomat without any detectable skepticism, cynicism,
or hostility on the narrator’s part« (S.139). Kellermann-Haaf (1986, S. 71) konsta-
tierte die »ungewdhnlichen Befugnisse« der Konigin. Diese wird bei Gottfried immer
wieder als diu wise bezeichnet, was auch die magische Heilkunst mit einschlieft:
»Queen Isolde is an herbalist and physician second to none, a woman whose skills as
a healer are augmented by occult powers (clairvoyant dreams, the love potion).
These realms of knowledge are conventionally associated in fiction with (magical)
female power« (Rasmussen 2000, S. 43).

Bei Eilhart hatte die junge Isolde die problematische Doppelrolle als Heilerin und
Geliebte inne, die Mutter war nur fiir den Minnetrank zustandig; dies ist bei Gottfried
(wie auch in der Saga) entschadrft, aus einer Figur werden zwei. Die beiden Isolden
sowie Brangdne reprdsentieren, als Dreiheit verstanden, nach Caples (1975, S.174)
»the Celtic Triple Goddess« und zwar hinsichtlich magischer Heilkunst, mantischer
Wahrtrdume und Liebesthematik (vgl. S. 173; zur keltischen Flussg6ttin Matrona als
vor-indoeuropdischer mythischer Gestalt vgl. weiterfithrend Loomis 1956, S. 123 1.).
Die Handlungen in Irland zur Rettung des Helden gehen von den Frauen aus: »Even
the hero, Tristan, owes everything to the queen’s intelligence, skill, and resolve«
(Rasmussen 2003, S. 142). Die Episoden, in denen die irische Konigin eine Schliissel-
rolle besitzt, umfassen 4300 Verse, also mehr als ein Fiinftel von Gottfrieds Torso
(vgl. ebd.). Strasser (1990) sieht in den drei Isolden »mdannliche Wiinsche und
Angste, Phantasien und Traumata in einem metafiktiven Frauenbild in eins [ge]
mischt« (S. 76).

Wenn man annimmt, dass die beiden Isolden (und Brangdne) eigentlich der kelti-
schen Anderwelt zugehoren, liegen zwangsldufig Uberblendungen von Gender-Dis-
kursen vor: In Irland dominiert das Register der irischen Feenwelt bzw. des Feenmar-
chenschemas (zum keltischen Feenmarchen bzw. dessen Segmentierung in neun



Gender-Perspektiven

Handlungsschritten vgl. Simon 1990, v.a.S.37-40), in dem die handlungsbestim-
mende Rolle die Frau (Fee) und nicht der Mann hat, der hier von ihrer Gunst ab-
hangt. Classen (2004) konstatiert, dass »twelfth-century Irish society provided sur-
prisingly much free space for (noble) women, which in turn finds its expression in
contemporary literary sources« (S.52). In Gottfrieds Tristan ist der Konigin »Feenpo-
wer¢ als superiores politisch-pragmatisches Potential codiert und rationalisiert. Es
scheint nahezuliegen, den Begriff »Matriarchat« anzusetzen, doch entbehrt dieser be-
kanntlich einer anerkannten wissenschaftlichen Definition.

»discourse of male love at court«: Ausgesprochen kritisch zu betrachten sind Un-
tersuchungen, die von homosexuellen Neigungen der mannlichen Figuren (Marke,
Marjodo) ausgehen. Krohn (1979) sprach von einer »unmissverstdndlich homoeroti-
sche[n] Komponente« (S.370) im Verhaltnis zwischen dem Kdnig und seinem Nef-
fen, Gruenter (1964) von einem »erotischen Anziehungszauber« (S.115), Palmer
(1996) im Rahmen seines psychoanalytischen Ansatzes von »Marke’s homoerotic
relationship with Tristan« (S.27). Diem (1999) weist dagegen zielfiihrender darauf
hin, dass Gottfrieds Tristan »einen Beitrag zur Rekonstruktion der Andersartigkeit
von Beziehungsmodellen« (S. 55; knapper Forschungsiiberblick S. 51, Anm. 27) lie-
fern konne. Ahnlich argumentiert Jaeger (1989), der in seiner Untersuchung realer
Freundschaftsbeziehungen von Mainnern in europdischen Konigshdusern zum
Schluss kommt, dass diese durchaus korperlichen Beziehungen einem nicht-sexuel-
len »discourse of male love at court« (S. 190) zugehoren:

The Kkiss, the embrace, the expression of fervent love, either written, spoken or versified, com-
prised a language of favor at court that is distorted when described as >homosexuals, that in
fact is distorted when regarded by modern sensibilities altogether, which have no words that
do not place a false construction on it. To think our way into that alien usage, we are forced to
imagine a non-libidinous eroticism, where all the elements of physical/amorous arousal are
present [...]. The cult of non-sexual male friendship was important within the political relati-
ons at court, in fact was a structuring ethic for those relations (ebd.).

193



194

14 Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim
und Heinrich von Freiberg

Vor allem in der alteren Forschung erfuhren die Tristanfortsetzungen von Ulrich
und Heinrich geringe Wertschdtzung als epigonale Machwerke bzw. missgliickte
Gottfried-Rezeption. Heute geht man davon aus, dass beide Texte eine je eigene
sinntragende Konzeption verfolgen, die allerdings Gottfrieds Minnekonzeption
zum Teil konterkariert. Die »vermeintlichen Spielverderber haben Gottfried nicht
etwa gar nicht verstanden, sondern sie haben ihn sehr gut verstanden« (Schulz
2004, S. 275).

14.1 | Ulrich von Tiirheim
14.1.1 | Uberlieferung, Datierung, Dichter, Génner

Ulrichs Fortsetzung ist zusammen mit Gottfrieds Text tiberliefert, und zwar in sieben
Handschriften vom 13. bis zum 15. Jahrhundert. Alle Textzeugen von Ulrichs Fas-
sung liegen im Verbund mit Gottfried vor, es gibt keine von Gottfried unabhéngige
Uberlieferung; fiir den zeitgendssischen Rezipienten stellte das gegenldufige Erzih-
len Ulrichs offenbar kein Problem dar. Als der verlisslichste Uberlieferungstriger gilt
die Heidelberger Handschrift H vom Ende des 13.Jahrhunderts (Strohschneider
1999, Sp. 31). Ulrichs Continuatio entstand um 1230 und umfasst in H 3730 Verse.
Der Dichter benennt sich in seinem Tristan als ich, von Tureheim Uolrich (Ulrich, V.
3598). Dieser Name erscheint in Augsburger Urkunden; Ulrich wird hiermit identifi-
ziert und stammt demnach aus einem schwadbischen Ministerialengeschlecht (Stroh-
schneider 1999, Sp. 28). Ulrich verfasste neben der Tristanfortsetzung auch den Ren-
newart und den Kliges, Texte, die »in einen literarischen Kommunikationszusam-
menhang in der Umgebung der staufischen Konige Heinrich (VII.) und Konrad IV.
[gehoren], welcher anscheinend in dem Reichsschenken und mafigeblichen konigli-
chen Berater Konrad von Winterstetten seine Mittelpunktsfigur hatte« (ebd.). Ulrich
nennt in seiner Fortsetzung diesen Konrad als Auftraggeber (Ulrich, V. 26). Quelle fiir
Ulrich ist Eilhart, das scheint Konsens der Forschung zu sein (anders jedoch Wachin-
ger 1975, S. 61, der »eher die Benutzung einer verlorenen franzdsischen Vorlage« an-
nehmen mdchte; Deighton 1997, S. 152, zieht »eine andere unbekannte Quelle« in
Betracht).

14.1.2 | Erzdhlkomplexe: Die Ehebruchsminne als unsin
und das elsternfarbene Reh

Ulrichs Text kniipft an Tristans Dilemma in Karke an und damit unmittelbar an Gott-
frieds Torso, der mit Tristans Rechtfertigungsmonolog beziiglich einer Heirat mit
Isolde II schliefit. 18 Verse widmet Ulrichs Prolog Gottfried: Der Erzadhler beklagt den
Tod von meister Gotfried (Ulrich, V. 4) und lobt dessen aufierordentliches dichteri-
sches Konnen, das andere Dichtungen iibertreffe (ebd. V. 9-13).

M. Schulz, Gottfried von Straf3burg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 14, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Ulrich von Tiirheim

Die ehebrecherische Liebe Tristans zur blonden Isolde wird bei Ulrich gleich zu
Beginn unmissverstdndlich als unsin diskreditiert. In einem inneren Monolog ver-
sucht sich Tristan zu disziplinieren, er will seinen Sinn nur noch auf die zweite
Isolde richten:

»Tristan, hore, ez ist genuc! unde gar din ere unerent.
Tristan, la den unvuc, la dim oheime

dez diu werlt niht ruchet sine Ysote da heime,

unde doch der sele vluchet. dem werden kunege Marke,
Tristan, la den unsin unde minne die von Karke,
unde tu die gedanke hin, diu dich ze nihte bestat |...].<

die dir din heil verkerent

(Die Liebe zu Isolde I als unvuc und unsin; Ulrich, V. 45-57)

unvuc und unsin meinen die Liebe zu Isolde I, die Hinwendung zu Isolde II ist da-
gegen positiv konnotiert; bei Gottfried war das genau umgekehrt:

Mit den Worten la disen blinden unsin (V. 19165) hatte Gottfrieds Tristan jeden Gedanken an
eine andere als die blonde Isolde zuriickgewiesen [...]. Ulrich verkehrt ihn ins Gegenteil, baut
ihn in eine Argumentation zugunsten allgemein akzeptierter Normen ein: Die Passion verstofit
gegen verniinftige Einsicht, gesellschaftliche vuoge und die Forderungen christlicher Ethik; sie
verletzt die Verpflichtung gegeniiber dem ndchsten Verwandten (oeheim, V. 53) (Miiller 1992,
S.534).

Tristan folgt seinem »better self« (Clason 2000, S. 33) und heiratet Isolde II. Kaedin ist
Brautwerber fiir seine Schwester, die Zustimmung der Eltern erfolgt aus dynasti-
schem Interesse, denn es geht darum, den ruhmreichen Helden Tristan als Verbiinde-
ten bis zu dessen tot (Ulrich, V. 189) am Hof zu behalten. Doch die Minne zur blon-
den Isolde ist in der Hochzeitsnacht noch gegenwadrtig, Tristans »Riickbesinnung auf
die ére hebt den Anspruch der Passion nicht einfach auf« (Miiller 1992, S. 535). Tris-
tan kann das Beilager nicht vollziehen, er denkt an die blonde Isolde, und der Erzdh-
ler vermutet, dass diese ihm als ihren Boten daz wunderliche minnen tranc (Ulrich,
V. 229) schickte. Nicht zufdllig folgt sofort eine explizite Warnung: Wer recht bei Ver-
stand ist, der solle zusehen, wie er vrou minne (ebd. V. 247) entkomme und sich der
waren minne (ebd. V. 250) zuwenden. Letzteres meint die Gottesminne, doch wird
das, im Gegensatz zu Heinrich von Freiberg (siehe Kap. 14.2), nicht weiter ausge-
fiihrt. Isolde I fiigt sich klaglos Tristan und der missgliickten Hochzeitsnacht: swas
ir tut, daz ist gut. / iwer mut, das ist min mut (Ulrich, V. 297£.). Als die Ehefrau Tris-
tan spdter daran erinnert, dass sie Kuss und Umarmung entbehrt, antwortet Tristan
mit einer Liige: Er habe Gott gelobt, ein Jahr lang eine keusche Ehe zu fiihren (ebd.
V. 344-349).

Es folgt die Episode des >kithnen Wassers« wie sie in etwa aus Eilhart bekannt ist,
eine »politische Angelegenheit von allgemeinem Interesse« (Miiller 1992, S.536).
Tristan reagiert mit der bekannten Verteidigung, dem Schonheitspreis und dem
»Hundeargument« (siehe Kap.9.2.3 und 9.3.2), es werden »Vertragsstrafe (Tristans
Leben) und Termin (sechs Wochen) bestimmt« (Miiller 1992, S. 536).

Das elsternfarbene Reh als >Uberdetermination: Neu im Unterschied zu Eilhart
ist die »Uberdetermination« (Schulz 2004, S. 271) der Riickkehr zur Geliebten. Denn
wdhrend einer Jagd lauft Tristan ein elsternfarbenes Reh zu, Liebesbote von Isolde I.
Aus einem Ohr wirft es einen Ring und einen Brief von Isolde in Tristans Schof mit
der flehentlichen Botschaft, dass sie vor Liebesverlangen sterben miisse, wenn er
nicht bald zuriickkomme (Ulrich, V. 619). Als Kaedin den Brief liest, notigt er Tristan,

195



196

Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg

zu Isolde I zu reisen. Die Riickkehr zur Geliebten ist also »doppelt begriindet« (Schulz
2004, S.271). Kerth (1981) sieht in Ulrichs schwarz-weiftem Reh »the metaphorical
union of the bliss of Gottfried’s Minnegrotte and the darker side of the Tristanminne
which it is his task to reveal: the sail of the ship which brings Ysolde I to heal the
mortally wounded Tristan will be one of these colors« (S. 85).

Die Eltern von Isolde II reagieren mit Vorwiirfen, der Vater will Tristan wegen des
Ehrverlusts téten lassen (Ulrich, V. 726 {.). Ausgerechnet die Ehefrau bittet jedoch fiir
Tristan, es wird eine Riickkehrfrist von zwolf Wochen vereinbart. Isolde II versichert
Tristan ihre Liebe, und Tristan gesteht der Ehefrau seine Schuld: ich erkenne wol
mine schulde. / got gebe, deich dine hulde / noch verdienen muze, / so ich niemer ge-
leben muze / mit eren keinen lieben tac (ebd. V. 835-839). Schausten (1999) mochte
hier einen »von christlichem Gedankengut geprdgte[n] Tristan [sehen], der seiner
Frau gegeniiber seine Schuld eingesteht und Besserung bekundet« (S.229). Frohge-
mut zieht Tristan nach Tintajol nach hoher minnen lone / ze Ysot der lieht gemalen
(Ulrich, V. 8461.).

Riickkehrabenteuer - Tristan als gefdhrlicher Narr: Es folgen die aus Eilhart
bekannten Riickkehrabenteuer: Tristans Begegnungen mit der blonden Isolde, Aus-
sdtzigen-, Knappen- und Narrenepisode. Eilhart »hatte jedoch diese Sequenz (und
zudem die Pilgerepisode) in vier Cornwallfahrten des Protagonisten weit auseinan-
dergelegt, wahrend Ulrich sie zu Stationen einer einzigen Riickreise Tristans nach
Tintajol konzentriert« (Strohschneider 1991, S.79f{.). Danach vollzieht Tristan die
Ehe mit Isolde Weiffhand, ein weiteres Wiedersehen mit Isolde I gibt es nicht.

Die Narrenepisode bzw. das Narrenattribut der Keule ist gegeniiber Eilhart auffdl-
lig verdndert, denn hieraus ist in Ulrichs Text eine ausgesprochen gefdhrliche Waffe
geworden (vgl. Schausten 1999, S.242; McDonald 1988, S.130). Der Narr ist fiir
seine Feinde bzw. die Hofgesellschaft lebensbedrohlich und verbreitet Angst und
Schrecken: Tristan gibt Antret einen Hieb, so dass dieser bewusstlos und blutiiber-
stromt niederstiirzt (Ulrich, V. 2549 f.; 2563); er schldgt Melot ein Auge aus, holt mit
der Keule zu einem wuchtigen Schlag gegen Marke aus, der daraufhin flieht (ebd. V.
2752-2755), und er totet schlieflich Pleherin (ebd. V. 2783), »denjenigen seiner
Feinde also, der am erfolgreichsten gegen seine Liebe zu Isolde intrigiert hatte«
(Schausten 1999, S. 242). Doch bleibt das ohne Folgen, der Narr kann fliehen: »Mit
Hilfe des Narrenattributes erlaubt Ulrich den Liebenden somit, Rache zu nehmen an
einer Gesellschaft, die versucht hatte, diese Liebe zu zerstoren« (ebd., S.242). Des
Erzdhlers Entriistung tiber die Narrenkleidung: er tet, des ich niht tete: / der mich der
dinge bete, / di mir vugeten unreht lebn (Ulrich, V. 2501-2503) geht an den Bedingun-
gen der Ehebruchsliebe vorbei, denn das Liebesgliick der Protagonisten ist gerade an
die Narrenrolle gebunden. Wahrend fiir Miiller (1992) die Verkleidungen keinen Ab-
stieg signalisieren: »Nirgends ist Tristans Identitdt gefdhrdet, nirgends drohen ernste
Konflikte« (S.537), sieht das zum Beispiel Becker (2009) anders: »Mit seiner Ver-
wandlung zum Narren erniedrigt er sich sowohl sozial wie auch kdrperlich [...]. Der
Held wird so wahrhaft zum Minnetoren« (S. 293).

Im Rahmen der Narrenepisode, die Tristan und Isolde ndchtliches Liebesgliick ge-
stattet, werden sie von dem Neider Antret im Bett entdeckt. Marke will das Liebes-
paar verbrennen lassen, Tristan kann entkommen, Marke will daraufhin Isolde le-
bendig begraben. Als ihm der Hofrat aus politischen Griinden davon abrat, weil es
der krone [...] nicht gezeme (Ulrich, V. 2827), gibt Marke schnell nach und will sogar
in Zukunft Isolde vor iibler Nachrede schiitzen. Es »dominieren bis zuletzt die Inte-
ressen der Institution« (Miiller 2007, S. 444).



Ulrich von Tiirheim

Kaedin als >Tristanimitator« Es folgt die Nampotenis-Episode, die wiederum aus
Eilhart bekannt ist: Tristan hilft seinem Freund und Schwager Kaedin bei einem Lie-
besabenteuer mit einer verheirateten Frau. Die Sache endet fiir die Liebesabenteurer
und den betrogenen Ehemann katastrophal, denn Nampotenis und Kaedin sterben,
und Tristan ist durch eine vergiftete Lanze tddlich verwundet. Das motiviert die Se-
gelliige (siehe Kap. 11). Bei Ulrich wird Isolde II wegen ihrer Liige vom Erzadhler
scharf verurteilt: sie tet niht wol (Ulrich, V. 3388) heift es da und: grozze sunde Ysot
erwarp (ebd. V. 3394). Als Marke von dem Zaubertrank erfdhrt, beklagt er den Tod
des Liebespaares und versichert, dass, wenn beide noch lebten, er ihnen alles ge-
wdhren wiirde (ebd. V. 3463-3465). In zwei Sargen iiberfiihrt Marke das Liebespaar
nach Cornwall und ldsst die beiden im Kloster der Konigssippe beerdigen. Am Ende
des Textes wird wiederum der Minnetrank zum Thema. Denn Marke beteuert in der
Retrospektive, dass er noch von keinem so wolgelobetem man (ebd. V. 3579) wie
Tristan gehort habe, heite in das tranc der minne / niht braht uf unsinne (ebd. V.
3581 f.). Marke will fortan sein ritterliches lebn (ebd. V. 3673) in den Dienst Gottes
stellen, er ldsst ein Miinster mit den zwei Grabern in der Mitte errichten, und das
Wunder um Rosenstock und Weinrebe geschieht.

Der Szenenbestand ist also gut iberschaubar: Tristans Heirat mit Isolde II; >kiih-
nes Wassers; Schonheits- und Hundeargument; Wunderreh; Riickkehrabenteuer;
Nampotenis-Episode; Segelliige und Liebestod, Rosen- und Weinstock.

14.1.3 | Forschungsgeschichte: Vom »jammerlichen Notdach¢
zum »genau durchdachten Text¢

Die Fortsetzung Ulrichs ist sehr unterschiedlich beurteilt worden, wobei vor allem
die dltere Forschung asthetische bzw. intellektuelle Wertungen vornahm. Leitzmann
(1920) sprach von einem »jammerlichen notdach« (S. 120), Kerth (1979) von einem
»nicht allzutiefen geistigen Gehalt« und dem »anspruchslosen Niveau einer {ibertrie-
benen, in nahezu derb-spielmdnnischer Art dargestellten Sexualitét« (S. VII); Meiss-
burger (1954) kritisierte eine »seltsame Zerfahrenheit« (S. 51) und Wachinger (1975)
konstatierte eine »anstofierregende Primitivitdt der Handlung« (S. 61f.). Eine posi-
tive Sicht auf den Text setzte mit McDonald (1990, S.1f.) ein, der warnte, den Text
nur von seinem »epigonalen Status« her zu beurteilen. Clason (2006) nahm diese
Warnung als ein wichtiges Korrektiv »since it opens the works to well-deserved ap-
preciation in their own right« (S.17). Strohschneider (1991) konnte dann zeigen,
dass Ulrichs Fortsetzung »ein genau durchdachter, narrative Strukturen als Elemente
der Sinnkonstitution niitzender [...] Text« (S. 81) ist; der Erzahler entwirft »gleichsam
an der Logik der Tristanhandlung vorbei und abseits der Kommentare Gotfrits eine
eigenstdndige Deutung des Erzdhlten« (ebd. S. 82).

Forschungskontroversen entwickelten sich vor allem an der Frage, ob Ulrich die
Gottfriedsche Tristan-Minne relativiert. Nach Buschinger (1988) »tilgt Ulrich, im Ge-
gensatz zu seiner Vorlage und noch entschiedener zu Gottfried, alles, was der Tris-
tan-Stoff an revolutionirer Potenz enthilt, und interpretiert ihn in voller Uberein-
stimmung mit der gesellschaftlichen Moral« (S. 4). Grubmiiller (1985) sieht dagegen
keine »Relativierung der Tristan-Minne«, keine »Domestizierung von Gotfrids riskan-
tem Minneexperiment durch die Verherrlichung der Eheliebe in der Beziehung Tris-
tans zu Isolde WeifShand« (S. 340). Er begriindet dies mit den Erzdhler-Reflexionen
nach dem Minnetod des protagonistischen Paares, in denen diese »zum Muster aller

197



198

Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg

Liebenden, Isolde zum Vorbild an triuwe (V. 3428-3436, v. 3649 {.), Tristan zum Pa-
radestiick des hofischen Ritters« (S. 339) werden. Andererseits sieht auch Grubmiil-
ler eine »Exempelreihe fiir die verderblichen Wirkungen der Minne« (ebd. S. 344).

Es liegt also offenbar ein Widerspruch in Ulrichs Text vor: »Wenn Ulrichs Erzadhl-
konzept im warnenden Exempel von der verderblichen Macht der Minne liegt, wie
soll dann freilich dieses buoch der minnen zil werden, warum sollen gerade rehte
minnaere diese Geschichte lieben? Die beiden Anspriiche sind nicht zu vereinen«
(ebd. S.345). Miiller (1992) dagegen spricht von einem Kompromiss zwischen der
Faszination durch die Liebespassion und der eindeutig didaktischen Intention: Ul-
rich gibt »die minne, auch gegen die Gesellschaft, nicht auf, aber bindet sie an be-
sondere Bedingungen. Sie bleibt eingekapselte dventiure in der historia vom Helden
Tristan« (S. 540). Diese dventiure-Leistung sieht Miiller darin begriindet, dass Tristan
nach der Liebesnacht im Rahmen der ersten Wiederbegegnung, als er von Isolde Ab-
schied nimmt, bekraftigt, alles fiir sie tun zu wollen: Ysot, ich bin ze dime gebot, /
swie du gebutest, vrouwe min (Ulrich, V. 1848f.). Das aber »iliberfiihrt die Passion
(unsin) in ein geregelteres, weniger abweichendes hofisches Dienstverhaltnis« (Miil-
ler 1993, S. 537). Tristan heifit jetzt vrouwen ritter (Ulrich, V. 1950), der keiner ritter-
schaft (ebd. V. 1951) ausweichen darf (was dann die weiteren Riickkehrabenteuer
motiviert und legitimiert). Der hofische Frauendienst ersetzt die Passion; sind die
Abenteuer bestanden, kann der Held nach Hause zuriickkehren, denn neben dem
Frauendienst »ist fiir die Ehe durchaus Platz« (Miiller 1992, S. 538).

Tatsdchlich vollzieht Tristan nach Abschluss seiner Abenteuer als vrouwen ritter
endlich die Ehe mit Isolde II: vil suzze si samt lagen: / biz an Tristandes tot / nie man
ez wibe baz gebot (Ulrich, V. 3100-3102). Das Beilager mit Isolde Weiffhand ist also
nicht wie bei Eilhart als Racheakt Tristans an Isolde I im Rahmen der Aussatzigenlist
vermittelt, es erfolgt bei Ulrich gewissermafien folgerichtig und unproblematisch
nach dem Frauendienst fiir Isolde I. Der »Antagonismus von Passion, Frauendienst
und Ehe wird in ein Nacheinander iibersetzt: zeitliche und rdumliche Entzerrung soll
erlauben, die antagonistischen Anspriiche aufrechtzuerhalten« (Miiller 1992, S. 540).

Der Sonderregelstatus der Tristan-Minne wird deutlich auch in der Kaedin-Kassie-
Episode. Fiir andere ist die Nachahmung der Ehebruchsliebe offenbar tddlich, die
Ordnung wird wieder hergestellt, indem der Betrogene, Nampotenis, den Betriiger,
Kaedin, totet. Fiir Strohschneider (1991) ist deshalb

die Kaedinerzdhlung nicht nur einfach ein Kommentar zum Tristanroman, sondern zugleich
eine definitive Rezeptionsanweisung. Indem sie die letalen Folgen eines an dem Ehebrecher
orientierten imitatorischen Verhaltens vorfiihrt, setzt sie die Warnung vor einer identifikatori-
schen Rezeption der Tristangeschichte episch um und holt sie in diese selbst herein (S. 83).

Doch insgesamt ist Ulrichs Text trotz der »Strategien der Bewdltigung (Totenklage,
Bestattung im Hauskloster, Gebetssorge, Seelgerat), die das wunder in die gewohnli-
che Ordnung fligen« (Miiller 1992, S. 547), bis zum Ende ambivalent. So wird am An-
fang vor dem unsin der passionierten Liebe gewarnt, doch soll Ulrichs Geschichte
am Ende der minnen zil (Ulrich, V. 3628) sein. Der Erzahler bedauert Isoldes Liebes-
tod, weil man heutzutage wohl kaum mehr eine Frau fande, die allein wegen ihres
Geliebten zu sterben bereit sei (ebd. V. 3428-3432), und lobt wenig spdter auch die
unvergleichliche Treue des edlen Tristan (ebd. V. 3705-3707), wdhnt aber im glei-
chen Atemzug diesen zehelle (ebd. V. 3709), also in der Holle, woraus ihn Gott erlo-
sen moge.



Heinrich von Freiberg

14.2 | Heinrich von Freiberg
14.2.1 | Dichter, Gonner, Datierung, Uberlieferung

Der Dichter ist im Prolog genannt: Heynrich von Vriberc (Heinrich, V. 82). Vermutlich
bezieht sich das auf das sadchsische Freiberg (vgl. Steinhoff 1981, Sp. 723). Ebenfalls
im Prolog wird im Rahmen eines ausfiihrlicheren Gonnerlobs ein weiterer Name ge-
nannt: Reymunt von Luchtenburc (Heinrich, V. 77; 75) mit dem Hinweis, dass dieser
in Behemlant (ebd. V. 62) geboren ist. Das Haus der Lichtenburger »gehorte zu den
reichsten und machtigsten Adelshdusern im Béhmen des 13. Jahrhunderts« (Schaus-
ten 1999, S. 253; vgl. auch Sedlmeyer 1976, S. 242; Bumke 1979, S. 277). Urkundlich
ist Heinrich nicht nachgewiesen. Identifizierungsversuche, die Heinrich mit dem ur-
kundlich bezeugten Henricus de Broda in Verbindung bringen (so zum Beispiel
Bernt 1978 [1906], S. 190-199) sind spekulativ.

Heinrichs Tristanfortsetzung ist etwa 50 Jahre nach Ulrichs Version entstanden,
wohl um 1280/90 (vgl. Stein 2001, S. 218; Grothues 1991, S. 9; Bumke 1979, S. 277).
Der Text ist mit 6890 Versen nahezu doppelt so lang wie Ulrichs Fortsetzung, die
Uberlieferung dagegen ist mit drei vollstindigen Handschriften - Florenz, Kéln und
Modena - und zwei Fragmenten aus dem 14./15. Jahrhundert schmaler (vgl. Stein-
hoff 1981, Sp. 725 f.; Klein 1988, S. 161; 163; Sedlmeyer 1976, S. 13-15). Vor allem die
dltere Forschung sah Heinrichs Version zum Teil in einer angeblich mangelnden Qua-
litdt von Ulrichs Fassung begriindet (etwa Bechstein 1877, S. IX; dhnlich Wetzel
1993, S.175); als Gegenargument wurde die Paralleliiberlieferung beider Texte he-
rangezogen (vgl. Schausten 1999, S. 251). Tatsichlich ist die Uberlieferungsnihe von
Gottfrieds Torso und Heinrichs Fortsetzung auffillig. So sind in einer Handschrift die
Kapiteliiberschriften zu Gottfried und zu Heinrich durchnummeriert, in einer ande-
ren ist die Integration so gehandhabt, dass »der eine Text nahtlos in den nachsten
iibergeht« (Deighton 2004, S. 117).

Heinrichs Prolog nennt Ulrichs Namen nicht, ausfiihrlich und stilistisch kunstvoll
werden jedoch Totenklage und Lob Gottfrieds formuliert, der mit schoner red betich-
tet / und meisterlich berichtet (Heinrich, V. 13 f.). Die Quellenfrage sorgte fiir Irritatio-
nen. Denn die Fortsetzung stellt eine Verbindung zu Thomas von England her, auch
noch in lampartischer zungen (ebd. V. 6844; Uberblick zu diesem Forschungspro-
blem bei Stein 2001, S.218), doch ist offensichtlich, dass Heinrichs Text wenig mit
der Fassung von Thomas zu tun hat. Es ist weitgehend Konsens der Forschung, dass
Heinrich sich auf Ulrich und Eilhart stiitzt (vgl. hierzu Deighton 1997, S. 152, der je-
doch auch den Riickgriff auf weitere Texte als wahrscheinlich sieht).

14.2.2 | Erzdhlkomplexe
14.2.2.1 | Astrologie und Minne, Passion und Ehe

Heinrichs Fortsetzung kniipft unmittelbar an Gottfrieds Fragment an, wobei zu-
ndchst die Lage resiimiert wird: Wir han gehort, wie Tristant / in Arundele daz lant /
zu dem herzogen quam (Heinrich, V. 85-87). Sozusagen erwartungsgemaf’ erfolgt
der Bericht der Heirat Tristans mit Isolde Weifthand, wobei die hier berichteten Zwei-
fel Tristans und seine Verwirrung an Gottfried denken lassen. Anders als bei Ulrich
wird nach der Hochzeit der (aus Eilhart bekannte) Artuskomplex mit der Wolfeisen-

199



200

Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg

Episode (siehe Kap.12.2) eingeschoben, in den Heinrich jedoch massiv eingreift:
Nicht nur, dass sich Artus selbst an der Balgerei der Artusritter beteiligt (Heinrich, V.
2902 f.) und so auch noch mit korperlichem Einsatz den Ehebrecher Tristan deckt, er
versohnt zudem Marke und Tristan - und das hat erzdhllogische Folgen. Denn Tris-
tan kann so am Markehof bleiben, das gibt Raum fiir das Erzdhlen von Abenteuern,
die bei Eilhart in der ersten Romanhadlfte stehen: Entdeckung und Gefangennahme
von Isolde und Tristan, Kapellensprung, Waldleben. Danach kehrt Isolde an den
Markehof zuriick, Tristan zu seiner Ehefrau. Erst jetzt folgen das >kiihne Wasser< und
die Riickkehrabenteuer >Dornbusch« und »Tristan als Narr«. Der Schluss bedient sich
mit Abweichungen wiederum bei Eilhart; hinsichtlich ihrer Segelliige wird die Weif3-
hand explizit geriigt: ez waz ein torisch ungelimpf (ebd. V. 6390).

Heinrich greift also gegeniiber Eilhart massiv in die bekannte Erzdhlchronologie
ein, »denn Tristan ist ja schon der Mann der Weifthand, wenn er wieder der Geliebte
der blonden Isolde wird« (Miiller 1992, S. 543) - und das eben nicht nur wie bei Eil-
hart im Rahmen der Riickkehrabenteuer. Die Szenenabfolge ist verschlungen: Hoch-
zeit; Wolfeisen-Episode bei Artus als erstes Riickkehrabenteuer mit Versohnung von
Marke und Tristan; Entdeckung der Liebenden am Markehof/Verurteilung/Waldle-
ben/Trennung; »kiithnes Wasser¢; Riickkehrabenteuer; Kaedin und Kassie; Segelliige;
Liebestod; Rose und Weinstock.

Ahnlich Ulrichs Wunderreh gibt es auch bei Heinrich ein wunderbares Phino-
men. Die Minne zur blonden Isolde ist namlich an kosmische Vorgdnge gekniipft, sie
ist keineswegs immer vorhanden. Durch feindliche Gestirnkonstellation (man nen-
net iz eclypsim; Heinrich, V. 238) kann zeitweise die Macht der Minne, genauer, des
Minnetranks, aufgehoben werden: der sorgen riche Tristan, / der mocht ouch einen
stern han / mit der kunigin gemein, / der im nu nicht als e erschein / und ir beider
minne pflac, / an dem die kraft des trankes lac / und genaturet nach im waz (ebd., V.
251-257). Kann Tristan seinen »Stern< Isolde nicht mehr erkennen, ist es ihm mog-
lich, die »richtige« Bilanz zu ziehen, ndmlich dass Marke doch sein Onkel ist und die
Minne zur irischen Isolde sunde (ebd. V. 273), unrecht (ebd. V. 274), der eren unge-
win (ebd. V. 275), der Teufel lache hierzu. Mit dieser Einsicht ist es freilich vorbei,
wenn die Gestirnkonstellation wechselt, denn dann gewinnt im »kosmischen Dramac
(Becker 2009, S. 295) die Minne zur blonden Isolde wiederum die Oberhand.

Heinrichs Erzdhlregie geht dahin, passionierte Liebe und Ehe zugleich getrennt
und kompatibel zu halten. Die Abwertung der Ehe gegeniiber der Minne wird signifi-
kant bei Tristans Liige gegeniiber seiner Ehefrau, bei seinem Drachenkampf der
Jungfrau Maria geschworen zu haben, ein Jahr lang auf den Ehevollzug zu warten.
Seine Beschreibung der blonden Isolde gerdt dabei zur »Epiphanie der heiligen Jung-
frau« (Miiller 1992, S. 542). Die Art der Zuwendung Tristans zu beiden Isolden ist of-
fenbar grundverschieden: Tristan legt die blonde Isolde lieplich hin in / in sines her-
zen inren schrin (Heinrich, V. 801 {.), und Ysot von Arundele / die lac im an dem arm
hie (ebd. V. 8061.). Schulz (2008) sieht darin zutreffend eine deutliche Hierarchisie-
rung, denn »in der inneren Kammer des Herzens liegt die irische, in der Schlafkam-
mer die Weifthand« (S. 333).



Heinrich von Freiberg

14.2.2.2 | Figurenkonzeptionen: Der hofische Frauenritter Tristan,
die listige Isolde und der einvaltige kunic Marke

dventiure und Frauendienst fiir die Geliebte: Minne und dventiure sind {iberlegene
Gegenspieler der Ehe in Karke; so nimmt etwa die Artusepisode, die Tristan seiner
Ehefrau entfiihrt, bei Heinrich viel mehr Raum ein als bei Eilhart. Der Kontakt zu Ar-
tus wird bei Heinrich so hergestellt, dass ein arthurischer Bote Tristan zur Griindung
der Tafelrunde einlddt. Sofort will Tristan zu Artus nach ewentuwer varn (Heinrich,
V. 1450), in 20 Versen (ebd. V. 1447-1466) ist dann elfmal von aventure die Rede.
Gleich dreimal muss sich Tristan als hervorragender Ritter beweisen, eine »verselbst-
standigte digressio, die immerhin knapp 1330 Verse vor dem Beginn des eigentlichen
Wiederkehrabenteuers umfasst und die alle relevanten Elemente arthurischen Ritter-
verhaltens« (Seeber 2011, S. 156) beinhaltet, der »Minnediener wird zum Artushel-
den« (ebd. S.157.). Auch bei der zweiten Riickkehr ist die Verschrankung von Frau-
endienst und dventiure akzeptiertes Argument: Tristan gibt gegeniiber Kaedin an, die
irische Isolde mit ritterlicher tat (Heinrich, V. 3911) erworben zu haben, und in seiner
Beschreibung gerit diese wiederum zur »ins Uberirdische gesteigerten vrouwe des
Minnedienstes« (Miiller 1992, S. 544). Sogar Kaedin und dessen Eltern akzeptieren
Tristans Reise zu seiner Geliebten als hofischen Frauendienst: Tristan und Kaedin
wollen durch die minnenclichen wip (Heinrich, V. 4028) nach Cornwall fahren. Es
gibt kein Hin und Her wie bei Ulrich, man bricht rasch auf, um Schonheitsvergleich
und >Hundeargument« Tristans einer visuellen Uberpriifung zu unterziehen.

Tristans manheit: Zu dieser Konzeption eines Frauenritters passt, dass Tristans
manheit stark exponiert wird: »the word-field >manheit« dominates Heinrich’s treat-
ment of the protagonist« (McDonald 1999, S. 103); »erotic passion« ist die treibende
Kraft fiir alles, was Tristan tut (ebd., S. 108). Die Verbindung von manheit und Minne
stellt der Erzdhler vor Tristans Fahrt zu Artus heraus: Tristan weninc slif die nacht. /
sin manheit und ir minne, / der suzen kuniginne, / der blunden Ysote, / die reizten ie
genote / den held uf niwe ritterschaft (Heinrich, V. 1420-1425). »Whether in the wilds
or at Arthur’s court, Tristan is the paragon of masculinity« (McDonald 1999, S. 107).
Die Ehefrau dagegen wundert sich, daz der gevuge Tristan / nicht zu vrowen liebe kan
(Heinrich, V. 3719f.). In der Narrenepisode bei der blonden Isolde ist »Tristan’s mili-
tary masculinity« (McDonald 1999, S. 107) besonders offenkundig, seine Aggressivi-
tdt ist bei Heinrich von Anfang an vorhanden (vgl. McDonald 1988 S. 131). Der Er-
zdhler betont immer wieder, dass »Tristan kein Narr ist, sondern ihn nur spielt«, dass
»er die Gelegenheit nutzt, sich an seinen Gegnern zu rachen« (Miiller 1992, S. 545).

Der Kolben als Narrenattribut wird zur gefdhrlichen Waffe: Tristan zielt sogar
nach dem Konig. Als Antret diesen schiitzen will, wird er selbst an daz houbet (Hein-
rich, V. 5214) getroffen daz er da belac, / unversunne und betoubet (ebd. V. 5212 1.).
Auch an Melot racht sich Tristan, er verbrennt ihm mit heifer Pfefferbriihe die Au-
gen, daz sie uz dem kopfe im runnen (ebd. V. 5298). Alle fliehen vor ihm, Konig und
Konigin, die ganze Hofgesellschaft. McDonalds Einschédtzung (1999): Tristan »is cle-
arly >fortis<. But he is not >sapiens« (S. 110) greift nicht, denn Tristan weif}, was er tut.
Schausten (1999) spricht denn auch von einem »Raffinement im bewufst manipulati-
ven Umgang mit Sprache« (S.258). So versichert Tristan Kaedin zweideutig, dass er
>Isolde« liebe und er nennt sich als Narr am Markehof Peilnetosy (Heinrich, V. 5327),
das heifdt (rlickwadrts gelesen) Ysoten liep (ebd. V. 5336).

Die listige Isolde: Wie bei Gottfried ist es jedoch hauptsachlich die blonde Isolde,
die listig die Weichen stellt. Im Rahmen des Waldlebens der Protagonisten inszeniert

201



202

Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg

sie ein »komdodienhafte[s] Scheingesprach« (Miiller 1992, S. 544), um Marke von ih-
rer Unschuld zu iiberzeugen. Isolde trifft Blumen pfliickend zufdllig auf Marke, gibt
vor, diesen nicht bemerkt zu haben, und fiihrt uz listigem herzen (Heinrich, V. 3514)
ein Scheingesprach mit ihrem Begleiter vor den Augen und Ohren ihres Ehemanns.
So beteuert sie, ohne Tristan schuldlos im Wald zu leben, Hunger und wilden Tieren
ausgesetzt zu sein, und sie bedauert weinend die Trennung von Marke, angeblich die
Folge von Liigen und valscher nider truge (ebd. V. 3518). Wie in Gottfrieds Baumgar-
ten (siehe Kap. 6.2.2.2) hat Isoldes List Erfolg: Marke fallt auf die Knie, bittet Isolde
um Verzeihung und macht sich Vorwiirfe, wollte er doch Tristan und sie verbrennen
lassen. Marke nimmt Isolde einvernehmlich an den Hof zuriick und lebte mit ir sider
/ gar minnenclichen alle vrist (Heinrich, V. 3606f.). Tristan ist dariiber keineswegs
ungliicklich, er ist vielmehr von herzen inneclichen vro (ebd. V. 3651), ldsst seiner
Geliebten ausrichten, dass er weiter in irm dinste varn (ebd. V. 3670) wolle - und
kehrt dann fristgerecht heim zu seiner Ehefrau. Dort freilich liegt er weiterhin bei ihr
als ein ron (ebd. V. 3714), wie ein Baumstamm also, denn Tristan hat die blunde Ysot
in herzen (ebd. V. 3705). Es folgt das »kithne Wasser< und damit die zweite Riickkehr
zur irischen Isolde.

Strohschneider (1991) spricht von »Schein-Schliissen«, die Heinrich seiner Ver-
sion einschreibe, epischen »Vergegenwartigungen der Moglichkeit eines nicht kata-
strophal-tddlichen Ausgangs« (S. 90), die in Wahrheit »Trugschliisse« seien. Ein sol-
cher Scheinschluss ist unmittelbar vor der Nampotenis-Handlung inszeniert. Denn
bis zu diesem Zeitpunkt lebt Konig Marke mit seiner Frau gar lieplich (Heinrich, V.
5717), und auch Tristan lebt mit seiner Ehefrau sam ein man zu rechte sol / leben mit
libem wibe (ebd. V. 5964 1.), ein scheinbares gliickliches Ende also in Tintajol und
auch in Karke, wenn dort nun endlich die Ehe vollzogen wird. Die folgende Stérung,
die wie bei Ulrich fiir die Protagonisten todlich verlduft, kommt {iber Kaedins Liebes-
begehren von aufien.

Der einvaltige Marke: Heinrichs Strategie, die beiden Systeme, hier Minne, dort
Ehe, kompatibel zu halten und Konflikte einzuddmmen, hat Folgen fiir die Konzep-
tion der Markefigur. Heinrichs Marke vermeidet »die direkte Konfrontation mit den
Liebenden« (Schausten 1999, S. 266). So meint Marke nach der Flucht des ertappten
Liebespaares in den Wald, dass Tristan und Isolde nur mit Gottes Hilfe haben gerettet
werden konnen (Heinrich, V. 3342 {.), was ihre Unschuld beweise; als der vermeint-
liche Narr fingerzeigend Marke derb verspottet, lacht dieser nur (ebd. V. 5187), und
als Marke jagen geht, fordert er Isolde sogar noch auf, gut fiir den (vermeintlichen)
Toren zu sorgen (und pfleget mir des toren wol; ebd. V. 5313). Marke kommt bei Hein-
rich in gewisser Hinsicht besser weg als bei Gottfried, doch das hat seinen erzahllo-
gischen Preis. Denn der Erzahler berichtet nicht ohne Spott, dass Marke schldft, als
sich Tristan mit dessen Frau vergniigt (ebd. V. 2796), und wiederholt ist an signifi-
kanten Stellen von dem einvaltige[n] kunic gut (ebd. V. 3428; dhnlich 5713 f.) die
Rede.

14.2.2.3 | Heinrichs Verhéltnis zu Gottfried: »programmatische
Distanznahme«? Gottesliebe statt Passion

Wie steht Heinrich zur Gottfriedschen Minnekonzeption? Nach McDonald (1990,
S.56) geht es Heinrich in didaktischer Absicht um eine Verurteilung der passionier-
ten Liebe der Protagonisten; Strohschneider (1991) sieht eine »programmatische Dis-



Heinrich von Freiberg

tanznahmex« (S.93), eine »Domestikation [eines] problembehafteten Faszinosums«
(ebd. S.95), Grothues (1991) »ein ganz neues Buch« (S. 162); nach Deighton (2004)
liegt dagegen »keine intendierte Absage an Gottfrieds Roman, kein wie auch immer
gearteter Anti-Tristan vor« (S. 126). Deightons Argument, dass in Heinrichs Text die
»Verdammung der Liebe zwischen Tristan und Isolde« fehle (ebd. S. 126), ist vorder-
hand durchaus richtig. Denn Heinrich situiert nach Tristans Tod eine Art Nachruf
(Heinrich, V. 6414-6480), in dem an alle wichtigen Stationen seines Lebens, wie sie
Gottfried berichtet, erinnert wird. Diese Riickschau sticht heraus, weil sie den Tod
bzw. den Konnex von leit und liebe, Gottfrieds Leitthema, auffillig exponiert (vgl.
Deighton 2004, S.121). Tristan wird dabei mit ehrenvollen Epitheta belegt, die ihn
vor allem als vorbildlichen hofischen Ritter ausweisen: der aller manheit waz ein
man (Heinrich, V. 6414), der eren riche (ebd. V. 6421), der ellenthafte (ebd. V 6445)
usw.

Der vermeintliche Anschluss an Gottfrieds Minnekonzeption ist zuvor jedoch
nicht nur durch den wiederholten Rekurs auf den ungliickseligen Minnetrank und
die Bindung der Tristan-Minne an kosmische Konstellationen konterkariert, sondern
ebenso durch Heinrichs besonderen Entwurf des Waldlebens. Denn bei Heinrich ist
der Wald ein »von Alltagszwdngen entlasteter Sonderbezirk, in dem man die minne
problemlos ausleben kann« (Miiller 1992, S. 544) - eigentlich jedoch intendierte das
Paar etwas anderes: Denn Tristan und Isolde suchen zuerst nach der fossiwer a la
gant amant (Heinrich, V. 3324), Gottfrieds Minnegrotte also, doch kdnnen sie diese
nicht finden (ebd. V. 3327). Das hat Signalcharakter: Schulz (2004) spricht von einer
»entmythisierende[n] Korrektur von Gottfrieds Minnegrottenleben« (S.274), Stroh-
schneider (1991) weist darauf hin, dass »aus der Utopie der Minnegrotte bei Heinrich
von Freiberg die miserable >Realitédt« des Daseins der Liebenden im Exil einer Wald-
hiitte« wird (S.94); Schausten (1999) sieht eine »Skepsis gegeniiber der apologeti-
schen Darstellung der »minne« bei Gottfried« (S. 260), und Miiller (1992) vermerkt,
dass Heinrich »seine Helden auch nicht fiir eine Zeit lang ins >ganz Andere« der
Grotte« entldsst (S. 543).

Dass Heinrich seinen Protagonisten Gottfrieds Minneparadies verwehrt, hat sein
Pendant im Schluss. Strohschneider (1991) spricht von einer »prozessual entfalteten
Konzeption« bei Heinrich (S. 92), zu der die preisende Totenklage um Tristan, Kurve-
nals weit gespannte Weltabsage nach dem Liebestod und schliefilich der mahnende
Epilog gehoren. Denn Kurvenal beklagt die Liebenden nach deren Tod, die letztlich
Opfer der Verlockungen einer Welt und deren schonem Schein geworden seien (vgl.
Schausten 1999, S.273). Die pessimistische Weltsicht schliefit auch Marke mit ein:
Wie bei Eilhart und Ulrich bedauert er am Ende, nichts von dem Minnetrank gewusst
zu haben; er ldsst die Toten in Tintajol begraben und stiftet ein Kloster mit dem Na-
men Marienstern, in das er auch selbst eintritt (zur Identifizierung des Klosters mit
dem 1284 vollendeten Zisterzienserinnenkloster gleichen Namens in der Lausitz vgl.
Krywalski 2010, S. 50; dazu kritisch Steinhoff 1981, Sp. 724). Die Herrschaft wird an
Kurvenal iibergeben.

Mit dieser radikalen Weltabsage in »protziger Frommigkeit« (Stein 2001, S. 220) in
den Schlusspartien transzendiert Heinrich die Losung Ulrichs, die nur vage Markes
Riickzug aus dem Ritterleben formuliert. Die konsequente Abkehr aus einer als hin-
fallig erkannten Welt wird vom Erzahler ausdriicklich gebilligt, denn die weltliche
Minne sei hin slichende und genclich (Heinrich, V. 6850), und die brennende Liebe
zwischen Tristan und Isolde habe denn auch nur ein swaches ende (ebd. V. 6855) ge-
nommen. Die Minnesymbole Rose und Rebe, die sich auf dem Grab umschlingen,

203



204

Die Fortsetzer Ulrich von Tiirheim und Heinrich von Freiberg

werden in eine geistliche Deutung iiberfiihrt: Christus sei der wahre Rosenstock, die
wahre Rebe die Christenheit, die Herz und Geist mit Christus verflechten soll. Die
werlde minner (ebd. V. 6847) sollen sich der waren minne (Heinrich, V. 6858) zu
Christus zuwenden: wir cristen sulen minnen Crist (ebd. V. 6860).

Fiir Strohschneider (1991) ist Heinrichs Text mithin ein »warnendes Exempel« mit
einer »antiidentifikatorische[n] Rezeptionsanweisung« (S.92); nach Schulz (2004)
geht die ideologische Tendenz beider Fortsetzer dahin, »das Transgressive der Tris-
tan-Minne in die feudale Lebenspraxis zuriickzubinden« (S.274). Doch freilich ge-
lingt das nicht ganz. Als Tristan und Isolde bereits in ihren Grabern liegen, zeigt der
glunde minne tranc / in den toten herzen (Heinrich, V. 6833 f.) immer noch seine
Wirkung: Man sieht Rose und Weinrebe in ein ander minnenclich / vlechten, werren
und weben (ebd. V. 6838f.).

Fazit: Obwohl sich Ulrich und Heinrich lobend auf Gottfried beziehen, formulieren
beide in ihren Fortsetzungen, deren Erzahlmaterial vor allem aus Eilhart stammt,
noch im 13. Jahrhundert ein Korrektiv zu Gottfrieds Minnekonzeption. Bei Ulrich ist
die passionierte Liebe gleich zu Beginn als unsin diskreditiert, doch Tristan und
Isolde werden durch die Magie des Minnetranks und die Existenz eines elsternfar-
benen Wunderrehs als Liebesbote exkulpiert. Ulrichs Erzdhlregie macht die vier
Riickkehrabenteuer Eilharts zu Stationen einer einzigen Riickreise, in der die Passion
in einen gesellschaftlich kompatiblen hofischen Frauendienst fiir Isolde I verwandelt
wird. Das erzdhlerische Dilemma wird bis zum Ende nicht gelost: Einerseits soll Ul-
richs Text der minnen zil sein, andererseits wahnt der Erzahler am Ende Tristan in
der Holle.

In Heinrichs Continuatio ist die Tristan-Minne an kosmische Phdnomene ge-
kniipft. Denn eine besondere Konstellation am Himmel kann zeitweise die Macht der
Passion aufheben und Tristan erkennen lassen, dass die Ehebruchsliebe eine sunde
wider got ist. Ist die kosmische Verdunklung vorbei, gewinnt Tristans Minne zur
blonden Isolde wieder die Oberhand, die Geliebte erscheint bei Heinrich dann sogar
als >Epiphanie« der Jungfrau Maria, die Ehe wird so marginalisiert. Die Riickkehr-
abenteuer sind in zwei Sequenzen {ibermittelt, die noch mehr als bei Ulrich Tristans
manheit und seine Disposition zum Frauenritter herausstellen und so die Passion —
als hofischer Frauendienst codiert - an seine Ehe anschlieffbar machen. Der Liebes-
tod dient Heinrich am Ende als Folie fiir seine fromme Mahnung, dass die irdische
Minne verganglich sei. Die werlde minner sollen sich stattdessen der Gottesliebe zu-
wenden: wir cristen sulen minnen Crist.



15 Schlussbetrachtung. )
»Erzahlen im Paradigmat und »Okonomie
der Transgression¢

Die Orientierung dieses Buches am erzadhlchronologischen Fortgang der Tristange-
schichte (Geburt - Minnetrank - Minnegrotte - Tod der Liebenden), die der Textsorte
»Einfiihrung« geschuldet ist, suggeriert, dass {iber die konsistente und teleologisch
organisierte Erzdhlung eines der passionierten Liebe verfallenen Helden gehandelt
wiirde, der am Ende die Quittung fiir sein ehebrecherisches Treiben erhielte, ein so-
zusagen sujethafter Konflikt also, der dann seinen erwartbaren Verlauf nimmt. Die
Analyse hat gezeigt, dass zwar Berol und Eilhart die Passionsliebe als Storfaktor ra-
dikal jenseits gesellschaftlicher Ordnung positionieren, dass bei Gottfried jedoch be-
reits die Elternvorgeschichte eine solche Erwartungshaltung frustriert: Denn wie
konnte so die illegitime Liebe der Eltern Tristans als léal amiir gerechtfertigt sein
(noch dazu, wenn kein Minnetrank diese exkulpieren kann)? Und wie kénnten die
Ehebrecher Tristan und Isolde dann edele herzen sein und ihr erfolgreicher Serien-
betrug gegeniiber der hofischen Markewelt gutgeheifien werden?

Es ist nicht zu {ibersehen, dass Gottfrieds Torso nichts gemein hat mit der Umset-
zung Richard Wagners, die rezipientenfreundlich eindeutig markierte Oppositionen
anbietet. Denn Tristan stirbt in der Oper in romantischer Absage an die widerstdn-
dige Gesellschaft: Die Liebenden werden im Baumgarten erwischt, bereits hier erhalt
Tristan seine Todeswunde (durch Melot) und Isolde kommt zu spét. Diese Simplifi-
zierung bleibt weit hinter Gottfried zuriick, denn dessen Liebende wollen um ihrer
ére willen aus dem wunschleben der paradiesischen Minnegrotte freiwillig wieder in
die hofische Marke-Gesellschaft zuriickkehren (die eben noch der Ort von Intrige
und Neid war und deren Mitglieder Marjodo und Melot kurz zuvor als Werkzeuge
des Teufels und dem Liebespaar iiberwollende eiterslangen diskreditiert wurden).
Fazit: »Wo immer man festhalt am Konzept einer syntagmatisch kohdrenten Ge-
schichte, verldfst man den Text [Gottfrieds] selbst« (Warning 2003, S. 205). Wie aber
dann weiter?

Miiller und Warning haben jeweils genau an diesem Problem angesetzt. Miiller
(2003) fokussiert den aporetischen Charakter der transgressiven Tristan-Minne wie
folgt:

In der kunstvollen Kombination des scheinbar Unvereinbaren, antagonistischer Geltungsan-
spriiche und heterogener (poetischer, allegorischer, ethischer, erkenntniskritischer usw.) Dis-
kurse entwirft Gottfried ein Spiel, das Ernst und Verbindlichkeit der aufgerufenen Ordnungen
nicht aufhebt und ihre Widerspriichlichkeit nicht prozessiert, sondern sie ausstellt und ihre
Abgrenzungen gegeneinander kollabieren lafit. [...] Gottfried [zielt] nicht auf Vereindeutigung
[...], sondern darauf, Oppositionen gegeneinander zu fithren, dann zu verfliissigen und Alter-
nativen offenzulassen. Auf diese Weise kann der Transgressionscharakter der Tristan-Liebe
immer wieder neu verhandelt werden, ohne dafd sich eine Perspektive fiir die Uberwindung
ihrer Hindernisse abzeichnete (S. 218).

Freilich steht am Ende der Tod der Protagonisten, es gibt also durchaus einen »Rich-
tungssinn« (ebd. S.241), der dem Helden und der Passionsliebe von Anfang an ein-
geschrieben ist - doch weiff man eben nicht, wie Gottfrieds Torso hétte weitergehen
sollen. Warning (2003) stellt im Rekurs auf die Lotmansche Zweier-Typologie von
sujetlosen und sujethaften Texten (Lotman 1993, S. 336-340) heraus, dass Gottfrieds

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7 15, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

205



206

Schlussbetrachtung. sErzihlen im Paradigmat und »Okonomie der Transgression¢

Tristanroman weder (wie der Artusroman) >sujethafte Kollisionen¢ erzdhlt, noch
(wie das Nibelungenlied) eine >nichtsujethafte Kollision< und setzt stattdessen ein
»Erzahlen im Paradigmac an, um so den »Fallstricken der Tristan-Philologie zu ent-
gehen: unvermerkter Psychologisierung der Protagonisten und tendenzielle Aus-
grenzung alles dessen, was sich der direkten Linie vom Liebestrank zum Liebestod
entzieht« (S. 185). Unter einem solchen >Erzdhlen im Paradigma« versteht Warning
»ein Erzdhlen im Zeichen der Episodizitdt, der Reihung, der variierenden Wiederho-
lung« (ebd. S. 179), »ein Erzihlen, dessen Aquivalenzbeziehungen gerade nicht for-
mal vorgegeben sind, sondern iiber Sequenzierungen des Erzahlflusses selbst« (ebd.
S.182). Entsprechend ist das Tristan-Paradigma zumindest bei Gottfried dadurch de-
finiert, dass es Normverletzung und Normrespektierung bis zum Ende durchspielt,
ohne sich endgiiltig auf eine Seite zu schlagen. Das beginnt bereits mit der Liebe der
Eltern - Warning spricht diesbeziiglich von der »Eréffnung des Paradigmas« (ebd.
S.188), - die, wie gesagt, obwohl illegitim, doch (éal amir ist, »so dafs ein Merkmal
ritterlich-hofischer Normativitat, also das Allianzdispositiv, gleichsam beim falschen
Pol, also der Transgression erscheint« (ebd. S.189; >Allianzdispositiv< bezieht sich
auf Foucaults »dispositif d’alliances, dies bezeichnet »dynastischen Vorgaben bzw.
Interessen folgende Heiraten«; ebd. Anm. 27).

Dieses Hin und Her konstituiert die »Dekonstruktion der Opposition von Norm
und Transgression« (ebd. S.201). Diese Denkfigur meint »nicht einfach Rechtferti-
gung permanenten Ehebruchs, sondern die Aufwertung eines Bereichs der Intimitat
und des Geheimnisses« (ebd.), die nach Warning nicht als Indiz kulturellen Zerfalls
zu lesen ist, »sondern schlicht Wandel [ist], ohne den Kultur nicht denkbar ist«
(ebd.). Das serielle Erzdhlen in Gottfrieds Tristan, das im Horizont der dargestellten
Welt »immer wieder die gleichen oder zumindest sehr dhnlichen Basiskonfiguratio-
nen durchspielt« (Schulz 2015, S. 343), ist (das sich standig erneuernde Begehren der
Liebenden vorausgesetzt) seiner Natur nach perpetuell, auch die »Doublettenma-
trix¢, die Figuren und Situationen in »nichtidentischer Kopie« (ebd. S. 346) auftreten
ldsst, konnte ad infinitum aufgelegt werden.

So gesehen muss der Tod von aufien an den Protagonisten herantreten, das narra-
tive Basisparadigma kann nicht selbst zu seinem Ende kommen. Nicht zuféllig also
ist Tristans Tod auffalligerweise nicht seiner eigenen Passion geschuldet: Es gibt eben
in den mittelalterlichen Versionen, anders als bei Wagner, keine direkte Verbindungs-
linie vom Minnetrank bis zum Tod der Liebenden, das ist lediglich eine »romantische
Projektion« (ebd. S.344). Denn Tristan wird (bei Eilhart) todlich verwundet, weil er
Helfer ist in einem dubiosen Liebesabenteuer seines Freundes - und hier eben dann
aufgrund eines Systemwechsels das >richtige« Erzdhlmuster gilt, dass namlich der be-
trogene Ehemann sich rdcht und der Betriiger und dessen Helfer zu Tode kommen
(bei Thomas lduft die Sache bekanntlich anders, doch auch hier ist Tristans Tod nicht
unmittelbar seiner eigenen Liebesgeschichte geschuldet). Nur Isoldes Tod ist Kon-
sequenz ihrer passionierten Liebe zu Tristan und damit ein »echter« Liebestod, der
dann auch Tristans Sterben endgiiltig in die Passion zuriickbindet. Pointiert resii-
miert Miiller (2003): »Gibe es eine Okonomie der Transgression, Gottfried hitte sie
erfundenc (S. 242).



Literaturverzeichnis

Primdrliteratur

Agobard von Lyon: Opera omnia. Hg. von L.van Acker (= Corpus Christianorum. Continuatio Medaeva-
lis 52). Turnholti 1981.

Andreas Capellanus: De amore. Libri tres. Ubers. und mit Anm. und einem Nachwort versehen von
Fritz Peter Knapp. Berlin/New York 2006.

Arnold, Matthew: Tristram and Iseult. In: Ders.: The Works of Matthew Arnold in Fifteen Volumes. Vol.
1: Poems. London 1903, 179-211.

Berol: Tristan und Isolde. Hg. und tibers. von Ulrich M6lk [1962] (= Klassische Texte des Romanischen
Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben 1). Miinchen 21991.

Chrétien de Troyes: Erec et Enide. Altfranzdsisch/Deutsch. Hg. und Ubers. von Albert Gier. Stuttgart
2000.

Chrétien de Troyes: Le chevalier au Lion ou le roman d’Yvain. Ed. critique d’aprés le manuscrit B. N. fr.
1433. Présentation et notes de David F. Hult. Paris 1994.

[Derdriu und Noisi:] »Longas mac n-Uislenn (n-Usnig)«. In: Rudolf Thurneysen: Die irische Helden-
und Kénigssage bis zum siebzehnten Jahrhundert [Halle (Saale) 1921]. Hildesheim [u.a.] 2013,
322-334.

Diarmaid und Grdinne. In: Ingeborg Clarus: Keltische Mythen. Der Mensch und seine Anderswelt. Ol-
ten/Freiburg/Br. 1991, 231-248.

[Diarmaid und Grainne:] Téruigheacht Dhiarmada agus Ghrdinne. The Pursuit of Diarmaid und
Grdnne. Hg. von Nessa Ni Shéaghdha (= Irish Texts Society XLVIII). Dublin 1967.

Eilhart von Oberg: Tristrant und Isalde. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch von Danielle Buschinger
und Wolfgang Spiewok (= Greifswalder Beitrdge 27). Greifswald 1993.

Eilhart von Oberg: Tristrant und Isalde (nach der Heidelberger Handschrift Cod. Pal. Germ. 346). Mittel-
hochdeutsch/Neuhochdeutsch von Danielle Buschinger (= Berliner Sprachwissenschaftliche Stu-
dien 4).Berlin 2004.

La folie Tristan d’Oxford. Publiée avec commentaire par Ernest Hoepffner. Paris 1963.

Gottfried von StraBburg: Tristan und Isolde. 2 Bde. Hg. von Walter Haug und Manfred Giinter Scholz
(= Bibliothek des Mittelalters Bd. 10,1). Berlin 2011.

Gottfried von StraRburg: Tristan. 3 Bde. Hg. und iibers. von Riidiger Krohn. Stuttgart 2005.

Gottfried von StraBburg: Tristan. 3 Bde. Hg. von Werner Schroder und lbers. von Peter Knecht. Berlin/
New York 52004.

Gottfried von StraBburg: Tristan und Isolde. Mit der Fortsetzung Ulrichs von Tiirheim. Faksimile-Aus-
gabe des Cgm 51 der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen. Textband (Kommentar). Hg. von
Ulrich Montag und Paul Gichtel. Stuttgart 1979.

Gottfried von StraBburg: Tristan und Isolde. Hg. von Wilhelm Hertz. Stuttgart/Berlin 1904.

Gottfried von StraBburg: Tristan. Hg. von Eberhard von Groote. Mit der Fortsetzung des Meisters Ul-
rich von Turheim. Berlin 1821.

Hartmann von Aue: Der arme Heinrich. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg. von Ursula Rauten-
berg, libers. von Siegfried Grosse. Stuttgart 1993.

Hartmann von Aue: Erec. Hg. von Albert Leitzmann und Ludwig Wolff (= Altdeutsche Textbibliothek
39). Tiibingen 72006.

Hartmann von Aue: Iwein. Hg. und libers. von Ridiger Krohn. Stuttgart 2011.

Heinrich von Freiberg: Tristan und Isolde (Fortsetzung des Tristan-Romans Gottfrieds von Strafiburg).
Originaltext (nach der Florenzer Handschrift mx. B.R.226). Hg. von Danielle Buschinger, libers. von
Wolfgang Spiewok (= Wodan 16). Greifswald 1993.

Heinrich von Freiberg: Dichtungen. Mit Einl. (iber Stil, Sprache, Metrik, Quellen u. d. Personlichkeit d.
Dichters. Hg. von Alois Bernt [Halle a. S. 1906] Hildesheim/New York 1978.

Heinrich von Veldeke: Eneasroman. Die Berliner Bilderhandschrift mit Ubersetzung und Kommentar.
Hg. von Hans Fromm (= Bibliothek des Mittelalters 4). Frankfurt a.M. 1992.

[Innozenz I11:] De ordaliis. Bd. |: Decreta pontificium romanourm et synodorum. Hg. von Peter Browe.
Rom 1932.

[Ilvo von Chartres:] De ordaliis. Bd. I1: Ordo et rubricae. Acta et facta. Sententiae theologorum et cano-
nistarum. Hg. von Peter Browe. Rom 1933.

Konrad von Wiirzburg: Heinrich von Kempten, Der Welt Lohn, Das Herzmdre. Mhd. — Nhd. Nach der
Ausg. von Edward Schréder, tibers., mit Anm. und Nachwort von Heinz Rolleke. Stuttgart 1968.

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

207



208

Literaturverzeichnis

Marie de France: Lais. Altfranzosisch/Deutsch. Hg. von Philipp Jeserich. Stuttgart 2015.

[MF:] Des Minnesangs Friihling. Unter Benutzung der Ausgaben von Karl Lachmann und Moritz
Haupt, Friedrich Vogt und Carl Kraus, bearb. von Hugo Moser und Helmut Tervooren, Bd. I: Texte
38. erneuerte und revidierte Aufl. Stuttgart 1988.

P. Ovidius Naso: Remedia amoris. Heilmittel gegen die Liebe. Lateinisch/Deutsch. Ubers. und hg. von
Niklas Holzberg. Stuttgart 2011.

P. Ovidius Naso: Ars armatoria. Liebeskunst. Lateinisch/Deutsch. Ubers. und hg. von Michael von Al-
brecht. Stuttgart 2005.

[Petrus Cantor:] De ordaliis. Bd. II: Ordo et rubricae. Acta et facta. Sententiae theologorum et canonis-
tarum. Hg. von Peter Browe. Rom 1933.

[Prosa-Tristan:] Le »Tristan en prose«. Hg. von und kommentiert von Emmanuéle Baumgartner. Genf
1975.

[Robert, Monch:] Die norwegische Saga von Tristram und Konigin Isénd. In: Heiko Uecker: Der mittel-
alterliche Tristan-Stoff in Skandinavien. Einfiihrung — Texte in Ubersetzung — Bibliographie. Berlin/
New York 2008, S. 7-125.

[Robert, Monch:] Tristams Saga ok Isondar. Hg. von Eugen Kolbing. Heilbronn 1878, Repr. Hildesheim
1978.

Rudolf von Ems: Alexander. Ein héfischer Versroman des 13. Jahrhunderts. Darmstadt 1970.

[Stephan V.:] De ordaliis. Bd. |: Decreta pontificium romanourm et synodorum. Hg. von Peter Browe.
Rom 1932.

[Thomas von Aquin:] De ordaliis. Bd. I1: Ordo et rubricae. Acta et facta. Sententiae theologorum et ca-
nonistarum. Hg. von Peter Browe. Rom 1933.

Thomas: Tristran et Ysolt. Hg., tibers. und kommentiert von Walter Haug (=Bibliothek des Mittelalters,
Bd. 14,1). Berlin 2011.

[Thomas: Carlisle-Fragment:] Zotz, Nicola: »Programmatische Vieldeutigkeit und verschliisselte Ein-
deutigkeit. Das Liebesbekenntnis bei Thomas und Gottfried von StraRburg (mit einer neuen
Ubersetzung des Carlisle-Fragments)«. In: Germanisch-romanische Monatsschrift 50 (2000), 1-19.

[Thomas: Carlisle-Fragment. Altfranzésisch:] Benskin, Michael/Hunt, Tony/Short, lan: »Un nouveau
fragment du Tristan de Thomas«. In: Romania 113 (1995), 289—319 [300—306].

Thomas d’Angleterre: Tristan et Yseut. Das »Carlisle-Fragment«. Ubers. von lan Short und Ursula
Schmidt-Brummer. Supplement zur Edition des Reineke-Verlages (= Wodan 42), Greifswald 1995.

Thomas: Tristan et Yseut. Altfranzésisch/neuhochdeutsch. Hg. von Anne Bertholet/Danielle Buschin-
ger/Wolfgang Spiewok (= Greifswalder Beitrige zum Mittelalter 42). Greifswald 1994.

Thomas: Tristan. Eingel., textkritisch bearb. und iibers. von Gesa Bonath (= Klassische Texte des roma-
nischen Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben 21). Miinchen 1985.

[Thomas:] Le Roman de Tristan de Thomas. Tome Premier: Texte. Hg. von Joseph Bédier. Paris 1902.

Tochmarc Emire. In: Rudolf Thurneysen: Die irische Helden- und Kénigssage bis zum siebzehnten Jahr-
hundert [Halle (Saale) 1921]. Hildesheim [u.a.] 2013, 377-395.

Tristan als Ménch. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg. von Albrecht Classen (= Wodan 50).
Greifswald 1994.

Ulrich von Turheim: Tristan und Isolde (Fortsetzung des Tristan-Romans Gottfrieds von StrafSburg). Ori-
ginaltext (nach der Heidelberger Handschrift Pal. Germ. 360). Hg., libers. und eingel. von Wolfgang
Spiewok in Zusammenarbeit mit Danielle Buschinger (= Wodan 11). Greifswald 1992.

Visramiani: The Story of the Loves of Wis and Ramin. A Romance of Ancient Persia. Translated from the
Georgian Version by Oliver Wardrop. London 1914, Repr. 1966.

Wisramiani oder Die Geschichte der Liebe von Wis und Ramin. Ubertragen aus dem Georgischen und
mit einem Nachwort versehen von Ruth Neukomm und Kita Tschenkéli (= Manesse Bibliothek der
Weltliteratur). Ziirich 1957.

Wolfram von Eschenbach: Parzival. Studienausgabe. Mittelhochdeutscher Text nach der 6. Ausgabe
von Karl Lachmann. Hg. von Peter Knecht. Berlin/New York 22003.

Wolfram von Eschenbach: Willehalm. Mittelhochdeutsch — Neuhochdeutsch. Text der Ausgabe von
Werner Schréder. Ubertragung, Vorwort und Register von Dieter Kartschoke. Berlin, New York
32003.



Literaturverzeichnis

Allgemeine Literatur und Hilfsmittel

Althoff, Gerd: Spielregeln der Politik im Mittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde. Darmstadt
1997.

Bachtin, Michael M.: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik. Hg. von Ed-
ward Kowalski und Michael Wegner. Frankfurt a.M. 1989 (russ. 1979)

[BMZ:] Mittelhochdeutsches Worterbuch. Mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke
ausgearbeitet von Wilhelm Miiller und Friedrich Zarncke. 3 Bde. Leipzig 1854—1861, Repr. 1986.

Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Kérper. Frankfurt a.M. 2008.

van Gennep, Arnold: Ubergangsriten (Les rites de passage). Aus dem Franzésischen von Klaus Schom-
burg und Sylvia M. Schomburg-Scherff. Mit einem Nachwort von Sylvia M. Schomburg-Scherff.
Frankfurt a.M./New York 32005.

Genette, Gérard: Die Erzihlung. Ubers. von Andreas Knop, mit einem Vorwort von Jirgen Vogt (Hg.).
Miinchen 1994.

Harrauer, Christine/Hunger, Herbert: Lexikon der griechischen und rémischen Mythologie. Purkers-
dorf 22006.

[HRG:] Handwérterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte. Hg. von Albrecht Cordes, Heiner Lick, Dieter
Werkmiiller, Ruth Schmidt-Wiegand und Christa Bertelsmeier-Kierst. Bd. 1—2. Berlin 22008—2012.

[HRG:] Handwérterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte. Hg. von Adalbert Erler, Ekkehard Kaufmann,
Wolfgang Stammler und Adalbert Cordes. 5 Bde. Berlin 1978.

Haug, Walter: nKommentar«. In: Gottfried von StraBburg: Tristan und Isold. Hg. von Walter Haug und
Manfred Glinter Scholz. Mit dem Text des Thomas, hg., libers. und kommentiert von Walter Haug.
Bd.2.Berlin 2011, S. 205-823.

Huber, Christoph: Gottfried von Strafburg. Tristan (= Klassiker Lektiiren 3). Berlin 32013.

Kern, Manfred/Ebenbauer, Alfred: Lexikon der antiken Gestalten in den deutschen Texten des Mittel-
alters. Berlin 2003.

Kluge, Friedrich: Etymologisches Wérterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar Seebold. Berlin/
New York 242002.

Kobler, Gerhard: Altnordisch-neuhochdeutsches und neuhochdeutsch-altnordisches Wérterbuch. Gie-
Ren 1986.

Krohn, Riidiger: Tristan. Bd. 3: Kommentar, Nachwort und Register. Stuttgart 2005.

Kuhn, Hugo: »Gottfried von Straburg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 3. Berlin/New
York 21981, 153-168.

[LCI:] Lexikon der christlichen Ikonographie. Hg. von Engelbert Kirschbaum. Freiburg/Br. u.a. 2004.

[LexMa:] Lexikon des Mittelalters. Hg. von Rudolf Auty. Bd. 1-10. Miinchen/Zurrich 1980-1999.

Lommatzsch, Erhard (Hg.): Tobler-Lommatzsch. Altfranzosisches Worterbuch. Wiesbaden 1956—2008.

Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Miinchen #1993.

[LThK:] Lexikon fiir Theologie und Kirche. Hg. von Walter Kaspar. Bd. 1-11. Freiburg/Br. 2009.

Lugowski, Clemens: Die Form der Individualitdt im Roman [1932]. Mit einer Einl. von Heinz Schlaffer.
Frankfurt a.M.21994.

Maier, Bernhard: Die Kelten. Geschichte, Kultur und Sprache. Tiibingen 2015.

Miiller, Jan-Dirk: Héfische Kompromisse: Acht Kapitel zur héfischen Epik um 1200. Tibingen 2007.

von Okken, Lambertus: Kommentar zum Tristan-Roman Gottfrieds von Strassburg. 3 Bde. Amsterdam
1996.

Schmid-Cadalbert, Christian.: Der Omit AW als Brautwerbungsdichtung. Ein Beitrag zum Verstdndnis
mittelhochdeutscher Schemaliteratur (= Bibliotheca Germanica 28). Bern 1985.

Schroder, Werner/Wolff, Ludwig: »Eilhart von Oberge«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 2.
Berlin/New York 21980, 410-418.

Schulz, Armin: Erzéhltheorie in medidvistischer Perspektive. Hg. von Manuel Braun [u.a.]. Berlin [u.a.]
22015.

Simek, Rudolf: Artus-Lexikon. Stuttgart 2012.

Simon, Ralf: Einfiihrung in die strukturalistische Poetik des mittelalterlichen Romans. Wiirzburg 1990.

Steinhoff, Hans-Hugo: » Tristan als Ménch«. In: Burghart Wachinger [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd.
9.Berlin/New York 21995, 1062—1065.

Steinhoff, Hans-Hugo: »Heinrich von Freiberg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 3. Ber-
lin/New York 21981, 723-730.

Strohschneider, Peter: Hofische Textgeschichten. Uber Selbstentwiirfe vormoderner Literatur. Heidel-
berg 2014.

Strohschneider, Peter: »Ulrich von Tiirheim«. In: Burghart Wachinger [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd.
10. Berlin/New York 21999, 28-39.

209



210

Literaturverzeichnis

Tomasek, Tomas: Gottfried von Strafiburg. Stuttgart 2007.

[VL]: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Bd. 1-14. Begriindet von Wolfgang
Stammler, fortgefiihrt von Karl Langosch. Berlin/New York 1989-2008.

Weddige, Hilkert: Einfiihrung in die germanistische Medidvistik. Miinchen 82014.

Zimmer, Stefan (Hg.): Die Kelten — Mythos und Wirklichkeit. Stuttgart 32012.

Sekundarliteratur

Althoff, Gerd: Spielregeln der Politik im Mittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde. Darmstadt
1997.

Altpeter-Jones, Katja: »Love Me, Hurt Me, Heal Me. Isolde Healer and Isolde Lover in Gottfried's »Tris-
tan««. In: The German Quarterly 82,1 (2009), 5-23.

Bachtin, Michael M.: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik. Hg. von Ed-
ward Kowalski und Michael Wegner. Frankfurt a.M. 1989 (russ. 1979).

Baier, Beate: Die Bildung des Helden. Erziehung und Ausbildung in mittelhochdeutschen Antikenroma-
nen und ihren Vorlagen (= Bochumer Altertumswissenschaftliches Colloquium 68). Trier 2006.

Baier, Sebastian: »Heimliche Bettgeschichten. Intime Raume in Gottfrieds »Tristan««. In: Elisabeth
Vavra (Hg.): Virtuelle Riume. Raumwahrnehmung und Raumvorstellung im Mittelalter. Akten des
10. Symposiums des Medidvistenverbandes, Krems, 24.—26. Mdrz 2003. Berlin 2005, 189—202.

Baisch, Martin: »Das Skriptorium des Cgm 51«. In: Martin Schubert (Hg.): Schreiborte des deutschen
Mittelalters. Skriptorien — Werke — Mdzene. Berlin 2013, 669—691.

Baisch, Martin: Textkritik als Problem der Kulturwissenschaft. Tristan-Lektiiren (= Trends in Medieval
Philology 9). Berlin [u.a.] 2006.

Barandun, Anina: Die Tristan-Trigonometrie des Gottfried von StrafSburg. Zwei Liebende und ein Dritter.
Tiibingen 2009.

Bartrum, Peter C.: A Welsh Classical Dictionary. People in History and Legend up to about AD 1000.
Aberystwyth, National Library of Wales 1993.

Baumgartner, Emmanuéle: Le > Tristan en prose«. Essai d’interpretation d’un roman médiéval. Genf
1975.

Bechstein, Reinhold: »Einleitung«. In: Heinrich von Freiberg: Tristan. Hg. von Reinhold Bechstein.
Leipzig 1877, V=XXXII.

Becker, Anja: »Korper, Selbst, Schopfung. Korper und Identitat in den Riickkehrabenteuern der »Tris-
tan«Tradition«. In: Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 131,2 (2009), 277—
307.

Becker, Hans-Jlirgen: »Gottesurteil«. In: Robert-Henri Bautier [u.a.] (Hg.): Lexikon des Mittelalters.

Bd. 6. Miinchen/Ziirich 1989, 1594.

Bédier, Joseph: Le Roman de Tristan par Thomas. Tome Second: Introduction. Paris 1905.

Bennewitz, Ingrid. »Sin mund begund im uff gan. Versuche zur Uberlieferung von Gottfrieds »Tris-
tan««. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.): Der >Tristan« Gottfrieds von StrafSburg, Symposion
Santiago de Compostela 2000. Tiibingen 2002, 9-22.

Benskin, Michael/Hunt, Tony/Short, lan: »Un nouveau fragment du Tristan de Thomas«. In: Romania
113(1995),289-319.

Bernard, Wolfgang: »Zur Begriindung der mathematischen Wissenschaften bei Boethius«. In: Antike
und Abendland 43,1 (1997), 63—89.

Bernt, Alois: »Personlichkeit des Dichters«. In: Heinrich von Freiberg: Dichtungen. Mit Einl. tiber Stil,
Sprache, Metrik, Quellen u. d. Personlichkeit d. Dichters. Hg. von Alois Bernt [Halle a. S. 1906]. Hil-
desheim/New York 1978, 178—208.

Bertau, Karl: Uber Literaturgeschichte. Literarischer Kunstcharakter und Geschichte in der héfischen
Epik um 1200. Miinchen 1983.

Betz, Werner: »Gottfried von StraBburg als Kritiker hofischer Kultur und Advokat religioser, erotischer
Emanzipation«. In: Christian J. Gellinek/Herwig Zauchenberger (Hg.): Festschrift fiir Konstantin
Reichhardt. Bern/Miinchen 1969, 168—173.

Beyerle, Dieter: »Der doppelte Betrug. Ein Thema der mittelalterlichen Novellistik«. In: Romanistische
Monatsschrift 30 (1979), 63—82.

Bonath, Gesa: "Nampetenis — Tristan der Zwerg. Zum SchluB von Eilharts >Tristrant< und dem Tristan-
Roman des Thomas«. In: Dietmar Peschel (Hg.): Germanistik in Erlangen. Hundert Jahre nach der
Griindung des Deutschen Seminars. Erlangen 1983, 41—60.

de Boor, Helmut: »Der strophische Prolog zum Tristan Gottfrieds von StraBburg«. In: Beitrdge zur Ge-
schichte der deutschen Sprache und Literatur 81 (1959), 47—60.



Literaturverzeichnis

de Boor, Helmut: »Die Grundauffassung von Gottfrieds Tristan«. In: Deutsche Vierteljahresschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 18 (1940), 262—306.

Brandenstein, W.: »Pikten«. In: Karl Mittelhaus (Hg.): Paulys Realencyclopddie der classischen Alter-
tumswissenschaft. Bd. XX, 1. Stuttgart 1941, 1198-1203.

Brandt, Rudiger: Enklaven — Exklaven. Zur literarischen Darstellung von Offentlichkeit und Nichtéffent-
lichkeit im Mittelalter. Miinchen 1993.

Braunagel, Robert: Die Frau in der héfischen Epik des Hochmittelalters. Entwicklungen in der literari-
schen Darstellung und Ausarbeitung weiblicher Handlungstrdger. Ingolstadt 2001.

Brinker-von der Heyde, Claudia: »Autoritat dank Autoritaten: Literaturexkurse und Dichterkataloge
als Mittel zur Selbststilisierung«. In: Jirgen Fohrmann [u.a.] (Hg.): Autoritdt der/in Sprache, Litera-
tur, Neue Medien. Vortrdge des Bonner Germanistentags 1997. Bd. 2. Bielefeld 1999, 442—464.

Brinkmann, Hennig: »Der Prolog im Mittelalter als literarische Erscheinung. Bau und Aussage«. In:
Ders. (Hg.): Studien zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur. Bd. 2: Literatur. Dusseldorf
1966, 79—105 (urspriinglich erschienen in: Wirkendes Wort 14 (1964), 1-21).

Briski, Marija Javor: »Die Bildung in Gottfrieds »Tristan<. Bemerkungen zu ihrer epischen und symboli-
schen Funktion«. In: Acta Neophilologica 29 (1996), 13—-25.

Brockington, Mary: »The Separating Sword in the Tristan Romances. Possible Celtic Analogues Re-
Examined«. In: Modern Language Review 91 (1996), 281—300.

Bromwich, Rachel: »The Tristan of the Welsh«. In: Dies. [u.a.] (Hg.): The Arthur of the Welsh. The Ar-
thurian Legend in Medieval Welsh Literature. Cardiff 1991, Repr. 2008, 209—228.

Bromwich, Rachel: »Some Remarks on the Celtic Sources of »Tristan««. In: Transactions of the Honou-
rable Society of Cymmrodorion. Session 1953 (1955), 32—60.

Briiggen, Elke/Ziegeler, Hans-Joachim: »Textual Words — Pictorial Worlds. Interpreting the Tristan
Dtory in llluminated Manuscripts«. In: Jutta Eming/Ann Marie Rasmussen/Kathryn Starkey (Hg.):
Visuality and Materiality in the Story of Tristan and Isolde. Notre Dame, Indiana 2012, 223-268.

Brunner, Horst: »Tristan als Morder«. In: Katharina Boll/Katrin Wenig (Hg.): Kunst und saelde: Fest-
schrift fiir Trude Ehlert. Wiirzburg 2011, 75—-86.

Bumbke, Joachim: Wolfram von Eschenbach. Stuttgart 82004.

Bumbke, Joachim: Geschichte der deutschen Literatur im hohen Mittelalter. Miinchen 1990.

Bumbke, Joachim: Mdzene im Mittelalter. Die Gonner und Auftraggeber der hofischen Literatur in
Deutschland 1150-1300. Miinchen 1979.

Bunte, Iris: Der »Tristan« Gottfrieds von StrafSburg und die Tradition der lateinischen Rhetorik: Tropen,
Figuren und Topoi im héfischen Roman. Marburg 2014.

Buschinger, Danielle: »Mutter und Tochter in der Tristan-Tradition«. In: Caroline Kolisang/Stefan
Hartmann (Hg.): Variationen des Tristan-Stoffes in diachroner Darstellung. Gesammelte Vortrige
des Mainzer Tristan-Workshops, April 2011. Amiens 2012, 1-15.

Buschinger, Danielle: »Gottfried’s Adaption of the Story of Riwalin and Blanscheflur«. In: Will Hasty
(Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s >Tristan«. Rochester/New York 2003, 73—-86.

Buschinger, Danielle/Spiewok, Wolfgang: »Einleitung«. In: Eilhart von Oberg: Tristrant und Isalde.
Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch von Danielle Buschinger und Wolfgang Spiewok. Greifswald
1993 (= Wodan 27), VII-XXIII.

Buschinger, Danielle/Spiewok, Wolfgang: »Zur Rezeption des Tristan-Stoffes in der deutschen Litera-
tur des Mittelalters nach 1250«. In: Dies. (Hg.): Sammlung — Deutung — Wertung. Ergebnisse, Pro-
bleme, Tendenzen und Perspektiven philologischer Arbeit. Festschrift fiir Wolfgang Spiewok. Amiens
1988, 39-50.

Caples, Cynthia Barrett: »Brangaene and Isold in Gottfried von Strassburg’s »Tristan««. In: Colloquia
Germanica 9 (1975), 167—176.

Cavanna, Adriano: »Stab. Rechtssymbolik«. In: Robert-Henri Bautier [u.a.] (Hg.): Lexikon des Mittel-
alters. Bd. 7. Miinchen/Ziirich 1995, 2161-2162.

Chinca, Mark: »Tristan Narratives from the High to the Late Middle Ages«. In: William Henry Jackson
(Hg.): The Arthur of the Germans. Arthurian Legend in Medieval German and Dutch Literature. Car-
diff 2000, 117-134.

Christ, Winfried: Rhetorik und Roman. Untersuchungen zu Gottfrieds von StrafSburg >Tristan und Isold:.
Meisenheim 1977.

Clarus, Ingeborg: Keltische Mythen. Der Mensch und seine Anderswelt. Olten/Freiburg/Br. 1991.

Clason, Christopher R.: »Gottfried’s Continuator Ulrich von Tiirheim. Epistemology and Languagex«.
In: Tristania 24 (2006), 17—-36.

Clason, Christopher R.: »Deception in the Boudoir. Gottfried’s »Tristan< and >Lying¢ in Bed«. In: Journal
of English and Germanic Philology 103,3 (2004), 277-296.

211



212

Literaturverzeichnis

Classen, Albrecht: »Polyglots in Medieval German Literature: Outsiders, Critics, or Revolutionaries?
Gottfried von StraBburg’s Tristan, Wernher the Gardener’s Meier Helmbrecht, and Oswald von
Wolkenstein«. In: Neophilologus 91 (2007), 101-116.

Classen, Albrecht: »Female Agency and Power in Gottfried von StraBburg’s »Tristan«. The Irish Queen
Isolde: New Perspectives«. In: Tristania 23 (2004), 39—60.

Classen, Albrecht: »Einleitung«: In: Tristan als Ménch. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg. von
Albrecht Classen (= Wodan 50). Greifswald 1994, 11I-XXXVI.

Collings, Lucy G.: »Structural Prefiguration in Gottfried’s »Tristan««. In: Journal of English and Germa-
nic Philology 72 (1973), 378—389.

Combridge, Rosemary N.: Das Recht im »Tristan« Gottfrieds von Strassburg. Berlin 21964.

Czerwinski, Peter: Der Glanz der Abstraktion. Friihe Formen von Reflexivitdit im Mittelalter. Frankfurt
a.M. 1989.

Deighton, Alan R.: »Ein Anti-Tristan? Gottfried-Rezeption in der »Tristan«-Fortsetzung Heinrichs von
Freiberg«. In: Deutsche Literatur des Mittelalters in Bbhmen und iiber B6hmen. Bd. Il. Tagung in
Ceské Budejovice/Budweis 2002/2004. Hamburg 2004, 111-126.

Deighton, Alan R.: »Die Quellen der Tristan-Fortsetzungen Ulrichs von Tiirheim und Heinrichs von
Freiberge«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 126,2 (1997), 140—-165.
Deist, Rosemarie: Gender and Power. Counsellors and their Masters in Antiquity and Medieval Courtly

Romance. Heidelberg 2003.

Deist, Rosemarie: »Sun and Moon: Constellations of Character in Gottfried’s Tristan and Chrétien’s
Yvain«. In: Friedrich Wolfzettel (Hg.): Arthurian Romance and Gender. Masculin/Féminin dans le
roman arthurien médiéval. Geschlechterrollen im mittelalterlichen Artusroman. [...] Ausgewdhlte
Akten des XVII. Internationalen Artuskongresses. Amsterdam/Atlanta 1995, 50-65.

Dembeck, Till: »Der wintschaffene (wetterwendische) Christus und die Transparenz der Dichtung in
Gottfrieds » Tristan««. In: Zeitschrift fiir Germanistik 10 (2000), 493—-507.

Dick, Ernst S.: »The Hunted Stag and the Renewal of Minne: Bast in Gottfried’s »Tristan««. In: Tristania
17(1996), 1-25.

Dicke, Gerd: »Das belauschte Stelldichein«. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.): Der »Tristan«
Gottfrieds von StrafSburg. Symposion Santiago de Compostela 2000, 5. bis 8. April 2000. Tiibingen
2002,199-220.

Dicke, Gerd: »Gouch Gandin‘: Bemerkungen zur Intertextualitat der Episode >Rotte und Harfe<im
»Tristan< Gottfrieds von StraRburg«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur
127(1998),121-148.

Dicke, Gerd: Erzahltypen im >Tristan<. Studien zur Tradition und Transformation internationaler Er-
zahlmaterialien in den Romanversionen bis zu Gottfried von StraBburg. Géttingen 1997 [Typo-
skript].

Dickerson, Harold D.: »Language in »Tristan« as a Key to Gottfried‘s Conception of God«. In: Amsterda-
mer Beitrége zur Germanistik 3 (1972), 127—145.

Diem, Albrecht: »nu soln ouch wir gesellen sin — Uber Schénheit, Freundschaft und mann-ménnliche
Liebe im Tristan Gottfrieds von Straburg«. In: Tristania 19 (1999), 45—96.

Dietl, Cora: »Artus: ein Fremdkorper in der Tristantradition?«. In: Bart Besamusca (Hg.): The European
Dimensions of Arthurian Literature (= Arthurian Literature 24). Cambridge 2007, 33—49.

Dilg, Wolfgang: »Zur Frage der Gliederung des Tristan-Prologs Gottfrieds von StraBburg«. In: Eupho-
rion 71 (1997), 269-271.

Dilg, Wolfgang: »Der Literaturexkurs des »Tristan« als Zugang zu Gottfrieds Dichtung«. In: Ridiger
Krohn [u.a.] (Hg.): Stauferzeit. Geschichte, Literatur, Kunst. Ergebnis der Karlsruher Staufertagung
1977.Stuttgart 1978, S.270-278.

Dinzelbacher, Peter: Das fremde Mittelalter. Gottesurteil und Tierprozess. Essen 2006.

Draesner, Ulrike: »Zeichen — Korper — Gesang. Das Lied in der Isolde-WeiBhand-Episode des »Tristan«
Gotfrids von StraBburge«. In: Michael Schilling/Perter Strohschneider (Hg.): Wechselspiele. Kom-
munikationsformen und Gattungsinterferenzen mittelhochdeutscher Lyrik (= Beihefte Germanisch-
Romanische Monatsschrift 13). Heidelberg 1996, 77-101.

Eckhardt, Holger: »Wintschaffen oder tugenthaft? Zu Losungsmethoden werkimmanenter Wider-
spriiche« am Beispiel von Gottfrieds Verdikt tiber Christus«. In: Neophilologus 81 (1997), 577-581.

Edel, Doris: »Keltische Literatur«. In: Zimmer, Stefan (Hg.): Die Kelten — Mythos und Wirklichkeit.
Stuttgart 32012, 122-159.

Ehlert, Trude: »Die Frau als Arznei. Zum Bild der Frau in hochmittelalterlicher deutscher Lehrdich-
tunge. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 105 (1986), 42—62.

Ehrismann, Otfrid: »Isolde, der Zauber und die Liebe — der Minnetrank in Gottfrieds >Tristan< zwi-
schen Symbolik und Magie«. In: Elisabeth Feldbusch (Hg.): Ergebnisse und Aufgaben der Germa-



Literaturverzeichnis

nistik am Ende des 20. Jahrhunderts. Festschrift Ludwig Erich Schmitt zum 80. Geburtstag. Hildes-
heim [u.a.] 1989, 282—301.

Eifler, Giinther: »Das Carlisle-Fragment und Gottfried von Strassburg. Unterschiedliche Liebeskon-
zepte?« In: Wolfgang Haubrichs/Wolfgang Kleiber/Rudolf Voss (Hg.): Vox Sermo Res. Beitrige zur
Sprachreflexion, Literatur- und Sprachgeschichte vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Festschrift Uwe
Ruberg. Stuttgart 2001, 113-130.

Eifler, Giinther: »Publikumsbeeinflussung im strophischen Prolog zum »Tristan« Gottfrieds von Stral3-
burge«. In: Giinther Bellmann [u.a.] (Hg.): Festschrift fiir Karl Bischoff zum 70. Geburtstag. K6In/
Wien 1975, 357-389.

Ernst, Ulrich: »Haut-Diskurse. Semiotik der Kérperoberflache in der Erzahlliteratur des hohen Mittel-
alters«. In: Friedrich Wolfzettel (Hg.): Kérperkonzepte im arthurischen Roman. Beitrdge der Deut-
schen Sektionstagung. Tuibingen 2007, 149—200.

Ernst, Ulrich: »Gottfried von StraBburg in komparatistischer Sicht. Form und Funktion der Allegorese
im Tristanepos«. In: Euphorion 70 (1976), 1-72.

Falkenberg, Bettina: Die Bilder der Miinchner Tristan-Handschrift. Frankfurt a.M. [u.a.] 1986.

Finlay, Alison: »Intolerable Love«. Tristrams Saga and the Carlisle Tristan Fragment«. In: Medium Ae-
vum 73,2 (2004), 205-224.

Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Kérper. Frankfurt a.M. 2008.

Fouquet, Doris: »Die Baumgartenszene des »Tristan<in der mittelalterlichen Kunst und Literature.
In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 92 (1973), 360—370.

Fritsch-RoRler, Waltraud: »Gottfried von StraBburg. Der Literaturexkurs im »Tristan«. Literaturkritik
als Voraussetzung fiir Literatur«. In: Sigurd Paul Scheichl (Hg.): Grofe Literaturkritiker. Innsbruck
2010, 90-105.

Fritsch-RoRler, Waltraud: »Falsche Freunde, Markes Ohren und der Autor als Intimus. Zweifelhafte
amicitia im »Tristan« Gottfrieds von StraBburg«. In: Gudrun Marci-Boehncke (Hg.): Von Mythen
und Mdren. Mittelalterliche Kulturgeschichte im Spiegel einer Wissenschaftler-Biographie. Fest-
schrift fiir Otfrid Ehrismann zum 65. Geburtstag. Hildesheim 2006, 80-93.

Fritsch-RoRBler, Waltraud: »Multiple Memoralisierung in Gottfrieds von StraRburg >Tristan««. In: Ul-
rich Ernst/Klaus Ridder (Hg.): Kunst und Erinnerung. Memoriale Konzepte in der Erzéhlliteratur des
Mittelalters (= Ordo 8). KéIn [u.a.] 2003, 159-197.

Fromm, Hans: »Tristans Schwertleite«. In: Ders.: Arbeiten zur deutschen Literatur des Mittelalters.
Tiibingen 1989, 155-172.

Friihmorgen-Voss, Hella: »Tristan und Isolde in mittelalterlichen Bildzeugnissen«. In: Dies.: Text und
Illustration im Mittelalter. Aufsdtze zu den Wechselbeziehungen zwischen Literatur und bildender
Kunst. Miinchen 1975, 119-139.

Furstner, Hans: »Der Beginn der Liebe bei Tristan und Isolde in Gottfrieds Epos«. In: Neophilologus 41
(1957), 25-38.

Ganz, Peter F.: »Minnetrank und Minne. Zu Tristan Z. 1170f«. In: Ottmar Werner/Bernd Naumann
(Hg.): Formen mittelalterlicher Literatur. Siegfried Beyschlag zu seinem 65. Geburtstag. Goppingen
1970, 63-75.

Geier, Bettina: Tduschungshandlungen im Nibelungenlied. Ein Beitrag zur Differenzierung von List und
Betrug. Goppingen 1999.

van Gennep, Arnold: Ubergangsriten (Les rites de passage). Aus dem Franzésischen von Klaus Schom-
burg und Sylvia M. Schomburg-Scherff. Mit einem Nachwort von Sylvia M. Schomburg-Scherff.
Frankfurt a.M./New York 32005.

Genette, Gérard: Die Erzihlung. Ubers. von Andreas Knop, mit einem Vorwort von Jiirgen Vogt. Miin-
chen1994.

Gephart, Irmgart: »Der Zorn der Heroen. Heldenepische Formen der Wut im Nibelungenlied«. In: Das
Mittelalter 14 (2009), 41-49.

Gerok-Reiter, Annette: »Kindheitstopoi in Gottfrieds >Tristan<. Anspielungen, Uberlagerungen, Sub-
versionen«. In: Dorothea Elm von der Osten [u.a.] (Hg.): Alterstopoi. Das Wissen von den Lebens-
altern in Literatur, Kunst und Theologie. Berlin 2009, 114—136.

Gerok-Reiter, Annette: Individualitdt. Studien zu einem umstrittenen Phdnomen mittelhochdeutscher
Epik (= Bibliotheca Germanica 51). Tibingen [u.a.] 2006, 148—196.

Gewehr, Wolf: »Der Topos »Augen des Herzens« —Versuch einer Deutung durch die scholastische Er-
kenntnistheorie«. In: Deutsche Vierteljahreshefte fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
46 (1972), 626—649.

Gillam, Doreen/Kooznetzoff, Constantine: »The Cave Revisited: Some New Light on the Minnegrotte
in Gottfried’s Tristan«. In: Gabriel Turville-Petre/John Stanley Martin (Hg.): Iceland and the Me-
diaeval World. Studies in Honour of lan Maxwell. Melbourne 1974, 90—100.

213



214

Literaturverzeichnis

Glauch, Sonja: »die fabelen sol ich werfen an den wint — Der Status der arthurischen Fiktion im Reflex:
Thomas, Gotfrid und Wolfram«. In: Poetica. Zeitschrift fiir Sprach- und Literaturwissenschaft 37
(2005), 29-64.

Glauch, Sonja: »Inszenierungen der Unsagbarkeit. Rhetorik und Reflexion im hofischen Romanc.

In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 132 (2003), 148—176.

Gnadinger, Louise: Hiudan und Petitcreiu. Gestalt und Figur des Hundes in der mittelalterlichen Tri-
standichtung. Ziirich [u.a.] 1971.

Gnadinger, Louise: Musik und Minne im >Tristan« Gotfrids von Strassburg (= Beihefte zur Zeitschrift Wir-
kendes Wort 19). Duisseldorf 1967.

Goebel, Dieter: »Tristans Einkleidung (Gottfried v.4555-5011)«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie
96 (1977), 61-72.

Goller, Detlef: »wan bi minen tagen und é hdat man sé rehte wol geseit.« Intertextuelle Verweise zu den
Werken Hartmanns von Aue im Tristan Gottfrieds von Strafburg. Frankfurt a.M. [u.a.] 2005.

Gottzmann, Carola L.: »ldentitatsproblematik in Gottfrieds >Tristan<«. In: Germanisch-romanische
Monatsschrift 70 (1989), 129-146.

von Groote, Eberhard: Tristan. Mit der Fortsetzung des Meisters Ulrich von Turheim. Berlin 1821.

Grosse, Siegfried: »Vremdiu maere —Tristans Herkunftsberichte«. In: Wirkendes Wort 20 (1970), 289—
302.

Grothues, Silke: Der arthurische Tristanroman. Werkabschluf$ zu Gottfrieds >Tristan< und Gattungs-
wechsel in Heinrichs von Freiberg Tristanfortsetzung. Frankfurt a.M. 1991.

Grubmiiller, Klaus: »ir unwarheit warbaeren. Uber den Beitrag des Gottesurteils zur Sinnkonstitution
in Gotfrids »Tristan<«. In: Ludger Grenzmann (Hg.): Philologie als Kulturwissenschaft. Studien zur
Literatur und Geschichte des Mittelalters. Festschrift fiir Karl Stackmann zum 65. Geburtstag. Got-
tingen 1987, 149-163.

Grubmiiller, Klaus: »Probleme einer Fortsetzung. Anmerkungen zu Ulrichs von Tiirheim »Tristan<-
SchluB«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 114 (1985), 338—348.

Gruenter, Rainer: »Das wunnecliche tal«. In: Wolfgang Adam (Hg.): Tristan-Studien (= Euphorion Bei-
hefte 27). Heidelberg 1993, 65—140. (urspriinglich erschienen in: Euphorion 55 (1961), 342—404).

Gruenter, Rainer: »Der Favorit. Das Motiv der hofischen Intrige in Gottfrids Tristan und Isold«. In: Eu-
phorion 58 (1964), 113-128.

Hahn, Ingrid: »Zu Gottfrieds von StraBburg Literaturschau«. In: Alois Wolf (Hg.): Gottfried von Strass-
burg (= Wege der Forschung 320). Darmstadt 1973, 424—452.

Hahn, Ingrid: »Daz lebende paradis (Tristan 17858-18114)«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und
deutsche Literatur 92 (1963), 184—195.

Hammer, Andreas: Tradierung und Transformation. Mythische Erzihlelemente im >Tristan< Gottfrieds
von Strassburg und im >lwein< Hartmanns von Aue. Stuttgart 2007.

Hammerstein, Reinhold: Macht und Klang. Ténende Automaten als Realitdt und Fiktion in der alten
und mittelalterlichen Welt. Bern 1986.

Harrauer, Christine/Hunger, Herbert: Lexikon der griechischen und romischen Mythologie. Purkers-
dorf 92006.

Harris, Sylvia C.: »The Cave of Lovers in the »Tristramssaga« and related Tristan Romances«. In: Ro-
mania 98 (1977), 460-500.

Hartmann, Angelika: »Das persische Epos »Wis und Ramin«. Ein Vorldufer des »Tristan<?«. In: Xenja
von Ertzdorff (Hg.): Tristan und Isolde im Spdtmittelalter. Vortrige eines interdisziplindren Symposi-
ums vom 3. bis 8. Juni 1996 an der Justus-Liebig-Universitdt Gieflen. Amsterdam 1999, 103—-139.

Hartmann, Stefan: »Isoldes Gottesurteil im Kontext des zeitgendssischen Wunderdiskurses. Theo-
logische und mentalitatsgeschichtliche Uberlegungen zu einer Schliisselpassage des Gottfriedi-
schen >Tristan«-Fragments«. In: Caroline Kolisang/Stefan Hartmann (Hg.): Variationen des Tristan-
Stoffes in diachroner Darstellung. Gesammelte Vortrige des Mainzer Tristan-Workshops, April 2011.
Amiens 2012, 16—38.

Hattenhauer, Hans: »Der gefélschte Eid«. In: Gefélschte Rechtstexte. Der bestrafte Félscher (= Monu-
menta Germaniae Historica 33,2). Hannover 1988, 661—689.

Hatto, Arthur T.: »Der minnen vederspil Isot«. In: Euphorion 51 (1957), 302—-307.

Hauenstein, Hanne: Zu den Rollen der Marke-Figur in Gottfrieds >Tristan<. Goppingen 2006.

Haug, Walter: »nKommentar«. In: Gottfried von Strassburg. Tristan und Isold. Hg. von Walter Haug und
Manfred Giinter Scholz. Mit dem Text des Thomas, hg., libers. und kommentier von Walter Haug.
Band 2. Berlin 2011, 205—823.

Haug, Walter: »Erzahlung und Reflexion in Gottfrieds »Tristan««. In: Christoph Huber/Victor Millet
(Hg.): Der »Tristan« Gottfrieds von StrafSburg. Symposion Santiago de Compostela 2000. Tiibingen
2002, 281-294.



Literaturverzeichnis

Haug, Walter: Der Tristanroman im Horizont der erotischen Diskurse des Mittelalters und der friihen
Neuzeit. Freiburg i. Ue. 2000.

Haug, Walter: Gottfrieds von StrafSburg Verhdltnis zu Thomas von England im Licht des neu aufgefun-
denen »Tristan<-Fragments von Carlisle. Amsterdam 1999.

Haug, Walter: »Der »Tristan<—eine interarthurische Lektiire«. In: Ders. (Hg.): Brechungen auf dem
Weg zur Individualitdt. Kleine Schriften zur Literatur des Mittelalters. Tiibingen 1997, 184-196
[=Haug 1997a].

Haug, Walter: »Reinterpreting the Tristan Romances of Thomas und Gotfrid: Implications of a Recent
Discovery«. In: Arthuriana 7/3 (1997), 45-59 [= Haug 1997b].

Haug, Walter: »Erzahlen als Suche nach personaler Identitat. Oder: Gottfrieds von Straburg Liebes-
konzept im Spiegel des neuen »Tristan«-Fragments von Carlisle«. In: Harald Haferland/Michael
Mecklenburg (Hg.): Erzdhlungen in Erzihlungen. Phidnomene der Narration in Mittelalter und Frii-
her Neuzeit (= Forschungen zur Geschichte der Alteren deutschen Literaturwissenschaft 19). Miin-
chen 1996, 177-187.

Haug, Walter: »Die Tristansage und das persische Epos »Wis und Ramin««. In: Ders.: Strukturen als
Schliissel zur Welt. Kleine Schriften zur Erzéhlliteratur des Mittelalters. Studienausgabe. Tibingen
1990, 585-599.

Haug, Walter: »Gottfrieds von StraBburg »Tristan:. Sexueller Siindenfall oder erotische Utopie«. In:
Ders.: Strukturen als Schliissel zur Welt. Kleine Schriften zur Erzihlliteratur des Mittelalters. Tiibin-
gen 1989, 600-611.

Haug, Walter: »Aventiure in Gottfrieds von Strassburg »Tristan««. In: Beitrdge zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 94,1 (1972), 88—125.

Haupt, Barbara: »«... ein viouwe hab niht vil list: Zu Dido und Lavinia, Enite und Isolde in der héfischen
Epik«. In: Heinz Finger (Hg.): Die Macht der Frauen. Diisseldorf 2004, 145—-205.

Haupt, Barbara: »Zum Prolog des »Tristan< Gottfrieds von StraBburg. Prolegomenon zu einer wir-
kungs- und rezeptionsorientierten Untersuchung mittelalterlicher volkssprachlicher Prologe«.
In: Gert Kaiser (Hg.): Literatur, Publikum, historischer Kontext. Bern 1977, 109—-136.

Hellgardt, Ernst: »Tristan-Roman und »Volsunga-Saga«. Mythos, Magie und Liebe. Zwei mittelalterli-
che Paradigmen zum Thema »Liebe und Passion««. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.): Der
»Tristan«< Gottfrieds von Strafiburg. Symposion Santiago de Compostela, 5.—8. April 2000. Tiibingen
2002,167-198.

Hermann, Henning: Identitdt und Personalitdt in Gottfrieds von StrafSburg >Tristan«. Studien zur sozial-
und kulturgeschichtlichen Entwicklung des Helden (= Schriften zur Medidvistik, 8). Hamburg 2006.

Hertz, Wilhelm: Tristan und Isolde von Gottfried von StrafSburg. Stuttgart/Berlin 1904.

Herzmann, Herbert: »Nochmals zum Minnetrank in Gottfrieds Tristan. Anmerkungen zum Problem
der psychologischen Entwicklung in der mittelhochdeutschen Epik«. In: Euphorion 70 (1976),
73-94.

Hexter, Ralph J.: Equivocal Oaths and Ordeals in Medieval Literature (= The LeBaron Russell Briggs Prize
Honors Essays in English 1974). Cambridge 1975.

Hoérmann, Karl: »Ehrfurcht vor Gott«. In: Ders. (Hg.): Lexikon der christlichen Moral. Innsbruck [u.a.]
21976,309—-312.

Huber, Christoph: Gottfried von StrafSburg. Tristan (= Klassiker Lektiiren 3). Berlin 32013.

Huber, Christoph: »Sehnsucht und Autonomie der Liebe«. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.):
Der »Tristan« Gottfrieds von StrafSburg. Symposion Santiago de Compostela, 5.—8. April 2000. Tlibin-
gen 2002, 339—356.

Huber, Christoph: Die Aufnahme und Verarbeitung des Alanus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dich-
tungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerklaere, Gottfried von StrafSburg, Frauenlob, Heinrich
von Neustadt, Heinrich von St. Gallen, Heinrich von Miigeln und Johannes von Tepl. Zuirich 1988.

Huber, Christoph: Gottfried von Straburg. Tristan und Isolde. Miinchen/Ziirich 1986 (= Artemis Ein-
fiihrungen 24).

Hiipper, Dagmar: »Handschuh«. In: Handwérterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte. Bd 1. Berlin
2012,749-751.

Hurst, Peter W.: »Zur Interdependenz von Gottfrieds blintheit- und huote-/mdze-Exkursen. (Tristan¢
V. 17723-18114)«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 105 (1986), 321—332.

Huot, Sylvia: »ATale Much Told: The Status of the Love Philtre in the Old French Tristan Texts«.

In: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie 124 (2005), 82—95.

Jackson, William T.H.: The Anatomy of Love. The Tristan of Gottfried von Strafiburg. New York 1971.

Jackson, William T.H.: Tristan the Artist in Gottfried’s Ooem (= Publications of the Modern Language
Association of America, Vol. LXXVII). Menasha/Wisconsin 1962, 364—372.

Jaeger, Charles Stephen: Die Entstehung héfischer Kultur. Vom Bischof zum héfischen Ritter (= Philolo-
gische Studien und Quellen 167). Berlin 2001 (engl. 1985).

215



216

Literaturverzeichnis

Jaeger, Charles Stephen: »Mark and Tristan. The Love of Medieval Kings and Their Courts«. In: Winder
McConnell (Hg.): in héhem prise. A Festschrift in Honor of Ernst S. Dick. Goppingen 1989, 183—-197.

Jaeger, Charles Stephen: »The Baron’s Intrigue in Gottfried’s » Tristan<. Notes Toward a Sociology of
Fear in Court Society«. In: Journal of English and Germanic Philology 83 (1984), 46—66.

Jaeger, Charles Stephen: Medieval Humanism in Gottfried von Strassburg’s »Tristan und Isolde« (= Ger-
manische Bibliothek 3). Heidelberg 1977.

Jaeger, Charles Stephen: »The >Strophic« Prologue to Gottfried’s Tristan«. In: Germanic Review 47
(1972), 5-19.

Jaffe, Samuel: »Gottfried von Strassburg and the Rhetoric of History«. In: James Jerome Murphy
(Hg.): Medieval Eloquence. Studies in the Theory and Practice of Medieval Rhetoric. Berkely [u.a.]
1978,288-318.

Jantzen, Ulrike/Kroner, Niels: »Zum neugefundenen Tristan-Fragment des Thomas d’Angleterre. Edi-
tionskritik und Vergleich mit Gottfrieds Bearbeitung«. In: Euphorion 91 (1997), 291-309.

Jauch, Ernst-Alfred: Untersuchung der Begriffe tugent, saelde, triuwe und edelez herze im >Tristan«
Gottfrieds von StrafSburg. Diss. Freiburg/Br. 1951.

Johnson, Sidney: »This Drink Will Be the Death of You: Interpreting the Love Potion in Gottfried’s Tris-
tan«. In: Will Hasty (Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s >Tristan«. Rochester/New York
2003, 82—112.

Jupé, Wolfgang: Die sList< im Tristanroman Gottfrieds von StrafSburg. Intellektualitdt und Liebe oder die
Suche nach dem Wesen der individuellen Existenz (= Germanische Bibliothek 3). Heidelberg 1976.

Karg, Ina: »Die Markefigur im >Tristan<. Versuch Uber die literaturgeschichtliche Position Gottfrieds
von StraBburge. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 113 (1994), 66—87.

Keck, Anna: Die Liebeskonzeption der Mittelalterlichen Tristanromane. Zur Erzdhllogik der Werke Bé-
rouls, Eilharts, Thomas« und Gottfrieds (= Beihefte zu Poetica 22). Miinchen 1998.

Kellermann, Karina: »und vunden viir ir herren da einen zestucketen man. Kérper, Kampf und Kunst-
werk im »Tristan««. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.): Der »Tristan« Gottfrieds von StrafSburg.
Symposion Santiago de Compostela 2000. Tiibingen 2002, 131-152.

Kellermann-Haaf, Petra: Frau und Politik im Mittelalter. Untersuchungen zur politischen Rolle der Frau
in den héfischen Romanen des 12., 13., und 14. Jahrhunderts. Géppingen 1986.

Kellner, Beate: Ursprung und Kontinuitdt. Studien zum genealogischen Wissen im Mittelalter. Miin-
chen 2004.

Kellner, Beate: »Autoritat und Gedachtnis. Strategien der Legitimierung volkssprachlichen Erzahlens
im Mittelalter am Beispiel Gottfrieds von StraRburg »Tristan««. In: Jirgen Fohrmann [u.a.] (Hg.):
Autoritdt der/in Sprache, Literatur, Neue Medien. Vortrige des Bonner Germanistentags 1997. Bd.
2. Bielefeld 1999, 484-508.

Kern, Manfred: »Blumen zerpfliicken, Philologie und Kritik im Literaturexkurs von Gottfrieds Tristan«.
In: Primus Heinz Kucher u.a. (Hg.): Germanistik und Literaturkritik. Zwischenbericht zu einer wun-
derbaren Freundschaft (= Stimulus. Mitteilungen der Osterreichischen Gesellschaft fiir Germanistik
2006). Wien 2007, 83-96.

Kern, Manfred: »Sirenes«. In: Ders./Alfred Ebenbauer: Lexikon der antiken Gestalten in den deutschen
Texten des Mittelalters. Berlin 2003, 582—587.

Kern, Manfred: »Vulcanus. In: Ders./Alfred Ebenbauer: Lexikon der antiken Gestalten in den deut-
schen Texten des Mittelalters. Berlin 2003, 672—675.

Kern, Manfred: »lsolde, Helena und die Sirenen: Gottfried von Straburg als Mythograph«. In: Oxford
German Studies 27 (1998), 1-30.

Kern, Manfred/Ebenbauer, Alfred: Lexikon der antiken Gestalten in den deutschen Texten des Mittel-
alters. Berlin 2003.

Kern, Peter: »Gottfried von StraBburg und Ovid.« In: Marta Nagy/Laszl6 J6nécsik (Hg.): swer sinen
vriunt behaltet, daz ist lobelich. Festschrift fiir Andrds Vizkelety zum 70. Geburtstag (= Abrogans 1 /
Budapester Beitrige zur Germanisitk 37). Budapest 2001, 35—49.

Kern, Peter: »Sympathielenkung im »Tristan« Gottfrieds von Straburg«. In: Danielle Buschinger
(Hg.): Sammlung — Deutung — Wertung. Ergebnisse, Probleme, Tendenzen und Perspektiven philolo-
gischer Arbeit. Festschrift fiir Wolfgang Spiewok. Amiens 1988, 205—-217.

Kerth, Thomas: »Kingship in Gottfried’s »Tristan««. In: Monatshefte fiir deutschen Unterricht, deutsche
Sprache und Literatur 80 (1988), 444—458.

Kerth, Thomas: »The Denounement of the Tristan-Minne. Tiirheim’s Dilemma«. In: Neophilologus 65
(1981), 79-93.

Kerth, Thomas: »Einleitung«. In: Ulrich von Tiirheim: Tristan. Hg. von Thomas A. Kerth. (= Altdeutsche
Textbibliothek 89). Tiibingen 1979, VII-XVI.



Literaturverzeichnis

Klein, Dorothea: »Amoene Orte. Zum produktiven Umgang mit einem Topos in mittelhochdeutscher
Dichtunge. In: Sonja Glauch (Hg.): Projektion — Reflexion — Ferne. Rdumliche Vorstellungen und
Denkfiguren im Mittealter. Berlin/New York 2011, 61-83.

Klein, Josef: »Die Schwertleite in Gotfrids Tristan und Isold als »epische Einheit««. In: Euphorion 64
(1970), 1—22.

Klein, Klaus: »Stillstand. Zur handschriftlichen Uberlieferung von Gottfrieds >Tristan««. In: Zeitschrift
fiir deutsches Altertum und Literatur 135 (2006), 213—-216.

Klein, Thomas: »Ermittlung, Darstellung und Deutung von Verbreitungstypen in der Handschriften-
Uberlieferung mittelhochdeutscher Epike«. In: Nigel Palmer/Volker Honemann (Hg.): Deutsche
Handschriften 1100-1400. Tiibingen 1988, 110-167.

Klinger, Judith: »Moglichkeiten und Strategien der Subjekt-Reflexion im hofischen Roman. Tristan
und Lancelot«. In: Jan-Dirk Miiller/Horst Wenzel (Hg.): Mittelalter — Neue Wege durch einen alten
Kontinent. Stuttgart 1999, 127-148.

Koch, Elke: Trauer und Identitdt. Trauer als Performanz von Identitdt. Inszenierungen von Emotionen in
der deutschen Literatur des Mittelalters (= Trends in Medieval Philology 8). Berlin [u.a.] 2006.

Kolb, Herbert: »Isoldes Eid. Zu Gottfrieds von StraBburg »Tristan« 15267-15764«. In: Zeitschrift fiir
deutsche Philologie 107 (1988), 321—-335.

Kolb, Herbert: »Der Hof und die Hofischen. Bemerkungen zu Gottfried von StraBburg«. In: Zeitschrift
fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 106 (1977), 236—252.

Kolb, Herbert: »Der Minnen Hus. Zur Allegorie der Minnegrotte in Gottfrieds Tristan«. In: Euphorion
56 (1962), 229-247.

Kolerus, Alexander: Aula memoriae. Zu Gestalt und Funktion des Geddchtnisraums im »>Tristan« Gott-
frieds von StrafSburg und im mittelhochdeutschen Prosa-Lancelot. Frankfurt a.M. 2006.

Konetzke, Claudia: »triuwe und melancholia. Ein neuer Annaherungsversuch an die Isolde-WeiR-
hand-Episode des Tristan Gottfrieds von Straburg«. In: Klaus Ridder/Otto Langer (Hg.): Kérper-
inszenierungen in mittelalterlicher Literatur. Kolloguium am Zentrum fiir interdisziplindre For-
schung der Universitdt Bielefeld (= Korper — Zeichen — Kultur 11). Berlin 2002, 117-138.

KraB, Andreas: Geschriebene Kleider. Hofische Identitqt als literarisches Spiel. Tibingen 2006.

Krohn, Riidiger: »Gottfried von Strassburg and the Tristan Myth«. In: Will Hasty (Hg.): German Litera-
ture of the High Middle Ages. Rochester, NY 2006, 55—73.

Krohn, Riidiger: Tristan. Kommentar, Nachwort und Register. Stuttgart 2005.

Krohn, Riidiger: »Erotik und Tabu in Gottfrieds »Tristan‘: Konig Marke«. In: Ders. (Hg.): Stauferzeit, Ge-
schichte, Literatur, Kunst (= Karlsruher Kulturwissenschaftliche Arbeiten 1). Stuttgart 1979, 362—
376.

Krywalski, Diether: »Ein Tristan fiir Bbhmen. Zum Leben und Werk des b6hmischen Dichters Heinrich
von Freiberg«. In: Stifter-Jahrbuch 24 (2010), 49—65.

Kuhn, Hugo: »Gottfried von Straburg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 3. Berlin/New
York 21981, 153-168.

Kuhn, Hugo: Liebe und Gesellschaft (= Kleine Schriften 3). Stuttgart 1980.

Kucaba, Kelley: »Hofisch inszenierte Wahrheiten. Zu Isolds Gottesurteil bei Gottfried von StraBburge«.
In: Wolfgang Harms (Hg.): Fremdes wahrnehmen — fremdes Wahrnehmen. Studien zur Geschichte
der Wahrnehmung und zur Begegnung von Kulturen im Mittelalter und friiher Neuzeit. Stuttgart
[u.a.]1997,74-93.

Kiienzlen, Franziska: »Erzdahlen von vollkommener Liebe. Die Tristan-Romane Eilharts von Oberg und
Gottfrieds von StraBburg«. In: Verena Olejnicizak Lobsien [u.a.] (Hg.): Vollkommenheit. Astheti-
sche Perfektion in Antike, Mittelalter und Friiher Neuzeit. Berlin/New York 2010, 45-73.

Kiihnel, Jiirgen: »Derdriu und Noisi/Grainne und Diarmuid/Tristan und Isolt. Die Epik des alten Irland
und die Tristan-Romane des europdischen Mittelalters«. In: Danielle Buschinger (Hg.): Tristan et
Iseut, Mythe europeen et mondial. Actes du Colloque des 10, 11 et 12 Janvier 1986. Goppingen
1987,212-251.

Kunisch, Hermann: »edelez herze — edeliu sele: Vom Verhaltnis hofischer Dichtung zur Mystik«. In:
Ursula Hennig/Herbert Kolb (Hg.): Mediaevalia litteraria. Festschrift fiir Helmut de Boor zum 80.
Geburtstag. Miinchen 1971, 413—450.

Kunitzsch, Paul: »Are There Oriental Elements in the Tristan Story?«. In: Vox Romanica 39 (1980),
73-85.

Kiisters, Urban: »Spane, Kreuze, Initialen: Schriftzeichen als Beglaubigungsmittel in mittelalterlichen
Tristan-Dichtungenc. In: Dirk Matejovski/Friedrich Kittler (Hg.): Literatur im Informationszeitalter
(= Schriftenreihe des Wissenschaftszentrums Nordrhein-Westfalen 2). Frankfurt a.M. 1996, 71—101.

Kiisters, Urban: »Liebe zum Hof. Vorstellungen und Erscheinungsformen einer »h6fischen« Lebens-
ordnung in Gottfrieds »Tristan««. In: Gert Kaiser/Jan-Dirk Muller (Hg.): Hofische Literatur, Hofge-

217



218

Literaturverzeichnis

sellschaft, hofische Lebensformen um 1200. Kolloquium am Zentrum fiir Interdisziplindre For-
schung der Universitdt Bielefeld (3. bis 5. November 1983). Diisseldorf 1986, 141-176.

Leitzmann, Albert: »Zu den Tristan-Fortsetzern.« In: Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache
und Literatur 44 (1920), 122—125.

Lenschen, Walter: »Tempus, et tempora, et dimidium tempus: zu Gottfrieds >Tristan<V.4122«. In: An-
dré Crépin/Wolfgang Spiewok (Hg.): Tristan-Tristrant: mélanges en I'honneur de Danielle Buschin-
ger a l'occasion de son 60éme anniversaire. Greifswald 1996, 339-341.

Lenschen, Walter: »Vater und Vaterbild in Gottfrieds »Tristan««. In: Eijiro Iwa-Saki (Hg.): Begegnung
mit dem »Fremden«. Grenzen — Traditionen — Vergleiche (= Akten des VIlI. Internationalen Germa-
nisten-Kongresses Tokyo 1990, 6). Miinchen 1991, 210-216.

Linden, Sandra: »Die Amme der edelen herzen. Zum Konzept der moraliteit in Gottfrieds »Tristanc«. In:
Henrike Lihnemann/Sandra Linden (Hg.): Dichtung und Didaxe. Lehrhaftes Sprechen in der deut-
schen Literatur des Mittelalters. Berlin 2009, 117-133.

Linden, Sandra: »Wie die Ratio das Irrationale gebiert. Uberlegungen zur Minnereflexion in Exkursen
Hartmanns von Aue, Gottfrieds von StraBburg und Wolframs von Eschenbach«. In: Wolfram-Stu-
dien 20 (2008),95-118.

Loomis, Roger Sherman: »The Legend of Arthur’s Survival«. In: Ders. (Hg.): Arthurian Literature in the
Middle Ages. A Collaborative History. Oxford 1969, 64—71.

Loomis, Roger Sherman: Wales and the Arthurian Legend. Cardiff 1956.

Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Miinchen 41993.

Lugowski, Clemens: Die Form der Individualitit im Roman [1932]. Mit einer Einl. von Heinz Schlaffer.
Frankfurt a.M. 21994.

Liihr, Rosemarie: »Tristan im Kymrischen«. In: Xenja von Ertzdorff (Hg.): Tristan und Isolde im Spétmit-
telalter. Vortrdge eines interdisziplindren Symposiums vom 3. bis 8. Juni 1996 an der Justus-Liebig-
Universitdt GiefSen. Amsterdam/Atlanta 1999, 141-168.

Mader, Andrea: »Memoria im Gewand mittelalterlichen Totengedenkens: Gottfrieds und Thomas’
Tristan vs. Eilharts Tristrant«. In: Monika Schulz (Hg.): vindaerinne wunderbaerer maere. Gedenk-
schrift fiir Ute Schwab. Wien 2013, 283-310

Maier, Bernhard: Die Kelten. Geschichte, Kultur und Sprache. Tiibingen 2015.

Malzer, Marion: Die Isolde-Gestalten in den mittelalterlichen deutschen Tristandichtungen. Ein Beitrag
zum diachronischen Wandel. Heidelberg 1991.

Masse, Marie-Sophie: »so ward ich durch sie tore. Narrheit und Liebespassion im >Tristrant« Eilharts
von Oberge«. In: Jean Schillinger (Hg.): Der Narr in der deutschen Literatur im Mittelalter und in der
Friihen Neuzeit. Kolloquium in Nancy (13.—14. Mdrz 2008). Bern [u.a.] 2009, 13—28.

Mazzadi, Patrizia: Autorreflexion zur Rezeption: Prolog und Exkurse in Gottfrieds »Tristan«. Triest 2000.

McCann, W. J.: »Tristan: The Celtic and Oriental Material Re-Examined«. In: Joan Tasker Grimbert
(Hg.): Tristan and Isolde — A Casebook. New York 1995, 3—35.

McCann, W. J.: »Tristan: The Celtic Material Re-Examined«. In: Adrian Stevens/Roy Wisbey (Hg.): Gott-
fried von Strafiburg and the Medival Tristan Legend. Papers from an Anglo-North American Sympo-
sium (= Arthurian Studies 23). Cambridge/London 1990, 235—-245.

McDonald, William C.: »Gottfried von Strassburg: Tristan and the Arthurian Tradition«. In: Joan Tas-
ker Grimbert (Hg.): Tristan and Isolde. A Casebook. New York/London 2002, 147—-185.

McDonald, William C.: »Tristan, der je manheit wielt:. Heinrich von Freiberg’s »Tristan< as Emblem of
Medieval Masculinity«. In: Tristania 19 (1999), 97-113.

McDonald, William C.: »A Reconsideration of Tristan als Ménch«. In: William McDonald/Winder
McConnell (Hg.): Fide et amore. A festschrift for Hugo Bekker on His Sixty-fifth Birthday. Goppingen
1990, 235-260.

McDonald, William C.: »The Fool-Stick: Concerning Tristan’s Club in the German Eilhart Tradition«. In:
Euphorion 82 (1988), 127-149.

Meissburger, Gerhard: Tristan und Isold mit den weifSen Hdinden. Die Auffassung der Minne, der Liebe
und der Ehe bei Gottfried von StrafSburg und Ulrich von Tiirheim. Basel 1954.

Mergell, Bodo: Tristan und Isolde. Ursprung und Entwicklung der Tristansage des Mittelalters. Mainz
1949.

Mertens, Volker: Der deutsche Artusroman. Stuttgart 2005.

Mertens, Volker: »Klosterkirche und Minnegrotte«. In: Nigel F. Palmer/Hans-Jochen Schiewer (Hg.):
Mittelalterliche Literatur und Kunst im Spannungsfeld von Hof und Kloster. Tibingen 1999, 1-16.

Mertens, Volker: Der arthurische Tristan. Die fabelen, die hier unter sint, die sol ich werfen an den wint.
In: André Crepin (Hg.): Tristan — Tristant. Greifswald 1996, 365—379.

Mertens, Volker: »Bildersaal — Minnegrotte — Liebestrank. Zu Symbol, Allegorie und Mythos im Tris-
tanromanc. In: Beitrige zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 117 (1995), 40—64.



Literaturverzeichnis

Merzbacher, Friedrich: »Legitimation durch nachfolgende Ehe«. In: Adalbert Erler [u.a.] (Hg.): Hand-
wérterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte. Bd. 2. Berlin 1978, 1677-1681.

Meyer, Johann Jakob: Isoldes Gottesurteil in seiner erotischen Bedeutung. Ein Beitrag zur vergleichen-
den Literaturgeschichte (= Neue Studien zur Geschichte des menschlichen Geschlechtslebens 1). Ber-
lin 1914.

Meyer, Matthias: »Desaster in der Minnegrotte: Tristan und Isolde im Diskursgestriipp«. In: André
Crépin/Wolfgang Spiewok (Hg.): Tristan—Tristrant: mélanges en I'honneur de Danielle Buschinger a
l'occasion de son 60éme anniversaire. Greifswald 1996, 381-392.

Meyer, Matthias/Sager, Alexander: Verstellung und Betrug im Mittelalter. Gottingen 2015.

Meyer, Heinz/Suntrup, Rudolf: »Elf«. In: Dies. (Hg.): Lexikon der mittelalterlichen Zahlenbedeutungen.
Miinchen 1987, 615—620.

Mieth, Dietmar: Dichtung, Glaube und Moral. Studien zur Begriindung einer narrativen Ethik mit einer
Interpretation zum Tristanroman Gottfrieds von StrafSburg. Mainz 1976.

Mikasch-Kothner, Dagmar: Zur Konzeption der Tristanminne bei Eilhart von Oberg und Gottfried von
StrafSburg. Stuttgart 1991.

Millet, Victor: »Liebe und Erinnerung. Uberlegungen zur Isolde-Weihand-Episode«. In: Christoph
Huber/Victor Millet (Hg.): Der »Tristan« Gottfrieds von Strafburg. Symposion Santiago de Compos-
tela 2000. Tiibingen 2002, 357-377.

Mohr, Wolfgang: »Tristan und Isold als Kiinstlerroman«. In: Euphorion 53 (1959), 153-174.

Morsch, Klaus: schcene daz ist hcene. Studien zum >Tristan« Gottfrieds von StrafSburg (= Erlanger Stu-
dien 50). Erlangen 1984.

von Moos, Peter: »Das mittelalterliche Kleid als Identitatssymbol und Identifikationsmittel«. In: Ders.
(Hg.): Unverwechselbarkeit. Personliche Identitdt und Identifikation in der vormodernen Gesell-
schaft. K6In [u.a.] 2004, 123-146 [= von Moos 2004a].

von Moos, Peter: sOffentlich< und sprivat< im Mittelalter. Zu einem Problem der historischen Begriffsbil-
dung, vorgetragen am 22.6.1996 (= Schriften der Philosophisch-historischen Klasse der Heidelber-
ger Akademie der Wissenschaften 33). Heidelberg 2004 [= von Moos 2004b].

von Moos, Peter: »Herzensgeheimnisse (occulta cordis). Selbstbewahrung und Selbstentbl6Bung im
Mittelalter«. In: Aleida Assmann (Hg.): Schleier und Schwelle. Geheimnis und Offentlichkeit. Bd. 1
(= Archdologie der literarischen Kommunikation 5,1). Miinchen 1997, 89-109.

Montag, Ulrich/Gichtel, Paul: Tristan und Isolde. Mit der Fortsetzung Ulrichs von Tiirheim. Faksimile-
Ausgabe des Cgm 51 der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen. Textband (Kommentar). Stuttgart
1979.

Miihlherr, Anna: »Unstimmigkeit als Kalkiil. Gottfrieds Riihmen und Schelten zu Beginn des poetolo-
gischen Exkurses«. In: Christoph Huber (Hg.): Der »Tristan« Gottfrieds von StrafSburg. Symposion
Santiago de Compostela, 5. bis 8. April 2000. Tiibingen 2002, 317-326.

Miiller, Irmgard: »Liebestranke, Liebeszauber und Schlafmittel in der mittelalterlichen Literatur«. In:
Xenja von Ertzdorff (Hg.): Liebe, Ehe, Ehebruch in der Literatur des Mittelalters. Vortrige des Sym-
posiums vom 13. bis 16. Juni 1983 am Institut fiir Deutsche Sprache und Mittelalterliche Literatur
der Justus-Liebig-Universitdt Gieflen (= Beitrdge zur deutschen Philologie 58). GieRen 1984, 71-87.

Miiller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied (= Klassiker Lektiiren 5). Berlin 42015.

Miiller, Jan-Dirk: »The Light of Courtly Society: Blanscheflur and Riwalin«. In: Jutta Eming/Ann Marie
Rasmussen/Kathryn Starkey (Hg.): Visuality and Materiality in the Story of Tristan and Isolde.
Notre Dame, Indiana 2012, 19—40.

Mdiller, Jan-Dirk: Hofische Kompromisse: Acht Kapitel zur hofischen Epik um 1200. Tiibingen 2007.
Miiller, Jan-Dirk: »Gottfried von StraBburg: »Tristan‘: Transgression und Okonomie«. In: Gerhard Neu-
mann (Hg.): Transgressionen: Literatur als Ethnographie (= Litterae 98). Freiburg/Br. 2003, 213—

242.

Miiller, Jan-Dirk: »Zeit im »Tristan««. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.): Der »Tristan« Gottfrieds
von StrafSburg. Symposion Santiago de Compostela 2000. Tiibingen 2002, 379—-397.

Mdiller, Jan-Dirk: Spielregeln fiir den Untergang: die Welt des Nibelungenliedes. Tiibingen 1998.

Mdiller, Jan-Dirk: »Tristans Riickkehr. Zu den Fortsetzern Gottfrieds von StraBburg«. In: Johannes Ja-
nota (Hg.): Festschrift Walter Haug und Burghart Wachinger. Bd. 11. Tiibingen 1992, 529-548.

Miiller, Jan-Dirk: »Die Destruktion des Heros oder wie erzahlt Eilhart von passionierter Liebe?«. In:
Paola Schulze-Belli/Michael Dallapiazza (Hg.): I romanzo di Tristano nella letteratura del Me-
dioevo. Der >Tristan« in der Literatur des Mittelalters. Beitrage der Triester Tagung 1989. Triest 1990,
19-37.

Nanz, Ute: Die Isolde-Weifshand-Gestalten im Wandel des Tristanstoffs. Figurenzeichnung zwischen
Vorlagenbezug und Werkkonzeption. Heidelberg 2010.

219



220

Literaturverzeichnis

Nellmann, Eberhard: »» Gedaehte man ir ze guote niht«. Der rmemoria«-Topos im Tristanprolog«. In:
Thordis Hennings (Hg.): Mittelalterliche Poetik in Theorie und Praxis. Festschrift fiir Fritz Peter
Knapp zum 65. Geburtstag. Berlin 2009, S. 241-255.

Nellmann, Eberhard: »Der TirverschluR der Minnegrotte (»Tristan< 16989—17061)«. In: Anna Keck/
Theodor Nolte (Hg.): Ze hove und an der strdzen. Die deutsche Literatur des Mittelalters und ihr »Sitz
im Lebenc. Festschrift Volker Schupp. Stuttgart [u.a.] 1999, 305-310.

Newstead, Helaine: »The Origin and Growth of the Tristan Legend«. In: Roger Sherman Loomis (Hg.):
Arthurian Literature in the Middle Ages. A Collaborative History. Oxford 1959, 122-133.

Nickel, Emil: Studien zum Liebesproblem bei Gottfried von StrafSburg (= Kénigsberger Deutsche For-
schungen 1). Kénigsberg 1927.

Ni Shéaghdha, Nessa: »Introduction«. In: Téruigheacht Dhiarmada agus Ghrdinne. The Pursuit of Diar-
maid und Grdnne (= Irish Texts Society XLVII1). Hg. von Nessa Ni Shéaghdha. Dublin 1967, IX-XXXI.

von Okken, Lambertus: Kommentar zum Tristan-Roman Gottfrieds von Strassburg, 3 Bde. Amsterdam
1996.

Oswald, Marion: »Kunst um jeden Preis¢<. Gabe und Gesang in Gottfrieds von StraBburg »Tristan««.
In: Beate Kellner (Hg.): Literarische Kommunikation und soziale Interaktion. Studien zur Institutio-
nalitdt mittelalterlicher Literatur (= Mikrokosmos 64). Frankfurt a.M. [u.a.] 2001, 129-152.

Ott, Norbert: »Bildstruktur statt Textstruktur. Zur visuellen Organisation mittelalterlicher narrativer
Bilderzyklen. Die Beispiele des Wienhausener Tristanteppichs |, des Miinchener Parzival Cgm 19
und des Miinchener Tristan Cgm 51«. In: Klaus Dirscherl (Hg.): Bild und Text im Dialog. Passau
1993, 53-70.

Padel, Oliver James: »The Cornish Background of the Tristan Stories«. In: Cambridge Medieval Celtic
Studies 1 (1981), 53-81.

Palmer, Craig B.: »A Question of Manhood: Overcoming the Paternal Homoerotic in Gottfried's »Tris-
tan««. In: Monatshefte fiir deutschsprachige Literatur und Kultur 88 (1996), 17-30.

Peiffer, Lore: Zur Funktion der Exkurse im Tristan Gottfrieds von Straf§burg. Goppingen 1971.

Pfeiffer, Jens: »Satz und Gegensatz. Narrative Strategie und Leserirritation im Prolog des »Tristan¢
Gottfrieds von StraBburg«. In: Wolfgang Haubrichs (Hg.): Erzdhltechnik und Erzéhlstrategien in
der deutschen Literatur des Mittelalters (= Wolfram Studien 18 (2004), 151-169.

Pensom, Roger: Reading Béroul’s Tristan. A Poetic Narrative and the Anthropology of Its Reception.
Bern [u.a.] 1995.

Plasa, Stefan: »Minnegrotte und Wald von Morrois«. In: Ulrich Miiller/Werner Wunderlich (Hg.): Bur-
gen, Linder, Orte. Konstanz 2008, 587—600.

Poag, James F.: »Entzauberte Heilsmuster. Zur Vorgeschichte von Gottfrieds >Tristan««. In: Ders./Tho-
mas C. Fox (Hg.): Entzauberung der Welt. Deutsche Literatur 1200—1500. Tibingen 1989, 19-33.

Poag, James F.: »Lying Truth in Gottfried's »Tristan««. In: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literatur und
Geistesgeschichte 61 (1987), 223—-237.

Philipowski, Silke: »Mittelbare und unmittelbare Gegenwartigkeit oder: Erinnern und Vergessen in
der Petitcriu-Episode des »Tristan< Gottfrieds von StraBburg«. In: Beitrdge zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 120 (1998), 29-35.

Porksen, Gunhild/Porksen, Uwe: »Die »Geburt« des Helden in mittelhochdeutschen Epen und epi-
schen Stoffen des Mittelalters«. In: Euphorion 74,3 (1980), 257—286.

Przybilski, Martin: »Ichbezogene Affekte im »Tristan< Gottfrieds von StraBburg«. In: Beitrige zur Ge-
schichte der deutschen Sprache und Literatur 126 (2004), 377-397.

Rabine, W. Leslie: »Love and the New Patriarchy. Tristan and Isolde«. In: Joan Tasker Grimbert (Hg.):
Tristan and Isolde. A Casebook. New York/London 2002, 37-74.

Ranke, Friedrich: Die Allegorie der Minnegrotte in Gottfrieds Tristan (= Schriften der Konigsberger Ge-
lehrten Gesellschaft 2). Berlin 1925.

Ranke, Friedrich: »Die Uberlieferung von Gottfrieds Tristan«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und
deutsche Literatur 55 (1917), 157—-278, 381—438.

Rasmussen, Ann Marie: »The Female Figures in Gottfried’s Tristan and Isolde«. In: Will Hasty (Hg.):

A Companion to Gottfried von Strassburg’s >Tristan<. Rochester, NY 2003, 137-157.

Rasmussen, Ann Marie: »ez ist ir g'artet von mir. Queen Isolde and Princess Isolde in Gottfried von
Strassburg’s Tristan und Isolde«. In: Thelma S. Fenster (Hg.): Arthurian Women. New York/London
2000, 41-57.

Rathofer, Johannes: Der >wunderbare Hirsch«< der Minnegrotte. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum
und deutsche Literatur 95 (1966), 371-391.

Rautenberg, Ursula: Hartmann von Aue: Der arme Heinrich. Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch.
Ubers. und mit Erliuterungen von Siegfried Grosse. Stuttgart 1993.

Reid, Thomas BW.: The Tristan of Beroul. A Textual Commentary. Oxford 1972.



Literaturverzeichnis

Riede, Peter: »Zeder«. In: Walter Kasper [u.a.] (Hg.): Lexikon fiir Theologie und Kirche. Bd. 10. Freiburg/
Br.[u.a.]32009,1391-1392

Ries, Sybille: »Erkennen und Verkennen in Gottfrieds >Tristan< mit besonderer Beriicksichtigung der
Isolde-Weisshand-Episode«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 109
(1980),316-337. .

Rocke, Werner: »Im Schatten des héfischen Lichtes. Zur Trennung von Offentlichkeit und Privatheit
im mittelalterlichen Tristan-Roman«. In: Walter Gebhard (Hg.): Licht. Religiése und literarische
Gebrauchsformen (= Bayreuther Beitrdge zur Literaturwissenschaft 14). Frankfurt a. M. 1990, 37—
75.

Roll, Walter: »Zu Gottfrieds Minnegrotte«. In: Dorothea Klein [u.a.] (Hg.): Vom Mittelalter zur Neuzeit.
Festschrift fiir Horst Brunner. Wiesbaden 2000, 199—209.

Ruberg, Uwe: »Zur Poetik der Eigennamen in Gottfrieds »Tristan««. In: Albrecht Greule (Hg.): Sprache,
Literatur, Kultur. Studien zu ihrer Geschichte im deutschen Stiden und Westen. Wolfgang Kleiber zu
seinem 60. Geburtstag gewidmet. Stuttgart 1989, 301-320.

Ruh, Kurt: Hofische Epik des deutschen Mittelalters. Bd. 2. Berlin 1980.

Russ, Anja: Kindheit und Adoleszenz in den deutschen Parzival- und Lancelot-Romanen. Hohes und spd-
tes Mittelalter. Stuttgart 2002.

Sassenhausen, Ruth: »Emotionsdarstellungen als Instrument differenter Kindheits- und Jugendent-
wiirfe im >Parzivalc Wolframs von Eschenbach und im »Tristan« Gottfrieds von StraBburg«. In: Zeit-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 146 (2007), 155—168.

Saurma-Jeltsch, Liselotte: »Zum Wandel der Erzahlweise am Beispiel der illustrierten deutschen Par-
zival-Handschriften«. In: Wolfram-Studien 12 (1992), 124-152.

Sayce, Olive: »Der Begriff edelez herze im Tristan Gottfrieds von StraBburg«. In: Deutsche Vierteljah-
resschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 33 (1959), 389—413.

Sayers, William: »Breaking the Deer and Breaking the Rules in Gottfried von Strassburg's »Tristan««.
In: Oxford German Studies 32 (2003), 1-52.

Schausten, Monika: »Ich bin, alse ich hdn vernomen ze wunderlichen maeren komen. Zur Funktion bio-
graphischer und autobiographischer Figurenrede fiir die narrative Konstitution von Identitat in
Gottfrieds von StraRburg »Tristan««. In: Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache und Litera-
tur123(2001), 24—48.

Schausten, Monika: Erzdhlwelten der Tristangeschichte im hohen Mittelalter: Untersuchungen zu den
deutschsprachigen Tristanfassungen des 12. und 13. Jahrhunderts (= Forschungen zur Geschichte
der dlteren deutschen Literatur 24). Miinchen 1999.

Schild, Wolfgang: »Handhafte Tat«. In: Albrecht Cordes [u.a.] (Hg.): Handwérterbuch zur deutschen
Rechtsgeschichte. Bd. 2. Berlin 22012, 741-748.

Schild, Wolfgang: »Das Gottesurteil der Isolde. Zugleich eine Uberlegung zum Verhiltnis von Rechts-
denken und Dichtung«. In: Hans Hofinghoff (Hg.): Alles was Recht war. Rechtsliteratur und literari-
sches Recht. Festschrift fiir Ruth Schmidt-Wiegand zum 70. Geburtstag (= Medidvistische Studien 3).
Essen 1996, 55—75.

Schiewer, Regina D.: »Riskante Theologie? Minnegrotte, Engel und Eucharistie: Eine rezeptionsge-
schichtliche Untersuchunge. In: Riidiger Brandt/Dieter Lau (Hg.): Exemplar. Festschrift fiir Kurt
Otto Seidel. Frankfurt a. M. [u.a.] 2008, 243-262.

Schindele, Gerhard: Tristan. Metamorphose und Tradition (= Studien zur Poetik und Geschichte der Li-
teratur 12), Stuttgart [u.a.] 1971.

Schindler, Andrea: »Kurvenal und Kurnewal. Der Diener und Vertraute bei Eilhart von Oberg und
Gottfried von StraBburg«. In: Danielle Buschinger [u.a.] (Hg.): Tristan et Yseut, ou I'Eternel Retour.
Actes du Colloque international de 6, 7 et 8 mars 2013 a la Maison de la Culture d/Amiens. Amiens
2013, 290-302.

Schirok, Bernd: »Handlung und Exkurse in Gottfrieds »Tristan": Textebenen als Interpretationspro-
bleme«. In: Heinrich Loffler [u.a.] (Hg.): Texttyp, Sprechergruppe, Kommunikationsbereich. Studien
zur deutschen Sprache in Geschichte und Gegenwart. Festschrift fiir Hugo Steger zum 65. Geburts-
tag. Berlin/New York 1994, 33-51.

Schirok, Bernd: »Zu dem Akrosticha in Gottfrieds >Tristan«. Versuch einer kritischen Bestandsauf-
nahmex. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 113 (1984), 188—213.

Schlechtweg-Jahn, Ralf: »Genealogie im Machtkontext in Gottfrieds >Tristan<«. In: Hartwin Brandt
[u.a.] (Hg.): Erfahren, Erzéhlen, Erinnern. Narrative Konstruktionen von Geddchtnis und Generation
in Antike und Mittelalter (= Bamberger Historische Studien 9). Bamberg 2012, 141-168.

Schleusener-Eichholz, Gudrun: Das Auge im Mittelalter. Bd. 2 (= Miinsterische Mittelalter-Schriften
35). Miinchen 1985.

221



222

Literaturverzeichnis

Schmid-Cadalbert, Christian: »Der wilde Wald. Zur Darstellung und Funktion eines Raumes in der
mittelhochdeutschen Literatur«. In: Ridiger Schnell (Hg.): Gotes und der werlde hulde. Literatur in
Mittelalter und der Neuzeit. Bern/Stuttgart 1989, 24—47.

Schmid-Cadalbert, Christian: Der Omit AW als Brautwerbungsdichtung. Ein Beitrag zum Verstdndnis
mittelhochdeutscher Schemaliteratur (= Bibliotheca Germanica 28). Bern 1985.

Schmidt-Wiegand, Ruth: »Haar, Haarscheren«. In: Albrecht Cordes [u.a.] (Hg.): Handwérterbuch zur
deutschen Rechtsgeschichte. Bd. 2. Berlin 22012, 635-641.

Schmitz, Silvia: Omnia vincit Amor. Gottfrieds »Tristan« im Vergleich mit dem Fragment von Carlisle.
In: Biirkle, Susanne (Hg.): Interartifizialitdt. Die Diskussion der Kiinste in der mittelalterlichen Lite-
ratur (= Sonderheft der Zeitschrift fiir deutsche Philologie 128). Berlin 2009, 247—-267.

Schmitz, Silvia: »Reisende Helden. Zu Hans Staden, Erec und Tristan«. In: Thomas Cramer (Hg.): Wege
in die Neuzeit (= Forschungen zur Geschichte der dlteren deutschen Literatur 8). Miinchen 1988,
198-228.

Schnell, Ridiger: Suche nach Wahrheit. Gottfrieds »Tristan und Isold« als erkenntniskritischer Roman.
Tiibingen 1992.

Schnell, Ridiger: Causa Amoris. Liebeskonzeption und Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Litera-
tur.Bern/Miinchen 1985 (= Bibliotheca Germanica 27).

Schnell, Rudiger: »Der Frauenexkurs in Gottfrieds Tristan (V. 17858—18114). Ein kritischer Kommen-
tar. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 103 (1984), 1-26.

Schnell, Ridiger: »Gottfrids Tristan und die Institution der Ehe«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie
101 (1982), 334-369

Schoning, Brigitte: "Name ohne Person — Auf den Spuren der Isolde Weihand«. In: Ingrid Bennewitz
(Hg.): Der frauwen buoch. Versuche zu einer feministischen Medidvistik. Goppingen 1989, 159-178.

Schoning, Brigitte: Causa Amoris. Liebeskonzeption und Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Lite-
ratur (= Bibliotheca Germanica 27). Bern/Miinchen 1985 .

Schoepperle Loomis, Gertrude: Tristan and Isolt. A Study of the Sources of the Romance. Second Edi-
tion, Expanded by a Bibliography and Critical Essay on Tristan Scholarship since 1912 by Roger Sher-
man Loomis. 2 Bde. New York 1963.

Schommers, Stephanie: Helden ohne Viter. Die Suche der S6hne nach Identitdt in mittelalterlicher Li-
teratur. Marburg 2010.

Schott, Clausdieter: »Ehe. Germanisches und deutsches Recht«. In: Robert-Henri Bautier [u.a.] (Hg.):
Lexikon des Mittelalters. Bd. 3. Miinchen/Ziirich 1986, 1629—1630.

Schroder, Franz Rolf: »Die Tristansage und das persische Epos »Wis und Ramin««. In: Germanisch-ro-
manische Monatsschrift 11 (1961), 1-43.

Schroder, Johannes Walter: Der Liebestrank in Gottfrieds Tristan und Isolt. In: Euphorion 61 (1967),
S.22-35.

Schréder, Werner: Kleinere Schriften 5: Uber Gottfried von Straf3burg. Stuttgart/Leipzig 1994.

Schroder, Werner: Text und Interpretation. Das Gottesurteil im >Tristan< Gottfrieds von StrafSburg.
Wiesbaden 1979.

Schréder, Werner: »Das Hiindchen Petitcreiu im »Tristan< Gotfrids von StraBburg«. In: Rainer Schon-
haar (Hg.): Dialog. Literatur und Literaturwissenschaft im Zeichen deutsch-franzésischer Begeg-
nung. Festgabe fiir Josef Kunz. Berlin 1973, 32—42.

Schroder, Werner/Wolff, Ludwig: »Eilhart von Oberg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 2.
Berlin/New York 21980, 410—418.

Schroter, Michael: »Wo zwei zusammenkommen in rechter Ehe...<. Sozio- und psychogenetische Studien
iiber Eheschlieffungsvorgédnge vom 12. bis 15. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1990.

Schultz, James A.: "Why do Tristan and Isolde Make Love? The Love Potion as a Milestone in the His-
tory of Sexuality«. In: Jutta Eming [u.a.] (Hg.): Visuality and Materiality in the Story of Tristan and
Isolde. Notre Dame, Indiana 2012, 65-82.

Schultz, James A.: »Clothing and Disclosing: Clothes, Class, and Gender in Gottfried’s sTristan««. In:
Tristania 17 (1996), 111-123.

Schultz, James A.: The Knowledge of Childhood in the German Middle Ages, 1100—1350. Philadelphia
1995.

Schulz, Armin: Erzdhltheorie in medidvistischer Perspektive. Hg. von Manuel Braun [u.a.]. Berlin [u.a.]
22015.

Schulz, Armin: Schwieriges Erkennen: Personenidentifizierung in der mittelhochdeutschen Epik. Tiibin-
gen 2008.

Schulz, Armin: »Das Reich der Zeichen und der unkenntliche Kérper des Helden«. In: Friedrich Wolf-
zettel (Hg.): Kérperkonzepte im arthurischen Roman. Tiibingen 2007, 311-336.



Literaturverzeichnis

Schulz, Armin: »Die Spielverderber. Wie »schlecht: sind die Tristan-Fortsetzer?«. In: Ute von Bloh/
Friedrich Vollhardt (Hg.): Schlechte Literatur. Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes
51,3 (2004), 262—-276.

Schulz, Armin: »in dem wilden wald. AuRRerhofische Sonderrdume, Liminalitdt und mythisierendes
Erzdhlen in den Tristan-Dichtungen: Eilhart — Béroul — Gottfried«. In: Deutsche Vierteljahrsschrift
fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 77/4 (2003), 515-547.

Schulz, Monika: Eherechtsdiskurse. Studien zu K6nig Rother, Partonopier und Meliur, Arabel, Der guote
Gerhart, Der Ring. Heidelberg 2005.

von Schwerin, Claudius: Rituale fiir Gottesurteile. Eingegangen am 3. Dezember 1932 (= Heidelberger
Akademie der Wissenschaften/Philosophisch-Historische Klasse 1932/33,3). Heidelberg 1933.

Schwietering, Julius: Der »Tristan«< Gottfrieds von Straiburg und die Bernhardische Mystik. Berlin 1943.

Schweikle, Glinther: Minnesang in neuer Sicht. Stuttgart 1994.

Schweikle, Glinther: »Zum Minnetrank in Gottfrieds »Tristan«. Ein weiterer Anndherungsversuch«. In:
Waltraud Fritsch-RéRler (Hg.): »Uf der mdze pfat«. Festschrift fiir Werner Hoffmann zum 60. Ge-
burtstag. Goppingen 1991, 135-148.

Schweikle, Giinther: »Reinmar der Alte«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 7. Berlin/New
York 21989, 1180-1191.

Sedlmeyer, Margarete: Heinrichs von Freiberg Tristanfortsetzung im Vergleich zu anderen Tristandich-
tungen. Bern 1976.

Seeber, Stefan: »Arthurische Sonderwege. Zur Rolle der Artuswelt bei Eilhart und in den >Tristan¢-
Fortsetzungen«. In: Friedrich Wolfzettel (Hg.): Artusroman und Mythos. Berlin 2011, 145—-164.

Seggewiss, Michael: »Natur< und >Kultur<im Tristan Gottfrieds von Straburg. Heidelberg 2012.

Seibold, Lilli: Studien liber die Huote (= Germanische Studien 123). Nendeln/Liechtenstein 1967
(Nachdruck der Ausg. Berlin 1932).

Semmler, Hartmut: Listmotive in der mittelhochdeutschen Epik. Zum Wandel ethischer Normen im
Spiegel der Literatur (= Philologische Studien und Quellen 122). Bielefeld 1991.

Singer, Samuel: »Arabische und europdische Poesie im Mittelalter«. In: Germanisch-romanisches Mit-
telalter. Aufsiitze und Vortrdge. Ziirich/Leipzig 1935, 151-169.

Spitz, Hans-Jorg: »bickelwort: Wiirfel und Speerworte. Zu einer poetologischen Waffenmetapher im
Literaturexkurse Gottfrieds von StraBburg«. In: José Cajot (Hg.): Lingua theodisca. Beitrige zur
Sprach- und Literaturwissenschaft. Jan Goossens zum 65. Geburtstag. Miinster 1995, 1019-1032.

Stein, Peter K.: Tristan-Studien. Hg. von Ingrid Bennewitz unter Mitarbeit von Beatrix Koll und Ruth
Weichselbaumer. Stuttgart 2001.

Stein, Peter K.: »Tristans Schwertleite. Zur Einschatzung ritterlich-h&fischer Dichtung durch Gottfried
von Strassburge«. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
51(1977), 300-350.

Steinmetz, Ralf-Henning: »Tristans Erbeminne. Versuch {iber vier Hapax legomena bei Gottfried von
StraBburge«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 129 (2000), 388—408.

Sterling-Hellenbrand, Alexandra: Topographies of Gender in Middle High German Arthurian Romance.
New York 2001.

Stevens, Adrian: »History, Fable and Love: Gottfried, Thomas, and the Matter of Britain«. In: Will
Hasty (Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s »Tristan«. Rochester/New York 2003, 223—
256.

Stevens, Adrian: »Killing Giants and Translating Empires: The History of Britain and the Tristan Ro-
mances of Thomas and Gottfried«. In: Mark Chinca [u.a.] (Hg.): Bliitezeit. Festschrift fiir L. Peter
Johnson. Tiibingen 2000, 409—426.

Stolte, Heinz: »Drachenkampf und Liebestrank. Zur Geschichte der Tristandichtung«. In: Deutsche
Vierteljahreshefte fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 18 (1940), 250-261.

Storp, Ursula: Viter und Sohne. Tradition und Traditionsbruch in der volkssprachlichen Literatur des
Mittelalters. Essen 1994, 180—204.

Strasser, Ingrid: »Isold, die Mutter, Isold, die Tochter, und Isold als blansche mains. Uberlegungen zZu
drei Frauenfiguren in Gottfrids »Tristan« oder »Tristan gegen den Strich gelesen««. In: Paola
Schulze-Belli/Michael Dallapiazza (Hg.): Il romanzo di Tristano nella letteratura del Medioevo. Der
»Tristan<in der Literatur des Mittelalters. Beitrdge der Triester Tagung 1989. Triest 1990, 67—78.

Stratz, Hans-Wolfgang: »Kuss«. In: Robert-Henri Bautier (Hg.): Lexikon des Mittelalters. Bd. 5. Miin-
chen/Zirich 1991, 1590-1591.

Stratz, Hans-Wolfgang: »Gottesurteil. II. Mittelalter«. In: Gerhard Miiller (Hg.): Theologische Realen-
zyklopddie. Bd. 14. Berlin/Passau 1985, 102—105.

Strohschneider, Peter: Hofische Textgeschichten. Uber Selbstentwiirfe vormoderner Literatur. Heidel-
berg 2014.

223



224

Literaturverzeichnis

Strohschneider, Peter: »Ulrich von Tiirheim«. In: Burghart Wachinger [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon.
Bd. 10. Berlin/New York 21999, 28-39.

Strohschneider, Peter: »Herrschaft und Liebe. Strukturprobleme des Tristanromans bei Eilhart von
Oberge«. In: Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur 122 (1993), 36—61.

Strohschneider, Peter: »Gotfrit-Fortsetzungen. Tristans Ende im 13. Jahrhundert und die Moglichkei-
ten nachklassischer Epik«. In: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte 65 (1991), 70-98.

Teichert, Matthias: Von der Heldensage zum Heroenmythos. Vergleichende Studien zur Mythisierung
der nordischen Nibelungensage im 13. und 19./20. Jahrhundert (= Skandinavistische Arbeiten 24).
Heidelberg 2008.

Thomas, Neil: »Duplicity and Duplexity: the Isolde of the White Hands Sequence«. In: Will Hasty
(Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s »Tristan«. Rochester/New York 2003, 183—201.

Thomas, Neil: »The sMinnegrotte: Shrine of Love or Fool’s Paradise? Thomas, Gottfried and the Euro-
pean Development of the Tristan Legend«. In: Trivium 23 (1988), 89—106.

Thurneysen, Rudolf: Die irische Helden- und Kénigsage bis zum siebzehnten Jahrhundert.

Halle (Saale) 1921, Repr. Hildesheim/Ziirich/New York 2013.

Todd, Malcom: »Picti«. In: Hubert Cancik [u.a.] (Hg.): Der neue Pauly. Bd. 10. Stuttgart/Weimar 2000,
1006.

Todtenhaupt, Martin: Veritas amoris: Die Tristankonzeption Gottfrieds von StrafSburg. Frankfurt a.M.
1992.

Toepfer, Regina: Hofische Tragik: Motivierungsformen des Ungliicks in mittelalterlichen Erzdhlungen
(= Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte 144). Berlin/New York 2013.

Tomasek, Tomas: »Zur Tristanliebe. Anldsslich von Anna Keck >Die Liebeskonzeption der mittelalterli-
chen Tristanromane:««. In: Beitrdge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 128/3
(2006), 467—-471.

Tomasek, Tomas: »Moral und Menschenbild in den mittelalterlichen Tristandichtungen«. Friedhelm
Debus/Ernst Dittmer (Hg.): Sandbjerg 85: Dem Andenken von Heinrich Bach gewidmet. Neumdins-
ter 1986,113-139.

Tomasek, Tomas: Die Utopie im »Tristan« Gottfrieds von Straburg. Tlibingen 1985.

Uecker, Heiko: Der mittelalterliche Tristan-Stoff in Skandinavien. Einfiihrung — Texte in Ubersetzung —
Bibliographie. Berlin/New York 2008.

Urbanek, Ferdinand: »Die drei Minne-Exkurse im »Tristan« Gottfrieds von StraBburg«. In: Zeitschrift
fiir deutsche Philologie 98 (1979), 344-371.

Uttenreuther, Melanie: Die (Un)Ordnung der Geschlechter. Zur Interdependenz von Passion, gender
und genre in Gottfrieds von Straiburg Tristan. Bamberg 2009.

Velten, Hans Rudolf: »Sprache und Raum. Anmerkungen zur Baumgartenszene in Gottfrieds »Tris-
tanc«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 133 (2014), 23—-47.

de Vries, Jan: Heldenlied und Heldensage. Bern/Miinchen 1961.

Wachinger, Burghart: »Zur Rezeption Gottfrieds von StraBburg im 13. Jahrhundert«. In: Wolfgang
Harms/Leslie Peter Johnson (Hg.): Deutsche Literatur des spditen Mittelalters. Berlin 1975, 56—82.

Wandhoff, Haiko. »How to Find Love in Literature: Reading Gottfried von Strassburg’s Tristan and His
Cave of Lovers«. In: Jutta Eming/Ann Marie Rasmussen/Kathryn Starkey (Hg.): Visuality and mate-
riality in the story of Tristan and Isolde. Notre Dame, Indiana 2012, 41-64.

Wagner, Wilfried: »Die Gestalt der jungen Isolde in Gottfrieds >Tristan««. In: Euphorion 67 (1973), 52—
59.

Walliczek, Wolfgang: »Rudolf von Ems«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 8. Berlin/New
York 21992, 322-346.

Wapnewski, Peter: »Tristans Abschied. Ein Vergleich der Dichtung Gotfrits von StraBburg mit ihrer
Vorlage Thomas«. In: William Foerste/Karl Heinz Borck (Hg.): Festschrift fiir Jost Trier zum 70. Ge-
burtstag. K6In u.a. 1964, 335-363.

Wapnewski, Peter: »Herzeloydes Klage und das Leid Blancheflurs: Zur Frage der agonalen Beziehun-
gen zwischen den Kunstauffassungen Gottfrieds von Strassburg und Wolframs von Eschenbach«.
In: Werner Simon [u.a.] (Hg.): Festgabe fiir Ulrich Pretzel zum 65. Geburtstag dargebracht von
Freunden und Schiilern. Berlin 1963, 173—184.

Warning, Rainer: »Die narrative Lust an der List. Norm und Transgression im >Tristan««. In: Gerhard
Neumann/Rainer Warning (Hg.): Transgressionen. Literatur als Ethnographie (= Rombach Wissen-
schaften Reihe Litterae 98). Freiburg/Br. 2003, 175-212.

Wawer, Anne: Tabuisierte Liebe. Mythische Erzéihlschemata in Konrads von Wiirzburg >Partonopier«
und >Meliur< und im >Friedrich von Schwaben«. K6In [u.a.] 2000.

Weber, Gottfried: Gottfrieds von Strassburg »Tristan< und die Krise des hochmittelalterlichen Weltbildes
um 1200. Bd.1. Stuttgart 1953.



Literaturverzeichnis

Wenzel, Franziska: »Kontingenzerfahrung. Gabe, Gewalt und Emotionalitat bei Gottfried von StraR3-
burg«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 133,1 (2014), 3—22.

Wenzel, Horst: »Die Zunge der Brangéne oder die Sprache des Hofes«. In: Ders. (Hg.): Hofische Reprd-
sentation. Symbolische Kommunikation und Literatur im Mittelalter. Darmstadt 2005, 81—96.

Wenzel, Horst: »Der unfeste Held. Wechselnde oder mehrfache Identitaten«. In: Peter von Moos
(Hg.): Unverwechselbarkeit. Persénliche Identitdt und Identifikation in der vormodernen Gesell-
schaft. Kéln [u.a.] 2004, 163-183.

Wenzel, Horst: »Imaginatio und Memoria. Medien der Erinnerung im hofischen Mittelalter«. In:
Aleida Assmann (Hg.): Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung. Frankfurt
a.M. 1991, 57-82.

Wenzel, Horst: »Negation und Doppelung. Poetische Experimentalformen von Individualgeschichte
im »Tristan« Gottfrieds von StraBburg«. In: Thomas Cramer (Hg.): Wege in die Neuzeit (= Forschun-
gen zur Geschichte der lteren deutschen Literatur 8). Miinchen 1988, 229-251 [= Wenzel 1988a].

Wenzel, Horst: »Offentlichkeit und Heimlichkeit in Gottfrieds »Tristan««. In: Zeitschrift fiir deutsche
Philologie 107 (1988), 335—361 [= Wenzel 1988b].

Wenzel, Horst: »Ze hove und ze holze, offenlich und tougen. Zur Darstellung und Deutung des Unho-
fischen in der héfischen Epik und im >Nibelungenlied««. In: Gert Kaiser/Jan-Dirk Miiller (Hg.): Ho-
fische Literatur, Hofgesellschaft, hofische Lebensformen um 1200. Kolloquium am Zentrum fiir In-
terdisziplindre Forschung der Universitdt Bielefeld (3. bis 5. November 1983). Duisseldorf 1986,
277-300.

Wenzel, Horst: Frauendienst und Gottesdienst. Studien zur Minne-Ideologie. Berlin 1974.

Wessel, Franziska: Probleme der Metaphorik und die Minnemetaphorik in Gottfrieds von Straiburg
»Tristan und Isolde« (= Miinstersche Mittelalter-Schriften 54). Miinchen 1984.

Wetzel, René: »Die siidostmitteldeutsche Uberlieferungsinsel von Gottfrieds Tristan im Kontext der
béhmischen Gesellschafts- und Bildungssituation und der Minne-Ehe-Kasuistik im 13.—15. Jahr-
hundert«. In: Tristan-Studien. Die Tristan-Rezeption in den europdischen Literaturen des Mittelal-
ters. Greifswald 1993, 165—-181.

Wetzel, René: Die handschriftliche Uberlieferung des > Tristan< Gottfrieds von Strafburg. Untersucht an
ihren Fragmenten. Freiburgi. Ue. 1992.

Wharton, Janet: »daz lebende paradis? A Consideration of the Love of Tristan and Isot in the Light of
the huote Discourse«. In: Adrian Stevens/Roy Wisbey (Hg.): Gottfried von StrafSburg and the Medi-
val Tristan Legend. Papers from an Anglo-North American Symposium (= Arthurian Studies 23).
Cambridge/London 1990, 143—-154.

Willms, Eva: »Der lebenden brét. Zu Gottfrieds von StraBburg »Tristan< 238 (240)« In: Zeitschrift fiir
deutsches Altertum und deutsche Literatur 123 (1994), 19-44.

Winkelmann, Johann H.: »Die Baummetapher im literarischen Exkurs Gottfrieds von StraBburg«. In:
Amsterdamer Beitrdge zur dlteren Germanistik 8 (1975), 85-112.

Wisbey, Roy: »The renovatio amoris in Gottfried’s Tristan«. In: London German Studies 1 (1980), 1-66.

Wolf, Alois: Gottfried von Strassburg und die Mythe von Tristan und Isolde. Darmstadt 1989.

Wolf, Alois: »Die Klagen der Blanscheflur. Zur Fehde zwischen Wolfram von Eschenbach und Gott-
fried von StraBburg«. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 85 (1966), 66—82.

Worstbrock, Franz Josef: »Der Zufall und das Ziel. Uber die Handlungsstruktur in Gottfrieds >Tris-
tan«. In: Ders.: Ausgewdhlte Schriften. Bd. 1. Schriften zur Literatur des Mittelalters. Miinchen
2004, 229-245 (urspriinglich erschienen in: Walter Haug/Burghart Wachinger (Hg.): Fortuna.
Tubingen 1995, 34-51).

Wynn, Marianne: »Nicht-Tristanische Liebe in Gottfrieds »Tristan«. Liebesleidenschaft in Gottfrieds
Elterngeschichte«. In: Xenja von Ertzdorff (Hg.): Liebe, Ehe, Ehebruch in der Literatur des Mittelal-
ters. Vortrdge des Symposiums vom 13. bis 16. Juni 1983 am Institut fiir Deutsche Sprache und Mit-
telalterliche Literatur der Justus-Liebig-Universitdt GiefSen (= Beitrdge zur deutschen Philologie 58).
GieRen 1984, 56—70.

Wyss, Ulrich: »Tristan und die >Nachtigallen««. In: Christoph Huber/Victor Millet (Hg.): Der »Tristan«
Gottfrieds von StrafSburg. Symposion Santiago de Compostela 2000. Tiibingen 2002, 327-338.

Young, Christopher: Der Minnetrank als LiterarisierungsprozeR bei Gottfried von Stralburg. In: Chris-
toph Huber/Victor Millet (Hg.): Der »Tristan« Gottfrieds von StrafSburg. Symposion Santiago de
Compostela 2000. Tiibingen 2002, 257-279.

Young, Christopher: »Literaturtheorie bei Gottfried von StraRburg: Fiktion, Religion und Rhetorik«.
In: Joachim Heinzle (Hg.): Wolfram-Studien 15 (1998), 195—-210.

Zacke, Birgit: Wie Tristan sich einmal in eine Wildnis verirrte. Bild-Text-Beziehungen im »Briisseler Tris-
tan«. Berlin 2016.

225



Literaturverzeichnis

Zak, Nancy C.: »The Portrayal of Isolde in Gottfried von Strassburg's »Tristan««. In: Ulrich Miiller/Franz
Hundsnurscher/Cornelius Sommer (Hg.): The Portrayal of the Heroine in Chrétien de Troyes's sErec
et Enide, Gottfried von Strassburg's »Tristan<, and >Flamenca«. Goppingen 1983, 56—103.

Zettl, Evamaria: »In dirre wilden cluse: Gottfrieds von StraBburg Minnegrotten-Episode und die Ere-
mitenlegendex«. In: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 159 (2007), 241—
259.

Ziegler, Josef Georg. Die Ehelehre der Ponitentialsummen von 1200-1350. Eine Untersuchung zur Ge-
schichte der Moral- und Pastoraltheologie (= Studien zur Geschichte der katholischen Moraltheo-
logie 4). Wiirzburg 1956.

Ziegler, Vickie: »A Burning Issue: Isolde's Oath in Its Historical Context«. In: Carol A. Blackshire-Belay
(Hg.): The Germanic Mosaic. Cultural and Linguistic Diversity in Society (= Contributions in Ethnic
Studies 33). Westport [u.a.] 1994, 73-82.

Zimmer, Heinrich: »Beitrage zur Namenforschung in den altfranzésischen Arthurepenc. In: Zeit-
schrift fiir franzésische Sprache und Literatur 13 (1891), 1-117.

Zotz, Nicola: »Vaterverlust oder Vatergewinn? Rual zwischen Riwalin und Marke«. In: Johannes Keller
[u.a.] (Hg.): Das Abenteuer der Genealogie. Vater-Sohn-Beziehungen im Mittelalter. Gottingen
2006, 87-103.

Zotz, Nicola:,,Programmatische Vieldeutigkeit und verschliisselte Eindeutigkeit. Das Liebesbekennt-
nis bei Thomas und Gottfried von StraRburg (mit einer neuen Ubersetzung des Carlisle-Frag-
ments)«. In: Germanisch-romanische Monatsschrift 50 (2000), 1-19.

226



Register

A

Ackerbaumetaphorik 144, 154
Adam 152

aithed 10

allegorische Einkleidung 48
altirische Literatur 21

amour passion 1, 51

Anagramm 69

analogia interioris et exterioris 43
anderweltlich-keltischer Raum 140
Andreas Capellanus 1

dne danck 80-81

anima nobilis 28

Anthropologie der Heroen 50
Anti-Tristan 186

Antret 118, 176, 196, 201
Archetypus 19

arcwdn 102-103, 107, 114, 134
Arnold, Matthew 169

ars amandi 62, 129

ars amatoria 36, 93

ars venandi 129

Arteswissen 61

Artus 174, 178, 186-190, 199, 201
Astrologie 199
autobiographischer Exkurs 128-129, 134
Autorbild 15-16, 21

autoritative Sippenvergabe 72
avalin 140, 170

avunkular 32, 43, 59
Avunkulatserbe 63

B

Badszene 66-68, 76

Bartmantel 187

Baumgarten 97, 105, 108, 119, 151, 153-154,
156, 161, 169, 171, 205

Bédier, Joseph 5, 9

Beilager 72

belauschtes Stelldichein 97-98, 105-106,
119,121

Berol 2, 6, 8, 78-80, 94, 117, 122, 129-130,
139, 141-143, 189-190, 205

bettemaeren 101-104, 107, 119-121

Bettgesprach 97-98, 102

bickelworte 17

Black Book of Carmarthen 10

Blanscheflur 34-37, 119

blintheit 120, 139

boese conterfeit 145

M. Schulz, Gottfried von Strafiburg: »Tristanc,

Brandanlegende 10

Brangdne 66-67, 70, 73, 79, 81, 83, 85, 93,
98, 102-103, 105, 107, 153, 165, 172, 174-
175,177,183, 192

Brautnachtbetrug 72-73, 80, 97, 99, 119

Brautunterschub 83

Brautwerbung 54-77

Breri 9

Bruder Robert 5, 80, 117, 185

Briisseler Tristan 19

C

caput-Reprdsentation 95

Carlion 110

Carlisle-Fragment 4, 89, 90, 92-93

catena fatalis 182, 185

Celtic Triple Goddess 192

Cgm 51 19

Chronotopos 124

Cliges 4,91

Codex Manesse 15, 21

confort 93

Corineus 127

cor nobile 28

Cornwall 13, 51, 55, 57, 63, 144, 166, 176,
179, 197, 201

curie 42

Curvenal 2

D

daz lebende paradis 151

Derdriu und Noisi 12

Destruktion des Heros 174-175, 177-178
Diarmaid und Grdinne 11-13
Dichterschau 15

Diristan 10

discourse of male love at court 193
doppeldeutiger Eid 108, 112, 117-118
Doublettenmatrix 2, 182, 206
Drachenkampf 65, 76
Drachentotung 76

Drachenzunge 65-66, 71
Dreiecksgeschichten 21, 78

Drust 12

Drustanus 13

Drystan 10

Dublin 60

durnehtec 97

227

DOI 10.1007/978-3-476-05419-7, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



228

Register

E

Ebertraum 98, 101, 119

edele senedaere 23, 27

edelez herz 22-23, 25-26, 28-29, 31, 33, 35,
85,91, 94, 120, 127, 132, 141, 144-145,
147,151, 171, 175, 178, 205

Eherechtsproblematik 72

Eilhart 2-3, 6,9, 74, 76, 78-80, 94, 117, 119,
122-123, 129-130, 139, 141-143, 164,
166-169, 174-181, 183, 189-190, 192,
195-196, 198-200, 204-206

Eisenprobe 111-112, 117

elegantia morum 40, 62

elsternfarbenes Reh 194-195, 204

Elternvorgeschichte 32-37, 186

Entbdstungsszene 42

erbepfluoc 38, 130

erbevater 46, 53, 60

erbevogetin 38, 84

Erec 19, 186

Erzdhlen im Paradigma 206

Erzdhlen, miindliches 3

Erzdhlen, schemagebundenes 64

Erzdhlmuster vom betrogenen Ehemann 108

Eselt 13

Essyllt 10

estoire 8, 14

Eucharistiemetapher 29

Eva 148, 152

F

Fahrt ndch wane 76

Fee 62, 66, 170, 192-193
Feenmdrchen 59
Feenmdrchenschema 192
feine 140

femina virilis 150
Feuerordal 111, 114

fin’ amur 163

fingierte Sprachnot 47
Finnzyklus 11

Floraete 38, 40
Fluchterzahlung 10-11
Folie Tristan 5

Foucault, Michel 206
furkie 42

G

Gandin-Episode 97, 99, 101
Gariole 179

Gegenlist 95

geis 11

Geiselforderung 55
Geifsblatt-Lai 182

geliippeter eit 113, 116

geluste unde gelange 138-139

Geoffrey 187

Gerichtstag 67, 70

Gesellschaftswunder 131

g’évet 148-149

gewerldet 24-25

Giftwunde 55, 77, 179, 182-183, 185

Gilan 170-171

gotes hofscheit 108, 110, 117

Gottesminne 195, 202, 204

Gottesurteil 96-97, 101, 108-109, 111-115,
119, 121, 153, 170, 191

gradus amoris 93

grant irrur 183

GrofSe Heidelberger Liederhandschrift 15

Grottenallegorese 122,125, 132, 134-137,
142, 147

Grottenfenster 137

Guenelon 117

Gurmun 55-56, 67, 70, 186

Gurmuns Bann 58

H

Hékon Hékonarson 5

handhafte Tat 109

handschriftliche Uberlieferung 18

Harfe 59, 100-101

Hartmann von Aue 16

hasen geselle 17

Heilungsfahrt 10, 59, 74, 77

Heimfiihrung der Braut 72

Heimlichkeit 95, 97

Heinrich von Freiberg 194, 199-200, 202-
204

Heinrich von Veldeke 3, 16, 80

Helikon 48

Hell-/Dunkel-Metaphorik 95-96

Heroenbiographie 52

Herz-Auge-Wahrnehmung 120

Herzmaere 145

Hirschbast 41

Historia Regum Britanniae 186

Hochzeit 72

Hochzeitsnacht 85, 163-164, 166, 171-172,
195

Hofintrige 63

hofische Erziehung 52

Homonymen-Wortspiel 91

hortus conclusus 127

hryt eselt 13

huote 99, 121, 140, 143, 145, 147-149, 151-
152, 154

Hybriditat 49, 52



1

Ideologie des adligen Korpers 71
illegitime Abkunft 50

immram 10, 59-60, 74, 76
Initialen-Kryptogramm 20
Initialenspiel 30, 105

inziht 109

ir aller werlde 22, 26, 31, 35
Irland 65, 67

Irland als >woman’s space« 192
Irlandfahrt 59

iudicium Dei 111

iudicium ferri igniti 111

Iwein 28, 30, 100, 145, 189

J
Jagdkunst 43
Jenseitsfahrt, keltische 60

K

Kaedin 156-158, 165-168, 174-175, 177,
179, 182-184, 195, 197-198, 201

kalokagathia 43

Kampfparodie 65

Kapellensprung 117-118, 200

Karke 156, 194, 202

Kaufmannslist 65

Keie 188

keltische Anderwelt 59, 67, 137, 192

keltische Erzdhltradition 8, 62, 100

keltische Namen und Schaupldtze 13

Kemenatenszene 55, 68

Kindheitsgeschichte, literarische 52

Kindheitstopoi 52

Kleidung 45, 71

Kleidung als zweite Haut 71

Konig Artus 118, 131

Konigin Isolde 58-59, 67-70, 81-82

Konkordanzdsthetik 43

Konsensehe 72, 74

Kristallbett 128, 133, 135, 138

kiithnes Wasser 12-13, 165, 167, 174-175,
195

Kurnewal 2,41, 119

Kurvenal 40-41, 60, 105, 126, 130, 168, 175-
176, 203

L

Lachmann, Karl 19
lameir 88-89, 91-92, 94
Lanzelet 186

léal amir 36-37, 205-206
lebendes paradis 154
leich 100

Register

Leimrutenmetapher 34-35, 84, 88
leit unde linge 49, 53

»Lesbarkeit« der hofischen Korper 45
Liebe als Krankheit 35

liebe-leit 27, 31, 38, 93, 147
Liebe-Loyalitats-Konflikt 10, 21
Liebesgestdandnis 89, 91-92
Liebestod 85, 179

Liebeszauber 79

liebe und ére 86

list/List 24, 73, 95, 97-98, 103, 107, 121
Literaturexkurs 15, 47-49

liument 109

locus amoenus 105, 127-128, 142
locus terribilis 127

Lotman, Jurij M. 205
Liigengeschichte 60, 101

Lugowski, Clemens 51

M

March 10

Marcus von Cornwall 13

Marie de France 182

mariologische Pflanzenmetaphorik 151

Marjodo 98, 103, 119-121, 148, 189, 205

Marke 2, 43-47, 51, 53, 55, 63, 84, 98, 101-
103, 105, 107, 118, 120, 137-139, 152,
173, 175-177, 181-182, 187-190, 196-
197, 200-203, 205

matiére de Bretagne 1-2

Meerfahrt 10

Mehlstreu-Episode 97-99, 101-102, 108, 119

meister Gotfried 15

Melot 98, 104-105, 120-121, 148, 169, 189,
196, 201, 205

memoria 170-178, 183

memoria artificiosa 170

Memorialbild 173

Memorialgemeinschaft 178

Memorialzeichen 171

memoria naturalis 170

Minne als Arztin 36, 93

Minnebufipredigt 143-144, 146-147, 154

Minneexkurs 143-154

Minnegrotte 122-142, 170, 174, 186, 203

Minnegrottenallegorese 141, 143, 154

Minnehohle 124, 126

Minnekrankheit 79

Minnelehrpredigt 143, 147

Minnelobpredigt 143, 147

Minnetrank 72-73, 78-94, 119, 181-183,
185, 190, 203

mordliteit 61-62

Morgan 33, 37-38, 50

229



Register

Morold 56, 58-59, 77
Moroldkampf 55, 58, 77, 179
»Motivation von hinten« 51
Motivsymmetrie 49

Musenanruf 48-49

mythische Basisregel 55, 66, 73, 77
mythische Drachentdtung 72
mythischer Heilsbringer 57
mythisches Register 70

N

Namensdoppelung 182
Nampotenis 179, 197-198, 202
Narrenepisode 196, 201
Natur/Kultur 105, 134
Naturmetaphorik 149, 184
Nibelungenlied 96, 189
nichtidentische Kopie 206
niederfrankisches Tristanfragment 5

o

Ogrin 79

Olbaum 105

Ordal 110, 116
Ordalformen 111

ordalium 111

Ordalkritik 114-115
orientalisches Erzahlgut 14
Ovid 158, 160

P

Paradigma der Liigengeschichten 65

Parmenien 32, 46-47

Passion 1, 178, 180-181, 185-186, 189, 191~
192, 195, 198-199, 202, 204-206

Peilnetosy 201

Petitcreiu 140, 170-171, 178

Pikten 12

poeir 162

poison 78-79

Prafiguration 32, 37

prodesse aut delectare 28

Prolog 22-29, 31, 147

Prosa-Tristan 189-190

publicus/privatus 95

puer senex 41

Pufferfiguren 98

Q
Quellenkritik 75

R

rash boon 100

Ratszene 63-64

Rechtfertigungsmonolog 160, 166, 194

rede von guoten minnen 143, 146

Registerwechsel 50

reines wip 149-150

Reinigungseid 117, 189-190

Reinmar von Hagenau 17

remedia amoris 35, 156, 160

Reymunt von Luchtenburc 199

Ring 145-146, 155-156, 169-172, 177, 179,
183

Riol von Nantis 166

Riwalin 32-37, 47, 119

Rolandslied 117

Roman de Brut 4

Rose und Rebe 181, 185-186, 197, 203-204

Rotte und Harfe 99, 101

Rual 37-40, 44-47

Raal li foitenant 33

Riickkehrabenteuer 166, 168-169, 174-175,
177-179, 187, 196, 200, 204

Rudolf von Ems 18

S

saeliges wip 149-151, 154

salernitanische Schule 59

samblanze 119-120

Schein-Schliisse 202

Schwalbenhaar-Episode 75-76

Schwertleite 47, 49

Schwertlist 97, 99, 102, 138

Schwertsplitter 56, 58, 67

Segelliige 160, 179-180, 182-185, 197

senediu maere 26

senemaere 132

sensus moralis 132

septem artes liberales 40

septem probitates 40

Sirenenvergleich 62

Sir Tristrem 5, 138

Sonnen- bzw. Mondmetaphorik 71

Spanelist 105

Speise- und Gesellschaftswunder 128-130,
142, 170

Splitterepisode 58, 67-68, 76

Sprachlist 97, 102

Statuensaal 165, 171-174, 178

Statusreprasentation, adlige 70

Stemma 19

sunder danck 80

Swdles 170



T

Tantris 59-61, 66-67, 69

Tavola Ritonda 5

Thomas 2, 4-5, 9, 89, 93, 122, 141, 162-167,
169, 171, 174-175, 178, 182-185, 187,
199

Thomas-Fragmente 4

Thomas von Britanje 4

Tiermetapher 99, 148

Tintajol 33, 55, 187, 196, 202-203

Tochmarc Emire 12

Trankwirkung 94

Transgression 205-206

Triaden 10

Tristan als Monch 168

Tristan als Narr 196, 200

Tristan der Zwerg 182

Tristan en prose 6

Tristanimitator 179, 197

Tristan-Leich 158

Tristan-Saga 130, 138-141, 157, 162, 165,
174-175, 178, 182-183, 185, 192

Tristans >zweite Geburt« 38, 53

triste 39

Tristrams Saga 38, 50, 59, 80, 83, 93, 117,
122, 124,153, 171-172

Tristrams Saga ok Isondar 5

Tristran U’Amerus 182

Tristran le Naim 182

Tristrant als Narr 176, 178, 180

triuwe, diu von herzen gat 146, 154

Truchsess 65, 67, 70-71, 192

U

iibeles wip 189

Ubergangsriten 41

Ulrich von Tiirheim 194-195, 197, 199, 201,
204

Ulrich von Zatzikhoven 186

Ur-Tristan 14

Register

\Y

Viterakkumulation 44
vederspil 91

verligen 186

version commune 5-6, 122
version courtoise 5-6, 122
Versohnungskuss 70
Vokabular, astronomisches 70
voleir 162

w

Wace 187

Wagner, Richard 169, 205

Waldleben 78, 119, 122-124, 128-129, 141,
179, 187, 200-201

Walter von der Vogelweide 17

Walwan 187-188

Weiberlist-Geschichten 108

Werbungsauftrag 63

Werbungshelfer 55, 64-65

wintschaffen Crist 108, 113, 116-117, 121

Wis und Rdmin 14

Wolfeisen-Episode 175, 178, 187-188, 190,
199

Wolfram von Eschenbach 17, 48

wortldge 103

Wunderhirsch 137

Wunderkind 53

Wunde, vergiftete 58

wunschleben 122, 125,129, 131, 140-141,
174, 205

Y
Yvain 145

z

zahlenkompositorische Struktur 49
zorn unde wipheit 69

Zweikampf 56, 111

zwivel 103, 114

zwivel/arcwdn 104, 121

231



	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	1 Grundlagen
	1.1 | Gottfrieds Vorläufer: Berol, Eilhart und Thomas
	1.2 | Stoffund Motivgeschichte. Die keltische Erzähltradition
	1.3 | Wer war Gottfried? Datierung und Überlieferung des
	1.4 | Gottfrieds Tristan: ein Fragment?

	2 Der Prolog
	2.1 | Das Programm der
	2.2 | Das Initialenspiel

	3 Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
	3.1 | Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration der Haupthandlung?
	3.2 | Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
	3.3 | Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros

	4 Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan – Isolde – Marke
	4.1 | Das Erzählschema der gefährlichen Brautwerbung
	4.2 | Die Brautwerbung bei Gottfried
	4.3 | Die Brautwerbung bei Eilhart:›immram‹ und Schwalbenhaar

	5 Der Minnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
	5.1 | Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne bei Berol und Eilhart
	5.2 | Der Minnetrank in der
	5.3 | Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod
	5.4 | Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel

	6 Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
	6.1 | Die Öffentlichkeit als ›Rechtsinstitution‹
	6.2 | Die Listepisoden bei Gottfried
	6.3 | Diskurs des rechten Sehens – Auge, Herz und

	7 Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorläufer
	7.1 | Die Vorläufer
	7.2 | Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit

	8 Die Minneexkurse
	8.1 | Die Minnebußpredigt (rede von guoten minnen)
	8.2 | Die Minnelehrpredigt (Grottenallegorese)
	8.3 | Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

	9 Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?
	9.1 | Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried
	9.2 | Die Isolde Weißhand-Episode bei Thomas
	9.3 | Isalde II bei Eilhart
	9.4 | Isolde Weißhand in anderen Texten

	10 ›memoria‹ und Wiedersehenum jeden Preis
	10.1 | Die Petitcreiu-Episode: Verzicht auf Leidlöschung
	10.2 | Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk
	10.3 | Tristans Rückkehrabenteuer oder die ›Destruktion des Heros‹

	11 Segellüge und Liebestod
	11.1 | Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss
	11.2 | Thomas: Eine ›catena fatalis‹ als Ursache derKatastrophe?

	12 Unvereinbares vereinen? König Artus und Tristan
	12.1 | Artus bei Gottfried und Thomas: Höfischer Normhorizont und Riesenkämpfer
	12.2 | Artus bei Eilhart: Die Wolfeisen-Episode
	12.3 | Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der Königals Eidhelfer Isoldes und Marke als Mörder

	13 Gender-Perspektiven
	14 Die Fortsetzer Ulrich von Türheim und Heinrich von Freiberg
	14.1 | Ulrich von Türheim
	14.2 | Heinrich von Freiberg

	15 Schlussbetrachtung. ›Erzählen im Paradigma‹ und ›Ökonomie der Transgression‹
	Literaturverzeichnis
	Register



