




Monika Schulz

Gottfried von Straßburg:
›Tristan‹
Mit 19 Abbildungen und Grafiken

J.B. Metzler Verlag



Die Autorin
Monika Schulz ist Professorin für Ältere deutsche Literatur
an der Universität Regensburg.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbi-
bliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-476-02575-3
ISBN 978-3-476-05419-7 (eBook)

Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikro-
verfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

J.B. Metzler, Stuttgart
© Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

Einbandgestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart (Abb.: Tristan schneidet dem toten Drachen
die Zunge heraus; München, Bayerische Staatsbibliothek, Cgm 51, fol. 67r)
Satz: primustype Hurler GmbH, Notzingen
Druck und Bindung: Ten Brink, Meppel, Niederlande

J.B. Metzler ist Teil von Springer Nature
Die eingetragene Gesellschaft ist Springer-Verlag GmbH Deutschland
www.metzlerverlag.de
info@metzlerverlag.de



V

Inhaltsverzeichnis

Vorwort .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . IX

1 Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1
1.1 Gottfrieds Vorläufer: Berol, Eilhart und Thomas ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1
1.2 Stoff- und Motivgeschichte. Die keltische Erzähltradition ... . . . . . . . . . . . 8
1.3 Wer war Gottfried? Datierung und Überlieferung des Tristan. . . . . . . . . . . 15
1.4 Gottfrieds Tristan: ein Fragment? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

2 Der Prolog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
2.1 Das Programm der edelen herzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
2.2 Das Initialenspiel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

3 Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter
und Heros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

3.1 Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration der Haupt-
handlung? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

3.1.1 Riwalins übermuot. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
3.1.2 Markes Maienfest – Riwalin und Blanscheflur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
3.1.3 Riwalins Tod – Tristans Geburt – Blanscheflurs Sterben ... . . . . . . . . . . . . . 36
3.2 Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität 38
3.2.1 Tristans ›zweite Geburt‹. Konstruktion einer neuen Identität. . . . . . . . . . . 38
3.2.2 Erziehung und Ausbildung: Das Konzept der ›elegantia morum‹. . . . . . . 40
3.2.3 Etablierung am Markehof: Tristans höfische ›Hirschbast‹

als Eintrittskarte .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
3.2.4 Abkunftsklärung und ›Väterakkumulation‹ .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
3.2.5 Die Schwertleite: Tristans Initiation ritterlicher Identität.

Der Literaturexkurs .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
3.3 Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
3.3.1 Die Rache an Morgan... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
3.3.2 Tristans Entscheidung für den Markehof: der lantlôse Held ... . . . . . . . . . 51
3.3.3 Tristans Jugend als ›Heroenbiographie‹ mit höfischer Stilisierung ... . . 52

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

4 Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung
Tristan – Isolde –Marke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

4.1 Das Erzählschema der gefährlichen Brautwerbung ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
4.2 Die Brautwerbung bei Gottfried... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
4.2.1 Die Verbindung nach Irland: Heilung Tristans von der Giftwunde ... . . 55
4.2.1.1 Der Moroldkampf: Tristan als ›mythischer Heilsbringer‹. . . . . . . . . . . . . . . . 55
4.2.1.2 Die Heilungsfahrt (Irland I) – Der spilman Tantris-Tristan

als Lehrer Isoldes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
4.2.2 Die Brautwerbungsfahrt Tristans für Marke (Irland II). . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
4.2.2.1 Werbungsauftrag und Hofintrige.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
4.2.2.2 Tristans Drachenkampf und der betrügerische Truchsess.. . . . . . . . . . . . . . 65



Inhaltsverzeichnis

VI

4.2.2.3 Doppelte Wahrheitsfindung: Splitterepisode und Entlarvung
des Truchsess .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

4.2.2.4 Hochzeit, Eherechtsproblematik und Brautnachtbetrug ... . . . . . . . . . . . . . 72
4.3 Die Brautwerbung bei Eilhart: ›immram‹ und Schwalbenhaar .. . . . . . . . 74

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

5 DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde . . . . . . . . . . . . . 78
5.1 Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne

bei Berol und Eilhart. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
5.2 Der Minnetrank in der Tristrams Saga . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
5.3 Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod ... 81
5.3.1 Brangänes Auftrag .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
5.3.2 Trankeinnahme und Liebeserwachen... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
5.3.3 Tristans Akzeptanz von Trankminne und Liebestod –

Die edelen herzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
5.3.4 Forschungspositionen zur Trankminne bei Gottfried... . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
5.4 Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
5.4.1 Das Fragment von Carlisle (Thomas) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
5.4.2 Das Liebesgeständnis bei Gottfried ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
5.4.3 Minnekonzeptionen: Thomas und Gottfried ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93

6 Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
6.1 Die Öffentlichkeit als ›Rechtsinstitution‹.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
6.2 Die Listepisoden bei Gottfried... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
6.2.1 Handlungslisten: Brautnacht, Gandin- und Mehlstreuepisode,

Schwertlist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
6.2.2 Sprachlisten ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
6.2.2.1 ›Lernstationen‹: Die Bettgespräche... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
6.2.2.2 ›Anwendung‹ I: Die erste Baumgartenszene – Das belauschte

Stelldichein ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
6.2.2.3 ›Anwendung‹ II: Das Gottesurteil – Isoldes doppeldeutiger Eid

und gotes höfscheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108
6.2.3 Doppeldeutiger Eid und ›Kapellensprung‹ (Tristams Saga, Berol,

Eilhart) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
6.3 Diskurs des rechten Sehens – Auge, Herz und samblanze . . . . . . . . . . . . . . 119

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

7 ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben:
Gottfried und dieVorläufer. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122

7.1 Die Vorläufer .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
7.1.1 Das Waldleben bei Berol und Eilhart: Tristan und Isolde

als Jäger und Sammler .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122
7.1.2 Die Minnehöhle in der Tristrams Saga: amoener Lustort

in der Wildnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
7.2 Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit . . . . 125
7.2.1 wunschleben und Grottenallegorese .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
7.2.1.1 Herkunft und Topographie der Minnehöhle .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
7.2.1.2 ›Autobiographische‹ Erzähler-Exkurse.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128



Inhaltsverzeichnis

VII

7.2.1.3 Speise- und Gesellschaftswunder: autonomes wunschleben
der Liebenden... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

7.2.1.4 Die Grottenallegorese als ›Gesamtmodell rechter Minne‹ .. . . . . . . . . . . . . . 132
7.2.2 Die Entdeckung der Liebenden und die Schwertlist – Markes

geluste unde gelange . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
7.2.3 Warum kehrt das Liebespaar an den Hof zurück?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

8 DieMinneexkurse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
8.1 Die Minnebußpredigt (rede von guoten minnen).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
8.2 Die Minnelehrpredigt (Grottenallegorese) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
8.3 Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs).. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
8.3.1 Die Absage an die huote und die Utopie des saeligen wîbes . . . . . . . . . . . . 147
8.3.2 Baumgarten II: Isolde ist kein saeliges wîp . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154

9 Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung
eineVierergeschichte?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

9.1 Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
9.1.1 Die Abschiedsszene: Treueversicherung und Ringgabe... . . . . . . . . . . . . . . 155
9.1.2 Isolde II: Verweischarakter durch Name und Schönheit . . . . . . . . . . . . . . . . 156
9.1.3 Tristans Verwirrung... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
9.1.4 Tristans Rechtfertigungsmonolog ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
9.1.5 Forschungspositionen zur Isolde Weißhand-Episode ... . . . . . . . . . . . . . . . . 161
9.2 Isolde Weißhand bei Thomas ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
9.2.1 Das Kennenlernen: Tristan zwischen Liebe und Begehren

(amur vs. delit) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
9.2.2 Isoldes Ring und die missglückte Hochzeitsnacht.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163
9.2.3 Das ›kühne Wasser‹ und Tristans ›Schönheitsargument‹. . . . . . . . . . . . . . . . 165
9.3 Isalde II bei Eilhart. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
9.3.1 Kennenlernen und Heirat: Isalde als ›dynastisches Tauschobjekt‹. . . . . . 166
9.3.2 Das ›kühne Wasser‹ und Tristrants ›Hundeargument‹. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
9.4 Isolde Weißhand in anderen Texten... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

10 ›memoria‹ undWiedersehen um jeden Preis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
10.1 Die Petitcreiu-Episode: Verzicht auf Leidlöschung ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
10.2 Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk.. . . . . . . . . . . 171
10.3 Tristans Rückkehrabenteuer oder die ›Destruktion des Heros‹ . . . . . . . . . 174

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178

11 Segellüge und Liebestod. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
11.1 Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
11.1.1 Voraussetzung: Kaedin als ›Tristanimitator‹ und Tristans Giftwunde... 179
11.1.2 Die tumliche Segellüge der Ehefrau und der Tod der Liebenden... . . . . . 180
11.1.3 Marcks jamer und das Wunder von Rose und Rebe ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
11.2 Thomas: Eine ›catena fatalis‹ als Ursache der Katastrophe? .. . . . . . . . . . . 182
11.2.1 Voraussetzung: Tristan als Rächer eines Frauenraubs

und seine Giftwunde ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
11.2.2 Der grant irrur der Ehefrau als Movens der Segellüge... . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185



12 Unvereinbares vereinen? König Artus undTristan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
12.1 Artus bei Gottfried und Thomas: Höfischer Normhorizont und

Riesenkämpfer .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
12.2 Artus bei Eilhart: Die Wolfeisen-Episode ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187
12.3 Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der König als Eidhelfer Isoldes

und Marke als Mörder .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190

13 Gender-Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191

14 Die Fortsetzer Ulrich vonTürheim undHeinrich von Freiberg . . . . . . . . . . . 194
14.1 Ulrich von Türheim... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
14.1.1 Überlieferung, Datierung, Dichter, Gönner .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
14.1.2 Erzählkomplexe: Die Ehebruchsminne als unsin und das

elsternfarbene Reh... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
14.1.3 Forschungsgeschichte: Vom ›jämmerlichen Notdach‹ zum

›genau durchdachten Text‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
14.2 Heinrich von Freiberg .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
14.2.1 Dichter, Gönner, Datierung, Überlieferung ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
14.2.2 Erzählkomplexe.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
14.2.2.1 Astrologie und Minne, Passion und Ehe ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
14.2.2.2 Figurenkonzeptionen: Der höfische Frauenritter Tristan, die

listige Isolde und der einvaltige kunicMarke... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
14.2.2.3 Heinrichs Verhältnis zu Gottfried: »programmatische Distanznahme«?

Gottesliebe statt Passion... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202
Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

15 Schlussbetrachtung. ›Erzählen im Paradigma‹ und ›Ökonomie
der Transgression‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207

Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227



IX

Vorwort

Der Tristanroman von Gottfried von Straßburg erzählt die Geschichte einer passio-
nierten Liebe, die die gesellschaftliche Ordnung bedroht. Die Protagonisten sind Tris-
tan und Isolde, eine verheiratete Frau und ihr Geliebter. In diesem Einführungsband
werden vor allem die prüfungsrelevanten Interpretationsfelder umfassend behan-
delt. Im Zentrum steht dabei Gottfrieds radikale Minnekonzeption, die sich von zu-
vor bereits existierenden Fassungen anderer Dichter teilweise erheblich absetzt. Das
betrifft unter anderem das Prolog-Programm, die Elternvorgeschichte sowie die Iden-
titätssuche des Helden, den Minnetrank, die Minnegrotte und die Minneexkurse. Bei
der Analyse von Gottfrieds Tristanroman werden, wo sinnvoll, Durchblicke auf und
Vergleiche mit den Vorläuferversionen von Berol, Eilhart und Thomas geboten. Die
vorliegende Einführung widmet sich auch den Erzählstationen, die bei Gottfried
nicht mehr überliefert sind, jedoch von den Vorläufern berichtet werden: der Heirat
Tristans mit einer anderen Frau, einer zweiten Isolde (Isolde Weißhand), den teil-
weise burlesken Rückkehrabenteuern des Protagonisten zur ersten Isolde und
schließlich beider Tod. In den Blick kommen auch König Artus sowie Gender-Per-
spektiven. Das Kapitel über die Fortsetzer Ulrich von Türheim und Heinrich von Frei-
berg, die Gottfrieds Torso zu Ende erzählen, untersucht deren Bestreben, das Uner-
hörte der Tristan-Passion in die feudale Lebenspraxis zurückzubinden.

Der Bestand an Forschungsliteratur zum Tristan ist immens. Sichtung, Auswahl
bzw. kritische Würdigung waren mitunter ein mühsames Unterfangen und ohne
Hilfe kaum zu leisten. Für konstruktive Beiträge auch hinsichtlich der Konzeption
des vorliegenden Bandes danke ich Tanja Pittner, Maria Link sowie Andrea Mader,
die in teilweise langen Sitzungen versuchten, strittige Punkte auch aus der Perspek-
tive der Studierenden zu diskutieren (Johanna Hörnig las dann wichtige Kapitel tat-
sächlich aus studentischer Sicht). Es ist bekanntlich oft ein recht steiniger Weg bis
zur Fertigstellung, und auch hier ist Kollegen und MitarbeiterInnen zu danken, die in
das mühselige Geschäft der Endformatierung eingebunden waren. Miriam Luge,
Katja Biersack und Julia Enzinger danke ich vor allem für die fleißige bibliographi-
sche Recherche bzw. die mühselige Überprüfung der umfangreichen bibliographi-
schen Angaben. (Trotz redlichen Bemühens um korrekte Literaturnachweise kann
jedoch aufgrund der Materialfülle nicht gänzlich ausgeschlossen werden, dass hie
und da vermeintlich eigene Argumentationen bzw. Formulierungen doch einer
Fremdlektüre geschuldet sind.) Meine Kollegen Gerhard Hahn und Ernst Hellgardt
standen mir mit wertvollen Hinweisen und Korrekturvorschlägen zur Seite; herzli-
chen Dank schulde ich ebenso Johannes Hütten, der in vorbildlichem Engagement
subtile redaktionelle Korrekturarbeit leistete. Nicht zuletzt danke ich dem J.B. Metz-
ler Verlag für die unkomplizierte Aufnahme des Bandes sowie insbesondere Ute
Hechtfischer und Ferdinand Pöhlmann für die kontinuierliche Betreuung.



1

1

1 Grundlagen

Der Tristan als Ehebruchsgeschichte: Zentrales Thema ist die passionierte Liebe
zwischen Tristan und Isolde. Die Verwendung des Begriffs ›Passion‹ soll die »Diffe-
renzierung zur höfischen minne« (Klinger 1999, S. 135) markieren. Die passionierte
Liebe, der ›amour passion‹ (um Lese-Stolperstellen zu umgehen, wird im Folgenden
der weibliche Artikel verwendet), bezeichnet »minne-Verhältnisse[], die sich der so-
zialen Einbettung entziehen« (Müller 2007, S. 418). Isolde ist verheiratet mit König
Marke, Tristan ist ihr Geliebter. Die Geschichte verknüpft diese drei Figuren auf fatale
Weise: Tristan ist Neffe von König Marke aus Cornwall und soll zunächst für diesen
Isolde von Irland werben, zum Liebespaar werden dann jedoch Tristan selbst und
die Marke zugedachte Braut. Dieser ehebrecherischen Liebe eignet ein tragisches
Zerstörungspotential, das die gesellschaftliche Ordnung bedroht: König Marke wird
von dem Liebespaar hintergangen, das triuwe-Verhältnis zwischen Tristan und
Marke ist damit gestört, die Ordnung der Ehe irreparabel verletzt. Die Tristan-Passion
ist ein »Rechtsbruch, der die Grundlagen der Markeschen Königsherrschaft erschüt-
tert« (Müller 2003, S. 240). Am Ende stirbt das Liebespaar Tristan und Isolde, Marke
bleibt allein zurück. Der Tristan folgt der zeitgenössischen Trennung von Liebe und
Ehe; hier ist vor allem an den Traktat De amore von Andreas Capellanus des späten
12. Jahrhunderts zu denken, wonach Liebe (›amor‹) nur außerhalb der Ehe möglich
sei: »[...] constet inter virum et uxorem amorem sibi locum vindicare non posse«
(Kap. 6, ed. Knapp 2006, S. 216). Bei Gottfried ist das Thema der passionierten (Ehe-
bruchs-)Liebe höchst artifiziell vermittelt: Das mittelalterliche höfische Erzählen
kennt »staunenswertes differenziell-semiotisches Raffinement; Gottfrieds Tristan ist
ein epochales Beispiel« (Strohschneider 2014, S. 33).

Gottfrieds Tristan wurde Anfang des 13. Jahrhunderts geschrieben und unter-
scheidet sich teilweise erheblich von den zuvor bereits existierenden Fassungen. Der
Stoff kursierte in seinen Grundzügen wohl spätestens seit der Mitte des 12. Jahrhun-
derts. Vorläufer des Tristan Gottfrieds sind die Versionen von Berol, Eilhart und Tho-
mas.

1.1 | Gottfrieds Vorläufer: Berol, Eilhart und Thomas

Der Tristan Gottfrieds zählt zur Gattung des höfischen Romans. Der Tristanstoff ge-
hört zum keltischen Erzählgut, der sogenannten ›matière de Bretagne‹. Die Eintei-
lung in ›trois matières‹ geht zurück auf Jean Bodel, der Ende des 12. Jahrhunderts
von drei großen epischen Gattungen spricht: ›matière de Bretagne‹, ›matière de
France‹ (zum Beispiel die heldenepische Chanson de Roland), ›matière de Rome‹ (vgl.
Weddige 2014, S. 192).

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_1, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Grundlagen
1

2

Es existieren unterschiedliche schriftlich fixierte Fassungen des Stoffes. Es gibt vor
Gottfrieds Text drei Vorläuferversionen, die Mitte bis Ende des 12. Jahrhunderts ent-
standen sind; Gottfrieds Fassung wird um 1210 datiert:

Die Namen der Protagonisten erscheinen in den einzelnen Texten in unterschiedli-
cher Gestalt: Bei Gottfried heißen sie Tristan, Isôt, Marke; bei Berol Tristran, Yseut,
Marc; bei Eilhart Trÿstrand, Ysalde, Marck; die Thomas-Fragmente kennen je unter-
schiedliche Namen. Der Einfachheit halber werden im Folgenden diese Namensfor-
men verwendet: Tristan, Isolde, Marke hinsichtlich der Texte von Gottfried, Berol
und Thomas. In Bezug auf Eilhart werden die Liebenden zu Tristrant und Isalde,
Marck bleibt. Tristans Erzieher, der bei Gottfried Curvenal, bei Eilhart Kurnewal
heißt, wird zu Kurvenal vereinheitlicht, Brangene(n) bei Gottfried bzw. Eilhart wird
zu Brangäne. Zudem kennt der Tristan mehrere Isolden: Tristan liebt Isolde aus Ir-
land; nach der Trennung von dieser lernt er eine zweite Isolde, Isolde Weißhand,
kennen. Zur Unterscheidung wird im Folgenden von der irischen Isolde als Isolde I,
von Isolde Weißhand als Isolde II gesprochen. Zumindest bei Gottfried heißt auch
die Mutter von Isolde I ebenfalls Isolde.

Der Tristanstoff stellt eine »Art ›Doublettenmatrix‹« (Schulz 2007, S. 315) bereit,
die auf mehreren Ebenen relevant ist: Es gibt zwei bzw. drei Isolden; in den Rück-
kehrabenteuern (siehe Kap. 10.3) begegnet Tristan bei Thomas einer weiteren Figur
desselben Namens (Tristan der Zwerg, siehe Kap. 11.2.1) und Tristans Schwager Kae-
din kopiert bei Eilhart Tristans Liebesabenteuer mit einer verheirateten Frau (siehe
Kap. 11.1.1).

Berols Tristan: Berols Text ist in einer einzigen Handschrift aus dem 13. Jahrhun-

Epik der höfischen Zeit

Heldenepik
Antikenroman

(matière de Rome)
Höfischer Roman

(matière de Bretagne)
Legendenhafte
Erzählungen

Artusstoff Tristanstoff

Hartmann von Aue
Erec; Iwein

Wolfram von Eschenbach
Parzival

Gottfried von Straßburg
Tristan

Abb. 1 Der TristanGottfrieds innerhalb der höfischen Epik

Abb. 2 Die Tristanfassun-
gen des Hochmittelalters

Berol letztesViertel des 12. Jh.s?

Eilhart 1170er Jahre?

Thomas nach 1155, evtl. 1170er Jahre?

Gottfried um1210



GottfriedsVorläufer: Berol, Eilhart undThomas
1.1

3

dert (Paris, Bibliothèque Nationale, fonds français 2171) überliefert, die allerdings
auch nur ein Fragment ist. Hinsichtlich der Datierung des ursprünglichen Textes ist
sich die Forschung nicht einig, sie schwankt zwischen 1160 und dem frühen 13. Jahr-
hundert (kritische Betrachtung der Datierungsversuche bei Stein 2001, S. 34–36).
Möglicherweise ist vom letzten Viertel des 12. Jahrhunderts auszugehen, eine ge-
nauere Festlegung scheint nicht möglich (vgl. Keck 1998, S. 48). Der Schreibdialekt
weist auf eine Entstehung in Westfrankreich (vgl. Reid 1972, S. 2 f.).

Der Text bricht mit V. 4485 ab und enthält nur einige wenige Szenen: Erzählt wird
von den Listen des Liebespaares Tristan und Isolde am Hof, von der Flucht des Paa-
res in den wilden Wald, von Isoldes Rückkehr an den Hof, vom Gottesgericht, dem
die Ehebrecherin Isolde unterzogen wird, und von der Rache Tristans an den Spio-
nen, die seine Liebe zu Isolde an König Marke verraten hatten (die Auflistung des
Szenenbestands folgt modifiziert Mölk 1991, S. 7):

Das belauschte Stelldichein (V. 2–580)
Die Mehlstreuepisode (V. 581–826)
Die Flucht in den Wald (V. 827–1274)
Die Waldleben-Episode (V. 1275–2132)
Die Rückkehr Isoldes an den Markehof (V. 2133–3027)
Der doppeldeutige Rechtfertigungseid Isoldes (V. 3028–4266)
Tristans Rache an den Verrätern (V. 4267–4485)
[Das Fragment bricht mitten im Satz ab.]

Bei Berol ist noch ursprünglich mündliches Erzählen zu erkennen. Mündliches Er-
zählen bedeutet allgemein, dass Stoffe, wie etwa der Nibelungen- oder eben der Tris-
tanstoff, zunächst mündlich in unterschiedlichen Versionen zirkulierten, bevor sie
verschriftlicht wurden (zu diesem Sachverhalt vgl. zum Beispiel Müller 2015, S. 31).
Bei Berol wurde »dramatisches, sprunghaftes, auf Kontraste hin komponiertes Er-
zählen« konstatiert, das »Züge eines lockeren, mündlichen Sprachgestus« trägt (Hu-
ber 2013, S. 21). So wird zum Beispiel des Öfteren in den Text ein »Hört« bzw. »Hört,
Ihr Herren«, also die Aufforderung zum Zuhören, eingestreut oder ein »Seht«. Ein
Beispiel: Als Tristan auf König Artus trifft, heißt es Atant es vos le roi Artus (Berol, V.
3702).

Eilharts Tristrant: Eilharts Fassung ist der älteste vollständig erhaltene Tristan
(vgl. Stein 2001, S. 160). Dieser hat große Bedeutung für die Literaturwissenschaft,
weil von ihm aus die Fragmente, wie eben auch Gottfrieds Torso, inhaltlich ergänzt
werden können. Überliefert ist der Text in drei Fragmenten aus dem 12. und 13. Jahr-
hundert, die vollständige Fassung liegt in zwei Papierhandschriften aus dem 15. Jahr-
hundert (Heidelberg und Dresden) vor (vgl. Wolff/Schröder 1980, Sp. 412). Insge-
samt weichen die Fassungen stark voneinander ab, Huber (2013) spricht von einem
»zerrütteten Erhaltungszustand« (S. 20). Hinsichtlich der Datierung wurde lange das
literarisch-chronologische Verhältnis zu anderen Texten, vor allem zum Eneasroman
von Heinrich von Veldeke, in den Blick genommen: Ob und wie die beiden Texte zu-
einander stehen, wird in der Forschung allerdings unterschiedlich diskutiert (vgl.
Schausten 1999, S. 51 f.; zur Forschungskontroverse vgl. Wolff/Schröder 1980,
Sp. 415 f.). Möglicherweise kann man davon ausgehen, dass Eilharts Text »zu Anfang
der siebziger Jahre [des 12. Jahrhunderts] am Niederrhein verfügbar« war (ebd.
Sp. 416; vgl. auch Stein 2001, S. 160).

Der Name des Dichters erscheint nur in der Spätüberlieferung des 15. Jahrhun-
derts; in der Dresdner Handschrift heißt es: von Hobergin her Eylhart / haut diß
bouch gedichtet (V. 9672 f.). Allerdings wird in der Heidelberger Handschrift ein an-



Grundlagen
1

4

derer Name genannt: von Baubemberg Segehart (V. 9644; vgl. hierzu auch Bumke
1990, S. 71; Chinca 2000, S. 118). Darüber hinaus weiß man nichts über Eilhart. Es
gibt zwar einen zwischen 1189 und 1209 mehrfach urkundlich genannten Eilhardus
de Oberch, der einem in der Nähe von Braunschweig ansässigen Ministerialenge-
schlecht angehörte (vgl. Bumke 1990, S. 71; Wolff/Schröder 1980, Sp. 410), aber es
ist keineswegs sicher, ob es sich dabei wirklich um den Dichter des Tristrant handelt
(dazu kritisch Wolff/Schröder 1980, Sp. 410; Schausten 1999, S. 51).

Thomas’ Tristan: Gottfried stützt sich jedoch nicht auf Eilhart, sondern auf Tho-
mas. Der Dichter nennt sich in den Fragmenten mit Namen: Tomas (Thomas: Frag-
ment Douce, V. 2134) und Tumas (Thomas: Fragment Sneyd, V. 3125). Gottfried von
Straßburg nennt Thomas Thômas von Britanje (V. 150). Ob dieser Zusatz »auf einen
Bretonen verweist oder Britannien = England meint (vgl. die in der Romanistik gern
verwendete Bezeichnung ›Thomas d’Angleterre‹), ist ebensowenig auszumachen
wie die Bestimmung des Thomas als eines Kontinentalfranzosen, eines Anglonor-
mannen oder eines Engländers« (Haug 2011, S. 217). Im Folgenden wird deshalb nur
von ›Thomas‹ gesprochen und auf einen spezifizierenden Zusatz zum Namen ver-
zichtet. Es wird angenommen, dass Thomas den Tristan am Königshof Heinrichs II.
schrieb: »Er scheint zu jener Gruppe von gelehrten, d. h. lateinisch gebildeten Auto-
ren zu gehören, die das literarische Leben am anglonormannischen Königshof Hein-
richs II. und seiner Gemahlin Eleonore von Aquitanien prägten« (Bonath 1985,
S. 16 f.; vgl. auch Berthelot/Buschinger/Spiewok 1994, S. VII; Tomasek 1986, S. 121).
Als Entstehungszeitraum des Thomas-Texts nimmt die Forschung nach 1155 an:
Thomas kannte den Roman de Brut vonWace und »reflektiert mit seinen Zitaten und
Anspielungen offensichtlich auf ein Publikum, dem der ›Brut‹ vertraut war«, der 1155
im Auftrag der englischen Königin Eleonore fertiggestellt wurde (Bonath 1985, S. 17).
Für die Bestimmung eines ›terminus ante quem‹ wurde, wenn auch nicht unbestrit-
ten, der Cligès von Chrétien de Troyes angesetzt. Die Datierung dieses Texts, der
meist als korrigierende Antwort auf den Tristan gelesen wird, ist ebenfalls nicht si-
cher, wird aber des Öfteren mit 1176 oder auch etwas später angegeben, so dass für
die Entstehung von Thomas’ Version die Zeit kurz davor vermutet wurde (zu Datie-
rungsversuchen bzw. dem Tristanbezug des Cligès vgl. Stein 2001, S. 32; 108–124).

Von der Thomas-Fassung sind nur kärgliche Reste erhalten. Bis 1994, als das Car-
lisle-Fragment entdeckt wurde (siehe Kap. 5.4.1), waren Fragmente von fünf ver-
schiedenen Handschriften bekannt, die insgesamt nur 3144 Verse überliefern. Dies
dürfte »etwa ein Sechstel« (Stein 2001, S. 31), möglicherweise sogar »kaum mehr als
ein Neuntel des ursprünglichen Textes« (Bonath 1985, S. 9) ausmachen. Diese fünf
Thomas-Fragmente, die aus dem 12. und 13. Jahrhundert stammen, sind folgende
(nach Bonath 1985, S. 9 f.; Haug 2011, S. 752): C = Fragment Cambridge: Cambridge
University Library; Sn = Fragment Sneyd: Bodleian Library Oxford; T = Turiner
Fragment, verschollen; Str = Straßburger Fragment, 1870 verbrannt; D = Fragment
Douce: Bodleian Library Oxford. Diese Fragmente, die sich teilweise inhaltlich über-
schneiden, setzen erst mit der zweiten Baumgartenszene (siehe Kap. 8.3.2) ein.
Diese Szene findet sich bei Gottfried von Straßburg erst ab V. 18124 (von insgesamt
19548 Versen) und berichtet von der Entdeckung des Liebespaares Tristan und Isolde
an Markes Hof. Das Carlisle-Fragment jedoch setzt weit vorher ein, und zwar mit
dem Liebesgeständnis der Protagonisten nach dem Minnetrank. Der erhaltene Sze-
nenbestand bei Thomas umfasst folgende große Erzählstationen: Minnegeständnis-
szene/Hochzeit Marke mit Isolde I/Brautnachtbetrug; Entdeckung des Liebespaares
(Isolde I und Tristan) im Baumgarten; Tristans Hochzeit mit Isolde II; Anfertigung



GottfriedsVorläufer: Berol, Eilhart undThomas
1.1

5

einer Statue von Isolde I (= Episode vom Statuensaal); heimliche Treffen Tristans
mit Isolde I; Tod von Tristan und Isolde I.

Eine Rekonstruktion der Thomas-Fassung erfolgte durch Joseph Bédier 1902. Er
versuchte, den ganzen Roman zu rekonstruieren und integrierte dabei die Frag-
mente. Sein Bestreben galt im Bereich der afrz. Überlieferung der Herstellung eines
kritischen Textes in achtsilbigen Versen, dafür nahm er zahlreiche Eingriffe in den
überlieferten Wortlaut in Kauf (vgl. Bonath 1985, S. 21). Die Lücken zwischen den
Fragmenten werden in den Editionen von Bonath (1985), Haug (2011) und Berthelot/
Buschinger/Spiewok (1994) vor allem durch den Text der Tristrams Saga ok Ísondar
aufgefüllt. Die Saga galt der frühen Forschung als treuester Repräsentant der Trist-
anfassung von Thomas (vgl. Bédier 1902, S. If.). Der Saga »kommt daher eine außer-
ordentliche Bedeutung zu, als Zeugnis norwegisch-isländischer Literatur und als
Hilfsmittel zur Kenntnis der verlorenen Teile der Thomas’schen Dichtung« (Uecker
2008, S. 4). Sie ist also, wie auch der Sir Tristrem, eine »Hilfsquelle« (vgl. Haug 2011,
S. 218 f.). Die folgende Tabelle berücksichtigt das Fragment von Carlisle.

Bearbeitungen von Thomas’ Tristan: Es gibt insgesamt sechs Bearbeitungen von
Thomas’ Roman (vgl. zum Folgenden Bonath 1985, S. 12–16): Die Tristrams Saga ok
Ísondar, eine altnordische Prosaversion des Texts von Thomas, 1226 durch einen
Bruder Robert für den norwegischen König Hákon Hákonarson angefertigt (vgl. Ue-
cker 2008, S. 7 f.); Gottfrieds von Straßburg Tristan (Anfang 13. Jahrhundert); der Sir
Tristrem (Ende 13. Jahrhundert); die sogenannte Folie Tristan (Ende 12. Jahrhun-
dert); die Tavola Ritonda (14. Jahrhundert); das Niederfränkische Tristanfragment
(13. Jahrhundert).

Sogenannte ›version courtoise‹ und ›version commune‹: Thomas schuf die so-
genannte ›version courtoise‹ des Tristanstoffes, also die dezidiert höfische Auffassung
des Stoffes. Dagegen gelten die Texte von Berol und Eilhart allgemein als ›version
commune‹, früher auch als ›spielmännische‹ Fassung bezeichnet. Die ältere For-
schung nahm bisweilen eine regelrechte Dichotomie zwischen einer höfischen und
einer spielmännischen Fassung an. Diese Unterscheidung sieht man seit langem kri-
tisch. Durch den Begriff ›höfisch‹ wird »eine falsche Opposition zu den Zeugen der
›version commune‹ hergestellt«; denn weder Berol noch Eilhart »können einfach als

Verseinteilung Thomas-Fragment Inhalt

1–154 Carlisle Minnegeständnis/Hochzeit von Isolde I
undMarke/Brautnachtbetrug

Verse nach Bédier:

1–52 Cambridge Baumgarten II

53–940 Sneyd 1 Hochzeit Tristansmit Isolde II

941–1196 Turin 1 Statuensaal

1197–1264 Straßburg 1 Treffen Tristansmit Isolde I

1265 --- 1522
1268 ------------------------------3087
1489–94/1615–88

1785–1854
2319–3144

Turin 2
Douce
Straßburg 2
Straßburg 3
Sneyd 2

Tod vonTristan und Isolde I

Abb. 3 Übersicht über dieVerteilung der Thomas-Fragmente (modifiziert nach Bonath 1985, S. 11;
vgl. auch Berthelot/Buschinger/Spiewok 1994, S. X)



Grundlagen
1

6

›nicht-höfisch‹« (Bonath 1985, S. 19) angesehen werden. Das ist einerseits richtig,
denn Berol selbst eröffnet einen Gegensatz von unhöfisch und höfisch: Er »charakte-
risiert andere Versionen dieses Stoffes bzw. die, die sie verbreiten, als unhöfisch, vi-
lain; und er charakterisiert den Helden seiner Geschichte als edel und höfisch, preuz
et courtois« (Keck 1998, S. 46; Berol, V. 1265–1271). Andererseits ist ebenso festzu-
halten, dass Berols und Eilharts Texte weit mehr noch einer eher mündlichen Unter-
haltungspraxis angehören als die Versionen von Thomas und Gottfried. Sie lassen
Wertvorstellungen einer laikalen Kriegergesellschaft, in der die passionierte Liebe ei-
gentlich keinen Platz hat bzw. einen Störfaktor darstellt, deutlich erkennen. Auch ist
zu bedenken, dass Thomas eine neue höfische Auffassung der Minne präsentiert,
der ebenso Gottfried verpflichtet ist und die sich von Berols und Eilharts Konzeption
deutlich unterscheidet. So gibt es bei Berol und Eilhart zum Beispiel die Flucht des
Liebespaares weg vom Hof in ein entbehrungsreiches, ärmliches und ungeliebtes Le-
ben im Wald; bei Gottfried und in Ansätzen bei Thomas wird daraus eine Verban-
nung des Liebespaares an einen paradiesischen Lustort, die Minnegrotte (siehe
Kap. 7). Bei Abwägung der genannten Argumente kann man die folgende Einteilung
ansetzen:

Die großen Erzählbausteine des Tristanstoffes: Alle großen Handlungselemente
des Tristanstoffes sind einzig bei Eilhart überliefert. Die Synopse der Handlungsele-
mente bei Berol, Eilhart, Thomas und Gottfried (siehe Abbildung 5) folgt Gottfrieds
Handlungsverlauf (nicht berücksichtigt ist also die abweichende Handlungschrono-
logie in den verschiedenen Versionen).

Weitere Tristanversionen: Nach 1200 entstand in Frankreich eine »übermächtige
Konkurrenz im roman en prose« (Stein 2001, S. 251). Der sehr erfolgreiche Prosa-Tris-
tan verdrängte offenbar die älteren Fassungen des Stoffes (vgl. Tomasek 2007,
S. 298). Der Tristan en prose war »für etwa 250 Jahre ein Hit der französischen Lite-
ratur« (Stein 2001, S. 256); es existieren etwa 80 Handschriften und Fragmente sowie
acht Drucke zwischen 1489 und 1533 (vgl. ebd. 2001, S. 256). Der Tristan en prose
liefert eine Art frustrierter Zusammenschau: »Der Untergang des Artusreiches, die
Nutzlosigkeit der Gralsuche wird mit dem Untergang der Liebenden des ›Tristan‹-
Stoffes [...] verbunden. [...] Die Probleme des 12. Jahrhunderts haben sich (in der
Existentialität der Fragestellung gleichgeblieben) zur kosmischen Katastrophe des
Rittertums ausgeweitet. Dahinein sind Tristan und Isolde genommen worden« (ebd.
S. 261). Noch im 13. Jahrhundert setzen Ulrich von Türheim und Heinrich von Frei-
berg (siehe Kap. 14) Gottfrieds Torso mit je eigener Textintention fort.

Sogenannte ›version commune‹
(ältere Forschung: ›spielmännische‹ Fassung)

Sogenannte ›version courtoise‹
(höfische Fassung)

Berol Thomas

Eilhart Gottfried

Abb. 4 Einteilung der Tristanversionen in zwei unterschiedliche Bearbeitungszweige



GottfriedsVorläufer: Berol, Eilhart undThomas
1.1

7

Berol Eilhart Thomas Gottfried

Prolog x x

Elternvorgeschichte (Riwalin und Blanscheflur) x x

Kindheit und JugendTristans x x

ZweikampfmitMorold undVerwundungTristans x x

1. Irlandfahrt: Tristan bei Isolde (= Isolde I) und Heilung x x

2. Irlandfahrt: Brautfahrt und Drachenkampf x x

Minnetrank x x

lameir-Wortspiel x
(Carlisle)

x

Brautnachtbetrug x x

Belauschtes Stelldichein (= Baumgartenszene I) x x x

Mehlstreuszene x x x

Gottesurteil (Eisenprobe) bzw. Reinigungseid x x

Verbannung der Liebenden bzw.Verurteilung und
Flucht Tristans

x x x

Waldleben (=Minnegrotte bei Gottfried) x x x

Entdeckung der Liebenden (= Baumgartenszene II) x x

Tristan bei König Artus (=Wolfseisenepisode) x

Tristan und IsoldeWeißhand (= Isolde II) x x x

Tristans Hochzeitmit Isolde II x x

Wiederkehrabenteuer (Treffenmit Isolde I) x x

Segellüge und Liebestod vonTristan und Isolde I x x

Abb. 5 Szenenbestand bei Berol, Eilhart, Thomas und Gottfried (Erklärung: x = Szene ist erhalten;
graueMarkierung = Szene ist aufgrund des Fragmentstatus nicht erhalten; leeres Feld = Szene ist
nicht vorhanden)



Grundlagen
1

8

1.2 | Stoff- undMotivgeschichte. Die keltische
Erzähltradition

Hinweise auf ältere Tristandichtungen: Dass es unterschiedliche Fassungen des
Tristanstoffes bereits vor den uns bekannten schriftlichen Versionen von Berol, Tho-
mas oder Eilhart gab, darauf deuten Vermerke in diesen Texten in der Art einer nega-
tiven Quellenberufung. So verweist Berol auf Erzähler (contor, V. 1265), die die Tri-
stangeschichte (estoire) nicht richtig, weil ›unhöfisch‹, vortrügen (die Übersetzun-
gen von Berol, Thomas sowie der Saga geben jetzt und im Folgenden die beigegebe-
nen Übersetzungen der jeweils verwendeten Textausgabe wieder):

N’en sevent mie bien l’estoire,
Berox l’a mex en sen memoire.

Sie [die Erzähler] kennen die Geschichte nicht gut.
Berol hat sie besser in seinem Gedächtnis.

(Berol, V. 1267–1268)

Abb. 6 GeographischeVerteilungwichtiger Tristanfassungen (modifiziert nach Huber 2013, S. 22;
die Ländergrenzen entsprechen zur besseren Orientierung demheutigenVerlauf)



Stoff- undMotivgeschichte. Die keltische Erzähltradition
1.2

9

Thomas distanziert sich ebenfalls von abweichenden Versionen und beruft sich
auf einen Mann namens Breri, der die Taten und die Erzählungen von allen Königen
gekannt habe (im Folgenden und auch später wird auf die zweisprachige Ausgabe
von Bonath zurückgegriffen, die sich allerdings auf den Text Bédiers stützt, jedoch
eine leicht fassbare Zusammenstellung bietet; eine neuere Ausgabe des altfranzösi-
schen Texts mit Übersetzung und Stellenkommentar liefert Haug 2011; Edition mit
Übersetzung auch von Berthelot/Buschinger/Spiewok 1994).

Entre ceus qui solent cunter
E del cunte Tristran parler,
Il en cuntent diversement:
Oï en ai de plusur gent.
Asez sai que chescun en dit
E ço qu’il unt mis en escrit,
Mès sulun ço que j’ai oī,
Nel dient pas sulun Breri
Ky solt les gestes e les cuntes
De tuz les reis, de tuz les cuntes
Ki orent esté en Bretaingne.

Diejenigen, die zu erzählen
und von der Geschichte Tristans zu sprechen pflegen,
erzählen dies auf verschiedene Weise;
gehört habe ich es von mehreren Leuten.
Zur Genüge kenne ich, was sie alle davon sagen
und das, was sie schriftlich abgefaßt haben;
aber nach dem, was ich gehört habe,
erzählen sie es nicht Breri entsprechend,
der die Taten und die Erzählungen
von allen Königen, von allen Grafen wußte,
die in der Bretagne gelebt haben.

(Thomas: Fragment Douce, V. 2113–2123)

Eilhart betont ebenso, dass es unterschiedliche Versionen gäbe, um dann zu beteu-
ern, dass er (Seghart) es richtig erzähle:

nun spräch licht ain ander man,
eß sÿ anderß umb in komen:
daß wir all wol hand vernommen,

daß man eß unglich von im sagt.
Seghart mit guotten zügen daß betagt,
daß eß recht also ergieng.

(Eilhart, V. 9678–9683)

Gottfried wiederum beruft sich dezidiert auf die Version von Thomas und versichert,
dass er intensiv nach der richtigen Fassung gesucht habe, und zwar in Büchern ro-
manischer und auch lateinischer Herkunft; schließlich habe er die Fassung von Tho-
mas als die einzig wahre erkannt. gelesen wird als ›gelesen‹ und als ›erzählt‹ über-
setzt (Überblick hierzu bei Schröder 1994, S. 307 f.):

Ich weiz wol, ir ist vil gewesen,
die von Tristande hânt gelesen;
und ist ir doch niht vil gewesen
die von im rehte haben gelesen.
[...]
sine sprâchen in der rihte niht,
als Thômas von Britanje giht,
der âventiure meister was
und an britûnschen buochen las
aller der lanthêrren leben
und ez uns ze künde hat gegeben.
Als der von Tristande seit,

die rihte und die wârheit
begunde ich sêre suochen
in beider hande buochen
walschen und latînen
und begunde mich des pînen,
daz ich in sîner rihte
rihte dise tihte.
sus treip ich manege suoche,
unz ich an eime buoche
alle sîne jehe gelas,
wie dirre âventiure was.

(Gottfried, V. 131–134; 149–166)

Thesen zur Entstehung des Tristanstoffes: Die Entstehung bzw. Herkunft des Tris-
tanstoffes wurde und wird in der Forschung kontrovers diskutiert. Es gibt Theorien,
die eine kontinentale oder eine insulare Herkunft des Stoffes vertreten, einen kelti-
schen oder einen nichtkeltischen Ursprung (vgl. Stein 2001, S. 19–26). Aufsehen er-
regte die These von Bédier (1905, S. 168–306), der um die Wende vom 19. zum
20. Jahrhundert die Ansicht vertrat, dass alle früheren Tristanversionen auf ein ein-



Grundlagen
1

10

ziges ›poème primitif‹ eines genialen Dichters zurückgingen. Der jüngere Ansatz geht
dagegen von einer mehrsträngigen und auch oralen, also mündlichen Tradition, aus.
Bereits die keltische Kultur kannte den Liebe-Loyalitäts-Konflikt, der für den Stoff
entscheidend ist (vgl. Stein 2001, S. 20 f.). Heute ist die These von einem keltischen
Ursprung des Tristanstoffes weithin akzeptiert.

Älteste keltische Zeugnisse: Die ältesten walisischen Zeugnisse einer Tristaner-
zählung sind zwei Fragmente im Black Book of Carmarthen, diese sind jedoch »too
fragmentary and obscure to throw any light on the development of the legend« (Bar-
trum1993, S. 620). DerHeld heißt hierDiristan (ebd.; vgl. auchBromwich 1991/2008,
S. 209). Das Black Book of Carmarthen, eine der wichtigsten Sammelhandschriften in
kymrischer Sprache, stammt aus dem 13. Jahrhundert, die Forschung setzt jedoch
ein früheres Entstehungsdatum der darin enthaltenen Texte an:

In the Welsh sources Drystan and March already appear in association with Arthur, and this
association may well go back to a much earlier period than that of the manuscripts concerned,
since originally independent heroes appear to have been attracted into the orbit of Arthur
from as early as the ninth or tenth century (Bromwich 1991/2008, S. 210).

Zudem gibt es Anspielungen in den sogenannten ›Triaden‹, die »als Merksprüche je
drei (oder sehr viel seltener auch zwei, vier oder sieben) Namen oder Begriffe unter
einem gemeinsamen Oberbegriff zusammenfassen« (Maier 2015, S. 155). Die Triade
der mächtigen Schweinehirten »gibt einen der frühesten Hinweise auf den kymri-
schen Tristan, der nur in sehr später und unvollständiger Form erhalten ist« (Edel
2012, S. 164); es erscheinen dabei die Namen Drystan (der hier eben Schweinehirt
ist), Essyllt und March (ebd.; vgl. auch Koch 2006, S. 616; Bromwich 1991/2008,
S. 209).

Die keltische ›immram‹- und ›aithed‹-Tradition: Einen eindrucksvollen Versuch
einer monumentalen Sichtung aller wesentlichen Elemente des Tristanstoffes leistete
Gertrude Schoepperle 1913. Demnach sind es zwei Motivkomplexe keltischen Ur-
sprungs, die die Basis des Tristanstoffes bilden: Meerfahrt bzw. Heilungsfahrt und
Fluchterzählung. In der Terminologie der altirischen literarischen Typenlehre sind
dies ›immram‹ und ›aithed‹ (vgl. Schoepperle 1963 II, S. 326–446; die Schreibung der
Begriffe folgt jedoch Edel 2012, S. 135). So sieht Schoepperle (1963 II, S. 370–390)
hinter der Meerfahrt des todkranken Tristan, verwundet durch das vergiftete Schwert
Morolds, und der Heilung durch die zauberkundige Isolde aus Irland eben diese Tra-
dition des ›immram‹-Typus repräsentiert. ›Immram‹ bedeutet ›Meerfahrt‹ (vgl. Edel
2012, S. 135) und wurde wie folgt beschrieben:

Der Typus des Imram faßt Meerfahrten zusammen, deren Ziel eine Insel mit mehr oder weni-
ger deutlichem Jenseitscharakter darstellt. Meist wird der Held durch magische Mittel veran-
laßt, die oft gefahrvolle Fahrt anzutreten: von einer unwiderstehlichen Macht getrieben,
krank, verwundet, ja bewußtlos, erreicht er in einem in wunderbarer Weise gelenkten Schiff
das Jenseitsland, wo eine überirdische, zauberkundige Frau ihn empfängt und heilt (Haug
1990, S. 586).

Diesem Erzählschema folgt beispielsweise auch die Entrückung des verwundeten
Artus nach Avalon in der Artussage (vgl. Loomis 1969, S. 65), in der Brandanlegende
gibt es eine »christlich-mönchische Abwandlung« (Haug 1990, S. 586) dieses narrati-
ven Musters. Deutlich auf den Tristan verweist aber auch der zweite keltische Er-
zählkomplex, ›aithed‹ (Edel 2012, S. 125 übersetzt dies mit »Entführung«). Hierbei
handelt es sich



Stoff- undMotivgeschichte. Die keltische Erzähltradition
1.2

11

um jene in zahlreichen Varianten überlieferte Sage, dessen [sic] zentrales Motiv die Flucht ei-
nes Paares in die Wildnis darstellt: eine Frau, meist eine Königin, zwingt einen jungen Ver-
wandten, häufig den Neffen ihres Gatten, mit ihr Hof oder Haus des Ehemannes zu verlassen
und verfolgt und gejagt ein ruheloses Leben zu führen, bis die Rache des betrogenen Mannes
die Flüchtigen erreicht. Der Zwang beruht darauf, daß die Frau ihren Partner mit einer Art
Tabu – altir. geis – belegt, dem er sich fügen muß; nur höchst widerstrebend wird er schließ-
lich ihr Geliebter (Haug 1990, S. 586 f.).

Eine ›geis‹ ist »ein magisches Gebot oder Verbot, dessen Übertretung Ehrverlust oder
gar die Rache einer übernatürlichen Macht zur Folge hat« (Edel 2012, S. 138). In den
Tristandichtungen wird diese ›geis‹, also der magische Zwang, durch einen Liebes-
trank ersetzt, der ebenfalls magischen Zwangscharakter hat: Wenn zwei Menschen
von diesem trinken, so sind sie einander verfallen (vgl. Schoepperle 1963 II, S. 401–
409; Haug 1990, S. 587). Die genannten narrativen Muster der irischen Erzähltradi-
tion wurden zunächst mündlich überliefert und erst später verschriftlicht, wobei pa-
rallel dazu bis ins 17. Jahrhundert hinein eine mündliche Tradition zu beobachten
ist. Trotz der späten schriftlichen Fixierung vermutet die Forschung, dass zum Bei-
spiel die Fluchterzählungen einen älteren Überlieferungszustand, etwa des
11./12. Jahrhunderts, konservieren (vgl. Huber 2013, S. 18). Dies wurde jedoch auch
kritisch gesehen. Padel (1981) etwa moniert hinsichtlich der bekanntesten der iri-
schen Erzählungen, Diarmaid und Gráinne, die erst sehr spät schriftlich fixiert
wurde, dass auch eine kontinentale Beeinflussung eben durch den Tristan nicht aus-
geschlossen werden könne (S. 56 f.; vgl. auch McCann 1995, S. 26 f.). Aufgrund der
Prominenz dieser irischen Erzählung innerhalb der Tristanforschung wird sie im Fol-
genden dennoch vorgestellt.

Diarmaid und Gráinne –Motivparallelen und die Frage der Abhängigkeit: Die
Erzählung stammt aus dem sogenannten Finnzyklus, dem Sagenkreis um König
Finn, in dem von Diarmaid und Gráinne berichtet wird (Nacherzählung des Finnzy-
klus mit Einführung bei Clarus 1991, S. 183–249). Inhaltlich geht die irische Sage
etwa auf das 10. Jahrhundert zurück, sie liegt aber vollständig erst in einer Hand-
schrift des 17. Jahrhunderts vor (vgl. Edel 2012, S. 146; Brockington 1996, S. 282,
sieht den frühesten Verweis auf die Sage bereits im 9. Jahrhundert). Die Erzählung
existiert in 24 unterschiedlichen Versionen (vgl. Ní Shéaghdha 1967, S. XIX). Im Fol-
genden eine knappe Inhaltsskizze (nach Ní Shéaghdha):

Der Sohn von König Finn, Oisín, reist zum König von Irland, um für seinen Vater um die iri-
sche Königstochter Gráinne zu werben. Gráinne willigt in die Werbung ein, weil sie glaubt,
der junge Königssohn selbst werbe um sie. Als sie herausfindet, dass sie einen alten Mann hei-
raten soll, beschließt die Königstochter, vor der Heirat zu fliehen. Bei einem Gastmahl setzt
Gráinne mittels eines Schlaftrunks fast die gesamte Festgemeinschaft außer Gefecht. Sie for-
dert Finns Sohn Oisín auf, mit ihr zu fliehen, was dieser jedoch ablehnt. Gráinne wendet sich
daraufhin Finns Gefolgsmann Diarmaid zu, der aber ebenfalls nicht gewillt ist, seinem Herrn
Finn untreu zu werden. Anschließend zwingt Gráinne ihn mit Hilfe eines Zaubers – mittel-
kymrisch geis – mit ihr in den Wald zu fliehen. Diarmaid jedoch bleibt König Finn, seinem Le-
hensherrn, treu und vollzieht den Beischlaf nicht. Als symbolischen Ausdruck seiner Gefolg-
schaftstreue hinterlässt Diarmaid jede Nacht für den König einen gebratenen Fisch bzw. ein
gebratenes Stück Fleisch, das nicht gekostet wurde, um Finn zu signalisieren, dass er den Bei-
schlaf mit dessen Verlobter nicht vollzogen hat.

Nach einer anderen Version (vgl. Huber 2013, S. 18) legt Diarmaid nachts ein Schwert zwi-
schen sich und Gráinne, eine weitere Fassung nennt Steine (Kühnel 1987, S. 237). Zeitweise
lebt das Paar in einer Höhle. Als eines Tages an Gráinnes Schenkel Wassertropfen empor sprit-
zen, beklagt sie, dass diese Tropfen tapferer seien als Diarmaid, worauf der Held den Beischlaf
mit ihr vollzieht. Nach einer langwierigen Verfolgung des Paares durch Finn kommt es zu Frie-
densverhandlungen. Der Streit wird beigelegt, Diarmaid und Gráinne heiraten, Finn bekommt
Gráinnes jüngere Schwester zur Frau. Bei einer Einladung Finns an den Hof des Protagonis-



Grundlagen
1

12

tenpaares bringt der rachsüchtige Finn Diarmaid dazu, eine seiner geis zu übertreten, wo-
durch Diarmaid zu Tode kommt. Die Handlung schließt damit, dass Gráinne Diarmaids Waf-
fen an ihre gemeinsamen Kinder verteilt, mit der Aufforderung, als Erwachsene den Tod des
Vaters zu rächen.

Es sind weitere unterschiedliche Schlüsse dieser Erzählung überliefert, die zum Bei-
spiel vom Liebestod Gráinnes berichten, von der Tötung Gráinnes durch Finn, von
der Heirat Gráinnes mit Finn, vom Krieg von Diarmaids Nachkommen gegen Finn
(vgl. Ní Shéaghdha 1967, S. XVII; XXIV–XXVI).

Die Parallelen des Tristanstoffs zu diesem altirischen Text sind einerseits nicht zu
übersehen (zur folgenden Aufzählung vgl. Haug 1990, S. 586 f.): Es gibt eine uner-
laubte Bindung; die Flucht des Liebespaares in den Wald findet sich bei Berol und
Eilhart (bei Gottfried wird daraus die paradiesische Minnegrotte); der zauberische
Zwang ist im Tristanstoff durch denMinnetrank repräsentiert; ein Dingsymbol für se-
xuelle Enthaltsamkeit kennt auch die Minnegrottenepisode (hier ist es ein Schwert);
das empor spritzendeWasser erinnert an das Motiv des ›kühnenWassers‹, das Isolde
Weißhand beim Ritt durch eine Furt zwischen die Schenkel spritzt und dabei mehr
wage als die Männerhand (zu diesem Motiv vgl. Edel 2012, S. 146). Sowohl im altiri-
schen Text als auch bei Eilhart leitet der Spott der Frau den Vollzug des Beischlafs
ein; das Ende Diarmaids durch Finns List und der anschließende Liebestod Gráinnes,
wie er in einigen Fassungen überliefert ist, lassen zumindest in einigen Bezügen an
den Liebestod der Protagonisten im Tristan denken. Andererseits gibt es zu Recht kri-
tische Stimmen, die argumentieren, dass es sich zum Beispiel beim ›kühnen Wasser‹
um freischwebende keltische Motive handle, ein Konnex mit dem Tristanstoff also
nicht unbedingt vorliegen müsse (vgl. Schröder 1961, S. 9 f.); Motivparallelen bedeu-
ten nicht automatisch Abhängigkeiten (vgl. McCann 1990, S. 20 f.). Neben Diarmaid
und Gráinne zog die Forschung eine weitere, ganz ähnliche Fluchterzählung zum
Vergleich mit dem Tristan heran, und zwar die Fluchterzählung von Derdriu und
Noisi (vgl. Kühnel 1987; Text ist abgedruckt bei Thurneysen 1921/2013, S. 322–334).

Tochmarc Ēmire: Neben ›immram‹ und ›aithed‹ wurde hinsichtlich des Tristan-
stoffs auf ein drittes Erzählschema keltischen Urspungs verwiesen, die Werbungs-
fahrt. Diese ist repräsentiert zum Beispiel in Tochmarc Ēmire, also das ›Werben um
Ēmer‹ (Inhalt bei Thurneysen, S. 377–395), einem Text wohl aus dem 12. Jahrhun-
dert, wobei eine Szene mit Vorbehalt in das 8. Jahrhundert datiert wurde (vgl.
McCann 1990, S. 21). Padel (1981, S. 54 f.) weist darauf hin, dass in Tochmarc Ēmire
der Name Drust als piktische Form für ›Tristan‹ genannt wird (›Pikten‹ ist eine römi-
sche Sammelbezeichnung für verschiedene Stämme mit (vor)keltischer Kultur jen-
seits der Nordgrenze der Provinz Britannia, das Siedlungsgebiet liegt in Schottland;
vgl. Todd 2000, Sp. 1006; Brandenstein 1941, Sp. 1198–1203).

Auch hinsichtlich Tochmarc Ēmire ist aufgrund der späteren Überlieferung eine
kontinentale Beeinflussung nicht auszuschließen (vgl. Padel 1981, S. 56; McCann
1995, S. 24 f.). Die Geschichte verläuft, knapp skizziert, wie folgt (nach Thurneysen
1921/2013, S. 377–395): Der Held befreit eine Prinzessin, die als Tribut drei Meerrie-
sen ausgeliefert werden soll. Er wird bei diesem Kampf verletzt und von dem Mäd-
chen gepflegt und verbunden. Später meldet sich eine Reihe von Betrügern zu Wort,
die sich der Tat rühmen und Anspruch auf die Prinzessin erheben. Man lässt darauf-
hin sämtliche Leute ins Bad steigen, und so wird der wahre Sieger an der verbunde-
nen Wunde erkannt (vgl. auch Bromwich 1953, S. 38 f.). Wenn man will, kann man
hier Tristans Drachenkampf und den betrügerischen Truchsess sowie die Badszene
(siehe Kap. 4.2.2) erkennen.



Stoff- undMotivgeschichte. Die keltische Erzähltradition
1.2

13

Wichtiger als die Frage danach, wer Geber oder Nehmer dieser Motivkomplexe
ist, ist die Feststellung, dass in Diarmaid und Gráinne eindeutig die gesellschaftliche
Ordnung siegt: Die Gefolgschaftstreue des Helden steht hier über dem Liebesbegeh-
ren. Bei Gottfried dagegen dominiert die durch den zauberischen Minnetrank ge-
wirkte Liebe zwischen Tristan und Isolde die triuwe-Verpflichtung gegenüber Marke.
Der triuwe-Konflikt wird bei Gottfried zwar von Tristan nach der Trankeinnahme the-
matisiert, doch setzt sich hier die Liebe, die als Passion verstanden wird, über alle
sozialen Bindungen hinweg. In den irischen Erzählungen ist es eindeutig die Frau,
die als Verführerin auftritt und den Mann in die Lage bringt, sich zwischen ihr und
seiner Lehenstreue entscheiden zu müssen. Doch der Mann ist hier standhaft, nur
der Spott der Frau – Stichwort ›kühnes Wasser‹ – bringt ihn dazu, die Lehenstreue zu
verraten. In der älteren Forschung wurde dies, die Sache durchaus treffend, folgen-
dermaßen kommentiert:

[...] Von einem Liebesideal ist nicht die Rede; wir stehn noch in der alten, heroischen Welt, in
der die Forderungen der männlichen Kriegerethik das Gemüt des Dichters bewegen: das liebe-
heischende Weib ist gewissermaßen das feindliche Prinzip, gegen das der Held vergeblich an-
kämpft; nicht die Liebe, der Mann ist Ideal und Problem (Ranke 1925, S. 6).

Keltische Namen und Schauplätze im Tristan: Als Argumentationsbasis für den kel-
tischen Ursprung des Tristanstoffes zog man auch die Namen der Protagonisten he-
ran, die die räumliche Anbindung des Stoffes belegen sollten. Der Name Tristan ist als
Drustan für einen piktischen König aus dem 8. Jahrhundert belegt (vgl. Zimmer 1891,
S. 67). Ein Drustanus erscheint auf einem südcornischen Gedenkstein des 6. Jahrhun-
derts; in den FormenDrest undDrestan, walisisch dannDrystan, wurde der Name von
den Inselkelten als Personenname übernommen (vgl. Simek 2012, S. 90). König Marke
ist in der Historiographie des 9. Jahrhunderts als König Marcus von Cornwall für das
6. Jahrhundert bezeugt (vgl. Schoepperle II 1963, S. 271; Hertz 1904, S. 494). Der kel-
tische Name bedeutet wohl ursprünglich ›Pferd‹; in keltischen Erzählungen hat Marke
Pferdeohren (vgl. Newstead 1959, S. 127 f.), auch bei Berol hat Marke Pferdeohren
(Berol, V. 1334). Der Name Isolde ist keltisch als Eselt im 6. Jahrhundert belegt; ob sich
dahinter dann ein germanischer Frauenname Ethylda oder Ishild und vielleicht auch
eine geschichtliche Gestalt verbirgt, kann nicht sicher beantwortet werden (vgl.
Schoepperle II 1963, S. 268). Es gibt einen Beleg zu ›hryt eselt‹ als ›Isoldes Furt‹ in ang-
losächsischen Grenzbeschreibungen von 967 (vgl. Padel 1981, S. 65–67; Lühr 1999,
S. 146–148). Zudem ist »Trystan’s name [...] found in place-names inWales and Corn-
wall« (Bartrum 1993, S. 621; dort auch die Nachweise für die Ortsnamen).

Auch die Schauplätze sind für die Frage der Stoffherkunft von Interesse. Der ge-
samte Handlungsraum des Tristan ist keltisch: Irland als die Heimat Isoldes und Mo-
rolds, Cornwall als das Reich Markes und die Bretagne als Tristans Heimat. Einige
Forscher sprechen vorsichtig von einemmöglichen cornischen Ursprung des Tristan,
wobei sie sich hier vor allem auf die Namen beziehen (vgl. Padel 1981; Lühr 1999,
S. 144–146). Andere Forscher vermuten eine piktische Herkunft des Tristanstoffes in
Nordschottland oder eine kymrische in Wales (zu diesem Sachverhalt vgl. Lühr
1999, S. 142 f.). In jedem Fall spielen halbhistorische und regionalmythische Ele-
mente eine Rolle.

Wenn auch der Rekurs auf altirische Erzählungen als unmittelbare Vergleichsba-
sis oder gar ›Vorstufen‹ zum Tristan im Einzelfall kritisch zu sehen ist, ist doch der
keltische Hintergrund des Tristanstoffes unstrittig. Dreiecksgeschichten erscheinen
in der irischen Literatur in vielen Variationen:



Grundlagen
1

14

Die Problematik einer Frau zwischen zwei Männern verschiedenen Alters macht sie zu einem
Vorläufer des festländischen Tristanromans. In den irischen Erzählungen liegt jedoch die Ini-
tiative bei der Frau, die die Liebeszweisamkeit fern vom Hof als Beglückung erfährt, während
ihr Geliebter unter der Trennung von seinen Gefährten leidet (Edel 2012, S. 144).

Entwicklungsstufen des Tristanstoffes? ›Ur-Tristan‹ und ›Estoire‹: Vor allem die äl-
tere Forschung bemühte sich, verschiedene Entwicklungsstufen von irischem Erzähl-
gut bis zu den bekannten schriftlichen Fassungen des Tristan zu rekonstruieren; es
war die Rede von einem ›Ur-Tristan‹. Beweisen lässt sich eine solche stufenweise Ent-
wicklung selbstverständlich nicht, sie ist spekulativ. Ranke (1925) sprach von drei
Hauptetappen: (1) Nicht erhaltene keltische Urschicht; (2) Nicht erhaltenes Epos;
(3) Sogenannte Estoire, nicht erhalten. Während heute von den ersten zwei Stufen
nicht mehr die Rede ist, ist die Estoire, die um 1150 entstanden sein soll (vgl. Keck
1998, S. 48), weiterhin im Blickfeld der Forschung (für Berthelot/Buschinger/Spie-
wok 1994, S. XIX, etwa ist die Annahme einer solchen ›Urfassung‹ unzweifelhaft: »Es
gilt als sicher, daß Thomas ebenso wie der etwa gleichzeitig dichtende Berol [...] und
der mittelhochdeutsche Versroman des Eilhart von Oberg [...] auf eine altfranzösi-
sche romaneske Urfassung zurückgeht, die sogenannte Estoire«). Die »Annahme ei-
ner einzigen und bereits schriftlichen Quelle der späteren Tristanüberlieferung hat
die Forschungen zur Stoffgeschichte lange beschäftigt« (Keck 1998, S. 47), wobei die
vermutete Vorlage eben als Estoire bezeichnet wird. Die Forschung stützt sich dabei
auf eine Angabe bei Berol: Ne, si conme l’estoire dit / L[a] ou Berox le vit escrit (V.
1789 f.). »›L’estoire‹, hier näherhin als ›escrit‹ charakterisiert, dient dabei offenbar als
gemeinsame Bezeichnung für die Vorlage, den Stoff und die Erzählung« (Keck 1998,
S. 47). Doch ob Berols estoire wirklich als Beleg für eine verlorene schriftliche Fas-
sung gelesen werden darf, ist keineswegs sicher (vgl. Krohn 2005, S. 43).

Orientalisches Erzählgut: Die Forschung hat auch orientalisches Erzählgut aus-
machen wollen, nämlich zum einen das persische Epos vonWîs und Râmîn (Inhalts-
angabe in der Nacherzählung einer georgischen Fassung von Neukomm/Tschenkéli,
eine englische Übersetzung des georgischen Textes liegt von Wardrop 1914 vor; eine
kurze Inhaltsangabe auch bei Hartmann 1999, S. 115–123). Haug (1990, S. 591–593)
sieht zahlreiche Ähnlichkeiten zwischen dem genannten persischen Epos und dem
Tristanstoff, doch betrifft das bei genauerem Blick eher partikulare narrative Versatz-
stücke, denn Ausgangskonstellation und Handlungszusammenhänge des persischen
Texts sind anders situiert. Haugs Einschätzung ist also kritisch zu bewerten (vgl. Ku-
nitzsch 1980; Hartmann 1999). Tatsächlich verhandelt die orientalische Erzählung
allgemein weltliterarische Motive, von denen sich keine direkten Abhängigkeiten
zum Tristan ableiten lassen. Auf einen weiteren orientalischen Erzählstoff als mögli-
chen Zulieferer insbesondere für die Isolde Weißhand-Episode wies Schröder (1961,
S. 29–31; ähnlich McCann 1995, S. 12). Dieser Text erzählt die Geschichte von der
Liebe des arabischen Dichters Kais ibn Doreidsch (vgl. auch Singer 1935) zu zwei
Frauen gleichen Namens. Doch auch hier scheint die Vergleichsbasis ausgesprochen
dünn.

Insgesamt lässt sich festhalten, dass der keltische Ursprung des Tristanstoffes
Konsens der Forschung ist. In den Stoff eingeflossen sind jedoch auch international
verbreitete Motive; es gibt Elemente aus der antiken Sage bzw. dem spätantiken Ro-
man und möglicherweise auch aus orientalischen Quellen. Die Stoffgeschichte des
Tristan bildet ein extrem verdichtetes System von Motiven und narrativen Baustei-
nen, deren spätere Segmentierung in einzelne Bestandteile und Überlieferungs-
stränge kaum möglich ist (vgl. Stein 2001, S. 17).



Werwar Gottfried? Datierung undÜberlieferung des Tristan
1.3

15

1.3 |Wer war Gottfried? Datierung und Überlieferung
des Tristan

Gottfried von Straßburg schrieb den mittelhochdeutschen Tristan, der 19548 Verse
umfasst. Der historische Gottfried bleibt weitgehend im Dunkeln; man weiß nur das,
was imTristan gesagtwird undwas andere Dichter äußern (vgl. Kuhn 1981, Sp. 153 f.;
Bunte 2014, S. 35 f.). Der Versuch, Gottfrieds Leben von der Geschichte Straßburgs
her zu erhellen bzw. Gottfried dem Kreis eines Straßburger Stadtbürgertums zuzu-
ordnen, kommt über den Status einer Hypothese nicht hinaus (vgl. Stein 2001,
S. 166). Ulrich von Türheim lobt Gottfried und bezeichnet ihn alsmeister. Allgemein
bezeichnet der Titel meister jemanden, der eine klerikal gelehrte Ausbildung hat
(vgl. Huber 2013, S. 29). Hier jedoch bezieht sichmeister vor allem auf Gottfrieds sti-
listische Meisterschaft in der Dichtkunst (vgl. Stein 2001, S. 166; Bunte 2014, S. 37):

Uns ist ein schade groz geschehen,
des mac diz mere ze schaden jehen,
wan ez beliben ist in not,
sit meister Gotfried ist dot,
der diz buches begunde.
er hat siner tage stunde
mit kunste erzeiget wol daran.

er was ein kunstricher man:
uns zeiget sin getihte
vil kunstliche geschihte,
ez ist eben unde ganz,
kein getihte an spruhhen ist so glanz,
daz ez von kunste ge der vur,
der ez wiget mit wiser kur.

(Ulrich, V. 1–14)

Die Bezeichnung meister, die ebenso Heinrich von Freiberg benützt (V. 15), belegt
zudem, dass Gottfried vermutlich nicht dem Adel angehörte, entsprechend erscheint
nirgends das Adelsprädikat her bzw. herre in Bezug auf Gottfried (vgl. Huber 2013,
S. 29).

In der Großen Heidelberger Liederhandschrift, auch Codex Manesse genannt, gibt
es eine Illustration, die Gottfried mit fünf Gefährten zeigt (siehe S.16). Das Autorbild
ist in seiner Deutung umstritten. Exemplarisch sei auf Tomasek (2007) verwiesen,
der hier einen »Kreis von Literaturexperten« vermutet, der »gemäß der Gestik der Fi-
guren in Gottfried seinen Mittelpunkt sieht« (S. 20). Das Autorbild dieser Lieder-
handschrift zeige so eine »bildliche Entsprechung zu der seit Rudolf von Ems herr-
schenden Sicht Gottfrieds als eines in der literarischen Szene anerkannten exzeptio-
nellenmeisters« (ebd. S. 24).

Was hat Gottfried geschrieben? Wirklich gesichert ist nur der Tristan. Allerdings
führt Rudolf von Ems in seinem Alexander Gottfried auch als Sangspruchdichter an
mit zwei Sangspruchstrophen über das ›Gläserne Glück‹ und ›Mein und Dein‹; diese
wurden als noch am »ehesten authentisch« (Huber 2013, S. 29) bewertet. Die Lied-
zuschreibungen der Minnesanghandschriften gelten dagegen zu Recht als »unecht
und spät« (Kuhn 1981, Sp. 156).

Datierungsversuche – Literaturexkurs: Die Entstehungszeit von Gottfrieds Tris-
tan kann nur ungefähr erschlossen werden. Man spricht von relativer Chronologie
im Unterschied zu absoluter Chronologie; relative Chronologie bedeutet, dass die
Datierung in Relation zu anderen Texten, deren Datierung als gesicherter gilt,
erschlossen wird. Einen wichtigen Hinweis für die Datierung liefert der Literatur-
exkurs (V. 4589–4823) – auch als ›Dichterschau‹ oder ›Dichterrevue‹ bezeichnet –
der als »Beginn einer zeitgenössischen deutschen Literaturkritik« (Krohn 2005,
S. 90) gesehen wird. Gottfrieds Literaturexkurs nennt eine Auswahl prominenter
Dichterkollegen und folgt dabei zeitgenössischen Bewertungskategorien bzw. poeti-
schen Idealen (vgl. Brinker-von der Heyde 1999, S. 447, 454; Dilg 1978, S. 275 f.;



Grundlagen
1

16

Winkelmann 1975, S. 92 f.). Hartmann von Aue zum Beispiel, der gegen Ende des
12. Jahrhunderts schrieb, erscheint als poeta laureatus und scheint zu Gottfrieds Zeit
noch gelebt zu haben:

Hartman der Ouwaere,
âhî, wie der diu maere
beide ûzen unde innen
mit worten und mit sinnen
durchverwet und durchzieret!

wie er mit rede figieret
der âventiure meine!
wie lûter und wie reine
sîniu cristallînen wortelîn
beidiu sint und iemer müezen sîn!

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4621–4630)

Von Heinrich von Veldeke, der ebenfalls sehr gelobt und als Begründer einer deutsch-
sprachigen Literatur gefeiert wird (er inpfete daz êrste rîs / in tiutischer zungen; zu
dieser Baummetapher detailliert Winkelmann 1975) und seinen Eneasroman wohl
spätestens 1190 beendete, wird in der Vergangenheit gesprochen (vgl. Huber 2013,
S. 29):

Abb. 7 Das Autorbild Gott-
frieds im CodexManesse
(Heidelberg, Universitäts-
bibliothek, Cod. Pal. germ.
848, fol. 364r)



Werwar Gottfried? Datierung undÜberlieferung des Tristan
1.3

17

von Veldeken Heinrîch
der sprach ûz vollen sinnen.
wie wol sang er von minnen!
wie schône er sînen sin besneit!
ich waene, er sîne wîsheit
ûz Pegases urspringe nam,
von dem diu wîsheit elliu kam.

ine hân sîn selbe niht gesehen;
nu hoere ich aber die besten jehen
die, die bî sînen jâren
und sît her meister wâren,
die selben gebent im einen prîs:
er inpfete daz êrste rîs
in tiutischer zungen.

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4726–4739)

Der Erzähler im Tristan geht auch auf lyrische Dichter ein; der Minnesänger Reinmar
von Hagenau scheint bereits verstorben zu sein:

»nu sprechet umb die nahtegalen!«
die sint ir dinges wol bereit
und kunnen alle ir senede leit
sô wol besingen unde besagen.
welhiu sol ir baniere tragen,

sît diu von Hagenouwe,
ir aller leitevrouwe
der werlde alsus geswigen ist,
diu aller doene houbetlist
versigelt in ir zungen truoc?

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4774–4783)

Walter von der Vogelweide wird als neuer Anführer der ›Nachtigallen‹ in der Lied-
kunst gepriesen (zu den ›Nachtigallen‹ als zoologische Metapher für die Lyriker vgl.
Wyss 2002, S. 327–338; zur ›Führungsrolle‹ vgl. Brinker-von der Heyde 1999,
S. 452 f.):

ich waene, ich sî wol vinde,
diu die baniere vüeren sol.
ir meisterinne kann ez wol,
diu von der Vogelweide.

hî wie diu über heide
mit hôher stimme schellet!
waz wunders sî stellet!
wie spaehe s’organieret!

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4798–4805)

Aus all dem ergeben sich vage Datierungshinweise. Reinmars dichterisches Schaffen
ist bis nach 1194 belegbar (vgl. Schweikle 1989, Sp. 1182), Walther von der Vogel-
weide schrieb etwa zwischen 1198 und 1230 (vgl. Schweikle 1994, S. 16–19). Heran-
gezogen wurde auch der Verweis auf einen Dichterkollegen, den der Erzähler im An-
schluss an den gelobten Hartmann von Aue schmäht:

swer nû des hasen geselle sî
und ûf der wortheide
hôchsprünge und wîtweide
mit bickelworten welle sîn
und ûf daz lôrschapelekîn
wân âne volge welle hân,
der lâze uns bî dem wâne stân.
[...]

vindaere wilder maere,
der maere wildenaere,
die mit den ketenen liegent
und stumpfe sinne triegent,
die golt von swachen sachen
den kinden kunnen machen
und ûz der bühsen giezen
stoubîne mergriezen [...]

(Literaturexkurs; Gottfried, V. 4638–4644; 4665–4672)

Dieser Dichter hüpfe laut Erzähler wie ein Hase auf der Wortheide umher mit hinge-
würfelten Worten, er sei ein Dichter ungezügelter Geschichten, ein kunstloser Jäger
von Erzählungen, und mache aus wertlosem Material Gold (zu hasen geselle und
den Lesarten von bickelworten vgl. Spitz 1995). Die Forschung hat diesen Dichter,
der namentlich nicht genannt wird, mehrheitlich als Wolfram von Eschenbach iden-
tifiziert (vgl. Klein 1988, S. 127 f.; Tomasek 2007, S. 145); jedoch setzte vor allem die
ältere Forschung zu stark auf eine personalisierte Dichterfehde zwischen Gottfried
und Wolfram (ausführlicher Forschungsüberblick und Kritik bei Tomasek 2007,



Grundlagen
1

18

S. 145–147). Wolframs Parzival ist im ersten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts entstan-
den, doch auch dieses Datum ist nur erschlossen (im Parzival gibt es eine Anspie-
lung auf ein historisches Ereignis, nämlich auf die Zerstörung der Erfurter Weingär-
ten, die 1203 erfolgte; vgl. Bumke 2004, S. 18). Als Argument für die Datierung des
Tristan wurde auch Rudolf von Ems herangezogen, dessen literarisches Schaffen
»von etwa 1220 bis in die Mitte der fünfziger Jahre [des 13. Jhs.] hinein belegt« ist
(Walliczek 1992, Sp. 324); Rudolf hat in seinem Alexander den wîsen Gotfrit von
Strâzburg (V. 3153 f.) als Dichter einer vortrefflichen Tristandichtung gerühmt (vgl.
Tomasek 2007, S. 17).

Aufgrund der genannten Überlegungen setzt man die Entstehungszeit des Tristan
auf einen Zeitraum um 1210 an; diese Datierung gilt als »weitgehend unstrittig« (ebd.
S. 25; Kuhn 1981, Sp. 155, nennt 1200 bis 1220).

Handschriftliche Überlieferung von Gottfrieds Tristan: Es existieren insgesamt
29 Textzeugnisse, davon elf vollständige Handschriften und 18 Fragmente (vgl. Haug
2011, S. 221). In der folgenden Übersicht sind die vollständigen Handschriften durch
Großbuchstaben, die Fragmente durch Kleinbuchstaben repräsentiert (zur folgenden
Auflistung vgl. Klein 2006, S. 215 f.; Tomasek 2007, S. 45; Haug 2011, S. 221–225):

1. Handschriften:
B: Köln, Hist. Archiv der Stadt, Cod.W 88*
E: Modena, Bibl. Estense,Ms. Est. 57
F: Florenz, Bibl. Nazionale Centrale, Ms. B. R. 226
H: Heidelberg, Universitätsbibl., Cpg 360
M: München, Staatsbibl., Cgm51
N: Berlin, Staatsbibl., mgq 284
O: Köln, Hist. Archiv der Stadt, Cod.W 87*
P: Berlin, Staatsbibl., mgf 640
R: Brüssel, Königl. Bibl., ms. 14697
*S: JohannGeorg Scherz, Straßburg [verschollen; Abschrift des 18. Jahrhun-

derts: Hamburg, Staats- undUniversitätsbibl., Cod. germ. 12]
W: Wien, Österr. Nationalbibl., Cod. 2707,3

2. Fragmente:
a: Innsbruck, Landesmuseum Ferdinandeum, Cod. FB 1519/III
b: Wien, Österr. Nationalbibl., Cod. 15340
e: Hamburg, Staats- undUniversitätsbibl., Cod. germ. 15, Fragm. 3

[verschollen]
e1: Hamburg, Staats- undUniversitätsbibl., Cod. germ. 15, Fragm. 3a
f: Köln, Hist. Archiv der Stadt, Hss.-Fragm. A 44
f1: Augsburg, Staats- und Stadtbibl., Fragm. germ. 31
ff: Frankfurt a.M., Stadt- undUniversitätsbibl., Fragm. germ. II 5 g:

Linz, Landesarchiv, Pa I/3b
h: Antiquariat L. Rosenthal, München [verschollen]
l: Berlin, Staatsbibl., mgf 923Nr. 5
m: Berlin, Staatsbibl., mgf 923Nr. 4
n: München, Staatsbibl., Cgm. 5249/75
ö: Augsburg, Universitätsbibl., Fragm. aus Cod. III.1.4o 8
q: Sammlung Eis, Heidelberg, Hs. 63
q1: Dillingen, Studienbibl., Hss.-Fragm. 25



Werwar Gottfried? Datierung undÜberlieferung des Tristan
1.3

19

r: Frankfurt a.M., Stadt- undUniversitätsbibl., Ms. germ. oct. 5
s: Straßburg, Universitätsbibl., ms. 2280
t: Tübingen, Universitätsbibl., Ms.Md 671
v: Würzburg, Universitätsbibl., M. p. misc. f. 35
w: Wien, Österr. Nationalbibl., Cod. 2707,1
z/z1: Zürich, Staatsarchiv, Cod. CVI 1/VI 6a

Illustriert sind die Handschriften M, B, R (München, Köln und Brüssel), wobei vor
allem der Cgm 51 mit seinen immerhin 15 nachträglich eingebundenen ganzseitigen
Bildblättern, die 118 Bildszenen übermitteln (drei Register je Bildseite) und Gott-
frieds und Ulrichs Text illustrieren, das Interesse der Forschung fand (vgl. Baisch
2013, S. 689, dort auch weiterführende Literaturhinweise; Faksimile-Ausgabe des
Cgm 51 von Montag/Gichtel 1979). Es handelt sich um lavierte Federzeichnungen
vor gedecktem Hintergrund (siehe beispielhaft die Szene, in der Tristan dem Drachen
die Zunge herausschneidet auf dem Cover dieses Buches). Die Illustrationen des
Cgm 51 repräsentieren (zusammen mit dem Cgm 19) einen neuen Typ von Bilder-
handschrift, wobei die »Form der blockartigen Zusammenfassung der Bilder [...] de-
ren Autonomie gegenüber dem Text« betont (Baisch 2013, S. 688). Die Bildstruktur
verfolgt gegenüber dem Text teilweise ein eigenes Programm (maßgeblich hierzu Ott
1993; vgl. auch Saurma-Jeltsch 1992, S. 124–128; Brüggen/Ziegeler 2012, S. 223 f.;
Falkenberg 1986, S. 157–182; zum Zusammenspiel von Text und Bild des Brüsseler
Tristan vgl. Zacke 2016).

Die weitaus meisten Textzeugen stammen aus dem 13. und 14. Jahrhundert. Die
Forschung hat eine »ausgeprägte Überlieferungsinsel« (Tomasek 2007, S. 49) anhand
der erhaltenen Textzeugnisse ausgemacht. Diese liegt »vom ausgehenden 13. bis ins
frühe 15. Jahrhundert im ostfränkisch-ostmitteldeutsch-böhmischen Raum« (ebd.
S. 50). In den Buchdruck schaffte es Gottfrieds Text nicht. Es existiert also insgesamt
eine relative hohe Zahl an Textzeugen, die allerdings hinter dem Parzival und dem
Willehalm Wolframs von Eschenbach mit etwa 80 bzw. 70 Textzeugen weit zurück-
bleibt. Sicherlich weist auf der einen Seite eine hohe Zahl an Textzeugen auf die Be-
liebtheit eines Textes hin, andererseits ist aber eine dürftige Überlieferung nicht der
letzte Beweis dafür, dass ein Text nicht rezipiert wurde. Einen prominenten Fall liefert
hier Hartmanns von Aue Erec, der wohl sehr bekannt war, aber nur in einer einzigen
Handschrift des frühen 16. Jahrhunderts, dem Ambraser Heldenbuch, weitgehend
vollständig überliefert ist. Der Überlieferungsbefund hat immer etwas Zufälliges an
sich, weil es sich nicht abschätzen lässt, wie viele Handschriften in Kriegswirren etc.
zerstört wurden oder als Makulatur endeten, weil sie als nicht mehr zeitgemäß galten.

Stemma der Gottfried-Handschriften: Vor allem die ältere Forschung hat sich in-
tensiv mit der Frage beschäftigt, wie die einzelnen Handschriften zusammenhängen.
Die Textkritik, wie sie Karl Lachmann (1793–1851) für die Germanistik begründete,
»setzt sich die Herstellung eines demOriginal möglichst nahekommenden Textes zum
Ziel. Ihre Aufgabe ist die Rekonstruktion des Archetypus. Das ist diejenige Fassung ei-
nes Textes, die als Ausgangspunkt der gesamten Überlieferung gelten muß, aber nicht
mit dem Original identisch ist« (Weddige 2014, S. 32). Ranke (1917, S. 157–278; 381–
438) legte ein Stemma mit zwei Hauptästen vor. Unter ›Stemma‹ versteht man eine
graphische Gliederung einzelner Handschriften eines Textes unter Berücksichtigung
von Entstehungszeit und Abhängigkeit der Handschriften untereinander. Der Arche-
typus Z wird durch X und Y repräsentiert; X besteht aus älteren Textzeugen, der Y-Ast



Grundlagen
1

20

ist durch jüngere Texte vertreten (vgl. Bennewitz 2002, S. 9–23). Die neuere Forschung
(Wetzel 1992) ergänzte dieses Stemma durch einen dritten Ast, XY (s. Abb.8).

1.4 | Gottfrieds Tristan: ein Fragment?

Gottfrieds Tristan ist mit höchster Wahrscheinlichkeit ein Fragment, wenn auch der
Text nicht mitten in einer Handlungssequenz abbricht. Doch endet er relativ abrupt
mit dem Rechtfertigungsmonolog des Protagonisten: Es sind also wesentliche Teile
der Stofftradition wie etwa die Hochzeit mit Isolde Weißhand, die Rückkehraben-
teuer zur irischen Isolde und beider Tod nicht vorhanden; ein Epilog fehlt, das Ini-
tialen-Kryptogramm bricht ab, und Ulrich von Türheim, der den Torso Gottfrieds
fortsetzte, spricht davon, dass Gottfried vor der Zeit starb, so daz er diz buch niht
volle sprach (V. 18). Die konkurrierende und teilweise spekulative Forschungsdiskus-
sion kreist vor allem um die Frage, ob ein bewusster Abbruch des Texts vorliegt
(etwa weil Gottfried an seinem radikalen Minnekonzept, das sich von den Vorläufern
absetzt, scheiterte und keinen anderen Ausweg hatte) oder ihn doch der Tod an einer
Fertigstellung hinderte (Forschungsdiskussion bei Haug 2011, S. 743–751).

Nicht erhaltene Originalhandschrift Gottfrieds

X

Z
Y*XY

H

E N

B

O P

*OP
?

?

F N
R

*RS

*S

W

M

*BE

*F

a

h

b

*EB
e1/e

g n

q1/q

vw

s

*NRS

t

be

f1/fm

l r o

z/z1

*n

Abb. 8 Stemma der Handschriften von Gottfrieds Tristan (modifiziert nachWetzel 1992, S. 403;
die Buchstaben bezeichnen die Handschriften bzw. Fragmente, siehe oben)



Gottfrieds Tristan: ein Fragment?
1.4

21

Fazit: Der Tristan ist in unterschiedlichen Versionen verbreitet. Die wichtigsten Fas-
sungen des Hochmittelalters stammen von Berol, Eilhart, Thomas und Gottfried von
Straßburg. Die beiden letzteren liefern eine höfische Fassung, die sich vor allem in
einer positiven Bewertung der passionierten Liebe zwischen Tristan und Isolde aus-
zeichnet. Der keltische Ursprung des Stoffes ist Konsens der Forschung. Dreiecksge-
schichten bzw. der Liebe-Loyalitäts-Konflikt kommen in der altirischen Literatur in
vielen Variationen vor. Konstitutiv für den Tristanstoff sind die altirischen Erzähl-
schemata ›immram‹ und ›aithed‹, also Meer- bzw. Heilfahrt und Fluchterzählung.
Insgesamt jedoch bildet die Stoffgeschichte des Tristan ein extrem verdichtetes Sys-
tem von international verbreiteten Motiven und narrativen Bausteinen.

Über Gottfried von Straßburg ist trotz aller Spekulationen nichts Sicheres be-
kannt. Er schrieb wohl um 1210 den Tristan, der trotz seiner nahezu 20000 Verse mit
sehr großer Wahrscheinlichkeit ein Fragment ist. Der Text ist in 29 Textzeugen vom
13. bis zum 15. Jahrhundert, elf Handschriften und 18 Fragmenten, überliefert. Die
Fortsetzer Ulrich und Heinrich bezeichnen Gottfried als meister – dies bezieht sich
auf dessen stilistische Meisterschaft in der Dichtkunst –, sehr wahrscheinlich ge-
hörte er nicht dem Adel an. Der Codex Manesse übermittelt ein Autorbild von Gott-
fried von Straßburg, das die Wertschätzung durch seine Zeitgenossen dokumentiert.



2

22

2 Der Prolog

Der Prolog ist in keiner früheren Tristanversion vorgegeben, er ist die alleinige Schöp-
fung Gottfrieds (vgl. Krohn 2006, S. 62). Hauptthema ist die Konzeption eines idealen
Rezipientenkreises der edelen herzen. Diese zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht
nur die Freuden der Liebe, sondern auch das zugehörige Leid annehmen. Der Prolog
formuliert ein ethisches Programm und etabliert dabei eine »Kommunikationsge-
meinschaft von Autor/Erzähler, sprachlichem Text und Rezipienten« (Haupt 2004,
S. 164). Auffallend ist die ausgesprochen kunstvolle formale Stilisierung, die Strophen
sind mit einer Fülle von Klangresponsionen durchwoben (vgl. Huber 2013, S. 40).

2.1 | Das Programmder edelen herzen

Der formale Prologaufbau: Der Prolog umfasst die Verse 1–244 und lässt sich in ei-
nen strophischen und in einen stichischen Teil (von griech. ›stichos‹ = Vers) glie-
dern. Diese formale Aufteilung markiert inhaltliche Zäsuren. Der strophische Teil
geht von V. 1–44 und von V. 233–244, dabei bilden je vier Verse eine Strophe mit zwei
Reimwörtern. Diese Einteilung ist nicht unumstritten, manche Forscher sehen den
strophischen Teil schon mit V. 40 beendet (zum Beispiel Dilg 1977; Mazzadi 2000,
S. 49 f.). Der stichische Teil umfasst die V. 45–232.

Die Aufgaben eines Prologs im Allgemeinen (vgl. zum Folgenden Brinkmann 1964,
S. 80–86) finden sich zuerst in den antiken Rhetoriken. Der Prolog, auch ›prooe-
mium‹, ›exordium‹ oder ›principium‹ genannt, ist in der antiken Redekunst der Be-
ginn einer Rede. Die rhetorischen Prinzipien des Prologs haben sich imWesentlichen
in der Beschäftigung mit der Gerichtsrede entwickelt; Anwalt bzw. Verfasser tragen
einen bestimmten Gegenstand vor und vertreten eine bestimmte Sache, für die die
Hörer oder Leser aufnahmebereit gemacht werden sollen. Das muss zweckmäßiger-
weise vor der ›Verhandlung‹ der Angelegenheit bzw. des Themas geschehen (vgl. Eif-
ler 1975, S. 359). Es ist Aufgabe des Prologs, den Zuhörer ›benevolum‹, ›attentum‹
und ›docilem‹, das heißt wohlwollend, aufmerksam und aufgeschlossen, zu stimmen.
Ist der Gegenstand problematisch oder gar moralisch heikel, ist er eine ›causa turpis‹
wie etwa die Ehebruchsgeschichte im Tristan, so muss es erst recht darum gehen,
Sympathie und Aufgeschlossenheit gegenüber dieser Angelegenheit zu entwickeln.

Versform Verszahl Thema

Strophischer Teil I V. 1–44 Das Gute und die Kunst (list) benötigen êre unde lop

Stichischer Teil V. 45–232 edele herzen vs. ir aller werlde; die Bedeutung von Liebesge-
schichten für edle Liebende (Forderung nach poetischerVer-
gegenwärtigung)

Strophischer Teil II V. 233–244 Speisemetaphorik (Eucharistiebezug?); die Geschichte von
Tristan und Isolde als brôt für die Lebenden

Abb. 9 Formaler und inhaltlicher Aufbau des Prologs

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_2, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



23

Brinkmann (1964) nimmt (entsprechend der antiken Gerichtsrede) eine rheto-
risch motivierte Zweiteilung des Prologs vor: In das ›prooemium‹ (V. 1–120) und den
›prologus‹ (V. 121–244; vgl. ›prologus praeter rem‹ und ›prologus ante rem‹). Diese
Grenzziehung wurde allerdings auch kritisch, weil möglicherweise als zu willkür-
lich, gesehen (vgl. Jaffe 1978; Tomasek 2007, S. 125 f.). Spätere Untersuchungen ge-
hen von einer Dreiteilung aus und beziehen diese auf die Kryptogramminitialen
(siehe Kap. 2.2). Die zugehörige inhaltlich-thematische Gliederung bezieht sich da-
bei »auf den Bereich ›Ethik/Kunst‹ (1 ff.), auf Fragen der Rezeption von Liebesdich-
tung (45 ff.) und zuletzt auf den Tristanroman selbst (131 ff.)« (Tomasek 2007,
S. 127). Schlüsselbegriffe des Prologs sind die edelen herzen und die edelen sene-
daere; gemeint sind die ›edlen‹ Liebenden, die Freude und Leid in Liebesdingen an-
nehmen (mittelhochdeutsch sene meint das liebende Verlangen, den Liebes- bzw.
Sehnsuchtsschmerz; BMZ IIB, S. 249). Die Übersetzung von edel ist schwierig, ge-
meint ist so etwas wie ein ›innerer Adel‹, eine vornehm-edle Gesinnung.

Strophischer Teil I – Die Kunst benötigt êre unde lop: De Boor (1959, S. 48) und
die Forschung nach ihm teilte den ersten strophischen Teil des Prologs in zwei Zy-
klen ein. Der erste Zyklus umfasst die Strophen 1 bis 5 (V. 1–20), mit der sechsten
Strophe schließt sich der zweite Prologzyklus an.

Erster Prologzyklus: Dieser beginnt entsprechend der zeitgenössischen Prolog-
topik mit einer Exordialsentenz (vgl. Goller 2005, S. 69). Eine Sentenz ist ein ein-
prägsamer Sinn- oder Denkspruch; das ›exordium‹ ist die Einleitung, die das Publi-
kum zu Sympathie, Aufmerksamkeit und Aufgeschlossenheit bewegen soll. Hier
heißt es: Das Gute, das getan wird, muss gut aufgenommen werden, um wirksam
zu werden:

Gedaehte mans ze guote niht,
von dem der werlde guot geschiht,

sô waere ez allez alse niht,
swaz guotes in der werlde geschiht.

(Prolog: Gottfried, V. 1–4)

In der zweiten Strophe wird dieser Gedanke fortgeführt, aber »ins Negative gewandt«
(de Boor 1959, S. 49):

Der guote man swaz der in guot
und niwan der werlt ze guote tuot,

swer daz iht anders wan in guot
vernemen wil, der missetuot.

(Prolog: Gottfried, V. 5–8)

Das negative vernemen einer guten Tat wird also offen verurteilt (missetuon). Eifler
(1975) spricht bezüglich der beiden Strophen von »wertlogischen Sätzen von unein-
geschränkter Allgemeinheit« (S. 370), deren Gültigkeit außer Zweifel steht. Die dritte
Strophe wechselt mit ich hoere in die Ich-Rede. Es wird moniert, dass die Gesinnung,
Gutes nicht anzuerkennen, sondern herabzusetzen, weit verbreitet sei:

Ich hoere es velschen harte vil,
daz man doch gerne haben wil:

dâ ist des lützelen ze vil,
dâ wil man, des man niene wil.

(Prolog: Gottfried, V. 9–12)

In der vierten Strophe gibt es ein klares, aber noch allgemein gehaltenes Urteil: Es ge-
höre sich einfach, das zu loben, was man nötig hat.

Ez zimet dem man ze lobene wol,
des er iedoch bedürfen sol,

und lâze ez ime gevallen wol,
die wîle ez ime gevallen sol.

(Prolog: Gottfried, V. 13–16)

Das Programmder edelen herzen
2.1



Der Prolog
2

24

In der fünften Strophe wechselt der Erzähler in eine nahezu emphatische Redeweise.
Er preist denjenigen, der zwischen Gut und Schlecht abwägt und darüber hinaus
auch den Erzählenden und jeden anderen richtig beurteilen kann:

Tiure unde wert ist mir der man,
der guot und übel betrahten kan,

der mich und iegelîchen man
nâch sînem werde erkennen kan.

(Prolog: Gottfried, V. 17–20)

In diesem ersten Zyklus bezieht sich Gottfried also noch nicht auf Tristan und Isolde,
das Thema wird allgemein formuliert: Es geht um die Anerkennung des Guten und
desjenigen, der das Gute lobt (vgl. de Boor 1959, S. 51 f.; Brinkmann 1964, S. 86).

Zweiter Prologzyklus: Dieser beginnt mit der sechsten Strophe. Hier wird der ei-
gentliche Bezugspunkt, der bisher im Dunkeln blieb, offenbart: Es geht um die list.
Mittelhochdeutsch list bedeutet eigentlich ›Weisheit‹, ›Klugheit‹, aber auch ›Wissen-
schaft‹ und ›Kunst‹ (BMZ I, S. 1010; zur Übersetzung mit ›Kunst‹ vgl. Krohn 2005,
S. 22 f.; Haug 2011, S. 249). Wenn man die Kunst anerkennt, könne sie aufblühen;
»Kunst ist auf Ruhm aus« (Haug 2011, S. 249). Nur das Lob, die »wohlwollende Re-
zeption, erlaubt dem Dichter, seine künstlerischen Fähigkeiten so zu entfalten, dass
er eine würdige Stimme dermemoria wird« (Mazzadi 2000, S. 42):

Êre unde lop diu schepfent list,
dâ list ze lobe geschaffen ist:

swâ er mit lobe geblüemet ist,
dâ blüejet aller slahte list.

(Prolog: Gottfried, V. 21–24)

Die siebte Strophe bringt das Gegenteil: Wenn der Kunst weder Anerkennung noch
Ansehen, also weder lop noch êre, zuteil wird, dann geht sie zugrunde, sie sinkt in
die Unbeachtetheit (unruoche, V. 25) ab. In der achten Strophe wird eine Zeitklage
formuliert. Heute (= nu) wird vielfach falsch geurteilt, das Gute wird für schlecht
und das Minderwertige für gut gehalten (vgl. Eifler 1975, S. 382):

Ir ist sô vil, die des nu pflegent,
daz si daz guote z’übele wegent,

daz übel wider ze guote wegent:
die pflegent niht, si widerpflegent.

(Prolog: Gottfried, V. 29–32)

In der neunten Strophe ist das Thema der nît, die Missgunst. Kunst und Urteilsver-
mögen (cunst unde nâhe sehender sin, V. 33) passen an sich sehr gut zusammen,
wenn aber der nît hinzutritt, wird beides erstickt: er leschet kunst unde sin (V. 36).
Die Neidthematik allgemein ist »one of the most common motifs in medieval prolo-
gues« (Jaeger 1972, S. 12). Die zehnte Strophe beruft sich auf den bekannten Bibel-
vers, wonach der rechte Weg schmal und steinig ist, die zum Verderben führenden
Straßen dagegen breit (Mt. 7,13). Derjenige wird gelobt, der diesen Weg der tugent
geht (vgl. Mazzadi 2000, S. 46):

Hei tugent, wie smal sint dîne stege,
wie kumberlîch sint dîne wege!

die dîne stege, die dîne wege,
wol ime, der si wege unde stege!

(Prolog: Gottfried, V. 37–40)

Die elfte Strophe, die von einigen Forschern nicht zum strophischen Teil gerechnet,
sondern als ›transitio‹, als Überleitung, zum folgenden stichischen Teil gesehen wird
(so Mazzadi 2000, S. 49; vgl. auch Haupt 1977, S. 117), wechselt wieder zur Ich-
Rede; der Erzähler bekennt, gewerldet zu sein:



25

Trîbe ich die zît vergebene hin,
sô zîtic ich ze lebene bin,

sône var ich in der werlt sus hin
nicht sô gewerldet, alse ich bin.

(Prolog: Gottfried, V. 41–44)

Der Begriff gewerldet ist eine Neubildung Gottfrieds und fand in der Forschung Be-
achtung, weil werlt in dem folgenden paargereimten Abschnitt zum Leitwort und
zum Gegenbegriff der edelen herzen wird. Nach Jackson (1971) bedeutet gewerldet
hier lediglich »experienced in the ways of the world« (S. 52); Young (1998, S. 201)
sieht in der Verwendung des Begriffs ein Indiz dafür, dass sich der Erzähler zu ir aller
werlde zugehörig sieht, kontrastiv zu den edelen herzen; nach Mazzadi (2000, S. 66),
die sich dabei auf die Verse 47 f. bezieht, gehört der Erzähler dagegen durchaus zur
Welt der edelen herzen.

Das Thema des zweiten Zyklus ist folgendes: Die Kunst benötigt êre unde lop, also
öffentliche Anerkennung, um gedeihen zu können. Nur das »›Gedenken‹, dessen
spezifisch ästhetischer Modus die Rezeption durch êre und lop ist, verschafft der
Kunst ihre Geltung, indem es sie vor dem Vergessen bewahrt« (Kellner 1999, S. 490).
Dagegen wird der Kunst Schaden zugefügt, wenn kein Lob erfolgt und wenn die
Missgunst Kunst und Urteilsvermögen erstickt. Dieser Gedanke ist nicht neu. Die
Idee einer Abhängigkeit der Kunst von einer guten Aufnahme durch die Rezipienten
entspricht antiken Vorstellungen, die in mittelalterlichen Lehrbüchern übermittelt
wurden (vgl. Krohn 2005, S. 22 f., der dabei auf Ciceros Tusculanae Disputationes
verweist; ähnlich Haug 2011, S. 249 f.).

Beide Prologzyklen sind thematisch eng aufeinander bezogen: Das Gute und die
Kunst bedürfen der Anerkennung, um bestehen zu können, doch die Vielzahl der
Menschen vermag beides nicht zu erkennen und richtig einzuschätzen. Eifler
(1975, S. 366) sieht die Rezipientenbeeinflussung im Zentrum: Wenn im Prolog der-
jenige gepriesen wird, der das Gute und die Kunst hochschätzt, so werde der Rezi-
pient dazu motiviert, sich selbst in diese Reihe der ›Sehenden‹, die über tugent ver-
fügen, einzugliedern, weil sie den schmalen Weg der Vollkommenheit gehen. Da-
mit wird der Rezipient auf das heikle Thema einer Ehebruchsgeschichte positiv ein-
gestimmt. Eifler sieht dies als »raffinierte Persuasionsstrategie« (S. 388), um das
Publikum für seine Geschichte zu gewinnen; der rhetorische Aufwand diene dazu,
einer zweifelhaften Geschichte, einer ›causa turpis‹, moralischen Kredit zu ver-
schaffen.

Stichischer Teil – die edelen herzen: Im stichischen Teil, der etwa 200 Verse um-
fasst, werden die Rezipienten positiv auf das Ehebruchspaar Tristan und Isolde ein-
gestimmt. Von zentraler Bedeutung ist das Programmwort der edelen herzen. Diese
erscheinen in den 244 Versen des Prologs fünfmal, sechsmal in der Vorgeschichte,
noch siebenmal dann in der Hauptgeschichte (vgl. Keck 1998, S. 192). Auffallend ist,
dass alle Belege bis auf einen in der ersten Hälfte stehen (vgl. Jauch 1951, S. 169 f.,
dort auch alle Nachweise), nach dem Minnetrank erscheint der Begriff kaum mehr
(vgl. Linden 2009, S. 130; die letzten Belege finden sich V. 8127 und V. 11910). Das
mag damit zusammenhängen, dass Tristan und Isolde in der Akzeptanz des todbrin-
genden Zaubertranks die edelen herzen ideal verkörpern. Dass Tristan und Isolde be-
reits im Prolog genannt werden (V. 130), wurde in der Forschung unterschiedlich dis-
kutiert. Bedeutet es, dass Tristan und Isolde bereits im Prolog zu diesen edelen her-
zen gerechnet werden? Während Brinkmann (1964, S. 88) dies bejaht, formuliert
etwa Jauch (1951, S. 171) Kritik an der Identifikation des Protagonistenpaares mit
den edelen herzen an dieser Stelle.

Das Programmder edelen herzen
2.1



Der Prolog
2

26

Erzählchronologisch-thematische Gliederung des stichischen Prologs:
1. Zunächst identifiziert sich der Erzähler mit einer elitären Rezipientengruppe, den

edelen herzen (vgl. Keck 1998, S. 192):

Ich hân mir eine unmüezekeit
der werlt ze liebe vür geleit
und edelen herzen z’einer hage,

den herzen, den ich herze trage,
der werlde, in die mîn herze siht.

(Prolog: Gottfried, V. 45–49)

Für diese edelen herzen schlägt das Herz des Erzählers, er widmet sich der werlde,
in die mîn herze siht (vgl. hierzu auch Young 1998, S. 198). Die Fokussierung auf
das Wort ›Herz‹ ist überdeutlich; in fünf Versen wird fünfmal das Herz genannt.
Die Bedeutung von mittelhochdeutsch herze reicht sehr viel weiter als das neu-
hochdeutsche Wort; es bezeichnet den eigentlichen Personenkern, sowohl die af-
fektiven wie die intelligiblen Kräfte, das Gefühl und den Verstand.

2. Die Gruppe der edelen herzenwird »durch die Bereitschaft, Schmerzen im Namen
der Liebe hinzunehmen« definiert, eine Welt der bloßen Freude wird abgelehnt
(Keck 1998, S. 194; vgl. auch Haupt 1977, S. 118):

ine meine ir aller werlde niht
als die, von der ich hoere sagen,
diu keine swaere enmüge getragen
und niwan in vröuden welle sweben.
die lâze ouch got mit vröuden leben!
Der werlde und diseme lebene
enkumt mîn rede niht ebene.
ir leben und mînez zweient sich.
ein ander werlt die meine ich,

diu samet in eime herzen treit
ir süeze sûr, ir liebez leit,
ir herzeliep, ir senede nôt,
ir liebez leben, ir leiden tôt,
ir lieben tôt, ir leidez leben.
dem lebene sî mîn leben ergeben,
der werlt wil ich gewerldet wesen,
mit ir verderben oder genesen.

(Prolog: Gottfried, V. 50–66)

Deutlich sind die edelen herzen von ir aller werlde geschieden, was so etwas wie
die ›gewöhnlichen‹ Menschen meint; diese könnten eben kein Leid ertragen und
wollten immer nur in Freude leben. Die Rezipienten werden auf die elitäre Gruppe
der edelen herzen eingeschworen. Diese zeichnen sich dadurch aus, dass sie her-
zeliep und senede nôt kennen. Ein solches Leben, das Liebe und Leid annimmt,
will auch der Erzähler; unter solchen edelen herzen will er entweder selig leben
oder mit ihnen zugrunde gehen. Haug (2011) sieht »die beiden Größen ›edele her-
zen‹ und ›Gottfrieds Publikum‹ nahezu deckungsgleich« (S. 254), weil im Blick-
winkel rhetorischer Prologstrategie betrachtet, sich »kaum ein Rezipient der insi-
nuatorischen Vorgehensweise des Sprechers entzogen haben« dürfte (ebd.).

3. Nur dieser Gruppe der edelen herzen legt der Erzähler seine Dichtung ze kurzewîle
vor (V. 72). Die Dichtung sei gut gegen ir nâhe gênde swaere (V. 74), gegen alle
herzesorgen (V. 80), die Qual (nôt, V. 76) könne so etwas gemindert werden.Wenn
Liebesqual auf müezekeit, auf Müßiggang (V. 85), trifft, so würde sie sich ver-
schlimmern; jeder, der Liebesqualen leidet, solle nach bedachter Ablenkung su-
chen, das würde ihm gut tun. Doch der Erzähler warnt davor, eine Zerstreuung zu
suchen, die reiner liebe missezeme (V. 96), also nicht zu ihr passen würde (vgl.
hierzu Krohn 2006, S. 66).

4. Wenn der inneclîche minnen muot, die echte Liebe, in Sehnsuchtsschmerzen
brenne, dann empfinde sie nur umso glühender. Dieser Schmerz sei ein freuden-
reicher und der Kummer tuot sô herzewol. Kein edelez herzewolle deshalb auf Lie-
besgeschichten (senediu maere) verzichten. Die Vokabel sene als liebendes Ver-



27

langen, Liebes- bzw. Sehnsuchtsschmerz, ist »besonders geeignet, die Paradoxie
unglücklicher Liebe zu erfassen und mit positiven Wertvorstellungen ambivalent
anzureichern« (Huber 2002, S. 349). Programmatisch heißt es: Der vornehm-edle
Liebende schätzt Liebesgeschichten:

der inneclîche minnen muot,
sô der in sîner senegluot
ie mêre und mêre brinnet,
sô er ie sêrer minnet.
diz leit ist liebes alse vol,
daz übel daz tuot sô herzewol,

daz es kein edele herze enbirt,
sît ez hie von geherzet wirt.
ich weiz ez wârez alse den tôt
und erkenne ez bî der selben nôt:
der edele senedaere
der minnet senediu maere.

(Prolog: Gottfried, V. 111–122)

Dies sei ›todsicher‹ (ich weiz ez wârez alse den tôt); der Erzähler betont sogar, dass
er das aus eigener leidvoller Erfahrung wisse. Der Erzähler zählt sich so selbst zu
den edelen senedaeren (so Keck 1998, S. 188). Für Haug (2012) ist der Terminus
›edele senedaere‹ »wegen der Nachbarstellung zum edelen herzen (v. 117) mit die-
sem gleichzusetzen oder präzisiert dieses« (S. 258).

5. Eine solche Liebesgeschichte von edelen sendaeren soll in der Folge erzählt wer-
den, die Geschichte nämlich von Tristan und Isolde:

[...]
von diu swer seneder maere ger,
der envar niht verrer danne her.
ich wil in wol bemaeren
von edelen senedaeren,

die reiner sene wol tâten schîn:
ein senedaere unde ein senedaerîn,
ein man ein wîp, ein wîp ein man,
Tristan Isolt, Isolt Tristan.

(Prolog: Gottfried, V. 123–130)

Der chiastische Bau von Tristan Isolt, Isolt Tristan übermittelt eine sprachliche
Umschlingung, die geradezu zur magischen Formel wird (vgl. Huber 2013, S. 42).
Die Erzählung von Tristan und Isolde soll ein Exempel einer Liebesgeschichte für
vornehm-edle Zuhörer sein. Wie bei den edelen herzen wird hier also eine elitäre
Auswahl getroffen (vgl. Keck 1998, S. 193).

6. Der Erzähler betont, dass zwar viele von Tristan erzählt haben, jedoch nur wenige
richtig; der Dichtung von Thomas wird der Vorzug gegeben (siehe Kap. 1.1).

7. Thema ist die ›utilitas‹ von Liebesgeschichten. Die Liebesgeschichte, die Gottfried
erzählt, soll allen edelen herzen (V. 170) vorgelegt werden. Das Hören solcher Lie-
besgeschichten stärkt höfische Eigenschaften: ez liebet liebe und edelet muot, / ez
staetet triuwe und tugendet leben (V. 174 f.). Wer von unverbrüchlicher Treue
hört, der wird Liebe, Treue und Beständigkeit liebgewinnen (V. 178–181). Pfeiffer
(2004) spricht diesbezüglich von einer »ethische[n] Erziehung der Leser«, von ei-
nem »Zugewinn an moralischer Kompetenz« (S. 156 f.) hinsichtlich des höfischen
Wertekanons. Der Erzähler beklagt, dass nicht alle Menschen nach herzeliebe (V.
194), nach der wahren Liebe, strebten, nur wenige Menschen seien bereit, den
Liebesschmerz um des Geliebten willen zu ertragen. Doch ein edeler muot (V.
201), eine edle Gesinnung also, sei bereit, für tausend positive Dinge ein Übel zu
ertragen (V. 201–203; vgl. hierzu Keck 1998, S. 191 f.). Programmatisch heißt es:
liep unde leit diu wâren ie / an minnen ungescheiden (V. 206 f.). Das liebe-leit-Mo-
tiv ist für Gottfrieds Minnekonzeption essentiell. Damit leitet der Erzähler zu Tris-
tan und Isolde über, die Glück und tiefen Kummer erfuhren; heute noch sei es an-
genehm, von ihrer inneclîch[en] triuwe (V. 220) zu hören, von ir liep, ir leit, ir

Das Programmder edelen herzen
2.1



Der Prolog
2

28

wunne, ir nôt (V. 221). Die Liebesgeschichte von Tristan und Isolde will also be-
lehren und erfreuen; diese Doppelfunktion eines ›prodesse aut delectare‹weist be-
reits Horaz in seiner Ars poetica der Dichtung zu (vgl. Kern 2001, S. 39; Goller
2005, S. 78).

8. In diesem Abschnitt wird ein literaturästhetisches Programm formuliert (V. 222–
232), das implizit auf den Prolog des Iwein von Hartmann von Aue verweist. Bei
Gottfried heißt es: ›Und auch wenn Tristan und Isolde schon lange tot sind, so lebt
ihr Name doch fort‹. Es wird also der ästhetische Anspruch fixiert, dass Dichtung
alsmemoria dem Gedenken an vortreffliche Menschen dient (vgl. Nellmann 2009,
S. 242; Keck 1998, S. 196):

[...] und sîn si [Tristan und Isolde] lange tôt,
ir süezer name der lebet iedoch
und sol ir tôt der werlde noch
ze guote lange und iemer leben,

den triuwe gernden triuwe geben,
den êre gernden êre:
ir tôt muoz iemer mêre
uns lebenden leben und niuwe wesen;

(Prolog: Gottfried, V. 222–229)

Dieses Programm vertritt auch der Iwein-Prolog, dort heißt es in Bezug auf Artus:

Er [Artus] hât bî sînen zîten
gelebet alsô schône
daz er der êren krône
dô truoc und noch sîn name treit.
des habent die wârheit

sîne lantliute:
sî jehent er lebe noch hiute:
er hât den lop erworben,
ist im der lîp erstorben,
sô lebet doch iemer sîn name.

(Hartmann von Aue: Iwein, V. 8–17)

Gottfried ersetzt Artus durch Tristan und Isolde, die Aussage ist in beiden Prolo-
gen dieselbe: Der oder die Toten leben in den Erzählungen weiter. Obwohl Tristan
und Isolde

schon lange tot sind, lebt ihr Name in der Erzählung fort, und in paradoxer Steigerung soll
darin auch ihr Tod weiterleben, ja für immer lebendig bleiben und erneuert werden für die
Lebenden (V. 222–229). Die Erzählung wird so zum Akt der Vergegenwärtigung von Leben
und Tod der Minnehelden, ja die Grenze zwischen Leben und Tod scheint sich im Erzählen
bzw. Hören der Geschichte zu verlieren: Die Toten sind im Gedächtnis der Erzählung le-
bendig (Kellner 1999, S. 492 f.).

Der stichische Prolog, in dessen Fokus die edelen herzen stehen, schließt also mit
der Forderung einer poetischen Vergegenwärtigung.

Forschung zu den edelen herzen: Jackson (1971, S. 53) hält es für fruchtlos, dies-
bezüglich nach der Etymologie zu fragen oder nach dem zeitgenössischen Gebrauch
der beiden Wörter, denn es sei davon auszugehen, dass Gottfried die Konzeption
eines ›cor nobile‹ oder ähnliche Termini kannte. Die konkurrierenden Forschungs-
ansätze beschäftigen sich zum Beispiel mit der Frage, ob ein Bezug zur Mystik vor-
liegt. Zentrales Analogon wäre hierbei die edeliu sêle (›anima nobilis‹), eine Vor-
stellung, die die lateinische Mystik des 12. Jahrhunderts, besonders die zisterziensi-
sche Theologie (Bernhard von Clairvaux) entwickelte. Die »anima nobilis ist die
schöpfungsmäßige Disposition, die es Gott ermöglicht, in der Seele Wohnung zu
nehmen. Als Disposition steht sie dem edelen herze näher als dem ›gentil cuer‹, das
eine Qualität des Herzens bezeichnet« (Ruh 1980, S. 229). Krohn (2006, S. 63) führt
die Vorstellung einer ›anima nobilis‹ zurück auf die bereits in der Antike bekannte



29

Idee vom Geistes- und Tugendadel, die vom Christentum aufgenommen und ins
Mittelalter tradiert wurde. Nach Kunisch (1971) führt jedoch von der edelen sêle der
Mystik »kein Weg zu Gottfrieds edelen herzen« (S. 430). Zu Recht nicht durchgesetzt
hat sich die Ansicht, dass Gottfried edel nur in einem ständischen Sinn (›adlig‹)
gebraucht habe (so zum Beispiel Sayce 1959, S. 394–396), und deshalb die Annahme
eines ›inneren Adels‹ nicht relevant sei (zur Forschungsdiskussion hierzu vgl. Maz-
zadi 2000, S. 74 f.).

Strophischer Teil II – Liebestod als Eucharistiemetapher? Der Erzähler behaup-
tet, dass dort, wo man die Geschichten von Tristan und Isolde erzählt, alle edelen
herzen brôt fänden, und weiter: Wenn man vom Leben und Tod des Liebespaares
liest, dann ist uns daz süeze alse brôt. Die Aussage kulminiert in dem Diktum: Ir le-
ben, ir tôt sint unser brôt, der Tod der Liebenden ist also Brot für die Lebenden:

Wan swâ man noch hoeret lesen [von Tristan und Isolde]
[...]
Deist aller edelen herzen brôt.
hie mite sô lebet ir beider tôt.
wir lesen ir leben, wir lesen ir tôt

und ist uns daz süeze alse brôt.
Ir leben, ir tôt sint unser brôt.
sus lebet ir leben, sus lebet ir tôt.
sus lebent si noch und sint doch tôt
und ist ir tôt der lebenden brôt.

(Prolog: Gottfried, V. 230; 233–240)

Die Forschung diskutiert, ob damit bewusst eine Eucharistiemetapher formuliert ist.
De Boor (1940, S. 272 f.) vertrat die Ansicht, dass ausdrücklich zwei tragende Wörter
aus der sakramentalen Sphäre der Eucharistie aufgenommen seien. Er sprach von
einer Gedankenassoziation der Eucharistie, am Ende des Tristanprologs sei eine Ana-
logie zur christlichen Abendmahlslehre angelegt; es gehe dabei um den ›panis
vivus‹, das lebendige bzw. lebende, das verwandelte Brot. Die Forschung konsta-
tierte früh eine Säkularisierung (vgl. Schwietering 1943, S. 9): Gemäß der christli-
chen Lehre wird Christus beim Abendmahl im Menschen verlebendigt, nimmt man
einen Bezug zur Tristan-Minne an, wird diese ins Sakrale, ja Sakramentale, geho-
ben. Kellner (1999) formuliert: »Über die metaphorische Analogisierung von Erzäh-
lung und Eucharistie wächst der literarischen Rede Geltung zu«; der Text »legitimiert
sich über die in der Metaphorik geleistete Verknüpfung mit dem Sakrament als Bild-
spenderbereich« (S. 493 f.). Young (1998) wertet die Eucharistiemetapher als »Höhe-
punkt des Prologs« (S. 208); nach Tomasek (2007) verleiht die religiöse Metapher
dem Prolog eine »Aura der Erhabenheit« (S. 135). Geradezu apodiktisch formuliert
Haug (2011): »Die entscheidende Koppelung von brôt und tôt aber führt unbestreit-
bar auf die Abendmahlszene (Mt 26,26; Lc 22,19) und damit auf das Sakrament der
Eucharistie [...] und/oder auf das Jesuswort vom Brot des Lebens (Io 6,35.48.51)«
(S. 267).

Kritik an einer geistlichen Deutung der Brot-Stelle kommt zum Beispiel von
Willms (1994). Sie argumentiert, dass in der zeitgenössischen Realität für das kon-
sekrierte, also das liturgisch geweihte Brot, nahezu ausschließlich andere Bezeich-
nungen in Gebrauch waren, so etwa gotes lîchnam oder unsers herren lîchnam
ebenso wie gotes hailigez flaisk und sein bluot (ebd. S. 42 f.). Das Brot war im
13. Jahrhundert »die wichtigste lîpnar, den Hungernden süeze« (ebd. S. 31). Vor die-
ser Folie sei das Brot als Speisemetapher, die bereits die antike Tradition kennt, so zu
deuten, dass die Geschichte von Tristan und Isolde für die Lebenden so wichtig ist
wie das tägliche Brot (vgl. auch Haupt 1977, S. 124); die »erinnernde Teilnahme der
Lebenden an den Toten ist geistige Nahrung für die Lebenden« (Willms 1994, S. 28).

Das Programmder edelen herzen
2.1



Der Prolog
2

30

Außerdem sei kritisch zu bedenken, dass bei Gottfried eben nicht die Rede sei vom
lebendigen Brot, sondern vom Brot für die Lebenden (ebd. S. 28). Auch Jackson
(1971) bezweifelt, »that the word brot has any mystical or eucharistic connotations«
(S. 62); Wisbey (1980, S. 25) liest die Brot-Stelle als Verweis auf das Speisewunder in
der Minnegrotten-Episode.

Der Prolog schließt mit der Aufforderung, dem nun Folgenden mit Herz und Oh-
ren zuzuhören (V. 241–244). Diesen Appell kennt auch der Iwein Hartmanns von
Aue. Dort wird argumentiert, dass der, der die Geschichten von Artus nicht nur mit
den Ohren, sondern auch mit dem Herzen aufnimmt, diese in Taten (werc) umsetzen
könne (Iwein, V. 251–256; vgl. zu diesem Aspekt auch Young 1998, S. 206). Hinsicht-
lich Gottfrieds Tristan würde das bedeuten, dass der Rezipient durch verstehendes
Zuhören mit dem Herzen befähigt wird, eine solch passionierte Liebe nachzuleben
(vgl. Eifler 1975, S. 366). Die V. 241–244 »stehen in transitio-Funktion« (Haug 2011,
S. 272), stellen also die Verbindung zur Handlung her.

2.2 | Das Initialenspiel

Gottfrieds Text beginnt mit einer Initiale, die mit den weiteren Anfangsbuchstaben
der folgenden Strophen das Akrostichon GDIETERICH erkennen lässt. Danach
kommt ein T, der paargereimte Text beginnt dann mit einem I und schließlich folgen
wiederum T und I (vgl. Huber 2013, S. 40). Was soll das bedeuten? G liest die For-
schung für den Dichter (vgl. Schirok 1984, S. 189). Nellmann (2009) geht davon aus,
dass die Initiale »die Erinnerung an Menschen [wachhält], denen die Welt Gutes ver-
dankt« (S. 253); auf diese Weise sichere der Dichter in seinem Werk die Fortexistenz
des Guten. DIETERICH sieht man in der Forschung mehrheitlich als den Auftragge-
ber bzw. Gönner an (zur Forschungsdiskussion, die ebenso den Vermittler der fran-
zösischen Vorlage oder einen Freund Gottfrieds ins Spiel brachte, vgl. Haug 2011,
S. 244). Das I steht für Isolde, T für Tristan. Für Huber (2013, S. 40) wie für andere
zuvor ist damit die verschlüsselte Botschaft der Initialen nicht zu Ende, die For-
schung vermutet ein den ganzen Roman durchdringendes Initialenspiel, das aller-
dings in den verschiedenen Handschriften nicht bewahrt ist. Nach Baisch (2006)
lässt »die weitgehende Zerstörung des Initialensystems« erkennen, »wie schwierig es
für die mittelalterlichen Rezipienten war, derart versteckte, kryptische Strukturen,
die den Texten eingeschrieben sind, wahrzunehmen« (S. 23).

Abb. 10 Das erschlossene Initialenspiel (aus Schirok 1984, S. 213)



Das Initialenspiel
2.2

31

Trotz aller Unsicherheiten scheint sich immerhin ein Schema anzudeuten, das die
im Prolog genannten Namen abbildet: Gottfried, Tristan und Isolde. Ein solches
Schema berücksichtigt allerdings nur die Stropheneinsätze der Handschriften, aus
deren Initialen sich die genannten Namen bilden lassen; man nimmt also mit dieser
Konstruktion eine Reihe ungedeuteter Stropheneinsätze in Kauf (vgl. Schirok 1984,
S. 210–213).

Nach dem Namen gotefrit umschlingen sich die Namen des Liebespaares in »dop-
pelter, chiastisch invertierter Verschränkung« (Huber 2013, S. 38). Haug (2011) sieht
darin »die Umarmung Isolds durch Tristan« (S. 252) symbolisiert. Keck (1998, S. 189)
ist der Ansicht, dass der Dichter durch die Verschränkung seines Namens mit dem
des Paares in den Akrosticha seine Solidarität gegenüber den Protagonisten und
damit eine Identifikation mit den edelen herzen zum Ausdruck bringt.

Fazit: Gottfrieds Prolog vermittelt ein ethisches Programm und etabliert dabei eine
Kommunikationsgemeinschaft von Erzähler und Rezipienten. Auffallend ist die aus-
gesprochen kunstvolle formale Stilisierung. Die Rezipienten werden aufgefordert,
dem Guten wie der Kunst (= list) Anerkennung und Ansehen (lop und êre) entge-
genzubringen, nur so könne beides gedeihen. Wichtiges Stichwort ist das der edelen
herzen. Es handelt sich dabei um die Konzeption eines elitären Rezipientenkreises,
der deutlich von ir aller werlde geschieden ist, weil er Liebesfreude und Liebesleid
akzeptiert. Die Behauptung, dass durch die Erzählung von Leben und Tod Tristans
und Isoldes alle edelen herzen brôt fänden, ist in der Forschung zumeist als Eucharis-
tiemetapher verstanden worden. Das liebe-leit-Motiv ist für Gottfrieds Minnekonzep-
tion essentiell.

edele herzen:

Akzeptanz und
Verinnerlichung von
Liebesfreude und Liebesleid

ir aller werlde:

Nichtakzeptanz des
mit der Liebe
verbundenen Leids

vs.

Abb. 11 Die edelen herzen als positiver Kontrast zu ir aller werlde.



3

32

3 Elternvorgeschichte und Identitätssuche.
Tristan als höfischer Ritter und Heros

3.1 | Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration
der Haupthandlung?

Der Geschichte von Tristans Eltern wird meist Verweischarakter für die Geschichte
von Tristan und Isolde zugeschrieben (vgl. zum Beispiel Collings 1973; Krohn 2005;
S. 37; Huber 2013, S. 56). Diese Präfiguration betrifft drei Aspekte: In erster Linie die
Minne, die als Passion verstanden wird, zweitens die Unvereinbarkeit dieser Minne
mit der höfischen Gesellschaft sowie drittens den tragischen Tod des Paares (vgl.
hierzu Wolf 1989, S. 115–120; Huber 2013, S. 51–54). Andererseits ist die genealogi-
sche Identität Tristans gestört, weil er bei Zieheltern aufwächst und seine Namens-
gebung nicht durch die leiblichen Eltern erfolgt. Tristans genealogische Identität
steht nicht im Vordergrund (vgl. Koch 2006, S. 224–228; Hermann 2006, S. 105),
doch ist Tristans avunkulare Verbindung (das meint König Marke als Onkel mütterli-
cherseits) für seinen Minneweg bestimmend.

3.1.1 | Riwalins übermuot

Tristans Vater heißt Riwalin. Der Name ist keltisch und erscheint bereits in bretoni-
schen Urkunden des 9. Jahrhunderts (vgl. Krohn 2005, S. 39; Ruberg 1989, S. 311).
Der junge Riwalin ist Herr von Parmenien, gemeint ist die Bretagne oder ein Nach-
barland (vgl. Krohn 2005, S. 37; Haug 2011, S. 275; die Bretagne wurde seit dem
6. Jahrhundert ›Britannia‹ bzw. ›Britannia minor‹ genannt, vgl. Maier 2015, S. 56).
Ein anderer Herkunftsort wird bei Gottfried zwar genannt, nämlich Lohnois, dieser
wird aber vom Erzähler verworfen (zum wohl schottischen Lohnois, genauer die
Landschaft Lothian in Südschottland, vgl. Haug 2011, S. 278; Combridge 1964,
S. 20 f.; Krohn 2005, S. 40). Riwalin trägt auch den Zunamen Canêlengres (V. 323),
dies geht möglicherweise auf eine frühe piktische Überlieferung des Stoffes zurück
(vgl. Hertz 1904, S. 492).

Riwalin wird im Sinne der Panegyrik zunächst konventionell eingeführt: Er istwol
an gebürte künege genôz (V. 249); er ist des lîbes schoene und wunneclîch (V. 250)
sowie getriuwe, küene, milte, rîch (V. 251), der ritterschefte ein lêre, / sîner mâge ein
êre (V. 257 f.). Doch gleich im Anschluss wird Kritik geübt: Riwalin will zu sehr dem
Begehren seines Herzens folgen und nur nach seinem eigenen Willen leben, daraus
sei ihm später großes Leid erwachsen. Seine Jugend und sein Reichtum befördern
seinen übermuot, (V. 268), seinen stolzen und hochfahrenden Sinn (vgl. hierzu Poag
1989, S. 20–22). Haug (2011) bemerkt, dass übermuot im Tristan Gottfrieds nur drei-
mal gebraucht wird (V. 342; 268; 299) »und dies stets für Riwalin« (S. 279). Riwalin
will keine Nachsicht üben, sondern übel mit übele gelten, / craft erzeigen wider craft
(V. 272 f.), also Böses mit Bösem vergelten und Gewalt gegen Gewalt setzen. Der Er-
zähler rügt: Es gehe auf die Dauer nicht, dass man mit dem strengen Maßstab Kaiser
Karls heimzahle, denn Riwalin räche sich so oft, bis er selbst den Schaden davon
trage (V. 275–277; 288 f.). Gleich darauf wird Riwalin aber entschuldigt: Nicht etwa

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_3, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration der Haupthandlung?
3.1

33

Bosheit, sondern ûfgêndiu jugent (V. 267) und spilndiu kintheit (V. 298) seien Ursa-
che hierfür; niemals seien solche kint (V. 301), solche jungen Leute, klug voraus-
schauend (vorbesihtic, V. 301 f.).

Bereits jetzt gibt es explizite Warnungen, dass Riwalin früh sterben werde (V. 311–
318), daneben einen impliziten Verweis, der sich auf die zeitgenössische Praxis von
Bärenfalle bzw. Bärenjagd (V. 284–287) bezieht: Hierbei macht man sich des Bären
Gier nach Honig zunutze und hängt einen ›Bärenhammer‹ über das Honigloch, der,
von dem Bären immer weggestoßen, diesen schließlich betäubt, bis er gefangen wer-
den kann (vgl. Krohn 2005, S. 39; Haug 2011, S. 276, verweist diesbezüglich auf Vin-
zenz’ von Beauvais Speculum naturale).

Der Angriff auf Morgan: Tatsächlich wird kurz darauf von der weichenstellenden
Unglückstat berichtet, die Riwalins Untergang begründen wird. Riwalin beginnt kur-
zerhand einen Krieg gegen seinen Lehensherrn, den Bretonen Herzog Morgan (dem
Riwalin Gefolgschaft schuldet, weil er von ihm ein sunderez lant, V. 331, erhalten
hat). Der Erzähler behauptet, er wisse nicht, ob diese Kriegshandlung aus nôt alde
übermuot (V. 342) erfolgte; nach Haug (2011, S. 279) klingt diese Beteuerung »vorge-
schoben«. Riwalin greift Morgan an als einen schuldegen man (V. 346), als ob Morgan
ihm etwas angetan hätte. Riwalin überfällt das Land, es kommt zu gegenseitigen Ver-
wüstungen mit roube und mit brande (V. 394). Morgan wird besiegt, es werden zwar
Waffenruhe und ein Jahr Frieden vereinbart, doch Riwalins Auftritt als Aggressor hat
fatale Folgen und wird ihn später das Leben kosten. Dieser erste Kriegszug wird in der
Forschung als feudaler Beutekrieg bzw. feudalkriegerischer Konflikt gesehen (vgl.
Wolf 1989, S. 115), es wurde von Riwalin als einem Gewaltherrscher gesprochen (so
Gottzmann 1989, S. 130).

Riwalins edelez herze (V. 460) veranlasst ihn, seine Erziehung bei König Marke
von Cornwall zu vollkommnen, der höfsch und êrbaere (V. 421) ist. Die Bezeichnung
Riwalins als edelez herze wurde unterschiedlich gedeutet: Soll das auf Künftiges hin-
weisen, auf eine Veredelung durch die Liebe, oder ist hier die Wendung nur ganz un-
spezifisch und also nicht im Sinne des Prologs gebraucht? (Überblick bei Haug 2011,
S. 282). Land und Leute vertraut Riwalin seinem Marschall Rûal li foitenant (V. 469)
an; der sprechende Beiname betont den Treueaspekt (vgl. Krohn 2005, S. 44).

3.1.2 | MarkesMaienfest – Riwalin und Blanscheflur

Riwalin wird in Tintajol gut aufgenommen; Tintajol bezeichnet in allen Tristanfas-
sungen Markes Hof, vermutlich an der Westküste Cornwalls (Krohn 2005, S. 44). Mit
Markes großemMaienfest kommt die passionierte Liebe ins Spiel. Das Erwachen der
Natur wird geradezu hymnisch in einer konventionell »lyrisch-idyllische[n] Liebes-
szenerie« (Wynn 1984, S. 65) geschildert. Auffallend ist »die hochgradig rhetorisierte
Beschreibung« von maienseliger Natur und Gesellschaft (Klein 2011, S. 67; zu den
sprachmusikalischen Mitteln dieser Szene ebd. S. 69 f.); die Landschaftsschilderung
folgt der rhetorischen Tradition eines ›locus amoenus‹. Auf dem grünen Gras werden
Zelte aufgeschlagen, es herrscht Überfluss an Speisen und prächtigen Gewändern,
höfischer Zeitvertreib wie Tanz und Kampfspiele wird in Fülle angeboten.

Gottfried entwirft »ein buntes und strahlendes Bild schönsten Genusses, glän-
zendster Pracht und vollendetster Wunscherfüllung, das seinerseits ganz offensicht-
lich an die Paradiesdarstellung der Bibel, also an den ›paradisus voluptatis‹ aus Gen.
2,8–17 angelehnt ist« (Röcke 1990, S. 44 f.). Wichtigstes Mittel der Beschreibung ist



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

34

»die Hyperbel oder Übersteigerungsphrase: Prächtigeres ward noch nie gesehen.
Und freigebiger war noch nie ein Herr« (ebd.). Die Forschung sieht in dieser Darstel-
lung der Selbstrepräsentation des zeitgenössischen Adels auch ein Analogon zum
Artushof bzw. höfischen Artusfest (anders sieht das Wolf 1989, S. 116). So spricht
etwa Glauch (2005) davon, dass die Schilderung des glanzvollen Festes den Marke-
hof »zu einem Spiegelbild der Artusgesellschaft« mache, das »Rollenmodell der Tafel-
runde« besitze eben auch für Gottfrieds Tristan »Zugkraft« (S. 44).

In dieses »Bild optimistisch-höfischen Daseins« (Poag 1989, S. 27) bricht die
Minne ein, die mit dem Tod des Liebespaares enden wird. Die Liebe wird zum Stör-
faktor, der die gesellschaftliche Harmonie gefährdet. Denn bei Markes Maienfest ist
auch Blanscheflur anwesend, Markes Schwester; der französische Name Blansche-
flur heißt ›weiße Blume‹ und findet sich in nahezu allen Tristanfassungen (vgl. Krohn
2005, S. 48). Nach dem Schönheitspreis Blanscheflurs (V. 635–640) geht es um höfi-
sche Repräsentation; kostbare Gewänder und Stoffe werden ausführlich beschrieben
(V. 663–675), und es gibt prächtige Ritterspiele, bei denen sich die Kämpfenden in
allem Glanz (V. 692) zeigen. In der kollektiven Wahrnehmung übertrifft jedoch der
strahlende Riwalin alle an Schönheit und ritterlicher Gewandtheit. Blanscheflur hört
davon, verliebt sich auf der Stelle (er was ir in ir herze komen, V. 726), hält dies aber
zunächst noch geheim (tougenlîch, V. 731).

Doch sofort ist nicht nur von Liebe, sondern auch von Leid die Rede. Als Riwalin
auf Blanscheflur trifft, klagt diese in einem verhüllten Liebesgeständnis darüber,
dass er einem, der ihr nahestehe, Kummer bereitet habe. Riwalin denkt dabei an rit-
terschaft (V. 763), doch es ist sie selbst, ihr Herz, das seinetwegen leidet (V. 767–
770). Die Frau ergreift also vorsichtig die Initiative, das Wortspiel um Verhüllung und
Enthüllung der Liebe findet sich später wieder beim Liebesgeständnis Isoldes in der
lameir-Episode (siehe Kap. 5.4). Riwalin prüft BlanscheflursWorte sowie ihr Seufzen
und deutet sie als Zeichen der Liebe; die Mitteilung der Liebe entflammt ihn, das Ver-
lieben des Mannes ist hier also an die Kommunikation der Frau gebunden. Riwalin
gerät in Zweifel: er wancte mit gedanken / wîlent abe und wîlent an (V. 834 f.) und
verstrickt sich in widerstreitende Überlegungen unz er sich alsô gâr verwar / in den
stricken sîner trahte, / daz er dannen niene mahte (V. 838–840).

Die Leimrutenmetapher: Dieses Verstricken in der Liebe wird über die Leimru-
tenmetapher vermittelt, die später auch die Tristan-Minne kennzeichnet (vgl. Kern
2001, S. 37; Collings 1973, S. 387–389). Das bildliche Sprechen bedient sich einer Na-
tur- bzw. Tiermetaphorik: Der Liebende, der frei war, bevor ihn die Liebe im Griff
hatte, verhält sich in seiner Gedankenverlorenheit, die ausschließlich auf die Liebe
gerichtet ist, wie ein Vogel, der sich auf einer Leimrute niederlässt. Wenn er – der Vo-
gel wie der Liebende – flüchten will, hält ihn diese Leimrute fest, jeder Fluchtver-
such, jedes Wegflatternwollen führt nur zu einem stärkeren Anhaften am Leim. Am
Ende liegen der Vogel und genauso der Liebende festgeleimt auf der Rute. Die Her-
kunft der Leimrutenmetapher wird auf Platon (vgl. Huber 2013, S. 52) oder auf Ovid
(vgl. Kern 2001, S. 37) zurückgeführt.



Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration der Haupthandlung?
3.1

35

Der gedanchafte Riwalîn
der tete wol an im selben schîn,
daz der minnende muot
rehte alse der vrîe vogel tuot,
der durch die vrîheit, die er hât,
ûf daz gelîmde zwî gestât:
als er des lîmes danne entsebet
und er sich ûf ze vlühte hebet,
sô clebet er mit den vüezen an;

sus reget er vedern und wil dan;
dâ mite gerüeret er daz zwî
an keiner stat, swie kûme ez sî,
ez enbinde in unde mache in haft;
sô sleht er danne ûz aller craft
dar unde dar und aber dar,
unz er ze jungeste gar
sich selben vehtende übersiget
und gelîmet an dem zwîge liget.

(Leimrutenmetapher; Gottfried, V. 841–858)

Es ist von Minnezwang die Rede, von Minnestricken, denen man sich unter keinen
Umständen entziehen könne. Der Verliebte will eigentlich in die Freiheit zurück, aber
die gelîmete[] minne (V. 867) hält ihn mit ihrer Süße fest, er verstrickt sich so sehr,
dass er sich nicht mehr zu helfen weiß. Je mehr Riwalin fortstrebt, desto mächtiger
hält ihn die Liebe fest, je mehr er sich bemüht zu fliehen, desto mehr zieht ihn die
Liebe zurück: sô er ie sêrre dannen ranc, / sô minne ie vaster wider twanc. / sô er ie
harter dannen vlôch, / sô minne ie vaster wider zôch (V. 903–906). Riwalins Denken
richtet sich allein auf Blanscheflur; zu ihm kommt diu rehte minne / diu wâre viurae-
rinne (V. 929 f.), die wahre Liebe, die Flammenschürerin, die ihn verstehen lässt, was
tiefer Kummer ist: herzeliebe ist swaere (V. 919f.). Sein Leben verdüstert sich, sîn ge-
muotheit (V. 955), seine Hochgestimmtheit, wird in Liebesschmerz getaucht.

Blanscheflur empfindet dieselbe Minnequal, immer wieder ist von schwerem
Kummer die Rede, durch Riwalin erleidet sie nôt (V. 973) und senelîche[] arbeit (V.
976). Die Minne ist hier als Krankheit gefasst, wie sie Ovid in seiner Remedia amoris
beschreibt (Ovid, ed. Holzberg 2011; zur Liebe als Krankheit allgemein vgl. Toepfer
2013, S. 447–450; Kern 2001). Diese Vorstellung gelangte über die altfranzösischen
Troubadours nach Deutschland. Die minnekranke Blanscheflur grüßt Riwalin heim-
lich mit zärtlichen Blicken, das Auge ist das »Einfallstor der Minne« (Wawer 2000,
S. 74), es wird als Fenster des Herzens verstanden (zu diesem Topos allgemein und
elaboriert Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 759–797). Auge und Herz befinden
sich »in einer Art symbiotischer Abhängigkeit« (Gewehr 1972, S. 637), wenn Ver-
liebte sich ansehen, erhält das Feuer der Liebe neue Nahrung (V. 1115–1118). Riwalin
greif in ein ander leben; / ein niuwe leben wart im gegeben (V. 937 f.). Dies wurde als
Neugeburt (vgl. Wolf 1989, S. 119; Collings 1973, S. 382) bzw. Identitätstransforma-
tion (vgl. Wynn 1983, S. 64; Buschinger 2003, S. 75 f.) gelesen.

Annahme des Liebesleids – Riwalin und Blanscheflur als edele herzen:Mit der
weitgespannten Schilderung von Liebe und Liebesschmerz bei Riwalin und Blan-
scheflur wird das Prologthema vitalisiert. Riwalin und Blanscheflur sind edele her-
zen, weil sie bereit sind, um der Liebe willen auch den zugehörigen Schmerz zu er-
tragen. Markes Maienfest, dieser Ort vollkommener Hofesfreude, steht kontrastiv zu
Riwalins und Blanscheflurs Liebesleid, denn die Teilnehmer dieses Maienfests sind ir
aller werlde des Prologs, die kein Leid ertragen, sondern nur in Freude leben wollen.
Die Damen dort schauen buchstäblich nur »auf die Oberfläche« (Poag 1989, S. 24),
auf den Körper Riwalins, er ist Objekt weiblicher Begierde:wie gâr sîn lîp ze wunsche
stât! oder: wie saeleclîche stât sîn lîp! (V. 708; 717) heißt es da. Die beiden Liebenden
dagegen nehmen Wohnung in des anderen Herz: die teilten wol gelîche / ir herzen
künicrîche: / daz ir wart Riwalîne, / dâ wider wart ir daz sîne (V. 815–818). Das Leid
der Liebenden wird im Text metaphorisch eindringlich beschrieben. Es ist vom Ver-
brennen die Rede, weil die wahre Minne, die Flammenschürerin, das Herz entzünde,



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

36

es ist die Rede von swaere (V. 920), von herzesorge (V. 1019), von senelîcher arbeit (V.
976), von nôt (V. 973). Der Anblick des Geliebten verursacht nâhe gêndiu leit (V. 991)
und Blanscheflur klagt: durch got, wiest mir von ime geschehen / sô leide und alsô
swâre (V. 1008 f.; vgl. hierzu auch Koch 2006, S. 219–224).

Riwalins Verwundung: Diese Leiddimension wird in der Folge drastisch ver-
schärft, denn unmittelbar nach dem Maienfest wechselt abrupt der Schauplatz:
Marke erhält die Nachricht, dass sîn vîent (V. 1122) in sein Reich eingedrungen ist, in
wenigen Versen wird die Katastrophe entfaltet. Marke stellt ein Heer auf, im Kampf
wird der werde Riwalîn / mit eime sper zer sîten în / gestochen (V. 1135–1137). Blan-
scheflur schlägt sich daraufhin mit der Faust auf das Herz und martert ir jungen,
schoenen, süezen lîp (V. 1180). Poag (1989) sieht die Seitenwunde in einer »Dimen-
sion im Christlichen«, die Metaphorik der Wunde sei als das »paradoxe Gesetz des
Eros« zu lesen, als »Mit- und Ineinander von Tod und Leben« (S. 30 f.). Die Selbstgei-
ßelung als gestischer Topos ist in der mittelhochdeutschen Literatur bekannt (vgl.
Krohn 2005, S. 54).

Die Minne als Ärztin – Zeugung Tristans: Die jungfräuliche Blanscheflur (ma-
get, V. 1266) wird, in armselige Kleider gehüllt und das schöne Gesicht verdeckt, in
das Gemach Riwalins geschleust und ihm als arzaetinne (V. 1278) angekündigt.
Blanscheflur heilt den halbtoten Riwalin durch ihre Liebe (vgl. Ehlert 1986). Die Vor-
stellung, dass die Liebe bzw. der Beischlaf von Minneleid erlöst und somit die Minne
eine Ärztin sei, geht auf Ovids Ars amatoria zurück (Ovid, ed. Albrecht 2005, S. 88–
91) bzw. auf die mittelalterliche Medizin (Toepfer 2013, S. 447; zum Thema Minne
als Krankheit und Ärztin vgl. Wessel 1984, S. 488–497; Collings 1973, S. 380). Der li-
terarische Topos nimmt in Blanscheflur leibhaftig Gestalt an, dies bewirkt dreierlei:
Beide Liebende werden von ihrem Liebesleid geheilt, Riwalin zusätzlich von seinen
physischenWunden – und Blanscheflur wird schwanger. In Bezug auf Riwalin wurde
sogar von einer »Auferstehung zu neuem Leben« gesprochen (Storp 1994, S. 182; vgl.
auch Collings 1973, S. 379). Das nun folgende Glück wird eindringlich beschrieben;
es wird, obwohl außerhalb der Legalität befindlich, dennoch ›aufrichtige wahre
Liebe‹ (lêal amûr) genannt (Haug 2011, S. 297, spricht diesbezüglich mit dem Ver-
weis auf den afrz. Antikenroman von ›gesetzlicher Liebe‹):

[...]
sus was er sî und sî was er.
er was ir und sî was sîn.

dâ Blanscheflûr, dâ Riwalîn, dâ Riwalîn,
dâ Blanscheflûr,
dâ beide, dâ lêal amûr.

(Elternvorgeschichte: Heimliches Liebesglück in der Kemenate; Gottfried, V. 1358–1362)

Doch der Zeugung ist bereits der Tod eingeschrieben. Denn Blanscheflur wird bei der
Geburt Tristans sterben (den tôt sî mit dem kinde enpfie, V. 1340), so dass Tristan im
Moment seiner Zeugung »gleichzeitig Leben und Tod als Erbe« empfängt (Zotz 2006,
S. 89; zum Erzählkomplex Zeugung und Tod vgl. Hermann 2006, S. 108; Haug 1972,
S. 99; Collings 1973, S. 379 f.).

3.1.3 | Riwalins Tod – Tristans Geburt – Blanscheflurs Sterben

Das Liebesglück ist von kurzer Dauer. Riwalin muss für seinen übermuot bezahlen,
denn Morgan hat ein neues Heer gesammelt und Riwalin muss deshalb in die Hei-
mat zurück. Blanscheflur teilt ihm beim Abschied ihre Schwangerschaft mit und
schildert ihren Kummer: Wenn ihr Bruder und Herr, König Marke, davon erführe,



Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration der Haupthandlung?
3.1

37

würde er sie verdammen und sterben lassen; falls Marke sie leben ließe, würde er
sie zumindest enterben und ihr Besitz und Ansehen rauben; wenn alle erführen,
dass sie ein uneheliches Kind habe, so wäre das für Cornwall und Parmenien ein
offenbaeriu schande (V. 1498; zu Blanscheflurs Kummer vgl. Müller 2012, S. 28–
30). Riwalin reagiert unverzüglich, er lässt Blanscheflur heimlich auf sein Schiff
bringen und nimmt sie mit nach Parmenien. Der treue Rual rät, Riwalin solle Blan-
scheflur öffentlich vor Verwandten und Gefolge heiraten und zuvor noch kirchlich
die Ehe bestätigen lassen, das geschieht auch: [...] und alse er sî dô ze ê genam
(V. 1640; zur Rechtsproblematik dieser nach dem Beischlaf geschlossenen Ehe vgl.
Combridge 1964, S. 32–42; Müller 2012, S. 31; Schlechtweg-Jahn 2012, S. 146;
Gottzmann 1989, S. 129 f.).

Riwalin lässt Blanscheflur in der Obhut Ruals zurück und zieht in den Krieg gegen
Morgan, um kurz danach im Kampf gegen seinen Lehensherrn zu fallen: »Riwalin’s
death is not caused by love but by feudal strife« (Müller 2012, S. 31). Als Blanscheflur
das erfährt, versteinert ihr Herz, sie verstummt, gebiert nach vier Tagen Tristan und
stirbt dann vor Schmerz (zur stummen Trauer Blanscheflurs vgl. Wolf 1966, S. 73;
Jaeger 1977, S. 22–30; zum Vergleich mit Herzeloydes Klage im Parzival vgl.Wap-
newski 1963, S. 173–185). Das Motto der Elternvorgeschichte – kurzes Glück und
langes Leid durch die Minne (mit kurzem liebe ûf langez leit, V. 1409) – hatte Blan-
scheflur bereits bei der Nachricht von Morgans Angriff artikuliert: Liebe sei der
werlde unsaelekeit (V. 1400), vom Glück bleibe lediglich tôtlîch herzesêre (V. 1416).

Präfiguration der Tristan-Minne durch die Elternvorgeschichte? Die Forschung
formulierte folgende Parallelen zwischen der Elternvorgeschichte und der Liebe der
Protagonisten:
■ Die Begegnung und der Liebesvollzug bei beiden Minnepaaren geschehen außer-

halb der Legalität (vgl. Wolf 1989, S. 120; Schommers 2010, S. 17).
■ Wegen des unehelichen Kindes droht Riwalin und Blanscheflur der Ausschluss

aus der Gesellschaft; auch Tristan und Isolde werden später vom Hof verbannt
werden (vgl. Poag 1989, S. 32).

■ Blanscheflur arrangiert ihr Liebestreffen mit Riwalin mit Hilfe einer List; auch
Tristan und Isolde werden später nur durch Listhandeln zusammentreffen kön-
nen (vgl. Schommers 2010, S. 16).

■ Wie bei den Eltern steht auch Tristans Leben und Lieben im »Spannungsverhält-
nis von Liebe und Tod« (Schommers 2010, S. 18; vgl. Collings 1973, S. 379–381;
ähnlich Zotz 2006, S. 89).

Huber (2013) sieht in der Spiegelung von Vorgeschichte und Haupthandlung sogar
»ein Verhältnis von Verheißung und Erfüllung, von Vorbereitung und Vollendung,
wie es das Mittelalter in der heilsgeschichtlichen Denkform der Typologie am
Zusammenhang von Altem und Neuem Testament entwickelt« hat (S. 49). Eine sol-
che Präfiguration wird jedoch nicht von allen gesehen. Wynn (1984, S. 65) zum Bei-
spiel geht davon aus, dass die Liebe in den beiden Geschichten vollkommen unter-
schiedlich sei; im Falle der Eltern sei sie konventionell, bei Tristan und Isolde unkon-
ventionell. Müller (2012) argumentiert: »I maintain that Tristan’s passion is unique,
and by telling the story of his parents Gottfried tries to emphasize the differences
from usual courtly love. There is no connection from one to the other. [...] Tristan
and Isolde’s passion cannot surpass leal amur, but only countermand it« (S. 20).
Buschinger (2003) geht davon aus, dass die Elternbeziehung mehr den höfischen
Normen entspreche, die Tristan-Minne hingegen sieht sie als »serious crime« (S. 83)



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

38

nach zeitgenössischem Recht. Manche Forscher wollen eine antithetische Figuren-
zeichnung bei Riwalin und Tristan erkennen (vgl. Wynn 1984, S. 66; Wolf 1989,
S. 114). Richtig ist jedenfalls, dass der Minnetrank kein Äquivalent in der Elternvor-
geschichte besitzt.

Es ist jedoch weitgehend Konsens der Forschung, dass die Elternvorgeschichte als
Vorausdeutung bzw. Spiegelung der Geschichte von Tristan und Isolde zu lesen ist.
In beiden Fällen geht es um eine heimliche Liebe, Begegnung und Liebesvollzug ge-
schehen außerhalb der Legalität, die Konsequenz ist der »gesellschaftliche Tod«
(Schommers 2010, S. 17). In beiden Fällen zeigt sich die Fatalität der Minne bzw. der
Zusammenhang von Minne und Leid in einer extremen Ausprägung. Tristans Minne-
disposition ist ›ererbt‹: Die Minne ist seine erbevogetîn (V. 11765), seine Zimier
(=Helmzier, ein plastisches Objekt mit heraldischem Charakter) zeigt einen Minne-
pfeil (V. 6594–6598), und in der Minnegrotte (siehe Kap. 7.2) ist von erbepfluoc (V.
16842) die Rede. Die Bildungen mit ›erbe‹ sind »bei Gottfried häufig« und bezeichnen
»›durch Erbschaft Überkommenes‹. Damit stellt der Autor den Bezug zur Vorge-
schichte her [...]. Das Minneschicksal Tristans (und Isoldes) wird in dem von Riwalin
und Blanscheflur präfiguriert« (Krohn 2005, S. 239). »Was mit Tristans Eltern angelegt
wurde, muss von ihrem Sohn aufgearbeitet werden« (Huber 2013, S. 57). Eilhart kennt
keine so ausgefeilte Elternvorgeschichte, der Gottfriedsche liebe-leit-Komplex der El-
tern, der sich bei Tristan und Isolde wiederholt, entfällt, Riwalin stirbt nicht; in der
Thomas-Version der Tristrams Saga verläuft die Elternvorgeschichte dagegen ähnlich
wie bei Gottfried.

3.2 | Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner
Exzeptionalität

3.2.1 | Tristans ›zweite Geburt‹. Konstruktion einer neuen Identität

Tristan wird als uneheliches Kind geboren, er trägt also von vorneherein einen »so-
zialen und gesellschaftlichen Makel« (Schommers 2010, S. 20), zudem ist er durch
Herzog Morgan bedroht. Um das Kind vor der Rache Morgans zu retten, nehmen es
der getreue Marschall Rual und seine Frau Floraete auf. Der Erzähler ist voll des Lo-
bes, wan sî wol nâch gotes gebote / ganzlîcher triuwe wielten (V. 1806 f.) und auch
âne alle missewende (V. 1809) bis an ihren Tod bewahrten. Wenn irgendjemand nur
von triuwen halben (V. 1812) König oder Königin werden könnte, so stünde das Rual
und Floraete zu. Um den gesellschaftlichen Makel der unehelichen Geburt Tristans
zu tilgen, verbreiten beide, dass ihre Herrin Blanscheflur ein Kind getragen habe, das
in und mit ihr gestorben sei.

Dann wird der Konflikt mit Morgan geregelt, und zwar mit listen (V. 1882), das
heißt mit Klugheit – im Gegensatz zu Riwalins einstigem übermuot. Denn Rual berät
sich mit den Vornehmen des Reiches und veranlasst sie, Frieden zu schließen und
sich und ihren Besitz in Morgans Hand zu geben. Rual kommt nach Hause und be-
fiehlt seiner Frau Floraete bei Todesstrafe, dass sie sich niederlegen solle in der
Weise, wie eine Frau im Kindbett liegt, und dass sie nach angemessener Zeit sage,
daz sî daz kint gebaere, / daz ir junchêrre solte sîn (V. 1902 f.). »Rual wird zu einem
zweiten Vater, Floräte zu einer zweiten Mutter Tristans« (Haug 2011, S. 306). Koch
(2006, S. 236) nennt das die »zweite Geburt Tristans«, Schausten (2001) spricht von
der »Konstruktion einer Biographie« (S. 36). Tristan wird mit dieser Lüge der Ersatz-



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
3.2

39

eltern eine neue Identität verschafft, die durch seine Taufe besiegelt wird (vgl.
Schommers 2010, S. 20–22).

Der Name, den Rual aussucht, ist kein zufälliger: Denn das Schicksals der leibli-
chen Eltern Tristans bedenkend, wählt Rual den Namen Tristan. Rual erklärt seiner
Frau, dass dieser Name von triste komme (von triste Tristan was sîn nam, V. 2003);
triste aber heiße triure (V. 1999). Auch der Erzähler bestätigt diese Pseudoetymolo-
gie und autorisiert damit die Namensgebung. Der Name verweist auf das Schicksal
der Eltern, Trauer wird zum identitätsschaffenden Merkmal für den Protagonisten
(vgl. Koch 2006, S. 238–241). Hermann (2006) spricht von einem Rekurs auf antike
Vorstellungen, wonach der »Name als schicksalshafter Topos« gebräuchlich gewesen
sei (S. 109; vgl. dazu auch Ruberg 1989, S. 315). Mit der Namensgebung endet die
genealogische Anbindung Tristans weitgehend (vgl. Hermann 2006, S. 112). Dies ist
Tristans Sonderweg der passionierten Minne – die freilich ein Erbteil seiner Eltern
ist – geschuldet.

Abb. 12 Die Geburt Tristans (Historisches Archiv der Stadt Köln Best. 7020 (W*) 88, fol. 22v)
Unmittelbar über der Illustration heißt es: [...] einen suͦnmit maniger not / sieht der genas vnd si lach
dot.Wennman das auf die Darstellung bezieht (allerdings ist die Figurenzuordnung hier nicht ein-
deutig), so siehtman Blanscheflurs Sterben und die Geburt Tristans; die beiden Figuren neben dem
Wochenbett wären dann Floraete und Rual. So verstanden, kann die Darstellung »be read as a com-
position that both visualizes the beginning of Tristan’s life and presents the precarious tension be-
tween the real descent and themanipulated biography of the hero« (Brüggen/Ziegeler 2012, S. 242).



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

40

3.2.2 | Erziehung und Ausbildung:
Das Konzept der ›elegantia morum‹

Bis zum siebten Lebensjahr wächst Tristan bei seiner Ziehmutter Floraete auf, dann
übergibt ihn sein Ziehvater Rual dem Erzieher Kurvenal, der ihm eine standesge-
mäße Ausbildung zukommen lässt. Tristans Erziehung »folgt dem gängigen Schema
der Lebensalter« (Baier 2006, S. 53; zum Folgenden ebd. S. 53–75). Bis zum siebten
Jahr liegt die Erziehung bei den Frauen, die eigentliche Ausbildung erfolgt über
männliche Lehrer und meist an einem fremden Hof. Die Ausbildung ist zweigeteilt:
die intellektuelle Schulung anhand eines Sprachenstudiums (Latein und andere
Fremdsprachen) sowie die körperliche Ausbildung bzw. das Erlernen von Kampffer-
tigkeiten. Die Lehrfächer entsprechen den ›artes liberales‹, also dem ›trivium‹ (Gram-
matik, Rhetorik und Dialektik) sowie dem ›quadrivium‹ (Arithmetik, Geometrie, Mu-
sik und Astronomie). In der Antike galten die ›septem artes liberales‹, die eben nicht
dem Gelderwerb dienten, ›als eines freien Mannes würdig‹ (vgl. Weddige 2014,
S. 52); die Kenntnisse der ›sieben freien Künste‹ werden imMittelalter unter anderem
aus Boethius’ († 524 n. Chr.) bezogen (vgl. Bernard 1997; Baier 2006, S. 62). Tristan
wird auch in den ›septem probitates‹ unterwiesen, die den Anforderungen an einen
Adligen (vgl. Baier 2006, S. 75) entsprechen. Hierzu gehören die Handhabung der
Waffen, Schwertkampf und Schildgebrauch, die Herstellung von Pfeil und Bogen,
das Speerwerfen, das Jagen mit Hunden, das Zähmen und Reiten von Pferden, das
Schwimmen und Beherrschen von Brettspielen, das Lernen von Heldenliedern sowie
das Saitenspiel. Baier spricht allgemein von einem »im Adel verbreiteten Mißtrauen[]
gegenüber geistiger Tätigkeit« (ebd. S. 54), deshalb werde diese auch mit Beginn der
ritterlichen Erziehung abgebrochen. Bei Tristan ist das jedoch anders. Die Forschung
sieht den Schwerpunkt von Tristans Erziehung gerade in der »intellektuellen und
musischen Ausbildung« (Briški 1996, S. 15; vgl. auch Hermann 2006, S. 113–115).

Die Ausbildung Tristans entspricht dem von Jaeger (2001) beschriebenen Konzept
der ›elegantia morum‹, der darunter einen »ethischen Code« im Unterschied zu ›cu-
rialitas‹ als »rein gesellschaftlichen Code höfischer Sitten« versteht (S. 181). Im
»schönen Glanz gesellschaftlicher Umgangsformen [wird] unmittelbar die innere Tu-
gend einer Person abgebildet«, es geht um ein »ästhetisiertes Erziehungsideal« (Lin-
den 2009, S. 117). Wenn Tristan seine Bücher so eifrig studiert, dass er gelernete in sô
kurzer zît / danne ie kein kint ê oder sît (V. 2091 f.), dann zeigt dies nach Storp (1994,
S. 124) seinen Rückzug aus der aristokratischenWelt, weil dort Wissen durch Partizi-
pation und Nachahmung vermittelt wird. Tristan lernt mehrere Sprachen, beherrscht
auch das Saitenspiel vorzüglich, er lernt perfekt reiten, kann schnell laufen und weit
springen, den Speer werfen, auch das Pirschen und Jagen erlernt er so gut wie nie-
mand sonst, und er beherrscht aller hande hovespil (V. 3121). Mit 14 Jahren holt der
treue Ziehvater Rual ihn heim und lässt ihn reisen, um Reich und Volk zu erkunden.
Nie war ein kint sô tugentlîche (V. 2142), alle Welt begegnet ihm freundlich und mit
Wohlwollen. Tristan erfährt eine allseitige Bildung in allen denkbaren Wissenschaf-
ten und Künsten, hierin erwirbt er höchste Vollkommenheit, seine Ausbildung zeigt
ihn als ›Wunderkind‹ (wunder, V. 2099); der junge Tristan ist von herausragender
Idealität (vgl. Russ 2002, S. 316–333).

Die Entführung – Schnittstelle zum Erwachsenenleben: Die herausragende Bil-
dung Tristans wird ihm zunächst zum Verhängnis. Tristan besucht mit seinem Zieh-
vater Rual, seinem Erzieher Kurvenal und anderem Gefolge ein norwegisches Han-
delsschiff, um dort Beizvögel zu kaufen. Die Kaufleute sind von Tristan begeistert,



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
3.2

41

denn er spricht mit ihnen in ihrer eigenen Sprache, auch glauben sie, nie einen Jüng-
ling gesehen zu haben, der so schön ist und ein so feines Benehmen hat. Die Initia-
tive zum folgenden Schachspiel mit den Kaufleuten geht von Tristan aus; die For-
schung las das bereits als Signal einer Trennung von der väterlichen Welt (vgl. Len-
schen 1991, S. 211 f.), auch besteht ein Deutungszusammenhang zwischen Schach-
spiel und Minneschicksal (vgl. hierzu Krohn 2005, S. 64 f.). Rual verlässt das Schiff
mit dem ganzen Gefolge, während Tristan mit Kurvenal auf dem Schiff bleibt. Die
Kaufleute sind über Tristan erstaunt, der seine Geschicklichkeit im Schachspiel, im
Musizieren und im Umgang mit Fremdsprachen unter Beweis stellt, so dass sie be-
schließen, Tristan durch eine List zu rauben, weil sie dadurch grôzen vrumen und êre
(V. 2303) erwerben könnten. Dies zeigt nach Hermann (2006) »den Antagonismus
zwischen den höfischen Persönlichkeitsidealen und ihrer Bewertung durch die Au-
ßenwelt« (S. 129).

Die Anker werden gelichtet, das Schiff legt ab. Tristan und Kurvenal bemerken
dies erst, als sie eine Meile vom Land entfernt sind. Kurvenal wird in einem kleinen
Schiffchen ausgesetzt (die Kaufleute sind nur an Tristan interessiert), doch vertraut
er auf Gottes Hilfe und kommt heil zurück. Auch das norwegische Handelsschiff un-
terliegt göttlicher Providenz, doch hier schickt Gott (als der wolte unde der gebot, V.
2411) einen gewaltigen Sturm, so dass das Schiff der Norweger mit dem wilden sê /
ûf als in den himel (V. 2426 f.) steigt, um dann in daz abgründe (V. 2429) herabzu-
stürzen. Gott lenkt also das Schiff und mit diesem Tristans Weg, er greift »dezidiert
zugunsten Tristans« ein (Haug 1972, S. 103). Als nach acht Tagen und Nächten die
Norweger geloben, Tristan im Falle ihrer Rettung freizugeben, legen sich Winde und
Wellen, daz mer begunde nider gân (V. 2464). Man befindet sich vor der Küste Kur-
newals (= Cornwall), und die Kaufleute bringen Tristan dort an Land: »Tristan’s iso-
lation is complete: he is utterly alone, he does not know who he is, he does not know
where he is, and he is afraid that he will lose his life« (Schultz 1995, S. 139).

Tristan ist jetzt der ellende (V. 2483), das heißt der Heimatlose (diese Bezeichnung
wird im Folgenden mehrfach wiederholt, vgl. Haug 2011, S. 321 f.). Doch befindet er
sich, allerdings ohne es zu wissen, im Land seines Onkels Marke, des Bruders seiner
Mutter Blanscheflur. Die Entführung ist also »symbolischer Ausdruck für Tristans
Schritt ins Erwachsenensein« (Storp 1994, S. 186) sowie Katalysator der Rückfüh-
rung in die mütterliche Sphäre (vgl. Lenschen 1991, S. 212). Die Überfahrt über das
Wasser markiert den Übergang Tristans von einem Zustand (Kindheit) in einen ande-
ren (Erwachsenenleben) im Sinne einer Ablösung von der bisherigen Welt (vgl. zu
›Übergängen‹ bzw. Übergangsriten allgemein van Gennep 2005).

3.2.3 | Etablierung amMarkehof: Tristans höfische ›Hirschbast‹
als Eintrittskarte

Tristan begibt sich in die Hand Gottes und bittet darum, ihm den Weg zu weisen. Er
trifft daraufhin in der Wildnis zwei alte Pilger, was Haug (1972) als »Mechanik von
Gebet und Erhörung« (S. 104) las (vgl. auch Grosse 1970, S. 294). Tristan was vil wol
bedâht / und sinnesam von sînen tagen (V. 2692 f.), deshalb erzählt er diesen wiede-
rum vremediu maere (V. 2694), wonach er bei einer Jagd in diesem Land Jäger,
Hunde und sein eigenes Pferd verloren hätte. Tristans Handeln entspricht hier dem
eines ›puer senex‹ (vgl. Sassenhausen 2007, S. 162–166). Die Pilger gehen mit Tristan
in Richtung Tintajol, dem Residenzort seines Onkels Marke.



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

42

Durch göttliche Providenz wird Tristans Lügengeschichte bestätigt. Denn man
trifft unterwegs auf die Jäger des Königs Marke, die gerade das Horn zum Todesstoß
für einen Hirsch blasen – und Tristan nutzt die Gelegenheit, gegenüber den Pilgern
zu beteuern, dass er genau diese Jagdgruppe heute verloren hätte und verabschiedet
sich. Es folgt die Entbästungsszene (auch: Bastszene), die die älteste mittelhoch-
deutsche Quelle für die Gebräuche der französischen Jagd darstellt (vgl. Krohn 2005,
S. 69). Gottfried verleiht dem Verb enbesten (als ›losbinden‹ bzw. ›losmachen‹; BMZ
I, S. 92) eine neue Bedeutung, nämlich Wild zu zerlegen (vgl. Sayers 2003, S. 5; Dick
1996, S. 1). Wie dem Schachspiel mit den Kaufleuten eignet auch der Bastszene eine
vorausweisende Funktion, denn »dem Publikum Gottfrieds sind die Zusammen-
hänge zwischen der ars venandi und der ars amandi, die sich auch in den zahlrei-
chen Jagd-Metaphern in der Sprache der Erotik ausdrückt, natürlich bewusst gewe-
sen« (Krohn 2005, S. 69).

Die Intention der Szene liegt darin, die vollkommene Höfischheit Tristans heraus-
zustellen (vgl. dazu Gnädinger 1967, S. 29; Hermann 2006, S. 133). Tristan »galt im
Mittelalter als Inbegriff des vollendeten aristokratischen Jägers« (Krohn 2005, S. 69).
Denn der höfsche Tristan (V. 2793) ist dem Jägermeister Markes überlegen, er ist ent-
setzt, als dieser das tote Tier alsam ein swîn (V. 2791) auf die Erde legt und erklärt,
den Hirsch in vier gleich große Teile zerlegen zu wollen. Tristan demonstriert dann
vor den Augen des Jägers das waidgerechte Zurichten des Tieres. Er geht dabei »der
Anatomie des Hirsches entsprechend vor und orientiert sich an dessen natürlichem
Wuchs« (Seggewiss 2012, S. 159). Diese besondere Form einer kulturellen Aneignung
ist kein Zufall, denn die

differenzierende Anerkennung seiner anatomischen Ordnung bringt symbolisch die Achtung
vor natura naturata als nach göttlichem Plan zweckmäßig eingerichtetes Ganzes zum Aus-
druck, durchaus im Sinne der Mikrokosmos-Makrokosmos-Relation. Ein grobes, unterschei-
dungsloses Vierteilen, wie es Markes Jäger vorhaben, würde dieser Ordnung keinesfalls ge-
recht, was Tristans entsetzte Reaktion erklärt (ebd. S. 161).

Der bast sieht folgendermaßen aus:

[...]
sîne brust [Hirsch] er [Tristan] dô began
ûz dem rucke scheiden
und von den sîten beiden
ietwederhalp driu rippe dermite.
daz ist der rehte bastsite.
diu lât er iemer dar an,
der die brust geloesen kan.
und al zehant sô kêrte er her,

vil kündeclîche enbaste er
beidiu sîniu hufbein,
besunder niht wan beide in ein.
ir reht er ouch den beiden liez,
den brâten, dâ der rucke stiez
über lanken gein dem ende
wol anderhalber hende,
daz die dâ cimbre nennent,
die den bastlist erkennent.

(Tristan als vollendet höfischer Waidmann: die Entbästungsszene; Gottfried, V. 2890–2906)

Danach führt Tristan die furkîe (V. 2926) vor: An einer Astgabel (furke, V. 2937) wer-
den Leber, Nieren und Hoden des Hirsches angebunden und mit grünem Bast umwi-
ckelt. Das »nur bei Gottfried belegte, dem afrz. fourchié entsprechende Wort [furkîe]
bezeichnet den Brauch, ausgewählte Leckerbissen auf einem gegabelten Stock auf-
zuspießen und sie dem Herrn der Jagd darzubringen« (Haug 2011, S. 328). Die sich
anschließende curîe (V. 3022) führt Tristan darauf zurück, dass bestimmte Teile des
Hirsches, die man den Hunden gibt, auf die cuire (V. 3023) gelegt werden. Vier Herz-
viertel liegen an den vier Enden der Haut ›wie es der Jagdbrauch vorschreibt‹, Milz,
Lunge, Pansen und Gedärm und swaz der hunde spîse was (V. 3010) werden auf der



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
3.2

43

Haut ausgebreitet und die Hunde gerufen. Gottfried verwendet also dezidiert waid-
männische Termini (zu einzelnen Fachbegriffen vgl. Sayers 2003). Die auffallend
ausführliche Bastszene wurde unter anderem damit begründet, dass die Beziehung
Tristans zu den Jägern der Beziehung Gottfrieds zum deutschen Publikum entsprä-
che, in beiden Fällen würden Nichtwissende belehrt (ebd. S. 11).

Aufnahme am Markehof: Tristans unübertreffliche Ausübung der modernen hö-
fischen Jagdbräuche aus Frankreich, seine Kompetenz auf höchstem Niveau, sind
die Eintrittskarte an Markes Hof und das Bindeglied zu seiner mütterlichen Familie.
Als Tristan den König sieht, werden sofort die avunkularen Blutsbande zum Thema
gemacht, lange bevor die Verwandtschaft der Beiden enthüllt wird. Denn Tristans
herze in [Marke] sunder ûz erlas, / wan er von sînem bluote was. / diu natiure zôch in
dar (V. 3243–3245). Die Bedeutung der avunkularen Verbindung, die Verwandtschaft
zum Mutterbruder also (und nicht die über Tristans Vater), ist von größtem In-
teresse, ist sie doch letztlich Ausgangspunkt der ›amour passion‹. König Marke emp-
fängt den kunstvoll formierten Jagdzug unter Tristans Anleitung, der mit Hörner-
klang (Tristan selbst spielt das Horn) auf Tintajol einzieht. Tristan tritt am Markehof
als »solistische[r] Vorspieler« und »Tonangeber« auf (Gnädinger 1967, S. 22). Das
»Naturwesen ›Hirsch‹ ist damit in ein Kultur- bzw. Kunstereignis ersten Ranges trans-
formiert worden« (Seggewiss 2012, S. 160).

Der Jägermeister berichtet von der vollendeten höfischen Jagdkunst Tristans, es
werden dessen Schönheit, seine vollkommene höfische Kleidung und sein höfi-
scher Anstand gepriesen. In mittelalterlicher Literatur ist in der Regel von einer
Konkordanzästhetik auszugehen, von einer ›analogia interioris et exterioris‹, dass
also einem schönen Äußeren auch ein vortreffliches ›Inneres‹ entspricht. Das von
der Antike übernommene Ideal der ›kalokagathia‹ sieht eine weitgehende Kongru-
enz von Schönheit und Gutheit. Der Schönheitskatalog Tristans, der hier zum ers-
ten Mal vollständig aufgelistet wird (vgl. Sayers 2003, S. 17), ist also ein Ausweis für
seine vollkommen höfische Gesinnung und weist zudem auf die künftige Minneaf-
finität:

Daz junge hovegesinde
daz lief engegen dem kinde [Tristan]
und condewierte ez schône
under armen vür die crône.
ouch kunde er selbe schône gân.
dar zuo was ime der lîp getân,
als ez diu Minne gebôt.
sîn munt was rehte rôsenrôt,
sîn varwe lieht, sîn ougen clâr.
brûnreideloht was ime daz hâr,
gecrûspet bî dem ende.
sîn arme und sîne hende

wol gestellet unde blanc.
sîn lîp ze guoter mâze lanc.
sîne vüeze und sîniu bein,
dar an sîne schoene almeistic schein,
diu stuonden sô ze prîse wol,
als man’z an manne prîsen sol.
sîn gewant, als ich iu hân geseit,
daz was mit grôzer höfscheit
nâch sînem lîbe gesniten.
an gebaerde unde an schoenen siten
was ime sô rehte wol geschehen,
daz man in gerne mochte sehen.

(Tristans triumphaler Einzug bei Marke: Schönheit und Auftreten als höfischer Repräsentationswert;
Gottfried, V. 3327–3350)

Doch Tristans Auftreten und seine außerordentliche Schönheit stehen im Wider-
spruch zum behaupteten Stand (Tristan hatte Markes Jägern während des Jagd-
zugs erzählt, dass er ein Kaufmannssohn sei, V. 3099). Allerdings wird die Kongru-
enz von Innen und Außen »auch da thematisiert, wo sie – scheinbar – nicht gilt, so
etwa beim vermeintlichen Kaufmannssohn Tristan« (Meyer 2015, S. 7). Der Text
stößt hier an seine narrativen Grenzen. Das erzählerische Dilemma wird so zu lö-
sen versucht, dass von Zweifeln die Rede ist: Der Jäger, von Marke nach dem strah-



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

44

lenden Jüngling befragt, versichert: in geloube ez aber niemer (V. 3283) – denn wie
könnte ein Kaufmann so viel muoze (V. 3288) auf die Erziehung legen? Den gesell-
schaftlichen Rang hat der Hof Tristan aufgrund »seiner umfassenden Bildung und
Exzellenz auf sämtlichen Gebieten ideell bereits verliehen« (Uttenreuther 2009,
S. 269).

Tristans höfische Fertigkeiten begründen seine feste Installierung am Hof. Er wird
Jägermeister bei Marke, ohne über beider Verwandtschaft Bescheid zu wissen. Der
Erzähler bescheinigt, dass Tristan, der sich ellende (V. 3381) glaubt, doch unwiz-
zende (V. 3380) ze hûse komen (V. 3379) sei. Seine Einsetzung bei Hof ist auch da-
durch legitimiert, dass er sich als Meister in der Musik und in den Sprachen erweist:
Er übertrifft einen walisischen Harfenspieler, der selbst als Fachmann gilt, im Singen
und Spielen von Liedern in verschiedenen Sprachen (zu Tristans musikalischem
Können sowie den einzelnen Instrumenten vgl. Gnädinger 1967, S. 23–31), und ant-
wortet Norwegern, Iren, Deutschen, Schotten und Dänen in ihrer eigenen Sprache
(V. 3700–3703). Das Lob gipfelt in den Worten: Alle Welt höre her! Ein 14-jähriger
Knabe kan al die liste, die nu sint (V. 3718–3720). Tristans Polyglossie wurde als Mar-
kierung für Höfischheit und intellektuelle Erziehung gelesen, die ihm zunächst große
Bewunderung amMarkehof einbringt, ihn jedoch dann zunehmend isoliere (Classen
2007, S. 106 f.).

Der Markehof ist also zunächst Raum der Entfaltung für Tristans Fertigkeiten (vgl.
Hermann 2006, S. 137), gerade die Verhüllung seiner Identität rückt Tristans virtuose
Kunstfertigkeit in den Fokus der Beurteilung (vgl. Grosse 1970, S. 296; zu ›Künstler-
tum‹ und ›Kunst‹ an dieser Stelle vgl. Mohr 1959, S. 153–156). Marke bietet Tristan
seine Freundschaft an und der ellende (V. 3742), das heißt der Heimatlose, erlangt
am Hof des Königs höchste Wertschätzung. Tristans höfische Vollkommenheit be-
deutet umgekehrt auch für den Markehof einen Zugewinn an Reputation (vgl.
Schlechtweg-Jahn 2012, S. 151).

Handlungslogisch muss jetzt die Aufdeckung der wahren Herkunft Tristans erfol-
gen. Denn Marke behandelt Tristan wie einen eigenen Sohn, des Königs Geschenke
(V. 3734–3739) konstituieren Tristans höfische Ausstattung, er erhält das, was er
nicht hat: Pferd, Schwert und Sporen sind Attribute des Ritterlichen, Armbrust und
Horn ehren Tristan als vollkommenen Jäger (vgl. Krohn 2005, S. 82). All das lässt da-
rauf schließen, dass Marke an Tristan als seinen Erben denkt. Zuvor müssen jedoch
die drei Erzählstränge, die sich bisher mit der Herkunft Tristans beschäftigten, zu-
sammengeführt werden: die wahre und die konstruierte Biographie der »zweiten Ge-
burt« sowie Tristans Herkunftslügen. Die Enthüllung der wahren Identität Tristans
geschieht durch Rual.

3.2.4 | Abkunftsklärung und ›Väterakkumulation‹

Rual hat seinen entführten Ziehsohn Tristan inzwischen dreieinhalb Jahre lang (zu
dieser biblisch verorteten Zeitspanne als Zeit der Not und Drangsal vgl. Lenschen
1996, S. 339) in allen möglichen Ländern gesucht, bis er völlig verarmt an Markes
Hof kommt. Das ist die Schaltstelle, an der die wahre Biographie Tristans und die
konstruierte Biographie, die hier in der Gestalt Ruals repräsentiert ist, offengelegt
werden: Tristan und Marke erfahren jetzt erstmals Tristans wahre Herkunft. Tristan
erkennt Rual sofort, obwohl dieser von Entbehrungen stark gezeichnet ist. Es geht
um das Sehen mit dem ›inneren Auge‹ bzw. dem Herzen, das erkennen kann, wenn



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
3.2

45

die Augen versagen müssen. Nicht zufällig wird jetzt explizit Ruals Vaterrolle betont
(vgl. hierzu Zotz 2006, S. 97), Rual ersetzt dem heimatlosen Tristan Eltern, Ver-
wandte und Gefolge (V. 3953; vgl. dazu auch Schommers 2010, S. 24–27). In Rual
umarmt Tristan seine »parmenische Identität« (Koch 2006, S. 244):

[Tristan:]
»Nu müeze unser trehtîn
iemer gebenedîet sîn,
vater, daz ich dich sehen muoz!«
diz was sîn alrêrster gruoz.

dâ nâch lief er in lachende an
und kuste den getriuwen man,
als ein kint sînen vater sol.
daz was vil billîch unde wol.
er was sîn vater und er sîn kint.

(Erkennungsszene Tristan – Rual an Markes Hof; Gottfried, V. 3939–3947)

In mittelalterlichen Texten ist die Kleidung die »zweite Haut« (von Moos 2004a,
S. 135; vgl. auch Wenzel 2004, S. 180). Schulz (2008) spricht pointiert von einer
»Ideologie des adligen Körpers«, von einer »Übereinstimmung zwischen Person und
ihrem sichtbaren Äußeren« (S. 7 f.), so dass der höfische Körper lesbar wird. Klei-
dung ist also Indikator für den Status; soziale bzw. personale Identität wird über die
adäquate äußere Erscheinung hergestellt (vgl. von Moos 2004a, S. 127). Es »gibt
keine Diskrepanz zwischen der Person und ihrem Äußeren – oder zumindest darf es
sie nicht geben« (Schulz 2008, S. 7). Andererseits erzählt die höfische Literatur »eine
Fülle von Geschichten, in denen von einer solchen ›Lesbarkeit‹ der höfischen Körper,
von einer solchen Übereinstimmung der Person und ihrem sichtbaren Äußeren nicht
die Rede sein kann« (ebd. S. 7 f.).

Eine solche Diskrepanz von Innen und Außen wird auch bei Rual sichtbar. Be-
schrieben wird sein vil armez rockelîn / beschaben und verslizzen (V. 3996 f.), Haar
und Bart sind verfilzt, Füße und Beine bloß (V. 4004–4009); er ist in diesem Zustand
unhovebaere (V. 4029), also nicht hoffähig. Ob in diesem Fall der Bruch mit der hö-
fischen Konkordanzästhetik (vgl. dazu Ernst 2007, S. 177) auch eine Assoziation zu
geistlichem Gedankengut mitmeint, muss offenbleiben. Das ›Innen‹ Ruals scheint
durch das defizitäre Äußere der Kleidung durch: Er ist an lîbe und an gebâre / volle-
komen unde rîch (V. 4032 f.) – und daran kann man ablesen, dass dieser Mann eben
kein einfacher Bettler ist, er ist im Gegenteil an rehter hêrschaft / aller keiser genôz (V.
4044 f.). Die Diskrepanz von Innen und Außen wird mit Ruals triuwe legitimiert,
denn die Spuren von Hunger und Frost an seinem Körper bezeugen seine Opferbe-
reitschaft im Zeichen seiner Liebe und Treue zu Tristan. Das Moment der Vaterliebe
dominiert das Erfordernis der adäquaten Kleidung. Dennoch geht es letztlich nicht
ohne höfische Restituierung: Als Rual dann vor König Marke erscheint, wird er
schnell gebadet und prächtig gekleidet. Der mit kostbaren Kleidern bedeckte Körper
Ruals ist nicht mit seinem vermeintlichen Kaufmannsstatus kompatibel. Diese Dis-
paratheiten müssen aufgelöst werden.

Aufdeckung der wahren Abkunft: Rual berichtet Marke, dass ihm Tristan, an-
ders als seine leiblichen Söhne, eigentlich fremd sei und er dennoch so viel Kummer
erlitten habe. Marke fragt nach: er ist iuwer sun doch, alse er giht? (V. 4143) – und
dann kommt Ruals Bekenntnis: nein hêrre, ern bestât mich niht, / wan alse vil: ich
bin sîn man (sein Gefolgsmann also, V. 4145 f.). Tristan erschrickt und alle sprechen
wie aus einemMunde: Sag uns, wer ist Tristan? (V. 4170). Rual berichtet von Tristans
Geburt und dem Tod der Eltern Riwalin und Blanscheflur, der Hof wird so zum Zeu-
gen der wahren Herkunftsgeschichte Tristans (vgl. zu diesem Aspekt Grosse 1970,
S. 297). Die konstruierte Biographie Tristans, also die Lügengeschichte von Tristans
Geburt, wird vom Hof nicht verurteilt, sondern wird umgewandelt in ein Lob der



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

46

triuwe: Rual habe die allertreueste Gesinnung, die je ein Vasall gegenüber sîner hêr-
schefte (V. 4281) bewies.

Im Folgenden wird dann allerdings sichergestellt, dass diese neue Geschichte
nicht wieder eine Lüge ist. Denn der König fragt Rual, ob die Geschichte wahr sei,
und dieser kann ein vingerlîn als dinglichen Repräsentanten der Wahrheit vorzeigen
(zum Ring als Wiedererkennungszeichen und Rechtssymbol vgl. Krohn 2005, S. 86).
Marke erkennt den Ring, den er selbst von seinem Vater auf dem Sterbebett erhalten
und ihn an seine Schwester Blanscheflur weitergegeben hat; der Ring wird so zum
genealogischen Wahrzeichen. Der König will nunmehr seinem Neffen Tristan erbe-
vater (V. 4301) sein. Die Besiegelung durch einen Kuss (V. 4299) bekräftigt den ver-
bindlichen Charakter, denn der Kuss diente »als Bekräftigung eines Vertrages oder
eines Versprechens« (Strätz 1991, Sp. 1591). ›erbevater‹ ist ein Begriff, der nur bei
Gottfried belegt ist und zudem nur in der Jugendgeschichte, und auch da nur in Be-
zug auf Marke (vgl. Zotz 2006, S. 94; zu ›erbevater‹ als Pflegevater für einen erbbe-
rechtigten Blutsverwandten vgl. Krohn 2005, S. 86 f.; einen anderen Akzent setzt
BMZ III, S. 279: »vater durch erbrecht, der nach dem tode des wirklichen vaters als
nächster verwandter dessen stelle vertritt«).

Tristan zwischen drei Vätern: Tristan hat mit der Annahme durch seinen erbe-
vater eine neue soziale Identität, die dieses Mal nicht in einer Lügengeschichte grün-
det. Die Herkunftslügen wurden mit der Nicht-Identifizierbarkeit des Helden be-
gründet, der sich seine eigenen Herkunftslügengeschichten konstruieren muss (vgl.
Gerok-Reiter 2009, S. 128–131). Genealogien haben in vormodernen Gesellschaften
außerordentlich große Relevanz, sie sind identitätsstiftendes Instrument:

Zunächst und vor allem präsentieren Genealogien Antworten auf die Fragen nach der Stellung
des einzelnen innerhalb der Gemeinschaft, denn besonders in sogenannten traditionellen Ge-
sellschaften ist die Identität des einzelnen in ganz erheblichem Maße durch sein Wissen um
seine Eltern und Vorfahren, durch seine Einbindung in Familie und Verwandtschaft bestimmt:
Wie der Name garantiert seine Herkunft die Unverwechselbarkeit des Menschen (Kellner
2004, S. 15).

Tristan fallen unterschiedliche Ersatzidentitäten durch nichtleibliche Ersatzväter zu,
die für Verwirrung sorgen. Als Rual seinem Ziehsohn Tristan von dessen wahrer
Identität und dem Tod des leiblichen Vaters berichtet, werden die drei Väter Tristans
zum Thema (zu Tristans Vaterkonflikt vgl. Zotz 2006, S. 91–100; Storp 1994; Len-
schen 1991, S. 212 f.; Schmitz 1988, S. 220). Tristan klagt: sus muoz ich âne vater sîn
(V. 4370), doch Rual versichert ihm: hâst doch zwêne veter als ê, / hie mînen hêrren
unde mich. / er ist dîn vater, alsô bin ich (V. 4384–4386).

Die »Vervielfachung des Vaterbildes« (Wenzel 1988a, S. 238) sorgt für Verwirrung
hinsichtlich der genealogischen Identität und des materiellen Besitzes. Riwalin, der
leibliche Vater, ist tot; Rual ist zunächst der Ersatzvater, er ist nach Tristans Geburt
dessen Vormund und wird später die Schwertleite für Tristan vorbereiten, dezidiert
und mehrfach ist von Tristan als seinem kinde (z. B. V. 2384) die Rede; der dritte Va-
ter ist sein Onkel König Marke, der erbevater. Entsprechend existiert eine Verdreifa-
chung des Erbes (vgl. Wenzel 1988a, S. 239). Diese Anforderungen lassen sich nicht
vereinbaren, und Tristan wird später die Identität aufgeben, die von seinem leibli-
chen Vater stammt, nämlich die Stellung als Landesherr in Parmenien. Diese ›Väter-
akkumulation‹ Tristans wird als »Vervollkommnungsprozess in Etappen« (Tomasek
2007, S. 109) verstanden. Tristan erhält von den drei Vätern Unterschiedliches: »from
Riwalin muot and beauty of body; from Rual manners, skill, learning, grace, and all
the other qualities included in lîp taken in the sense of excellence of body; and from



Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
3.2

47

Mark, guot« (Jaeger 1977, S. 42). Denn Marke stellt Tristan sein Reich und alles, was
er hat, zur Verfügung: Cornwall (Markes Reich) sei sein urbor (V. 4468; urbor meint
ein zinstragendes Gut, BMZ I, S. 152, hier wohl eher metaphorisch zu verstehen; vgl.
Haug 2011, S. 356), seine crône sei seine zinsaerîn (V. 4469). Marke versichert Tris-
tan: dû hâst keiserlîche habe (V. 4473).

Mit Riwalin, Rual und Marke steht Tristan zwischen unterschiedlichen sozialen
Identitäten. Auffallend ist, dass Tristan auf seinem Lebensweg kein einziges Lebens-
modell der drei Väter übernehmen wird. Seine genealogische Identität wird seinem
von der Liebespassion dominierten Lebensweg geopfert, die Liebe dominiert alle an-
deren sozialen Bindungen. Hinweise auf die unterschiedlichen Identitäten Tristans
geben seine Schifffahrten; jedes Mal kündigen Seefahrten Veränderungen seiner
Identität sowie seines gesellschaftlichen Status an (vgl. Wenzel 1988a, S. 242–245;
Schommers 2010, S. 27–31): Ausgangspunkt ist Parmenien, das ihm zugehört, in Ir-
land gibt er sich als Spielmann aus und in Cornwall wird Tristan, der sich zunächst
als Kaufmann ausgibt, Erbe Markes. Wenzel (1988a, S. 243) sprach treffend davon,
dass Tristans Seefahrten sein »Takt« seiner Identitätssuche seien, die aus seiner Va-
terlosigkeit resultiere.

3.2.5 | Die Schwertleite: Tristans Initiation ritterlicher Identität.
Der Literaturexkurs

Mit der Aufdeckung der wahren Abkunft Tristans können die standesgemäßen Ri-
tuale vollzogen werden, die ihm die nur konstruierte Biographie als Kaufmannssohn
nicht gestattet hätten. Es geht um die »Erreichung der ständischen Basis« (Stein
1977, S. 305), um »die gesellschaftliche Anerkennung von Tristans höfisch-ritterli-
cher Männlichkeit« (Uttenreuther 2009, S. 270). Rual und Tristan treffen Vorbereitun-
gen für die Schwertleite Tristans als ez in beiden was gewant (V. 4549). Doch ein Be-
richt hiervon wird zunächst nicht geliefert. Der Erzähler stockt mit dem Argument,
er wisse jetzt nicht, was er darüber erzählen solle, damit es dem Publikum gefalle
und Freude mache sowie schône an disem maere stê (V. 4599) – denn bereits zuvor
sei von anderen Dichtern vortrefflich von höfischem Prunk und Waffenruhm und
Rittertum erzählt worden.

Die fingierte Sprachnot wird dann weiter ausgeführt: Selbst wenn er, so der Er-
zähler, zwelf zungen trüege (V. 4608), könne er nicht angemessen von Tristans
Schwertleite berichten. Eine solche Unfähigkeitsbeteuerung ist traditionelles Ele-
ment christlicher Literatur im Sinne einer Demutsformel (vgl. Stein 1977, S. 320; ob
man in den zungen eine Assoziation zum Pfingstwunder sehen kann, sei dahinge-
stellt), es wurde jedoch auch vom rhetorischen Gestus der ›affektierten Bescheiden-
heit‹ gesprochen, die umso mehr das Können des Dichters unterstreiche (vgl. ebd.
S. 321). Kern (2006) sieht eine »Verschiebung des Unfähigkeitstopos zum Topos des
narrativen Unwillens« (S. 86).

Wenn der Erzähler beteuert, dass der Festaufwand einer Schwertleite schon so
vielfältig beschrieben und dadurch zerredet worden sei, dass er nicht mehr davon
sprechen könne (V. 4597–4599), so ist nach Fromm (1989) dieser Hinweis auf den
»Abnutzungsgrad des sprachlichen Materials« ein für das hohe Mittelalter »neuer
und unerhörter Ausspruch« (S. 160). Möglicherweise ist aber auch an »die in zeitge-
nössischen lateinischen Poetiken geforderte Vermeidung von Abgedroschenem (res
trita)« zu denken (Fritsch-Rößler 2010, S. 97 f.). Die ›descriptio‹ der Schwertleite Tris-



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

48

tans fehlt also im Rahmen der vorgeblichen Unfähigkeit zunächst, stattdessen wird
überraschend ein literaturkritischer Exkurs geboten. Diese Themenverlagerung
zeigt, dass »Gottfried wished to discuss not knightliness but the literature of knight-
hood« (Jackson 1962, S. 365).

Der Literaturexkurs: Dieser Exkurs (siehe ebenso Kap. 1.3), auch ›Dichterschau‹
genannt, umfasst die V. 4619–4818. Hier geht es nicht umWaffen-, sondern um Dich-
terruhm. Der Literaturexkurs (kritischer Forschungsüberblick bei Mazzadi 2000,
S. 137–171) wird unter anderem als »neuer, gern nachgemachter Topos« (Glauch
2003, 159), als »Beginn einer zeitgenössischen deutschen Literaturkritik« (Krohn
2005, S. 90), als »komplexe[] Selbstpositionierung« Gottfrieds (Mühlherr 2002,
S. 319) verstanden.

Der Literaturexkurs bewertet mehrere Dichter. Positiv nennt der Erzähler unter
den Epikern, die er als verwaere (V. 4691), also als ›Wortmaler‹ bezeichnet, vor allem
Hartmann von Aue, Bligger von Steinach, dessen Werk nicht erhalten ist, und Hein-
rich von Veldeke. Dagegen wird ein Ungenannter geschmäht. Es ist mehr oder weni-
ger Konsens der Forschung, dass es sich dabei umWolfram von Eschenbach handelt;
der früheren Annahme einer ›Dichterfehde‹ zwischen Gottfried und Wolfram steht
man heute jedoch distanziert gegenüber. Von den Lyrikern, die als Nachtigallen be-
zeichnet werden, preist der Erzähler Reinmar von Hagenau und Walther von der Vo-
gelweide als die Besten (zu den Nachtigallen als zoologische Metapher für die Lyri-
ker vgl. Wyss 2002, S. 327–338). Danach wird die (fingierte) Sprachnot wiederum
zum Thema: mir ist von worten genomen / enmitten ûz dem munde / daz selbe, daz
ich kunde (V. 4856–4858).

Musenanruf und allegorische Einkleidung: Die erwartete Festschilderung der
Schwertleite wird ein weiteres Mal aufgeschoben. Es gibt ein »neuerliches Hinspan-
nen« (Stein 1977, S. 321), einen Anruf bzw. ein Gebet an die Musen nämlich, um die
Gabe der Inspiration zu erflehen, so dass Zunge und Geist wieder hergestellt würden
(V. 4860–4907). Im Zentrum steht dabei der Helikon. In der »antiken Mythologie galt
der Helikon als Sitz der neun Musen« (Krohn 2005, S. 109). Der Musenanruf »schich-
tet antike und christliche Inspirationsgaranten übereinander. In der langen Tradition
der Inspirationsbitte ist das zweistöckige Inspirationskonzept seit dem 12. Jahrhun-
dert und vor allem seit der Renaissance zu belegen« (Huber 2013, S. 68; zu denMusen
im Einzelnen – also Apollo, die Kamönen, die Sirenen – vgl. Krohn 2005, S. 108–110).
Dieses Musengebet ist nach Hahn (1973, S. 441) Ausdruck gesteigerten Selbstbe-
wusstseins des Dichters.

Der ›narrative Unwillen‹ wird danach ein weiteres Mal strapaziert. Denn der Er-
zähler gibt (im Irrealis) vor, dass er nicht erzählen würde, wie und auf welche Weise
der Gott Vulkan Tristans Waffen, Helm und den Schild geschmiedet und wie Kassan-
dra ihre Kunst und ihren Verstand auf die Fertigung seines Gewandes verwendet
hätte (V. 4929–4960) – daran seien bereits andere gescheitert (V. 4926 f.). Der römi-
sche Gott Vulcanus ist der »Meister der Schmiede« (Kern 2003, S. 672 f.) und er-
scheint in dieser Funktion auch im Eneasroman, Kassandra galt im Mittelalter als
»Meisterin der Web- und Stickereikunst« (Krohn 2005, S. 112). Doch selbst diese Göt-
ter hätten Tristan nicht besser ausstatten können als die vier höfischen »abstrakten
Tugenden muot, guot, bescheidenheit und höfscher sîn« (Glauch 2003, S. 159), sind
doch die Kleider von Tristans 30 Gefährten mit vierhande rîcheit (V. 4564) ge-
schmückt. Für die Einkleidung »machen sich vier allegorische Schneider ans Werk:
Hochfliegende Begeisterung (hôher muot) sorgt für den Entwurf der Kleider, Reich-
tum in Fülle (vollez guot) liefert den nötigen Stoff, kluge Unterscheidung (beschei-



Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros
3.3

49

denheit) gibt diesen den rechten Zuschnitt, und höfische Gesinnung (hoefscher sin)
näht die Teile passend zusammen« (Huber 2013, S. 65).

In der Forschung ist des Öfteren von einer ›Kleiderallegorie‹ die Rede, teilweise im
Rückgriff auf geistliche Traditionen wie Messrituale und kirchliche Ankleidegebete
(vgl. Fromm 1989, S. 158 f.; Stein 1977, S. 315 f.). Haugs (2011) diesbezüglicher Ein-
wand ist jedoch nicht von der Hand zu weisen: »Die Kleider [im Tristan] werden
nicht interpretiert, sondern ihre Herstellung geschieht durch allegorische Figuren«
(S. 358). Die Botschaft ist jedenfalls eindeutig: Die innere Disposition ist wichtiger
als die äußeren Kleider, selbst dann, wenn diese von Göttern gefertigt würden (V.
4972–4974; vgl. hierzu auch Glauch 2003, S. 169; ähnlich Goebel 1977, S. 66). Der Li-
teraturexkurs und die rhetorische Einkleidungsmetaphorik wurden als »literarische
Maßstäbe für die Lektüre des epischen Hauptteils« (Klein 1970, S. 21), als »Kost-
probe« literarischen Könnens (Glauch 2003, S. 159) gelesen.

Die Schwertleite: Erst nach diesem langen rhetorisch ausgefeilten Spiel des Texts
um die Einkleidung Tristans wird der tatsächliche Bericht des Rechtsrituals in weni-
gen Versen nachgeliefert:Marke nam dô Tristanden / sînen neven ze handen, / swert
unde sporn stricte er im an (V. 5019–5021). Der König mahnt Tristan, die ritterlichen
Werte zu wahren: bescheiden und aufrichtig zu sein, wahrhaftig, gütig zu Armen
und stolz zu Mächtigen, die Frauen zu ehren und zu lieben, milte unde getriuwe zu
sein (V. 5035); dies entspricht den Tugendtopoi in Fürstenspiegeln (vgl. Grosse 1970,
S. 297). Doch bricht der Erzähler dann bei der Schilderung der Zweikämpfe und Rei-
terspiele wiederum lustlos ab: Davon sollten die Knappen berichten, die die zerbro-
chenen Lanzen aufsammeln, er könne schließlich nicht alle Kämpfe wie ein Herold
ausrufen (V. 5046–5062). Dieser lakonische Einwurf statt einer erwartbaren üppigen
›descriptio‹ der Schwertleite mit großem rhetorischen Aufwand wurde als »Relativie-
rung der ritterlich-höfischen Gesellschaft« (Fromm 1989, S. 170) gelesen bzw. als
»Absetzbewegung vom höfischen Roman« (Stein 1977, S. 344).

Vor allem die jüngere Forschung betont die Einheit von Literaturexkurs und Mu-
senanruf im Kontext der Schwertleite (vgl. Krohn 2005, S. 91; zu einem genaueren
Vergleich bzw. zu Symmetrien dieser Teile vgl. Klein 1970, ebenso Fritsch-Rößler
2010, S. 98; elaboriert zu Motivsymmetrie und zahlenkompositorischer Struktur
Kraß 2006, der hinsichtlich des Literaturexkurses einen durchdachten Bauplan Gott-
frieds postuliert). Die Schwertleite als Initiation in die Erwachsenenwelt führt erzähl-
chronologisch konsequent zu Tristans Einstieg in das aktive Heldenleben, das wiede-
rum folgerichtig mit dem Konflikt der Vatergeneration seinen Anfang nimmt.

3.3 | Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros

3.3.1 | Die Rache anMorgan

Die Morgan-Episode wird mit der Formel von leit unde linge (Kummer und Glück; V.
5076) eröffnet, Tristans Schicksalsformel. Denn Tristan ist zwar mit der Schwertleite
ze rîcher linge komen (V. 5086), doch dass er seinen Vater von Morgan erschlagen
weiß, daz qual in in dem muote (V. 5095). Tristan geht mit Rual zunächst nach Par-
menien zurück in das Land seines Vaters, er wird begeistert empfangen und vergibt
dort Lehen und Land (sî empfiengen al besunder / ir lêhen, ir liut unde ir lant / von ir
hêrren Tristandes hant. / si swuoren hulde und wurden man; V. 5284–5287). Doch
Tristan hat den tougenlîchen smerzen / verborgen in dem herzen, / der dâ von Mor-



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

50

gâne gie (V. 5289–5291). Er berät sichmit mâgen und mit mannen (V. 5295) und ver-
kündet, er wolle ze Britanje (V. 5297, gemeint ist die Bretagne, nicht Britannien), um
dort sein Lehen aus der Hand seines Feindes Morgan zu erhalten durch daz er sînes
vater lant / mit rehte haete deste baz (V. 5300 f.). Haug (2011) bewertet das als »be-
schönigende Aussage« (S. 405), denn tatsächlich gehe es um Rache. Die Tristrams
Saga behandelt die Angelegenheit unverhüllt: Nach der Identitätsklärung durch Rual
(hier: Roald) verkündet Tristan, den Tod seines Vaters rächen zu wollen und auch
Marke rät ihm, nie einen Schlag ungerächt zu lassen (Saga, Kap. 24).

Tristan zieht mit seinem Gefolge in die Bretagne. Als er hört, dass Morgan sich in
der Nähe auf der Jagd befindet, greift er zu einer List: Er befiehlt seinen Gefolgsleu-
ten, unter dem Gewand heimlich Brustpanzer und Rüstung anzulegen, so dass nie-
mand auch nur einen Panzerring sehen konnte (V. 5318 f.); der größte Teil der Ritter
kehrt zurück, Tristan hat etwa 30 Bewaffnete bei sich. Czerwinski (1989, S. 231) be-
zeichnet Tristans List als »Heimtücke«.

Die Begegnung Tristans mit Morgan folgt zunächst höfischer Etikette: Morgan
empfängt die geste (V. 5363) vil gestlîchen und wol, / als man die geste enpfâhen sol
(5365 f.). Doch als Tristan von Morgan verlangt, ihn zu belehnen mit dem, was er ze
rehte haben sol (V. 5377), wirft dieser ihm vor (wenn auch zunächst verhüllt) unehe-
lich geboren zu sein. Tristan präzisiert: ir meinet ez alsô, daz ich / niht êlîche sî ge-
born / und süle dâ mit hân verlorn / mîn lêhen und mîn lêhenreht (V. 5408–5411) –
und Morgan bestätigt das. Tristan beschuldigt Morgan daraufhin niuwe swaere (V.
5423) zu schaffen und alte schulde (V. 5424) zu vergrößern; dabei nennt er explizit
die Tötung seines Vaters (ir sluoget mir den vater doch, V. 5425). Die angeblich illegi-
time Abkunft (kebeslîche = von außerehelicher Geburt, V. 5429) wird von Tristan
mit dem Hinweis auf die Heirat seiner Eltern vor Riwalins Tod abgewiesen. Das be-
zieht sich vermutlich auf die ›legitimatio per subsequens matrimonium‹ des kanoni-
schen Rechts, wonach alle Nichtehelichen durch die nachfolgende Ehe ihrer leibli-
chen Eltern legitimiert werden (vgl. Merzbacher 1978). Als daraufhin Morgans höfi-
sche Affektkontrolle zusammenbricht (›ûz‹ sprach Morgân ›in gotes haz!‹, V. 5445),
versetzt Tristan diesem kurzerhand zunächst einen Schwerthieb von oben durch
Schädeldecke und Hirn bis zur Zunge und dann einen Schwertstich ins Herz (V.
5451–5455), ein »geradezu heldenepischer Hieb« (Wolf 1989, S. 408).

Eine solch scheinbar übertriebene affektive Reaktion aufgrund einer bestimmten
Handlungskonstellation (hier die Tötung des Vaters, die Tristans leit, V. 5071, und
haz, V. 5101, bedingt, sowie die Schmähung der Geburt) entspricht der ›Anthropolo-
gie‹ der Heroen wie sie Müller (1998, S. 201) für das Nibelungenlied konstatiert. Das
meint nicht etwa eine psychische Reaktion immodernen Sinn, sondern die heldische
Reaktion auf einen »beschädigten Weltzustand« (ebd. S. 208; vgl. hierzu auch Utten-
reuther 2009, S. 113). Tristans Reaktion ist nicht die eines höfischen Ritters, sondern
die haz-Reaktion eines vorhöfischen Heros. Diese scheint nicht kompatibel mit Tris-
tans Ausbildung nach dem Konzept der ›elegantia morum‹; sein haz bedient ein an-
deres Register, das heroische nämlich (wie auch Moroldkampf und Drachentötung)
und nicht das höfische. Beurteilungsmaßstäbe im Sinne höfischer Kampfkonvention
greifen also hier gerade nicht. Uttenreuther (2009) spricht treffend von einer » sieg-
friedartigen Doppelcharakteristik Tristans« als Heros und Ritter, von einer »hybriden
Männlichkeitskonzeption« (S. 269 f.).

Dieser ›Registerwechsel‹ wird von der Forschung nicht immer angemessen be-
rücksichtigt. Seggewiss (2012) fragt sich, »warum Gottfried seinen Helden in dieser
Szene so eklatant von der höfischen Norm abweichen läßt, statt einen ersten glanz-



Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros
3.3

51

vollen Zweikampf zu gestalten« (S. 97, Anm. 180), dies stelle »ein schwerwiegendes
Problem« dar, denn die Beleidigung Tristans durch Morgan könne die Tötung nur
teilweise erklären, es bleibe ein »Element von Heimtücke« (ebd.). Nach Stein (1977)
ist die Tat »gegen das Recht« (S. 329), Brunner (2011) spricht von Tristan als Mörder,
Haug (1972) bewertet ähnlich: »Die erste Rittertat Tristans ist ein Mord« (S. 109); als
Mörder sieht Tristan auch Huber (2013, S. 73). Tristan wurde jedoch auch exkulpiert:
gewaltbezogene moralische Skrupellosigkeit sei nach zeitgenössischem Verständnis
»durchaus legitim«, vor allem bei einem Angriff auf die Ehre (Storp 1994, S. 192).
Nach Przybilski (2004, S. 388) sind Morgans Todeswunden als spiegelnde Strafen zu
lesen, denn der Schlag durch den Kopf bis auf die Zunge als Sprachorgan ziele auf
die unrechtmäßige Beleidigung Tristans.

3.3.2 | Tristans Entscheidung für denMarkehof: der lantlôseHeld

Tristans erste Waffentat, die Tötung Morgans, leitet über zu breit auserzählten bluti-
gen Kampfhandlungen zwischen den Parmeniern und den Bretonen, die Tristan
durch das Eingreifen Ruals an der Spitze eines Entsatzheeres für sich entscheiden
kann. Damit was Tristande / sîn lêhen und sîn sunderlant / verlihen ûz sîn selbes
hant (V. 5618–5620) lautet der ironische Erzählerkommentar. Tristan tritt jedoch die
Herrschaft nicht an, sondern überlässt Rual sein Land als Erblehen und schlägt des-
sen zwei Söhne zu Rittern, damit sie nach Ruals Tod die Erbschaft antreten können.
Tristan entscheidet sich also für die Hofgesellschaft bei Marke und gegen seine Ab-
stammung von Vaterseite (vgl. Hermann 2006, S. 159–161). Tristan ist jetzt der lant-
lôse Tristan (V. 5868). Eigentlich kann seine Entscheidung nicht gutgeheißen wer-
den, das unterstreicht der Erzählerkommentar: Einen Mann machen zwei Dinge aus,
lîp und guot (V. 5697), beide generieren edele[n] muot und wertlîcher êren vil (V.
5698 f.). Wennman beides voneinander trennt, sô wirt daz guot ein armuot (V. 5701).
Doch der Erzähler gesteht Tristan dennoch zu, nach Cornwall zu König Marke zu ge-
hen, denn wenn Tristan in Parmenien bliebe, so würde er auf höheres Ansehen ver-
zichten und Markes Rat missachten, an dem al sîn êre stât (V. 5668).

Die Entscheidung Tristans für Cornwall statt Parmenien kommentierte die For-
schung wie folgt: Schultz (1995, S. 161) weist allgemein darauf hin, dass literarische
Texte dazu neigen, mehr Gewicht auf die Abenteuer des Helden im fremden Land als
auf die Nachfolge zu Hause legen. Nach Schmitz (1988, S. 222) nimmt Tristan Herr-
scherrollen immer nur temporär an und legt sie leicht wieder ab; andere Forscher be-
tonen, dass sich Tristan eben nicht über die Väter bzw. die genealogische Disposition
definiere (Storp 1994, S. 194; Hermann 2006, S. 151; Zotz 2006, S. 102). Storp (1994)
weist zudem darauf hin, dass Tristan mit dem Verzicht auf die Herrschaft zu einem
»wahre[n] ›Niemand‹«(S. 194) würde, Marke könne dagegen einen Prestigegewinn
verbuchen; allerdings übernehme Tristan hinsichtlich der Herrscherqualitäten dann
die Führung (S. 196 f.). Nach Gottzmann (1989) ist Tristan die Herrschaftsfähigkeit
»nicht als Identitätsmerkmal verliehen worden« (S. 134).

Die Wahl Tristans ist erzähllogisch begründet und zeigt im Sinne Lugowskis
(1994, S. 66–81) die »Motivation von hinten«, die für vormoderne Erzählungen ty-
pisch ist. Denn Tristans Verzicht auf Parmenien ist kein irgendwie zufälliger, er ist
notwendig: Tristan muss nach Cornwall zurück, weil sich von da aus der Plot der Ge-
schichte, die ›amour passion‹ zwischen Tristan und Isolde, entwickelt.



Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
3

52

3.3.3 | Tristans Jugend als ›Heroenbiographie‹ mit höfischer
Stilisierung

Die Jugendgeschichte Tristans wird teilweise als ›Heroenbiographie‹ gelesen. Der To-
pos einer außergewöhnlichen Geburt und Jugend ist zahlreichen literarischen Hel-
den eingeschrieben (zum Beispiel Alexander, Siegfried, Gregorius, Artus, Parzival,
Dietrich). De Vries (1961, S. 282–289) entwickelte das Modell einer Heroenbiogra-
phie, das von Teichert (2008, S. 43 f.) modifiziert wurde. Gerok-Reiter (2009, S. 119 f.)
arbeitete im Rekurs auf diese Heroenbiographien und unter Bezug auf Pörksen/Pörk-
sen (1980, S. 268 f.) charakteristische Motive in literarischen Kindheitsgeschichten
heraus, die elf Stationen umfassen:
■ (in der Regel) hohe Abkunft
■ ungewöhnliche Zeugung
■ Träume und Weissagungen
■ verborgene Geburt
■ Verwaisung
■ Gefahren im frühesten und späteren Kindesalter
■ wunderbare Rettung
■ Aufwachsen in ungemäßer Umgebung
■ Offenbarung von Tugenden (und Untugenden)
■ entscheidendes Hervortreten
■ Erfahren von Name und Herkunft

Gerok-Reiter (2009, S. 121 f.) kommt zu dem Schluss, dass sich diese narrativen Sta-
tionen der Geburt des Helden bis auf die Weissagung im Tristan Gottfrieds wieder-
finden:

Tristan ist das Kind von Riwalin, König von Parmenien, und Blanscheflur, Schwester des Kö-
nigs von Cornwall; seine hohe Abkunft ist damit sicher (1); die Zeugung erfolgt unter unge-
wöhnlichen Umständen: Blanscheflur schleicht sich nachts heimlich zu Riwalin, der im
Kampf tödlich verwundet wurde; sie empfängt Tristan; das Paar flieht, nachdem Riwalin wie-
der gesund ist (2); Riwalin stirbt im Kampf vor Tristans Geburt; sofort nach der Geburt stirbt
die Mutter (5); Tristans Geburt wird verheimlicht (4), um das verwaiste Kind vor Herzog Mor-
gan zu schützen (6); Rual und seine Gattin Floraete nehmen das Kind auf; Floraete täuscht
eine Geburt vor, gibt Tristan als eigenes Kind aus und zieht ihn auf (7); Rual übergibt Tristan
mit sieben Jahren dem Erzieher Kurvenal, der ihm in der unstandesgemäßen Umgebung (8)
eine standesgemäße Ausbildung zukommen lässt, wobei sich Tristans wunderbare Begabung
sowie seine außerordentliche Schönheit bereits früh zeigen (9); eine zweite Motivreihe von
Gefahr und wunderbarer Rettung erfolgt, wenn Tristan von Kaufleuten entführt (6), jedoch
aufgrund eines Sturmes in Cornwall, dem Land seines Onkels Marke, ausgesetzt wird (7); auf
dem Weg zu Marke sticht der Vierzehnjährige in der Jagdkunst, durch seine Sprach- und Mu-
sikkenntnisse und durch sein souveränes Auftreten hervor (9); sein Hervortreten als Held wird
durch den Sieg über Morold besiegelt (10); zuvor hatten er und sein Onkel Marke durch Rual,
der sich auf die Suche nach Tristan gemacht hatte, die wahre Herkunft Tristans enthüllt (11).

Die positiven Kindheitstopoi im Tristan sind nach Gerok-Reiter eigentlich Heldento-
poi, denen allerdings ein fester Bezugsrahmen fehle (ebd. S. 135). Nicht zu überse-
hen ist dabei jedoch die im »›Aktionsfeld‹ von Harfe und Schwert« (Uttenreuther
2009, S. 269) angesiedelte Hybridität des Protagonisten, wobei »dem Roman von
vornherein ein heldenepischer Subtext unterliegt, der zeitweise einer intensiv betrie-
benen höfischen Stilisierung unterworfen ist« (ebd. S. 274). So sind allein der höfi-
schen Erziehung Tristans etwa 600 Verse gewidmet und auch die fingierte Sprachnot
des Erzählers, der nicht von der Schwertleite Tristans erzählen will und sich stattdes-



Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros
3.3

53

sen den zeitgenössischen Dichtern widmet, legt die Betonung auf intellektuell-ästhe-
tische Fertigkeiten.

Fazit: Es ist weitgehend Konsens der Forschung, dass die Elternvorgeschichte (die
Erzählung von Riwalin und Blanscheflur) als Präfiguration bzw. Spiegelung der Ge-
schichte von Tristan und Isolde zu lesen ist. In beiden Fällen geht es um eine passio-
nierte heimliche Liebe, Begegnung und Liebesvollzug geschehen außerhalb der Le-
galität. Durch Tristans ›zweite Geburt‹ bei den Zieheltern nach dem Tod der leibli-
chen Eltern wird eine neue Biographie konstruiert, die jedoch Tristans Disposition
zum Wunderkind nicht überdeckt. Auffallend ist die starke Gewichtung seiner Aus-
bildung nach einem höfisch ästhetisierten Erziehungsideal; Jagd- und Sangeskunst
in höchster Vollendung bilden als höfische Fertigkeiten seine Eintrittskarte in die hö-
fische Marke-Gesellschaft. Tristans Herkunftslügengeschichten sind in der Nicht-
Identifizierbarkeit des Helden begründet; durch seinen erbevater Marke erhält er
eine neue soziale Identität. Die Morgan-Episode, die mit Tristans Schicksalsformel
leit unde linge eröffnet wird, zeigt ihn als vorhöfischen Heros. Tristan ist ein hybrider
Held, seine Kindheits- und Jugendgeschichte vereint höfische und heroische Aspekte
und repräsentiert in diesem Registerwechsel unterschiedliche Traditionen der Stoff-
aneignung.



4

54

4 Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der
Dreiecksbeziehung Tristan – Isolde –Marke

Die Brautwerbung in Gottfrieds Tristan folgt einerseits dem literarischen Muster der
gefährlichen Brautwerbung, andererseits zeigt sie signifikante Abweichungen. Denn
die Minnethematik ist hier als Dreiecksgeschichte zwischen Isolde, Tristan und
Marke verhandelt; am Ende steht nicht das Glück des Herrscherpaares, sondern der
Tod des ehebrecherischen Liebespaares.

4.1 | Das Erzählschema der gefährlichen Brautwerbung

Das literarische Brautwerbungsschema ist eine (Re)Konstruktion der modernen For-
schung. Die Stringenz des literurwissenschaftlichen Konstrukts verführt dazu, das
Brautwerbungsschema als scheinbar bloß formales und geradezu a-semantisches Re-
gelsystem der Textorganisation zu lesen und so eine Art Schemarealismus zu betrei-
ben. Doch erst die Emanzipierung vom Schemablick, und sei dieser noch so ungefähr,
legt den Zugang zum eigentlichen Sujet, zur energetischen Logik vieler Texte frei. An-
dererseits kann kein Zweifel darüber bestehen, dass die ästhetische Rede dazu neigt,
Schemata und Topiken auszubilden, doch in keiner der Brautwerbungserzählungen
ist das prominente Erzählschema der gefährlichen Brautwerbung als lediglich for-
male Szenenkonvention zu lesen. Die Richtung des Texts bestimmt nicht das Schema,
sondern die Textintention, das heißt, der so und nicht anders geführte legitimatori-
sche Diskurs, der die Semantik einzelner ›Schemakonstituenten‹ choreographiert.
Dies kann man am Tristanmit seiner Dreieckskonstellation sehr gut sehen.

Man unterscheidet zwischen einer einfachen und der sogenannten gefährlichen
Werbung. Die einfache Werbung ist erzählerisch eher uninteressant, die Braut wird
dem Brautwerber einfach übergeben. Die gefährliche Brautwerbung ist dagegen da-
durch definiert, dass es Widerstände auf Seiten der Braut bzw. des Brautvaters gibt.
Zu den mittelhochdeutschen Brautwerbungsdichtungen gehören folgende Texte: Du-
kus Horant, König Rother, Kudrun, Orendel, Ortnit, Oswald, Salman und Morolf. Im
Folgenden die Konstituenten des produktiven Erzählschemas der Brautwerbung (die
Darstellung folgt weitgehend Schmid-Cadalbert 1985, S. 83–98):

Raumstruktur: Im Brautwerbungsschema spielt die dreiteilige Raumstruktur eine besondere
Rolle.
■ Machtbereich des Werbers: Herrschaftsgebiet im europäischen Festlandraum; Werber ist

König und superiorer Aktant der westlichen Hemisphäre
■ Machtbereich des Brautvaters bzw. Brauthüters: Herrschaftsgebiet in einem fremden (oft

›heidnischen‹), jenseits des Meeres liegenden Reich
■ Trennung der beiden Machtbereiche durch das Meer.

Handlungsträger: Es müssen nicht immer alle Rollen besetzt sein, auch kann eine Figur meh-
rere Rollen akkumulieren.
■ Der Werber: Ein junger König bzw. heiratsfähiger Thronprätendent wird von seinen Vasal-

len aufgefordert zu heiraten. Dabei geht es in erster Linie um die Sicherung der Erbfolge
bzw. Herrschaft, nicht um Liebe. Aufgrund der Machtfülle des Werbers gibt es im eigenen
Land keine ebenbürtige Braut. Das Prinzip der Ebenburt begründet die exogame Brautwer-
bung, das heißt die Werbung außerhalb des eigenen Landes; die endogame Werbung inner-
halb des eigenen Landes spielt bei der gefährlichen Brautwerbung keine Rolle.

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_4, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

55

■ Der Nenner: Er nennt die angemessene Braut in einem fernen Land und ist meist gleichzei-
tig ein Ratgeber oder enger Vertrauter des Werbers.

■ Der Kundige: Dieser kennt die Verhältnisse im Machtbereich des Brautvaters und bestimmt
deshalb das weitere Vorgehen bei der Brautwerbungsfahrt.

■ Der außergewöhnliche Helfer: Er verfügt über besondere Begabungen und kann aufgrund sei-
ner Exzeptionalität (Tristan!) in Konkurrenz zumWerber geraten, da er diesem überlegen ist.

■ Der Bote: Er verkündet dem Brautvater die Werbungsbotschaft und versucht, das Einver-
ständnis der Braut zu erlangen.

■ Die Braut: Sie ist eine wohlbehütete Königstochter, dem Werber ebenbürtig und entspricht
vollkommen dem geltenden Schönheitsideal. Die mythische Basisregel besagt: Dem Besten
die Schönste. Die Braut willigt (meistens) heimlich in die Werbung und die daran anknüp-
fende Entführung ein.

■ Der Brautvater: Er präsentiert sich als ein an Macht und Reichtum angemessener Herrscher,
widersetzt sich aber dem Verlangen des Werbers und lässt zum Beispiel die Werbungsboten
köpfen oder einkerkern. Der Werber muss den Brautvater daher im Kampf bezwingen oder
sogar töten.

■ Die Brautmutter: Ihre Rolle ist fakultativ; wenn sie auftritt, vermittelt sie zwischen Braut-
vater und Werber, weil sie der Werbung günstig gegenübersteht.

Handlungskonstituenten: Die (re)konstruierten Handlungsschritte, die nicht in jedem Braut-
werbungstext realisiert sind und modifiziert sein können, lassen sich wie folgt beschreiben.
1. Ratszene: Die Vasallen raten dem jungen König zur Brautwerbung
2. Hilfeverpflichtung der Vasallen und Botenbestimmung
3. Werbungsfahrt in das Land der Braut
4. Heimliche Landung im Herrschaftsbereich des Brautvaters
5. Gang des Werbers bzw. Werbungshelfers zur Residenz des Brautvaters, meist mit Listhan-

deln verbunden
6. Kemenatenszene: Zusammenkunft von Werber bzw. Werbungshelfer und Braut
7. Entführung der Braut mit ihrem Einverständnis
8. Kampf zwischen Werber und Brautvater
9. Heimführung der Braut
10.Hochzeit

4.2 | Die Brautwerbung bei Gottfried

Der Brautwerber ist König Marke, dessen Machtbereich in Cornwall mit der Residenz
Tintajol liegt. Sein Neffe Tristan tritt zugleich als Nenner der Braut und Kundiger so-
wie als Bote und außergewöhnlicher Werbungshelfer auf. Die Prinzessin Isolde ist
die Braut, König Gurmun von Irland mit Residenz in Dublin der Brautvater und Kö-
nigin Isolde die Brautmutter (es gibt also eine Namensdoppelung hinsichtlich Mutter
und Tochter). Werber und Werbungshelfer, König Marke und Tristan, sind als Onkel
und Neffe miteinander verwandt, Marke ist zudem Tristans erbevater (siehe
Kap. 3.2.4) – all dies verkompliziert die spätere Dreiecksgeschichte. Die Verbindung
zu Irland, dem Land der Braut, wird über den Kampf Tristans mit Morold hergestellt.

4.2.1 | Die Verbindung nach Irland: Heilung Tristans
von der Giftwunde

4.2.1.1 | DerMoroldkampf: Tristan als ›mythischer Heilsbringer‹

Die Geiselforderung Morolds: In seiner Wahlheimat Cornwall steht Tristans Held-
werdung noch aus, sie wird unmittelbar nach seiner Rückkehr aus Parmenien ein-
geleitet. Denn als der lantlôse Tristan (V. 5868) zu König Marke kommt, vernimmt er



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

56

ein schrecklichesmaere (V. 5870): Der riesenhafte Morold aus Irland fordert Zins von
Cornwall und droht mit Krieg. Man erfährt auch die Vorgeschichte. Einst, als Marke
ein kint war (V. 5927), unterwirft König Gurmun aus Affricâ (V. 5883) mit Waffenge-
walt und der Erlaubnis Roms zunächst Irland, dann Cornwall und England. Weil
Marke, noch ein Knabe, sich nicht verteidigen kann, verliert er seine Macht und wird
Gurmun zinspflichtig. Dieser nimmt sich aus Gründen politischer Machtpotenzie-
rung Isolde von Irland zur Frau, die Schwester von Herzog Morold. Möglicherweise
bildet Gurmun eine historische Gestalt des 9. Jahrhunderts ab, nämlich König Gud-
horm, der in Normannenkämpfe verwickelt war (zu Gurmun als historischer Gestalt
vgl. Hertz 1904, S. 518; bei Berol und Eilhart erscheint Gurmun nicht namentlich,
sondern nur als irischer König). Als dann Marke Herrscher ist, muss er sich kontinu-
ierlich steigernde Zinsforderungen an Morold als vorvehtaere Gurmuns (V. 5941) er-
füllen; schließlich fordert Morold 60 Knaben aus Cornwall und England als Geiseln,
die von den Baronen übergeben werden sollen (V. 5964–5968).

Diese Auslieferung von Knaben, der dem irischen König Gurmun und der römi-
schen Oberherrschaft geschuldete Tribut, wird in der Forschung teilweise als Rekurs
auf mythische Erzählschemata gelesen (vgl. Krohn 2005, S. 125; Huber 2013, S. 74).
In der griechischen Mythologie etwa fordert Minotaurus auf Kreta von den Bürgern
Athens jedes Jahr jeweils sieben Jungen und Mädchen, ehe Theseus ihn bezwingen
kann. Der Name Morold ist etymologisch mit dem Meer verbunden (vgl. Hammer
2007, S. 83, 88). Dies sowie Morolds vier manne craft (V. 6879) weisen auf seine Her-
kunft aus Irland als einer »magisch-dämonischen Welt« (Hellgardt 2002, S. 169). In
irischen Sagen gibt es »menschenverschlingende Seeungeheuer, die nur von einem
Heros überwunden werden können« (Huber 2013, S. 74). Die allgemein schwierige
Situation zwischen landsässigen Kulturen und seefahrenden Eroberern ist bekannt
(vgl. Hammer 2007, S. 89 f.). Auf einen völlig anderen Gesichtspunkt wies Küsters
(1986) hin, der in Gottfrieds Exkurs über die Unrechtmäßigkeit der Zinspflicht und
Geiselstellung sowie im Beutezug Gurmuns und der »indirekte[n] Abhängigkeit des
Marke-Reiches vom römischen Imperium« das standardisierte »Arsenal der intellek-
tuellen Rom-Kritik im 12. Jahrhundert« erkennt (S. 146).

Tristan beschimpft die Barone, die ihre Söhne an Morold ze schalken (V. 6109) ge-
ben wollen, in die Leibeigenschaft also, und spricht von zinslîchen schanden (V.
6078) im Hinblick auf die edelen kindelîn (V. 6079). Stattdessen sollten die Väter ihr
eigenes Leben geben, das sei gottgefällig (deist mit gote, V. 6105). Tristan macht den
Fall zu einem Rechtskasus. Seine Argumentation will »das Ehrgefühl und das fami-
liare Gewissen der Barone rühren, gipfelt aber in einem prinzipiellen Programm,
wenn er die Freiheit der Kinder zum unveräußerlichen Gottesgebot und gleichsam
zum Naturrecht erklärt« (Küsters 1986, S. 148).

Tristans Zweikampf mit Morold – der Schwertsplitter: Tristan rät zum Zwei-
kampf und stellt sich dann selbst zur Verfügung (V. 6156–6159), denn die Barone
wollen lieber ihre eigenen Kinder weggeben als selbst das Leben wider disen vâlan-
des man (V. 6213) verlieren. Tristan »operiert also gegen das Agreement der Barone
mit der Idee eine[s] bonum commune. Er vertritt dieses Prinzip aber nicht allein mit
seinem consilium, sondern auch mit dem notwendigen auxilium, indem er sich, als
sich keiner der Barone überwinden kann, als Gerichtskämpfer – trotz seiner man-
gelnden ritterlichen Erfahrung – zur Verfügung stellt« (Küsters 1986, S. 149).Tristan
betont gegenüber Morold, dass der Zins ohne Rechtsgrundlage sei, man solle dage-
gen das Recht wiederherstellen, das bisher verfälscht worden sei (V. 6296 f.). Morold
pocht dagegen auf die Rechtmäßigkeit der Zinsforderung. Tristan als voget (V. 6348)



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

57

übergibt seinen Handschuh (sînen hantschuoch zôh er abe. / er bôt in Môrolde dar, V.
6454 f.). Beim »Herrschaftszeichen Handschuh tritt die Realie an die Stelle der Hand,
steht damit pars pro toto für die handelnde Person« (Hüpper 2012, Sp. 750).

Die Kampfansage Tristans ist öffentlich (›ir hêrren‹ sprach er ›nemet war [...]‹, V.
6456). Morold nimmt die Herausforderung an und bietet ihm seinerseits ein Pfand
(er bôt ouch ime dâ widere / des kampfes bewaerde / mit herter gebaerde; V. 6486–
6488). Bei der Verhandlung des Zweikampfs als juristisches Beweismittel wird also
darauf geachtet, dass die Rechtsgesten und die sprachliche Formel eingehalten wer-
den (vgl. hierzu Kellermann 2002, S. 140). Es »entspinnt sich nach öffentlicher
Kampfansage ein Entscheidungskampf zwischen zwei verfeindeten Parteien, ausge-
tragen von zwei erwählten Kämpfern nach allen Regeln desmittelalterlichen Rechts«,
bei dem Tristan für die rechte Sache kämpft (Przybilski 2004, S. 389). Morolds Vier-
männerstärke gegenüber stehen Gott, das Recht und dessen zuverlässiger Vasall Tris-
tan, zudem ein willeger muot, der Wunder bewirken könne. In dieser »allegori-
sche[n] Vervielfältigung« (Krohn 2005, S. 132) treten also Vier gegen Vier an, der Er-
zähler spricht von zwo ganze rotte oder ahte man (V. 6891):

[...]
daz was der strît in eine sît.
sô was anderhalp der strît:
daz eine got, daz ander reht,
daz dritte was ir zweier Knecht

und ir gewaerer dienestman,
der wol gewaere Tristan,
daz vierde was willeger muot,
der wunder in den noeten tuot.

(Gott und das Recht sind auf Seiten Tristans beim Kampf mit Morold; Gottfried, V. 6881–6888)

Es kommt zu einem Zweikampf auf einer Insel, die zu Markes Land gehört; die be-
waffnete Konfrontation findet also nicht in Irland statt, die vorgelagerte Insel ist ge-
wissermaßen neutrales Gebiet (vgl. Hammer 2007, S. 80). Tristan kann Morold erst
in einem zweiten Waffengang besiegen, er wird zunächst selbst schwer verwundet
und von Morold verhöhnt. Doch da reiten Gott und das Recht herbei mit gerechtem
Urteil (got unde reht diu riten dô in / mit rehtem urteile (V. 6996 f.) – und Tristan
schlägt daraufhin Morold die rechte Hand ab, fügt ihm eine schwere Kopfwunde zu,
nimmt dann sein Schwert in beide Hände und trennt Morolds Kopf mitsamt dem
Kopfschutz ab.

Tristan wird damit zum Retter Cornwalls, er ist der mythische Heilsbringer (vgl.
Kuhn 1980, S. 16). Der Sieg über Morold bedeutet das Ende der Tributzahlungen und
das Ende von Gurmuns Herrschaft über Markes Königreiche Cornwall und England;
es geht nach Haug (2011, S. 442) um eine ›translatio imperii‹ von Rom in die Reiche
Markes. Der Kampf selbst betont die »heldenepische Komponente« (Keck 1998,
S. 205); Tristan ist wie im Morgankampf Heros, ein weiterer Registerwechsel also.
Denn der »ritter lobelîch (6697) beendet den Kampf mit einer im ritterlichen Tugend-
system eher grenzwertigen brutalen Enthauptung (7084 f.)« (Warning 2003, S. 192).
Tristans Verspottung des Totwunden (V. 7065–7068) wurde ebenso als »unhöfisch«
(Combridge 1964, S. 54) gewertet. Der segmentierte Körper Morolds wird durch Bo-
ten an den irischen Königshof geschickt; Kellermann (2002) bewertet das als »Degra-
dierung der Person zur Sache« (S. 143; zu weiteren Details der Verwundung Morolds
vgl. ebd.).

Der Zweikampf wurde als »historical concept of ›Widerstandsrecht‹« gesehen
(Kerth 1988, S. 449). Gottfried verstehe die einstige Eroberung durch Gurmun als
»widerrechtliche Gewalttat«, die zur »kriegerischen Notwehr« (Combridge 1964,
S. 51) berechtige. Nach Küsters (1986) leitet sich ein Widerstandsrecht in dieser Sa-



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

58

che nicht »nach dem feudalen Prinzip aus der Vernachlässigung oder dem Verlassen
einer gemeinsamen Rechtsbasis ab, sondern die Widerstandspflicht gründet in der
völligen Absenz von Recht« (S. 150).

Der Schwertsplitter: Die Moroldstation stellt zudem die Weichen für die spätere
Splitterepisode im Bad (siehe Kap. 4.2.2.3), in der Tristan als Moroldtöter entlarvt
werden wird. Denn als Tristan mit Morold kämpft, bleibt bei einem furchtbaren
Schwerthieb ein Stück von Tristans Schwert im Schädel Morolds zurück. Auf die Fol-
gen (Überführung Tristans anhand des Splitters) weist der vorausblickende Erzähler-
kommentar, der vor sorgen und grôzer nôt warnt:

[...]
und under disem valle
gab er [Tristan] im [Morold] aber einen slac
reht obene, dâ diu kuppe lac,
und truoc ouch der sô sêre nider,
dô er daz wâfen zucte wider,

daz von dem selben zucke
des swertes ein stucke
in sîner hirneschal beleip,
daz ouch Tristanden sider treip
ze sorgen und ze grôzer nôt:
ez haete in nâch brâht ûf den tôt.

(Der Schwertsplitter in Morolds Kopf; Gottfried, V. 7050–7060)

Tristans Rolle beim Moroldkampf wird durch diesen Schwertsplitter nachweisbar. So
kann Tristan zwar vor den irischen Boten seine Verletzung verbergen, indem er Blut
und Wunde mit seinem Schild verdeckt (V. 7123 f.), doch in Irland zieht Königin
Isolde mit einer Zange den Splitter aus der Kopfwunde ihres toten Bruders. sî unde ir
tohter sâhen s’an, / mit jâmer und mit leide (V. 7190 f.), und beide legen das Corpus
Delicti in einen schrîn (V. 7193), in ein Kästchen also. Der Splitter konserviert so den
Moroldkampf bis auf Weiteres.

Gurmuns Bann: Markes Hofgesellschaft jubelt nach dem Sieg über Morold, die
irischen Boten aber werden von Tristan verhöhnt, dass man sie nicht mit leeren Hän-
den zurückkehren lasse (V. 7126 f.): Tatsächlich finden diese jetzt statt des verlang-
ten Zinses einen zerstucketen man (V. 7141), dessen drei Teile sie zusammenlegen
daz ieman iht dâ von verlür (V. 7149) und nach Irland bringen. König Gurmun lässt
überall ausrufen, dass jeder sofort getötet werde, der aus Cornwall nach Irland
komme, obMann oder Frau: swaz in der werlde lebendes dar / von Curnewâle kaeme,
/ daz man ime den lîp naeme, / ez waere wîp oder man (V. 7208–7211). Mit diesem
Bann wird König Gurmun zum gefährlichen Brautvater des Brautwerbungsschemas,
Tristan aber muss seiner tödlichen Verletzung wegen nach Irland.

Die vergiftete Wunde Tristans als Bindeglied zu Irland: Bevor Tristan Morold
tötet, wird er selbst durch das vergiftete Schwert seines Gegners tödlich verwundet.
Das Heilmittel nennt Morold selbst: Nicht Ärzte könnten die Wunde heilen, einzig
und allein könne das seine Schwester Isolde, die Königin von Irland:

[Morold:]
»du bist mit eime swerte wunt,
daz toedic unde gelüppet ist.
arzât noch arzâte list
ernert dich niemer dirre nôt,
ez entuo mîn swester eine, Îsôt,

diu künegîn von Îrlande.
diu erkennet maneger hande
wurze und aller crûte craft
und arzâtlîche meisterschaft.
diu kan eine disen list
und anders nieman, der der ist.«

(Tristans Wunde kann nur Königin Isolde von Irland heilen; Gottfried, V. 6942–6952)

Morold verkörpert also nicht nur die Station, die Tristan im Land seines Onkels als
Heros und Heilsbringer bestätigt, er ist zudem über die vergiftete Wunde das Binde-
glied zu Irland, zum Land der späteren Marke-Braut Isolde. Mit Morolds Tötung er-



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

59

wirbt sich Tristan »zum ersten Mal ein Anrecht auf Isolde, denn aufgrund des ganz in
den Hintergrund tretenden Königs Gurmun und des besonderen – nämlich avunku-
laren – Verhältnisses von Isolde zu Morold scheint dieser eine ähnliche Funktion zu
übernehmen wie der Brautvater« (Oswald 2001, S. 138). Verortet man den Tristan in
der keltischen Anderwelt bzw. im Feenmärchen, so wäre Morold der Bewacher, der
den Zugang zum Reich der Fee verhindert und deswegen besiegt werden muss (vgl.
Simon 1990, S. 109).

Der siegreiche Kampf gegen den Bedränger Morold leistet mindestens zweierlei:
1. Er installiert Tristan als Befreiungshelden im Reich König Markes und weist damit

diesen und nicht König Marke als den superioren Aktanten aus. Tristan, nicht
Marke, ist der Beste (und damit der ›Richtige‹ für Isolde), denn der Herrscher
hatte die Zinsforderung Irlands über Jahre widerspruchslos hingenommen.

2. Der Kampf stellt die Verbindung zu Irland her, dem Land Isoldes. Der Morold-
kampf ist die unverzichtbare Vorgeschichte für die spätere Brautwerbung.

4.2.1.2 | Die Heilungsfahrt (Irland I) – Der spilman Tantris-Tristan
als Lehrer Isoldes

Wie vonMorold vorausgesagt, kann nur die zauberkundige Königin Isolde aus Irland
die Wunde heilen. Das Gift aus Morolds Schwert verfärbt bereits Tristans Körper und
verbreitet einen widerwärtigen Gestank:

daz gelüppe was alsô getân,
daz sî’z mit nihte kunden
gescheiden von der wunden,
unz ez im al den lîp ergienc
und eine varwe gevienc
sô jaemerlîcher hande,

daz man in kûme erkande.
dar zuo gevie der selbe slac
einen sô griulîchen smac,
daz ime daz leben swârte,
sîn eigen lîp unmârte.

(Tristans Wunde durch das vergiftete Schwert Morolds; Gottfried, V. 7268–7278)

Die Wunde Tristans befindet sich am Oberschenkel (V. 6924). Dies liest Huber (2013,
S. 76), als »symbolische Kastration«, die nur von der vorbestimmten Minnepartnerin
geheilt werden könne. Diese Gleichung geht bei Eilhart auf, weil hier der König seine
Tochter Isalde veranlasst, den unerkannten Tristrant zu heilen; bei Gottfried jedoch
ist die Mutter, die Königin selbst, die zauberkundige Heilerin. Die ursprüngliche pro-
blematische Doppelrolle Isoldes als Heilerin und Geliebte ist also bei Gottfried ent-
schärft (vgl. hierzu Altpeter-Jones 2009, S. 18), aus einer Figur werden bei ihm zwei.
Diese Aufspaltung der Isoldefigur ist bereits in der Tristrams Saga (Kap. 28) vorhan-
den, auch hier bezeichnet Morold seine Schwester als die einzig mögliche Heilerin
der vergifteten Wunde.

Erste Irlandfahrt: Tristans Reise nach Irland muss wegen Gurmuns Bann ver-
heimlicht werden und so wird verbreitet, dass er zur Heilung nach Salerno gereist sei
(V. 7330). Die salernitanische Schule war die »älteste und wohl berühmteste Akade-
mie des Mittelalters« (Rautenberg 1993, S. 180). Tristan nimmt seine Harfe mit, die
später noch eine wichtige Rolle spielen wird, und reist auf schnellstem Weg nach Ir-
land, die Fahrt ist dezidiert zielgerichtet (V. 7392 f.). Bei Gottfried greift also zumin-
dest zunächst nicht das Motiv der keltischen ›immram‹, der ziellosen Fahrt in einen
Jenseitsbereich (siehe Kap. 1.2). Anders ist das bei Eilhart oder bei Thomas bzw. in
der Tristrams Saga,wo Tristan durch Sturm bzw. Zufall an die Küste Irlands verschla-



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

60

gen wird (vgl. hierzu Keck 1998, S. 182). Gottfrieds Tristan dagegen bittet den Steuer-
mann, er möge auf die Hauptstadt Dublin zuhalten, in der die heilkundige Königin
Isolde wohnt (V. 7397–7402).

Im weiteren Verlauf kommt es dann allerdings zu einer vereinbarten und also in-
szenierten ›immram‹, denn Tristan wird eine halbe Meile vor der Stadt auf eigenen
Wunsch von seiner Besatzung auf dem wilden Meer in einem Boot treibend zurück-
gelassen (V. 7492–7494). Das narrative Schema der Jenseitsfahrt erscheint in Tris-
tans Irlandfahrt also teilweise rationalisiert, doch kann man noch die Konstituenten
erkennen: Der Held muss wegen seiner vergifteten Wunde diese Fahrt antreten, weil
er sonst stirbt; allerdings ist der erste Teil der Reise vom Schiffsführer sorgsam ge-
lenkt; die Heilerin Königin Isolde kann aufgrund einer höfischen Übercodierung
nicht mehr nur einem Jenseitsbereich zugeordnet werden, doch verfügt sie über ge-
heime Künste und hat Wahrträume (vgl. Simon 1990, S. 109; Zak 1983, S. 66); Zielort
ist Irland, Heimat der keltischen Jenseitsfahrt.

Tristan als höfscher spilman Tantris: Tristans bisherige Herkunftslügen gründe-
ten in seiner durch den Tod der Eltern provozierten Identitätslosigkeit. Wenn Tristan
bei der Ankunft in Dublin wiederum auf eine fingierte Identität setzt, sich in ärmli-
che Gewänder hüllt und als höfscher spilman (V. 7560) ausgibt, so ist das neuerliche
Inkognito nicht mehr auf die Elternvorgeschichte zurückzuführen, sondern auf den
Bann Gurmuns. Denn Tristans Identität über seinen cornischen erbevaterMarke darf
nicht offenbar werden, er ist ein weiteres Mal ein »sich verleugnen müssender Held«
(Warning 2003, S. 192). Tristan nähert sich über Ersatzidentitäten auf Umwegen der
Minne, die ihn schließlich das Leben kosten wird, und ist dabei auf sich allein ge-
stellt. Denn er schickt die Schiffsbegleitung nach Cornwall zurück und sichert sei-
nem Erzieher Kurvenal zu, noch im selben Jahr heimzukommen, ansonsten solle er
für tot gehalten werden. Ein weiteres Mal ist die schwierige »Inszenierung einer Dis-
krepanz zwischen adligem Körper und angenommener nichtadliger Rolle« (Meyer
2015, S. 7) gefordert.

Als die Bewohner Dublins daz wîselôse schiffelîn (V. 7508) Tristans auf denWellen
sehen, werden Boten ausgeschickt, die erstaunt zunächst eine süeze harpfen clingen
(V. 7517) hören und dann Tristans Lügengeschichte, die seine Herkunft aus Cornwall
verschleiern und seine Wunde erklären soll: Tristan behauptet, sich als höfscher spil-
man (V. 7560) große Reichtümer erworben zu haben, die noch vermehrt werden
sollten; deshalb sei er Kaufmann (koufrât, V. 7573) geworden, hätte dann aber als
Partner eines reichen Kaufmanns bei einem Überfall durch Piraten (roupher, V. 7582)
auf ihr Handelsschiff jene schlimme Wunde erhalten und sei dann mit marter und
mit maneger clage (V. 7597) vierzig Tage und Nächte ziellos, von Winden gesteuert,
in einem kleinen Boot umhergetrieben. Hier erscheint die ›immram‹ also als Lügen-
geschichte; der Zeitraum der 40 Tage findet sich in der Bibel sowie in geistlichen,
rechtlichen und magischen Kontexten (vgl. Krohn 2005, S. 136). Wiederum rettet
sich Tristan durch die Kunst. Denn der arme spilman (V. 7673) musiziert so vortreff-
lich, dass alle Mitleid empfinden und einen Arzt bitten, ihn aufzunehmen, der je-
doch nicht helfen kann – damit erfüllt sich die Vorausdeutung Morolds, dass nur die
Königin Isolde Tristan heilen könne.

Strukturell ist diese spilman-Episode der Entbästungsszene analog, denn beide
Male ist höfische Kunstfertigkeit die Eintrittskarte zum Hof: Die Königin hört durch
ihren Hauslehrer von einem todkranken Spielmann, der außerordentlich schön singe
und spiele und sie erkennt bei der Begegnung mit Tristan, dass dieser vergiftet ist.



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

61

Tristans erlogene Identität erhält jetzt einen konkreten Namen, denn er gibt sich als
spilman Tantris aus:

Diu wîse [Königin] sprach im aber zuo:
»spilman, sag an, wie heizestuo?«
»vrouwe, ich heize Tantris.«
»Tantris, nu wis an mir gewis,

daz ich dich binamen neren sol.
wis gemuot, und gehabe dich wol!
ich wil dîn arzât selbe sîn.«

(Tristan-Tantris; Gottfried, V. 7785–7791)

Im Folgenden ist wiederum die Kunst das Verbindungsglied zur nächsten Station auf
Tristans Schicksalsweg zu Minne und Tod. Denn als die Königin Tristan musizieren
hört, wird ein Geschäft vereinbart (vgl. Classen 2004, S. 44). Tantris-Tristan soll der
Lehrer der jungen Isolde sein, dafür will ihm die Königin sein Leben und seinen Kör-
per gesund zurückgeben: dar umbe wil ich dir dîn leben / und dînen lîp ze miete ge-
ben / wol gesunt und wol getân. / diu mag ich geben unde lân, / diu beidiu sint in
mîner hant (V. 7855–7859). Tristan reüssiert also »nicht als kampfkräftiger Ritter,
sondern als feinsinnig gebildeter Höfling, der ciceronianischen Idealen wie dem ›de-
corum‹ oder der urbanitas verpflichtet ist, dessen innere Vorbildlichkeit sich unmit-
telbar in eleganter Haltung und körperlicher Schönheit dokumentiert« (Linden 2009,
S. 118).

Isoldes gelehrt-künstlerische Ausbildung – die morâliteit: Die irische Königin
heilt Tristan inner zweinzec tagen (V. 7958) und dieser unterweist die Prinzessin in
schuollist und hantspil (V. 7967), im ›Arteswissen‹ also, und »dem Saitenspiel und
anderen musikalischen Fertigkeiten« (Linden 2009, S. 118). Lehrer und Schülerin
sind einander ebenbürtig. Denn so wie Tristan gelehrt und in allen Künsten beschla-
gen ist, so dichtet und singt auch Isolde, sie fiedelt Tanzweisen, Lieder und fremd-
artige Melodien im französischen Stil, sie spielt Leier und Harfe, sie versteht zu
schreiben und zu lesen und ihr Benehmen und Auftreten sind vorschriftsmäßig:

Sus haete sich diu schoene Îsôt
von Tristandes lêre
gebezzeret sêre.
sî was suoze gemuot,
ir site und ir gebaerde guot.

si kunde schoeniu hantspil,
schoener behendekeite vil:
brieve und schanzûne tihten,
ir getihte schône slihten,
si kunde schrîben unde lesen.

(Tristans lêre: Isoldes höfisch-ästhetische Ausbildung; Gottfried, V. 8132–8141)

Indem Isolde Tristans Schülerin wird,

gleichen beide einander vollständig in Ethos und höfischen Tugenden an. Beide verkörpern
den Wertekanon der höfischen Gesellschaft (Musik, Dichtung, Sprachen, Hofkünste, zuht),
und – oberstes Kriterium höfischer Ordnung (vuoge) – sie ›passen‹ damit zueinander: die
Schönste und am vollkommensten Gebildete zum vollkommensten Hofmann (Müller 2007,
S. 437).

In der Ebenbürtigkeit von Lehrer und Schülerin und in der Umsetzung der Bildung
des Mannes in die erzieherische Praxis einer Frau am Dubliner Hof sah Küsters
(1986) ein Pendant zu Abaelard und Heloise und wies auf den geistesgeschichtlichen
Hintergrund:

Die christlich-philosophische Aufklärung des 12. Jahrhunderts, vor allem Autoren wie Abae-
lard und Hildebert, sprechen der Frau nämlich in besonderem Maße ›dignitas‹ zu, weil das
von Natur aus schwächere Geschlecht durch Bildung und Erziehung sittliche Vollkommenheit
erlangen kann. Dieses Motiv der ›heilsamen Schwäche‹ hebt implizit auch den Mentor in ein
besonderes Licht, was durchaus mit dem antiken ›Pygmalion‹-Mythos vergleichbar ist (S. 162).



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

62

Zentrales Lehrziel ist die morâliteit (V. 8004; 8008; 8019). Isolde wird dadurch wol
gesite, / schône und reine gemuot, / ir gebaerde süeze unde guot (V. 8024–8026). Der
Kunst der morâliteit wird in wenigen Versen höchstes Lob zuteil: Sie befinde sich in
Übereinstimmung mit der werlde und mit gote (V. 8011), sie lêret schoene site (V.
8005), sie lehre, Gott und der Welt zu gefallen, allen edelen herzen sei sie als ›Amme‹
gegeben, damit sie lîpnar unde ir leben daraus bezögen (V. 8014 f.); weder guot noch
êre seien ohne sie möglich (V. 8018 f.). schoene site, das schickliche, feine Benehmen,
wird »zu einem Beschreibungskriterium, das der Erzähler ebenso wie die übrigen Fi-
guren wiederholt auf den jungen Tristan anwendet: In der Begegnung mit den Kauf-
leuten und den Pilgern, am Markehof und bei der Schwertleite finden sich die schoe-
nen site als konstante Fügung und werden zum Signum des Protagonisten« (Linden
2009, S. 118).

Nach Jaeger (2001) ist die Passage über die morâliteit »die klarste und ausführ-
lichste Darstellung eines Programms höfischer ethischer Erziehung, die das zwölfte
und frühe dreizehnte Jahrhundert hervorgebracht hat« (S. 298). »Insofar as Isolde
the Fair commands ›morâliteit‹ (8019), she has achieved the pinnacle of human idea-
lism, and she represents the glorification of courtly values both in appearance and
comportment, both in ethical terms and with regard to education« (Classen 2004,
S. 47). Isolde wie Tristan gehören dem Konzept der ›elegantia morum‹ zu, der bereits
Tristans Ausbildung folgte (siehe Kap. 3.2.2).

Der Sirenenvergleich: Andererseits haben das »Bildungs- und insbesondere Mu-
sikerlebnis [...] ihren Sinn als Teil der Ars amandi« und deuten damit das »kom-
mende Verhängnis« (Gnädinger 1967, S. 62) an. So wird Isolde eben auch mit Sire-
nen, die durch ihren Gesang Schiffe vom rechten Kurs abbringen (V. 8110 f.), vergli-
chen, ungewisse Liebessehnsucht und Schiff ohne Anker sind parallelisiert: sus swe-
bet [...] der ungewisse minnen muot, / rehte als daz schif âne anker tuot / in
ebengelîcher wîse (V. 8102–8105). Das Bild der auf dem Magnetberg sitzenden Sire-
nen scheint auf Gottfried zurückzugehen (vgl. Kern 1998, S. 13; zu späteren Belegen
Kern 2003, S. 582–584). Es markiert eine doppelte Verführungskraft, eine sichtbare
und eine verborgene, so wie auch Isolde in die Herzen der Menschen zweifach ein-
dringt: offenlîchen unde tougen (V. 8113) – öffentlich durch ihren Gesang und heim-
lich durch ihre Schönheit, die sich durch die Augen in die Herzen stiehlt und mit
Sehnsucht und Liebesschmerz fesselt (V. 8112–8131).

Die Etymologie von ›Sirene‹ weist zurück auf griech. ›Seirénes‹ als »dämonische
Mischwesen aus Vogel und Mensch« mit »bestrickende[m] Gesang« (Harrauer/
Hunger 2006, S. 499). In der griechischen Sage (Odyssee) sind Sirenen »junge
Frauen (oft halb Vögel), die durch ihren bezaubernden Gesang vorbeifahrende See-
leute anlocken und dann töten« (Kluge/Seebold 2002, S. 850). Das ist als Voraus-
deutung der Tristan-Passion zu lesen. Denn Gottfried genügt ganz offensichtlich
nicht »ein Vergleich mit den Musen, er wählt eine höchst problematische Vergleichs-
figur und evoziert mit der Nennung der Sirenen natürlich auch die Tradition ihrer
negativen mythographischen Deutung, er evoziert die Aspekte von Verführung,
Verzauberung und todbringender Gefahr« (Kern 1998, S. 15; zur Verbindung mit Ve-
nus vgl. Zak 1983, S. 84 f.). Man kann auch einen feeischen Kontext herauslesen,
denn die Feen der keltischen Erzählungen Irlands gelten als erotisch lockend und
dem Mann Verderben bringend (vgl. Schindele 1971, S. 32). Zwar sind die magi-
schen Zuschreibungen zugunsten einer höfischen Übercodierung teilweise getilgt,
doch verfügt zumindest die Königin über tougenlîche liste (V. 9301), geheime Künste
also, die sie Tristan heilen und den zauberischen Minnetrank herstellen oder über



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

63

einen Wahrtraum die Lügen des betrügerischen Truchsess (siehe Kap. 4.2.2.2) er-
kennen lassen.

4.2.2 | Die Brautwerbungsfahrt Tristans für Marke (Irland II)

4.2.2.1 |Werbungsauftrag und Hofintrige

Tristans Rückkehr nach Cornwall: Die beiden Isolden wollen Tristan nicht ziehen
lassen. Dieser gibt sich jedoch als verheiratet aus (ich hân dâ heime ein êlich wîp, V.
8189), eine weitere Lüge also, und schifft sich nach Cornwall ein. Mit der Rückkehr
Tristans nach Cornwall setzt die eigentliche Brautfahrt ein. Die Brautwerbung be-
ginnt mit einem »hyperbolischen Preis der Schönheit Isoldes« (Young 2002, S. 258)
durch Tristan vor König Marke und dem Hof. Der ausführliche Schönheitspreis um-
fasst rund 50 Verse (V. 8250–8300), wobei mythologische Vergleiche und Naturmeta-
phern verwendet werden: Isolde sei noch schöner als Helena, sie wird mit der Sonne
und reinem Gold verglichen (V. 8261–8286). Lichtmetaphorik und Sonnenvergleich
repräsentieren »gängige lyrische Rhetorik« (Kern 1998, S. 7); verwendet werden Ver-
satzstücke des Minnesangs. Auch der Vergleich mit Gestalten der Mythologie, vor
allem mit Venus und Helena, ist im Rahmen von mittelalterlichen Schönheitskatalo-
gen topisch (vgl. ebd. S. 8; zur Beschreibung von Isoldes Schönheit vgl. Zak 1983,
S. 69–76).

Die Ratszenen – Markes Werbungsauftrag: Wenn man das folgende Werbungs-
procedere im Tristan mit dem narrativen Schema der gefährlichen Brautwerbung
vergleicht, zeigen sich signifikante Abweichungen. Denn Anlass für die Brautwer-
bung Markes sind Hofintrigen gegen Tristan, die im Neid der Vasallen auf die bevor-
zugte Stellung Tristans gründen, der als Nachfolger Markes gehandelt wird. Die Be-
rater fordern den König auf, zu heiraten, um die Herrschaft bzw. die Erbfolge zu si-
chern. Dieser Rat der Vasallen zur Heirat ist eine obligatorische Konstituente des li-
terarischen Schemas; in diesem speziellen Fall signalisiert er jedoch, dass die
Vasallen des Königs Tristan nicht als Erben Markes anerkennen. Die Ratszene im
Tristan hat also ihren Ursprung im nît (V. 8400) des Hofes.

Hie mite gevielen s’an den rât,
die Markes râtes pflâgen,
daz si Marke an lâgen
beidiu vruo und spâte

mit vlîzeclîchem râte,
daz er ein wîp naeme,
von der er z’erben kaeme
einer tohter oder eines suns.

(Aufforderung zur Brautwerbung: erste Ratszene; Gottfried, V. 8350–8357)

Es kommt zu einer ersten Irritation im Hinblick auf das narrative Muster: Der König
will nicht heiraten. Anstatt in den Vorschlag einzuwilligen, eine Braut zu suchen
bzw. suchen zu lassen, verweist der Herrscher darauf, dass Tristan bereits sein Erbe
sei, und solange dieser lebe, werde er, Marke, nicht heiraten:

Marke sprach: »got der hât uns
einen guoten erben geben.
got helfe uns, daz er müeze leben!
Tristan die wîle er leben sol,

sô wizzet endelîche wol,
sone sol niemer künigîn
noch vrouwe hie ze hove gesîn.«

(Marke will nicht heiraten; Gottfried, V. 8358–8364)

Tristan ist ein sogenannter Avunkulatserbe (vgl. Kuhn 1980, S. 12): Die Verbindung



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

64

über die Mutter, nicht über den Vater, regelt, ähnlich wie im Parzival, die Erbfolge;
der Mutterbruder ist derjenige, der das Erbe übergibt, nicht der Vater. Der Hass des
Hofes wächst, Tristan fürchtet seine Ermordung und möchte fort von Tintajol. Tris-
tans »fear represents the response of a courtier, not a knight, to danger and intrigue.
It is, after all, only the court that breeds Tristan’s fear, only the court where he suf-
fers it« (Jaeger 1984, S. 54). Marke will Tristans Flucht nicht zulassen und fragt sei-
nen Neffen, was er tun solle. Dieser rät zu einer weiteren Beratung der Vasallen, der
Kronrat bedrängt Marke daraufhin ein zweites Mal und benennt diesmal auch die
gewünschte Braut, nämlich Isolde. Dabei wird das Ebenburtmotiv des narrativen
Musters bedient, denn Isolde ist Alleinerbin von Irland und damit Marke ebenbür-
tig:

[...]
nu diz wart schiere getân,
daz s’alle wâren besant.
nu die gerieten ouch zehant
und niwan durch Tristandes tôt:

möhte ez gesîn, diu schoene Îsôt
diu gezaeme im wol ze wîbe
an gebürte, an tugende, an lîbe,
und statten ouch den rât alsô.
vür Marken kâmen s’alle dô.

(Zweite Ratszene: erneute Aufforderung zur Brautwerbung; Gottfried, V. 8450–8457)

Tristandes tôt zeigt, dass es allein darum geht, den Erben Tristan auszuschalten.
Marke willigt jetzt endlich in die Brautwerbung ein (die erste missglückte Ratszene
wird also korrigiert) – allerdings aus Berechnung, um den Hof zu befrieden, denn er
glaubt nicht daran, dass die Werbung bewerkstelligt werden könne (V. 8505–8522).
Der Kronrat schlägt Tristan als Werbungshelfer vor, denn die Brautfahrt ist wegen
Gurmuns Bann gefährlich und scheint damit gut geeignet, Tristan ums Leben zu
bringen. Davon abgesehen, ist Tristan vorderhand der perfekte Werbungshelfer,
denn er erfüllt in Personalunion gleich drei Aufgaben: Er ist der Nenner der Braut, er
ist der Kundige, der mit den Verhältnissen am Hof von Irland vertraut ist, und er ist
zudem der außergewöhnliche Werbungshelfer, der über besondere Fähigkeiten ver-
fügt. Marke lehnt den Vorschlag mit dem Vorwurf ab, dass der Hof nur an Tristans
Unglück interessiert sei und ihn umbringen wolle und schlägt stattdessen die Män-
ner des Kronrats vor (V. 8535–8537). Tristan bietet sich dann selbst an und wählt
etwa hundert Begleiter für die gefährliche Brautfahrt über Meer nach Irland aus, da-
runter auch zwanzig Barone aus dem Kronrat. Letzteres wurde als kluge Manipula-
tion Tristans gelesen: »their urge to kill him is transformed in the urge to preserve
him« (Jaeger 1984, S. 48).

Das literarische Muster der gefährlichen Brautwerbung ist im Tristan folgender-
maßen repräsentiert: Es gibt keine obligatorische Herrscherbeschreibung innerhalb
der Brautwerbung, stattdessen aber ein weit vorgezogenes Herrscherlob Markes be-
reits anlässlich der Ankunft Riwalins am Markehof (V. 421–453); es gibt nicht eine,
sondern zwei Ratszenen, wobei die zweite die Heiratsunwilligkeit Markes durch
seine Zusage zur Werbung korrigiert; Hilfeverpflichtung, Botensuche, Botenbestim-
mung und Botenausrüstung sind realisiert. Das vordergründig schemagebundene Er-
zählen verhüllt, dass das eigentliche Movens dieser Brautwerbung im Tristan eben
nicht die obligatorische Sicherung der Herrschaft bzw. der Erbfolge ist, sondern die
Intrige des Hofes gegen Tristan. Der potentielle Thronerbe soll im Zuge der gefährli-
chen Brautwerbung beseitigt und dadurch der Platz für einen anderen Thronnach-
folger frei werden; der Zweck der Brautwerbung ist hier also pervertiert.



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

65

4.2.2.2 | Tristans Drachenkampf und der betrügerische Truchsess

Zweite Irlandreise: Es schließt sich die eigentliche Werbungsfahrt über See an, die
Tristan als kundigen und außergewöhnlichen Werbungshelfer installiert. Vor Weise-
fort (V. 8679), das meint Wexford, die alte Königsstadt im Südosten Irlands, lässt Tris-
tan ankern. Um der Rache Gurmuns zu entgehen, wird das »Paradigma der Lügen-
geschichten« (Warning 2003, S. 192) fortgesetzt. Tristan gibt sich und seine cumpa-
nîe (V. 8803) als werbende liute (V. 8800) aus, als Handelsherren aus der Normandie,
die durch widrige Winde vom Kurse abgekommen seien. Die Kaufmannslist hat Er-
folg, nach reichem Goldgeschenk wird Tristan von Gurmuns Marschall Schutz ge-
währt. Wiederum also kündigt eine Schifffahrt eine Identitätsveränderung an: Die
erste Seefahrt im Rahmen von Tristans Entführung repräsentiert die unfreiwillige Be-
endigung seiner Kindheit und die Trennung von Rual; die erste Überfahrt nach Irland
zeigt ihn als Heilungsbedürftigen und als kunstreichen spilman, die zweite Über-
fahrt als Werbungshelfer und falschen Kaufmann.

Tristan als Heros – der Drachenkampf: Tristan weiß zu diesem Zeitpunkt be-
reits, dass ein Drache das Land verwüstet und dass es einen Eid des Königs gibt,
demjenigen, der den Drachen (leide vâlant, V. 8905) tötet, seine Tochter Isolde zu
geben, falls dieser edel und ritter waere (V. 8913). Dieser Eid des Königs ist eine
»Auslobung«, ein »einseitiger Muntvertrag« und hat damit den »Charakter eines
rechtlich verbindlichen einseitigen Schuldversprechens« (Combridge 1964, S. 57 f.).
Hinsichtlich der Drachentötung wurde von einem Märchenmotiv gesprochen (zum
Beispiel Kuhn 1980, S. 18; Karg 1994, S. 80); das meint genauer ein stoffgeschicht-
lich altes Substrat, ein mythisches Relikt keltischer Erzählungen, das unlösbare Auf-
gaben bezeichnet. Bezüglich des narrativen Musters der gefährlichen Brautwerbung
ist die Drachentötung das Bindeglied zur Braut und meint hier die Lösung riskanter
Aufträge durch den außergewöhnlichenWerbungshelfer (vgl. Hammer 2007, S. 106),
denn Tausende haben im Kampf gegen den Drachen bereits ihr Leben verloren
(V. 8916).

Die Drachenzunge als Wahrzeichen: Tristan hört diese Geschichten von gefähr-
lichem Drachenkampf und zu erringender Prinzessin: Das motiviert den Helden, die
Reise anzutreten (V. 8921 f.). Tristan besiegt den Drachen und schneidet ihm als Be-
weis die Zunge heraus (zur ausgeschnittenen Zunge als Wahrzeichen vgl. Hertz
1907, S. 529 f.):

daz swert daz stach er [Tristan] zuo dem sper
zem herzen în unz an die hant.
nu lie der veige vâlant
einen dôz und eine stimme
sô griulîch und sô grimme
ûz sînem veigen giele,
als himel und erde viele
und daz der selbe mortschal

verre in daz lant erhal
und Tristan harte sêre erschrac.
und alse der trache dô gelac,
daz er in tôten gesach,
den giel er im ûf brach,
mit micheler arbeit.
ûz dem rachen er im sneit
der zungen mit dem swerte

(Tristans Drachenkampf; Gottfried, V. 9046–9061)

Vor Erschöpfung fällt Tristan in einen Tümpel, die giftig-stinkende Drachenzunge,
die er bei sich trägt, raubt ihm die Besinnung, so dass er, den Mund über Wasser, Tag
und Nacht darin liegt.

Der betrügerische Truchsess – Kampfparodie: Dies nutzt ein betrügerischer
Truchsess, der zuvor noch vor dem Drachen floh, um die tote Kreatur für sich ein-
zufordern. Der Scheinkampf mit dem toten Drachen und der ›Sieg‹ des Betrügers



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

66

nehmen ganze hundert Verse ein (V. 9111–9210). Die Kampfparodie wurde als »Kritik
am modischen Frauenrittertum« gelesen, die sich im späteren Gerichtsrede-Duell
fortsetze (Krohn 2005, S. 155). Als Beweisstück schneidet der leide truhsaeze (V.
9142) dem Drachen den Kopf ab, gibt sich am irischen Hof als Drachentöter aus und
fordert Isolde für sich (V. 9254–9257). Die Prinzessin will sich aber lieber ein Messer
ins Herz stoßen, als den Truchsess zu heiraten (V. 9217): Die Schönste will nur den
Besten, so lautet die mythische Basisregel. Der Truchsess ist jedoch bei weitem nicht
der Beste, er ist nur ein Lügner und Betrüger. Tristan dagegen ist nach »dem Sieg über
Morold [...] der Isolde würdigste Ritter, und im Gegensatz zum feigen Truchseß hat
er auch im Drachenkampf sein Anrecht auf die Braut unter Beweis gestellt« (Oswald
2001, S. 148). Es geht im Folgenden darum, dies an den Tag zu bringen und dem Dra-
chentöter Tristan zu seinem Recht zu verhelfen. Dabei spielen drei Frauen die ent-
scheidende Rolle, denn im folgenden Spiel um Wahrheit und Lüge haben die beiden
Isolden und Brangäne das Sagen: Irland ist das Land der mächtigen Feen (siehe un-
ten sowie Kap. 13).

Rettung Tristans durch die Frauen: Es ist diu wîse Îsôt (V. 9404), die den Anstoß
zur Aufdeckung der Lügen gibt. Denn sie befragt ir tougenlîche liste (V. 9301), ihre
geheimen Künste, und sieht im Traum daz ez niht alsô geschach, / als der lantschal
sagete (V. 9304 f.). Zusammen mit Brangäne machen sich die beiden Isolden auf,
Tristan zu suchen. Die junge Isolde findet Tristan zuerst, die Mutter entdeckt das Be-
weismittel der Drachenzunge und heilt Tristan mit Theriak (trîaken, V. 9436) von
den giftigen Dämpfen der Zunge, ihre Tochter erkennt in ihm den vermeintlichen
Spielmann Tantris. Bei der Auffindung erfährt der ohnmächtige Tristan eine ›Frag-
mentierung‹, die Kellermann (2002) als bedeutungsvoll erkennen will: »Die Königin
nimmt den physischen Körper wahr, Brangäne das für die Welt des Hofes und die
Brautwerbungsstory wesentliche Erkennungszeichen des Drachentöters und Isolde
den Mann und Menschen, dessen ritterliche Rüstung schon auf den ebenbürtigen
Partner hindeutet« (S. 147).

Heimlich wird Tristan weggebracht und die Frauen pflegen ihn. Als Tantris-Tris-
tan der Königin erzählt, er habe den Drachen nur erschlagen, um desto besser vride
unde genâde (V. 9543) bei der Bevölkerung zu finden (das ist eine weitere List-Lüge),
verspricht im Gegenzug die Königin Tristan vride unde genâde (V. 9545), also Schutz
und Wohlwollen, und dass ihm in Irland bei ihrer triuwe und êre niemals Leid ge-
schehe:

[Königin Isolde:]
»nein zwâre Tantris, ez entuot.
umbe dîn leben und umbe dîn guot
ensorge nû niemêre.

mîne triuwe und mîn êre,
sê hie, die nim in dîne hant.
daz dir niemer ze Îrlant
bî mînem lebene leit geschiht.«

(Schutzversprechen der Königin Isolde für Tantris-Tristan; Gottfried, V. 9559–9565)

Dieses Schutzversprechen spielt in der späteren Badszene (siehe Kap.4.2.2.3) eine
gewichtige Rolle.

Tristan verdankt sein Leben also den Frauen. Im Zuge der Auffindung Tristans be-
schreibt der Erzähler die drei Frauen des irischen Hofes »in terms of astronomical
phenomena: Isôt diu liehte sunne / und ouch ir muoter Isôt / daz vrôlîche morgenrôt,
/ diu stolze Brangaene / daz schoene volmaene [...], implying both a religious dimen-
sion – the women appear as the guiding stars or moon for Tristan and offer him sal-
vation – and political power and influence at the same time« (Classen 2004, S. 43 f.).
Die Königin wird immer wieder als diu wîse bezeichnet, was auch die magische Heil-



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

67

kunst mit einschließt: »Queen Isolde is an herbalist and physician second to none, a
womanwhose skills as a healer are augmented by occult powers (clairvoyant dreams,
the love potion). These realms of knowledge are conventionally associated in fiction
with (magical) female power« (Rasmussen 2000, S. 43). Irland »is constructed as wo-
man’s space« (Sterling-Hellenbrand 2001, S. 168). Die Handlungen gehen von den
Frauen aus, und auch das kann man als Hinweis darauf lesen, dass die beiden Isol-
den und Brangäne eigentlich aus der keltischen Anderwelt kommen (vgl. Schindele
1971, S. 32). Denn eigentlich ist in literarischen Texten um 1200 die weibliche Rollen-
überschreitung negativ sanktioniert, die Frau verfügt über einen sehr begrenzten Ak-
tionsraum (siehe Kap. 13).

Wenn es auch die Königin ist, der das Leben Tristans bisher zwei Mal in die Hand
gegeben wurde (Heilung der Moroldwunde, Heilung vom Gifthauch der Drachen-
zunge, ein drittes Mal wird in der Badszene erfolgen), so spielt doch ebenso die Prin-
zessin innerhalb der ersten Irlandreise eine gewichtige Rolle: Denn es ist die junge
Isolde, die den im Drachenkampf verwundeten Tristan findet und ihn als den ver-
meintlichen Tantris erkennt, sie ist es, die in der Badszene Schwertscharte und Split-
ter zusammendenken und das Anagramm von ›Tantris‹ als ›Tristan‹ lösen wird. All
dies scheint die Bestimmung Tristans für Isolde zu markieren. Vorausdeutend auf die
todbringende Passion spricht denn auch der Erzähler bei der Auffindung Tristans
von Isoldes leben unde ir tôt (V. 9372). Allerdings sind diese entscheidenden Entde-
ckungen der Prinzessin erst durch die Königin ermöglicht. Denn deren Wahrtraum
provoziert die Suche nach dem wahren Drachentöter, ihre Medizin heilt Tristan und
sie findet und bewahrt den Schwertsplitter auf (vgl. hierzu Wagner 1973, S. 54).

4.2.2.3 | DoppelteWahrheitsfindung: Splitterepisode und
Entlarvung des Truchsess

Entdeckung und Rettung Tristans bilden den Auftakt der öffentlichen Wahrheitsfin-
dung um den wahren Drachentöter, der Identitätsenthüllung von Tantris-Tristan so-
wie der Brautübergabe. All dies wird in fünf ineinander verschachtelten Erzählsträn-
gen geleistet: Erster Gerichtstag in Wexford, Badszene, Versöhnung Gurmuns mit
Tristan und Übermittlung des Werbungsauftrags Markes, zweiter Gerichtstag, Über-
gabe der Braut an Tristan.

Der betrügerische Truchsess – erster Gerichtstag: Der Gerichtstag, den König
Gurmun in Wexford anberaumt, soll die Ansprüche des Truchsess auf die Prinzessin
klären. Noch vor Beginn der Verhandlung wird offensichtlich, dass die Umstände un-
gewöhnlich sein werden. Denn zwar fragt Gurmun vorschriftsmäßig sîne man und
sîne mâge um Rat (V. 9705), doch wird das nicht weiter verfolgt, weil der König dann
seine Ehefrau als Ratgeberin (V. 9728) einsetzt: »In fact, Gurmun trusts his wife more
than all his political advisors and admits to her that he is entirely confused and at a
loss how to handle the difficult case« (Classen 2004, S. 48). Das ungewöhnliche Pro-
cedere wird damit begründet, dass die Königin schoene unde wîsheit (V. 9721) be-
sitzt, so dass sie dem König wol mohte liep sîn (V. 9723). Königin Isolde entdeckt
Gurmun die Wahrheit hinsichtlich des Truchsess und beruhigt den König: envürhtet
iu ze nihte (V. 9748).

Alles geht nach Plan: Der Truchsess fordert die Prinzessin als Lohn, zeigt als ur-
künde (V. 9816), als Beweis also, den Drachenkopf, die Königin weist auf die unver-
diente Forderung (ungedienet, V. 9823). Als der Truchsess daraufhin nur mehr mit



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

68

dem König verhandeln will, bestätigt Gurmun ausdrücklich seine Ehefrau als Reprä-
sentantin der Familie: vrouwe, sprechet ir / vür iuch, vür Îsôt und vür mich (V. 9830 f.).
Gurmun gibt also der Königin »full credit for her intelligence and political influence«
(Classen 2004, S. 48). Als sich dann auch noch die Prinzessin einschaltet und ver-
kündet, dass sie den Truchsess niemals lieben werde (V. 9864), kommt es zu einem
30 Verse umfassenden misogynen Anwurf des Truchsess gegen alle Frauen, die das
Böse für gut und das Gute für böse hielten (V. 9866–9896). Die Königin schlägt den
Truchsess daraufhin mit seinen eigenenWaffen: Seine Argumente seien so, als ob sie
von Frauen erdacht worden seien, er selbst habe vrouwen site (V. 9912) angenom-
men und der manne art (V. 9908) verloren. Abschließend wird ein Zweikampf zwi-
schen dem Truchsess und dem noch nicht namentlich genannten wahren Drachentö-
ter vereinbart.

Königin Isolde als ›political leader‹: Dass das Procedere dieses ersten Gerichts-
tags höchst ungewöhnlich ist, wird vor allem in der Gender-Forschung (siehe
Kap. 13) mehrfach angemerkt. Möglicherweise hängt die besondere Rolle der Köni-
gin damit zusammen, dass »twelfth-century Irish society provided surprisingly much
free space for (noble) women, which in turn finds its expression in contemporary li-
terary sources« (Classen 2004, S. 52). Classen resümmiert hinsichtlich der Gerichts-
szene: »the honor of the entire kingdom is at stake, and it is the queen alone who can
win the legal battle against the steward« (ebd. S. 50):

The assembly of Irish lords [...] does not exert any real influence and is actually ridiculed by
the narrator [...]. The debate between the queen and the steward immediately demonstrates
her absolute superiority and sovereignty over the steward because she does not even have to
develop her own rhetorical strategy and can simply reiterate his own arguments [...] by satiri-
cally turning them into their opposite (ebd., S. 49).

Nach Rasmussen (2003) ist die Königin »portrayed as a shrewd political leader and
diplomat without any detectable skepticism, cynicism, or hostility on the narrator’s
part« (S. 139). Kellermann-Haaf (1986) konstatierte die »ungewöhnlichen Befug-
nisse« (S. 71) der Königin.

Der zweite Gerichtstag dann setzt den Identitätserweis Tristans voraus, dieser er-
folgt in der Badszene.

Die Badszene – Splitterepisode: Herzstück des narrativen Schemas der gefährli-
chen Brautwerbung ist die Kemenatenszene, in der sich Braut und Werber (bzw.
Werbungshelfer) begegnen und die Frau ihre Zustimmung zur Werbung gibt. In ge-
wisser Hinsicht lässt sich die Szene, in der Isolde auf Tristan im Bad trifft, als Zitat
einer solchen Kemenatenszene lesen, wenn auch das ganze Setting pervertiert
scheint: Der Ort, das Bad, ist nicht angemessen, und vor allem ist das Ganze eine ge-
fährliche Begegnung anstatt eines einvernehmlichen Konsenses.

Noch außerhalb des Bades sieht Isolde Tristan dicke tougen (V. 9995), also heim-
lich, auf die Hände und in die Augen, auf seine Arme und Beine: »Was Gottfried uns
hier mit Isoldes Augen sehen läßt, ist der soziale adlige Körper Tristans, der ausge-
zeichnet ist durch Körperschönheit, höfisches Gebaren, physische und geistige Qua-
litäten« (Kellermann 2002, S. 148). Isolde beschaut immer wieder die Rüstung Tris-
tans, und es ist die Rede von ihrer Herzensqual (herzequâle, V. 10059). Dies wurde
vor allem in der älteren Forschung als ein Indiz für das Vorhandensein von Minne
bereits vor dem Minnetrank gelesen (siehe Kap. 5.3.4). Die Prinzessin bespehete in
obene hin zetal (V. 10000), sie mustert den Verwundeten also von oben bis unten
ausgiebig, nämlich dicke (V. 9992) und in ûzer mâze (V. 9993) – und dann heißt es:



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

69

swaz maget an manne spehen sol, / daz geviel ir allez an im wol / und lobete ez in ir
muote (V. 10001–10003). Tristan gefällt ihr also und sie bedauert, dass er nur ein
Spielmann sei, ein so stattlicher Mann sollte guot und êre (V. 10029) haben, also Be-
sitz und Ansehen, er sollte eigentlich Herrscher sein (V. 10020–10022). Die Diskre-
panz zwischen adligem Körper und angenommener nichtadliger Rolle wird hier also
sogar in der Figurenrede zum Thema.

Isolde zieht gelustic unde gelengic (V. 10068), also neugierig und begehrlich, Tris-
tans Schwert aus der Scheide. Dabei fällt ihr die Scharte auf, sie holt den aufbewahr-
ten Splitter und setzt ihn ein (V. 10080). Splitter und Beschädigung passen zusam-
men und Isolde erkennt, dass der vorgebliche Tantris Tristan sein müsse, der ihren
Onkel erschlug. Isolde stellt die Silben der beiden Namen um, vorwärts liest sie Tris-
tan, rückwärts liest sie Tantris:

»Tantris« sprach si »und Tristan,
dâ ist binamen heinlîche an.«
nu sî die namen begunde
zetrîben in dem munde,
nu geviel si an die buochstabe,
dâ man si beide schepfet abe,
und vant in disem al zehant
die selben, die s’in jenem vant.

nu begunde s’an in beiden
die sillaben scheiden
und sazte nâch alse vor
und kam rehte ûf des namen spor.
si vant ir ursuoche dar an.
vür sich sô las si Tristan,
her wider sô las si Tantris.

(Die Splitterepisode: Isolde erkennt Tantris als Tristan; Gottfried, V. 10107–10121)

Isolde hat mit der Auflösung des Anagramms nun »doppelte Gewißheit über die
Identität ihres Todfeindes gewonnen: durch das materielle Komplement, den Splitter,
und – anschließend – das verbale Komplement, den Namen Tristan, den sie aus Tan-
tris um- und herstellt« (Kellermann 2002, S. 148). Isolde sucht Tristan auf, der im Bad
sitzt, stellt ihn zur Rede und droht ihm den Tod an: Tantris unde Tristan. / die zwêne
sint ein veiger man (V. 10149 f.), also todgeweiht. Die Königin kommt hinzu, tadelt
ihre Tochter wegen des Schwertes, woraufhin die junge Isolde das Geheimnis offen-
bart und den wehrlosen Tristan mit dessen eigenem Schwert durchbohren will (V.
10180). Die Mutter erinnert jedoch an ihr Schutzversprechen: er [Tristan] ist in mîner
huote / mit lîbe und mit guote (V. 10213 f.). Die Königin darf ihrem Racheverlangen
nicht nachgeben, hatte sie doch Tristan bei ihrer êre und ihrer triuwe Schutz verspro-
chen. Es ist also nicht so, dass die »bifigurale Isolde-Konzeption Gottfrieds« (Mälzer
1991, S. 115) auch das Rachemotiv doppelt.

zorn unde wîpheit: Anschließend wird ausführlich beteuert, dass die junge Isolde
aufgrund ihrer süezen wîpheit Tristan ohnehin nicht hätte erschlagen können, ob-
wohl zorn unde wîpheit (V. 10260) in ihr kämpften. wîpheit gilt neben der êre als
»höchstes Gut der höfischen Dame« (Mälzer 1991, S. 117). Wenn die wîpheit über
den zorn siegt, dann siegt die »aufgeklärte höfische Norm, die in der Erziehung
grundgelegte Verbindung von Vernunft (sin) und Etikette (schoene site) [...] über die
archaischen Obsessionen und Gewaltmechanismen« (Küsters 1986, S. 163):

[Isolde] hôrte ir vînt unde sahen
und mohte sîn doch niht geslahen.
diu süeze wîpheit lag ir an
unde zucte sî dâ van.
an ir striten harte
die zwô widerwarte,
die widerwarten conterfeit

zorn unde wîpheit,
diu übele bî ein ander zement,
swâ si sich ze handen nement.
sô zorn an Îsolde
den vînt slahen wolde,
sô gie diu süeze wîpheit zuo.
»nein« sprach si suoze »niene tuo!«

(Isolde will Tristan im Bad töten: zorn unde wîpheit im Kampf; Gottfried, V. 10253–10266)



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

70

Zorn steht einer höfischen Dame aufgrund der geforderten höfischen Affektkontrolle
nicht zu (vgl. Gephart 2009, S. 42). Jedoch galt ebenso die Vorstellung, dass »sich
insbesondere Leidenschaften wie die Liebe oder der Zorn aus physiologischen Grün-
den – die mittelalterliche Medizin war eminent psychosomatisch – nicht oder nur mit
größter Anstrengung geheimhalten lassen« (von Moos 1997, S. 94). Tristan weist
Isolde darauf hin, dass sie im Falle eines Mordes an ihm iemer an den êren tôt (V.
10160) sei. Der »hier von Tristan eingesetzte Ehrbegriff markiert eben nicht mehr die
soziale Verpflichtung der adligen Person, die aus ihrer Sippen- und Verwandtschafts-
bindung erwächst und der Tristan selbst beim Totschlag Morgans noch ohne Zögern
gefolgt war, sondern fungiert als Regulativ normierten Verhaltens im Kulturkreis ei-
ner höfischen Zivilisation und Repräsentation« (Küsters 1986, S. 163). Zieht man an-
dersherum die sagenmythische Dimension Irlands heran, der die beiden Isolden ei-
gentlich zugehören, so bedeutet Isoldes Racheverzicht eine Fehlleistung, besteht
doch im mythischen Register auch für die Frau eine Rachepflicht:

By bringing into opposition ›womanhood‹ and ›anger‹, this passage gives both terms a new
meaning in relation to each other. Womanhood now excludes anger, and no longer connotes
the women of Irish legend, but a more subdued type of femininity, while anger, formerly asso-
ciated with the ancient bisexual clanic duty of vengeance, is now reserved for ›manhood‹ (Ra-
bine 2002, S. 65).

Gurmuns Versöhnung mit Tristan: Die Versöhnung mit den Frauen nutzt Tristan,
um seinen Werbungsauftrag anzudeuten und darauf zu verweisen, dass der edele[]
künic (V. 10507) Marke vil rîcher (V. 10514) als Gurmun sei. Die Königin ist erfreut,
die beiden Isolden sowie Brangäne geben Tristan den Versöhnungskuss, wenn auch
die Prinzessinmit langer widerunge (V. 10536). Der Friedens- oder Versöhnungskuss
(›osculum reconciliatorium‹) galt als »Symbol behobener Feindschaft« (Strätz 1991,
Sp. 1591). In der mittelalterlichen Gesellschaft »versichert man sich verbal, aber fast
mehr noch nonverbal durch Gesten, Zeichen und Rituale der Wertschätzung Hoch-
achtung« (Althoff 1997, S. 228). Die Königin ist Tristans Fürsprecherin bei Gurmun
und dieser gibt ihr ein Blankoversprechen: swaz ir wellet, deist getân (V. 10635).

Die Königin fordert ihren Ehemann daraufhin auf, Tristan, der ihren bruoder sluoc
(V. 10640), seine minne (V. 10642) und hulde (V. 10643) angedeihen zu lassen. Der
König registriert den Hinweis auf die Sippe und bestätigt, dass Morold mit der Köni-
gin enger verwandt war als er mit ihm – das soll heißen: Die Rache an Tristan ist ihre,
nicht seine Angelegenheit. Tristan wird geholt, Gurmun entsagt seinem zorn, wenn
auch nur ungerne (V. 10667), wieder werden Versöhnungsküsse getauscht und Tris-
tan erzählt Gurmun vom Drachensieg und Markes Werbungsauftrag. Gurmun for-
dert Zeugen – und jetzt kommen plötzlich wieder die auf dem Meer zurückgelasse-
nen Gefährten ins Spiel: Kurvenal wird geholt, Tristan begunde dô / britûnsch spre-
chen (V. 10736 f.) und gibt den Auftrag, seinen lanthêrren (V. 10748) und ouch den
rittern darzuo (V. 10749) zu sagen, dass sie am nächsten Morgen voll ausgerüstet
sein sollen unde gekleit / mit der aller besten wât (V. 10752 f.); ihm selbst sollen in
der Frühe seine Kleinodien und seine Kleider von dem allerbesten snite (V. 10762) ge-
schickt werden. All dies weist auf den zweiten Gerichtstag.

Der betrügerische Truchsess – zweiter Gerichtstag: Der Bericht über den zwei-
ten Gerichtstag ist zunächst ein Paradebeispiel hinsichtlich adliger Statusrepräsenta-
tion. Wiederum wird in der Beschreibung astronomisches Vokabular verwendet: Die
Königin Isolde, daz vrôlîche morgenrôt (V. 10886), führt ir sunnen an ir hant, / daz
wunder von Îrlant (V. 10887 f.), die Prinzessin also, und Brangäne ist daz schoene vol-



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

71

maene (V. 11082). »Licht oder gar Sonne [zählen] zu den häufigsten Metaphern der
Ehre« (Röcke 1990, S. 46). Nicht zufällig wurde die Sonnen- bzw. Mondmetaphorik
bereits bei der Auffindung des Drachens durch die Frauen verwendet, denn das Licht
des Tages, primär die Sonne, sekundär aber auch das Licht der Nacht, der Mond, die-
nen der Rechtswahrung und -sicherung (vgl. Wenzel 1988b, S. 350 f.). Über Seiten
wird das Äußere der Prinzessin geschildert, ihr herrlicher Körper suoze gebildet über
al (V. 10893), die kostbare Kleidung; der Papageienvergleich (V. 10995) ist nicht pe-
jorativ, sondern unterstreicht den Prachtaufwand.

Auch Tristans Körper und seine Kleider entsprechen einander in wunderbarer
Weise: sîn geschepfede und sîn wât / die gehullen wunneclîche in ein. / si bildeten un-
der in zwein / einen ritterlîchen man (V. 11098–11101). Der Prachtaufwand ist exorbi-
tant, kostbare Edelsteine und wunderbare Stoffe schmücken ihn. Der adlige Körper
Tristans und seine Kleider bzw. seine Verkleidungen sind nicht mehr diskrepant,
sondern passen nunmehr genau zueinander. Dass die mittelalterliche Literatur Prä-
senzeffekte erzeugt, dass ihr Visualität progammatisch eingeschrieben ist, wird hier
exemplarisch deutlich. Denn die herrschaftliche Kleidung Tristans und seine wun-
derbare Erscheinung zeigen jetzt adäquat seinen Status an: Personale Identität ist an
die Oberfläche der körperlichen Gestalt gebunden, die Kleidung ist als »zweite Haut«
(von Moos 2004a, S. 135) Statusindikator. Die Ideologie des adligen Körpers, die die
»Übereinstimmung zwischen der Person und ihrem sichtbaren Äußeren« (Schulz
2008, S. 8) meint, geht jetzt bei Tristan vollständig auf und wird ûz maneges mannes
munde (V. 11197) enthusiastisch quittiert: wâ geschuof ie got figiure baz / ze ritterlî-
chem rehte? (V. 11204 f.).

Die sprechende Inszenierung, die den herrlichen Tristan in der Mitte neben dem
König auf der einen und die wunderbaren Isolden auf der anderen Seite platziert (V.
11184–11186), bildet die Kontrastfolie zum Truchsess, der truoc / den ezzich in den
ougen (V. 11218 f.). Die essigsaure Miene des Betrügers deutet das Folgende voraus,
der Prozess wird jetzt in aller Eile abgewickelt. Die Drachenzunge gilt als Beweis und
die hêrren sprâchen alle (V. 11265): unser iegelîch der weiz daz wol, / ob man ze rehte
reden sol, / der aller êrest dar kam / und die zungen dâ nam, / der sluoc ouch den ser-
pant (11269–11273). Der Zweikampf mit dem betrügerischen Truchsess unterbleibt,
weil diesem sîne mâge und sîne man (V. 11311) davon abraten: Die ganze Sache sei
ohne Ehre, er solle wenigstens das Leben behalten. der arme truhsaeze was / ir gîge
unde ir rotte (V. 11360 f.), das heißt, der Truchsess ist jetzt am Ende allgemein Ziel
von Spott und Hohn – und sus nam der valsch ein ende / mit offenlîcher schende (V.
11364 f.).

Übergabe der Braut an Tristan zur Heimführung: Konsequenz des Wahrheits-
erweises bzw. der Bestätigung Tristans als Drachentöter sind diu suone (V. 11383)
Gurmuns mit Tristan (dessen Versöhnung also, die von den lanthêrren, V. 11382, gut
geheißen wird) sowie die Annahme des Werbungsauftrags. Gurmuns Übergabe sei-
ner Tochter an Tristan wird nur kurz berichtet: Hie mite bevalch Gurmûn zehant /
Îsolde hant von hande / ir vînde Tristande (V. 11398–11400). Dass Isolde Tristans
vînde ist, erklärt der Erzähler damit, dass Isolde Tristan immer noch hasse (V. 11402).
Cornwall soll Isoldes Morgengabe sein und sie Herrin über ganz England (V. 11391–
11397). Der »Schwur des Werbers, Isold mit der Morgengabe Cornwall auszustatten,
genügt als Eheverpflichtung« (Haug 2011, S. 510). Die Morgengabe dient der Witwen-
versorgung und war »im englischen Recht der Anlaß zu der öffentlich vor der Kir-
chentür eingegangenen Ehe und unterschied diese von der zwar gültigen, aber für
die Frau ohne vermögensrechtliche Folgen heimlich geschlossenen Ehe« (Combridge



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

72

1964, S. 68). Das »ganze ist also eine Zeremonie der Übergabe zur Heimführung, ver-
bunden mit dem Gelöbnis, der Braut eine ›Morgengabe‹ zuzuteilen, durch die sie als
Hausherrin und rechtmäßige Gattin ausgewiesen wird« (Schröter 1985, S. 318 f.)

Isolde selbst wird also nicht gefragt, ein eindeutiges ›Ja‹ zu Marke als Vorausset-
zung einer Konsensehe wird nie formuliert. Im Gegenteil wird bei der Überfahrt nach
Cornwall durch Erzählerkommentar festgehalten, dass Isolde Marke nicht zum Ehe-
mann haben will (siehe unten). Im vorliegenden Fall dominiert also das altherge-
brachte Eherecht der autoritativen Sippenvergabe (= Übergabe der Braut durch Gur-
mun) die seit 1150 relevante Konsensehe (siehe unten). Es muss auffallen, dass
Marke in dieser Passage nicht genannt wird: Es ist lediglich der Werbungshelfer Tris-
tan, nicht der Werber selbst, der die entscheidende Rolle spielt. Das Register der my-
thischen Drachentötung (die Prinzessin wird an den Drachenbezwinger übergeben)
dominiert an dieser Stelle Tristans Rolle als Brautwerbungshelfer.

4.2.2.4 | Hochzeit, Eherechtsproblematik und Brautnachtbetrug

Aus struktureller Sicht (im Hinblick auf das Brautwerbungsschema) befindet man
sich jetzt beim Erzählkomplex ›Heimführung der Braut, Hochzeit und Beilager‹. Die
Heimführung der Braut ist im Tristan jedoch empfindlich gestört. Bei der Überfahrt
nach Cornwall kommt es aufgrund des zauberischenMinnetranks zum ›Kurzschluss‹
zwischenWerbungshelfer und Braut, also Tristan und Isolde (siehe Kap. 5). Der Min-
netrank bewirkt unauflösliche Liebe zwischen beiden, deshalb wird das Beilager mit
dem aus struktureller Sicht ›Falschen‹ noch auf dem Schiff vollzogen. Dennoch
kommt es an Land zu einer Vermählung mit dem vermeintlich ›Richtigen‹, also König
Marke. Bei der Landung schickt Tristan sofort Boten zu Marke, dort empfängt man
dann Landsleute und Fremde in großer Zahl, den Landbaronen wird ausgerichtet,
dass in 18 Tagen Hochzeit sei – doch werden dann das Fest selbst und der Akt der
Eheschließung merkwürdig kurz erzählt. In der Bestätigungsformel, dass Isolde
nunmehr vermählt wurde, ist auffälligerweise von Marke gar nicht die Rede, doch
spielt bezeichnenderweise wiederum Tristan eine Rolle, denn dieser wird als Erbe
bestimmt, wenn die Ehe kinderlos bleiben sollte: Nu sî z’ir ê bestatet wart / und an ir
rehte bewart, / daz Curnewal und Engelant / sô wart besetzet in ir hant, / ob sî niht
erben baere, / daz Tristan erbe waere (V. 12569–12574).

Eherechtsproblematik: Warum wird die Vermählung Isoldes so auffallend
knapp berichtet? Möglicherweise deshalb, weil Isolde nach germanischem und
nach kanonischem Recht längst verheiratet ist, freilich mit dem strukturell ›fal-
schen‹ Mann, dem Werbungshelfer Tristan. Denn nach germanischem Recht kon-
stituiert bereits das Beilager die Ehe (vgl. Schott 1986, Sp. 1629; Schulz 2005,
S. 173). Hinsichtlich der zeitgenössisch relevanten Eheschließungspraxis der Kon-
sensehe haben Tristan und Isolde längst das erforderliche einvernehmliche ›Ja‹ for-
muliert. Denn nach Vorgabe des sich seit dem 12. Jahrhundert etablierenden kano-
nischen Rechts stiftet das beiderseitige ›Ja‹ der prospektiven Ehepartner das Sakra-
ment der Ehe, die zudem durch das Beilager unauflöslich ist und damit eine zweite
Eheschließung (die Ehe mit Marke) ungültig macht. Außerdem war zuvor bei der
Überfahrt nach Cornwall eindeutig bestätigt worden, dass Isolde Marke nicht zum
Ehemann haben will: daz diu schoene Îsot / dem manne werden solte, / dem sî niht
werden wolte (V. 12400–12402). Deutet man das als implizite Konsensabfrage, so
wird hier das klare ›Nein‹ eines prospektiven Ehepartners formuliert, das Zustan-



Die Brautwerbung bei Gottfried
4.2

73

dekommen einer Konsensehe zwischen Isolde und Marke ist damit ausgeschlos-
sen. Zudem bedeutet die Vereinigung Isoldes mit Tristan »daß Isolde nunmehr in
demselben Verwandtschaftsverhältnis zu Marke steht wie Tristan. Folglich steht
die Eheschließung Markes und Isoldes vor einem unüberwindlichen kanonischen
Ehehindernis und ist nur scheinbar legitim« (Combridge 1964, S. 78). Im Sinne der
mythischen Basisregel ›Dem Besten die Schönste‹ ist ohnehin Tristan der ›Rich-
tige‹. Isolde nimmt zwar das Eheleben mit Marke auf, sie verzichtet jedoch auch
nicht auf Tristan, beide haben von morgens bis abends vielfältige Vergnügungen
(V. 12684–12687).

Der Brautnachtbetrug – Die untergeschobene Zofe: Dass Isolde König Marke
nicht jungfräulich übergeben werden kann, wird schon frühzeitig zum Thema, denn
bereits während der Überfahrt nach Cornwall bedrückt Tristan und Isolde diese
Sorge. Mit der Abreise von Irland (und damit von ihrer Mutter, der Königin) wird die
junge Isolde zur »dominierenden Frauengestalt« (Kellermann-Haaf 1986; S. 76) –
und so findet sie jetzt einen list, / den allerbesten zuo der vrist (V. 12437 f.): Ihre treue
Zofe Brangäne soll in der ersten Nacht bei Marke liegen,wan sî was schoene und was
ouch maget (V. 12446); besser könnte man Marke nicht um sein Recht bringen (V.
12445). Der Erzähler lizensiert den Betrug: Die Liebe lehrt aufrichtige Menschen auf
Betrug bedacht zu sein (V. 12447–12452), das wird bei den späteren Listen des Lie-
bespaares (siehe Kap. 6.2) Programm sein.

Brangäne geht, wenn auch widerwillig, auf den Betrug ein. In Markes Kammer
sind jetzt vier Personen, der künic selbe und si driu (V. 12586). Brangäne und Isolde
tauschen die Kleider, Tristan führt Brangäne zu Marke, für die dasmarter und nôt (V.
12593) bedeutet, Isolde löscht das Licht, Marke zieht Brangäne an sich. Der Erzähler
spricht von Messing anstelle von Gold, von edel valsch (V. 12612), das Marke an die
Seite gelegt wird, der dies jedoch nicht bemerkt. Als Brangäne an Isoldes Stelle im
Bett ihre Aufgabe erfüllt hat, steht sie auf, Isolde ist zur Stelle und setzt sich ans Bett.
Marke verlangt nach Wein: dâ volgete er dem site mite, / wan ez was in den zîten site
/ daz man des ellîche phlac, / swer sô bî einer megede lac (V. 12639–12642). Tristan
bringt Lichter und Wein: »Nach der Entjungferung der Braut bedarf der Akt [...] des
Lichtes der Öffentlichkeit, da er rechtsverbindliche Funktion hat. Nun bringt ausge-
rechnet Tristan das Licht, um die Intimität von Bräutigam und Braut wieder in die
höfische Sichtbarkeit zurückzuführen« (Baier 2005, S. 195). Marke und Isolde trin-
ken den Wein.

Hier und jetzt hätte eigentlich der zauberische Minnetrank (siehe Kap. 5) gereicht
werden müssen, um ewige Liebe zwischen Marke und Isolde zu bewirken. Doch da-
von ist nichts mehr übrig, Brangäne hatte den Rest ins Meer geworfen, nachdem Tris-
tan und Isolde während der Überfahrt nach Cornwall versehentlich davon getrunken
hatten. Der Erzähler distanziert sich von anderen Fassungen, in denen davon die
Rede ist, dass der Trank noch vorhanden ist und nun auch Marke davon trinkt (V.
12650–12656). mit tougenlîchem smerzen (V. 12661) legt sich nun Isolde zu Marke
ins Bett. Der Erzählerkommentar macht deutlich, dass Marke nicht der Richtige für
Isolde ist, er ist, wie im Morold- und Drachenkampf, der Tristan Unterlegene: Denn
Marke kann Gold von Messing nicht unterscheiden, ihm ist eine Frau wie die andere:
in dûhte wîp alse wîp (V. 12666) – und so findet er jetzt genauso Vergnügen mit
Isolde wie zuvor mit Brangäne.

Rechtsansprüche Tristans auf Isolde? Mit der Übergabe Isoldes an Tristan wird
einerseits seinem Recht als Drachensieger Genüge getan. Aus dieser Sicht gehört
Isolde zu Tristan, doch andererseits muss er seine Rolle als Brautwerbungshelfer er-



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

74

füllen und Isolde als König Markes Braut nach Cornwall bringen. So erinnert der Er-
zähler denn auch kurz vor der Ankunft in Cornwall daran, dass, so angenehm auch
die Liebe sei, man doch stets der êren (V. 12509) gedenken müsse: swer sich an niht
wil kêren / wan an des lîbes gelust, / daz ist der êren verlust (V. 12510–12512) – und
das heißt im vorliegenden konkreten Fall, dass Tristan Marke sîn wîp braehte (V.
12518). Es existieren also konkurrierende Ansprüche: Der Anspruch des Drachentö-
ters auf die ›Siegerprämie‹ Isolde sowie die Verpflichtung Tristans als Brautwerber
Markes.

Diese konfliktiven Vorgaben werden in der Forschung wie folgt diskutiert. Bezieht
man das germanische und das kanonische Eherecht mit ein (siehe oben), so ist
Isolde längst mit Tristan verheiratet. Ein ›Ja‹ zu Marke wird nie formuliert, ganz im
Gegenteil heißt es dezidiert, dass Isolde Marke nicht zum Ehemann haben will (V.
12400–12402). Eine Konsensehe beider ist damit ausgeschlossen. Stolte (1940) geht
von einem »Rechtsanspruch auf den Besitz Isoldes« durch Tristan aus und begründet
dies mit dem Sieg Tristans im Drachenkampf und dem anfänglichen Eheverzicht
Markes zugunsten Tristans (S. 253 f.). Nach Karg (1994) wird Isolde durch den Dra-
chenkampf Tristans und seine Bestätigung als Drachentöter in der Gerichtsszene
»handlungslogisch Tristans Besitz – seiner allein und ausschließlich« (S. 80). Für Os-
wald (2001, S. 141 f.) besteht zwar ebenso ein Rechtsanspruch Tristans, allerdings
erst nach der Gandin-Episode (siehe zu dieser Kap. 6.2.1). Etwas anders sieht das
Dicke (1998), für ihn ist Tristan in der Gandin-Episode »Königshelfer«, was »die Legi-
timationsverhältnisse somit ambivalent, zweiwertig werden« (S. 132) lasse. Com-
bridge (1964) sieht zwei Optionen: Durch den Drachenkampf musste Tristan den
»Gefühlen der Leser nach [...] durchaus ein moralisches Anrecht auf Isolde haben«,
andererseits sei vom »Standpunkt des kanonischen Rechtes aus die Vergebung Isol-
des anMarke formal gültig« (S. 60). Gerok-Reiter (2006) weist darauf hin, dass Marke
»Tristan an Rang überlegen [ist]; nach dem sozial-rechtlichen Codex ist somit er,
nicht Tristan für Isolde der adäquate Partner« (S. 168).

4.3 | Die Brautwerbung bei Eilhart:
›immram‹ und Schwalbenhaar

Die Heilungsfahrt: Die Heilungsfahrt Tristrants, also seine erste Fahrt nach Irland,
folgt dem Prinzip der keltischen ›immram‹. Der wie bei Gottfried durch Morolds
Schwert tödlich Vergiftete lässt sich mit Schwert und Harfe allein auf ein Schiff brin-
gen, allerdings nicht, um Heilung, sondern um den Tod zu finden: Den Hinweis Mo-
rolds bei Gottfried, dass der Todgeweihte nur in Irland geheilt werden könne, kennt
Eilhart nicht. Doch der Wind treibt das Schiff ohne Steuerung geradewegs auf Irland
zu, am Strand erwartet Tristrant den Tod (Eilhart, V. 1205–1211). Bei Gottfried ist an
dieser Stelle bekanntlich von einer zielgerichteten Fahrt die Rede, hier hält der Steu-
ermann des Schiffes auf Befehl Tristans geradewegs auf Irland zu, wo man die zau-
berkundige Heilerin Königin Isolde weiß. Die andere Motivierung der Irlandfahrt bei
Eilhart provoziert eine abweichende Heilungserzählung. Denn Tristrant wird hier
nicht durch eine zauberkundige Königin geheilt, sondern der namenlose Vater der
jungen Isalde veranlasst seine Tochter, ein heilkräftiges Wundpflaster zu übersenden
(ebd. V. 1243–1255). Der Vergiftete wird geheilt, ohne dass dieser und Isalde sich
überhaupt sehen oder eine Heilerin in Gestalt der Königin auftritt. Bei Eilhart gibt es
also keinen Bericht von Isoldes gelehrt-künstlerischer Ausbildung durch Tristan wie



75

bei Gottfried. Das Ästhetisierungsprogramm Gottfrieds, das Tristan und Isolde als
ebenbürtige Partner zeigt, fehlt bei Eilhart.

Die Schwalbenhaar-Episode: Bei Gottfried gibt es innerhalb des Brautwerbungs-
berichts harsche Kritik bezüglich der Schwalbenhaar-Episode bei Eilhart. Die Vorge-
schichte verläuft hier bei Eilhart zunächst ähnlich: König Marck entschließt sich Tri-
strants wegen zur Ehelosigkeit (ebd. V. 1394–1398). Vasallen und Verwandte raten
und fordern Marck auf zu heiraten, weil sie Tristrant das Erbe nicht gönnen (ebd. V.
1459–1464). Das alles ist bei Gottfried ebenso motiviert, im Folgenden weicht Eilhart
jedoch signifikant ab. Denn nach Tristans Heilungsfahrt gibt es bei Gottfried die
große Preisrede Tristans bezüglich Isoldes, und so können die Barone bei Gottfried
dann auch Marke auffordern, um die schöne Isolde zu werben. Bei Eilhart gibt es
keine solche Lobrede auf Isalde, Marck will jedoch ebenso auf keinen Fall heiraten,
er grübelt verzweifelt, wie er den Hof auf gute Art dazu bringen könnte, von der For-
derung der Heirat Abstand zu nehmen. Da beginnen zwei Schwalben im Saal, auf-
einander einzuhacken und lassen dabei ein langes, wunderschönes Haar fallen, das
Haar einer edlen Dame. Listig verkündet Marck, nur die Trägerin dieses Haares zur
Frau nehmen zu wollen:

[...]
zuohand begunden schwalben zwoͮ
sich bissen in dem sal nun,
die zuͦ aim fenster in flugen.
zuo ainem fenster si in zugen.
deß wart der herr gewar.
er sach ernstlich dar.
do empfiel in ain har.
merckt recht, eß ist waͮr.

Eß waß schön und langk.
do nam der kúng den gedanck,
daß er wolt schoͮwen.
eß waß von ainer frowen.
do sprach er selber wider sich:
›hie mit will ich weren mich:
der will ich zuͦ wib begern.
sie múgend mich ir nit gewern.
mit kaim ding wer ich mich baß.

(Die Schwalbenhaar-Episode; Eilhart, V. 1442–1458)

Die Fürsten fragen, wer diese Frau sei, der König erwidert, dass er das nicht wisse,
und die Fürsten vermuten ganz richtig, dass Marck sich damit lediglich ihrer Forde-
rung zur Heirat entziehen will, da man diese unbekannte Frau ja niemals finden
könne. Tristrant greift in den Streit ein und bietet sich an, die Trägerin des Haares zu
suchen, vielleicht gewähre ihm Gott die Gunst, sie irgendwo zu finden (ob ez got will
geruͦchen, / ob ich si niergen vind in ainer schar / deß antwúrttend mir daß haͮr, V.
1525–1527). Begleitet von hundert Rittern macht sich Tristrant auf die Reise.

Gottfrieds Quellenkritik: Gottfried beruft sich polemisch auf diese Schwalben-
haar-Geschichte. Der Erzähler mokiert sich darüber, dass eine Schwalbe aus Corn-
wall nach Irland gekommen sein solle, um dort ein Frauenhaar zu nehmen und es
wieder übers Meer zu tragen, obwohl sie doch zuhause ebenso Baumaterial hätte
finden können. Die Quellenkritik hierzu ist bei Gottfried deutlich formuliert: An die-
ser Stelle gerate die Erzählung zum Geschwätz und rede wirres Zeug (hie spellet sich
der leich, / hie lispet daz maere). Außerdem sei es Unsinn, dass Tristan einfach aufs
Geratewohl gefahren sei und nicht gewusst hätte, wen er suchte; in diesem Fall wä-
ren König und Kronrat Narren und Toren (gouche unde soten) gewesen:

Die Brautwerbung bei Eilhart: ›immram‹ und Schwalbenhaar
4.3



Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der DreiecksbeziehungTristan – Isolde –Marke
4

76

Si lesent an Tristande,
daz ein swalwe z’Îrlande
von Curnewâle kaeme,
ein vrouwen hâr dâ naeme
z’ir bûwe und z’ir geniste
(ine weiz, wâ sî’z dâ wiste)
und vuorte daz wider über sê.
genistet ie kein swalwe mê
mit solhem ungemache,
sô vil sô sî bûsache
bî ir in dem lande vant,
daz s’über mer in vremediu lant
nâch ir bûgeraete streich?
weiz got, hie spellet sich der leich,

hie lispet daz maere.
ouch ist ez alwaere,
swer saget daz Tristan ûf daz mer
nâch wâne schiffete mit her
und ensolte des niht nemen war,
wie lange er vüere oder war,
und enwiste ouch niht wen suochen.
waz rach er an den buochen,
der diz hiez schrîben unde lesen?
jâ waeren s’alle samet gewesen,
der künic, der sî ûz sande,
sîn rât von dem lande,
die boten gouche unde soten,
waeren s’alsô gewesen boten.

(Gottfrieds Quellenkritik der Schwalbenhaar-Episode; Gottfried, V. 8601–8628)

Bei Gottfried wird Eilharts Vorgabe, dass ein Schwalbenhaar den Weg zur blonden
Isolde nach Irland gewiesen hätte, zu Gunsten einer gezielten Plausibilisierung abge-
löst. Denn nicht mehr Schwalben sind die Schicksalsboten, sondern Tristan weiß
ganz einfach aufgrund seiner Heilungsfahrt von Isolde, die er dann als Braut für
Marke vorschlägt. Bei Gottfried ist Tristan bei dieser Fahrt der kundige Brautwer-
bungshelfer, der genau weiß, wohin er will, er zieht nicht einfach ins Irgendwo aus.
Dagegen ist die Fahrt aufs Geratewohl bei Eilhart nichts anderes als die irische ›imm-
ram‹, die ziellose durch eine höhere Macht gelenkte Reise in ein Jenseitsland: Tri-
strant und die Mannschaft fahren einen Monat ziellos übers Meer, sie wollen auf der
Suche nach der Trägerin des Haares alle land erjagen (Eilhart, V. 1566), also durch-
streifen. Tristrants Suche nach der Trägerin des Schwalbenhaares ist mithin eine
Fahrt nâch wâne, eine Reise auf gut Glück. Durch einen furchtbaren Sturm wird das
Schiff in der Nacht ausgerechnet an die Küste Irlands geschleudert und zwar genau
an den Strand vor jener Burg, die Tristrant von seiner Heilungsfahrt kennt (ebd. V.
1577 f.). Die Frage, ob hierbei an eine archaisch-mythische Schicksalslenkung oder
an göttliche Providenz zu denken ist, ist nicht so ohne weiteres zu beantworten: Die
Fahrt nâch wâne spricht für ersteres, doch immerhin hat Tristrant sein abenteuerli-
ches Unterfangen ja explizit Gott anheimgestellt (siehe oben).

Drachenkampf und Splitterepisode: Aufgrund des Wegfalls der Schwalbenhaar-
Geschichte ist Gottfried der schwierigen Motivation enthoben, wie denn die unbe-
kannte Frau und das Schwalbenhaar zusammengebracht werden können. Eine erste
Begegnung beider, wenn auch ohne Enthüllung der Person, leistet bei Gottfried die
Drachenepisode, doch auch diese ist bei Eilhart anders motiviert. Denn bei seiner
Ankunft in Irland weiß Tristrant bei Eilhart »noch gar nicht, daß gerade Isolde die
Frau ist, die er für den König sucht. Er muß also bis zur Entdeckung [...] noch des
Glaubens sein, einen eigenen Anspruch auf die Königstochter mit der Besiegung des
Drachen erworben zu haben« (Stolte 1940, S. 255). Die Drachentötung bei Eilhart ist
ein heldenepisches Versatzstück: Tristrant waß ain küner wÿgand (Eilhart, V. 1689)
und will deshalb den Drachen besiegen und als Prämie eine unbekannte schöne Frau
erringen. Auch bei Eilhart gibt es den betrügerischen Truchsess, doch hier erfährt
keine Königin via Wahrtraum die Wahrheit. Eilharts Isalde, die den Betrüger, den sie
für einen Feigling hält, nicht heiraten will, sucht deshalb selbst nach Indizien für den
wahren Drachentöter. Auch die Badszene ist anders motiviert: Bei Eilhart badet
Isalde den erschöpften Helden, dieser erkennt die gesuchte Braut an ihrem Haar,
Isalde ihrerseits erkennt Tristrant an der Scharte des Schwerts. Auch hier will Isalde



77

Tristrant töten, doch tritt keine Königin wie bei Gottfried dazwischen (die namenlose
Königin spielt bei Eilhart nur bei der Mischung des Zaubertranks, der in wenigen Ver-
sen abgehandelt wird, eine Rolle), stattdessen will Isalde den Mörder dem König
überstellen. Sie wird jedoch dann von Brangäne nicht nur zur Versöhnung überredet,
sondern zieht, ebenfalls auf Zuspruch Brangänes, den Drachentöter Tristan als Hei-
ratskandidaten in Betracht und leistet den Versöhnungskuss (ebd. V. 2087–2091).
Durch eine List veranlasst Isalde ihren Vater, dem Mörder seines Schwagers zu ver-
zeihen.

Fazit: Die Brautwerbung in Gottfrieds Tristan folgt einerseits dem Erzählmuster der
gefährlichen Brautwerbung, doch ist andererseits der Zweck der Brautwerbung per-
vertiert. Denn Anlass der Werbung ist nicht die Herrschaftssicherung von König
Marke – dieser hat bereits Tristan als seinen Erben bestimmt –, sondern sie resultiert
aus dem Neid der Vasallen Markes, die auf Tristans Tod bei der gefährlichen Wer-
bungsfahrt spekulieren. Es gibt zwei Fahrten Tristans nach Irland, dem Land der
Braut Isolde, seine Heilungsfahrt und seine Brautwerbungsfahrt für Marke (letztere
ist bei Gottfried plausibilisiert, Eilhart dagegen kennt das Schwalbenhaar-Motiv).
Das Bindeglied zu Irland ist der Moroldkampf, bei dem Tristan die Giftwunde erhält,
die nur in Irland geheilt werden kann. Mit dem Sieg über Morold, der ihn zum Retter
Cornwalls macht, und seinem Drachenkampf in Irland erweist sich Tristan als der su-
periore Aktant, so dass zumindest nach der mythischen Basisregel ›Dem Besten die
Schönste‹ die Königstochter Isolde ihm und nicht König Marke zugehört. Der An-
spruch des Drachentöters Tristan auf die ›Siegerprämie‹ Isolde kollidiert mit seiner
triuwe-Verpflichtung als Brautwerber Markes.

Die Brautwerbung bei Eilhart: ›immram‹ und Schwalbenhaar
4.3



5

78

5 DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen
Tristan und Isolde

Der Minnetrank verantwortet den verhängnisvollen »Kurzschluss zwischen Wer-
bungshelfer und Königsbraut« (Kuhn 1980, S. 21), also zwischen Tristan und Isolde.
Die Königin braut den dauerhafte Liebe bewirkenden Minnetrank für ihre Tochter
Isolde und Marke, die ihn nach der Hochzeitsnacht zu sich nehmen sollen. Dreiecks-
konstellation bzw. ›Kurzschluss‹ resultieren daraus, dass versehentlich Tristan und
Isolde davon trinken. »Erst im Zusammenhang des programmatisch fatalen Zufalls,
der die zur Magie des Tranks gehörigen Handlungsanweisungen außer Kraft gesetzt
und die falschen Partner zum Einnehmen des Tranks geführt hat, bekommt die bis in
den Tod wirkende Kraft des Tranks einen unerwartet verderblichen Sinn« (Hellgardt
2002, S. 190). Gottfried unterscheidet sich hinsichtlich der Konzeption der Trank-
minne erheblich von seinen Vorläufern Berol und Eilhart.

5.1 | Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne
bei Berol und Eilhart

Der Minnetrank bei Berol: Die Minnetrankszene selbst ist nicht erhalten. Der Min-
netrank bzw. dessen Wirkungen werden jedoch retrospektiv zum Thema gemacht
im sogenannten ›Waldleben‹ des Paares (siehe Kap. 7; vgl. zum Folgenden auch Keck
1998, S. 61–67). In der Rückschau erfährt man durch den Erzähler, dass der Trank
großes Leid verursacht hat. Isolde bezeichnet den Liebestrank als poison, ihren Na-
men als Königin habe sie deshalb verloren, daran sei Brangäne schuld, die auf den
Minnetrank hätte achten müssen. Der Trank wirkt nur drei Jahre und ist damit zeit-
lich begrenzt:

Seignors, du vin de qoi il burent
Avez oï, por qoi il furent
En si grant paine lonctens mis;
Mais ne savez, ce m’est avis,
A conbien fu determinez
Li lovendrins, li vin herbez:
La mere Yseut, qui le bolli,
A trois anz d’amistié le fist.
[...]
Je [Isolde] sui roïne, mais le non
En ai perdu par ma poison
Que nos beümes en la mer.
Ce fist Brengain, qu’i dut garder.
[...]
Amis Tristran, en grant error
Nos mist qui le boivre d’amor
Nos aporta ensenble a boivre;
Mex ne nos pout il pas deçoivre.

Herren, von dem Wein, von dem sie tranken,
habt Ihr gehört, durch ihn wurden sie
für eine lange Zeit in ein so großes Leid gebracht;
aber Ihr wisst nicht, so scheint mir,
wie lange der Liebestrank,
der Kräuterwein wirken sollte.
Isoldens Mutter, die ihn brannte [besser: ›kochte‹],
bestimmte ihn für drei Liebesjahre.
[...]
Ich bin Königin, aber diesen Namen
habe ich wegen des Giftes [?] verloren,
das wir auf dem Meer tranken.
Daran ist Brangäne schuld, die darauf hätte achten müssen.
[...]
Freund Tristan, in große Verwirrung
versetzte uns der, der uns beiden
den Liebestrank zu trinken brachte.
Ärger konnte er uns nicht betrügen.

(Negativ bewertete Trankminne; Berol, V. 2133–2140; 2205–2208, 2217–2220)

Als die Trankwirkung aufhört, bereut Tristan die vergangenen Jahre mit Isolde: Tag
für Tag habe er seit der Einnahme Qual und Leid empfunden und Ritterschaft, höfi-

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_5, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne bei Berol und Eilhart
5.1

79

sches und ehrbares Leben vergessen, er bedauert, seinem Onkel Marke Unrecht ge-
tan zu haben (ebd. V. 2194–2198). Bei der Begegnung mit dem Einsiedler Ogrin wird
deutlich, dass Tristan und Isolde die Liebe als unerwünschten Zwang verstehen,
denn sie versichern, dass sie sich beide nur par la poison (ebd. V. 1384) lieben, we-
gen des Kräutertranks (ebd. V. 1414). Als der Trank nicht mehr wirkt, ist Isolde froh
darüber, dass beide von dem Zwang der körperlichen Vereinigung befreit sind (ebd.
V. 2329 f.). Die Liebe durch den Trank wird als folie (ebd. V. 2297), als Verrücktheit
und Wahn, bezeichnet (vgl. hierzu auch Keck 1998, S. 61–63). Durch die Bezeich-
nung poison und der »Annahme einer toxischen Wirkung des Liebestranks [wird]
die Ursache des rätselhaften Liebesgeschehens rationalisiert« (Müller 1984, S. 75).
Allerdings ist das Bedeutungsspektrum von poison nicht ganz eindeutig, es bezeich-
net eben nicht nur den Zauber-bzw. Gifttrank, sondern ebenso den Heil- bzw. Kräu-
tertrank sowie den Trank im allgemeinen Sinn (vgl. Lommatzsch 1966, Sp. 2140–
2143).

Bei Berol entschuldigt also der Trank die Liebenden, die als Opfer dargestellt sind.
Der Minnetrank ist die Ursache für die Liebe, die Wirkung ist zerstörerisch (vgl. Huot
2005, S. 83 f.).

Der Minnetrank bei Eilhart: Negativ konnotiert ist der Trank auch bei Eilhart
von Oberg (vgl. zum Folgenden Keck 1998, S. 93–106). Der Trank bewirkt, dass sich
die Betroffenen vier Jahre nicht trennen können, sie müssen sich Tag und Nacht se-
hen. Trennung länger als eine Woche bewirkt Krankheit und Tod, nach vier Jahren
lässt die Wirkung nach. Der Liebeszauber hält jedoch ein Leben lang: die wÿl daß sie
lebten:

der tranck waß so getaͮn:
welch wib und man
deß truncken baiden,
sÿ mochten sich nit me schaiden
in vier jauren.
wie gern sie eß enbaͮren,
sie muͦsten sich minnen
mit allen iren sinnen
die wÿl daß sie lebten.
vier jaͮr sie pflegten
so groͮsser lieb baid,

ja daß sie sich nit schaiden
möchten och ainen tag.
stätlich ainß deß andern pflag
an ze sehen bÿ nacht und tagen:
also hort ich da von sagen.
daß macht ouch der tranck,
daß ÿeglichß ward siech und kranck,
ob sie waren ain wochen
von ain ander ungesprochen,
sie muͦsten baide wesen tod.

(Die Trankwirkung bei Eilhart, V. 2385–2405)

Tristrant und Isalde verlieren nach dem Trinken baid ir sinne (Eilhart, V. 2467), beide
überkommt heißes Liebesbegehren. Isalde schämt sich, dass sie Tristrant bereits
nach kurzer Zeit so stark begehrt: die fro sich ser schemen begund, / do sú so liebt in
kurtzer stund / den schönen Trÿstranden (ebd. V. 2481–2483). Beide verfallen der
Minnekrankheit mit den bekannten Symptomen.

Die Motivierung der Trankgeschichte verläuft zunächst ähnlich wie bei Gottfried
(siehe unten), allerdings wird bei Eilhart nicht explizit gesagt, dass die Königin den
Trank braut. Es heißt lediglich, dass diese ain tranck nam (ebd. V. 2371; zur Frage,
wer in den unterschiedlichen Versionen den Trank herstellt vgl. Buschinger 2012,
S. 10 f.). Brangäne soll gut auf den Minnetrank aufpassen. Doch Tristrant plagt auf
der Überfahrt nach Cornwall heftiger Durst (Eilhart, V. 2452), so dass ein Hoffräulein
ihm den vermeintlichen Wein bringt, der ihm gut schmeckt, und er bietet ihn dann
Isalde an. Tristrant trinkt also zuerst, dies ist bei Gottfried anders, auch von Durst ist
bei Gottfried nicht die Rede.



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

80

Die Formel, mit der man die Trankliebe bei Eilhart auf einen Nenner bringen
kann, heißt: âne danck bzw. sunder danck, das heißt unfreiwillig (zu diesem Aspekt
vgl. Buschinger/Spiewok 1993, S. XVII). sunder danck ist eine Rechtfertigungsformel
für Tristrant und Isalde, die aufgrund der unerwünschten Trankliebe immer wieder
gegen die gesellschaftlich-religiösen Normen verstoßen, beide sind »schuldlose
Schuldige« (Mertens 1995, S. 60). Gerade in den ersten vier Jahren ruft der Erzähler
zur Entlastung seiner Protagonisten nicht nur sofort nach der Trankeinnahme (Eil-
hart, V. 2466; V. 2479), sondern überhaupt an heiklen Stellen den Trank ins Gedächt-
nis, etwa als Tristrant Brangäne in der Brautnacht zu Markes Bett bringt und er selbst
an der Seite von Isalde liegt; (sunder) danck und (unselig) tranck sind sinnfällig in
einer Reimformel verknüpft:

[...]
daß waß die maist trúg,
die Trÿstrand ÿe getet,
wann er recht an der stet
lag bÿ siner frowen.

untrúw waß dar an nicht schowen,
wann er tet eß sunder danck:
der gar unselig tranck
hett eß dar zuͦ braucht.

(sunder danck: Rechtfertigung des Brautnachtbetrugs durch den unselig tranck; Eilhart, V. 2963–2970)

Als die Trankwirkung nach vier Jahren nachlässt, gibt Tristrant Isalde an Marck zu-
rück, er selbst wird verbannt. Tristrants Bekenntnis im Rahmen der Übergabe Isal-
des, dass er sie von gantzem hertzen lieb haͮt (ebd. V. 5177), interpretierte Küenzlen
(2010) dahingehend, dass seine Liebe doch »mehr zu sein scheint als ein halbwegs
erträglich gewordener Zwang« (S. 47 f.). Jedenfalls kommen die beiden Protagonis-
ten trotz verminderter Trankwirkung nicht voneinander los, mehrfach wird ein
heimliches Treffen arrangiert (siehe Kap. 10.3).

Bei Berol und Eilhart ist der Minnetrank ein negativ konnotiertes »magisches
Aphrodisiakum« (Haug 1999, S. 11), das die Liebenden zu gesellschaftsfeindlichen
Handlungen wie Ehebruch, Treuebruch und Lügen zwingt. Der Trank dient der Ent-
lastung und Rechtfertigung der ehebrecherischen Minne des Liebespaares, er ist in
beiden Fassungen Legitimation der Dreiecksgeschichte. Der Minnetrank als negativ
konnotiertes magisches Zwangsmittel wurde so auch in der zeitgenössischen Litera-
tur rezipiert, etwa in der minnesängerischen Reflexion bei Heinrich von Veldeke
(vgl. hierzu Hellgardt 2002, S. 169). Denn hier wird unterschieden zwischen der
Kraft der ›wahren‹ Minne und dem Zaubertrank (poisûn), der zur Liebe zwingt, ohne
dass es der Betreffende will: Tristrant mûste âne sînen danc / stâde sîn der koningin-
nen, / want poisûn heme dâr tû dwanc (Heinrich von Veldeke: MF 58, 35).

5.2 | DerMinnetrank in der Tristrams Saga

Die Minnetrank-Szene bei Thomas ist nicht erhalten. Die Tristrams Saga des Bruder
Robert, die auf Thomas fußt, unterscheidet sich interessanterweise von Gottfried
und scheint teilweise sogar in die Richtung von Berol und Eilhart zu gehen. Das Trin-
ken selbst ist durch Tristrams großen Durst motiviert:

[...] sogleich sprang ein Diener Tristrams auf und füllte den Becher aus dem Krug, den die Kö-
nigin Bringvet in Verwahrung gegeben hatte, und als Tristram den Becher entgegengenommen
hatte, da trank er ihn zur Hälfte aus und dann ließ er das Mädchen trinken, was noch im Be-
cher war (Saga, Kap. 46, Übersetzung Uecker 2008, S. 65).



DerMinnetrank bei Gottfried: Akzeptanz vonTrank und Liebestod
5.3

81

Auch in der Saga scheint der Trank negativ konnotiert: zumindest ist von ›Betrug‹ die
Rede (altnorw. svikin; Saga, Kap. 46; vgl. Köbler 1986, S. 242), wenn auch nicht von
›Gift‹. Die Leiddimension und die körperliche Begierde nach der Trankeinnahme
werden betont:

[...] und nun sind sie beide von dem Trank betrogen, den sie tranken, weil der Diener sich ver-
griffen hatte, und er bescherte beiden ein kummervolles Leben und Leiden und lange Gemüts-
qualen mit fleischlicher Begierde und anhaltender Sehnsucht. Tristrams Verlangen nach Isönd
und ihr ganzes Verlangen nach ihm war sofort von so großer Liebe, daß sie kein Heilmittel da-
gegen aufbringen konnten (Saga, Kap. 46, Übersetzung Uecker 2008, S. 65).

Mit Blick auf Berol und Eilhart sowie Gottfried ist also Folgendes festzuhalten: Das
Trankverhängnis ist in der Saga einem Diener geschuldet, der sich ›vergriffen‹ hat;
der Minnetrank ist negativ konnotiert, die körperliche Dimension und die Ausweg-
losigkeit (»kein Heilmittel«) sind klar herausgestellt, das Beilager wird noch auf dem
Schiff vollzogen. Anders als bei Gottfried (siehe unten) ist nicht von einer Akzeptanz
Tristans/Tristrams von Trankminne und Minnetod die Rede; das radikale Minnekon-
zept Gottfrieds spielt also in der Saga keine Rolle.

5.3 | DerMinnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank
und Liebestod

5.3.1 | Brangänes Auftrag

Nach der erfolgreichen Brautwerbung Tristans für Marke übergibt die Königin Isolde
an Brangäne ein Gefäß mit einem Liebestrank, den sie selbst bereitete (betihtet).
Wenn zwei Menschen davon trinken, so muss jeder den anderen lieben âne sînen
danc, ob er will oder nicht (wieder erscheint die Reimformel mit tranc). In program-
matischer Vorausschau heißt es: Nur ein Tod und ein Leben, eine Traurigkeit und
eine Freude war ihnen gemeinsam gegeben:

[...]
die wîle sô betihtete
Îsôt diu wîse künigîn
in ein glasevezzelîn
einen tranc von minnen,
mit alsô cleinen sinnen
ûf geleit und vor bedâht,

mit solher crefte vollebrâht:
mit sweme sîn ieman getranc,
den muose er âne sînen danc
vor allen dingen meinen
und er dâ wider in einen.
in was ein tôt unde ein leben,
ein triure, ein vröude samet gegeben.

(Die Wirkung des Minnetranks; Gottfried, V. 11432–11444)

Brangäne soll diesen Trank Isolde und Marke nach der Hochzeitsnacht zu trinken ge-
ben. Die Königin schärft Brangäne mehrfach ein, von diesem tranc der ist von min-
nen niemand anderen trinken zu lassen und auch selbst nicht davon zu kosten:



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

82

[Königin Isolde:]
»swaz ich dir sage, daz vernim.
diz glas mit disem tranke nim,
daz habe in dîner huote
hüete es vor allem guote.
sich, daz es ûf der erde
ieman innen werde.
bewar mit allem vlîze
daz es ieman enbîze.

vlîze dich wol starke:
swenne Îsôt unde Marke
in ein der minne komen sîn,
sô schenke in disen tranc vür wîn
und lâ si’n trinken ûz in ein.
bewar daz, daz sîn mit in zwein
ieman enbîze. daz ist sin.
noch selbe entrink es niht mit in.
der tranc der ist von minnen.«

(Die Königin übergibt den Minnetrank in Brangänes Obhut; Gottfried, V. 11451–11467)

5.3.2 | Trankeinnahme und Liebeserwachen

Während der Schiffreise kommen sich Tristan und Isolde zwar bereits vor der Trank-
einnahme näher, doch Tristan nimmt Isolde nur so in seine Arme, wie es ein Gefolgs-
mann mit seiner Herrin tun soll (zwischen sîn arme er si nam / vil suoze unde lîse /
und niuwan in der wîse, / als ein man sîne vrouwen sol (V. 11558–11561). Die ver-
hängnisvolle Wendung setzt ein, als man in einem Hafen anlegt und Tristan darum
bittet, man möge ihm etwas zu trinken geben. Von quälendem Durst wie bei Eilhart
ist nicht die Rede, die Trankeinnahme bei Gottfried hat so etwas Zufälliges. Es ist nie-
mand da, außer einigen jungen Hofdamen, von denen eine auf ein Gefäß mit Wein
verweist. Young (2002) spricht von einem »paradoxe[n] Auffinden des Tranks«
(S. 263), denn wenige Verse später ist ganz im Gegenteil die Rede davon, dass Trank
und Glas aufbewahrt und verborgen waren: dâ daz tranc und daz glas/ verborgen
unde behalten was (V. 11679 f.). Die merkwürdigen Begleitumstände der Trankauf-
findung kommentierte Schweikle (1991) wie folgt: Es »häufen sich bei Gottfried im
Umkreis der Trankszene paradoxe, widersprüchliche oder scheinbar ungenaue Wen-
dungen und Handlungsdetails, die einem Autor wie ihm nicht unbeabsichtigt unter-
laufen sein können« (S. 141); die gegenläufigen Beschreibungsmodi seien Substrat
der magischen Beschaffenheit des Tranks, von der sich Gottfried aufgrund der Rezi-
pientenerwartung nicht vollständig lösen wollte (ebd.).

Sofort nach der Trankauffindung gibt es eine Vorausdeutung auf das kommende
Unheil: Der Trank ist diu endelôse herzenôt (V. 11675), an der sie beide sterben wer-
den. Die Hofdame übergibt den vermeintlichen Wein Tristan, der ihn zuerst Isolde
anbietet. Diese trinkt jedoch ungerne und über lanc. Young (2002) liest letzteres da-
hingehend, dass Isolde »erst nach einiger Zeit oder mit bedeutungsvoll langsamen
Zügen trinkt« (S. 267). Eine Eva-Assoziation scheint bewusst vermieden, denn es ist
Tristan, der den vermeintlichen Wein zuerst anbietet. Isolde übergibt nach dem Trin-
ken das Gefäß an Tristan, der dann ebenfalls trinkt:

[...]
wan cleiniu juncvrouwelîn.
der einez sprach: »seht, hie stât wîn
in disem vezzelîne.«
nein, ezn was niht mit wîne,
doch ez ime gelîch waere.
ez was diu wernde swaere,
diu endelôse herzenôt,
von der si beide lâgen tôt.

nu was aber ir daz unrekant.
si stuont ûf und gie hin zehant,
dâ daz tranc und daz glas
verborgen unde behalten was.
Tristande ir meister bôt si daz.
er bôt Îsôte vürbaz.
si tranc ungerne und über lanc
und gap dô Tristande unde er tranc
und wânden beide, ez waere wîn.

(Tristan und Isolde trinken unwissentlich den Minnetrank; Gottfried, V. 11669–11685)



DerMinnetrank bei Gottfried: Akzeptanz vonTrank und Liebestod
5.3

83

Als Brangäne bemerkt, dass Tristan und Isolde von dem vermeintlichenWein getrun-
ken haben, erschrickt sie furchtbar, nimmt daz leide veige vaz (V. 11693), also das
todbringende Gefäß, und wirft es ins Meer, in den tobenden wilden sê (V. 11695). Die
sprechende Naturmetaphorik – das tobende Meer analog zur aufgewühlten, entsetz-
ten Brangäne – ist dabei nicht zu übersehen, denn kurz zuvor war noch von guter
Fahrt und vonWindstille die Rede. Huber (2013) fragt sich diesbezüglich: »Bringt das
von Brangäne ins Meer geschüttete Gift die Wogen zum Aufwallen?« oder: »Wird in
dem entfesselten Meer gegen jeden Detailrealismus nur das alte Bild der entfesselten
Leidenschaft zitiert?« (S. 84). Brangäne verflucht sich: Sie habe Treue und Ehre ver-
wirkt, war sie doch für den Trank verantwortlich (V. 11696–11704). Wieder kommt es
zu einer warnenden Vorausdeutung: ouwê Tristan unde Îsôt, / diz tranc ist iuwer bei-
der tôt! (V. 11705 f.). In der Tristrams Saga (Kap. 46) wird der Liebestrank »inflatio-
när« (Hellgardt 2002, S. 185) verwendet, weil Marke ebenfalls davon trinkt. Im Sir
Tristrem leckt Tristans Hund Hodain den Becher mit dem Liebestrank aus und weicht
danach dem Liebespaar nicht mehr von der Seite (vgl. Krohn 2005, S. 229). Gottfried
hat solchen Verwicklungen vorgebeugt, wenn er erzählt, dass Brangäne das Gefäß,
nachdem Tristan und Isolde getrunken haben, in das tobende Meer schleudert.

Das Liebeserwachen: Die Wirkung des Tranks wird dann breit entfaltet. Die Re-
aktion Tristans und Isoldes auf den Minnetrank (einschließlich Brautunterschub) be-
ansprucht bei Gottfried mehr als 700 Verse, Thomas (bzw. das Carlisle-Fragment,
siehe unten) hat hierzu 154 Verse (vgl. Benskin/Hunt/Short 1995, S. 318; Haug 1996,
S. 178). Auffällig ist die Schlagartigkeit, mit der nach dem Trank die Liebe einbricht.
Die Liebe stiehlt sich in die Herzen beider und pflanzt darin ir sigevanen auf, sie un-
terwirft Tristan und Isolde ihrer Macht. Beide werden eins, Isoldes Hass auf den Mör-
der ihres Onkels ist verflogen, sie haben zusammen ein Herz und bilden eine Einheit
in Liebe und Leid, doch sie verbergen es zunächst noch voreinander aus zwîvel unde
scham:

Abb. 13 Übergabe des
Minnetranks auf demMeer
(Historisches Archiv der
Stadt Köln Best. 7020 (W*)
88, fol. 142v)



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

84

Minne, aller herzen lâgaerîn,
und sleich z’ir beider herzen în.
ê sî’s ie wurden gewar,
dô stiez s’ir sigevanen dar
und zôch si beide in ir gewalt.
si wurden ein und einvalt,
die zwei und zwîvalt wâren ê.
si zwei enwâren dô niemê
widerwertic under in.
Îsôte haz der was dô hin.
diu süenaerinne Minne
diu haete ir beider sinne

von hazze gereinet,
mit liebe alsô vereinet,
daz ietweder dem anderm was
durchlûter alse ein spiegelglas.
si haeten beide ein herze.
ir swaere was sîn smerze,
sîn smerze was ir swaere.
si wâren beide einbaere
an liebe unde an leide
und hâlen sich doch beide,
und tete daz zwîvel unde scham.

(Die Macht der Minne nach der Trankeinnahme; Gottfried, V. 11711–11733)

Der stric (V. 11784) der Minne fesselt beide, die Leimrutenmetaphorik der Elternvor-
geschichte wird wieder aufgegriffen (ir gelîmeten sinne / die enkunden niender hin
gewegen, V. 11810 f.) und beide sterben von minnen (V. 12111).

Als Tristan der minne enpfant erinnert er sich sofort der triuwen unde der êren (V.
11743), das heißt, er besinnt sich unmittelbar nach der Trankeinnahme seiner Treue-
verpflichtung gegenüber Marke. Obgleich »Tristan selbst kein Vasall des Königs ist,
läßt sich sein Verhalten gegenüber Marke bis zu dem fatalen Minnetrank hinrei-
chend mit dem Rechtsbegriff der vasallitischen Treue beschreiben« (Tomasek 1985,
S. 56). Das fokussiert den Grundkonflikt, den bereits die irische Stofftradition kennt,
doch dominiert dort die triuwe des Vasallen das Liebesbegehren (siehe Kap. 1.2). Bei
Gottfried jedoch erzeugt die Minne, Tristans erbevogetîn (V. 11765), mehr Schmerzen
als Treue und Ehre zusammen (erbevogetîn bezieht sich darauf, dass auch Tristans
Eltern der passionierten Liebe verfallen waren, die Wortbildung kennt nur Gottfried;
vgl. Krohn 2005, S. 176). Zwar ringt Tristan mit sich, er ist der getriuwe (V. 11756),
doch die Liebe, als stric und ›Leim‹ verstanden, ist stärker. Tristan der gevangene
man (V. 11752) wird so entschuldigt, er kann nicht anders:

Tristan dô er der minne enpfant,
er gedâhte sâ zehant
der triuwen unde der êren
und wolte dannen kêren.
»nein« dâhte er allez wider sich
»lâ stân, Tristan, versinne dich,
niemer genim es keine war.«
sô wolte et ie daz herze dar.
wider sînem willen criegete er,
er gerte wider sîner ger.
er wolte dar und wolte dan.
der gevangene man
versuohte ez in dem stricke
ofte unde dicke
und was des lange staete.
der getriuwe der haete

zwei nâhe gêndiu ungemach:
swenne er ir under ougen sach,
und ime diu süeze Minne
sîn herze und sîne sinne
mit ir begunde sêren,
sô gedâhte er ie der Êren,
diu nam in danne dar van.
hie mite sô kêrte in aber an
Minne, sîn erbevogetîn.
der muose er aber gevolgec sîn.
in muoten harte sêre
sîn triuwe und sîn êre.
sô muote in aber diu Minne mê,
diu tete im wirs danne wê.
si tete im mê ze leide
dan Triuwe und Êre beide.

(Tristans Ringen um Êre, Triuwe und Minne; Gottfried, V. 11741–11772)



DerMinnetrank bei Gottfried: Akzeptanz vonTrank und Liebestod
5.3

85

5.3.3 | Tristans Akzeptanz von Trankminne und Liebestod –
Die edelen herzen

Die unterschiedliche Minnekonzeption Gottfrieds im Vergleich zu Berol und Eilhart
wird vor allem in einem Monolog Tristans deutlich, der dezidiert seine Akzeptanz
von Trank und Liebestod artikuliert. Als Tristan und Isolde die Zofe Brangäne über-
reden wollen, sich in der Hochzeitsnacht in König Markes Bett zu legen, um die Ent-
jungferung Isoldes durch Tristan zu vertuschen, erzählt Brangäne von der Bestim-
mung des Minnetranks, um dann zu klagen: owî! [...] daz selbe glas / und der tranc,
der dar inne was, / der ist iuwer beider tôt (V. 12487–12489). Doch Tristan nimmt um
Isolde willen selbst einen ›ewigen‹ Minnetod in Kauf!

»nu walte es got!« sprach Tristan
»ez waere tôt oder leben:
ez hât mir sanfte vergeben.
ine weiz, wie jener werden sol;
dirre tôt der tuot mir wol.

solte diu wunneclîche Îsôt
iemer alsus sîn mîn tôt,
sô wolte ich gerne werben
umbe ein êweclîchez sterben.«

(Tristans freiwillige Annahme der todbringenden Trankminne; Gottfried, V. 12494–12502)

Der sich anschließende Erzählerkommentar verweist darauf, dass derjenige, der
Liebe sucht, auch Leid ertragen muss (V. 12504–12506) – das führt zurück auf das
Prologprogramm der edelen herzen. Tristans Trankannahme wurde mit seiner »Emp-
fänglichkeit für Leid«, die in seinemNamen abgebildet sei, begründet (Schmitz 2009,
S. 260 f.). Tristan bekenne sich mit der Akzeptanz von Trankminne und Liebestod
lediglich zu seinem in seiner natiure angelegten Schicksal (Ganz 1970, S. 70 f.). Zu
Recht nicht durchgesetzt hat sich die Ansicht, dass von einer freiwilligen Trankan-
nahme nicht gesprochen werden könne, weil Tristan zu diesem Zeitpunkt bereits
von dem Trank infiziert sei, der den freien Willen raube (so Ehrismann 1989, S. 290).

Nach der Trankeinnahme ist von beiden Protagonisten als edele herzen die Rede
(V. 11910). Dieser Begriff taucht danach nicht mehr auf (vgl. Young 2002, S. 278).
Isolde und Tristan haben ihren Glücks- und Leidensweg angetreten, die Prologma-
xime ist umgesetzt. Young spricht hinsichtlich des Minnetranks bei Gottfried von ei-
ner »kühn artikulierte[n] Literarisierung des altbekannten Motivs« und betont den
Konnex mit dem Prolog: »Zu dem den Prolog abschließenden Eucharistie-Brot
kommt im Szenenkomplex um den Minnetrank der Wein hinzu« (ebd. S. 278). Tat-
sächlich ist der Trank bei Gottfried durch den Erzählerkommentar als lediglich wein-
ähnlich ausgewiesen: nein, ezn was niht mit wîne,/ doch ez ime gelîch waere
(V.11672 f.). Gottfried ersetzt also nicht einfach den Minnetrank durchWein (vgl. Mi-
kasch-Köthner 1991, S. 57). Huber (1986) spricht ähnlich davon, dass die Flüssigkeit
nur der äußeren Gestalt nach Wein, doch in Wahrheit von anderer Substanz sei; die
Einnahme des Tranks sei »eine unwissend genossene Eucharistie des Leidens und
des Todes« (S. 69). Young (2002) fragt sich sogar, ob die Brotmetapher des Prologs
»nicht letztendlich von dem weinähnlichen Minnetrank bestimmt war« (S. 279).

Tristans Akzeptanz von Trankminne und Liebestod ist sozusagen das Aushänge-
schild der Minnekonzeption Gottfrieds. Dieser hat »die blinde Verfallenheit an eine
Droge durch Tristans Bekenntnis zum Trank samt allen seinen Folgen in einen Akt
bewußter Zustimmung verwandelt« (Müller 2007, S. 434). Die »mechanistische Lie-
besentstehung« (Schnell 1985, S. 327) scheint überwunden (ähnlich auch Fromm
1989, S. 188). Hinsichtlich der freien Zustimmung Tristans wurde ein Bezug zu Abae-
lard hergestellt (vgl. ebd., S. 188 f.). Wird der Minnetrank im Nachhinein freiwillig



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

86

angenommen, so rückt seine Exkulpierungsfunktion – im Unterschied zu Berol und
Eilhart – in den Hintergrund (anders z. B. Stolte 1940, S. 256 f., der auch dem Trank
bei Gottfried eine Legitimierungsfunktion hinsichtlich der Listen und gesellschaftli-
chen Verstöße der Protagonisten zuschreibt). Tristans Bekenntnis zu Trank und Ehe-
bruchsminne hat fatale Konsequenzen: »Bedingungslos angenommen führt die
Liebe als Passion, wie sie hier begriffen wird, notwendig zum katastrophalen Höhe-
und Tiefpunkt des Zusammenbruchs aller konventionellen, ethisch-rationalen
Handlungsnormen« (Hellgardt 2002, S. 167).

liebe und êre: Kurz vor der Ankunft in Cornwall wird nochmals der Grundkonflikt
fokussiert, wenn auch freilich mit umgekehrten Vorzeichen als unmittelbar nach der
Trankszene selbst (siehe oben). Der Erzähler erinnert, dass, so angenehm auch die
Liebe sei, man doch an die êre denken müsse: Swie sanfte uns mit der liebe sî, / sô
müeze wir doch ie dâ bî / gedenken der êren. / swer sich an niht wil kêren / wan an
des lîbes gelust, / daz ist der êren verlust (V. 12507–12512). Konkret heißt das, dass
Tristan seinem Onkel Marke sîn wîp braehte (V. 12518). Tatsächlich siegen jetzt die
zuvor sigelôsen zwô, nämlich triuwe und êre (V. 12525 f.), über das Liebesbegehren,
denn Tristan schickt zehant (V. 12527), also sofort, Boten an Land zu Marke, um von
seiner und Isoldes Ankunft zu berichten.

5.3.4 | Forschungspositionen zur Trankminne bei Gottfried

Allgemeiner Abriss: Der Minnetrank wurde unterschiedlich bewertet. Des Öfteren
wird der Liebestrank als Symbol verstanden, einige sehen jedoch eine ausschließ-
lich substantielle Qualität, hinzu treten andere Positionen. Für Young (2002, S. 259)
ist der Trank auf der Ebene der Konzeption Symbol der Liebesauffassung Gottfrieds;
Wenzel (2014) liest den Trank als »Signum einer lebenslangen emotional-erotischen
Treue« (S. 21); nach Todtenhaupt (1992) ist der Minnetrank Symbol »für die ›magi-
sche‹ Entstehung der Liebe« (S. 101). Haug (2000, S. 31) sieht in der Zufälligkeit und
Plötzlichkeit des Tranks ein Symbol des Eros; nach Müller (1984) wiegt im Tristan
der »symbolische, übernatürliche Charakter des Liebestranks mehr als seine stoffli-
che Qualität, die nur als Vehikel, aber nicht als Auslöser der echten Liebe fungieren
kann« (S. 82). Schultz (2012, S. 80) liest den Liebestrank als Symbol eines eigen-
ständigen Liebes- und Sexualitätsdiskurses, losgelöst vom zeitgenössischen medizi-
nischen und theologischen Diskurs; Mieth (1976) sieht den Trank als »Symbol des
unbedingten Zwanges und der Entpersonalisierung der Minneperson«, jedoch dezi-
diert nicht als »Symbol eines partnerschaftlichen Füreinanderbestimmtseins«
(S. 172).

Gegen eine Symboldeutung spricht sich zum Beispiel Hatto (1957) aus, denn »ein
Liebestrank, der reines Symbol wäre, ohne die Liebe hervorzurufen«, würde einen
massiven Eingriff in den Stoff bedeuten, »dessen sich Gottfried prinzipiell wohl nie
schuldig gemacht hätte« (S. 307). Johnson (2003) weist darauf hin, dass im Mittel-
alter Liebestränke als sehr real angesehen wurden: »I [...] would emphasize the po-
tion’s substantiality« (S. 108), ähnlich weisen auch Müller (1984) sowie Mertens
(1995, S. 53–55) auf die verbreitete magische Praxis der Verwendung von Liebesträn-
ken hin. Ehrismann (1989) spricht davon, dass »der Trank [...] kein banales Aphro-
disiakum mit Kurzzeitwirkung, sondern ein Liebeserzeugungstrank mit Ewigkeits-
effekt« (S. 283) sei. Mertens (1995) betont, dass die Trankwirkung »nicht primär se-
xuell, sondern existentiell« (S. 56) sei, die mythische Vorbestimmung der Protago-



DerMinnetrank bei Gottfried: Akzeptanz vonTrank und Liebestod
5.3

87

nisten werde im Minnetrank »restituiert« (S. 59). Nach Schweikle (1991) ist der
Minnetrank nur eine »Nebensache«, denn auf dem Schiff seien Tristan und Isolde
»zum ersten Mal im Erzählablauf auf gleicher sozialer Ebene und losgelöst von äu-
ßeren Widerständen und Rücksichten allein« (S. 142 f.) und hätten so ihre Bestim-
mung füreinander auch ohne Trank entdecken können.

Mehrfach wird in der Forschung auf den durch den Minnetrank gewirkten Konnex
von Liebe und Leid rekurriert (so etwa Haug 2000, S. 31; Johnson 2003, S. 97; Wenzel
2014, S. 9; 12). Einige sehen den Minnetrank als Parallele bzw. als Gegenentwurf
zum Sündenfall (Haug 1989; Mertens 1995, S. 56 f.; Steinmetz 2000). Konkurrie-
rende Einschätzungen liegen vor allem hinsichtlich der Frage vor, ob die Minne mit
dem Trank oder bereits vorher beginnt und Tristans freiwillige Trankannahme des-
halb nur konsequent sei; der mehrheitliche Konsens liegt mit guten Grund bei erste-
rem.

Beginn der Minne vor dem Minnetrank? Zu Recht wurden schon früh Beden-
ken geäußert, ob man überhaupt nach einem psychologisch bedingten Wachsen der
Liebe fragen könne: »Die Enttäuschung des Lesers über die fehlende psychologische
Entwicklung der Tristan-Minne ist [...] die eines modernen Lesers des 20. Jahrhun-
derts« (Todtenhaupt 1992, S. 85). Ähnlich formulierte Haug (1972), »daß eine Psy-
chologisierung dieses Ansatzes im Sinne einer schon lange unbewußt gewachsenen
Zuneigung das Prinzip der Gottfriedschen Darstellungsform verkennt« (S. 117).
Müller (2007) warnt ebenfalls davor, die Frage »psychologisch-biographisch« zu
stellen, sieht aber andererseits Erkenntnisgewinn in der Feststellung, dass »Tristan
und Isolde ›füreinander bestimmt‹ sind nach den Kriterien, die in der höfischenWelt
gewöhnlich zur minne führen« (S. 435). Vor allem die jüngere Forschung differen-
zierte zwischen einem ›Füreinander-Bestimmtsein‹ und einer im modernen Sinn
›gewachsenen Liebe‹ (so zum Beispiel Müller 2007, S. 435; Küenzlen 2010, S. 54 f.;
Schweikle 1991, S. 138). Kern (1988) sieht »keinerlei stichhaltige Indizien für eine
den Romanpersonen bewußte oder auch nur unbewußte Liebe vor dem Minne-
trank«, dass eine solche angenommen wird, liege »wohl an der eigenartigen Verqui-
ckung von Handlungs- und Erzählerebene« (S. 211). Tomasek (2006) spricht davon,
»dass die Liebenden noch unmittelbar vor der Minnetrankszene nichts von ihrem
Füreinanderbestimmtsein ahnen, während die Rezipienten längst über die ›Legiti-
mität‹ der Verbindung Tristans und Isoldes unter dem Gesichtspunkt der Minne in-
formiert sind« (S. 470). Todtenhaupt (1992) weist ähnlich darauf hin, dass zwar »die
Leser um die zukünftige Bestimmung Tristans und Isoldes schon vor dem Minne-
trank wissen«, dass aber »der Ausbruch der Liebe für sie selber nicht der Endpunkt
der Entwicklung ihrer gegenseitigen Zuneigung ist, sondern ein völlig überraschen-
des Eingangserlebnis« (S. 95). Nach Tomasek (2007) kann die Annahme einer unbe-
wussten Liebe vor dem Minnetrank »allenfalls eine kurzfristige Lesart einer einzel-
nen Szene bilden, nicht aber als Eckpfeiler der Werkinterpretation herhalten«
(S. 201 f.).

Im Folgenden wird dennoch in einer knappen Auswahl die Forschungsdiskussion
referiert, die von einem Vorhandensein der Liebe vor dem Minnetrank ausgeht (vgl.
hierzu auch Young 2002, S. 264–268). Es wurde zum Beispiel die Frage gestellt, ob
nicht der Schönheitspreis Isoldes durch Tristan am Markehof im Rahmen der Braut-
werbung bereits auf eine aufkeimende Liebe Tristans zu Isolde weise. So sieht etwa
Schweikle (1991, S. 138) den Isoldepreis als Beweis dafür, dass Tristan schon hier in
Isoldes Bann geraten sei. Furstner (1957, S. 27) hingegen wendet ein, dass der Lob-
preis Isoldes an Marke gerichtet ist, und sieht Parallelen zum Minnesang (den Min-



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

88

nesangbezug sieht ähnlich Kern 1988, S. 208 f.). Das zweite Argument hinsichtlich
einer ›Vorminne‹ bezieht sich auf die Splitterepisode im Bad (siehe Kap. 4.2.2.3). Ni-
ckel (1927) sprach davon, dass es sich hier um eine »scheu und uneingestanden auf-
keimende [...], in Haß umschlagende Jungmädchenliebe« (S. 48), handle. Eine sol-
che Einschätzung wurde jedoch zu Recht kritisiert, denn tatsächlich fällt Isolde hier
lediglich »die Inkongruenz zwischen dem spilman und seiner ritterlichen Gestalt«
auf (Furstner 1957, S. 31; ganz ähnlich Kern 1988, S. 208; Schröder 1967, S. 26).
Young (2002) argumentiert, dass die heimliche Musterung Isoldes vor der Badeszene
schließlich »im Hinblick auf die weitere Entwicklung der Handlung eine narrative
Notwendigkeit« (S. 267) ist. Schultz (1996) bemerkt: »What Isold sees in Tristan is
not sex but class« (S. 113). Wessel (1984) sieht bei der Auffindung Tristans durch
Isolde nach der Drachentötung »für einen Liebesbeginn typische Vorstellungen: die
der Hitze des Kampfes und des Feuers« (S. 576); der Trank symbolisiere »den Durch-
bruch, die Bewußtwerdung des längst sublim Angebahnten« (S. 582), wobei der Lie-
besfunke bereits nach dem Drachenkampf von Tristan auf Isolde überspringe. Herz-
mann (1976) will dagegen nur bei Isolde eine »verborgene unterschwellige Leiden-
schaft« (S. 92 f.) schon vor dem Trank erkennen, bei Tristan springe der Funke erst
mit dem Minnetrank über.

Beginn der Minne mit der Trankeinnahme? Die Argumente hierfür sind zusam-
mengefasst bei Young (2002, S. 260 f.) Beachtung verdient vor allem der Kommentar
unmittelbar nach der Trankeinnahme, in dem es heißt, dass sich dieMinne, aller her-
zen lâgaerîn / [...] sleich z’ir beider herzen in (V. 11711 f.) und dass sie darin ir sigeva-
nen (V. 11714) aufpflanzt. lâgaerîn bezieht sich auf ›lâge‹ =‹Hinterhalt, Falle‹; Haug
(2012, S. 522) schlägt kontextbezogen ›Belagerin‹ vor. Erst nach der Trankeinnahme
ist auch die Rede von stric und Leimrute, dagegen scheinen die Fronten vor der
Trankeinnahme auf dem Schiff noch verhärtet. Denn bei der Abreise von Irland be-
schreibt der Erzähler Tristan als Feind Isoldes: ich bin iu gehaz (V. 11575) – freilich ist
hier auch die Intention eines größtmöglichen Spannungsbogens (Hass wird zu
Liebe) mitzudenken. Als Tristan Isolde in der Kajüte bei der Überfahrt zu Marke trös-
tet, wird dies lediglich als eine Umarmung beschrieben, die einem Gefolgsmann mit
seiner Herrin geziemt (V. 11560 f.), Isolde empfindet diese Umarmung als harte müe-
lîch (V. 11572), also als sehr lästig. Diese Umarmung wurde des Öfteren als Indiz da-
für gesehen, dass zu diesem Zeitpunkt noch keine Liebe vorhanden sei (vgl. Koch
2006, S. 269; Kern 1988, S. 211; Furstner 1957, S. 37). Die Braut bekennt zudem bei
dieser Überfahrt, sie würde lieber den betrügerischen Truchsess heiraten, als jetzt
mit Tristan zu Marke zu fahren (V. 11621–11629), das zielt darauf ab, dass Tristan ih-
ren Onkel Morold getötet hat. Dass Isolde sich im Rahmen der lameir-Episode (siehe
Kap. 5.4.2) an ihre Absicht erinnert, Tristan im Bad zu töten, um dann zu beteuern,
dass, wenn sie damals gewusst hätte, was sie heute wisse, er gewiss tot wäre (V.
11958–11963), wurde als »rückblickende[r] Blutdurst« gedeutet, als »plötzliche Er-
kenntnis der gesellschaftlichen Unmöglichkeit ihrer Gefühle« (Young 2002, S. 268).
Für Ganz (1970, S. 65–68) ist der Minnetrank das Medium, das die ›transzendentale
Macht‹ Minne in die Handlung einbringt. Hatto (1957) sieht Isolde vor dem Minne-
trank nicht in Tristan verliebt, denn vor dem Minnetrank werde sie mit einem freien
Falken verglichen, danach ist »Isolde im Leim der Minne gefangen« (S. 303; ähnlich
argumentiert Todtenhaupt 1992, S. 87–91).

Es ist Young (2002) zuzustimmen, der dafür plädiert, dass eine Minne vor dem
Trank nicht eindeutig zu belegen ist, erst der Trank markiert das Einsetzen der Pas-
sion: »Bis zum letzten, entscheidenden Moment, in dem Isolde den Trank zu sich



89

nimmt, läßt der Text keine eindeutige Auslegung zu [...]. Erst bei der Entfaltung der
Trankwirkung wird Klarheit geschaffen« (S. 267). Das Bekenntnis Tristans zur Ehe-
bruchsminne nach der Trankeinnahme scheint die alte Legitimierungsfunktion des
Tranks weitgehend überflüssig zu machen. Warum also der Minnetrank bei Gott-
fried? Mit Blick auf Rezipientenerwartung und Stofftradition war ein Tristanroman
ohne Minnetrank kaum vermittelbar. In jedem Fall aber ist die Liebeskonzeption
Gottfrieds in ihrer Radikalität Zeugnis einer deutlich emanzipierten Aneignung des
Stoffes.

5.4 | Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel

5.4.1 | Das Fragment von Carlisle (Thomas)

Das Minnegeständnis der Protagonisten wird bei Thomas und Gottfried durch das
lameir-Wortspiel verhüllt, beruhend auf der Homonymie dreier französischer Wör-
ter. Berol und Eilhart kennen das raffinierte Wortspiel nicht. Gottfrieds Erzähler be-
ruft sich bekanntlich auf Thomas als einzig richtige Version; das Folgende zeigt je-
doch, dass Gottfried bezüglich des Wortspiels von Thomas abweicht.

Die Minnegeständnisszene bei Thomas ist mit einer Sensation der Tristan-Philo-
logie verbunden. 1994 stößt der Anglist Michael Benskin in Carlisle (vgl. Benskin/
Hunt/Short 1995, S. 318) im Einband eines lateinischen Urkundenregisters auf ei-
nige altfranzösische Verse. Das Fragment im Umfang von 154 Versen ist beschädigt,
es fehlt bei einigen Versen der Anfang, bei anderen das Ende. Die Identifizierung er-
brachte, dass die Verse aus dem anglonormannischen Tristanroman von Thomas
stammen und die Situation nach der Trankeinnahme der Protagonisten übermit-
teln. Die Entdeckung der Minnegeständnisszene kann in ihrer Bedeutung »schwer-
lich überschätzt werden« (Haug 1996, S. 177). Denn der Text von Thomas ist ja ins-
gesamt nur in wenigen Bruchstücken erhalten (siehe Kap. 1.1) und setzt (ohne das
Carlisle-Fragment) dort ein, wo Gottfried wenig später bereits abbricht, nämlich
mit der zweiten Baumgartenszene. Der Inhalt des Carlisle-Fragments ist folgender:
Thematisierung der Moroldtötung / lameir-Wortspiel und Liebesgeständnis / Ein-
weihen Brangänes / Beischlaf / Ankunft in Cornwall / Hochzeit / Brautnachtbe-
trug.

Das Fragment von Carlisle bietet also eine Grundlage für den Vergleich von Tho-
mas und Gottfried, was die Reaktion Tristans und Isoldes nach der Trankszene be-
trifft. Allerdings fehlen bei den ersten 37 Versen je drei bis fünf Silben (vgl. Eifler
2001, S. 134), so dass man »die Gefahr der Zirkularität im Auge behalten [sollte],
denn Gottfrieds Roman ist an einigen Stellen für die Rekonstruktion des Thomass-
chen Textes herangezogen worden« (Zotz 2000, S. 2, Anm. 3). Im Zentrum steht ein
raffiniertes Wortspiel: Altfranzösisch lamer kann heißen: ›die Liebe‹ bzw. ›das Lie-
ben‹, ›das Meer‹, aber auch ›die Galle‹ bzw. ›bitter‹. Das Wortspiel »is missing in the
precourtly version; it is in all probability Thomas’s invention« (Haug 1997b, S. 47).
Haug (2011, S 530) weist auf das lateinische Muster für das Wortspiel: ›amare‹ (›lie-
ben‹), ›amarus‹ (›bitter‹), ›mare‹ (›Meer‹).

Das Liebesgeständnis: Die Enthüllung des Liebesgeständnisses von Tristan und
Isolde hat mehrere Schritte (Darstellung im Folgenden teilweise nach Zotz 2000,
S. 8–11; Haug 1996, S. 182 f.; der altfranzösische Text wird zitiert nach Benskin/
Hunt/Short 1995, S. 300–306; die Übersetzung folgt Zotz 2000, S. 3–7; vgl. auch

Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel
5.4



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

90

Short/Schmidt-Brummer 1995, S. 1–7; Text und Übersetzung mit kritischem Kom-
mentar bei Haug 2011, S. 190–199 bzw. S. 814–819; die Übersetzung von Zotz ver-
sucht das Wortspiel zu vereindeutigen).
1. Isolde ist es, die mit dem Wortspiel beginnt. Sie betont, dass sie ohne Tristan

nichts von lamerwüsste (Carlisle, V. 39–45), ohne Tristan gebe es kein lamer. Die-
ses Geständnis kann sich auf das Meer, das Bittere, aber auch auf die Liebe bezie-
hen. Haug (1999, S. 12) sprach diesbezüglich von einem »psychologisch feinsin-
nige[n] Verhüllungs-Enthüllungsspiel«, das dann bei Gottfried sehr verknappt sei.
Isolde agiert nach Jantzen/Kröner (1997, S. 297 f.) souverän und gelehrt.

[Isolde:]
»Si vus ne f[u]ss[e]z, ja ne fusse
Ne de l’amer rien [ne] sëusse.
Merveille est k’om la mer ne het
Qui si amer mal en mer set,
E qui l’anguisse est si amere!
Si je une foiz fors en ere,
Ja n[’i] enteroie, ce quit.«

»Wenn Ihr nicht gewesen wärt, wäre ich nicht hier,
Und ich wüsste nichts vom Lieben (vom Bitteren).
Es ist ein Wunder, dass man das Meer nicht hasst,
Wenn man ein so bitteres Übel auf dem Meer erfährt.
Und wenn man in so bitterer Bedrängnis ist.
Wenn ich einmal davon wegkäme,
Kehrte ich nie wieder dahin zurück, glaube ich.«

(Beginn des Wortspiels l’amer – la mer; Carlisle, V. 39–45)

2. Tristan ist verwirrt, fragt dann aber bei Isolde nach, denn er will das Leiden weiter
eingrenzen. Er will wissen, ob sie an der Liebe oder an der Seekrankheit leide. Im-
mer schwingt dabei die Konnotation ›bitter‹ mit (puïr meint den »Erbrechensge-
ruch durch die Seekrankheit«, Haug 2011, S. 816).

Tristran ad noté [ch]escun dit,
Mes el l’ad issi forsvëé
Par »l’amer« que ele ad tant changé
Que ne set si cele dolur
Ad de la mer ou de l’amur,
Ou s’el dit »amer« de »la mer«
Ou pur »l’amur« dïet »amer«.
Pur la dotance quë il sent,
Demande si l’a[mur li] pr[en]t
Ou si ja grante ou s’el s’[a]st[ient].
...
»Par tant q[u’e]l voir le . . . te,
Car deus mals i put l’en se[n]tir,
L’un d’amer, l’autre de puïr.«

Tristran hat alles, was sie gesagt hat, wohl gehört,
Aber sie hat ihn sehr verwirrt
Durch das »lamer«, mit dem sie so viel gespielt hat,
Dass er nicht weiß, ob sie ihren Schmerz
Durch das Meer oder durch die Liebe erfahren hat
Oder ob sie das Meer als bitter bezeichnet
Oder sagt, die Liebe sei bitter.
Weil er darüber im Zweifel ist,
Fragt er, ob sie von Liebe ergriffen sei,
Ob sie ihr schon nachgibt oder ihr entsagt.
...
Demgemäß, dass im wahren...
Denn zwei Übel konnte man hier empfinden,
Eins aus Liebe (Bitterkeit), das andere aus Ekel.«

(Verwirrung Tristans, Leid durch Liebe oder Seekrankheit?; Carlisle, V. 46–58)

3. Isoldes Antwort ist doppeldeutig: Ihr Übel des Herzens sei bitter (amer), aber
nicht eklig (put) und es komme vom Meer.

Ysolt dit: »[C]el mal que je sent
Est amer, mes ne put nïent:
Mon quer angoisse e pres le tient.
E tel amer de la mer vient:

Prist puis que [je çäen]z entray.«

Ysolt sagte: »Das Übel, das ich empfinde,
ist bitter (Liebe), aber nicht ekelerregend:
Es bedrängt mein Herz und lässt mir keine Ruhe.
Diese Bitterkeit/Liebe kommt vom Meer/vom

Lieben/von der Bitterkeit:
Sie ergriff mich, als ich hierher kam.«

(Mehrdeutige Antwort Isoldes; Carlisle, V. 59–63)



91

4. Tristan bestätigt, dass er an demselben Übel leide. Dies wird im Folgenden zum
direkten Liebesbekenntnis vereindeutigt. »It is for Tristan to make an open decla-
ration, after which the two consummate their love, and happiness [...] succeeds
pain« (Finlay 2004, S. 212). Tristan trägt nach dem Liebesgeständnis den Beina-
men Tristran li amerous (V. 96), also Tristan der Verliebte.

Tristran respont: »Autretel ay:
Ly miens mals est del vostre estrait.
L’anguisse mon quer amer fait,
Si ne sent pas le mal amer;
N’il ne revient pas de la mer
Mes d’amer ay ceste dolur,

E en la mer m’est pris l’amur.
Assez en ay or dit a sage.«

Tristran antwortet: »Ich empfinde das gleiche Übel:
Meins ist Eurem ganz nah verwandt.
Die Bedrängnis macht mein Herz bitter/lieben,
Aber es empfindet das Übel nicht als bitter;
kommt auch nicht vom Meer,
Sondern mein Herz empfindet diesen Schmerz durch das Lieben/

das Bittere,
Auf dem Meer hat mich die Liebe ergriffen.
Nun habe ich genug darüber gesagt für jemanden, der mich

versteht.«

(Eindeutiges Liebesbekenntnis Tristans; Carlisle, V. 64–71)

Nach Zotz (2000) hat Isolde das »Rätselwort nicht nur zur Verwirrung Tristans
benutzt«, sondern sie bündelt »in dem einen Wort lamer gleichzeitig ihre ganze
Situation« (S. 10). Das Carlisle-Fragment schließt mit dem Brautnachtbetrug an
König Marke. Wie bei Gottfried ist die Rede davon, dass Marke »überhaupt nicht
merkte, / Daß es eine andere als vorher war« (V. 150 f.), doch immerhin scheint
hier Markes ›Blindheit‹ durch den vorhergehenden Weingenuss legitimiert (V.
149 f.).

5.4.2 | Das Liebesgeständnis bei Gottfried

Was macht Gottfried daraus? Das Homonymen-Wortspiel (das offenbar Schule ge-
macht hat, denn Chrétien hat es in seinem Cligès aufgegriffen, vgl. Krohn 2005,
S. 178; Zotz 2000; S. 11 f.; Haug 2011, S. 816), kann nicht ins Deutsche übersetzt wer-
den; es wird als lameir (nicht lamer) als Fremdwort beibehalten. Der Grundunter-
schied ist der, dass Tristan nicht verwirrt ist wie bei Thomas, sondern souverän rea-
giert. Gottfried rückt zudem das Leiden in den Vordergrund, weil lameir bereits zu
Beginn durch die Isoldenrede enggeführt als leidbringend konnotiert ist (vgl. Jant-
zen/Kröner 1997, S. 298–300). Die Leidthematik weist wiederum auf das Prolog-Pro-
gramm der edelen herzen. Es gibt bei Gottfried sechs Enthüllungsschritte (Darstel-
lung folgt teilweise Zotz 2000, S. 12–18).
1. Das Wortspiel geht auch hier von Isolde aus:

Der Minnen vederspil Îsôt,
»lameir« sprach sî »daz ist mîn nôt,

lameir daz swaeret mir den muot,
lameir ist, daz mir leide tuot.«

(Beginn des Wortspiels durch Isolde; Gottfried, V. 11985–11988)

vederspilwurde unterschiedlich gedeutet, als ›Lockvogel‹ oder als ›Falke‹ (zur For-
schungsdiskussion hierzu vgl. Krohn 2005, S. 178); vederspil allgemein ist ein
»zur jagd abgerichteter vogel« (BMZ IIB, S. 503). Der Minnen vederspil Îsôt be-
zeichnet Isolde, die sozusagen im Dienst der ›Falknerin‹ Minne Tristan ›nach-
stellt‹, und mithin den aktiven Part – im Gegensatz zum passiven ›Lockvogel‹ –
innehat.

Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel
5.4



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

92

2. Tristan macht sich die drei Bedeutungen des Wortes klar: lameir bedeutet ›Liebe‹,
aber auch ›bitter‹ und das ›Meer‹:

dô sî lameir sô dicke sprach,
er [Tristan] bedâhte unde besach
anclîchen unde cleine
des selben wortes meine.

sus begunde er sich versinnen,
l’ameir daz waere minnen,
l’ameir bitter, la meir mer.
der meine der dûhte in ein her.

(Tristans Überlegungen zu lameir; Gottfried, V. 11989–11996)

3. Tristan schließt dann geschickt eine Bedeutung aus, indem er nur das Meer sowie
die Bitternis nennt und die Liebe ausklammert. Er reagiert also in einem souverä-
nen Ausschlussverfahren, um Isolde aus der Reserve zu locken:

er [Tristan] übersach der drîer ein
unde vrâgete von den zwein.
er versweic die minne,
ir beider vogetinne,
ir beider trôst, ir beider ger.

mer unde sûr beredete er.
»ich waene« sprach er »schoene Îsôt,
mer unde sûr sint iuwer nôt.
iu smecket mer unde wint.
ich waene, iu diu zwei bitter sint?«

(Tristans listiges Nachfragen; Gottfried, V. 11997–12006)

4. Isolde reagiert wie erwartet. Sie wehrt die zwei Bedeutungen ab, die Tristan ihr
vorgeschlagen hat, und weist so auf das einzig Übrigbleibende, die Liebe:

[Isolde:]
»nein hêrre, nein! waz saget ir?
der dewederez wirret mir,

mirn smecket weder luft noch sê.
lameir al eine tuot mir wê.«

(Isolde verweist indirekt auf die Liebe; Gottfried, V. 12007–12010)

5. Tristan gibt zu, dass es ihm genauso gehe: Isolde und lameir würden ihn bedrän-
gen. Nichts auf der Welt würde er so innig lieben wie Isolde. Abermals wird die
Leidperspektive der Liebe (nôt) betont:

[Tristan:]
»entriuwen, schoene, als ist ouch mir,
lameir und ir, ir sît mîn nôt.
herzevrouwe, liebe Îsôt,
ir eine und iuwer minne
ir habet mir mîne sinne
gâr verkêret unde benomen,
ich bin ûzer wege komen

sô starke und alsô sêre:
in erhol mich niemer mêre.
mich müejet und mich swaeret,
mir swachet unde unmaeret
allez, daz mîn ouge siht.
in al der werlde enist mir niht
in mînem herzen liep wan ir.«

(Tristan gesteht seine Liebe; Gottfried, V. 12014–12027)

6. Isolde formuliert dezidiert, dass es ihr genauso wie Tristan gehe: Îsôt sprach:
»hêrre, als sît ir mir« (V. 12028).

Gottfrieds Tristan setzt also das von Isolde initiierte Wortspiel so geschickt ein, dass
er damit ein Liebesgeständnis Isoldes provoziert, vom verwirrten Tristan im Carlisle-
Fragment ist hier nichts zu merken. Bei Gottfried steht »eine verunsicherte Isolt
einem überlegen abwägenden Tristan gegenüber. Dieser erreicht, daß sie die Verrät-
selung zugunsten einer Vereindeutigung preisgibt, denn das ist das Ziel, auf das der
Dialog zusteuert« (Zotz 2000, S. 16). Der Liebeserklärung »kommt im Prozeß des
Durchbruchs der Liebe also eine eigenständigere Bedeutung gegenüber dem Trank
zu als es zunächst scheinen mochte« (Wessel 1984, S. 581 f.)

Die konfliktiven Antriebeminne unde scham (V. 11825) werden nach dem Liebes-



93

geständnis zusammengeführt. Das Minnegeständnis markiert die zweite Stufe der
›gradus amoris‹, den fünf Minnestufen (Sehen, Sprechen, Umarmung, Kuss, Bei-
schlaf) und führt zum Beilager von Tristan und Isolde, das noch auf dem Schiff wäh-
rend der Überfahrt nach Cornwall vollzogen wird. Tristan und Isolde bitten Brangäne
umHilfe, beide sterben vonminnen (V. 12111). Brangäne verspricht, für eine günstige
Gelegenheit zu sorgen, so dass sich Tristan zu Isolde schleichen kann. Die Minne ist
die heilende Ärztin (die Vorstellung, dass die Liebe bzw. der Beischlaf von Minneleid
erlöst und somit die Minne eine Ärztin sei, geht auf Ovids Ars amatoria zurück;
Ovid, ed. Albrecht 2005, S. 88–91):

Des nahtes, dô diu schoene [Isolde] lac,
ir triure unde ir trahte pflac
nâch ir trûtamîse,
nu kam geslichen lîse
zuo der kemenâten în
ir amîs unde ir arzâtîn,
Tristan und diu Minne.
Minne diu arzâtinne
si vuorte ze handen
ir siechen Tristanden.

ouch vant s’Îsôte ir siechen dâ.
die siechen beide nam si sâ
und gab in ir, im sîe
ein ander z’arzâtîe.
wer haete ouch dise beide
von dem gemeinem leide
vereinet unde bescheiden
wan einunge an in beiden,
der stric ir beider sinne?

(Die Minne als Ärztin: Beilager von Tristan und Isolde; Gottfried, V. 12157–12175)

5.4.3 | Minnekonzeptionen: Thomas und Gottfried

Anhand des Fragments von Carlisle und der übrigen Thomas-Fragmente versuchte
die Forschung trotz der desolaten Überlieferungslage die Liebeskonzeption von
Thomas im Vergleich zu Gottfried zu erschließen. Während bei Gottfried eindeutig
der liebe-leit-Konnex im Vordergrund steht, sieht etwa Schmitz (2009) bei Thomas
die Betonung auf confort (in Carlisle wie den Fragmenten von Cambridge, Sneyd
und Douce). Diese Akzentuierung einer ›Trostperspektive‹ schließe auch die Refle-
xionen des Paares in den Sterbeszenen mit ein (ebd. S. 262). Das lasse »auf eine
Liebeskonzeption des Thomas schließen, die das Leid, das die Liebe zwischen Tri-
stran und Ysolt mit sich bringt, nicht oder zumindest nur in Ansätzen als integra-
len Bestandteil dieser Liebe reflektiert« (ebd. S. 262 f.). Ähnlich sieht das Haug
(2011), für den confort das »zentrale Leitwort« bei Thomas ist und »die Wende vom
Leid zur Erfüllung«, auch noch am Ende, bezeichnet (S. 534; ähnlich Haug 1997b,
S. 52–55; vgl. auch Seggewiss 2012, S. 77; anders sieht das Eifler 2001, S. 116, für
den Gottfried »keine gravierenden Änderungen vorgenommen hat«). Jedenfalls ist
das gegenseitige Kommunizieren der Liebe bei Thomas und Gottfried im Vergleich
mit Eilhart neu: Den »Figuren [ist] durch den Minnetrank zwar eine objektive
›Minneidentität‹ bereits gegeben«, sie müssen »ihre Relation zueinander aber erst
durch nonverbale und verbale Kommunikation neu konstituieren« (Koch 2006,
S. 268).

Fazit: Der Minnetrank provoziert den ›Kurzschluss‹ zwischen Werbungshelfer und
Braut, Tristan und Isolde, als beide unwissentlich auf der Überfahrt nach Cornwall
davon trinken. Bei Berol und Eilhart ist der Trank als zauberisches ›Gift‹ negativ kon-
notiert und die Protagonisten lehnen die Trankminne dezidiert ab. In der Tristrams
Saga (bei Thomas ist die Szene nicht erhalten) ist der Minnetrank als ›Betrug‹ dis-
kreditiert. Tristans freiwillige Annahme von Trankminne und Liebestod bei Gottfried

Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel
5.4



DerMinnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
5

94

dagegen affirmiert dessen radikales Minnekonzept und sein elitäres Programm der
edelen herzen. Die Minnegeständnis-Szene wird bei Thomas und Gottfried in einem
raffinierten Wortspiel (lameir) übermittelt.

Berol/Eilhart:

Minnetrank negativ
konnotiertes ›Gift‹;
Ablehnung der Trankminne
durch die Protagonisten
Trank als Legitimation des
Ehebruchs
Zeitliche Beschränkung der
(absoluten) Trankwirkung

Gottfried:

im Nachhinein freiwilliges
Bekenntnis Tristans zu
Trankminne und Liebestod
Ringen Tristans um Triuwe,
Êre undMinne nach der
Trankeinnahme
Trankwirkung zeitlich nicht
beschränkt

•

•

•

•

•

•

Abb. 14 Die unterschiedlichen Trankkonzeptionen



6

95

6 Öffentlichkeit und Heimlichkeit –
List und Gegenlist

6.1 | Die Öffentlichkeit als ›Rechtsinstitution‹

In der Bewertung der beiden Sphären Öffentlichkeit und Heimlichkeit (zur Semiolo-
gie des lateinischen Begriffspaares ›publicus‹/›privatus‹ vgl. von Moos 2004b, S. 10–
35) ist Gottfrieds Text nicht eindeutig (vgl. Wenzel 1988b, S. 350). Das ist der beson-
deren Situation des Ehebruchpaars Tristan und Isolde geschuldet, das mit List und
Täuschung agiert, um sein Liebestreiben zu verheimlichen. Dies ist bei Gottfried
durchaus positiv bewertet. Denn die Liebenden werden hinsichtlich ihres Listhan-
delns nicht verurteilt, im Gegenteil: Gott steht auf ihrer Seite und sorgt für einen
glücklichen Ausgang der Listenduelle mit dem Markehof. Die Gegenspieler, die Ver-
treter der Institution der huote, die den Protagonisten listig nachstellen, um den Ehe-
bruch rechtsgültig nachzuweisen, sind kontrastiv hierzu dem diabolischen Bereich
zugeordnet. Eine befördernde Rolle hinsichtlich der positiven Bewertung des List-
handelns – wenn es sich auf der textlogisch ›richtigen‹ Seite abspielt – hatte vermut-
lich der zeitgenössische prudentia-Diskurs. Denn in der hochhöfischen Epik wird

das Ideal der ›schoenen‹ List propagiert, als Bestandteil einer spezifisch höfischen Form der
Konfliktlösung, welche Diplomatie als hohen Wert ansieht, aber seit Hartmann von Aue flie-
ßen Theoreme der Sündenlehre bei der Beurteilung von Täuschungsmanövern mit ein. Darin
ist ein Reflex der Bemühungen zu sehen, die Kardinaltugend prudentia, bis etwa zur Mitte des
12. Jahrhunderts für staatliches Handeln reserviert, im theologischen Sinne als Tugend hoffä-
hig zu machen und damit grundsätzlich zur Handlungsmaxime für jede Situation zu erklären.
Als Höhepunkt dieser Entwicklung kann der ›Tristan‹-Roman Gottfrieds von Straßburg gelten
(Semmler 1991, S. 233 f.).

Exkurs: Öffentlichkeit und Herrschaft – Hell-/Dunkel-Metaphorik: Herrschaft im
Mittelalter muss öffentlich dargestellt werden, weil es noch keine Institutionen gibt,
die die Herrschaft durchsetzen. Es gibt keinen »Staatsapparat mit Behörden, der sich
Sonderrechten gegenüber durchsetzen konnte« (Morsch 1984, S. 26). Im Schauraum
öffentlichen Handelns werden politische und religiöse Ordnungsvorstellungen sicht-
bar und begreifbar gemacht. Die Öffentlichkeit übernimmt die Funktion einer
»›Rechtsinstitution‹ mit den Aufgaben der Kontrolle, Lenkung und Disziplinierung«
(ebd.). Zur Öffentlichkeit zählten alle Personen oder Personengruppen, »die, ganz
allgemein gesagt, Teilhabe an der Herrschaft besaßen (ebd. S. 26 f.). Idealiter vermit-
telt all das, was in der Öffentlichkeit geschieht, Rechtmäßigkeit; was in der Heimlich-
keit geschieht, kann oft der Unrechtssphäre zugeschrieben werden (vgl. Wenzel
1988b, S. 339 f.; Brandt 1993, S. 165).

Die Legitimation von Herrschaft muss immer wieder neu bestätigt werden, etwa
als sichtbare Aura der Herrschaft, durch Insignien wie Abzeichen oderWaffen, durch
Habitus, also durch Kleidung und Haartracht, durch Gestus wie etwa Grußform und
Gebärde (vgl. Wenzel 1988b, S. 337). Der Fokus liegt auf der Erscheinung des Herrn,
man spricht hier von caput-Repräsentation. »Repräsentative Öffentlichkeit ist auf
Sichtbarkeit hin angelegt, und wer auf seine Prachtentfaltung aufmerksam machen
will, der muß auch gesehen werden können«; »Licht oder gar Sonne [zählen] zu den
häufigsten Metaphern der Ehre« (Röcke 1990, S. 46). Diese Lichtmetaphorik (das

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_6, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

96

»Prinzip des Diaphanen«) gehört zu den frühen Abstraktionen, die als Strahlen und
Leuchten erscheinen (Czerwinski 1989, S. 43). Legitime Herrschaft ist immer ange-
legt auf öffentliche Zustimmung; es gibt keine Repräsentation von Herrschaft im Mit-
telalter, die sich im Geheimen und unter vier Augen abspielt. êre verlangt die sinnli-
che Erfahrbarkeit von Rang: offenbæren (öffentlich machen für die Augen und Ohren
aller) ist ein Akt der Statusmanifestation und der Sicherung von politischen Ansprü-
chen (vgl. Wenzel 1988b, S. 340; 345). ›Heimlich‹ (mhd. heinlich) meint zunächst
ganz allgemein ›vertraut‹ (BMZ I, S. 653); heinlich, auch tougen oder verholne, um-
fasst jedoch auch den Bereich all dessen, was aus dem öffentlichen Raum ausgeblen-
det wird, vor der Öffentlichkeit verborgen bleibt und verborgen bleiben muss (vgl.
Brandt 1993, S. 225–230).

Dem Raum der Öffentlichkeit zugeordnet ist die rechtsgarantierende kontrollie-
rende Zeugenschaft des Hofes (vgl. Wenzel 1988b, S. 339). Dem Raum der Heimlich-
keit fehlt dagegen diese Zeugenschaft, häufig ist die Heimlichkeit gekennzeichnet
durch die Ausblendung des Lichts, durch die bergende Nacht, den verhüllenden
Schatten. Die Zuordnung von Licht und Schatten, Öffentlichkeit und Heimlichkeit
enthält nicht selten bereits eine Aussage über die Rechtlichkeit oder zumindest die
moralische Bewertung der Situation. »Charakteristisch für die religiöse Deutung des
Lichts ist seine Gegenbildlichkeit oder antithetische Bindung an sein Gegenteil. Licht
und Finsternis, Tag und Nacht, Hell und Dunkel, Himmel und Hölle, Gut und Böse
werden prinzipiell aufeinander bezogen und bedingen einander« (Röcke 1990, S. 38).
Ein bekanntes literarisches Beispiel liefert das Nibelungenlied. Denn als Siegfried im
Brautnachtbetrug Brünhild im Schlafgemach gewaltsam niederringt, ist der Entzug
von Sichtbarkeit gleich mehrfach markiert: Die Lichter sind gelöscht, die Kämmerer
werden hinausgeschickt, die Tür wird mit zwei Riegeln verschlossen. Der nichtöffent-
lichen Handlungssphäre sind die Kategorien der Sünde und der Illegalität zugeord-
net, in der Helligkeit des Lichts dagegen geschieht der Vollzug des öffentlichen Han-
delns, das Licht dient als Medium der Gerechtigkeit (vgl. Wenzel 1988b, S. 346).

Die Verwendung moralisch getönter Hell-Dunkel-Metaphorik ist fester Bestandteil
der antiken und der christlichen Ikonographie. Das Dunkel der Nacht gilt hier als ad-
äquater Handlungsraum des Bösen, dagegen hat das Licht (primär die Sonne, sekun-
där aber auch das Licht der Nacht, der Mond) die Funktion der Rechtswahrung und
-sicherung. Es ist mittelalterliche und germanische Rechtspraxis, das Gericht öffent-
lich abzuhalten; im Licht der Öffentlichkeit sichtbar und überprüfbar vollzieht sich
das Gericht über das Böse (ebd. S. 350 f.). »Die Öffentlichkeit sanktioniert, legitimiert
und legalisiert rechtliche und politische Vorgänge« (Morsch 1984, S. 41).

Öffentlichkeit/Heimlichkeit im Tristan – Ehebruch und êre: Dieser grundle-
gende Bezug von Hell und Dunkel als Rechtmäßigkeit und Unrecht ist in Gottfrieds
Tristan nicht eindeutig. Der stereotype Gegensatz von Licht und Dunkel wird hier
»neu gedeutet, verarbeitet oder verschoben« (Röcke 1990, S. 40). »Nicht alles, was
offenbar ist, muß wahr sein (Gottesurteil), nicht alles, was voller Heimlichkeit ist,
muß verwerflich sein [...]. Öffentliches Verhalten kann hinterhältig, heimliches kann
aufrichtig sein« (Morsch 1984, S. 28). Dieser Sachverhalt gründet im Stoff, denn es
gibt mindestens seit dem ›Kurzschluss‹ zwischen Braut und Werbungshelfer (siehe
Kap. 5) konfliktive Ordnungen. Bei Berol und Eilhart sind Tristan und Isolde immer-
hin durch den Minnetrank exkulpiert, bei Gottfried ist der Sachverhalt aufgrund der
freiwilligen Trankannahme Tristans komplexer. Doch auch hier werden Tristan und
Isolde »für ihre illegitime Liebe nicht [...] bestraft, sondern im Gegenteil zum Vorbild
einer Gefühlskultur« (Röcke 1990, S. 48).



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

97

Andererseits fordern die Öffentlichkeit bzw. die anerkannten gesellschaftlichen
Konventionen ihren Tribut. So ist die »höfische Öffentlichkeit [...] gewissermaßen
personifizierter Kontrahent Tristans und Isolts in der Konfrontation zwischen der
Idealität der Minne und den Normen und Konventionen der Welt« (Morsch 1984,
S. 22). Um seinem Begehren nachzukommen, muss das ehebrecherische Minnepaar
Dunkelheit und Heimlichkeit nutzen. Die Heimlichkeit dient in diesem besonderen
Fall der Befriedung der Gefährdung sowohl der Protagonisten wie der öffentlichen
Ordnung (vgl. Wenzel 1988b, S. 357). Insofern »wird die Dunkelheit im Tristanroman
keineswegs mehr nur negativ gedeutet, sondern erfährt auch eine Positivierung«
(Röcke 1990, S. 50). Die êre Tristans und Isoldes ist also an die Verheimlichung des
ehebrecherischen Liebestreibens gebunden, die öffentliche Ordnung kann nur auf-
rechterhalten werden, wenn die Ehebruchsbeziehung heimlich erfolgt. Dies vermit-
telt die zweite Baumgartenszene (siehe Kap. 8.3.2), als Tristan und Isolde beim Stell-
dichein am helllichten Tag geradezumutwillig ihre êre aufs Spiel setzen – und prompt
von Marke entdeckt werden.

Die Liebe lehrt aufrichtige Menschen, die doch eigentlich nichts von trüge (V.
12451) und valscheit (V. 12452) wissen dürften, an Betrug zu denken: sô lêret minne
/ durnehteclîche sinne / ze valsche sîn vervlizzen (V. 12447–12449). Dieser Kommen-
tar befindet sich unmittelbar nach dem Bericht des geplanten Brautnachtbetrugs.
Tristan und Isolde sind aufrichtig (durnehtec), obwohl beide zuvor den Beischlaf
vollzogen und damit Marke doppelt betrogen haben: Tristan als Brautwerber und
Isolde als Braut Markes. Eine nichtöffentliche Schande ist offenbar keine volle
Schande (vgl. Brandt 1993, S. 248). Dass Gott den ehebrecherischen Liebenden hilft,
wenn diese auf ihre êre sehen, wird vor allem in der Szene des belauschten Stelldich-
eins sowie im Gottesurteil deutlich (siehe Kap. 6.2.2.2 f.).

6.2 | Die Listepisoden bei Gottfried

Übersicht über die Liststationen: Das Listhandeln weist den Markehof als Verlierer
aus, das protagonistische Paar triumphiert. Dies betrifft sowohl die Handlungslisten,
die über die Episoden Brautnachtbetrug, ›Gandin‹, Mehlstreulist und Schwertlist
übermittelt werden, als auch die Sprachlisten. Dickerson (1972) unterscheidet zwei
Kategorien von Sprachlisten: zum ersten die Lügen »which simply and unequivo-
cally falsify the facts«, zum zweiten die doppeldeutige Rede, »which is both true and
false at the same time« (S. 128; zur Unterscheidung von Täuschung, Betrug und List
vgl. Geier 1999, S. 13–48). Tristans simple Herkunftslügen im Rahmen von Jugend-
geschichte und Brautwerbung sind also von der sprachlich artifiziellen doppeldeuti-

Brautnachtbetrug – Handlungslist V. 12435–12696

Gandin-Episode (›Rotte undHarfe‹) – Handlungslist V. 13097–13450

Bettgespräche – Sprachlist V. 13673–14234

Baumgarten I (Spänelist; belauschtes Stelldichein) – Handlungs- und Sprachlist V. 14583–15046

Mehlstreuepisode – Handlungslist V. 15117–15266

Gottesurteil – Sprachlist V. 15267–15764

Schwertlist – Handlungslist V. 17403–17416

Abb. 15 Die Listepisoden in Gottfrieds Tristan in handlungschronologischer Folge



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

98

gen Rede zu trennen, die gleichermaßen wahr und falsch ist und in den Bettgesprä-
chen, im belauschten Stelldichein sowie im Gottesurteil eine Rolle spielt.

In den Bettgesprächen, im belauschten Stelldichein und in der Mehlstreuepisode
antworten die Listen Isoldes bzw. des protagonistischen Paars auf das Listhandeln
Markes, es geht darum, list / wider list (V. 13867 f.) zu setzen im Sinne eines »Wett-
streit[s] der kündekeit« (Czerwinski 1989, S. 305). Mittelhochdeutsch list bedeutet in
erster Linie ›Weisheit, Klugheit‹ (BMZ I, S. 1010); die Bedeutung als ›Kunst‹, wie sie
der Prolog nahelegt (siehe Kap. 2.1), ist hier nebensächlich. Der »Schläue-Wettstreit«
(Krohn 2005, S. 201) ist über zwei Dreiergruppen vermittelt. Auf der einen Seite ste-
hen Tristan, Isolde und die confidente Brangäne, auf der anderen Marke, Marjodo
und Melot, deren Zusammengehörigkeit bereits durch das anlautende ›M‹ als Merk-
formel deutlich wird: Tristans »Widersacher sind (wie schon Morgan und Morold
und offenbar traditionell, nicht erst bei Gottfried) durch den gemeinsamen Anlaut
kenntlich gemacht« (Haug 2011, S. 588). Marjodo und Melot sind die beiden negati-
ven »Pufferfiguren«, die die eigentliche Opposition Tristan/Isolde vs. Marke entmar-
kieren (Warning 2003, S. 200).

Marjodos Ebertraum: Marjodo ist der oberste Truchsess des Königs (V. 13464).
Seine Freundschaft zu Tristan ist zum einen durch seine Verehrung für Isolde (V.
13468) motiviert, zum anderen wird die Freundschaft auch unabhängig davon be-
schrieben. Doch als Marjodo die Liebesbeziehung von Tristan und Isolde bemerkt,
ist die »ausgesprochen innige, reziproke Zweisamkeit der beiden Männer« gestört
(Fritsch-Rößler 2006, S. 84). Das Ganze beginnt mit Marjodos entlarvendem Eber-
traum. Der Truchsess träumt, dass ein eber, der ûz dem walde lief, / vreislîch unde
vreissam (V. 13514 f.) an den Hof kommt, mit wetzenden Hauern alle angreifend, um
dann in Markes Kammer dessen Bett mit seinem Geifer zu besudeln (V. 13516–
13534). Dieser Traum

ist in Verbindung zu sehen mit Tristans Wappentier: Seinen Schild ziert ein (schwarzer) Eber
als Sinnbild für seinen Mut [...]. Hier jedoch folgt der Dichter einer anderen mittelalterlichen
Eber-Tradition, in der das Tier als zerstörerische, ja diabolische (durch die Farbe noch unter-
strichene) Macht verstanden wird und zum Träger einer deutlichen Sexual-Symbolik gerät
(Krohn 2005, S. 199, dort auch weiterführende Literatur).

Marjodos Traum vom Eber, »der das Bett des Königs verwüstet, [ist] nicht nur die
Projektion eines eifersüchtigen Rivalen, denn Tristan ›ist‹ tatsächlich dieser Eber
[...], indem er die Ehe des Königs besudelt« (Müller 2003, S. 227). Marjodo findet
Tristan nicht, dem er den Traum erzählen will; er folgt im Mondlicht dessen Spur im
Schnee, die zur Kammer Isoldes führt, doch er kann nichts sehen, weil Brangäne ein
schâhzabel (V. 13506), ein Schachbrett also, schützend vor das Licht gestellt hatte
(zur erotischen Konnotation des Schachspiels bzw. der Schach-Terminologie etwa in
der Minnelyrik vgl. Krohn 2005, S. 64). Der Späher wird aber immerhin zum Ohren-
zeugen, Tristans Geheimnis ist damit entdeckt (sîn tougen was vermaeret, / sîn hae-
linc g’offenbaeret, V. 13635 f.). Für »eine Beglaubigung der Entdeckung reicht jedoch
keine akustische Wahrnehmung, dafür ist der öffentliche Augenschein erforderlich.
Rechtsrelevant und derart zwingende Voraussetzung für eine negative Sanktion ge-
gen die Liebenden ist das kollektive Sehen derer, die teilhaben an der öffentlichen
Gewalt« (Wenzel 1988b, S. 347).

Marjodo steht damit vor der Frage, wie er dem einvalte Marke (V. 13653) seine
Entdeckung übermitteln soll (einvalte = ›einfältig, einfach; schlicht, arglos‹; BMZ
III, S. 231). »Zwischen öffentlichem Herausposaunen und paralysierter Verschwie-
genheit bildet Marjodo in der folgenden Zeit einen fatalen Kompromiss. Heimlich



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

99

(verholne) nimmt er den König beiseite und informiert ihn über ein im Umlauf be-
findlichesmaere« (Fritsch-Rößler 2006, S. 85), dieses Gerücht ist jedoch seine eigene
Erfindung. Der nîdege Marjodô (V. 13637) erteilt schließlich einem Vertrauten Mar-
kes, der Zugang zu den Frauengemächern hat, dem getwerc (V. 14238) Melot aus
Aquitanien (zumNamen bzw. zur Namenlosigkeit des Zwergs in anderen Texten vgl.
Hertz, S. 538 f.), nach den Bettgesprächen den Auftrag, Beweise für den Ehebruch zu
sammeln, daz man die wâren künde / der minne an in bevünde (V. 14257 f.).

Die huote-Problematik, der Gottfried einen eigenen Exkurs widmet (siehe Kap. 8.3),
ist auf Handlungsebene mit einer heilsgeschichtlichen Perspektive aufgeladen. Denn
das Bewacherduo Marjodo und Melot ist durch Erzählerkommentar und Figurenrede
dem diabolischen Bereich zugeordnet. Als Melot Tristan in den Baumgarten nach-
schleicht, wird er vom Erzähler als daz vertâne getwerc, / des vâlandes antwerc (V.
14511 f.) geschmäht, also als verfluchter Zwerg und Werkzeug des Teufels. Innerhalb
der Mehlstreuepisode gibt es mit Blick auf die Bewacher einen kleinen Exkurs zu val-
scheit (V. 15053) bzw. falschen Hausgenossen (V. 15052), und der Erzähler rügt, dass
Marjodo und Melot Tristan mit valsche und mit âswîche (V. 15078), also mit Betrug
und Heimtücke, begegnen. Tristan warnt Isolde vor den zwêne eiterslangen (V. 15088),
sie solle sich hüten vor dem slangen Melôte / und vor dem hunde Marjodô (V. 15100 f.).
Diese pejorativen Tiermetaphern weisen in der geistlichen Tradition auf den diaboli-
schen Bereich (vgl. Ernst 1976, S. 60, Anm. 348; dort auch Weiterführendes).

6.2.1 | Handlungslisten: Brautnacht, Gandin- undMehlstreuepisode,
Schwertlist

Die Handlungslisten betreffen die vier Episoden Brautnachtbetrug, ›Gandin‹ (=
›Rotte und Harfe‹), Mehlstreuszene und Schwertlist. Dabei wechseln die Adressaten:
Im Brautnachtbetrug wird Marke betrogen, die Ausführenden sind Tristan und Isolde
sowie Brangäne; in der Gandin-Episode überlistet Gandin zunächst Marke, Tristan
kann dann jedoch Gandin überlisten; in der Mehlstreuepisode versucht Melot ver-
geblich, Tristan zu überführen.

Der Brautnachtbetrug: Dieser Handlungsbetrug legt die jungfräuliche Brangäne
anstelle Isoldes in Markes Hochzeitsbett. Die Episode zeigt, dass Marke nicht der
Richtige für Isolde ist, denn eine Frau ist ihm wie die andere (siehe Kap. 4.2.2.4).

Die Gandin-Episode – ›Rotte und Harfe‹: Dass eigentlich Tristan Isolde ›ver-
dient‹, zeigt kurz nach dem Brautnachtbetrug – und damit unmittelbar nach der Auf-
nahme des Ehelebens des Königspaars – auch die Episode ›Rotte und Harfe‹ (unter
einer Rotte versteht man ein harfenartiges Saiteninstrument; BMZ IIA, S. 773). Das
Ganze spielt sich wie folgt ab. An Markes Hof kommt der irische Baron Gandin, ritter
unde der amîs (V. 13127) Isoldes, der durch ir willen (V. 13131), also ihretwegen, an
den Hof kommt; Isolde erkennt ihn sofort. Gandin trägt eine Rotte auf dem Rücken
und weigert sich, diese abzulegen. Die Rotte »galt imMittelalter der Harfe weit unter-
legen und irritiert folglich auch die Hofgesellschaft« (Warning 2003, S. 193; vgl. auch
Okken 1996, S. 1029). Nach Dicke (1998) verträgt sich Gandins »als höfsch, schœne
unde rîch (V. 13109) eingeführte Erscheinung schlecht mit der unhöfscheit unde un-
vuoge, die er als Gast an den Tag legt« (S. 140). Marke bittet Gandin, die Rotte zu
spielen, Gandin weigert sich, er wisse nicht, was er dafür bekomme. Daraufhin ver-
spricht Marke Gandin, ihm jeden Lohn zu gewähren, den dieser fordert: welt ir iht,
des ich hân, / daz ist allez getân (V. 13193 f.).



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

100

Es geht also um das Erzählmuster der voreilig bzw. vorbehaltslos versprochenen
Gabe, auch ›rash boon‹ genannt. Diese folgt dem ›do ut des‹-Prinzip und »lohnt eine
bereits erbrachte oder mit verpflichtendem Vertrauensvorschuss eine noch zu erbrin-
gende Gegenleistung. Dabei verpfänden die Beteiligten ihre Ehre auf Gegenseitigkeit:
Wer eine Gabe blanko zusagt, steht mit seiner Ehre für ihre Gewährung ein und baut
vorbehaltlos auf die Vertrauenswürdigkeit und höfische Gesinnung seines Gegen-
über« (Dicke 1998, S. 125; zu keltischen Zeugnissen bzw. dem keltischen Erzählmus-
ter hierzu vgl. ebd. S. 126–129; zum Vergleich mit Orpheus und Eurydike ebd.
S. 145 f.). Die vorbehaltlos versprochene Gabe setzt also auf einen gemeinsamen
Wertehorizont der Kommunikationspartner, auf höfische Spielregeln hinsichtlich der
êre. Wenn deren Einhaltung nicht gewährleistet ist, kommt es zu einer Katastrophe
wie in Hartmanns Iwein, wo kurzerhand die Gattin Artus’ von einem Fremden ein-
gefordert wird.

Ähnlich verläuft die Sache im Tristan. In jedem Fall »läßt die reiche Bearbeitungs-
geschichte der Entführungsepisode stoffliche Vorkenntnisse des Publikums vermu-
ten, die der Sinnbildung einer Neu- und Umgestaltung nutzbar gemacht werden
konnten« (ebd. S. 129 f.). Denn nachdem der trügenaere (V. 13202) ein Stück gespielt
hat, fordert er von Marke dessen Ehefrau Isolde. Marke will ihm das verweigern,
doch Gandin wirft ihm daraufhin vor, wortbrüchig zu sein – und das bedeutet, dass
Marke nach dem Königsrecht nicht mehr König sein darf (V. 13224–13227). »Brach
der König sein Wort, verstieß er damit gegen küneges reht: Er hob das triuwe-Verhält-
nis auf, das ihn mit seinen Untergebenen verband« (Krohn 2005, S. 195). Gandin will
sein Recht auf Isolde im Zweikampf erstreiten, doch keiner, weder Marke noch einer
seiner Ritter, will den Kampf gegen ihn wagen, wan Gandîn was von solher craft /, sô
menlîch und sô herzehaft: / ir keiner kêrte sich dar an (V. 13251–13253). Kampflos
überlässt Marke seine Frau Isolde dem trügenaere. Diese »Zurückhaltung des Königs
ist wohl nicht durch den Rechtssatz rex non pugnat zu erklären, da diese Regelung
nur dort gilt, wo der König mit seinen eigenen Untertanen in Konflikt gerät; Gandin
aber war Ausländer« (Krohn 2005, S. 196).

Damit ist Raum geschaffen für den superioren Aktanten Tristan. Dieser hört un-
terwegs auf der Jagd von der unglücklichen Geschichte, kehrt unverzüglich heim,
lässt sich mehr erzählen, setzt sich zehant (V. 13278) mit seiner Harfe auf sein Pferd
und reitet in die Nähe des Hafens, wo Gandin mit Isolde am Strand auf die Flut zur
Überfahrt wartet; zehant markiert den sofortigen Aufbruch Tristans kontrastiv zu
Markes Handlungsvakuum. Gandin begrüßt den unbekannten Harfenspieler, der
vorgibt, ebenfalls aus Irland zu stammen. Tristans Harfenspiel setzt Isoldes Weinen
ein Ende, weil diese aufgrund des wunderbaren leich (= gespielte Melodie bzw. Ge-
sang) ihre Gedanken auf den geliebten Tristan richtet. Listig bietet Tristan an, Isolde
auf seinem Pferd zur Brücke zu bringen, weil inzwischen die Flut eingesetzt hat.
Isolde drängt trotz Weigerung Gandins darauf, nur von dem vermeintlichen spilman
an Bord des Schiffes gebracht zu werden, es sei doch Unsinn, dass dieser sie niht rüe-
ren sol (V. 13399); den dreimaligen Gebrauch dieser Vokabel (auch in V. 13384 und
V. 13395) innerhalb dieser Szene liest Tax (1971, S. 80, Anm. 60) als »erotisches Be-
deutungsspiel«. Ob Isolde Tristan erkennt, wird nicht explizit gesagt, doch ist offen-
sichtlich, dass Tristans List nur funktioniert, wenn Isolde mitspielt (so auch Warning
2003, S. 195). Die List gelingt. Tristan sprengt mit Isolde auf seinem Pferd davon und
verhöhnt Gandin mit den Worten, dass er selbst (also Tristan) das mit seiner Harfe
entführe, was der gouch (V. 13412) mit seinem Rottenspiel Marke abgelistet habe: ir
truget, nu sît ouch ir betrogen (V. 13417).



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

101

Das höfische Instrument Harfe besiegt die Rotte, das ›instrumentum multum vol-
gare‹ (vgl. Dicke 1998, S. 140). In ironischer Distanz deutet der Erzähler eine Liebes-
vereinigung von Tristan und Isolde in den bluomen (V. 13434) an, der »Ort für un-
gestörtes Liebesglück ist die Natur« (Seggewiss 2012, S. 138). Tristan bringt Isolde
schließlich zu Marke zurück. Tristan will also »die Herrschaft öffentlich gar nicht in
Frage stellen« (Wenzel 1988b, S. 357), und er tadelt Marke mit den Worten: ez mac
diu werlt wol spotten (V. 13446), denn welche Königin hätte man je für ein Rotten-
spiel bekommen können. Die Episode schließt mit Tristans Aufforderung an Marke:
hüetet mîner vrouwen baz (V. 13450).

Dicke (1998) sieht die Gandin-Episode im Hinblick auf das Schema der gefährli-
chen Brautwerbung als »Rückentführung der Braut durch einen Gegenspieler des
Bräutigams« (S. 133). Während in anderen Texten die Rückentführung als Nachweis
der Eignung und Legitimation des Werbers zu verstehen ist, scheitert Marke »an die-
ser Aufgabe und disqualifiziert sich damit als König und Gatte gleichermaßen« (ebd.
S. 135). Ähnlich formuliert Hauenstein (2006): »Die Provokation des Herausforderers
Gandin wurde für Marke zum Testfall: mit dem Ergebnis, daß Tristan ein überlegenes
Anrecht auf Isold zugesprochen wird« (S. 74). Warning (2003) liest die Handlungs-
station ›Gandin‹ einerseits als einen zweiten Durchlauf der anfänglichen Herkunfts-
lügen Tristans, die jedes Mal eine Statusminderung in Szene setzen, andererseits als
Beginn einer zweiten Lügengeschichtenreihe, die mit den bettemaeren (siehe
Kap. 6.2.2.1) fortfährt. In jedem Fall gehe es um die Destabilisierung der höfischen
Norm, denn es sei

offenkundig, daß sie [die Gandin-Episode] jenen zweiten Durchlauf der Lügengeschichten,
den sie eröffnet, zugleich auch schon programmiert. Zunächst, und darin setzt sie den ersten
Durchlauf fort, labilisiert sie neuerlich die höfische Norm. Aber sie tut es nicht mehr über kri-
tische Abstriche an höfischen Qualitäten, sondern über die Leichtfertigkeit, mit der Marke sich
einläßt auf den betrügerischen Handel mit Gandin, und derjenige, der den König ob dieser
Leichtfertigkeit am Ende tadelt und sich selbst explizit zum Anwalt der höfischen Norm
macht, ist Tristan (S. 194).

Nach Warning wird Isolde »gleich mit Beginn des zweiten Durchlaufs [also in der
Gandin-Episode] zu einer listigen Isolde, womit die späteren Listen vorweggenom-
men sind, wenn auch noch nicht in derWeise, wie Isolde dort als Listenreiche Tristan
gegenüber die Stärkere, die Überlegene sein wird« (ebd. S. 196).

Die Mehlstreulist: Diese List ist Auslöser für das folgende Gottesurteil (siehe
Kap. 6.2.2.3). Marjodo und Melot raten Marke in listiger Absicht, einen Aderlass vor-
nehmen zu lassen, wobei sich auch Tristan und Isolde dieser Prozedur unterziehen;
alle liegen in einem Raum. Als Marke misstrauisch und vorgewarnt am nächsten
Morgen das Bett verlässt, nimmt Melot Mehl und bestreut den Fußboden. Das Mehl
soll zeigen, ob jeman bî getraete / dem bette dar oder dan, / daz man in spurte (V.
15148–15150). Marke und Melot gehen in die Frühmesse, Brangäne aber bemerkt die
Falle mit dem Mehl und warnt Tristan. Der minnen blinde (V. 15186) überlegt und
wagt dann einen gewaltigen Sprung zu Isoldes Bett hinüber, der jedoch über seine
Kräfte geht: Seine Aderlasswunde platzt auf, Bett und Betttuch sind mit Blut befleckt
(V. 15194–15201). Das Spiel scheint verloren und Tristan springt wieder in sein eige-
nes Bett zurück. Das besudelte königliche Bett weist auf Marjodos Ebertraum zu-
rück: »The visions of Marjodo’s dream thus achieve their fulfillment in this scene –
one can no longer doubt the symbolic reference to Tristan as the boar, which messes
up the royal bed sheets« (Clason 2004, S. 289). Als Marke zurückkommt und das Blut
bemerkt, redet sich Isolde dahingehend hinaus, dass ihre Ader aufgeplatzt sei; doch



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

102

als Marke das Bett Tristans untersucht, ist dort ebenfalls Blut. Marke ist verwirrt,
denn er findet keine Fußspuren im Mehl: hie mite was ime diu wârheit / beidiu ge-
heizen und verseit (V. 15257 f.). Das Blut weist auf die Schuld, das Mehl auf die Un-
schuld.

Die Schwertlist: Diese List spielt innerhalb der Minnegrottenszene, als Tristan im
Bett ein Schwert zwischen sich und Isolde legt, um einem potentiellen Beobachter
Keuschheit vorzutäuschen (siehe Kap. 7.2.2).

6.2.2 | Sprachlisten

6.2.2.1 | ›Lernstationen‹: Die Bettgespräche

Deutlich kann man ›Lernstationen‹ hinsichtlich der Anwendung von Sprachlist aus-
machen. Isolde lernt von Brangäne im Rahmen der bettemaeren (V. 14028), wie man
sich listig aus der Affäre zieht. Denn zu Beginn der Bettgespräche verfügt Isolde noch
nicht über das nötige Know how, umMarkes List parieren zu können und erweckt so
Markes arcwân. »Frauen, insbesondere Zofen, verfügen von vornherein über Schlau-
heit, passen sich aber, was die Wahl ihrer Mittel betrifft, diesem ›höfischen‹ Rahmen
an. Bemerkenswert erscheint es, daß nicht einmal die hochgebildete Isot [...] zu-
nächst selbständig Listen inszenieren kann, sie muß von Brangäne erst unterwiesen
werden« (Semmler 1991, S. 177). Die Sequenz der Bettgespräche zählt »zusammen
mit der fingierten Unterhaltung zwischen Tristan und Isot im Baumgarten [...] zu
den hintergründigsten und ausgefeiltesten Inszenierungen von Listdialogen, die wir
in der mittelhochdeutschen Literatur haben« (ebd. S. 129).

Die ›gerettete Zunge‹ der Brangäne: In bestimmter Hinsicht weist bereits die ›ge-
rettete Zunge‹ der Brangäne bzw. das Sprachhandeln der Zofe auf die folgenden Lis-
ten des Liebespaares. Während diese jedoch sprachlistig agieren, um den Ehebruch
zu verhüllen, und so Marke hinters Licht führen, beweist Brangänes Rede ihre unbe-
dingte triuwe zu ihrer Herrin Isolde. Die Szene befindet sich unmittelbar nach dem
Brautnachtbetrug. Isolde will Brangäne von zwei Knappen töten lassen, weil sie
Angst hat, dass sich Brangäne in Marke verliebt und den Brautnachtbetrug ausplau-
dert. Als Beweismittel fordert sie von den Knappen Brangänes zungen (V. 12735).
Der negative Erzählerkommentar hierzu ist eindeutig: diumortraete Isolde (V. 12723)
fürchtet laster unde spot / mêre [...] danne got (12711 f.). Die zwêne knehte (V. 12713)
haben Mitleid mit Brangäne, sie führen sie zwar in die wüeste und in die wilde (V.
12769), schneiden dann aber nicht ihr, sondern einem Jagdhund die Zunge heraus.

Die Episode ist symbolisch besetzt. Lateinisch lingua bedeutet sowohl Sprache als
auch Zunge; »die entsprechende Homonymie findet sich auch im Deutschen« (Wen-
zel 2005, S. 85), denn mittelhochdeutsch zunge bedeutet auch ›Sprache‹ (BMZ III,
S. 950). Dementsprechend »bedeutet elinguare, ›die Zunge herausschneiden‹, im La-
teinischen auch ›der Sprache berauben‹. Diese Bedeutung ist nach Wenzel (2005)
»auch bei Gottfried vorauszusetzen«; die Zunge der Brangäne »suggeriert Isolde die
Zerstörung der Person« (S. 91 f.). Isoldes Anweisung an die zwei Knappen, sie sollen
die letzten Worte Brangänes berichten, gibt Raum für eine Doppelcodierung. Denn
Brangäne lässt an Isolde die Geschichte von ursprünglich zwei weißen Hemden, von
denen eines benutzt wurde und damit sîne wîze gar betrüebete (V. 12822), übermit-
teln. Die zwêne knehte können die verhüllte Anspielung auf den Brautnachtbetrug
nicht verstehen, sehr wohl aber Isolde.



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

103

Die bettemaeren: Die Bettgespräche werden in vier »Runden« (Krohn 2005,
S. 201) übermittelt. Die Grundstruktur ist die, dass Marke, durch Marjodo angestiftet,
Isolde in nächtlichen Gesprächen durch eine List überführen will; Isolde kann diese
jedoch nach entsprechender Instruktion durch Brangäne jeweils in einem zweiten
Anlauf parieren. Kennzeichnend ist der Wechsel von Bestätigung und Beschwichti-
gung hinsichtlich Markes arcwân. Dem »Listenduell« (Jupé 1976, S. 110) der Bettge-
spräche gehtMarjodos Aufforderung anMarke voraus, er solle demmaere (V. 13639),
dem Gerücht über Tristan und Isolde am Hof, nachgehen.

Bezüglich der Bettgespräche wies Christ (1977) auf »die strenge, symmetrische
Systematik der vierfachen ›wortlage‹« (S. 74;wortlâge= ›nachstellung durch worte‹;
BMZ I, S. 995). Denn »das erste und das dritte Gespräch [verlaufen] völlig gleichför-
mig [...]. Das zweite und vierte Gespräch entsprechen sich dagegen reziprok«
(Christ 1977, S. 75). In der ersten Runde der bettemaeren gibt Marke vor, eine Wall-
fahrt unternehmen zu wollen und er fragt Isolde in wes huote und in wes pflege (V.
13688) sie in dieser Zeit sein wolle. Marke legt damit einen stric der küneginne / und
vienc si ouch dar inne (V. 13681 f.) – denn die noch ›ungelernte‹ Isolde nennt Tristan,
in seiner Obhut sei das Reich am besten aufgehoben. Die Nennung Tristans erweckt
Markes zwîvel und arcwân (V. 13717); dies leitet zu einem allgemein gehaltenen
arcwân-Exkurs über (siehe unten). Isoldes Antwort entspricht jedoch der »objekti-
ven Wahrheit« (Tax 1971, S. 87), denn Tristan ist der »natürliche[] Statthalter« Mar-
kes, aber Marke macht »keinen Unterschied zwischen dem selbstverständlichen Be-
kenntnis der Königin zum Neffen ihres Mannes und einem möglicherweise darin
verborgenen geheimen subjektiven Bekenntnis der liebenden Isolde« (Christ 1977,
S. 75).

Runde zwei zeigt die inzwischen durch Brangäne instruierte Isolde, die von jener
als tumbe (V. 13735) gescholten worden war und nun darauf setzt, list / wider list (V.
13867 f.) zu setzen. diu gelêrte küniginne / si stiez sin wider sin (V. 13878 f.), pariert
also jetzt Markes Schlauheit – der listig sein Misstrauen in einer innigen Umarmung
verbirgt (V. 13868–13872) –, indem sie vorgibt, lieber tot sein zu wollen als von Tris-
tan behütet (V. 13948–13951). Damit nicht genug, bezeichnet sie diesen als lôsaere
(V. 13952), also als Heuchler, sie verweist auf die Moroldtötung und darauf, dass
Tristan sie voller Falschheit umschmeichle, um so ihre Zuneigung zu erringen (V.
13965–13967). Isolde begunde / mit ougen und mit munde / leitlîche clage erscheinen
(V. 13887–13889) und raubt so dem einvalten man (V. 13891) Zweifel und Argwohn.
In dieser Szene greift eine »artifiziell verdeutlichte Wortlist« (Semmler 1991, S. 132),
Baustein des den Text flankierenden Diskurses über das rechte Erkennen (siehe
Kap.6.3).

Im dritten bettemaere legt Marke, nun seinerseits von Marjodo instruiert, wiede-
rum mit vrâge / sîne stricke und sîne lâge (V. 14029 f.), also seine Schlingen und Fal-
len, indem er vorgibt, Tristan heim nach Parmenien schicken zu wollen. Ein zweites
Mal fällt Isolde herein, indem sie Marke davon abrät mit der Begründung, dass alle
ihr das als Rache wegen der Moroldtötung auslegen würden und dass dann niemand
da sei, der das Reich beschütze. Auch hier handelt es sich um eine »wohlbegründete,
schlüssige Argumentation, voll Staatsräson und persönlichem Verzicht«, Marke da-
gegen wertet »das objektiv begründete Eintreten Isoldes für Tristan als den besten,
unentbehrlichsten Mann im Land als subjektives Bekenntnis zum Geliebten« (Christ
1977, S. 73). Wieder ist der zwîvel Markes geweckt, Brangäne rät erneut, und Isolde
ergreift daraufhin im vierten bettemaere die Initiative, indem sie Marke mit Wort und
Tat umgarnt und ihn schließlich listig auffordert: loeset mich, sô tuot ir wol, / von mî-



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

104

nem hêrn Tristande (V. 14202 f.). Isolde will nun gerade andersherum Tristan in Par-
menien wissen und sich in der Obhut Marjodos (V. 14204–14207). Das überzeugt
Marke, er gibt seinen Verdacht auf, sieht Isolde unschuldic (V. 14227) und hält im
Gegenteil nun Marjodo für einen lügenaere (V. 14231). Warning (2003) sieht vor al-
lem in den bettemaeren die »moralische Perspektive immer wieder überlagert [...]
durch die ästhetische Möglichkeit, die Listengeschichten als Selbstmanifestationen
einer überlegenen Intelligenz zu genießen« (S. 199).

Der zwîvel/arcwân-Exkurs:Dieser Exkurs (V. 13777–13852) folgt dem ersten bet-
temaere, als Markes arcwân zum ersten Mal aufkeimt. Die teilweise konträren Aus-
sagen des Exkurses lassen sich wie folgt zusammenfassen: Nichts könne eine Liebe
mehr beeinträchtigen als zwîvel und arcwân (V. 13778); es sei ein michel tumpheit
(V. 13793), an der Liebe zu zweifeln. Wenn sich der Verdacht als wârheit (V. 13803)
bestätigt, sei das schlimmer als zwîvel und arcwân. Doch der Zweifel gehöre zur
Liebe: zwîvel sol an liebe wesen (V. 13823); fehlt der Zweifel, habe die Liebe kein In-
teresse mehr an Beständigkeit. Die Argumentation bewegt sich also um die Begriffe
zwîvel und wârheit, die hier möglicherweise mit den »juristischen Termini ›dringen-
der Tatverdacht‹ und ›Überführung‹« übersetzt werden können (Christ 1977, S. 59).
Doch ist die Wahrheitsfindung in diesem Fall, so die Textlogik, eigentlich gar nicht
gewünscht, bedeute sie doch das Ende der Liebe. Das »Ganze bietet nicht etwa ein
sauberes Schlußverfahren nach den Regeln logischer Beweisgänge; vielmehr ist es
ein pseudologisches Konstrukt geworden, das sich in künstlich hergestellten Koor-
dinaten bewegt« (ebd. S. 58 f.).

Mit dem vierten bettemaere ist zwar das »intrigante vierstufige Dialogspiel zwi-
schen Zweifler und Heuchlerin« (ebd. S. 77) an sein Ende gekommen, jedoch nicht
der Diskurs um Wahrheit und Lüge. Denn Marjodo gibt nicht auf, er gibt Melot den
Auftrag, Beweise für den Ehebruch zu sammeln. Beide entdecken, dass Tristan und
Isolde sich lieben (V. 14273), Melot berichtet das Marke, und zu dritt beschließt man,
Tristan von den Frauengemächern fernzuhalten, um so Symptome der Minnekrank-
heit bei dem Ehebruchspaar zu provozieren. Marke bittet Tristan durch sîn selbes êre
(V. 14285) nicht mehr dorthin zu gehen: Die öffentliche Meinung wird hier also als
Druckmittel eingesetzt. Das Vorhaben gelingt; an Tristan und Isolde wird offenbar,
wie sehr beide unter der Trennung leiden, es ist für jeden sichtbar, dass sie ein herze
unde ein muot sind (V. 14329). Es geht im Folgenden um die »Präparierung eines
Hinterhalts [...], aus dem Marke das Paar ›in flagranti‹ ertappen soll« (Christ 1977,
S. 74), und zwar im Baumgarten. Hier allerdings beweist Isolde, was sie im Rahmen
der bettemaeren von Brangäne gelernt hat.

6.2.2.2 | ›Anwendung‹ I: Die erste Baumgartenszene –
Das belauschte Stelldichein

Die Szene des belauschten Stelldicheins, die sogenannte erste Baumgartenszene, ist
so oft wie keine andere Tristanszene bildlich dargestellt worden. In der Hälfte der
Bildzeugnisse des Tristan ist das heimliche Treffen der Liebenden zu sehen (vgl. Di-
cke 2002, S. 202). »Darstellungen der Baumgartenszene finden sich in allen Gebieten
des mittelalterlichen Kunstgewerbes: auf sogenannten Minnekästchen (aus Holz
oder Elfenbein), als Schnitzerei an Rathaus- bzw. Kirchengestühl, auf Spiegelkap-
seln, Lederetuis, Teppichen, Decken usw.« (Fouquet 1973, S. 362; vgl. auch Frühmor-
gen-Voss 1975, S. 125–129).



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

105

Die Funktion des Baumgartens: ›Raumgesättigte Wörter‹ regen

das Gedächtnis der Hörer an und rufen gespeicherte Bilder, Modelle des Bezeichneten ab. Im
Unterschied zur heutigen Gebrauchsweise von Nomina unterliegen sie in mittelalterlichen
Narrationen einer ausgreifenden Ikonizität, d. h. einer semantisch-imaginativen Präsenz, wel-
che gleichzeitig mit dem benannten Wort ein ganzes Bild- und Stimmungsspektrum des Be-
zeichneten aufruft. So gehören zum boumgertelîn Elemente des topischen Lustortes oder Para-
dieses, die nicht diskursiviert werden, die aber im Gedächtnis der Hörer mit dem Baumgarten
verbunden sind (Velten 2014, S. 34).

In Gottfrieds Tristan stellt der Baumgarten eine Verbindung zwischen einem realen
Garten und einem locus amoenus her (vgl. Baier 2005, S. 196). Der Baumgarten an
sich ist ein »Teil einer Übergangssphäre vom höfischen Kulturbereich in den Wald«
(ebd. S. 197). Das heißt, er gehört noch zum Hof und ist somit ein Stück domesti-
zierte Natur, weist aber gleichermaßen in den ›wilden Wald‹ (vgl. zu letzterem
Schmid-Cadalbert 1989). Er liegt also auf einer idealtypischen Achse zwischen den
Polen ›Natur‹ und ›Kultur‹. Die intimen Begegnungen zwischen Tristan und Isolde
sind somit aus dem Zentrum des Hofes in einen Randbereich verlagert, in einen limi-
nalen Sonderraum. Hinzu kommt, dass Gottfrieds Baumgarten nicht einsehbar ist,
denn es gibt einen öleboum (V. 14444), also einen Olivenbaum, der bei Tag einen
Schatten wirft, niedrig und trotzdem weit ausladend ist. Der literarische Ölbaum ist
»ein überdeterminierte[r] mythische[r] Symbolbaum«, der über biblische oder antike
Verortungen eine Mehrfachcodierung besitzt (Velten 2014, S. 38 f.).

Die heimlichen Treffen der beiden Liebenden finden zudem im Schutz der Dun-
kelheit statt, alle wesentlichen Signifikanten der Heimlichkeit sind erfüllt: Der Be-
reich des Baumgartens ist vom Zentrum des Hofes entfernt, er ist durch den Oliven-
baum zusätzlich geschützt und die Treffen finden in der Dunkelheit statt. Baier
(2005) spricht daher von einer »virtuelle[n] Kemenate, die das Paar vor den Blicken
des Hofes verbirgt« (S. 197). Licht ist für die Angelegenheit eines heimlichen Stell-
dicheins an sich schädlich, das Mondlicht stellt potentiell eine Gefahr für die Lieben-
den dar (vgl. Wenzel 1988b, S. 352), doch wird dies im belauschten Stelldichein zum
Teil konterkariert.

Die Spänelist: Nach der Verbannung Tristans von den Frauengemächern und
dem visuellen Erweis der Sehnsuchtsqual an den Liebenden gibt Marke vor, zwanzig
Tage lang jagen zu wollen und befiehlt Melot, Tristan und Isolde nachzuspionieren.
Die confidente (Brangäne) rät zur Spänelist, die in allen Tristanfassungen erscheint,
doch nur bei Gottfried ist Brangäne die Erfinderin dieser List (vgl. Krohn 2005, S. 207;
Schindler (2013) stellt allgemein fest, dass Brangänes Rolle bei Gottfried gegenüber
Eilhart deutlich erweitert wird, »in einer Art Gegenbewegung zu Kurvenal«, den
Gottfried aus dem Minnegeschehen heraushält, S. 300). Tristan soll einen Ölbaum-
zweig nehmen, daraus längliche Späne schneiden und diese auf der einen Seite mit
›T‹ und auf der anderen mit ›I‹ kennzeichnen. Wenn er einen Span in daz bechelîn (V.
14432) des Baumgartens wirft, so treibt der Span mit der Strömung des Wassers bis
zur Tür der Frauenkammer, wo Brangäne und Isolde stehen, um ihre herzenôt (V.
14440) zu beweinen und die Spänebotschaft zu empfangen. Küsters (1996, S. 84; 86)
sieht in der Spänelist eine Wiederaufnahme des Initialenspiels aus dem Prolog; Na-
mensabkürzungen sind im Mittelalter in Adressen üblich, sie dienen auch als Be-
glaubigungszeichen und kommen auf Siegeln vor, vor allem auf Sekretsiegeln für
vertrauliche Korrespondenzen. Krohn (2005, S. 207) weist auf den verbreiteten magi-
schen Liebeszauber hin, wonach Namen etc. auf Blätter oder Ähnliches geschrieben
wurden, um die geliebte Person ›herbeizuzwingen‹. Gottfried hat gegenüber Eilhart



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

106

symbolträchtig ein Detail geändert, denn während sich bei Eilhart die Namensinitia-
len kreuzartig verschränken, befinden sich diese bei Gottfried auf je einer Seite des
Spans und weisen so auf die Trennung der Liebenden (vgl. Tax 1971, S. 92 f.)

Die folgende Szene ist von der Problematik des richtigen Erkennens bestimmt.
Die Vokabeln sind dementsprechend aus dem Wortfeld der Wahrnehmung ›sehen,
erkennen, merken, wahrnehmen, gewahr werden, beachten‹ (V. 14613–14715).
Isolde und Tristan zeichnen sich durch eine exorbitante Wahrnehmungskunst aus
(vgl. Ries 1980, S. 324). Im Schatten des Olivenbaums wartet Tristan auf seine Ge-
liebte, in acht Tagen treffen sich die Liebenden achtmal (V. 14505). Melot schleicht
Tristan nach, sieht die Umarmung, kann aber die Dame, also Isolde, nicht erkennen
(V. 14517–14520). Melot berichtet Marke davon, König und Zwerg steigen auf den
Baum, um das Paar zu beobachten.

Das belauschte Stelldichein: In dieser Episode führt das Liebespaar kongeniales
Teamwork vor: »Nicht nur geheuchelte Liebe, sondern das Vorgeben von Distanz ge-
hört zum Repertoire von Tristan und Isot. [...] Gottfried läßt den Leser an jedem Re-
flexionsschritt, den Tristan und Isot vollziehen, teilhaben. [...] Mit minutiöser Ge-
nauigkeit registriert der Dichter jeden Reflexionsschritt, das Verhalten wird zur zwin-
genden Folge aus den vorhergehenden Überlegungen« (Semmler 1991, S. 86 f.). Tris-
tan kommt des Nachts zur Quelle, er sieht jedoch im Wasser den schate [...] / von
dem öleboume (V. 14623 f.) und das Spiegelbild von König und Melot. Wenn es wirk-
lich die neunte Nacht ist, was aus dem Text nicht explizit hervorgeht, ließe sich über
eine supponierte Zahlensymbolik – 9 als das Dreifache der heiligen Zahl der Trinität
– auf eine göttliche Präsenz in dieser Nacht schließen, wie sie auch tatsächlich zu be-
obachten ist. Tristan begreift, dass es sich um einen Hinterhalt handelt. Das Mond-
licht, das das Heimliche öffentlich macht und Licht in die in mehrfacher Hinsicht
dunkle Angelegenheit bringt, ist hier ambivalent: Zwar ermöglicht der Mond den
beiden Versteckten auf dem Baum, dass sie die Liebenden überhaupt wahrnehmen,
doch ebenso kann Tristan gerade wegen des hellen Mondlichts, das durch den Baum
scheint, Schatten bzw. Spiegelbild der Verborgenen erkennen (V. 14628–14631). Tris-
tan bittet Gott um Hilfe: got hêrre, habe uns beide / durch dîne güete in dîner pflege
(V. 14644 f.), unser êre und unser leben / daz sî dir hînaht ergeben! (V. 14655 f.). Der
Ehebrecher Tristan macht also Gott für seine êre zuständig: Die Liebesbeziehung darf
nicht aufgedeckt werden, der König selbst ist Augen- und Ohrenzeuge (zu Tristans
Gebet sowie überhaupt zu den Anrufen Gottes in dieser Szene gibt es konkurrie-
rende Forschungspositionen; Überblick bei Haug, 2011, S. 592 f.).

Gott ist offensichtlich mit den Liebenden. Isolde kommt, Tristan steht ganz still,
was er zuvor noch nie getan hat, und Isolde wundert sich, warum er nicht auf sie zu-
kommt. Isolde bemerkt dann den Schatten bzw. das Spiegelbild der Männer – auch
ihr dient also das Mondlicht – und erkennt sofort den Hinterhalt. Sie bittet ebenfalls
Gott, sie beide zu schützen: hilf uns, daz wir mit êren / von hinnen müezen kêren (V.
14707 f.). Isolde und Tristan verstehen sich also hier »ohne Worte oder besondere
Zeichen. Man vergleiche die Schilderung derselben Szene bei Eilhart: dort winkt
Tristan seiner Geliebten möglichst unauffällig zu, und Isot versteht erst aus diesem
sichtbaren Hinweis, daß Gefahr in Verzug ist« (Semmler 1991, S. 87).

Es ist kein Zufall, dass die êre im Folgenden zum Thema wird. Tristan und Isolde
dürfen im nächtlichen Baumgarten nicht auf ›handhafter Tat‹ ertappt werden (das
bedeutet, dass man »einen Mann bei der Tat oder auf der Flucht nach der Tat er-
greift«; Schild 2012, Sp. 741). Die Königin liefert im Folgenden »ihrem Partner alle
wichtigen Informationen darüber, welche Rolle er selbst spielen soll« (Semmler 1991,



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

107

S. 153), die Lauscher werden »bewußt zum Publikum gemacht« (Jupé 1976, S. 110).
Die Konstellation »verlangt, daß ihre Rede zwar scheinbar die Situation unkontrol-
lierter Intimität unterstellt (die Beobachter dürfen nicht wissen, daß sie gesehen
wurden), daß aber, was tatsächlich gesagt wird, alle hören dürfen« (Müller 2007,
S. 308). Isolde lügt zunächst, wenn sie zu Tristan sagt: Es stüende iuwern triuwen
baz / und mînen êren (V. 14725 f.) keine so späte Unterredung zu verlangen; es sei vil
sêre missetân (V. 14738), hierher zu kommen, doch Brangäne habe sie darum gebe-
ten, denn man habemichel maere (V. 14746), so viele Gerüchte, über Tristan und sie
verbreitet, so dass alle davon überzeugt sein müssten, dass sie beide in ein verbote-
nen Liebesverhältnisverstrickt seien. Damit »simuliert sie die Entrüstung einer unta-
deligen, Tristan distanziert gegenüberstehenden Königin, die Marke, der seinen Hin-
terhalt ja nicht durchschaut weiß, nicht anders denn als unmittelbare Wahrheit auf-
fassen kann« (Christ 1977, S. 88).

Im Folgenden benutzt Isolde die doppeldeutige Rede, die »die Wahrheit spricht,
sie dem Getäuschten aber nicht zu erkennen gibt« (ebd. S. 89 f.) auf geniale Weise.
Denn Isoldes Treueversicherung ihrem Ehemann Marke gegenüber ist in Wirklich-
keit das Bekenntnis ihres Treuebruchs mit Tristan:

[...]
und gihe’s ze gote, daz ich [Isolde] nie
ze keinem manne muot gewan
und hiute und iemer alle man

vor mînem herzen sint verspart
niwan der eine, dem dâ wart
der êrste rôsebluome
von mînem magetuome.

(Isoldes listiges Bekenntnis im Baumgarten; Gottfried, V. 14760–14766)

Isolde bekennt also vor Gott, dass sie sich nie zu einem Mann hingezogen fühlte au-
ßer dem einen, dem sie ihre Jungfräulichkeit schenkte. »Marke, mit seiner auf den
Kontext der Worte verkürzten Perspektive, kann in der unter die Apostrophe Gottes
gestellten Aussage nur ein Bekenntnis ihrer Unschuld erkennen, während sie zu Tris-
tan und dem Publikum von jener in Gottes Schutz befohlenen Minne spricht« (Christ
1977, S. 90). Die Perfidität der doppeldeutigen Rede wird fortgetrieben, wenn Isolde
versichert, dass es ihr êre einbringe, wenn sie jedem, der ihrem hêrren Marke / liep
oder sippe waere (V. 14784 f.) Achtung zolle – das schließt einen Ehrerweis Tristan
gegenüber ein. Dieser gibt nun vor, das Land verlassen zu wollen, denn sonst wür-
den aufgrund der Gerüchte Marke, er selbst und Isolde ihre êre verlieren. Die letzten
Worte Tristans in dieser Szene gelten Gott und dem reine[n] wîp (V. 14903) Isolde:
vrouwe, iuwer sêle und iuwer lîp, / iuwer êre und iuwer leben / diu sîn iemer gote er-
geben! (V. 14904–14906).

Die List im Baumgarten glückt. Vergleicht man das Listhandeln hier mit jenem in
den bettemaeren, so »wird dieselbe Argumentationsstruktur [erkennbar] wie im 2.
und 4. Bettgespräch [...]. Hier nun wirken solche Aussagen noch glaubwürdiger,
weil Marke, der sich unentdeckt wähnt, gar nicht weiß, daß die Worte an ihn gerich-
tet sind« (Semmler 1991, S. 154). Marke bedauert, seinen Neffen und Isolde grundlos
so schwer verdächtigt zu haben (V. 15008–15012) – und beschimpft andersherum
jetzt Melot, der ihn dazu verleitet habe.

Die Angelegenheit nimmt damit für die Liebenden eine unerhört glückliche Wen-
dung. Denn als Isolde später Marke berichtet, dass Tristan den Hof und das Land we-
gen der unfreundlichen Gerüchte verlassen wolle und ihm dies genauso wiederholt,
wie Marke es auf dem Baum gehört hatte, ist der König von der Wahrheit überzeugt.
Er wehrt das vorgebliche Gesuch Tristans ab, den Hof verlassen zu dürfen, und bittet
die beiden um Verzeihung für seinen ungerechtfertigten arcwân (V. 15030). Isolde



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

108

wird durch den König selbst bevolhen wider in sîne [=Tristans] pflege (V. 15035). Da-
mit ist das Ziel der Liebenden erreicht. Tristan und Isolde leben erneut in Liebe und
Freude, ihr Glück ist vollkommen: Tristan und sîn vrouwe Îsôt / diu lebeten aber liebe
unde wol. / ir beider wunne diu was vol (V. 15040–15042).

Liest man »die Szene semiotisch, so hat sich der Baumgarten hier von einem ur-
sprünglichen Ort der Lust, der Vertrautheit, der Erotik zu einem Ort des Verrats [...],
des Betrugs gewandelt. Aber es findet auch eine Hierarchisierung statt: [...] Marke
als König [sitzt] zwar oben, ist aber zur Unbeweglichkeit verdammt, Tristan steht un-
ten, er kann jedoch handeln« (Velten 2014, S. 41). Das Stelldichein im Tristan weist
einen doppelten Betrug auf, nämlich den Betrug am Ehemann und den Augenzeugen
(vgl. Beyerle 1979, S. 63). Die Baumgartenszene liefert trotz aller burlesken Züge
ein Exempel dafür, wie die êre in brisanten Situationen bewahrt werden kann. Gott
ist in dieser Szene eindeutig für die Liebenden. Damit steht diese erste Baumgarten-
szene kontrastiv zur zweiten Baumgartenszene (siehe Kap. 8.3.2), in der die Lie-
benden geradezu mutwillig ihre êre aufs Spiel setzen und dann von Marke erwischt
werden.

Das Erzählmuster vom betrogenen Ehemann: Das belauschte Stelldichein be-
dient sich des verbreiteten Erzählmusters vom betrogenen Ehemann, das in die Ehe-
bruchs- bzw. Weiberlist-Geschichten gehört. Es gibt nach Dicke (2002, S. 204 f.) drei
Erzähltypen: ›Der Lauscher unter dem Bett‹, ›Der verzauberte Birnbaum‹, ›Die Buhl-
schaft auf dem Baum‹. Die unterschiedlichen Typen generieren hybride Versionen, es
existiert ein »cross-over« von Motiven (ebd. S. 215), wobei der Tristan Gottfrieds eine
komplett neue Perspektivierung des Erzählstoffes vom betrogenen Ehemann liefert
(ebd. S. 216 f.).

6.2.2.3 | ›Anwendung‹ II: Das Gottesurteil – Isoldes doppeldeutiger
Eid und gotes höfscheit

Für kontroverse Forschungsdiskussionen sorgte die List Isoldes im Gottesurteil, die
wichtigste und am schwierigsten zu deutende Listepisode des Texts. Vor allem die
ältere Forschung registrierte den Erzählerkommentar vom wintschaffenen Crist (V.
15735 f.) mit Empörung und sprach von Blasphemie.

Anlass für das Gottesurteil ist vordergründig die Mehlstreuepisode. Marke hat
zwar in seinem Bett diu schuldegen minnen spor (V. 15255), also die Spur schuldhaf-
ter Minne, gefunden, doch wegen Tristans Bettsprung keine im Mehl davor. Der Kö-
nig wird zum zwîvelaere (V. 15265), er ist verirret (V. 15267). Auf den ersten Blick
wird so der Eindruck erweckt, als ob Marke im Folgenden nur daran interessiert sei,
in der leidigen Angelegenheit von zwîvel und arcwân endlich letzte Sicherheit zu er-
langen, doch vor allem und in erster Linie steht die êre im Vordergrund. Es geht
Marke darum, wie er den hof braehte / von der missedaehte (V. 15275 f.), denn er
vorhte harte sêre / sîner ê und sîner êre (V. 15285 f.). Seinen einberufenen Fürsten be-
richtet er, daz ir beider inziht / sô waere g’offenbaeret / und in daz lant vermaeret (V.
15288–15290), dass also der Vorwurf gegen Tristan und Isolde öffentlich im ganzen
Reich bekannt sei, und dass er mit der Königin keinen vertrauten Umgang mehr ha-
ben wolle bis Isolde behabete offenlîchen ê / wider in ir unschuld unde ir ê (V.
15293 f.). Die Unschuld beider soll also bewiesen werden, nicht etwa die Schuld!
Auch im Prozess selbst gilt nach Kucaba (1997) »nicht die Entdeckung der Wahrheit,
sondern die Zerstörung des Gerüchts als das erstrebenswerte Ziel« (S. 77). Auslöser



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

109

für den Prozess ist »höfischer Ordnungsverlust durch die wuchernde, abträgliche Re-
präsentation der Königin und des Königsneffen, die letztlich auch das königliche
Prestige tangiert« (ebd. S. 76).

Das Konzil in London: Um diesen Ordnungsverlust aus der Welt zu schaffen, ra-
ten Markes vriunde und sîne man (V. 15300), er solle in London ein Konzil einberu-
fen und dort der Geistlichkeit, die gotes reht wol wisten (V. 15306), seine Sorge vor-
tragen. Das Konzil wird sofort einberufen, Geistliche und Laien kommen in großer
Anzahl durch des küneges boteschaft (V. 15314). Isolde befürchtet, lîp und êre (V.
15319), also Leben und Ehre, zu verlieren undMarke hat Angst, dass sîne vröude und
sîne werdekeit (V. 15322) verringert würden. Marke klagt im Konzil das lastermaere
(V. 15328) um Tristan und Isolde. Im Folgenden hat der bischof von Thamîse (V.
15348) als ›primus inter pares‹ der vürsten hie von Engelant (V. 15352) das Sagen, der
sich dabei auf seinen Krummstab stützt. Dieser ist »Zeichen übergeordneter
weltl[icher] oder religiöser Macht«, ein »mag[isch]-sakrales Symbol« (Cavanna 1995,
Sp. 2161 f.). Der Bischof von Themse vertritt also daz concîlje (V. 15308), das geistli-
che Gericht. »gotes reht (= kanonisches Recht) war für Ehesachen zuständig«, weil
jedoch in »Isoldes Fall nicht nur einfacher Ehebruch zur Verhandlung steht, sondern
zugleich ein Treubruch gegen den König, unterliegt dieser Kasus auch der Reichsge-
richtsbarkeit« (Krohn 2005, S. 212).

In der Rede des Bischofs ist mehrfach von liument (V. 15406) bzw. inziht (V.
15287), also von Gerücht und Beschuldigung, die Rede und immer wieder wird be-
tont, dass es keine Beweise des Ehebruchs gibt: mîn vrouwe und mîn hêr Tristan, /
die waenet man z’undingen an / und sint an keiner wârheit / noch überkomen noch
überseit (V. 15367–15370); ähnlich: sît man si niht ervunden hât / an keiner slahte
missetât (V. 15377 f.; vgl. auch V. 15232–15236). Irgendjemand klage Tristan an, be-
weise es aber nicht als er ze rehte solde (V. 15383). Aufgrund des schädlichen Ge-
rüchts fordert der Bischof die Trennung von Tisch und Bett, so lange bis Isolde ir un-
schulde erzeigen mac (V. 15392) gegenüber König und Volk.

An keiner Stelle wird in der Rede des Bischofs also von der Möglichkeit einer
Schuld Isoldes gesprochen, ganz im Gegenteil ist explizit von lüge (V. 15463) hin-
sichtlich des Gerüchts die Rede und davon, dass der König disen liument unde dise
lüge / mit unser aller râte (V. 15463 f.) zerstören solle. Von »einem Wahrheitsstreben
ist in den beiden Bischofsreden weder explizit noch implizit die Rede: Vielmehr wird
die Richtung verfolgt, die von Marke vorgegeben wurde; die Konzentration aller An-
wesenden (einschließlich Isold) wird auf das öffentliche und schädigende Gerücht
als den eigentlichen ›Bösewicht‹ gelenkt, den es folglich zu tilgen gilt« (Kucaba 1997,
S. 77). Andererseits sind Tristan und Isolde nicht auf ›handhafter Tat‹ erwischt wor-
den, folglich »ist die Gefahr einer anderen Strafe als Trennung und kirchliche Buße
für Isolde sehr verringert« (Combridge 1964, S. 87).

Isolde wird gehört und verteidigt sich damit, dass sie landfremd sei und nicht
nâch vriunden noch nâch mâgen (V. 15496) rufen könne; eine Beschuldigung hin-
sichtlich unvuoge und missewende (V. 15493) sei deshalb unausweichlich, alle hier
würden ihr diese dörperheite (V. 15502), dieses schmähliche Vergehen, zutrauen.
Isolde erklärt sich bereit, sich jedem Gerichtsverfahren zu beugen, das man ihr auf-
erlegt, um den Verdacht auszuräumen und ze behabene die êre / mînes hêrren unde
mîn (V. 15516 f.). Der künec schlägt daraufhin der künigîn – jegliche Privatheit ist
jetzt ausgespart, es geht um das Herrscherpaar – das Gottesurteil zem glüejenden
îsen (V. 15525) vor. Isolde unterwirft sich dem Urteil, Termin soll in sechs Wochen in
Carlion sein (das meint Caerleon-on-Usk in Wales, eine Stadt, in der in der altfrz.



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

110

und mhd. Literatur König Artus Hof hält). Dem Ankläger obliegt es nach englischer
Rechtstradition, den Typ des Ordals zu bestimmen (vgl. Ziegler 1994, S. 75). Das an-
beraumte Gottesurteil soll weniger der Wahrheitsfindung dienen, sondern »vielmehr
Isolds Fähigkeit bezeugen, dörperheit und unvuoge zu vermeiden und ihr Angebot zu
realisieren, den Ruf der höchsten Persönlichkeiten am Hof zu säubern« (Kucaba
1997, S. 83).

gotes höfscheit: Die Ehebrecherin Isolde empfiehlt ihre drückenden Sorgen dem
genaedigen Crist, / der gehülfic in den noeten ist, dem barmherzigen Christus also,
der in der Not hilft. Die Gepflogenheit, kurz vor Vollzug des Ordals Gott zum Eingrei-
fen beim Gottesurteil zu bewegen, hat ihre Begründung vermutlich in neutestament-
lichen Bibelstellen (Mk 11,24; Mt 7,7; Mt 21,21: ›Bittet, dann wird euch gegeben‹):

si [Isolde] begunde ir swaere beide lân
an den genaedigen Crist,
der gehülfic in den noeten ist.
dem bevalch si harte vaste
mit gebete und mit vaste

alle ir angest unde ir nôt.
in disen dingen haete Îsôt
einen list ir herzen vür geleit
vil verre ûf gotes höfscheit.

(Der genaedige Crist und gotes höfscheit als Helfer Isoldes; Gottfried, V. 15544–15552)

Isolde fastet und betet und ersinnt gleichzeitig eine List in Vertrauen ûf gotes höf-
scheit, auf Gottes höfisches Wesen also, und so schickt sie einen Brief an Tristan,
dass er nach Carlion kommen soll. höfscheit ist allgemein eine »Anfang des 13. Jahr-
hunderts in der Literatur [...] schon fest ›institutionalisierte‹ Redens- und Verhaltens-
weise«; die »höfische Regel der selektiven Wahrnehmung« kann die »Inkompatibili-
tät zwischen wahren, anstößigen Fakten und den Konventionen der höfscheit« glät-
ten (Kucaba 1997, S. 79 f.). Der ›höfische Gott‹ befördert nach Kucaba die Wahrung
des höfischen Scheins und bewertet deshalb Sachverhalte selektiv, er will so »nur
das Gute an Isold anerkennen« (S. 89). Huber (2013) fragt sich, ob »die Gerichtsszene
einen untheologischen, höfisch-säkularen Gott, der zum Komplizen der Liebenden
gemacht wird« (S. 104), beschreibt.

Tristan kommt in der Verkleidung eines Pilgers, zudem hat er sein Gesicht misse-
verwet unde geswellet, / lîp unde wât verstellet (V. 15563 f.). Die Königin befiehlt,
dass der vermeintliche Pilger sie von der Schiffsbrücke in den Hafen trägt. Die Um-
stehenden fordern den saeli[gen] man (V. 15580) dazu auf, und Isolde flüstert Tris-
tan zu, dass er, wenn er an Land kommt, mit ihr niederstürzen soll. Das geschieht,
wobei Tristan in ihren Armen zu liegen kommt: er gelac / an ir arme und an ir sîten
(V. 15596 f.) – genau dieser Wortlaut wird später beim Schwur Isoldes im Rahmen
der Eisenprobe (siehe unten) dann nochmals aufgegriffen. Als man den vermeintli-
chen Pilger wegen des Sturzes zur Rechenschaft ziehen will, verteidigt ihn Isolde,
denn dieser sei âmehtic unde cranc / und viel âne sînen danc (V. 15605 f.), also krank
und schwach und ohne eigenes Verschulden zu Boden gestürzt. Diese vermeintliche
Anteilnahme für den (falschen) Pilger bringt Isolde auch noch Dank und Ehre ein: ir
êren wart dâ vil geseit / unde ir lobes von manegem man (V. 15618 f.).

Niemand erkennt in dem vermeintlich hinfälligen Pilger den verkleideten Tristan,
der seine Geliebte bei dem vorgegebenen Sturz in den Armen hielt. Dies wurde als
»counter-trap« zur Mehlstreuepisode (Poag 1987, S. 228) gelesen. Eine andere Deu-
tung sieht in der Pilgerepisode mit Abholen, Tragen über Wasser und Fall eine ver-
kürzte Wiedergabe der Brautwerbungsfahrt von Irland nach Cornwall mit Abholen
in Irland, Fahrt über das Wasser und sexuellem ›Fall‹: »Allerdings präsentiert sie [=
Isolde] dies nicht wörtlich, sondern ihre Strategie gleicht der ihrer ›Lehrerin‹ Bran-



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

111

gaene [in der hemede-Geschichte]. Isold drückt die unsittliche, gefährliche Wahrheit
ebenfalls periphrastisch aus« (Kucaba 1997, S. 86).Wenn diese Einschätzung stimmt,
so wäre raffinierterweise die ›richtige‹ Wahrheit bereits vor dem manipulierten Got-
tesurteil visuell übermittelt. Das Gottesurteil der Eisenprobe schließt sich an.

Exkurs. Das Gottesurteil im mittelalterlichen Recht: Das Gottesurteil (lat. iudi-
cium Dei oder ordalium) ist ein Mittel sakraler Rechtsfindung (vgl. Becker 1989,
Sp. 1594). Es »ist keine Besonderheit des europ. ma. Rechts, sondern findet sich in
vielen archaischen Kulturen, etwa in Asien oder Afrika« (ebd.; zu Beispielen aus
dem Orient vgl. Hexter 1975, S. 4–6). Das Ordal beruht auf der Vorstellung, dass Gott
als ›Hüter des Rechts‹ vor allem in schwierigen Rechtslagen Hinweise auf Schuld
oder Unschuld des Betroffenen gibt. In erster Linie dient also ein Gottesurteil als Be-
weismittel, vor allem dann, wenn »the case in question could be settled no other way
and when rational proofs had failed. It provided a means of settling controversial ca-
ses that cause divisions in the community, since God’s judgment was considered fi-
nal« (Ziegler 1994, S. 74). »Theologisch kann das Gottesurteil als ritualisiertes bzw.
institutionalisiertes Wunder betrachtet werden«; es beruht »auf der Vorstellung, dass
Gott den Guten rette und den Bösen bestrafe, weshalb man [...] den inkriminierten
Menschen einer Gefahr aussetzte und daraufhin von Gott entweder Rettung oder
Verderben erwartete« (Hartmann 2012, S. 17; 32). Allerdings ist anzunehmen, dass

Gottesurteile nicht nur aus einem naiven Vertrauen in das übernatürliche Eingreifen Gottes
eingesetzt wurden. Mittelalterliche Quellen bezeugen, daß sowohl staats- als auch kirchenpo-
litische Interessen durch den gezielten Einsatz von Gottesurteilen befördert worden sind. Aus-
schweifendes oder regelwidriges Benehmen konnte dadurch den einheimischen Konventionen
angepaßt und domestiziert werden, solange nur der jeweilige Herrscher imstande war, das Ur-
teil trotz möglicher Skepsis aufrechtzuerhalten. Ordale boten sich Herrschern also nicht nur
als Instrumentarium der Wahrheitsfindung an, sondern sie dienten auch der Friedensstiftung
und nicht zuletzt der Machtpolitik (Kucaba 1997, S. 73 f.).

Es gibt unterschiedliche Formen des Gottesurteils (Grundsätzliches sowie Überblick
über die Ordalformen bei Strätz 1985, S. 102–105). Bei der Kaltwasserprobe wird die
beschuldigte Person, an Händen und Füßen gefesselt, an einem Seil gehalten ins
Wasser geworfen; geht sie unter, so gilt sie als unschuldig und wird mit Hilfe der
Leine wieder an Land gezogen. Das ist »nicht paradox: Weil die Rituale dieses Was-
ser mit dem Taufwasser vergleichen, liegt die Vorstellung auf der Hand, daß nur der
Schuldlose darin eintauchen kann« (ebd. S. 102). Beim Zweikampf kämpfen Stellver-
treter der jeweiligen Rechtsparteien miteinander, beim Sieg eines der Kämpfer ist
dessen Partei sozusagen automatisch im Recht (Kellermann, die, wie auch andere
Forscher, den Morold-Kampf als Gottesurteil fasst, will hier eine ähnliche Situation
erkennen; Kellermann 2002, S. 140). Beim Feuerordal trägt der oder die Beschuldigte
ein heißes Eisen, geht über glühende Pflugscharen oder holt einen Gegenstand aus
kochendem Wasser oder Öl; letzteres meint die Kesselprobe. Wenn die dabei entste-
hende Brandwunde problemlos heilt, gilt der Unschuldsbeweis als erbracht.

Das Feuerordal bzw. die Eisenprobe ist sowohl in der Literatur als auch in der zeit-
genössischen Realität die am häufigsten belegte Form des Gottesurteils bei Ehebruch
(vgl. Ziegler 1994, S. 74). In der Eisenprobe (iudicium ferri igniti) musste der Be-
schuldigte ein glühendes Eisen über eine Strecke von neun Fuß tragen, die von ei-
nem Pfahl aus abgemessen wird (vgl. von Schwerin 1932/33, S. 25–36). Die Hand
wird anschließend versiegelt, so dass nach drei Tagen am Heilungszustand der gött-
liche Bescheid unverfälscht abzulesen ist (vgl. Combridge 1964, S. 99). Man erwar-
tete also nicht, dass Gott den/die Betroffene »vollkommen schadlos halte; vielmehr



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

112

wurde nach einigen Tagen überprüft, ob die Wunden ordnungsgemäß verheilt seien:
War dies der Fall, so galt der oder die Inkriminierte als unschuldig; eiterte die Wunde
jedoch, war er oder sie schuldig« (Hartmann 2012, S. 32). »In reality, those who un-
derwent the ordeal of the hot iron were always burned« (Ziegler 1994, S. 74).

Die Eisenprobe Isoldes: Die Öffentlichkeit ist maximal, anwesend sind vil ba-
rûne, / pfaffen unde ritterschaft, / gemeines volkes michel craft (V. 15634–15636). Bi-
schöfe und Prälaten lesen die Messe und segnen das Gericht, das Eisen für das Got-
tesurteil wird ins Feuer gelegt (daz îsen daz was în geleit, V. 15642), um es glühend
zumachen. Die Königin versucht, gotes hulde (V. 15647), seine Gunst also, zu gewin-
nen, indem sie ir silber unde ir golt (V. 15644) sowie alles an Pferden und Kleidung
verschenkt, daz got ir wâren schulde (V. 15648) übersehe und sî z’ir êren braehte (V.
15650). Diese Gaben sieht Hartmann (2012) im Zusammenhang mit Isoldes Büßer-
hemd und ihrer Bitte um Gottes Beistand: »Dass Isolde vom glühenden Eisen unver-
sehrt bleibt, ist kein ›erschlichenes‹ Wunder, wie es auf den ersten Blick scheinen
mag, sondern ein erbetenes, ein ›erbüßtes‹ gewissermaßen« (S. 36).

Isoldes Inszenierung ist perfekt: diu wise, diu guote (V. 15654) trägt in gotelîch[er]
(V. 15655) Andacht ein härenes Hemd, darüber ein kurzes wollenes Gewand, das gut
oberhalb ihrer Knöchel endet, Arme und Füße sind bloß; sie wird mitleidig taxiert.
Die spärliche Kleidung folgt der mittelalterlichen Rechtspraxis und sollte zum einen
jeden Betrug verhindern (vgl. Ziegler 1994, S. 76), zum anderen die Demut ausdrü-
cken (vgl. Krohn 2005, S. 216). Die Reliquie, auf die sie schwören soll, wird gebracht,
und wiederum heißt es, dass Isolde Ehre und Leben Gott unterstellt: nu haete Îsôt êre
unde leben / vil verre an gotes güete ergeben (V. 15673 f.). hant unde herze beide / er-
gab si gotes segene (V. 15678 f.).

Der doppeldeutige Eid: Indem Isolde den Wortlaut ihres Schwurs selbst festlegt,
manipuliert sie das folgende Geschehen entscheidend. Sie schwört nämlich, dass
niemand in ihren Armen gelegen habe außer Marke und der Pilger. Gott möge ihr bei
diesem Gottesurteil helfen:

[Isolde:]
»vernemet, wie ich iu sweren wil:
daz mînes lîbes nie kein man
dekeine künde nie gewan
noch mir ze keinen zîten
weder ze arme noch ze sîten
âne iuch nie lebende man gelac
wan der, vür den ich niene mac

gebieten eit noch lougen,
den ir mit iuwern ougen
mir sâhet an dem arme,
der wallaere der arme.
so gehelfe mir mîn trehtîn
und al die heilegen, die der sîn,
ze saelden und ze heile
an disem urteile!«

(Isoldes doppeldeutiger Schwur bei der Eisenprobe; Gottfried, V. 15706–15720)

Der Eid ist »wichtigstes rechtsschöpfendes Instrument«, wobei es zwei »Tatbestände
der Eidesfälschung« gibt, nämlich »die listige Fassung einer doppelsinnigen Eidesfor-
mel und das listige Abändern des Eidesrituals« (Hattenhauer 1988, S. 661 f.) – erste-
res ist bei Gottfried der Fall. Als literarisches Motiv ist der listige Eid verbreitet, ge-
hört aber eigentlich in die Schwankliteratur (vgl. Schild 1996, S. 56). Den doppeldeu-
tigen Schwur der Eisenprobe sieht Schild (ebd. S. 68) als strukturelle Parallele der
doppelsinnigen Liebesversicherung im Baumgarten. In beiden Fällen bedient sich
die Protagonistin des »Verfahrensinstrument[s] Sprache«: Isolde »ist in der Lage, in
einem Satz zwei einander ausschließende Wahrheiten zu formulieren« (Grubmüller
1987, S. 159).

Marke nimmt den Wortlaut des Schwurs an: ›Vrouwe‹ sprach der künec dô, / ›es
dunket mich genuoc hier an, / alse ich mich’s versinnen kan. / nu nemet daz îsen ûf



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

113

die hant‹ (V. 15724–15727). Tristans Name kommt also in der Eidformel überhaupt
nicht vor, doch nur dadurch könnte eindeutig Klarheit geschaffen werden! Mit der
Akzeptanz des unspezifischen Schwurs assistiert Marke »seiner Königin – und zwar
bewußt – indem er ihr Raum zum Manövrieren zuspielt. Marke ist hier kein Gegner
von Isold, sondern ihr Verbündeter. Im Gottesurteil machen Marke und Isold – gegen
Marjodo – gemeinsame Sache« (Kucaba 1997, S. 84; kritisch sieht diese ›Strategie-
these‹ Barandun 2009, S. 128, die Markes Liebesleid dabei zu wenig berücksichtigt
glaubt). Ähnlich urteilt auch Schild (1996): »Fast scheint es, als wolle er [Marke] die
Wahrheit als solche gar nicht wissen, als würde es ihm genügen, den Verdacht der
anderen (also des Hofes) zu beseitigen und so das Gerücht abzustellen« (S. 71; da-
gegen Hauenstein 2006, S. 98, die davon ausgeht, dass Marke an das Gottesurteil als
Wahrheitserweis glaubt). Tatsächlich wird die Möglichkeit eines anderen Schwurs
explizit genannt, aber dann vom Erzähler als unvuoge diffamiert: Nu wâren dâ ge-
nuoge / sô grôzer unvuoge, / daz sî der küniginne ir eit / vil gerne haeten ûf geleit / ze
schaden und ze valle (V. 15681–15685). Es ist »nicht Marke, sondern letzten Endes
der Hof [...], der Isolde den Prozeß macht«, der Hof ist der »Gegenspieler der Lieben-
den« (Kolb 1977, S. 241 f.).

Der wintschaffen Crist: Die schöne Isolde fasst das glühende Eisen in gotes na-
men an und trägt es, ohne sich zu verbrennen. Unmittelbar darauf gibt es einen Er-
zählerkommentar, den nur Gottfried kennt und der die Forschung irritierte: Christus
sei wintschaffen alse ein ermel, wenn man ihn richtig zu bitten versteht, so passe er
sich der Bitte an; er sei jedem behilflich, ze durnehte und ze trügeheit, also gleicher-
maßen bei einer gerechten Sache und bei Betrug, er sei immer so wie man ihn sich
wünsche:

›âmen!‹ sprach diu schoene Îsôt.
in gotes namen greif si’z an
und truoc ez, daz si niht verbran.
dâ wart wol g’offenbaeret
und al der werlt bewaeret,
daz der vil tugenthafte Crist
wintschaffen alse ein ermel ist.
er vüeget unde suochet an,
dâ man’z an in gesuochen kan,
alse gevuoge und alse wol,
als er von allem rehte sol.

erst allen herzen bereit,
ze durnehte und ze trügeheit.
ist ez ernest, ist ez spil,
er ist ie, swie sô man wil.
daz wart wol offenbâre schîn
an der gevüegen künigîn.
die generte ir trügeheit
und ir gelüppeter eit,
der hin ze gote gelâzen was,
daz s’an ir êren genas.

(Isoldes gelüppeter eit und der vil tugenthafte Crist wintschaffen alse ein ermel; Gottfried, V. 15730–
15750)

gelüppe als Nomen heißt eigentlich ›Gift‹ und ›Zaubersalbe‹ (BMZ I, S. 1054). Der ge-
lüppete eit ist also ein listig ›vergifteter‹ Eid, dennoch ist dieser »im Sinne des her-
kömmlichen Eidesverständnisses wahr geschworen. Eidesformel und beschworener
Sachverhalt stimmen überein« (Hattenhauer 1988, S. 670). wintschaffen hat die Be-
deutung von ›so beschaffen, dass es sich drehen und wenden lässt‹ (BMZ IIB, S. 69).
Die Forschung sah früh (vgl. von Groote 1821, S. 428) einen Zusammenhang mit der
sprichwörtlichen Wendung, die Brangäne in der Bad-/Splitterepisode (siehe
Kap. 4.2.2.3) benutzt, als sie von der Rache an Tristan abrät:man sol den mantel kê-
ren, / als ie die winde sint gewant (V. 10426 f.). An dieser Stelle ist die Windmetapher
affirmativ verwendet (weil sich die Haltung Brangänes im Nachhinein als kluge Vo-
raussicht erweist). Der Wind-Bezug der ›Ärmel-Stelle‹ im Sinne eines ›wetterwendi-
schen‹ Christus scheint ›communis opinio‹ (kritisch dazu jedoch Haug, 2011, S. 612,



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

114

der die postulierte Verbindung für »unwahrscheinlich« hält und wintschaffen »von
jedem negativen Akzent« befreit wissen will; Forschungsüberblick ebd. S. 612–618).

Dass Isolde in der Eisenprobe vollkommen unversehrt bleibt, weicht vom Feuer-
ordal der mittelalterlichen Rechtspraxis signifikant ab, wozu eben die verbrannte
Haut gehört (vgl. Strätz 1985, S. 102). Es handelt sich deshalb nach Tomasek (2007)
um die »Anwendung eines Legendenmusters«, bei dem »Legendenfiguren das Ordal
des glühenden Eisens unversehrt bestehen« (S. 181). Ähnlich sieht Hartmann (2012)
ein »genuines Mirakel [...], das deutlich über die Erwartungen, die historisch an ei-
nen tatsächlichen wunderhaften Ordalausgang gestellt wurden, hinausgeht« (S. 17).

Das öffentliche Gottesurteil gilt als Beweis. Isolde wird wiederum vonMarke, Volk
und Reich geminnet unde g’êret. Der König überschüttet Isolde mit êre unde guot,
sein Herz und sein Denken sind ohne jeden Vorbehalt auf Isolde gerichtet, sîn zwîvel
und sîn arcwân sind abermals ausgeräumt:

[Isolde] wart aber dô starke
von ir hêrren Marke
geminnet unde g’êret,
geprîset unde gehêret
von liute und von lande.
swaz sô der künec erkande,
dar an ir herze was gewant,

daz was sîn wille zehant.
er bôt ir êre unde guot.
al sîn herze und al sîn muot
diu wâren niwan an sî [Isolde] geleit
âne aller slahte valscheit.
sîn zwîvel und sîn arcwân
die wâren aber dô hin getân.

(Folgen des gelüppeten eit: Wiederherstellung der Ordnung; Gottfried, V. 15751–15764)

Exkurs. Zeitgenössische Kritik der Gottesurteile: Die in der Forschung verbreitete
Einschätzung, dass sich der Erzählerkommentar vom wintschaffen Crist gegen die
Institution des Gottesurteils richte (siehe unten), bezieht ihre Argumentationsbasis
aus der zeitgenössischen theologischen Ordalkritik. So sieht zum Beispiel Betz
(1969, S. 168) das Gottesurteil bei Gottfried vor der Folie der Katharerprozesse. Geg-
ner des Gottesurteils sind etwa Thomas von Aquin in seiner Summa theologica: »tum
etiam quia huiusmodi iudicium non est auctoritate divina sancitum« (Thomas von
Aquin, ed. Browe 1933, S. 87, Nr. 110), oder Petrus Cantor, der folgendermaßen argu-
mentiert: Man solle von Gott kein Wunder im Gottesurteil fordern, wenn man über
eine Sache mittels der Vernunft Aufschluss erhalten könne: »Non tentabis Dominum
Deum tuum, dum habes quid agas secundum humanam rationem« (Petrus Cantor,
ed. Browe 1933, S. 81, Nr. 105). Ivo von Chartres äußert sich ambivalent; einerseits
spricht er sich meist gegen das Ordal aus: »Praeterea cum talis examinatio sit in
Deum tentatio, non est mirum si divino auxilio deseritur, cum incaute et sine iudi-
ciali sententia ab aliquo suscipitur« (Ivo von Chartres, ed. Browe 1933, S. 73, Nr. 91)
und weist darauf hin, dass in Gottesurteilen Schuldige freigesprochen, Unschuldige
aber belastet würden, deshalb sei Gottes Urteil den Menschen verborgen (Ivo von
Chartres, ed. Browe 1933, S. 73, Nr. 92; vgl. hierzu auch Schnell 1992, S. 73). Ande-
rerseits jedoch sieht er das Ordal ebenso als letzte Möglichkeit der Wahrheitsfin-
dung: »Vel si id facere non poterit, candentis ferri examinatione innocentiam suam
comprobet« (Ivo von Chartres, ed. Browe 1933, S. 74, Nr. 92; vgl. hierzu auch Din-
zelbacher 2006, S. 82). Agobard von Lyon argumentiert bereits im 9. Jahrhundert:
Die Urteile Gottes seien unbegreiflich und unerforschbar: »dicens incomprehensibi-
lia esse iudicia Dei et investigabiles vias eius [...]. Haec sententia demonstrat occulta
esse iudicia Dei et inpenetrabilia« (Agobard von Lyon, ed. van Acker 1981, S. 34; 43).
Aus diesem Grund sei es töricht und vermessen, durch Gottesurteile in die Geheim-
nisse Gottes eindringen zu wollen: »Unde constat stultam et superbam esse prae-
sumptionem eorum, qui putant inpenetrabilia iudicia Dei bellis et caedibus luquido



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

115

publicari« (Agobard von Lyon, ed. van Acker 1981, S. 43; vgl. hierzu Schnell 1992,
S. 72). Wer dennoch das Gottesurteil als Rechtsmittel einsetzt, erwecke den Ein-
druck, dass Gott den Erfindungen und Einrichtungen der Menschen zu dienen hätte:
»Quasi omnipotens Dominus animositatibus vel adinventionibus hominum servire
debeat« (Agobard von Lyon, ed. van Acker 1981, S. 32; vgl. auch Dinzelbacher 2006,
S. 82). Nach Papst Stephan V. kenne Gott allein die Herzen der Menschen, er lasse
sich nicht in seine Geheimnisse schauen, wozu bedürfe es des Jüngsten Gerichts,
wenn schon im diesseitigen Leben alle Schuld erkannt und bestraft werde (Stephan
V., ed. Browe 1932, S. 14, Nr. 14; vgl. hierzu auch Schnell 1992, S. 72).

Das Hauptargument der zeitgenössischen Ordalkritik zielt also auf die ›tentatio
Dei‹, die Versuchung Gottes. Denn es konnte »die Absicht, Gott zu einem außeror-
dentlichen Kundgeben seiner selbst herauszufordern, ausdrücklich gehegt werden,
tentatio Dei formalis, oder in der Handlungsweise verborgen mitgegeben sein, tenta-
tio Dei virtualis. Zu dieser letzteren Art der Versuchung zählten auch die Gottesur-
teile« (Hörmann 1976, Sp. 312).

Im IV. Laterankonzil 1215, also in unmittelbar zeitlicher Nähe zu Gottfrieds Tris-
tan, wurde die Beteiligung von Geistlichen an Gottesurteilen untersagt, das heißt,
den Gottesurteilen wurde so die kirchliche Sanktion entzogen (vgl. Wenzel 1988b,
S. 355). Es gibt einen entsprechenden Brief von Innozenz III. an den Straßburger Bi-
schof von 1212: »Licet apud saeculares vulgaria exerceantur iudicia, ut aquae frigi-
dae vel candentis sive duelli, huiusmodi tamen iudicia ecclesia non admisit, cum
scriptum sit in lege divina: Non tentabis Dominum Deum tuum« (Innozenz III, ed.
Browe 1932, S. 24f, Nr. 36.; vgl. auch Dinzelbacher 2006, S. 84 f.). Historische Gottes-
urteile, von denen Gottfried theoretisch Kenntnis gehabt haben konnte, waren die
Gottesurteile der Theutberga, der Richardis und der Kaiserin Kunigunde (vgl. Com-
bridge 1964, S. 83).

Forschungsansätze zum Gottesurteil im Tristan: Die Forschung versuchte das
Gottesurteil in unterschiedlichen Zugängen zu fassen, im Folgenden ein knapper
kursorischer Überblick, der einige wenige Aspekte beleuchtet. Dicke (2002) erinnert
an die lange Erzähltradition, sich »über die Insuffizienz fremder Gottheiten zu belus-
tigen, die als Urteilsinstanz von der Ehebrecherin düpiert werden – über altvedische
bei den Hindus, über islamische bei den Juden, über heidnische in der christlichen
Geschichte von der ›Bocca della Verità‹. Setzt man jedoch, wie im ›Tristan‹, den
christlichen omnipotenten Gott an diese Stelle, so kann man Interpreten düpiert se-
hen« (S. 201).

Vor allem die ältere Forschung fragte nach der historischen Rechtswirklichkeit.
Auffallend ist, dass das kirchliche Ritual in Gottfrieds Tristan sehr knapp erzählt
wird, die Liturgie des Gottesurteils wird nur in zwei Versen (V. 15638; 15652) abge-
handelt. Es wird lediglich erzählt, dass die Bischöfe und Prälaten die Messe lesen
und das Gericht segnen, danach wird schon das Eisen ins Feuer gelegt. Während also
der Bericht über die rituellen kirchlichen Handlungen nur den allernotwendigsten
Platz einnimmt, liegt der Fokus auf Isolde. So wird ausführlich berichtet, wie sie ge-
kleidet ist, »ihr Aussehen und Benehmen, ihre Angst und ihre List« werden breit ge-
schildert (Combridge 1964, S. 97; vgl. hierzu auch Ziegler 1994, S. 76). Der Vergleich
mit der historischen Praxis ergibt folgendes Bild. Von den insgesamt elf Schritten
(nachzulesen bei von Schwerin 1932/33, S. 29 f.): Lesen der Messe; Zug zum Ordal-
ort; ›benedicito ignis‹; Einlegen des Eisens in das Feuer; ›benedicito ferri in igne‹; ›de-
signatio spacii und aspersio‹ als Bezeichnung des Platzes und Besprengen; Heraus-
nehmen des Eisens aus dem Feuer; ›oratio super ferrum‹ bzw. ›benedicio ferri‹; ›adiu-



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

116

ratio hominis‹; Eid des Probanden; Vollzug des Ordals – wird im Tristan Gottfrieds
nur das unbedingt Notwendige übernommen, um Ordal und Ergebnis zu übermit-
teln. Die Darstellung enthält bei Gottfried jedoch »nichts, was mit anderen Darstel-
lungen oder mit den uns überlieferten Formeln in Widerspruch stünde, und insofern
kann man sagen, sie ist der Wirklichkeit getreu« (Combridge 1964, S. 112).

Isoldes Eid, der für die Liebenden positive Ausgang des Gottesurteils und der Er-
zählerkommentar vom wintschaffen Crist erfuhren konkurrierende Deutungen
(knapper Forschungsüberblick bei Hartmann 2012; vgl. auch Haug 2011, S. 601–618).
Es gibt eine positive Auslegung, verstanden als Hinweis auf die unendliche Güte und
Barmherzigkeit Gottes. So fragt sich Haug (1990), ob das Gottesurteil von einer
Gnade zeugt, »die alle Logik übersteigt« (S. 608); nach Schnell (1992) hat weder »der
gerechte noch der barmherzige Gott [...] Isolds Gottesurteil gelingen lassen, sondern
ein Gott, der beides zugleich ist und somit die Vorstellungskraft des Menschen über-
steigt« (S. 69); von einer Unerforschlichkeit Gottes in dieser Sache geht auch Dem-
beck (2000, S. 494) aus; nach Meyer (1914, S. 73 f.) befürworte Gottfried das Ergeb-
nis des Gottesurteils, weil die Liebenden unschuldig seien. Die negative Auslegung
des Gottesurteils sieht eine ketzerische, blasphemische »Christusabsage«, einen An-
griff auf »die Christologie der Kirche schlechthin« (Weber 1953, S. 270 f.), einen tat-
sächlichen Angriff auf Gott (Schröder 1979, S. 54). Von diesen radikalen Einschät-
zungen distanziert sich die neuere Forschung (vgl. Tomasek 2007, S. 179).

Mehrfach wird von einer Stellungnahme gegen die Institution der Gottesurteile
ausgegangen. Nach Kolb (1988, S. 335) übt Gottfried »offene Kritik« an der Institu-
tion Gottesurteil, auch nach Schild (1996) steht der »Verfasser im Lager der kriti-
schen Stimmen zum Gottesurteil« (S. 67). Nach Dickerson (1972) ist Gott »revealed
as a neutral agent, an impersonal force in a divine machine« (S. 136), doch sei es
letztlich nicht Gott, der ›wintschaffen‹ sei, sondern die Sprache (S. 140). Hatten-
hauer (1988) spricht von der »Unterworfenheit des allmächtigen Christusgottes un-
ter die Manipulationen der Menschen« (S. 671) in den Gottesurteilen. Auch Com-
bridge (1964) sieht »eine Kritik des naiven höfischen Gottesglaubens, der für alle
und seien es noch so fragliche Vorhaben himmlische Unterstützung erwartet«
(S. 112); trügeheit und gelüppeter eit seien negativ zu lesen, denn letzteres sei ein mit
Zaubermitteln vergifteter Eid (S. 106; 108 f.). Haug (2011) sieht eine »formalistische
Gerechtigkeit, die nicht auf das Schuldproblem eingeht, sondern nur der Sprachlogik
genügt. Und damit hat Gott gezeigt, daß die Sache des Gottesurteils nicht seine Sache
ist« (S. 610). Huber (2013, S. 104) fragt sich, ob Kritik am Gottesbild der höfischen
Gesellschaft geübt wird, das sich manipulierbar wie ein Gewand den Intentionen der
Menschen anlege. Nach Hartmann (2012) wird in Gottfrieds Kommentar »Theologie
gepredigt – wenn auch in ironischer, ja beinahe sarkastischer Form. Tatsächlich stellt
Gottfried [...] das Gottesbild des Menschen an den Pranger« (S. 36).

Doch die unterschiedlichen Interpretationsansätze, die teilweise spitzfindig sind
– wie etwa in Bezug auf den wintschaffen Crist der Verweis Eckhardts (1997, S. 579)
auf byzantinische Kleidermoden, den ›Hängeärmel‹ – können die Befremdlichkeit
der Episode nicht tilgen. Denn keine These geht »in einem Gottesbild auf, das einem
christlichen problemlos integrierbar wäre; eine jede hinterlässt einen ungeklärten
Rest der irritierenden Widersprüche und Anstößigkeiten, die der Gottesurteil-Epi-
sode eingeschrieben sind« (Dicke 1997, S. 173). Ähnlich formuliert Warning (2003,
S. 201): »[...] alle Suche nach Konsistenz blieb ergebnislos«.



Die Listepisoden bei Gottfried
6.2

117

6.2.3 | Doppeldeutiger Eid und ›Kapellensprung‹ (Tristams Saga,
Berol, Eilhart)

Isoldes Eid in der Saga: Die Thomas-Fragmente setzen, mit Ausnahme des erst 1994
gefundenen Carlisle-Fragments, erst mit der zweiten Baumgartenszene ein, eine
Rechtfertigung Isoldes ist also nicht erhalten. Jedoch kennt die altnordische Tri-
strams Saga des Bruders Robert, eine Prosafassung von Thomas’ Version, die Eisen-
probe und auch Isoldes doppeldeutigen Eid. Auch hier schwört Isolde, dass ihr außer
Marke und dem Pilger (Tristan) kein Mann nahe gekommen sei (Saga, Kap. 59).
Marke wird zu Beginn als unerbittlicher Rächer bzw. Wahrer des Rechts präsentiert
(das ist bei Gottfried bekanntlich anders): »Der König war nun schroff und grimmig,
ungestüm und heftig, sich zu rächen und Isönd in der Eisenprobe zu prüfen« (Saga,
Kap. 59, Übersetzung Uecker 2008, S. 83). Wie bei Gottfried wird die Möglichkeit ei-
nes ›strengeren‹ Eids (der die Wahrheit eindeutig offenlegen könnte, weil er Tristan
einbezieht) thematisiert, doch in der Saga beginnt Isolde sofort mit dem vor ihr listig
geplanten Schwur, als sie hört, dass sich die Vasallen über denWortlaut der Eidesfor-
mel streiten. Einige wollen sie nämlich in die Enge treiben, andere »wollten ihr bei
der Eidesformel helfen, aber die meisten wollten sich dem König darin anschließen,
die Eidesformel so streng wie möglich zu fassen« (ebd.). Wie bei Gottfried akzeptiert
Marke den doppeldeutigen Eid, er nimmt Rücksicht auf die allgemeine Stimmung:
Als Marke Isoldes Weinen sieht und auch das vieler anderer »wegen ihres Kum-
mers«, da »betrübte sich auch sein Herz, und er sprach zu Isönd: ›Ich habe den Eid
gehört‹ [...] ›und es scheint mir, daß ihm nichts hinzugefügt werden muß‹« (ebd.).
Das Bestehen der Eisenprobe ist in der Saga an Isoldes Furchtlosigkeit und Gottes
Barmherzigkeit gebunden: Isolde »ergriff wacker das Eisen mit ihrer Hand und trug
es, so daß keiner Mutlosigkeit noch Feigheit an ihr feststellte, und Gott schenkte ihr
in seiner schönen Gnade schöne Reinigung, Versöhnung und Einverständnis mit
dem König, ihrem Herrn und Ehegatten in voller Liebe, Ehre und großer Würde«
(ebd.).

Ähnlich wie bei Gottfried läuft das Ganze also auf eine Wiederherstellung der öf-
fentlichen Ordnung hinaus. Eine weiter gehende Problematisierung (wie der Erzäh-
lerkommentar vomwintschaffen Crist und der Hinweis auf gotes höfscheit) fehlt; hier
ist stattdessen lediglich von Gottes Barmherzigkeit bzw. Gnade die Rede. Bei Berol
und Eilhart verläuft die Sache jeweils anders.

Isoldes Eid bei Berol: Isoldes Eid bei Berol ist folgendermaßen kontextualisiert:
Nach dem belauschten Stelldichein folgt die Mehlstreuepisode, danach müssen die
Liebenden in denWald fliehen (siehe Kap. 7). Isolde kehrt schließlich an den Hof zu-
rück. Drei Barone klagen Marke an, dass sich Isolde nach dem belauschten Stelldich-
ein, der Flucht mit Tristan in den Wald und der Wiederaufnahme am Hof, von der
Vorwürfen der Untreue noch nicht gerechtfertigt habe (Berol, V. 3044–3048). Marke
ist erbost, die Barone seien nur auf seine Schande (altfrz. honte) bedacht, die Sache
solle um seines Friedens willen totgeschwiegen werden. Obwohl die Barone die
Wahrheit kennen und sagen, werden sie vom Erzähler als felon (ebd. V. 3137) abge-
wertet, als Verräter ihres Herrn. Der Name eines der Barone, Guenelon (ebd. V. 3138),
ist bezeichnend, denn so heißt die große Verrätergestalt im Rolandslied. Durch diese
Schurken-Kennzeichnung der Barone »wird eine fast arthurische Außenorientie-
rung, eine wir/sie-Opposition suggeriert [...], von der die List der Liebenden wiede-
rum ästhetisch profitiert (Warning 2003, S. 200). Marke kann wegen des veröffent-
lichten Gerüchts nicht umhin, einen öffentlichen Reinigungseid von Isolde zu for-



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

118

dern. Isolde besteht auf einem von ihr gewählten Wortlaut des Eids und auf Artus als
Eidhelfer; sie begründet das damit, dass sie keine Sippe habe, die sie vertreten könne.
Artus ist im Folgenden höfische Richterinstanz und Vertreter von Isoldes Partei, er ist
ihr ergebener Streiter, wird dabei aber von ihr instrumentalisiert (siehe Kap. 12).

Zum Verteidigungstermin Isoldes erscheint eine große Schar, Tristan nähert sich
der Menge als aussätziger Bettler mit Aussätzigenklapper und Krücke, so will es die
List Isoldes. Er spielt seine Rolle perfekt, positioniert sich auf dem Hügel am Rand
des Sumpfes, an der ›Schlimmen Furt‹, an der alle vorbei müssen, und erbettelt sich
von den Vorübergehenden, die zum Gerichtsplatz wollen, durch Jammern ihr Mit-
leid. Von nahezu allen erhält er Almosen, viele weinen über sein Unglück. Diejeni-
gen aber, die nichts geben, schlägt Tristan mit der Krücke blutig. Es wird eine Hier-
archie des Gebens inszeniert, die hier allerdings als eine burleske Verzerrung der ad-
ligen Verpflichtung der milte vermittelt ist: König Artus, mit schönem grauen Tuch
aus Regensburg (Berol, V. 3722) bekleidet, gibt Tristan seine Gamaschen, vom Ge-
folge erhält er feine Tücher, König Marke schenkt ihm seine Pelzkapuze. Es gilt eine
Furt durch einen Sumpf zu überqueren. Isolde bittet den vermeintlichen Aussätzi-
gen, sie über den Steg zu tragen, und alle können nun sehen, wie sie auf dem vorgeb-
lich Kranken reitet, janbe deça, janbe dela (ebd. V. 3940), ein Bein hier, ein Bein da,
– und so kann Isolde folgenden doppeldeutigen Eid auf die Reliquien schwören:

›Seignor‹, fait el, ›por Deu merci,
Saintes reliques voi ici.
Or escoutez que je ci jure,
De quoi le roi ci aseüre:
Si m’aït Dex et saint Ylaire,
Ces reliques, cest saintuaire,
Totes celes, qui si ne sont
Et tuit icil de par le mont,
Q’entre mes cuises n’entra home,
Fors le ladre qui fist soi some,
Qui me porta outre les guez,
Et li rois Marc mes esposez;
Ces deus ost de mon soirement.
Ge n’en ost plus de tote gent;
De deus ne me pus escondire:
Du ladre, du roi Marc, mon sire.
Li ladres fu entre mes janbes. [...]‹

»Herren«, sagt sie, »bei der Gnade Gottes,
heilige Reliquien sehe ich hier.
Vernehmt nun, was ich hier schwöre,
womit ich den König hier beruhige:
So wahr mir Gott helfe und der heilige Hilarius,
diese Reliquien, dieses Heiligtum,
alle die, die nicht hier sind,
und alle, die es auf der Welt gibt,
(ich schwöre,) dass ich zwischen meine Schenkel niemanden
ließ außer dem Aussätzigen,
der sich zum Lasttier machte und mich die Furt hindurchtrug
und König Mark, meinen Gatten,
diese beiden nehme ich aus meinem Eid aus,
sonst nehme ich niemanden aus;
bei zweien kann ich keine Ausflüchte machen,
bei dem Aussätzigen, bei dem König Mark, meinem Herrn.
Der Aussätzige war zwischen meinen Beinen. [...]«

(Zweideutiger Reinigungseid Isoldes; Berol, V. 4197–4213)

Eine Eisenprobe fehlt; der Eid Isoldes ist jedoch ähnlich zweideutig wie bei Gottfried
und in der Saga.

Gerichtsversammlung und ›Kapellensprung‹ bei Eilhart: Bei Eilhart gibt es kei-
nen Reinigungseid Isaldes, wohl aber eine Gerichtsversammlung. Diese ist bei Eil-
hart Konsequenz der Mehlstreuepisode, die anders als bei Gottfried eine Spur im
Mehl und einen Augenzeugen kennt. Bei Eilhart lauert nämlich der Zwerg, der un-
gehúr (Eilhart, V. 3955), unter Isaldes Bett, Tristrant rutscht beim Sprung aus Isaldes
Bett aus und hinterlässt einen Abdruck im Mehl. Marck tobt vor Zorn und stellt den
Liebenden den schmählichsten Tod in Aussicht. Antret, ein Verwandter Marcks, rät,
Tristrant durch das Rädern – eine Hinrichtungspraxis – zu Tode zu bringen und
Isalde auf dem Scheiterhaufen zu verbrennen (ebd. V. 4117–4120). Auf eine öffentli-
che Gerichtsversammlung zuvor wird jedoch nicht verzichtet, alle Vasallen die hieß
man zuͦ dem gericht komen (ebd. V. 4130). Auf dem Weg dorthin gelingt Tristrant
durch einen Sprung aus einem Kapellenfenster die Flucht (ebd. V. 4286–4293) – er



119

hatte nämlich listig vorgegeben, vor seinem Tode beten zu wollen. Marck gibt Befehl,
Isalde zu verbrennen, als ein Aussätziger sie für sich und seine Gefährten fordert.
Tristrant und Kurneval zu Pferd lauern in einem Hinterhalt und können Isalde den
Aussätzigen entreißen. Es folgen die gemeinsame Flucht und ein entbehrungsreiches
Waldleben (siehe Kap. 7.1). Bei Eilhart gibt es also kein Gottesurteil, die diffizile Pro-
blematik eines wintschaffen Crist stellt sich mithin nicht.

6.3 | Diskurs des rechten Sehens – Auge, Herz
und samblanze

Der Rekurs auf die (unzuverlässigen) Sinnesorgane ist in Gottfrieds Listepisoden
nicht zu übersehen:
■ Nach seinem Ebertraum ist Marjodo Ohrenzeuge des nächtlichen Liebestreibens

von Tristan und Isolde, er kann aber nichts sehen und damit nichts beweisen.
■ In den bettemaeren ist die listige Rede im Vordergrund, die Marke hört, aber nicht

decodieren kann.
■ Marke sieht im Rahmen der Mehlstreu-Episode zwar das Blut in den Betten, doch

ist das kein Beweis, weil es keine sichtbaren Fußspuren im Mehl gibt.
■ Als Melot Tristan im Baumgarten nachschleicht, sieht er zwar die Umarmung,

kann aber die Dame nicht erkennen.
■ Im belauschten Stelldichein sehen und hören Marke und Melot im Baum die Be-

gegnung von Tristan und Isolde und erkennen dennoch nicht die Wahrheit; an-
dersherum können sich Tristan und Isolde im Baumgarten nicht über Mund und
Ohr verständigen, die Kommunikation funktioniert aber dennoch.

■ Im Gottesurteil sehen alle die unversehrte Hand Isoldes, doch offenbaren der Au-
genschein und der listige Eid nicht die Wahrheit.

■ Im Brautnachtbetrug ist das Licht gelöscht, das Auge ist ›ausgeschaltet‹, doch
Markes herze müsste eigentlich zwischen den beiden Frauen unterscheiden kön-
nen.

Richtiges Erkennen, so die Textlogik, erfolgt nicht über die Sinnesorgane, sondern
über das Herz; Augustinus zum Beispiel hält die Sinnesorgane für unzuverlässig
(vgl. von Moos 1997, S. 92 f.; Ries 1980, S. 324 f.). Mittelhochdeutsch herze bezeich-
net die affektiven und kognitiven Eigenschaften eines Menschen und meint den
eigentlichen Personenkern.

Auge und Herz: Die Signatur von Auge und Herz zieht sich durch den gesamten
Text. Beim Maienfest Markes, als sich Riwalin und Blanscheflur verlieben, werden
die Augen als Fenster des Herzens verstanden (zu diesem Topos allgemein und ela-
boriert Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 759–797). Der Liebenden Augen und
Herzen befinden sich »in einer Art symbiotischer Abhängigkeit« (Gewehr 1972,
S. 637) – und das ist ein eindeutiges Signal, denn die »Harmonie von Auge und Herz
trifft nur auf die wahre Liebe zu« (Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 785). Beim
Anblick Riwalins wird Blanscheflurs Herz versêret (V. 984–993), bei seiner Verwun-
dung weint sie mit ougen und mit herzen (V. 1169). Die Hofdamen als Vertreter von
ir aller werlde sehen nur den schönen Körper Riwalins, doch die beiden Liebenden
Blanscheflur und Riwalin schauen einander ins Herz bzw. nehmen Wohnung darin
(V. 1038). Als Tristan und Isolde den Minnetrank trinken, heißt es unmittelbar da-
nach, dass Tristans Herz Isolde anlacht: sîn herze sach si lachende an, / und nam sîn

Diskurs des rechten Sehens – Auge, Herz und samblanze
6.3



Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
6

120

ouge der van (V. 11773 f.). Das Auge ist bei Tristan und Isolde des herzen vriunt (V.
16490), die Augen sind des herzen leitesterne (V. 16477). Auch nach dem Gottesurteil
kann das Paar seine Liebe vor Marke nicht verbergen, weil beide mit Augen und Herz
ineinander verstrickt sind: si begunden dicke under in zwein / ir ougen unde ir herze
in ein / mit blicken sô verstricken [...]; (V. 16493–16495). Die Kommunikation der
Liebenden erfolgt über eine Herz-Auge-Wahrnehmung:

Was im Falle des Aufeinandertreffens zweier edeler herzen geschehen kann, zeigt die Liebe
zwischen Tristan und Isolde. Hier etabliert sich ein Verhältnis idealer Herzenskommunikation
(absolute Transparenz) mittels gegenseitiger Herz-Auge-Wahrnehmung. Grundlage der Tris-
tanliebe ist diese Herzenskommunikation, die das wechselseitige Wahrnehmen des anderen
zum idealen kommunikativen Ereignis erhebt, bei dem Wahrgenommener und Wahrnehmen-
der ineinander fließen (Dembeck 2000; S. 502 f.).

Eine völlig andere Wahrnehmungssituation ist hinsichtlich Tristan und Isolde II zu
beobachten. Deren gestörte Auge-Herz-Beziehung offenbart, dass Tristan Isolde
Weißhand nicht wirklich liebt. Denn Tristan täuscht Isolde II mit den zwein hande-
lungen / der ougen unde der zungen (V. 19399 f.), doch die Weißhand glaubt sich
sînes herzen unde sîn (V. 19401) sicher. Die Disharmonie von Augen und Herz ist in
mittelalterlichen Texten oft Anzeichen dafür, dass ein Mensch etwas verbergen will
(vgl. Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 786). Ein Beispiel hierfür liefern die bette-
maeren: Denn als Marke vorgibt, eine Wallfahrt zu planen und Isolde die trauernde
Ehefrau spielt, ist die Rede davon, dass sie mit ougen und mit munde (V. 13888) tie-
fen Schmerz zeigt und zu weinen anfängt; ebenso beteuert sie, dass sie Tristan nur
mit herzelôsen ougen, / mit lügelîchem munde (V. 13982 f.) begegnet sei, mit mane-
gem lüggem blicke (V. 13990), vielen verlogenen Blicken also,mit herzelôsem munde
(V. 13991). In listiger Verkehrung beschreibt Isolde hier gerade ihr Verhältnis zu
Marke, nicht das zu Tristan! Isolde weint demnach falsche Tränen, aber der einvalte[]
man (V. 13891) Marke hätte mit voller Überzeugung geschworen, daz sî’z von herzen
taete (V. 13894) – doch »bei ungeheuchelten Tränen weinen Augen und Herz gemein-
sam« (Schleusener-Eichholz 1985, Bd. II, S. 784). Ein längerer ›blintheit-Exkurs‹ (V.
17723–17816) rügt, dass Marke nicht anerkennen will, was er sieht, die Liebe näm-
lich zwischen Tristan und Isolde. Er ist aufgrund seiner körperlichen Begierde nach
Isolde ›blind‹: diu herzelôse blintheit (V. 17739) diu blendet ougen unde sin (V. 17743).

êre âne êre – die samblanze: Das herze ist bei Gottfried mit der êre vergemein-
schaftet. Von den beiden Hofspionen Marjodo und Melot ist negativ von êre ûzert-
halp des herzen die Rede, der Ehrbegriff scheint so pervertiert. Als Tristan nach sei-
nem Aufenthalt in der Fremde wieder an den Markehof zurückkommt, wird er eh-
renvoll empfangen: König und Hof, Volk und Land buten im aber êre als ê (V. 16313).
Auch die Feinde Marjodo und Melot erweisen ihm êre, doch kommt dies nicht von
Herzen; es ist nur êre dem äußeren Schein nach, lediglich samblanze:

[...] daz im [Tristan] Marjodô
êre ûzerthalp des herzen bôt
und sîn gewete petit Melôt.
die sîne vînde ê wâren,
swaz êren ime die bâren,
dâ was vil lützel êren bî.
hie sprechet alle, wie dem sî:
dâ diu samblanze geschiht,
weder ist ez êre oder niht?

ich spriche nein unde jâ.
nein unde jâ sint beidiu dâ.
nein an jenem, der si birt,
jâ an disem, dem si wirt.
diu zwei sint beide an disen zwein,
man vindet dâ jâ unde nein.
waz ist der rede nu mêre?
ez ist êre âne êre.

(samblanze als nur äußerer Schein, êre âne êre, Gottfried, V. 16316–16332)



121

êre âne êre, das bedeutet hier: êre für den, dem sie erwiesen wird, keine êre für den,
der sie ûzerthalp des herzen bôt. Also êre für den Ehebrecher Tristan und Nicht-êre
für diejenigen, die den Ehebrecher überführen wollen und in diesem speziellen Fall
damit die geltende Ordnung gefährden. Der êre-Begriff oszilliert: Im Minneraum sind
die Ehebrecher positiv bewertet; die beiden Spione dagegen, wiewohl sie die Wahr-
heit aufdecken wollen, haben êre âne êre und der betrogene Ehemann führt ein êrlô-
ses leben (V. 17754), weil er nach der Rückkehr der Liebenden an den Hof deren
Liebe zwar sieht, aber aufgrund seiner Begierde nicht von Isolde lassen kann. Die
einfache Polarisierung von Gut und Böse, die eindeutige Typenzeichnung ist in Gott-
frieds Tristan aufgehoben. In der volkssprachlichen Epik des späten 12. und des frü-
hen 13. Jahrhunderts ist

eine zunehmende Komplexität der Personengestaltung [zu konstatieren]. Figuren wie Tristan
oder Siegfried verkörpern nicht mehr die Eindeutigkeit eines in sich stimmigen Typus wie Keie
oder Gawan und auch nicht mehr primär die Abfolge in sich kohärenter Zustandsformen wie
Erec oder Iwein, sondern eine neue, umfassendere Komplexität: die Doppelstruktur von heim-
lichem und öffentlichem Handeln, die sich manifestiert in der doppeldeutigen Rede und in der
Zweideutigkeit der Symbole. Die dargestellte Kommunikation wird komplexer und ist offen-
sichtlich einzuschätzen als Indikator für die zunehmende Komplexität von Kommunikations-
vorgängen in der höfischen Gesellschaft selbst – für die Verfeinerung der Rede und der Refle-
xion darüber, die in einer schmalen Oberschicht als Integrationsfaktor fungiert (Wenzel 1986,
S. 298 f.).

Fazit: Das Listhandeln (Handlungs- und Sprachlisten) beansprucht bei Gottfried
über 2300 Verse, das füllt beinahe die Hälfte der Erzählung des Liebeslebens der Pro-
tagonisten. Das Listenduell zwischen dem ehebrecherischen Paar und dem Marke-
hof, wobei erstere in allen Fällen triumphieren, setzt nach dem Eber-Wahrtraum
Marjodos ein, der die Mechanik von zwîvel und arcwân bei Marke anstößt. Die bette-
maeren zeigen Isolde im sieghaften Wettstreit mit dem König. Der Listenwettstreit
setzt sich fort mit der kongenialen sprachlistigen Übertölpelung Markes durch beide
Liebende im belauschten Stelldichein und ›beweist‹ schließlich mit Hilfe des zwei-
deutigen Eids der gevüegen künigîn Isolde im Gottesurteil die Unschuld der Ehebre-
cher. All dies ist bei Gottfried nicht negativ bewertet, im Gegenteil hilft Gott bzw. der
wintschaffen Crist den Liebenden. Die Vertreter der huote dagegen, Marjodo und Me-
lot, die den Ehebruch aufdecken wollen, sind dem diabolischen Bereich zugeordnet.
Es gibt öffentlich-repräsentatives Handeln in Gottfrieds Tristan, das alle ihm zuge-
schriebenen Kriterien erfüllt, denn es erfolgt – wie beim Gottesurteil – bei maximaler
Öffentlichkeit in der Helligkeit des Lichts, ermöglicht den Augenschein und die opti-
sche und/oder akustische Wahrnehmung des Geschehens, doch ist die Wahrheit
durch das Listhandeln verstellt. Die Sichtbarkeit innerhalb der Markewelt ist getrübt.
Rechtes Erkennen, das wird in einem den gesamten Text flankierenden Diskurs über-
mittelt, kann nicht über die unzuverlässigen Sinnesorgane, sondern allein über das
herze erfolgen.

Diskurs des rechten Sehens – Auge, Herz und samblanze
6.3



7

122

7 ParadiesischeMinnegrotte vs.
entbehrungsreichesWaldleben:
Gottfried und die Vorläufer

Gottfrieds Minnegrotte ist für die Liebenden ein Lustort, der durch die Grottenallego-
rese zum ›Tugendgebäude‹ (Ranke 1925, S. 27) stilisiert wird. Die Vorläufer Berol
und Eilhart dagegen kennen statt der Wundergrotte nur ein entbehrungsreiches
Waldleben der Protagonisten. Während die Minneabgeschiedenheit in ihrer Absolut-
heit etwa im Erec Hartmanns von Aue als »Muster der falschen Minne« gilt und des-
halb überwunden werden muss, wird bei Gottfried die »Absonderung des Paares po-
sitiv gesehen« (Gruenter 1993, S. 100; ähnlich Goller 2005, S. 216).

7.1 | Die Vorläufer

Bereits die Ausgangssituation ist in der ›version courtoise‹ eine andere als in der ›ver-
sion commune‹: Während bei Berol und Eilhart das Paar nach der Aufdeckung des
Ehebruchs in der Mehlstreu-Episode in den wilden Wald von Morois flüchtet, gibt es
bei Thomas (bzw. in der Tristrams Saga, denn nur dort ist die Episode erhalten) und
Gottfried lediglich eine Verbannung des Liebespaares vom Hof (weil Tristan und
Isolde hier zuvor nicht überführt wurden). Das Leben der Protagonisten fern vom
Hof ist in der ›version courtoise‹ als wunschleben codiert, jedoch geht Thomas (bzw.
die Saga) dabei nicht so weit wie Gottfried.

7.1.1 | DasWaldleben bei Berol und Eilhart: Tristan und Isolde
als Jäger und Sammler

Bei Berol leben Tristan und Isolde in einer Blätterlaube, ihnen fehlt es an Essen, Tris-
tan muss auf die Jagd gehen; das Liebespaar führt ein erbärmliches Wanderleben:

Molt sont el bois del pain destroit,
De char vivent, el ne mengüent.
Que püent il, se color müent?
Lor dras ronpent, rains les decirent;
Longuement par Morrois fuïrent.
Chascun d’eus soffre paine elgal,
Qar l’un por l’autre ne sent mal [.]

Sehr arm an Brot sind sie im Walde,
von Fleisch leben sie, anderes essen sie nicht.
Was können sie dafür, dass sie bleich werden?
Ihre Gewänder zerschleißen, Zweige zerreißen sie;
lange flohen sie durch Morrois.
Jeder von ihnen erleidet unter der gleichen Entbehrungen,
wobei der eine wegen des anderen keinen Schmerz empfindet.

(Das Waldleben bei Berol, V. 1644–1650)

Der Wald wird allgemein in der Literatur »als symbolischer Raum für Flucht-, Welt-
flucht-, und Selbstfindungsräume verfügbar« gemacht (Schmid-Cadalbert 1989,
S. 29), er ist ein »Gegenort zum christlich-höfischen ›ordo‹« (Plasa 2008, S. 589). Die
Menschen, »die in der Wildnis leben, sind outlaws aller Art: Vertriebene, Verstos-
sene, Ausgesetzte, Sieche« (Schmid-Cadalbert 1989, S. 34). Tristan ersetzt sein
Schwert durch den Bogen, die ritterliche Waffe Schwert wird für das Holzhacken
zweckentfremdet, um eine kümmerliche Unterkunft, eine Laube, zu bauen. Die exis-
tentielle Nahrungsbeschaffung und Notdurft des Waldlebens dominieren die ritterli-
che Existenz: »The bow is a non-chivalric weapon and its acquisition marks a tran-

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_7, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



DieVorläufer
7.1

123

sition away from the chivalric state« (Pensom 1995, S. 43 f.). Das Liebespaar will den
Wald verlassen, als die drei Jahre des Minnezwangs vorüber sind. Tristan bedauert
die Einnahme des Minnetranks, er und Isolde haben Sehnsucht nach dem höfischen
Leben:

»Ha! Dex«, fait il, »tant ai traval!
Trois anz a hui, que riens n’i fal,
Onques ne me falli pus paine
Ne a foirié n’en sorsemaine.
Oublïé ai chevalerie,
A seure cort et baronie;
Ge sui essillié du païs,
Tot m’est falli et vair et gris,
Ne sui a cort a chevaliers. [...]«

»Ach Gott«, sagt er [Tristan], »so große Qual erleide ich!
Drei Jahre sind es heute, wenn ich mich nicht irre,
niemals ist das Leid von mir gewichen,
weder an einem Feiertag noch an einem anderen Wochentag.
Vergessen habe ich die Ritterschaft,
ein höfisches und ehrenhaftes Leben zu führen.
Ich bin außer Landes verbannt,
alles ist von mir gegangen, bunter und grauer Pelz,
und ich weile nicht an einem Hofe unter Rittern. [...]«

(Die Sehnsucht Tristans nach dem Hof; Berol, V. 2161–2169)

Noch existenzbedrohender verläuft das Waldleben bei Eilhart. Tristrant und Isalde
hungern, sie ernähren sich von Kräutern, ihre Gewänder zerschleißen vollständig,
sie sind also nackt und erfrieren beinahe:

Tristrand und die kúngin
und Kurnewal der diener sin
litten groͮssen hunger.
wer in sölichem kummer
sölt ain jaͮr liden
– ich will der zwaÿer geschwigen –,
er müst sin deß todß,
wann sie enbissen kaineß brotß,
metteß noch wineß,
noch kainer hand fineß
tranckeß, oͮch aͮssen ire roß

nit me wenn moß
und loͮb und graß.
daß ir ainß genaß,
daß mag úch groͮß wunder hon,
wann sie wurden claider on,
von kaut und von regen:
daß dú frow und die tegen [Tristrant und Kurnewal]
nit ze tod erfroren
daß sÿ die claider verloren,
daß ist ain wunder groͮß.

(Das Waldleben bei Eilhart, V. 4750–4770)

Auch bei Eilhart befinden sich die Protagonisten »auf den sozusagen naturnächsten
Kulturstufen der Sammler und Jäger, und die Nahrung, die sie zu sich nehmen, ist
ganz offensichtlich roh« (Schulz 2015, S. 312). Doch Tristrant wird bei Eilhart »kurz-
fristig zum Kulturheros hochstiliert [...], zu demjenigen, der sowohl das Angeln als
auch die Jagd mit Spürhunden erfunden hat« (ebd. S. 312). Dies meint folgende
Stelle:

fúr waͮr mir man sagt
und main, er [Tristrant] wer der erst man,
der ie anglen began.
ouch hort ich sagen mer,

daß er der erst wer,
der daß erdächte,
daß bracken brächte
zuͦ recht wildeß gefert.

(Tristrant als ›Kulturheros‹; Eilhart, V. 4729–4736)

Umso »befremdlicher wirkt dieser Erzählerkommentar, da der ›Tristrant‹ ansonsten
in einer höfischen Welt spielt, die mit dieser adeligen Art des Jagens durchaus ver-
traut ist. Der Held selbst hat sie lange zuvor gemeinsam mit Marck betrieben«
(Schulz 2015, S. 312 f.). Tristrants Erfindung ist auch »nicht der Ausgangspunkt eines
dann immer höfischeren und komfortableren Lebens imWalde, denn alles wird nicht
besser, sondern schlimmer« (ebd. S. 313) – zuletzt fallen beiden in Kälte und Regen
die Kleider vom Leib. Im Unterschied zu Gottfried wird die »entbehrungsreiche Zeit
im Naturraum [...] punktuell zu einer Zeit jenseits und vor der ›Erfindung‹ der adli-



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

124

gen Kultur stilisiert, obwohl das Waldleben nur räumlich außerhalb dieser Kultur si-
tuiert ist. Zeitliches Außerhalb und räumliches Außerhalb werden unvermittelt in
eins gesetzt« (ebd. 313 f.; Schulz verweist in diesem Zusammenhang auf den Bach-
tinschen ›Chronotopos‹; vgl. Bachtin 1989). Tristrant und Isalde werden die Entbeh-
rungen unerträglich, als nach vier Jahren die Wirkung des Zaubertranks nachlässt;
sie wollen keinen einzigen Tag länger bleiben:

[...]
vier jaͮr, daß sie in trancken.
do begund sie beid duncken,
sie mochten sich wol schaiden.

do begund inen laiden
daß ungemach in dem wald.
sie en mochten ainen tag so bald
der arbait nicht mer liden.

(Unerträglichkeit des Waldlebens; Eilhart, V. 4936–4942)

7.1.2 | DieMinnehöhle in der Tristrams Saga: amoener Lustort
in derWildnis

Thomas liefert im Kontrast zu Berol und Eilhart einen Entwurf, der in Richtung Gott-
friedscher Minnegrotte geht. Die Grottenepisode, die nur in der altnordischen Tri-
strams Saga erhalten ist, beschreibt das Leben des Paares in der Wildnis wie folgt:

Und als Tristram mit Freude und Fröhlichkeit an den Hof von König Markis gekommen war, war er dort
nicht lange, bevor der König erneut ihre Liebe zueinander bemerkte, Tristrams und der Königin, genauso
wie früher; darüber wurde der König sehr verdrossen und betrübt und wollte ihnen das nicht länger durch-
gehen lassen und schickt nun die beiden in die Verbannung, und das schien ihnen ein gutes Los, und sie
zogen dann in eine große Wildnis hinaus und machten sich nur wenig Gedanken, wer ihnen Wein und
Speise verschaffen sollte, denn Gott würde ihnen schon Nahrung zukommen lassen, wo sie auch waren, und
es gefiel ihnen gut, zu zweit allein zu sein, und sie begehrten nicht mehr, als sie jetzt besaßen von allem,
was es auf der Welt gab, denn nun haben sie, was ihrem Herzen behagt, wenn sie auf diese Weise immer
ohne Vorwürfe zusammen sein und ihre Liebe mit Wonne genießen könnten. Und wie ihnen nun dieses freie
Leben im Wald gefiel, so fanden sie einen verborgenen Platz an einem Wasser und in einem Felsen, den Hei-
den einst mit großer Geschicklichkeit und schöner Kunst hatten aushauen und zurichten lassen, und es war
dieser ganz gewölbt und der Eingang tief in der Erde ausgehauen, und ein geheimer Pfad war weit unter-
halb; viel Erde lag auf dieser Behausung, und darauf stand ein sehr schöner Baum auf dem Felsen, und der
Schatten des Baumes erstreckte sich weithin und schützte vor der Hitze und Glut der Sonne. Dort bei dem
Haus war eine Quelle mit heilsamem Wasser, aber um die Quelle herum wuchsen die süßesten Kräuter mit
schöner Blüte, die man sich nur wünschen könnte, und der Fluß strömte von der Quelle nach Osten. Wenn
die Sonne auf die Kräuter schien, dann duftete es mit dem süßesten Duft, und dann war das ganze Wasser
wie mit Honig gemischt von der Süßigkeit der Kräuter. Wenn es aber regnete und sehr kalt war, dann blie-
ben sie in der Behausung unter dem Felsen; aber wenn draußen gutes Wetter war, gingen sie zur Quelle,
sich dort zu vergnügen, und dorthin in den Wald, wo es am ebensten und schönsten war, zu spazieren und
Wild zu ihrer Speise zu jagen, denn Tristram hatte dort seinen Hund bei sich, der ihm so außerordentlich
lieb war. Ihn gewöhnte er zuerst daran, Rotwild zu fassen, und dann erjagte er, soviel er wollte, und da war
immer große Kurzweil und Freude, denn sie hatten Nacht und Tag Vergnügen und Trost.

(Die Minnehöhle in der Saga, Kap. 64; Übersetzung Uecker 2008, S. 89)

In der Saga ist die Umgebung der Quelle also ein amoener Ort mit Baum, Quelle und
duftenden Kräutern, die Jagd dient gleichermaßen dem Vergnügen wie der Nah-
rungsbeschaffung. Harris (1977, S. 475) sieht in der Liebeshöhle ein literarisches
Motiv, das bereits aus Homers Beschreibung der Höhle der verführerischen Calypso
in der Odyssee bekannt sei.



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

125

7.2 | DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer
Kultiviertheit

Gottfried erdichtet anstelle der Felsenhöhle der Saga eine paradiesische Minnegrotte.
Das Waldleben bei Berol und Eilhart wird zu einem Schauplatz der ›amour passion‹
umgebildet. Der »Gegensatz zwischen Natur und Kultur, der die älteren Tristanfas-
sungen prägt, scheint hier verabschiedet zugunsten eines Programms, das die gesell-
schaftsferne Zweisamkeit des Paares geradewegs zur Vollendung höfischer Kulti-
viertheit stilisieren will« (Schulz 2003, S. 535). Gottfrieds Konzeption geht dabei weit
über die Saga hinaus. Das betrifft vor allem die akribisch ausgearbeitete Grottenalle-
gorese (die die Saga nicht kennt), doch auch die ›autobiographischen‹ Erzählerex-
kurse hat nur Gottfried. Die Episode ist also gegenüber den Vorläufern erheblich er-
weitert. Sie umfasst bei Gottfried bis zum Verlassen der Grotte über tausend Verse,
wobei Erzähl- und Exkursebene ineinander verschachtelt sind. Im Folgenden ein
handlungschronologischer Überblick, beginnend mit der Verbannung der Liebenden
bis hin zu ihrer Rückkehr an den Hof. Die Tabelle belegt die Strukturiertheit der Epi-
sode, zentriert um die Grottenallegorese:

7.2.1 |wunschleben und Grottenallegorese

Die Verbannung des Paares: Nach dem Gottesurteil (siehe Kap. 6.2.2.3) wird Isolde
von Marke, Volk und Reich wiederum geminnet unde g’êret (V. 15753). Tristan und
Isolde versuchen ihre Liebe vor Hof und König zu verbergen (V. 16449–16454), doch
verstricken sich beide mit ihren Blicken. Marke sieht die wârheit in ir ougen:

si [Tristan und Isolde] begunden dicke under in zwein
ir ougen unde ir herze in ein
mit blicken sô verstricken,
daz sî sich ûz ir blicken
oft und ze manegen stunden
nie sô verrihten kunden,
Marke envünde ie dar inne

den balsemen der minne.
durch daz er nam ir allez war.
sîn ouge daz stuont allez dar.
er sach vil dicke tougen
die wârheit in ir ougen
und anders aber an nihte
niwan an ir gesihte.

(Tristan und Isolde können ihre Liebe vor Marke nicht verbergen; Gottfried, V. 16493–16506)

Verbannung des Liebespaares vomMarkehof V. 16535–16678

Ankunft in der Grotte V. 16679–16682

Beschreibung der Grotte und ihrer Umgebung V. 16683–16772

Speise- und Gesellschaftswunder V. 16807–16908

›Autobiographischer‹ Erzählerexkurs I V. 16909–16922

Grottenallegorese V. 16923–17099

›Autobiographischer‹ Erzählerexkurs II V. 17100–17139

wunschleben des Liebespaares V. 17140–17274

Jagd desMarkehofs auf denWunderhirsch V. 17275–17346

Schwertlist Tristans – Entdeckung des Liebespaares in der Grotte V. 17403–17658

Freiwillige Rückkehr des Liebespaares an denMarkehof V. 17659–17709

Abb. 16 Handlungschronologie der Grottenepisode bei Gottfried



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

126

In seinem blinden leide (V. 16535) wirft Marke Isolde öffentlich vor, dass er an ihrem
Verhalten merke, dass sie Tristan mehr liebe als ihn (V. 16560). Jedoch liebe er sie
und Tristan zu sehr, um ihnen das Leben zu nehmen oder iht herzeleides (V. 16589)
zuzufügen. Anders als in der Saga, wo es nur darum geht, dass Marke sich das Lie-
bestreiben unter seinen Augen nicht mehr länger mit ansehen will, wird bei Gottfried
zusätzlich auf die Herrscherpflichten abgestellt: Die cumpanîe zwischen ihnen
Dreien müsse ein Ende nehmen, so Marke, denn dulde ein König wissentlich einen
Nebenbuhler in der Liebe, so sei das schmachvoll. Doch weil er den Liebenden an-
merke, dass sich beide gegen seinen ausdrücklichen Willen mehr lieben als ihn
selbst (V. 16592–16596), sollen sie beieinander sein, wie sie es wünschen:

[Marke:] »nemet ein ander an die hant
und rûmet mir hof unde lant.
sol mir leit von iu geschehen,
daz enwil ich hoeren noch sehen.
diu gemeinde under uns drîn
diu enmac niht langer gesîn.
ich wil iuch zwei derbî lân,
ich eine wil dervon gân,
swie ich mich dervon geloese.

disiu gemeinde ist boese.
ich wil ir gerne haben rât.
der künec der wizzentlîche hât
an minnen cumpanîe,
deist michel dorperîe.
vart ir beidiu gote ergeben,
leitet liebe unde leben,
als iu ze muote gestê.
dirre cumpanîe wirt niemê!«

(Marke verbannt Tristan und Isolde; Gottfried, V. 16603–16620)

Die Forschung liest die Verbannung unterschiedlich. Für Haug (2011) gibt sich die
Motivation für den Auszug der Liebenden »anscheinend bewußt ohne Überzeu-
gungskraft« (S. 635). Thomas (1988) versteht die Verbannungs-Passage wortwört-
lich, denn er sieht Marke als »courtly figure, who lets the lovers go to their pleasure
because he finds the triangle psychologically intolerable« (S. 97). Zettl (2007, S. 255)
interpretiert dagegen die Verbannung als Ausschluss aus der christlichen Gemein-
schaft; auch Kolerus (2006) sieht die Verbannung als Bestrafung:

Was man auf den ersten Blick als Milde, vielleicht sogar Einsicht und Wohlwollen des Herr-
schers auslegen könnte, der die Liebenden nicht auf den Scheiterhaufen schickt, sondern ih-
nen die störungsfreie Entfaltung ihres Liebesglücks fern von seinem Hof ermöglicht, erweist
sich bei näherem Hinsehen als umso subtilere und radikalere Form der Bestrafung (S. 90 f.).

Tristan und Isolde verneigen sich mit maezlîcher nôt, / mit küelem herzeleide (V.
16624 f.), also nur mit mäßigem Kummer vor Marke. Tristan nimmt seine Harfe und
sein Schwert, seine Armbrust und sein Horn mit, Dingsymbole seiner höfischen
Kunstfertigkeit in Jagd und Musik, sowie seinen Jagdhund Hiudan. Dieses Detail,
das Mitnehmen des Lieblingshundes, zählt »zum ältesten Bestand der Sage« (Krohn
2005, S. 229; zu Einzelheiten des Hundemotivs in den unterschiedlichen Fassungen
vgl. Hertz 1904, S. 546). Kurvenal begleitet beide.

7.2.1.1 | Herkunft und Topographie derMinnehöhle

Tristan und Isolde wandern geradewegs der Wildnis zu, wo Tristan seit langem in ei-
nem wilden berge ein hol (V. 16684) kennt, eine Höhle, die er einst von âventiure (V.
16686), im Rahmen einer Jagd, gefunden hatte. Von dieser heißt es, dass sie im heid-
nischen Zeitalter vor den Jahren des Corineus, als noch Riesen dort herrschten, in
den wilden Berg geschlagen worden war:



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

127

[...]
daz selbe hol was wîlent ê
under der heidenischen ê
vor Corinêis jâren,
dô risen dâ hêrren wâren,
gehouwen in den wilden berc.
dar inne haeten s’ir geberc,

so s’ir heinlîche wolten hân
und mit minnen umbe gân.
und swâ der einez vunden wart,
daz was mit êre bespart
und was der Minnen benant:
la fossiure a la gent amant,
daz kiut: der minnenden hol.

(Heidnische Vorzeitlichkeit der Minnegrotte; Gottfried, V. 16689–16701)

Wer ist Corineus? Corineus ist ein trojanischer Held in der Äneis Vergils und er-
scheint bei Geoffrey von Monmouth als Heros von Cornwall (vgl. Hertz 1904,
S. 546 f.). la fossiure a la gent amant (das Folgende nach Müller 2002, S. 386) ent-
stand also noch vor Ankunft der Trojaner in Britannien, mithin vor Artussage und
höfischem Roman, und liegt damit jenseits der ritterlich-höfischenWelt. der minnen-
den hol erscheint so als Geschichtsträger, der bis in vorantike, mythische Urzeiten
zurückreicht. Hinzu treten ›Riesen-Phantasmen‹: Bereits die Riesen bauten die Höhle
zu Liebeszwecken. Dass gerade hier, genau im »ideellen Zentrum des Romans, an
einer Stelle, an der die edelen herzen die höchstmögliche Verklärung und Sanktionie-
rung ihrer Liebe erwarten [...], Riesen, heidnische Götter und eine mythische Reali-
tätsauffassung« erscheinen, verweist auf die »unlösbaren überzeitlichen Widersprü-
che zwischen passionierter Liebe und zivilisierter Gesellschaftsrealität« (Kolerus
2006, S. 201). Die mythischen Referenzen wurden auch als Rekurs auf die keltische
Anderwelt gesehen (vgl. Hammer 2007, S. 158–164).

Kunstreicher Liebestempel in der Wildnis: Aus der Perspektive des Hofes ge-
hört die Grotte in die Wildnis, Tristan und Isolde sind zwô tageweide (V. 16682) dort-
hin unterwegs. Die Grotte selbst stellt die »erlesenste Steigerung von bedeutungsvol-
ler Kunstfertigkeit« (Müller 2002, S. 386) dar, gefasst als Architektur. Am Ort öder
Wildnis – immer wieder ist von der wilde (V. 17078) die Rede, genannt sind berge (V.
17081) und velsen (V. 17086) – erhebt sich »das vollkommenste Gebäude kultureller
Sublimierung« (Müller 2002, S. 390 f.). Die Grottenwelt gehört Natur und Kultur glei-
chermaßen zu. Denn die ideale amoene Topographie mit Quelle und Linde ist eben
durch eine vegetationslose Einöde von der Markewelt abgetrennt. Eine Tagesreise
entfernt gibt es um diesen Berg und diese Grotte nur velse âne gevilde / und wüeste
unde wilde (V. 16763 f.). Es ist kein Zugang mit Weg und Steg angelegt, aber trotz-
dem können Tristan und Isolde die Unwegsamkeit überwinden (V. 16765–16770).

Die unwirtliche Umgebung wird damit begründet, dass die Minne nicht einfach
auf der Straße zu finden sei oder auf dem freien Feld: minne und ir gelegenheit / niht
ûf die strâze sint geleit / noch an dekein gevilde (V. 17075–17077). Der Weg zur Lie-
beshöhle (=clûse) ist mühselig, die Wege dorthin sind mit Felsen versperrt, wer je-
doch sein Ziel erreicht hat, der will nirgend wo anders sein (V. 17091–17099). Die
Wildnis ist hier also »eher Metapher für eine Eigenschaft derminne und weniger real
erfahrbarer Raum oder Signum des Unhöfischen« (Seggewiss 2012, S. 134). Schmid-
Cadalbert (1989) weist darauf hin, dass »der Fluchtort des Verstossenen in der Regel
nicht der wildeWald selbst [ist], sondern es sind jenseits des wildenWaldes liegende
Gebiete oder vom wilden Wald umschlossene Oasen. Der jenseitige Ort kann ein lo-
cus amoenus oder ein hortus conclusus sein mit Blumenanger, Linde, Fels mit Höhle
oder Klause und Wasserlauf« (S. 33).

Der bei den Vorläufern genannte Wald wird bei Gottfried in unterschiedliche ›Zo-
nen‹ übersetzt, denn ein Ring von Schwellenräumen liegt um die Grotte: Von der
diesseitigen wüesten wilde (V. 17073) als ›locus terribilis‹ führt der Weg über einen



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

128

topischen ›locus amoenus‹ zu dem zeit- und ortlosen allegorischen Wunderraum der
Grotte. daz wunneclîche tal (V. 17353) rund um die Grotte besitzt eine amoene Topo-
graphie: Als Tristan und Isolde sich ihrem höfischen Zeitvertreib des Geschichtener-
zählens und Jagens widmen, ergehen sie sich auf einer vom Tau gekühlten Wiese, es
gibt lieblichen Vogelgesang, eine kühle rauschende Quelle, und es fehlen auch nicht
drei schattenspendende Linden (V. 16733–16753). Lichtmetaphorik (etwa liehte
bluomen, V. 16745, die die Ebene ›erstrahlen‹ lassen, etc.) und sublime lautliche Ge-
staltung durch zahlreiche Alliterationen, Binnenreim, parallelen Versbau »lassen
hier ›Natur‹ eng an die ›Kultur‹ treten« (Seggewiss 2012, S. 136; dort auch nähere
Ausführungen).

Dieser ›locus amoenus‹ wird kontrastiert mit der öden Wildnis rings umher. Zettl
(2007) weist auf die mehrfache Verwendung von clûse hin: »Während die Bezeich-
nung clûse auf ein Einsiedlerdasein hindeutet, zeigt ihre Inneneinrichtung [gemeint
ist die Minnegrotte] provokant das Gegenteil. Die ›Hülle‹ des Legendenschemas
bleibt erhalten, der Inhalt wird neu gefüllt« (S. 246). Während der Ritt des Aventiure-
ritters im Allgemeinen »die Reintegration in die Gesellschaft und die Welt zum Ziel
hat, ist Tristans und Isoldes Waldleben eine Flucht vor der Welt, die ihre Minne nicht
erlaubt [...]. Welt und Wildnis [tauschen] ihren Platz. Feindlich ist die Welt, freund-
lich die Wildnis« (Schmid-Cadalbert 1989, S. 39).

7.2.1.2 | ›Autobiographische‹ Erzähler-Exkurse

›Autobiographisch‹ bedeutet nicht, dass Gottfried spricht, es ist der Ich-Erzähler. Der
erste Exkurs bezieht sich auf das Speisewunder (siehe unten) und wendet sich an die
Skeptiker, die nicht glauben, dass Tristan und Isolde in der Grotte keinerlei leiblicher
Nahrung bedurften. Der Erzähler führt das eigene Beispiel zum Beweis an. Denn
auch er habe irgendwann einmal so gelebt, dass er nur von der Liebe lebte und das
erschien ihm ausreichend: ich treib ouch eteswenne / alsus getâne lebesite. / dô dûhte
es mich genuoc dermite (V. 16920–16922).

Im zweiten ›autobiographischen‹ Exkurs berichtet der Erzähler sogar von einer ei-
genen Erfahrung hinsichtlich der Grotte, die er seit seinem elften Lebensjahr kenne.
Er habe dort das Wild glücklos verfolgt und war auch bei dem Kristallbett in der
Grotte, ohne aber darauf zu ruhen. Jedoch habe er den grünen Marmorboden so zer-
treten, dass, wenn dieser nicht immer nachwüchse, man diu wâren spor der minne
hätte sehen können (zum nachwachsenden Marmor siehe unten); diu sunnebernde
vensterlîn der Grotte hätten ihren Glanz in sein Herz gesandt, er sei jedoch nie in
Cornwall gewesen:

Diz weiz ich wol, wan ich was dâ.
ich hân ouch in der wilde
dem vogele unde dem wilde,
dem hirze unde dem tiere
über manege waltriviere
gevolget unde nâch gezogen
und aber die stunde alsô betrogen,
daz ich den bast noch nie gesach.
mîn arbeit und mîn ungemach
daz was âne âventiure.

ich vant an der fossiure
den haft und sach die vallen.
ich bin ze der cristallen
ouch under stunden geweten.
ich hân den reien getreten
dicke dar und ofte dan.
ine geruowet aber nie dar an.
und aber den esterîch dâ bî,
swie herte marmelîn er sî,
den hân ich sô mit triten zebert:



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

129

haete in diu grüene niht ernert,
an der sîn meistiu tugent lît,
von der er wahset alle zît,
man spurte wol dar inne
diu wâren spor der minne.
[...]

diu sunnebernde vensterlîn,
diu habent mir in daz herze mîn
ir gleste dicke gesant.
ich hân die fossiure erkant
sît mînen eilif jâren ie
und enkam ze Curnewâle nie.

(›Autobiographischer‹ Exkurs des Erzählers; Gottfried, V. 17100–17124; 17133–17138)

Der Widerspruch, dass der Erzähler nie in Cornwall gewesen sei, aber dennoch die
Grotte gesehen haben will, macht deutlich, dass es sich um einen allegorischen Ort
handelt, der zeit- und ortlos ist, nicht um einen real-lokalen Erfahrungsraum (vgl.
Müller 2002, S. 390; Tomasek 1985, S. 152). »[The] excursus appears to consign the
grotto to the realm of fantasy rather than to that of cartographic reality« (Thomas
1988, S. 98). Der literarische Status der Minnegrotte ist offensichtlich. Die glücklose
Jagd des Erzählers bezieht sich auf die Liebe, auf den Zusammenhang zwischen der
›ars venandi‹ und der ›ars amandi‹, der Minnende ist der Jäger, die Frau das Wild.

»Der Sinngehalt der Jagd- und Bastmetaphorik des zweiten Exkurses erschließt sich nur im Rückgriff auf die
Schilderung der ausschließlich von Tristan beherrschten bast-Kunst (Wort und Sache begegnen sonst nicht
mehr), und [so] wird das wunschleben der Liebenden als Maßgrund jeder imitatio in die gleiche Metaphorik
einbezogen. Innerhalb dieser Metaphorik ist Tristan der Jäger (jegermeister), ist Isolde der Hirsch, ist die
Tristan-Isolde-Minne im Grottenbereich das erreichte Ziel: der bast« (Rathofer 1966, S. 387).

Die oben genannte Altersangabe ist nicht beliebig: Mit elf Jahren wurde allgemein
der Beginn der Liebesfähigkeit angesetzt (vgl. Mertens 1999, S. 9), und in der mittel-
alterlichen Zahlenallegorese ist diese Zahl auch das »Zeichen der Sünde und Unvoll-
kommenheit« (Meyer/Suntrup 1987, Sp. 616).

7.2.1.3 | Speise- und Gesellschaftswunder: autonomeswunschleben
der Liebenden

Bei Berol und Eilhart wird von einem Wald- und Wanderleben gesprochen, bei Gott-
fried tritt an diese Stelle ein gewissermaßen ›fester Wohnsitz‹. Das Grottenleben hier
hat eine besondere Eigengesetzlichkeit. Die Schilderung beginnt mit dem sogenann-
ten ›Speisewunder‹. Die Frage, wie sich Tristan und Isolde in der Wildnis ernähren,
wird folgendermaßen beantwortet:

si [Tristan und Isolde] sâhen beide ein ander an,
dâ generten sî sich van.
der wuocher, den daz ouge bar,

daz was ir zweier lîpnar.
si enâzen niht dar inne
wan muot unde minne.

(Das Speisewunder als Zeichen der Liebesautarkie; Gottfried, V. 16815–16820)

Ihrer beider Nahrung ist also das gegenseitige Anschauen im Zeichen ihrer Liebe und
ihres Verlangens. Gottfried ist hier weit weg vom entbehrungsreichen Waldleben Be-
rols und Eilharts. Zwar reiten auch bei Gottfried Tristan und Isolde auf die Jagd in die
Wildnis oder sie gehen auf Rotwildjagd mit ihrem Hund Hiudan (den Tristan so ab-
richtet, dass er die Fährte verfolgt, ohne Laut zu geben, das heißt, sie durch Bellen
verrät), doch betreiben sie die Jagd mit Hund und Armbrust mehr durch ir herzen
gelust (V. 17268) als wegen der Nahrungsbeschaffung. Ihre Speise ist immateriell:



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

130

[...] diu reine triuwe;
diu gebalsemete minne,
[...]
diu was ir bestiu lîpnar.
deiswâr si nâmen selten war
dekeiner spîse niuwan der,
von der daz herze sîne ger,

daz ouge sîne wunne nam
und ouch dem lîbe rehte kam.
hie mite sô haeten sî genuoc.
in streich diu liebe, ir erbepfluoc,
niwan an iegelîchem trite
und z’iegelîchen stunden mite.

(Das Speisewunder: triuwe und minne als Nahrung; Gottfried, V. 16830 f.; 16835–16844)

Unbedingte triuwe und balsamische Minne sind Tristans und Isoldes bestiu lîpnar;
diu liebe, ir erbepfluoc, ihr ererbtes Gewerbe, ist allezeit bei ihnen.

Das Speisewunder betont die Liebesautarkie und wird in der Forschung wie folgt
bewertet. Krohn (2005) weist darauf hin, dass Gottfried das Speisewunder »seiner
Vorlage entnommen (auch die Saga hat eine entsprechende Passage) und durch be-
stimmte Motive der Paradies-Topik, die ihrerseits auf eine spätantike und mittellatei-
nische Tradition zurückgeht, erweitert« hat (S. 238; vgl. hierzu auch Gruenter 1993,
S. 126). Zettl (2007) sieht einen Rückgriff auf Eremitenlegenden: »Die Entmateriali-
sierung [der Nahrungsaufnahme] wird vollkommen in der Speisung durch die Engel-
begegnung. Das Speisewunder bei Tristan und Isolde erreicht diese höchste Stufe,
auf der die Nahrung rein immateriell ist« (S. 251). Die »wunderbare Speisung gründet
sich nicht auf eine existentielle Notwendigkeit, sondern ist Ausdruck und Bestäti-
gung der Auserwähltheit der Liebenden« (ebd. S. 251). Die Nahrung der Liebenden
besteht »nicht in einer materiellen Substanz, sondern in einem Spiritualen« (Kolb
1962, S. 240). Nach Schiewer (2008) muss das Speisewunder bei Gottfried »jeden Re-
zipienten zeitgenössischer Predigten an ein anderes sättigendes und höchst spirituel-
les Wunder erinnert haben, nämlich an die seligmachende Schau Gottes, die visio
beatifica« (S. 255). Nach Thomas (1988, S. 98) ist das Speisewunder bei Gottfried je-
doch nicht wörtlich zu nehmen, dies hätte klerikalen Protest provoziert. Vorgeschla-
gen wurde auch ein Eucharistiebezug, etwa als Analogie (de Boor 1940, S. 293) oder
als ›antithetische Analogie‹ zur Eucharistie (Weber 1953, S. 77–79); dies wurde je-
doch kritisch gesehen (vgl. Tax 1971, S. 122).

Das Autonomiethema wird im Gesellschaftswunder fortgeführt. Bei Gottfried sind
nur Isolde und Tristan in der Grotte. Denn Kurvenal wurde zurückgeschickt, als sich
die Liebenden in der Grotte niederlassen, damit er bei Hofe die Lüge erzähle, dass
beide mit jâmer und maneger nôt / hin wider z’Îrlande waeren, / ir unschulde offen-
baeren / wider liut und wider lant (V. 16778–16781). Außerdem solle er Markes Pläne
in Erfahrung bringen, um beide im Fall einer arclîchen tât (V. 16792) sofort zu war-
nen. Bei Berol muss Kurvenal erzähllogisch beim Waldleben mit dabei sein, weil er
nach der Flucht Tristans vor dem drohenden Scheiterhaufen ansonsten selbst gefähr-
det wäre; auch bei Eilhart ist Kurvenal dabei. In der Saga und bei Gottfried fehlt Kur-
venal: Das Liebeshöhlenidyll verträgt offenbar keine Zeugen. Denn das Alleinsein
bedrückt bereits in der Saga die Liebenden keineswegs, auch bei Gottfried empfin-
den sie es nicht als negativ, ganz im Gegenteil (V. 16847–16849). Für Ersatz der hö-
fischen Gesellschaft sorgen das ingesinde der umgebenden Natur sowie das gesinde
der Vögel, ihr virtueller Hofstaat. Dies zeigt, »daß dem Menschen ›Kultur‹ ein unver-
zichtbares Bedürfnis ist – die Grottennatur erfüllt die Funktion, den Liebenden ›hof‹,
›rât‹ und ›ingesinde‹ [...] zu ersetzen« (Seggewiss 2012, S. 136 f.):



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

131

Ir [Tristans und Isoldes] staetez ingesinde
daz was diu grüene linde,
der schate und diu sunne,
diu riviere unde der brunne,
bluomen, gras, loup unde bluot,
daz in den ougen sanfte tuot.
ir dienest was der vogele schal,
diu cleine reine nahtegal,
diu troschel unde daz merlîn

und ander waltvogelîn.
diu zîse und der galander
die dienden wider ein ander
inwette unde inwiderstrît.
diz gesinde diende z’aller zît
ir ôren unde ir sinne.
ir hôhzît was diu minne,
ir vröuden übergulde.

(Das Gesellschaftswunder: Der virtuelle Hofstaat der Vögel; Gottfried, V. 16881–16897)

Wäre noch jemand da gewesen, so hätte das die gerade Zahl von eins und eins ge-
stört:

nu wes bedorften s’ouch dar în
oder waz solt ieman zuo z’in dar?
si [Tristan und Isolde] haeten eine gerade schar:
dane was niuwan ein und ein.
haeten s’ieman zuo z’in zwein
an die geraden schar gelesen,
sô waere ir ungerade gewesen
und waeren mit dem ungeraden

sêre überlestet und überladen.
ir zweier geselleschaft
diu was in zwein sô herehaft,
daz der saelige Artûs
nie in dekeinem sînem hûs
sô grôze hôhgezît gewan,
dâ mêre ir lîbe lustes van
und wunne waere enstanden.

(Das Gesellschaftswunder: größeres Glück als bei König Artus; Gottfried, V. 16850–16865)

Die gerade schar dieses »isolierten Doppelindividuums« (Tomasek 1985, S. 155) Tris-
tan und Isolde übertrifft sogar die Glücksmöglichkeiten eines König Artus (bzw. sei-
ner Hoffeste), den »Inbegriff höfisch-ritterlicher Festlichkeit« (Glauch 2005, S. 44).
Die Zweisamkeit des Minnepaares wird über die höfisch-ritterliche arthurische Fest-
gesellschaft gestellt (vgl. ebd. S. 43). Zettl (2007) sieht einen Bezug zu den Eremiten-
viten. Denn dort wird ebenfalls »die Einsamkeit nie als Mangel bezeichnet, die Jahre
des Alleinseins werden als besondere Auszeichnung genannt« (S. 252); der Rückzug
übertreffe dabei das Glück des jeweiligen Wertezentrums, in der Spätantike die Ge-
nüsse Roms, im Mittelalter die Festlichkeiten des Artushofs. Müller (2002) spricht
von einem Paradoxon, dass diese Grotte einerseits in der Wildnis liegt und anderer-
seits »höchste Vollendung höfischer Kunst« (S. 386) darstellt und damit Raum gibt
für ein Leben, das mit dem Speise- und dem Gesellschaftswunder eindeutig die Mög-
lichkeiten höfischer Kultur überbietet.

Daswunschleben in der Grotte: Tristan und Isolde leben ein glückseligeswunsch-
lebenmit höfischem Zeitvertreib; beide »führen ein höfisches Leben ohne Hof« (Mül-
ler 2003, S. 228). Sie tun nur das, dâ sî daz herze zuo getruoc (V. 17241). Die vielfälti-
gen Vergnügungen sind »ausschließlich höfische Vergnügungen: Ausruhen, Spazie-
ren, banekîe, Gesang, Musizieren, Erzählen, Konversation, Jagd« (Müller 2003,
S. 228). Selbst die Natur wird in Kunst überführt: Der »kunstlose Klang der Natur
und das kunstvolle Musizieren der Liebenden sind ununterscheidbar, denn auch der
Gesang der wilden waltvogelîn klingt wie das Spielen von Instrumenten (organieren)
und wie gelehrtes Latein (V. 17360; 17363; 17365): wie Kunstmusik« (ebd.). »Hö-
fisch-zuchtvolles Verhalten vollendet sich dort, wo es keine Gesellschaft gibt. Der
Hofstaat aus Vögeln, Bäumen, Blumen, Quelle zeigt an, daß Tristan und Isolde den
Hof Markes nur mit seiner besseren Variante vertauscht haben« (ebd. S. 229). Wand-
hoff (2012) sieht die Kunst als überlebensnotwendig für die Liebenden, die den Hof
zum Feind haben: »The romance shows in several episodes that love can andmust be
covered by art, in order to survive in a hostile world« (S. 43).



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

132

Tristan und Isolde erzählen sich (unglückliche) Liebesgeschichten – das nimmt
einen Gedanken des Prologs wieder auf. Denn bereits da war die Rede davon, dass
kein edelez herz auf senediu maere verzichten will. So klagen Tristan und Isolde in
der Grotte über berühmte unglücklich Liebende wie die arme Dido, die sich aus
Liebe tötete. Doch wie Meyer (1996, S. 392) herausstellt, stehen die »Konzeption der
Minnegrotte und die Gottfriedsche Liebeskonzeption mit ihrer Liebe/Leid-Dialektik
[...] in einem unauflöslichen Widerspruch«; zwar wird »innerfiktional so die Rele-
vanz des Gottfriedschen Romans als senemaere selbst betont, der Surrogatcharakter
dieses Leidens bleibt aber offensichtlich«.

7.2.1.4 | Die Grottenallegorese als ›Gesamtmodell rechter Minne‹

Der signifikante Unterschied Gottfrieds zu den Vorläufern wird vor allem in der Grot-
tenallegorese deutlich. Architektur und Allegorese fehlen bei den Vorläufern voll-
ständig. In der Grottenallegorese sind für Tomasek (1985) »alle für das Minneideal
wesentlichen Themen zu einem konstruktiven Modell zusammengefaßt« (S. 159), es
wird ein »Gesamtmodell rechter Minne« präsentiert (S. 168). Die kunstreiche Grot-
tenarchitektur veranschaulicht eine allgemeine Minneethik, die vollkommeneMinne
ist in der Architektur der Grotte abgebildet. Die tropologische Dimension der Grot-
tenarchitektur enthüllt einen ›sensus moralis‹, eine ethisch fundierte Handlungsan-
weisung für Liebende (zum ›vierfachen Schriftsinn‹ allgemein vgl. Weddige 2014,
S. 105–110). In der Grottenallegorese

begegnet zum ersten Mal in deutscher Sprache die weltliche Allegorie. Die Darstellung der
Minnegrotte in der Waldleben-Episode wird durch die anschließende Allegorese mit ihrem
entsliezen dermeine als Allegorie enthüllt. [...] Die Allegorese in ihrer punktuellen Identifizie-
rung der Grottenarchitektur mit ethisch-sittlichen Qualitäten überhöht die fossiur’ a la gent
amant zu einem ›Lehrgebäude‹ der idealen Minne. Die exegetische Methode als solche ist dem
theologischen Vorbild entlehnt, aber sie wird jetzt angewandt auf einen nicht-geistlichen In-
halt. Die Minnegrotte als res significans ist ebenso profan wie die Minne als significatum (ebd.
S. 112).

In der literarischen Beschreibung sind seit der Antike Liebesgrotten und allegorische
Bauwerke gut bekannt (vgl. Ernst 1976, S. 18 f.). Seit Rankes Untersuchung (1925)
wird die Gottfriedsche Allegorese allerdings überwiegend auf die Ausdeutung eines
Kirchengebäudes rückgeführt. Mertens (1999) etwa sieht in der Ähnlichkeit der Aus-
legungsdimension von Klosterkirche und Minnegrotte nicht eine ›Gegenreligion‹,
keinen »Ersatz Gottes durch die Geschlechterliebe, sondern [...] das Aufzeigen einer
Idealität, der gegenüber selbst der höfisch vollkommenste Mensch versagen muß«
(S. 15 f.). Eine Art Gegenmodell präsentierte Kolb (1962), der im Blick auf romani-
sche Minneallegorien postulierte, dass »sich die Minnegrotte, verstanden alsmaison
d’amor, die konstruiert ist auf dem Grundriß der Unterweltshöhle (fosse), organi-
scher ein[füge] als das kirchenanaloge Architekturgebilde« (S. 239; ähnlich Gillam/
Kooznetzoff 1974, S. 93). Müller (2003) sieht die Streitfrage ›Sakralbau oder Liebes-
tempel‹ jedoch als durchaus lösbar: »Die Grotte ist beides: eine unterirdische Höhle
im Berg, von urzeitlicher Herkunft, und eine sinnreiche kathedralähnliche Architek-
tur – ein ›Lehrgebäude‹« (S. 229 f.).

Vor der Grottenallegorese, der geistlichen Auslegung der Grotte, gibt es eine un-
kommentierte Beschreibung des Grotteninneren. Im Sinne der geistlichen Allegorese
existiert also ein doppelter Durchgang: Zunächst geht es nur um die Baueigenschaf-



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

133

ten der Grotte, danach erfolgt in einem zweiten Anlauf die Ausdeutung. Die Unter-
scheidung von ›res‹ und ›significatio‹, von Objekt und Bedeutung, bleibt also stets
deutlich (vgl. Tomasek 1985, S. 158). Die Grotte wird in einem Verfahren geistlicher
Hermeneutik mit einermeine (V. 16925), einer Bedeutung also, versehen.

Die Beschreibung der Grotte setzt relativ unvermittelt mit der Beschreibung des
Grotteninneren ein:

la fossiure a la gent amant,
daz kiut: der minnenden hol.
der name gehal dem dinge ouch wol.
ouch saget uns diz maere,
diu fossiure waere
sinewel, wît, hôch und ûfreht,
snêwîz, alumbe eben unde sleht.
daz gewelbe daz was obene
geslozzen wol ze lobene.
oben ûf dem slôze ein crône,
diu was vil harte schône
mit gesmîde gezieret,

mit grimmen wol gewieret
und unden was der esterîch
glat unde lûter unde rîch,
von grüenem marmel alse gras.
ein bette in mitten inne was
gesniten schône und reine
ûz cristallînem steine
hôch unde wît, wol ûf erhaben,
alumbe ergraben mit buochstaben,
und seiten ouch die maere,
daz ez bemeinet waere
der gottinne Minne.

(Beschreibung des Grotteninneren; Gottfried, V. 16700–16723)

Die Grotte ist rund, weit, hoch, schneeweiß und überall eben und glatt; sie hat einen
edelsteinbesetzten, kronengeschmückten Schlussstein, und es gibt einen grünen
Marmorfußboden und ein Kristallbett. Zweihundert Verse weiter erfolgt in einem
zweiten Durchgang die Ausdeutung.

Die Grottenallegorese – das Gebäudeinnere: Im zweiten Durchgang werden die
Gebäudeteile einer tropologischen Ausdeutung unterzogen, die sich zunächst auf
das Gebäudeinnere bezieht. Die Rundheit der Grotte deutet auf die Einheit der Lie-
benden ohne Betrug und Täuschung. Sie entspricht der simplicitas cordis, eine Vor-
stellung, die auf Gregor den Großen zurückgeht (vgl. Ernst 1976, S. 20 f.) und be-
zeichnet die völlige gegenseitige Offenheit der Liebenden:

[...] diu sinewelle binnen
daz ist einvalte an minnen.
einvalte zimet der minne wol,

diu âne winkel wesen sol.
der winkel, der an minnen ist,
daz ist âkust unde list.

(Rundheit der Grotte; Gottfried, V. 16931–16936)

Danach wird die Weite und Höhe der Grotte beschrieben:

[...]
diu wîte deist der minnen craft,
wan ir craft ist unendehaft.
diu hoehe deist der hôhe muot,
der sich ûf in diu wolken tuot.
dem ist ouch nihtes ze vil,
die wîle er sich gehaben wil
hin ûf, dâ sich der tugende gôz
ze samene welbet an ein slôz.
so gevaelet ouch daz niemer,
die tugende dien sîn iemer
gesteinet unde gewieret,
mit lobe alsô gezieret,
daz wir, die nidere sîn gemuot,

der muot sich allez nider tuot
und an dem esterîche swebet,
der weder swebet noch enclebet,
wir kapfen allez wider berc
und schouwen oben an daz werc,
daz an ir tugende dâ stât,
daz von ir lobe her nider gât,
die ob uns in den wolken swebent
und uns ir schîn her nider gebent:
die kapfe wir ze wunder an.
hie wahsent uns die vedern van,
von den der muot in vlücke wirt,
vliegende lob nâch tugenden birt.

(Weite und Höhe der Grotte; Gottfried, V. 16937–16962)



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

134

Die Weite deutet auf die nicht endende Kraft der Minne, »wobei offen bleibt, ob die
Unbegrenztheit der Minne in räumlichem oder zeitlichem Sinne aufzufassen ist« (To-
masek 1985, S. 159). Die Höhe bezieht sich auf den hôhen muot (ein Schlüsselbegriff
des höfischen Wertekanons); dieser hat sein Endziel im Schlussstein, dem slôz (all-
gemein der höchste Punkt in einem Gewölbe), der in der Grotte mit einer crône
(16709) und Edelsteinen verziert ist. Krone und Schlussstein wurden als Hinweis auf
die christliche ›corona vitae‹ (vgl. beispielsweise 1. Kor 9,25) und die ›vita aeterna‹
gelesen (vgl. Tomasek 1985, S. 160). Der Schlussstein, auf den alle tugende gerichtet
sind, ist Symbol »höchster Vollendung und vollständiger Erfüllung der Minne« (ebd.).
Dem hôhen muot ist der nidere muot kontrastiert, der überwunden werden muss.
Dies ist hoffnungsvoll markiert im Bild des aufwärts gerichteten Blickes, der Wir-Ge-
meinschaft der Niedergedrückten wachsen schließlich Flügel (vgl. dazu Haug 2011,
der für das Bild der Flügel, die der nidere muot ausbreitet, Platons Phaidros als ältes-
tes Vorbild sieht: Der »das Schöne und Gute schauenden Seele wächst ein Gefieder,
und sie erhebt sich zum Ziel ihrer Schau«; S. 655). Der nach oben gerichtete Blick ist
in der bildenden Kunst des Mittelalters ein typisches Zeichen der Kardinaltugend
›spes‹, also Hoffnung (vgl. Tomasek 1985, S. 162 f.). DasWolkenbild ermöglicht eben-
falls einen geistlichen Bezug (vgl. Ernst 1976, S. 22): In der mittelalterlichen Exegese
versinnbildlichen Wolken zum Beispiel den Gedanken an die Himmelfahrt Christi.

Die Grottenwand ist wunderbar weiß und glatt. Dies bezeichnet der durnehte reht,
das Wesen der Lauterkeit; der arcwân muss überwunden werden, Täuschung und
Betrug sollen keinen Platz finden:

Diu want was wîz, eben unde sleht.
daz ist der durnehte reht:
der wîze und ir einbaere schîn

dern sol niht missemâlet sîn.
an ir sol ouch kein arcwân
weder bühel noch gruobe hân.

(Makellosigkeit der Grottenwand; Gottfried, V. 16963–16968)

Der grüne Marmorfußboden bezieht sich auf die staete in der Liebe:

der marmelîne esterîch
der ist der staete gelîch
an der grüene und an der veste.
diu meine ist ime diu beste

von varwe und von slehte.
diu staete sol ze rehte
ingrüene sîn reht alse gras,
glat unde lûter alse glas.

(Der grüne Marmorboden als Symbol der staete; Gottfried, V. 16969–16976)

Die Beschreibung des Marmorbodens ist im Rekurs auf den zweiten ›autobiographi-
schen‹ Exkurs (siehe oben) zu lesen, in dem der Erzähler berichtet, dass er bei sei-
nem Besuch der Grotte den harten grünen Marmor zertreten habe. Dies weist auf des
Erzählers staete, seinen beständigen Minnedienst, doch ist der Boden durch seine
grüne Farbe geschützt, die ihn immer wieder nachwachsen lässt: und aber den este-
rîch dâ bî, / swie herte marmelîn er sî, / den hân ich sô mit triten zebert: / haete in diu
grüene niht ernert, / an der sîn meistiu tugent lît (V. 17117–17121). Müller (2002)
macht hinsichtlich der Koppelung von Architektur- und Pflanzenmetaphorik auf die
auffallende Verschränkung von Natur und Kultur aufmerksam. Denn der grüne Mar-
morboden

›wächst nach‹, als handle es sich um eine Wiese. Die Überführung von Zeit in Raum, die Ver-
steinerung der vollkommenen Liebe zum kostbar-sinnreichen Tempel steht in Spannung zu
einem wuchernden Prozeß der Verausgabung und Erneuerung. Die Allegorie ist damit auf ei-
nem Grund errichtet, der sich der Petrifizierung der Passion zum statischen Idealbild entzieht
(S. 389).



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

135

Diese Steinwerdung der Passion steht in Spannung zur unzerstörbaren ›Vitalkraft‹,
die sich im ewigen grünen Nachwachsen erneuert; die Minnegrotte ist so »Inbegriff
künstlicher Vollendung« (ebd.). Das ›Grün‹ »ist also mehrdeutig, ist (materiell)
Farbe, Qualität des Marmors, (allegorice) Attribut einer ethischen Norm und verweist
(metaphorice) auf Erfahrung von Liebe« (Müller 2003, S. 221).

Auf Aufrichtigkeit und Transparenz in der Minne zielt ebenso das Kristallbett:

Daz bette inmitten inne
der cristallînen minne,
daz was vil rehte ir namen benant.
er haete ir reht vil rehte erkant,

der ir die cristallen sneit
z’ir legere und z’ir gelegenheit.
diu minne sol ouch cristallîn,
durchsihtic und durchlûter sîn.

(Das Kristallbett inmitten der Grotte; Gottfried, V. 16977–16984)

Indem die Liebenden »auf dem Bett von Kristall, in der kristallen, ruhen (V. 17505)
›verkörpern‹ die Liebenden ›kristalline‹ Liebe« (Müller 2003, S. 222). Das Kristallbett
wurde bereits in der älteren Forschung als Rekurs auf das Bett im ›Hohenlied‹ des Al-
ten Testaments gelesen, als ›lectulus Salomonis‹ (Schwietering 1943, S. 22; vgl. auch
Tomasek 2007, S. 156). Teilweise wird das Liebeslager sogar als Altar verstanden: Die
Minnegrotte »symbolizes the highest values of medieval love, and the lovers partici-
pate in the sacrament of their love on the bed, their sacrosanct altar« (Clason 2004,
S. 294). De Boor (1940, S. 642) sieht eine Analogie zwischen dem Altar als Mittel-
punkt der Kirche und dem Kristallbett als Zentrum der Grotte. Das Kristallbett ist der
gottinne Minne (V. 16723) geweiht: »Die Residenz der Göttin ist kein Haus, kein weit-
hin sichtbares Schloß [...], sondern ein unter der Erde, im Berginneren kunstvoll aus-
gehauener Prunkraum [...]. Das sanctissimum dieser zaubrischen Architektur ist das
kristallene Bett, das erotische Symbol der gotinne Minne« (Gruenter 1993, S. 70 f.). In
der Nennung dieser Minnegöttin sahWeber (1953, S. 80 f.) eine Antithese zum Chris-
tentum. Mit der Auslegung des Kristallbetts

hat die Allegorese einen erkennbaren Einschnitt erreicht, denn die bisher gedeuteten architek-
tonischen Details gehören ausnahmslos dem Gebäudeinneren an, während die nun folgenden
Bauelemente (Tür, Fenster) die Übergangszone zwischen außen und innen betreffen. Diese
Tatsache legt den Schluß nahe, daß die bisher behandelten Tugenden ausschließlich das In-
nere der idealen Minnebeziehung betreffen, während sich die nachfolgenden Ausführungen
(16858 ff.) auf das Verhältnis der Minne zur Außenwelt beziehen (Tomasek 1985, S. 164).

Die Grottenallegorese – der Übergangsbereich: Die Übergangszone der Grotte zur
Außenwelt bilden die Grottentür bzw. dessen Verschlussmechanismus sowie die
Grottenfenster. Die eherne Grottentüre hat zwei Funktionen, eine Schutz- und eine
Einlassfunktion (vgl. Tomasek 1985, S. 164). Der Verschlussmechanismus lässt sich
nicht von außen öffnen, er tut sich dem Befugten nur von innen auf. Es gibt also eine
Zugangsbeschränkung, nur die wahrhaft Liebenden finden Einlass; Gewalt, List,
Falschheit und Lüge können den Eintritt nicht erzwingen (V. 17009–17014): »Nicht
die verborgene Lage macht diese [die Grotte] unzugänglich, sondern falsches Min-
nen läßt den Zugang nicht finden ( – so läßt Gotfrid Marke die Grotte nicht betreten).
Der schwierig auffindbare Grottenpfad des Thomas ist bei Gotfrid der allegorische
Pfad zur rechten Minne« (Gruenter 1993, S. 96):



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

136

Innen an der êrînen tür
dâ giengen zwêne rigele vür.
ein valle was ouch innen
mit kündeclîchen sinnen
hin ûz geleitet durch die want,
aldâ s’ouch Tristan dâ vant.
die meisterte ein heftelîn,
daz gie von ûzen dar în
und leite si dar unde dan.
noch slôz noch slüzzel was dar an
und wil iu sagen umbe waz.
dane was niht slôzes umbe daz:

swaz man gerüstes vür die tür
(ich meine ûzerhalp dervür)
ze rûme oder ze slôze leit,
daz tiutet allez valscheit.
wan swer zer Minnen tür în gât,
den man von innen niht în lât,
daz enist der minnen niht gezalt,
wan daz ist valsch oder gewalt.
durch daz ist dâ der Minnen tor,
diu êrîne tür vor,
die nieman kan gewinnen,
ern gewinne sî mit minnen.

(Tür und Türverschluss der Grotte; Gottfried, V. 16985–17008)

Der komplexe Verschlussmechanismus, der das Minnen hûs vor gewaltsamem Ein-
dringen schützt, besteht aus zwei rigelen bzw. insigelen sowie valle (Schnapp-
schloss) und heftelîn (Klinke):

[...]
und innen ietweder rigel,
ietweder minnen insigel
daz was zem andern gewant
ietwederhalben an der want.
und was der einez cêderîn,
daz ander helfenbeinîn.
nu vernemet die tiute ir bêder:
daz eine insigel der cêder
daz meinet an der minne
die wîsheit und die sinne;
daz von dem helfenbeine
diu kiusche und die reine.
mit disen zwein insigelen,
mit diesen reinen rigelen

sô ist der Minnen hûs bewart,
valsch unde gewalte vor bespart.
Daz tougenlîche heftelîn,
daz von ûzen hin în
zer vallen was geleitet hin,
daz was ein spinele von zin.
diu valle was von golde,
als sî ze rehte solde:
valle unde haft, diz unde daz,
diu enmohten beidiu niemer baz
an ir eigenschaft sîn brâht.
daz zin daz ist diu guote andâht
ze tougenlîchem dinge.
daz golt daz ist diu linge.

(Der komplexe Türmechanismus; Gottfried, V. 17015–17042)

Die beiden Riegel sind nicht zufällig aus Elfenbein und aus Zedernholz:

Mit seiner Deutung der zedernen und elfenbeinernen Türsicherungen, die er als Riegel und
Siegel bezeichnet, greift der Autor erneut auf die geistliche Allegorese zurück, denn die Deu-
tung des Elfenbeines als kiusche und reine (17026) entspricht völlig der traditionellen Exegese,
ebenso wie die im Zedernbalken zum Ausdruck gebrachte Widerstandskraft gegenüber dem
Bösen (valsch unde gewalt 17030) (Tomasek 1985, S. 164 f.).

Zedernspäne waren im Alten Testament »in Heilungs- u. Reinigungsriten wichtig«;
sie stehen für Königtum, Gesundheit, Kraft und Vitalität (Riede 2009, Sp. 1391 f.).
valle und heftelîn als Bestandteile des Türverschlusses sind aus Gold bzw. Zinn, mit
beiden wird wiederum der richtige Zugang zur Grotte zum Thema gemacht. Denn
das Zinn steht für das aufmerksame Streben (guote andâht) nach dem Geheimnis der
Minne (ze tougenlîchem dinge), das Gold für die Erfüllung; Voraussetzung für das
Gelingen ist die rechte güete (V. 17052). Die Beschreibung des Türschlusses (valle
und heftelîn) bedient sich möglicherweise sexueller Metaphorik (das sieht vor allem
Betz 1969 so, der darin verschlüsselt vagina undmembrum virile erkennen will und
spinele als ›Penis‹ versteht; Kritik hierzu formulierten Jaeger 1978; Nellmann 1999,
S. 305–310; zur Deutung der Tür als Symbol für das Weibliche vgl. Gillam/Kooznetz-
off 1974, S. 97 f.).



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

137

Drei Grottenfenster stellen ebenfalls die Verbindung zur Außenwelt her. Die Fens-
ter bezeichnen die güete, die diemüete und die zuht. Bereits bei Alanus ab Insulis,
einem französischen Scholastiker des 12. Jahrhunderts, »haben die Fenster allegori-
sche Bedeutung: fenestra dicuntur virtutes« (Krohn 2005, S. 244):

Obene in die fossiure
dâ wâren niwan driu vensterlîn
schône unde tougenlîchen în
gehouwen durch den ganzen stein,
dâ diu sunne hin în schein.
der einez ist diu güete,
daz ander diemüete,

daz dritte zuht. ze disen drîn
dâ lachet în der süeze schîn,
diu saelige gleste,
êre, aller liehte beste
und erliuhtet die fossiure
werltlîcher âventiure.

(Grottenfenster-Allegorie; Gottfried, V. 17058–17070)

Diese Fenster lassen die Tageshelligkeit in den Grottenbereich. Baier (2005) weist da-
rauf hin, dass bei Gottfried in der Inszenierung intimer Räume »eine Zunahme der
Sichtbarkeit« zu beobachten ist, die »über die zunehmende Einwirkung von Licht ex-
poniert wird« (S. 199). Die Fenster bilden die Berührungszone zur Außenwelt, denn
die drei ›Fenstertugenden‹ sind überglänzt von der Sonne, die als êre definiert ist.
Diese ›Sonnen-êre‹ ist der Bezugspunkt außerhalb des Grottengebäudes, sie erliuhtet
die fossiure. Für Müller (2007) reicht mit der êre »ein höfisches Lebensideal in die
Grotte hinein« (S. 663). Ähnlich formuliert Baier (2005): Die »höfische Ehre, die sich
aus seinen [Markes] Ansprüchen herleitet und die eben den Liebenden nicht zuteil
werden kann, [reicht] in die Grotte hinein, wenn die Sonne durch die Fenster scheint«
(S. 199). Die spezifische Funktion der Grottenfenster ist »darin zu sehen, daß sie den
Liebenden die ere bei gleichzeitiger Wahrung des Liebesgeheimnisses eröffnen« (To-
masek 1985, S. 173).

Die Grottenepisode hat insgesamt eine erzählerische Sonderstellung:

Der stupende Formenprunk der Episode, das wohldurchdachte Neben- und Ineinander von
Beschreibung und Erklärung, Einschub und Wiederanknüpfung, ›persönlichem‹ Kommentar
und Handlungsfortführung, der kompositorische Aufwand und die rhetorische Virtuosität –
das alles ist Gottfrieds Eigentum, und es unterstreicht das Gewicht, das der Autor diesem Ab-
schnitt zu geben wünschte (Krohn 2005, S. 231).

7.2.2 | Die Entdeckung der Liebenden und die Schwertlist –
Markes geluste unde gelange

Der Wunderhirsch: Die Grottenhandlung schließt mit dem freiwilligen Verlassen
der Grotte; zuvor jedoch bedarf es eines Kontakts mit der Außenwelt. Dies wird er-
zähllogisch so umgesetzt, dass Markes Jägermeister die Liebenden entdeckt. Die
Jagdgesellschaft verfolgt einen wunderbaren Hirsch, der sich nur dorthin flüchten
kann, wo er herkam: zur Grotte. Doch wird dann die Fährte verloren. Das Aussehen
des Tieres ist ins Wunderbare gesteigert: Der Hirsch was reht alse ein ors gemane, /
stark unde michel unde blanc (V. 17294 f.), er ist also weiß und hat eine Pferde-
mähne. Die positive Konnotation des weißen Hirsches allgemein steht außer Zweifel
(Tax 1971, S. 132). Er ist eigentlich Führer in die keltische Anderwelt (vgl. Hammer
2007, S. 162), bei Gottfried führt er die Jäger in die mythische Grottenwelt. Dass der
mächtige Hirsch nur ein gehürne kleine unde unlanc (V. 17296) hat, las Rathofer
(1966, S.390) als Hinweis auf ein »Mischwesen aus Hirsch und Einhorn [...], das auf
allegorische Auslegung hin angelegt ist, um das wunderbare Einssein von Tristan



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

138

und Isolde zu bedeuten«. Auch Schulz (2003) weist auf die ›hybride Mischgestaltig-
keit‹ hin, die genauso wie das Minnepaar auf »Einheit in der Zweiheit angelegt«
(S. 542) sei. Der wunderbare Hirsch gehört also in einen Jenseitsbereich, der die Zu-
sammenführung von sozusagen normaler Außenwelt und Grottenwelt bewerkstel-
ligt (vgl. Ernst 1976, S. 52–60; Wessel 1984, S. 378–398).

Als der Jägermeister am nächsten Morgen den Hirsch aufstöbern will, liest er die
Spur, die soeben Tristan und Isolde im kühlen Tau hinterlassen haben, als die Fährte
des Hirsches und gelangt so zur Grotte. Es »ist bezeichnend, daß der Jäger [...] die
Fußspuren von Tristan und Isolde nurmehr als eine einzige Spur ansieht – als die
überdies des ›wunderbaren Hirschen‹, der symbolische Verweisfunktion für die Lie-
benden hat« (Krohn 2005, S. 250). Der Jäger sieht durch ein verborgenes Grotten-
fenster zwei Liebende voneinander abgewandt liegen, dazwischen ein Schwert.
Denn Tristan und Isolde schlafen, durch Hörnerklang und Hundegebell gewarnt, ge-
trennt voneinander reht alse man unde man (V. 17408) – und haben zudem als
Keuschheitszeichen Tristans Schwert zwischen sich gelegt. Das trennende Schwert
im Bett »ist ein altes Rechtssymbol, wenn ein Mann die Frau, mit der er das Lager
teilt, nicht berühren will. In sämtlichen Bearbeitungen des Tristanstoffes erscheint
dieses Schwert-Motiv wieder« (Krohn 2005, S. 249; Krohn weist auch darauf hin,
dass in der Saga und im Sir Tristrem der Hinweis auf listiges Handeln der Protago-
nisten fehlt, das Motiv, das der ältesten Stofftradition zugehört, »ist also blind gewor-
den«; ebd.).

Zwar werden also die Liebenden entdeckt, doch der Hirsch entgeht Marke und
den Jägern. Tax (1971) sprach davon, dass Marke »als höfischer Mensch die wun-
derbare, alles spezifisch Höfische betont hinter sich lassende Liebe, wie sie Tristan
und Isolde in der Minnegrotte bis jetzt erleben dürfen, einfach nicht erfassen kann
und sie auch künftig nicht erfassen wird« (S. 130). Der Jäger berichtet Marke von
seiner Entdeckung, und als dieser in das Höhlenfenster der Grotte blickt, sieht er
ebenso die einander abgewandten Liebenden und das Schwert dazwischen. Er be-
ginnt erneut an der Schuld von Tristan und Isolde zu zweifeln und hegt wiederum
Hoffnung:

[Marke:] »wie ligent diese gelieben sô?«
wider sich sô sprach er aber dô:
»ist noch an disen dingen iht?
weder ist hie schulde oder niht?«

hie mite was aber der zwîvel dâ.
»schulde?« sprach er »triuwen ja.«
»schulde?« sprach er »triuwen nein.«

(Die Schwertlist – Zweifel und Hoffnung Markes; Gottfried, V. 17525–17531)

Für Mertens (1999) ist durch die Schwertlist das wunderbare Kristallbett bzw. die
Minnegrotte ›entweiht‹, weil die Liebenden damit »in die Betrugsmechanismen des
Hofes [zurückfallen], denn sie entfremden, ja entweihen das kristallene Bett der
Liebe zu einem Täuschungsmanöver, indem sie sich für einen potentiellen Entdecker
als Fremde, von einander abgekehrt, arrangieren« (S. 15). Nach Clason (2004) weist
das Schwert auf den Grundkonflikt: »the sword separating the lovers on the bed of
love reveals the thematic conflict ripping apart the kingdom and, eventually, the me-
dieval world: feudal duty in conflict with courtly love, social obligation with indivi-
dual self-determination« (S. 295).

Markes geluste unde gelange: Als Marke die Liebenden entdeckt, verstopft er ein
lichtspendendes Fenster mit Gras, Blumen und Blättern aus Furcht, der Sonnenstrahl
könnte Isoldes Schönheit abträglich sein. Dabei wird mehrfach die Sinnenlust Mar-
kes betont:



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

139

Minne envlammete den man [Marke]
mit der schoene ir lîbes.
diu schoene des wîbes
diu spuon im sîne sinne
z’ir lîbe und z’ir minne.
[...]
nu er der sunnen war genam,

diu von obene durch den stein
ûf ir antlütze schein,
er vorhte, ez waere ir an ir lîch
schade unde schedelîch.
er nam gras, bluomen unde loup,
daz venster er dermite verschoup

(Marke: Ausschluss der ›Sonnen-êre‹; Gottfried, V. 17594–17598; 17608–17614)

Nach Tomasek (1985) zeigt das Verdunkeln, dass Marke »der gesellschaftlichen An-
erkennung der Liebenden imWege steht« (S. 178). Denn die durch die Fenster schei-
nende Sonne ist in der Grottenallegorese als êre definiert, diese ›Sonnen-êre‹ ist der
Bezugspunkt außerhalb des Grottengebäudes. Müller (2007) sieht im Verschließen
des Fensters durch Marke den »Versuch gescheitert, heinlîche und êre zusammenzu-
schließen. Nur solange die Grotte nicht entdeckt wurde, war sie strahlend erleuchtet.
Auf dieses Licht können Tristan und Isolde nicht verzichten. Einmal verdunkelt,
kann das Leben in der Grotte nicht fortgesetzt werden« (S. 304). Bei Berol, Eilhart
und in der Saga deckt Marke das Gesicht Isoldes mit einem Handschuh zu; ein Ver-
stopfen eines Fensters entfällt dort ohnehin, denn eine ausgefeiltere Architektur gibt
es nur bei Gottfried. Mit dem Handschuh Markes wird der »Anspruch auf Isolde
›durch Handauflegen‹ versinnbildlicht« (Krohn 2005, S. 251; zum Handschuh als
Amts- und Herrschaftszeichen vgl. Hüpper 2012, Sp. 749).

Das Zudecken des Fensters und die Betonung der Sinnenverhaftetheit Markes fal-
len bei Gottfried in eins: »Hier kritisiert Gottfried Markes Verhältnis zu Isolde, das
nicht von den Geboten der Minne-êre, sondern von undifferenzierter Sinnlichkeit be-
stimmt sei« (Krohn 2005, S. 251). Isoldes Schönheit entflammt Marke, diu spuon im
sîne sinne (V. 17597), sein Verhältnis zu Isolde ist durch lîbes gelust bestimmt. Dieses
Thema wird fortgeführt, als das Paar schließlich an den Hof Markes zurückkehrt.
Wiederum können Tristan und Isolde ihre Liebe nicht verbergen; Marke weiß jetzt
›todsicher‹ (V. 17747), dass seine Ehefrau Tristan liebt, und enwolte es doch niht wiz-
zen (V. 17752). Er führt so ein êrlôse[s] leben (V. 17754), getrieben von geluste unde
gelange (V. 17800); Marke ist »dem Begehren nach Isolde hilflos verfallen« (Müller
2007, S. 433).

In einem längeren ›blintheit-Exkurs‹ (V. 17723–17816) wird gerügt, dass Marke
Isolde ze vröuden haete (V. 17724), niht z’êren, wan ze lîbe (V. 17727), dass er also an
Isolde ein nur körperliches und deshalb ehrloses Vergnügen finde. Marke will nicht
anerkennen, was er sieht, er ist ›blind‹: diu herzelôse blintheit (V. 17739), diu blendet
ougen unde sin (V. 17743). Zu lîbes gelust gibt es bereits während der Überfahrt nach
Cornwall einen eindeutigen Erzählerkommentar: Wenn sich jemand nur um seine
Sinnenlust kümmere, so bringe ihn das um sein Ansehen (swer sich an niht wil kêren
/ wan an des lîbes gelust, / daz ist der êren verlust; V. 12510–12512). Hurst (1986)
sieht in Markes blintheit im Rekurs auf neuplatonisches Gedankengut sogar »das Kö-
nigsamt in Frage gestellt« (S. 330).

Markes Liebesauffassung ist also in der Logik dieser Passage defizitär. Das zeigt
sich schon darin, dass Marke nicht einmal versucht, die Grottentür zu öffnen; auch
ist ihm zuvor von seinem Jäger berichtet worden, dass dieser niht vürbaz komen
[mohte]. / nu ime der wec dâ was benomen (V. 17429 f.). Schulz (2003, S. 540) weist
darauf hin, dass beim Auffinden des Paares durch den Jäger mythisch-feeische Kon-
figurationen greifen. Denn als der Jäger die überirdisch schöne Isolde erblickt und
das Schwert, denkt er daz ez waere / etswaz von wilden dingen (V. 17450 f.), dass er



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

140

es also mit unheimlichen Dingen zu tun habe. Als er Marke von dem Paar berichtet,
spricht er von einer gotinne (V. 17470), von einer Frau schoener danne ein feine (V.
17477). feine (=Fee) deutet auf den anderweltlich-keltischen Raum; dieser spielt
zum Beispiel auch beim Zauberhündchen Petitcreiu, das Tristan später Isolde schen-
ken wird (siehe Kap. 10.1), eine Rolle, denn dieses Hündchen stammt ebenso aus der
feinen lant (V. 15808), genauer: ûz Avalûn (ebd.). In der Sagawird in der Liebeshöh-
len-Episode behauptet, dass Isolde vom Elfengeschlecht (altnorw. álfakyns, Saga,
Kap. 65) abstammt.

Mit Blick auf das mythische Deutungsschema des Jägers bei Gottfried und über-
legend, dass Marke ohne die Pirschkünste des Jägers die Grotte »niemals erreicht«
hätte, sieht Schulz (2003) den Zweck dieses ›stellvertretenden Erzählens‹ darin,
»Markes Ansprüche auf Isolde implizit zu desavouieren. Die mythisch begründete
Liebe ist nicht für ihn bestimmt« (S. 541).

7.2.3 |Warum kehrt das Liebespaar an den Hof zurück?

Als Marke heimkehrt, ruft er sînen rât und sîne mâge (V. 17661) zusammen, wobei er
versichert, dass er untaete (V. 17666) von dem Liebenden niemals mehr glauben
wolle. Man erkennt, dass der König Isolde wieder bei sich haben will und rät dazu,
die Verbannten wieder an den Hof zu holen. Kurvenal wird als Bote geschickt, der
König lässt den beiden sîne hulde und sîne minne (V. 17688) übermitteln. Daraufhin
kehren Tristan und Isolde zurück. Die Forschung stellt sich die Frage, warum Tristan
und Isolde freiwillig ihr wunschleben in der Grotte verlassen. Mehrheitlich wird so
argumentiert, dass Tristan und Isolde die êre entbehren, die der »Inbegriff aller Werte
der höfischen Gesellschaft und der sie tragenden edlen Lebensform« (Müller 2002,
S. 392) ist. Insofern bedeutet die »A-sozialität in der Wildnis« (ebd.) für die Lieben-
den den Entzug dieser höchsten Prämie der höfischen Gesellschaft. Die fehlende êre
ist das unübersehbare Defizit deswunschlebens (vgl. ebd.). Die Liebenden hätten, so
der Kommentar, um ein noch besseres Leben nicht auch nur eine Bohne gegeben,
außer allein für ihre êre:

[...]
swaz ieman kunde ertrahten,
ze wunschlebene g’ahten
in allen landen anderswâ,

daz haeten s’allez bî in dâ.
sine haeten umbe ein bezzer leben
niht eine bône gegeben
wan eine umbe ir êre.

(Die êre als Movens für die Rückkehr?; Gottfried, V. 16871–16877)

»Diese Rückkehr in die höfische Gesellschaft, obwohl das Leben in der Minnegrotte
für Tristan und Isolde ein Maximum an vröude bietet, zeigt, dass sie als gesellschafts-
lose Wesen nicht existieren können« (Goller 2005, S. 217). Als beide an den Hof zu-
rückkehren, sind sie in ir herzen vrô (V. 17695), wobei sie die Freude mehr um Gottes
und ihrer êre willen als wegen irgendetwas anderem empfinden (die vröude haeten
s’aber dô / vil harter unde mêre / durch got und durch ir êre / dan durch iht anders,
daz ie wart; V. 17696–17699). Hof und Intimität der Liebenden scheinen jedoch un-
vereinbar, denn nach der Rückkehr heißt es, dass Tristan und Isolde niemals mehr
einander so heimlich-vertraut (heinlîch, V. 17704) waren wie zuvor. Erst im soge-
nannten huote-Exkurs (siehe Kap. 8.3) wird der Konflikt von minne und êre in einer
Utopie eingeebnet.

Die fehlende êre in der gesellschaftsfernen Grotte gründet gerade nicht in einem



DieMinnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit
7.2

141

defizitären höfischen Leben, denn am Liebesort wird dieses nicht negiert, sondern
sogar überboten und vollendet (vgl. Müller 2002, S. 392 f.). So haben Tristan und
Isolde die köstlichsten Speisen und die wunderbarste musikalische Unterhaltung.
Nicht Mangel ist also das Problem, sondern gerade der Überschuss an leidfreier Exis-
tenz, der den edelen herzen nicht wohl ansteht. Das Defizit der Minnegrotte »besteht
in der schattenlosen Freude, die das leit, notwendiges Ingredienz der minne der ede-
len herzen, ausblendet« (ebd. S. 396). »Perfektion bedarf [...] des Widerlagers, und
so muß das traurige Schicksal der Liebe mindestens mittels Literatur hereingeholt
werden: in den senemaeren, die sich die Liebenden erzählen. Sie enthalten genau die
unglücklich ausgehenden Geschichten, die aus der Höhle ausgeschlossen sind«
(ebd. S. 393). Das freilich genügt nicht auf Dauer: »Tristan und Isolde leben am Ort
der reinen fröude nicht ihre sene-Liebe« (Röll 2000, S. 207) – und das entspricht nicht
dem Konzept der edelen herzen. Nach Meyer (1996) zerfällt die »Liebe der archetypi-
schen Liebenden [...] in nichts, wenn der Widerstand der Gesellschaft fehlt« (S. 392).
Das wunschleben in der Gotte scheitert nach Müller (2002, S. 397) letztlich an seiner
aporetischen Struktur, deshalb müssen die Liebenden in die widerständige höfische
Gesellschaft zurückkehren. Die Gesellschaftsferne der Wundergrotte kann für die
Liebenden offenbar nicht auf Dauer positiv gestellt sein.

Es ist evident, dass die êre-Dimension bei Gottfried perspektivisch gebunden ist
und oszilliert (siehe auch Kap. 6.3). Im Minneraum sind die Ehebrecher positiv be-
wertet, sie besitzen durchaus êre: Denn in Baumgarten I geht es für die Liebenden
gerade darum, die êre zu bewahren und selbst in die Liebesgrotte scheint die Son-
nen-êre hinein – obwohl diese ihren Inwohnern dann wiederum fehlt –, doch der be-
trogene Ehemann führt ein êrlôse[s] leben (V. 17754). Der Tristan Gottfrieds entbehrt
also eines strikten Dualismus von Gut und Böse, wie ihn andere Textgattungen ken-
nen:

Während Legendenheilige jeweils nur eine ethische Eigenschaft besitzen und personifizieren,
nämlich die absolute Sünde (in ihrem Vorleben) oder die Vollkommenheit, sind Tristan, Isolde
und Marke ehrlos und ehrenhaft zugleich. Sie leben in einem paradoxen Zustand, in dem sie
je nach ständig wechselnder Perspektive anders bewertet werden können: Ehrlos nach dem
Maßstab höfischer Ehre, aber ehrenvoll aus dem Blickwinkel der Minne sind Tristan und
Isolde, bei Marke ist das Verhältnis umgekehrt. [...] Der Gut-Böse-Ethik der Legenden steht
eine schwer fassbare, verunsichernde Vieldeutigkeit gegenüber, statt eines Sieges des Guten
erscheint ein ständiges Oszillieren. Weder die Wertmaßstäbe an sich noch das Verhältnis des
Individuums zur Gesellschaft oder das Verhältnis von Gott zu menschlichen Wertmaßstäben
sind eindeutig geklärt (Zettl 2007, S. 254 f.).

Fazit: Gottfrieds Minnegrotten-Konzeption steht im maximalen Kontrast zur Wald-
leben-Episode der Vorläufer Berol und Eilhart und überbietet bei weitem den Ent-
wurf von Thomas, wie ihn die Saga überliefert. Während bei Berol und Eilhart die
Protagonisten ein erbärmliches und leidvolles Leben imWald fristen, führen die Lie-
benden bei Gottfried in der Minnegrotte ein paradiesähnliches wunschleben. Die zu-
gehörige Minnegrottenallegorese vermittelt über das Verfahren der geistlichen Her-
meneutik eine allgemeine Minneethik, die ein ›Gesamtmodell rechter Minne‹ liefert.
Bei Berol und Eilhart verlassen die Protagonisten den Wald, als der durch den Min-
netrank gewirkte Zwang nachlässt. Die Liebenden bei Gottfried kehren an den Mar-
kehof zurück, weil sie die höfische êre entbehren. Zudem ist die leidfreie Existenz in
der Grotte nicht mit Gottfrieds Programm der edelen herzen kompatibel.



ParadiesischeMinnegrotte vs. entbehrungsreichesWaldleben: Gottfried und dieVorläufer
7

142

Berol/Eilhart:

Wald: locus terriblis
Flucht des Liebespaares nach
seiner Entdeckung
EntbehrungsreichesWald-
undWanderleben
Keine Minnegrotte, keine
Grottenallegorese
Verlassen desWaldes bei
Nachlassen der
Minnetrankwirkung

Gottfried:

Minnegrotte: locus amoenus
Verbannung des Liebespaares
durch Marke
wunschlebenmit Speise- und
Gesellschaftswunder
Grottenallegorese als
›Gesamtmodell rechter
Minne‹
Verlassen der Grotte wegen
der fehlenden êre

•
•

•

•
•

•

•

•

•

•

Abb. 17 DieMinnegrotte: Gottfried immaximalen Kontrast zu Berol und Eilhart



8

143

8 DieMinneexkurse

Es gibt bei Gottfried neben mehreren Minne-Reflexionen, die im Text verstreut sind,
drei große Minneexkurse (zur folgenden Einteilung vgl. Haug 2002, S. 281):

Diese drei Exkurse begleiten Anfang, Höhepunkt und Ende des Liebeslebens von
Tristan und Isolde. Die rede von guoten minnen schließt an die erste Liebesnacht an;
der zweite Exkurs betrifft den idealen Höhepunkt des Liebeslebens in der Minne-
grotte, und der dritte befindet sich unmittelbar vor der Entdeckung der Liebenden
durch Marke. »Ohne die Exkurse würde Gottfrieds Auffassung über das rechte Mit-
einander von ›Liebe‹ und ›Gesellschaft‹ für uns im Dunkeln bleiben« (Schnell 1992,
S. 55). Die drei Minneexkurse bilden, als Gesamtprogramm verstanden, eine Einheit
(vgl. Urbanek 1979, S. 344). Doch ist ebenso auf die jeweilige Kontextualisierung der
einzelnen Exkurse zu achten.

8.1 | DieMinnebußpredigt (rede von guotenminnen)

Dieser erste Minneexkurs nimmt möglicherweise die Mitte des geplanten Textganzen
ein, er hat die gleiche Versanzahl wie der Prolog (vgl. Huber 2013, S. 86). Dessen
»zeitkritische Tendenz wird fortgeführt, nun aber pointiert auf die minne und ihren
gesellschaftlichen Status bezogen« (Seggewiss 2012, S. 178). Thomas kennt diesen
Exkurs vermutlich nicht, dies legt das Fragment von Carlisle nahe (vgl. Tomasek
2007, S. 152). Bei Berol und Eilhart sind Minneexkurse in dieser Komplexität ohne-
hin nicht vorstellbar. Die Hauptthemen der rede von guoten minnen (V. 12185) sind
eine Zeitklage über den Niedergang der Minne in der Gegenwart und die Mahnung
zur Herzenstreue und Beständigkeit in der Liebe.

Gottfrieds Minnebußpredigt befindet sich an einem bedeutsamen Erzählort: Ge-
rade haben sich die Protagonisten gegenseitig ihre Liebe gestanden (Stichwort la-
meir) undMinne diu arzatinne (V. 12164) hat die beiden Liebeskranken einander zu-
geführt (einunge, V. 12174). Es muss auffallen, dass die Minnebußpredigt zwischen
diesem illegitimen Beischlaf der Protagonisten und der legitimen Hochzeit von Isolde
und Marke eingebettet ist. Dies verweist implizit auf Gottfrieds exzeptionelles Min-
nekonzept, das die der Passionsliebe verfallenen Protagonisten Isolde und Tristan
positiv und kontrastiv dazu den Markehof als defizitär bewertet; um eine den Ehe-
bruch geißelnde ›moralisatio‹ geht es bei Gottfried gerade nicht.

Dazu passt dann auch, dass die rede von guoten minnen zunächst die Überwin-
dung der huote feiert: Tristan und Isolde sind froh, dass sie die leiden huote, / die wâ-
ren suht der minne, / der Minnen vîendinne aus demWeg räumen konnten (V. 12196–
12198) – und dass am Ende des Exkurses die sich fortsetzenden Liebesfreuden Tris-

Abb. 18 Die
Minneexkurse
bei Gottfried

Minnebußpredigt: rede von guotenminnen V. 12183–12357

Minnelehrpredigt:Minnegrottenallegorese V. 16923–17138

Minnelobpredigt: huote-Exkurs V. 17858–18114

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_8, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



DieMinneexkurse
8

144

tans und Isolde während der Schiffsreise nach Cornwall erzählt werden. Beide han-
delten darin mit wîsheit unde sin (V. 12379), so der Kommentar, denn wenn Liebende
Wert auf Scham legten und sich damit der Liebe entfremdeten, dann würden sie sich
selbst berauben (V. 12380–12384). Dass Gottfried insgesamt die Sinnenfreude bejaht,
ist also offensichtlich. Die Sexualität wird bei Gottfried weder ausgeklammert noch
dämonisiert (vgl. Seggewiss 2012, S. 142). Doch sind Tristan und Isolde dabei an
guote state (V. 12135), an die passende Gelegenheit, gebunden, andernfalls ist ihre êre
gefährdet (das zeigt Baumgarten II, siehe Kap. 8.3.2). Diese Befürwortung der sexuel-
len Lust – allerdings nur dann, wenn die ›wahre Liebe‹ im Sinne der edelen herzen im
Spiel ist, denn Markes geluste und gelangewerden verurteilt (siehe Kap. 7.2.2) – steht
im klaren Gegensatz zum Sexualpessimismus der Zeit: »Vom Standpunkt der frühmit-
telalterlichen, für die Adelswelt bestimmten christlichen Ethik ist die sexuelle Passion
nur als Todsünde denkbar; was in ihr brennt, ist das Höllenfeuer« (Müller 2003,
S. 233, mit Verweis auf Wenzel 1974, S. 32–54). Symptomatisch hierfür ist etwa Hie-
ronymus’ verbreitetes Diktum, dass der Ehemann, wenn er seine Frau ungestüm
liebt, ein Ehebrecher ist, denn der Beischlaf hatte ausschließlich der Zeugung von
Nachkommen zu dienen (vgl. Ziegler 1956, S. 210, 218 f.).

Die Ackerbaumetaphorik: Die Anklage der Minnebußpredigt installiert eine
Wir-Gemeinschaft, um das gemeinsame Fehlverhalten, das gleichermaßen Erzähler
und Rezipienten zugeschrieben wird, anzuprangern. Der Rekurs auf das ›wir‹ der
elenden Zeitgenossen schließt alle mit ein (vgl. Peiffer 1971, S. 195). Die Menschen
(›wir‹) würden Bilsensamen säen und dann aber erwarten, dass Lilien und Rosen
wachsen (zum giftigen Bilsenkraut vgl. Krohn 2005, S. 181). Aber: Man könne nur
das ernten, was man gesät hat. Im übertragenen Sinn bedeutet dies, dass man eine
»Liebe mit Falschheit und Hinterlist [pflegt] und dabei auf Lust [hofft], aber das führt
nur zum Bösen und Fruchtlosen, zu unart (V. 12243), und dann gebe man der Liebe
die Schuld« (Haug 2002, S. 288):

wir nemen der dinge unrehte war.
wir saejen bilsensâmen dar
und wellen danne, daz uns der
liljen unde rôsen ber.
entriuwen des mac niht gewesen.
wir müezen daz her wider lesen,
daz dâ vor gewerket wirt,
und nemen, daz uns der sâme birt.
wir müezen snîden unde maen
daz selbe, daz wir dar gesaen.
wir bûwen die minne
mit gegelletem sinne,

mit valsche und mit âkust
und suochen danne an ir die lust
des lîbes unde des herzen.
sone birt si niuwan smerzen,
unguot und unvruht unde unart,
als ez an ir gebûwen wart.
als ez uns danne riuwe birt
und innerthalp des herzen swirt
und toetet uns dar inne,
sô zîhen wir’s die minne
und schuldegen sî dar an,
diu schulde nie dar an gewan.

(Ackerbaumetaphorik: Man erntet in der Liebe, was man sät; Gottfried, V. 12227–12250)

Rosen und Lilien sind »topische Versatzstücke der Liebesmetaphorik« (Seggewiss
2012, S. 180). Die sprichwörtliche Sentenz, dass man Giftiges sät und Gutes erwartet,
ist im Alten wie im Neuen Testament belegt; hier wird mehrfach betont, dass aus bö-
sen Taten nichts Gutes entstehen könne (Gal 6,8; Prov 22,8; Iob 4,8; 2.Cor 9,6). Mit
dem eschatologischen Bild der fruchtbringenden guten Saat und des schlechten Sa-
mens klingt nach Tomasek (1985) »erneut der ›heilsgeschichtliche‹ Rahmen an, der
der Tristanminne seit dem Prolog zukommt; denn für das christliche Denken steht
das Bild der fruchtbringenden guten Saat im eschatologischem Zusammenhang,
ebenso wie das Verhältnis von gutem und schlechtem Samen (Unkraut) den heils-
geschichtlichen Antagonismus zwischen den Kindern Gottes und denen des Teufels



145

bezeichnet« (S. 141). Die »minne selbst ist von Natur aus gut, und was auch immer
Negatives an ihr erfahren wird, ist das Resultat einer falschen Einstellung ihr gegen-
über« (Seggewiss 2012, S. 180).

Der staete vriundes muot: Im Gegenzug zur Zeitklage wird eine Forderung erho-
ben: Man müsse mit den Rosen auch die Dornen annehmen, das Glück mit dem
Leid, die Freude mit der Sorge. Das entspricht der Prologforderung der edelen herzen.
Im Zentrum steht der staete vriundes muot (V. 12269): Es geht um die Dauerhaftig-
keit einer Verbindung, die wunne und sorgen gleichermaßen akzeptiert.

[...]
des guoten vinde wir dâ niht,
des unser iegelîcher gert
und des wir alle sîn entwert:
daz ist der staete vriundes muot,
der staeteclîche sanfte tuot,

der die rôsen bî dem dorne treit,
die senfte bî der arbeit;
an dem ie lît verborgen
diu wunne bî den sorgen;
der an dem ende ie vröude birt,
als ofte als er beswaeret wirt.

(Der staete vriundes muot nimmt Rosen und Dornen an; Gottfried, V. 12266–12276)

Die Utopie vom lebenden paradîs im huote-Exkurs (siehe Kap. 8.3.1) entwirft dann
allerdings im mariologischen Bild von den dornenlosen Rosen eine leidfreie Existenz.

Das vingerlîn als boese conterfeit: Im Fortgang der Zeitklage wird das Bild der he-
runtergekommenen, vagabundierendenMinne eingeführt (vgl. Urbanek 1979, S. 359).
Die Minne ziehe von Haus zu Haus und biete sich an, sie sei käuflich zu haben:

Ez ist vil wâr, daz man dâ saget:
›Minne ist getriben unde gejaget
in den endelesten ort‹.
wirn haben an ir niwan daz wort.
uns ist niwan der name beliben
[...]
diu êrelôse unwerde,

si slîchet under hûsen biten
und treit von lasterlîchen siten
gemanicvaltet einen sac,
in dem s’ir diube und ir bejac
ir selbes munde verseit
und ez ze strâze veile treit.
ôwê! den market schaffen wir.

(Zeitklage: Niedergang und Käuflichkeit der Minne; Gottfried, V. 12279–12283; 12290–12297)

Die folgende Ring-Metaphorik präzisiert die Zeitklage. Heutzutage sei die Minne, Kö-
nigin aller Herzen, verstoßen; wir kennten nur noch das Wort dafür, das aber sei leer
geworden. Wir haben ein boese conterfeit, also eine schlechte Nachahmung, in den
Fingerring gesetzt und würden uns damit betrügen und unser Leben vertun:

Minne, aller herzen künigîn,
diu vrîe, diu eine
diu ist umbe kouf gemeine!
wie habe wir unser hêrschaft
an ir gemachet zinshaft!
wir haben ein boese conterfeit
in daz vingerlîn geleit
und triegen uns dâ selbe mite.

ez ist ein armer trügesite,
der vriunden alsô liuget,
daz er sich selben triuget.
wir valschen minnaere,
der Minnen trügenaere,
wie vergânt uns unser tage,
daz wir unserre clage
sô selten liebez ende geben!

(Das vingerlîn als boese conterfeit – die schlechte Nachahmung der wahren Minne; Gottfried, V. 12300–
12315)

Bereits Chrétiens Yvain (V. 1377 f.) und Hartmanns Iwein (V. 1557–1559) beklagen,
dass die Minne bloß noch leeren Geschwätz sei; Konrads von Würzburg Herzmaere
kennt das Bild der käuflichen, sich demütigendenMinne (zu diesem Bezug vgl. Toma-
sek 1985, S. 150; den lateinischen Hintergrund einer sich prostituierenden Minne un-
tersucht Huber 1988). Das Sichfeilbieten der Minne auf der Straße ist nach Urbanek
(1979) eine allegorische Verschlüsselung; nicht die käufliche Liebe der Prostitution

DieMinnebußpredigt (rede von guotenminnen)
8.1



DieMinneexkurse
8

146

sei hier gemeint, sondern eine Schein-Liebe, die von der Gesellschaft gutgeheißen
werde (S. 359 f.). Er geht von einer Gegenüberstellung von vriundes minne und Stan-
des- und Besitzehe aus, letztere sei im vingerlîn (=Fingerring) als Verlobungs- und
Ehering symbolisiert (S. 360 f.). Urbanek sieht also einen kritischen Bezug zur Ehe im
Sinne »eines rein sozial-kommerziellen Zweckverbandes zwischen Mann und Frau«
(ebd. S. 365). So verstanden, bezeichnet boese conterfeit die Pervertierung des eigent-
lich im Ring angelegten Liebeszeichens durch die Standesehe. Dazu scheint der Kom-
mentar innerhalb der Minnegrottenidylle zu passen, in dem beteuert wird, dass es auf
der ganzen Welt kein Glück geben würde, das Tristan und Isolde für ein gläsernes
Ringlein hätten kaufen wollen (V. 16866–16870). Den Ring, den Isolde an Tristan zum
Abschied nach der Entdeckung in der zweiten Baumgartenszene (siehe Kap. 8.3.2)
übergibt (V. 18308), versteht Urbanek (1979, S. 362) dagegen als ›Liebesring‹.

Die Minnebußpredigt formuliert also nach Urbanek einen Angriff auf die Standes-
und Besitzehe als schlechter Nachahmung der vriundes minne (kritisch sieht diese
These Schnell 1982, S. 354–362; auch Tomasek 1985, S. 144, sieht im Symbol des
Rings eher ein Symbol der triuwe). Der Sachverhalt, dass die Minnebußpredigt aus-
gerechnet nach dem illegitimen Beischlaf der Protagonisten situiert ist, könnte Urba-
neks These stützen: Denn die außereheliche Liebe Tristans und Isoldes genügt der
vriundes minne, während die kurz darauf geschlossene Standesehe zwischen Isolde
und Marke der Forderung nach einem staeten vriundes muot keineswegs entspricht.
Tristan selbst ist ein unehelich geborenes Kind, ein Kind der ›wahren‹ Liebe Riwalins
und Blanscheflurs, die zu den edelen herzen gehören. Tomasek (1985) geht allge-
mein davon aus, dass durch Zeitklage bzw. Ring-Metaphorik die »Verkehrung, in der
die gegenwärtige Welt sich befindet, das falsche Paradigma, an dem sie leidet«
(S. 144), zum Ausdruck gebracht wird.

triuwe, diu von herzen gât: In dieser misslichen Situation der Perspektivlosigkeit
sei es gut, so die Argumentation der Minnebußpredigt, dass wir Geschichten von
vriuntlîchen dingen (V. 12321) haben. An diesen könne man sehen, was triuwe ist,
die aus dem Herzen kommt. Doch diese ›Herzenstreue‹ biete sich uns heute verge-
bens an, denn wir würden die Augen abwenden und sie mit Füßen treten: deist
triuwe, diu von herzen gât. / diu treit sich uns vergebene an. / sô kêre wir daz ouge
dan / und trîben die süezen / unruochlîch under vüezen (V. 12336–12340). Die triuwe
under vriunden (V. 12346), die hunderttausend Schmerzen des Leibes und des Her-
zens heilen könne, werde von uns nicht geschätzt (V. 12347–12352). Diese ›Freun-
destreue‹ ist nach Tomasek (1985) »mit wahrer Minne geradezu identisch« (S. 148).

Das Bild der jämmerlich unter den Füßen zertretenen triuwe rekurriert möglicher-
weise auf die biblische Samen-Metaphorik im Gleichnis vom Sämann in Lk 8,4–8,8
(vgl. Tomasek 1985, S. 146). Wenn man die in der Minnebußpredigt formulierte Kri-
tik auf Augustinus’ ›bonum-malum‹-Lehre bezieht (vgl. ebd. S. 147 f.), wäre das
Fehlverhalten als ›corruptio boni‹ zu deuten, deren Resultat unguot und unvruht
unde unart (V. 12243) ist: So verstanden erscheint die Gegenwart als sündhafte Igno-
ranz und Pervertierung des eigentlich geforderten Verhaltens. Ziel ist die Integrität
des Herzens (triuwe, diu von herzen gât bzw. triuwe under vriunden), die offenbar
nicht an gesellschaftliche Vorbedingungen (›Dienst‹) geknüpft ist und eine vollkom-
mene Liebesgemeinschaft allein im Herzen begründet (vgl. Tomasek 1985, S. 148 f.;
Urbanek 1979, S. 368).

Der Predigtcharakter der rede von guoten minnen: Warum wird der erste Min-
neexkurs als ›Minnebußpredigt‹ bezeichnet? Er enthält alle wichtigen Merkmale ei-
ner Predigt (das Folgende nach Urbanek 1979, S. 355–357): Die Anklage, die Zeitkri-



147

tik, die Mahnung zur Umkehr, die enge Fühlungnahme des Redners mit seinen Zu-
hörern durch die Wir-Perspektive, die Apostrophe an das Publikum (das meint die
Anrede bzw. überraschende Hinwendung des Redners zum Publikum), die starke
Verwendung der Antithese Gut und Böse und schließlich der Trost und die Hoffnung
am Ende. Zur Predigt gehören auch eine entsprechende Tonlage und Redehaltung;
der predigthafte Ton soll der Aufrüttelung dienen.

Minnebußpredigt und Prolog: Die Rosen-/Dornenmetaphorik der rede von guo-
ten minnen verweist augenfällig auf den liebe-leit-Konnex des Prologs. Dieser Bezug
ist jedoch nicht bruchlos. Denn in der Minnebußpredigt sind die edelen herzen des
Prologs unter die Gegenwartskritik, die sich auf alle (›wir‹) bezieht, subsumiert.
Young (2002) formuliert den irritierenden Sachverhalt wie folgt:

Hat uns der Dichter in eine hermeneutische Sackgasse geführt? Im Prolog ging es ihm doch
darum, die Identität einer idealen Leserschaft auszuarbeiten. Diese edelen herzen, für die das
Werk konzipiert sein soll, scheinen aber in der ›Kurzen Minnerede‹ nicht mehr existieren zu
können. Diese Kehrtwende scheint darüber hinaus dadurch unterstützt zu sein, daß der Be-
griff (der edelen herzen) im ganzen weiteren Werk kein einziges Mal mehr vorkommt. Das
Leitwort droht zu einer Leerstelle zu werden (S. 277).

Das Verschwinden des ›Leitworts‹ nach der Trankepisode ist jedoch möglicherweise
damit zu begründen, dass mit der Annahme von Minneleid und Minnetod die Pro-
tagonisten selbst zu edelen herzen geworden sind (ähnlich Ruh 1980, S. 229). Die
Einschätzung, dass Gottfried wegen der »moralischen Degeneration« der Protagonis-
ten seit dem Minnetrank Bedenken gegen den Begriff gekommen seien (so Bertau
1983, S. 139), verkennt Gottfrieds Minnekonzeption völlig.

8.2 | DieMinnelehrpredigt (Grottenallegorese)

Die Minnelehrpredigt meint den ethischen Minneexkurs der Minnegrottenepisode
(siehe Kap. 7.2.1.4).

8.3 | DieMinnelobpredigt (huote-Exkurs)

Dieser dritte Minneexkurs ist situiert nach der Rückkehr des Liebespaars an den Mar-
kehof. Hauptthema ist die Absage an die Institution der huote sowie die diskursiv
entwickelte Utopie eines Ausgleichs von lîp und êre, von Minne und Gesellschaft.
Unmittelbar vor dem huote-Exkurs gibt es nicht zufällig Ausführungen zur blintheit,
die Markes sinnentrunkene hêrzelôseVerfallenheit an Isolde rügen (siehe Kap. 7.2.2).

8.3.1 | Die Absage an die huote und die Utopie des saeligen wîbes

Die Institution der huote: Diese ist ein »Zentralbegriff der mittelalterlichen Minne-
Ideologie« und

bezeichnet ein dramaturgisches Moment, nämlich die Aufsicht und Überwachung, mit der ein
Ehemann seine Gattin vor Versuchung und Untreue bewahren wollte. Tatsächlich und vor al-
lem diente die huote den Männern als Einrichtung zur Kontrolle ihrer Frauen. Als gesellschaft-
liche Instanz spielte die huote insbesondere im Regelsystem des höfischen Minnesangs eine
wichtige Rolle (Krohn 2005, S. 180).

DieMinnelobpredigt (huote-Exkurs)
8.3



DieMinneexkurse
8

148

Die Fragestellung, ob man Frauen bewachen soll, stammt aus der Antike (vgl. Sei-
bold 1967, S. 17). Die Institution der huotewird in der mittelalterlichen höfischen Li-
teratur (zum Beispiel im Minnesang) aus unterschiedlichen Gründen angeprangert
(Übersicht bei Schnell 1984, S. 3–5). Die huote-Thematik ist ein »›Gemeinplatz‹ in-
nerhalb der höfischen Literatur« (Goller 2005, S. 229). In Gottfrieds Tristan wird die
huote unmissverständlich abgelehnt, und zwar mit folgenden Argumenten: Die Be-
wachung trage nur Stacheln und Dornen (V. 17858–17861); der Bewacher verderbe
die Frau an lîbe und an den êren (V. 17880); jede Bewachung sei sinnlos, weil kein
Mann eine böse Frau bewachen könne, die gute aber brauche keine Bewachung,
diese passe selbst auf sich auf (V. 17871–17876). Diese Akzentuierung einer Sinnlo-
sigkeit der huote ist nicht neu, es handelt sich hierbei um die »bloße Übernahme ei-
ner traditionellen Anschauung« (Schnell 1984, S. 6 f., der diesbezüglich auf Ovid,
Hieronymus, Vinzenz von Beauvais und Abaelard verweist).

Die huote-Problematik ist bei Gottfried zudem mit einer heilsgeschichtlichen Per-
spektive aufgeladen, die über die Figuren Marjodo und Melot, das Bewacherduo am
Markehof, vermittelt wird. Melot wird als daz vertâne getwerc / des vâlandes antwerc
(V. 14511 f.) bezeichnet, also als verfluchter Zwerg und Werkzeug des Teufels, als er
Tristan nachspioniert. Analog wird die huote als daz vertâne antwerc (V. 17848) dis-
kreditiert sowie als vîndin der minne (V. 17849) und übel minnen site (V. 17922).
Tristan warnt Isolde vor den zwêne eiterslangen (V. 15088), sie solle sich hüten vor
dem slangen Melôte / und vor dem hunde Marjodô (V. 15100 f.). Diese pejorativen
Tiermetaphern weisen in der geistlichen Tradition ebenso auf den diabolischen Be-
reich (vgl. Ernst 1976, S. 60, Anm. 348, dort auch Belegstellen).

Eva-Modell und huote: Der huote-Exkurs entwickelt in seinem Verlauf die Utopie
einer idealen Frau. Diese wird in mehreren Schritten entfaltet. Ausgangspunkt ist das
traditionelle Eva-Modell – und hier folgt Gottfried durchaus den konventionellen
Vorgaben, wonach dem Mann der Verstand zugeschrieben wird, der Frau die sinn-
lich-emotionale Sphäre. Nach patristischer und mittelalterlicher Auffassung bedeu-
tet der biblische Sündenfall »die Kapitulation der Vernunft (ratio, Adam) vor der
Sinnlichkeit (caro, sensualitas, Eva)« (Schnell 1984, S. 11). Es geht also um festge-
schriebene kulturell codierte Geschlechterrollen: Gottfrieds »attitude here reflects
the general view of his age, which saw sensuality as being more deeply rooted in the
nature of women than of men« (Wharton 1990, S. 145).

Die biblische Eva bzw. der Sündenfall im Paradies und die huotewerden bei Gott-
fried zusammengedacht. Der Erzähler ist überzeugt davon, dass Eva nicht von der
Frucht gegessen hätte, wenn es ihr nicht verboten gewesen wäre (V. 17947–17949)
und verallgemeinert dann:man tuot der manegez durch verbot, / daz man ez gâr ver-
baere, / ob ez unverboten waere (V. 17928–17930; Hahn 1963, S. 186, sieht in dieser
Stelle einen »Vorwurf gegen das göttliche Verbot«). Die Konsequenzen seien Evas
Selbst- und Gottesverlust (V. 17945 f.) sowie die Vernichtung ihrer ganzen êre (alle ir
êre, V. 17960): Das »gesellschaftliche Moment ist hier also von Anfang an mitbe-
dacht« (Seggewiss 2012, S. 182). Die ›Natur der Frau‹ im Allgemeinen wird bei Gott-
fried von der biblischen Eva und dem Sündenfall hergeleitet, aus dem Sachverhalt,
dass es zuerst die Frau war, die Gottes Gebot übertrat. Alle Frauen, die dazu neigen,
Verbote zu übertreten, seien g’êvet (zu diesem Neologismus vgl. Krohn 2005, S. 255),
sie seien Evas Töchter:



149

[...]
sus sint ez allez Êven kint,
die nâch der Êven g’êvet sint.
hî, der verbieten künde,

waz er der Êven vünde
noch hiutes tages, die durch verbot
sich selben liezen unde got!

(Eva-Modell: Die Frauen als Evas Töchter; Gottfried, V. 17961–17966)

Sündenfall und huotewerden bei Gottfried in eine kontrastive Naturmetaphorik über-
setzt: Eva hatte im Paradies obez, bluomen unde gras (V. 17937), woraus nach dem
Sündenfall distel und dorn (V. 17931) werden – analog bringt die huote nichts weiter
als den hagen unde den dorn (V. 17861) hervor. Diese »Metaphern aus dem Bereich
gestörter Natur« dienen der »Kenntlichmachung sündhaften Verhaltens« (Seggewiss
2012, S. 102), das in Bezug auf die ›Frauennatur‹, so die Argumentation bei Gottfried,
gewissermaßen vererbbar sei: der selbe distel unde der dorn / weiz got der ist in an ge-
born. / die vrouwen, die der arte sint, / die sint ir muoter Êven kint (V. 17931–17934).
Der Erzähler weist insbesondere auf die Art der verbotenen Frucht im Paradies hin:
die pfaffen sagent uns maere, / daz ez diu vîge waere (17943 f.). Die Feige war »schon
zu Gottfrieds Zeit als imago vulvae« bekannt (Seggewiss 2012, S. 104; zur Feige und
ihrer negativen Ausdeutung vgl. genauer Hahn 1963, S. 187–189).

Der Text oszilliert zwischen der Aussage, dass es ohne das Verbot (ohne huote)
keinen Sündenfall gegeben hätte, und der Annahme einer grundsätzlich problemati-
schen, weil sinnenhaften ›Natur der Frau‹. Denn die biblische Eva wird nicht völlig
von Schuld freigesprochen: Sie sei schließlich nicht auf diese eine Frucht angewiesen
gewesen, sie hätte auch andere zur Verfügung gehabt (V. 17953–17960). Letztlich ist
also nicht völlig klar, ob bei Gottfried das Verbot unmittelbare Ursache für den Sün-
denfall ist – dies wäre nicht kompatibel mit der christlichen Lehre (der postulierte
Zusammenhang von Verbot und Übertretung ist für die patristische ma. Exegese
nicht akzeptabel) – oder ob das »göttliche Gebot als Gelegenheit für eine latente Be-
gierde aufgefaßt wird, an der sie entzündet und erweckt wird« (Tomasek 1985,
S. 188).

reines wîp und saeliges wîp: Auf der Basis des Eva-Modells werden Möglichkei-
ten einer Ehr- und Selbstfindung der Frau erörtert. Der huote-Exkurs bietet Perspek-
tiven einer Überwindung der gedachten ›Eva-Natur‹. Im Folgenden wird von drei
›Restitutionsstufen‹ ausgegangen. In der Forschung ist jedoch auch die Ansicht ver-
treten, dass es nur zwei Stufen gibt: So ist zwar die Grenzziehung zwischen der Frau,
die ihrer Gesinnung nach ein Mann ist, und dem nachfolgend präsentierten wîbe un-
bestritten, doch eine weitere Differenzierung zwischen dem reinen und dem saeligen
wîp wird auch kritisch gesehen (so etwa Haug 2011, S. 693; 695, der hierbei eben
nicht zwei Idealtypen einer Frau repräsentiert sieht, sondern von einem einzigen Ide-
altypus ausgeht und dabei mit der durchgehendenmâze-Vorstellung argumentiert).
1. Die Frau stellt sich völlig außerhalb der Sinnensphäre. Dadurch gewinnt sie zwar

Lob und Ehre, doch eine solche Frau sei nur dem Namen nach eine Frau, der Ge-
sinnung nach aber ein Mann:

[...]
und sît in daz von arte kumet
und ez diu natiure an in vrumet,
diu sich es danne enthaben kan,
dâ lît vil lobes und êren an.

wan swelh wîp tugendet wider ir art,
diu gerne wider ir art bewart
ir lop, ir êre unde ir lîp
diu ist niwan mit namen ein wîp,
und ist ein man mit muote.

(Überwindung der ›Evahaftigkeit‹: Die Frau gibt ihre Weiblichkeit auf; Gottfried, V. 17967–17975)

DieMinnelobpredigt (huote-Exkurs)
8.3



DieMinneexkurse
8

150

Dieser Entwurf einer ›femina virilis‹ stammt aus dem geistlichen Bereich (vgl. Lin-
den 2008, S. 106), er ist »Ideal des klösterlichen, zumindest des kirchlichen Le-
bens« (Schnell 1984, S. 20). Das Moment der Verkehrung wird über eine Pflanzen-
metaphorik vermittelt: Die Tanne würde in so einem Fall Honig geben, der Schier-
ling Balsam und die Brennnesselwurzeln Rosen erblühen lassen (V. 17982–
17985). So positiv das klingen mag, ist es doch ›widernatürlich‹ und der
Erzählerkommentar urteilt deshalb: ezn ist niht ein biderbe wîp, / diu ir êre durch
ir lîp, / ir lîp durch ir êre lât (V. 17997–17999). Die Forschung hat den ›femina vi-
rilis‹-Entwurf in diesem Sinn gedeutet: Die Unterdrückung der Weiblichkeit be-
deute keine echte Überwindung Evas (Mazzadi 2000, S. 207); nach Wharton
(1990) sei Gottfried hier zwar »full of praise« (S. 145 f.), aber eine Frau sollte nicht
zum Mann werden; ähnlich auch Seggewiss (2012): »Wenn die sensualitas zur
Natur der Frau gehört, dann darf sie nicht vollends unterdrückt, sondern muß als
Faktum anerkannt werden« (S. 183).

2. Der Erzähler weist darauf hin, dass es einen Ausweg gebe, der, wenn die Situation
es erlaube (guote state, V. 18000), êre und lîp gleichermaßen integriere. Hierfür
muss sich die Frau einem inneren Kampf um lîp und êre stellen, sie wird damit
zum reinen wîp:

Waz mac ouch iemer werden
sô reines an dem wîbe,
sô daz si wider ir lîbe
mit ir êren vehte

nâch ietweders rehte
des lîbes unde der êren!
si sol den kampf sô kêren,
daz sî den beiden rehte tuo

(Überwindung der ›Evahaftigkeit‹: Das reine wîp im Kampf um lîp und êre; Gottfried, V. 17986–
17993)

Das folgt einerseits der christlichen Vorstellung, dass Geist und Fleisch miteinan-
der streiten. Andererseits ist das Ziel hier nicht wie bei Augustinus die Unterwer-
fung des Leibes unter das Seelenheil, sondern es geht um die Forderung, lîp und
êre der Frau, leibliche und gesellschaftliche Bedürfnisse, in Einklang zu bringen
(vgl. Tomasek 1985, S. 191 f.; Schirok 1994, S. 37). Die »übliche Hierarchisierung
von lîp und êre, die eine Analogie zur Opposition von ›Natur‹ und ›Kultur‹ dar-
stellt, weicht bei Gottfried einer Gleichrangigkeit, bei der keines auf Kosten des
anderen vernachlässigt werden darf« (Seggewiss 2012, S. 184). Es soll keine Ex-
zesse in eine Richtung geben, das rechte Maß ist gefordert: mâze diu hêre / diu
hêret lîp und êre (V. 18013 f.; vgl. hierzu Haug 2002, S. 290).

3. Wenn diese mâze einer Frau sozusagen als ›Dauerbesitz‹ eingeschrieben ist, ist
die dritte Stufe der Überwindungsmatrix erreicht, die das saelige wîp bezeichnet:
[...] sô rehte saelic sô daz wîp, / diu ir leben unde ir lîp / an die mâze verlât (V.
18017–18019). Denn bleibt der Ausgleich von lîp und êre nicht im bloßen Kampf
stecken – das wäre das reine wîp –, sondern gelingt einer Frau die paradiesähnli-
che Integration von Sinnenlust und êre auf Dauer, dann ist sie nach Gottfried ein
saeliges wîp. Die Frau, die danach strebt, von allen geliebt zu werden (= êre-As-
pekt), soll sich zunächst selbst achten (sich selben rehte liebe hât, V. 18020) und
allen die Spuren ihrer Liebe zeigen (V. 18043–18050). Das reine wîp befindet sich
also noch im Ringen, die êre ist ein gefährdeter Besitz; das saelige wîp hat den
Kampf bereits gewonnen und kann nun dauerhaft über gesellschaftliche Anerken-
nung, also êre, verfügen (vgl. Tomasek 1985, S. 193; Mazzadi 2000, S. 210). Das
saelige wîp ist als Antitypus Evas (vgl. Tomasek 1985, S. 197) konzipiert: Denn die
biblische Eva provoziert die Paradiesvertreibung, das saelige wîp dagegen ist für



151

den Mann, dem es sich in Liebe zuwendet, gerade daz lebende paradîs, in dem er
das Glück seines Herzens finden kann:

[...]
an swen ouch diu genendet,
an den si gar gewendet
ir lîp unde ir sinne,
ir meine unde ir minne,

der wart saelic ie geborn,
der ist geborn unde erkorn
ze lebenden saelden alle wîs,
der hât daz lebende paradîs
in sînem herzen begraben.

(Überwindung der ›Evahaftigkeit‹: Das saelige wîp ist für den Mann daz lebende paradîs; Gottfried,
V. 18059–18067)

Mit einem solchen Bezug gestaltet Gottfried nach Tomasek (1985, S. 197) die
»Heilsfunktion« des saeligen wîbes analog zur typologischen Beziehung zwischen
der biblischen Eva und der Gottesmutter Maria. Kritisch sieht das Schnell (1984),
wonach eine solche Typologie »mit der Intention des Frauenexkurses nicht in
Zusammenhang zu bringen ist« (S. 25). Für die Typologie spricht jedoch die mario-
logische Pflanzenmetaphorik der dornenlosen Rosen (V. 18071–18075), die in die-
sem ›lebenden Paradies‹ gedeihen würden – denn dort wachse nur das, was dem
Auge angenehm ist (V. 18079–18082). Dieser ›innerirdische Heilszustand‹, geschaf-
fen durch das saelige wîp, hat also leidlosen Charakter (vgl. Tomasek 1985, S. 197;
Mazzadi 2000, S. 217) – und scheint damit das Konzept der edelen herzen zu über-
bieten. Denn in diesem paradiesischen Garten ist scheinbar Unvereinbares vereint,
neben »triuwe unde minne auch ere unde werltlicher pris« (Tomasek 1985, S. 199).
Der Entwurf des ›lebenden Paradieses‹ ist vermutlich an geistlichen Motiven orien-
tiert (vgl. Müller 2007, S. 440, Anm. 67, dort auch knappe Forschungsdiskussion).

Forschungspositionen: Der huote-Exkurs wird unterschiedlich gelesen. Nach
Hahn (1963) »handelt der Dichter von nichts Geringerem als von Sündenfall und
Erlösung innerhalb des Minnegeschehens« (S. 185). Seggewiss (2012) spricht be-
züglich des huote/wîpheit-Exkurses von »einer grundlegenden ethischen Neuorien-
tierung der höfischen Gesellschaft« (S. 179); dagegen sieht Schnell (1984) in den
Aussagen dieses Exkurses nichts Neues, sondern lediglich »eine Reihung konven-
tioneller Gedankenmodelle [...], nichts Revolutionäres, nichts Zukunftsweisendes«
(S. 72). Nach Mazzadi (2000) gipfelt der huote-Exkurs in »einer Utopie, in der die
Minne gesellschaftlich integriert und anerkannt ist« (S. 214). Goller (2005) sieht
eine »Aufwertung der Position des Individuums gegenüber der Gesellschaft«
(S. 235 f.). Tomasek (1985) verweist ähnlich auf einen »individuumsorientierten
Gesamtausgleich« (S. 199) von Liebe und Gesellschaft. Auch die Formel vom ›le-
benden Paradies‹ wird in der Forschung kontrovers diskutiert (vgl. Hahn 1963;
Schnell 1984, S. 21–26; Wharton 1990).

8.3.2 | Baumgarten II: Isolde ist kein saeliges wîp

In der Utopie des saeligen wîbes ist also eine explizit leidlose Liebe entworfen. Müller
(2003) betont den »postulatorischen Gestus des Exkurses«; der »Erzähler beschreibt
nicht, was ist, sondern plädiert auf das, was sein sollte« (S. 238). Bezieht man also
die diskursiv entwickelte Utopie auf die Handlungsebene, so dürfte diese »nicht auf
einen Liebestod zulaufen, sondern eben auf das lebende paradîs« (Warning 2003,
S. 204). Doch dass der Soll-Zustand auf Handlungsebene nicht umgesetzt ist, zeigt
deutlich die zweite Baumgartenszene, die nicht zufällig unmittelbar dem huote-Ex-

DieMinnelobpredigt (huote-Exkurs)
8.3



DieMinneexkurse
8

152

kurs folgt. Handlungs- und Kommentarebene weisen Isolde im Baumgarten als Toch-
ter Evas aus, sie befleißigt sich eben nicht der mâze, kann ihre Sinnenlust nicht zü-
geln und verspielt deshalb auch ihre êre – sie ist also kein saeliges wîp. Exkurs- und
Handlungsebene gehen an dieser Stelle nicht nur abrupt ineinander über, zweitere
bestätigt unmissverständlich die Aussage des Exkurses, dass die huote verbotene
Handlungen provoziere.

Denn unmittelbar nach dem huote-Exkurs wird berichtet, dass die intensive Be-
wachung durch Marke für Tristan und Isolde so quälend ist, dass beide nie zuvor so
eifrig auf eine Gelegenheit gesonnen hatten, sich zu treffen. Das Stelldichein findet
an einem Mittag statt. Diese für eine heimliche Liebesbegegnung ungewöhnliche Ta-
geszeit wird teilweise mit der Idee des ›Mittagsteufels‹ (›daemon meridianus‹) in Zu-
sammenhang gebracht (vgl. Haug 2011, S. 702). Die Sonne scheint heiß – und un-
glücklicherweise auf die êre (V. 18128) der Liebenden. Sonne undMinne, das heißt in
diesem Zusammenhang êre und Minne, plagen Isolde um die Wette. Die Königin ist
hier das reine wîp des huote-Exkurses, denn sie liegt mit dem sie bedrängenden sene-
den muot in innerem strîte (V. 18135) und ficht so einen Kampf zwischen lîp und êre
aus:

[...]
verbot daz tete in [Tristan und Isolde] alse wê,
daz s’alsô vlîzeclîchen ê
z’ir state nie gedâhten,
biz sî’z ouch vollebrâhten
nâch allem ir leide.
si gewunnen es beide
leit unde tôtlîche clage.
ez was an einem mitten tage

und schein diu sunne sêre,
leider ûf ir êre.
zweier hande sunnen schîn
der gleste der künigîn
in ir herze und in ir sinne:
diu sunne und diu minne.
der senede muot, diu heize zît
diu muoten sî inwiderstrît.

(Die huote als Katalysator des Stelldicheins; Isolde im Widerstreit von lîp und êre; Gottfried, V. 18119–
18134)

Doch Isolde verliert diesen Kampf, sie gibt dem seneden muot nach und ist damit
kein saeliges wîp. Die Utopie des saeligen wîbes und des lebenden paradîses über-
steigt »das Niveau des den Protagonisten auf der Handlungsebene Möglichen« (To-
masek 1985, S. 199). Denn Isolde sucht jetzt im Garten nach einem Schatten, der
schirm unde helfe baere (V. 18143), also Schutz und Hilfe bietet, und lässt ein Bett
herrichten mit küniclîcher bettewât (V. 18150). Der von Isolde gesuchte Schatten
sperrt die Sonnen-êre aus: Damit wird implizit ein signifikanter Kontrast hergestellt
zur Minnegrotte, in die diese Sonnen-êre ungehindert in das paradiesische Innere
dringt und nur von Marke gestört wird.

Im Baumgarten legt sich Isolde lediglich mit einem Hemd bekleidet auf das Bett,
entlässt ihre Hofdamen und schickt Brangäne zu Tristan, der unbedingt kommen
solle (daz er’z durch niht solte lân). Der unmittelbar anschließende Erzählerkom-
mentar ist eindeutig: Tristan handelt genauso wie Adam, die Frucht, die seine Eva
ihm anbot, nahm er und aß mit ihr den Tod. Isolde ist hier das Êven kint des huote-
Exkurses:



153

[...]
si [Isolde] begunde in ir boumgarten
ir gelegenheite warten.
si suohte zuo z’ir state schate,
schate, der ir zuo z’ir state
schirm unde helfe baere,
dâ küele und eine waere.
und al zehant daz sî den vant,
si hiez ein bette dar zehant
rîlîche und schône machen.
kulter und lîlachen,
purper unde plîât,
küniclîcher bettewât
wart über daz bette vil geleit.

nu daz daz bette was bereit,
sô’z iemer beste kunde,
dô leite sich diu blunde
in ir hemede dar an.
die juncvrouwen hiez si dan
entwîchen al gemeine
niwan Brangaenen eine.
nu was Tristande ein bote getân,
daz er’z durch niht solte lân,
ern spraeche Îsôte sâ ze stete.
nu tete er rehte als Âdam tete.
daz obez, daz ime sîn Êve bôt,
daz nam er und az mit ir den tôt.

(Baumgarten II als zweiter Sündenfall; Gottfried, V. 18139–18164)

Dass es Gottfried hier ganz bewusst um das Eva-Modell ging, belegt der Blick auf die
auf Thomas basierende Tristrams Saga. Denn in dieser ist nicht die Frau, sondern der
Mann die treibende Kraft: Tristan kann seine Begierde nicht zähmen und nutzt jede
Gelegenheit eines Treffens, das dann tagsüber im Obstgarten zustande kommt (Saga,
Kap. 67; vgl. hierzu auch Wharton 1990, S. 143). Bei Gottfried versucht Brangäne,
das Liebespaar zu beschützen, indem sie alle Türen zum Garten verschließen lässt,
doch bemerkt sie daz vorhte noch huote (V. 18176) bei Isolde nicht verfangen. Der
Gegensatz zu Baumgarten I ist evident: Während dort die Liebenden unablässig auf
ihre êre sehen und immer wieder inbrünstig Gott als Helfer anrufen, damit der Ehe-
bruch nicht entdeckt wird, ist in Baumgarten II weder von Gott die Rede noch davon,
dass die Liebenden auf ihre êre bzw. die Verheimlichung ihres Tuns bedacht seien.
Und so hilft ihnen Gott dieses Mal nicht, eben weil Tristan und Isolde ihre êre aufs
Spiel setzen, indem sie sich, durchaus imWissen um die huote des Hofes, mitten am
helllichten Tag und nicht im Schutz der Nacht der Liebe hingeben.

Handlungslogisch konsequent folgt in Baumgarten II die Entdeckung des Ehe-
bruchs auf dem Fuß. Marke fragt nach Isolde und ihrem Aufenthaltsort, und die Hof-
damen weisen ihn in den Garten. Der König findet dort Tristan und Isolde schlafend
mit den Armen eng verflochten, Isoldes Wange und Mund an Tristans Wange und
Mund, Arme und Hände, Schultern und Brust eng aneinandergeschmiegt (V. 18195–
18207). Markes Zweifel werden zur Gewissheit: wân unde zwîvel was dô dan, / sîn
altiu überleste. / ern wânde niht, er weste (V. 18220–18222). Der König ist also bei der
Entdeckung allein, im Gegensatz zur Saga und zum Sir Tristrem, wo die huote auch
in Gestalt des Zwerges mit anwesend ist (vgl. hierzu Krohn 2005, S. 257; zum ge-
naueren Vergleich der Baumgartenszene bei Gottfried und Thomas vgl. Wapnewski
1964). Marke geht schweigend fort, um Zeugen herbeizuholen, und ruft den Kronrat
und die Vasallen zusammen. Er sagt nichts davon, dass er das Liebespaar gesehen
hat, sondern dass ihm berichtet worden sei vür ein wârez maere (V. 18236), dass Tris-
tan und die Königin beieinander seien. Die Zeugen sollen mit ihm hingehen und ihm
reht und gerichte (V. 18243), Sühne und Genugtuung, verschaffen alsô daz lantreht
(V. 18244) es vorsieht.

Doch der öffentliche Nachweis des Ehebruchs gelingt wiederum nicht. Denn Tris-
tan erwacht zuvor und sieht Marke weggehen; er weckt Isolde und nimmt Abschied
von ihr (siehe Kap. 9.1.1), so dass, als Marke und sein Hofstaat kommen, die Königin
allein ist. Der Kronrat macht dem König dahingehend Vorwürfe, dass Marke seine
Frau Isolde schändlicher Verbrechen ohne Grund beschuldige – wie vor dem Gottes-

DieMinnelobpredigt (huote-Exkurs)
8.3



DieMinneexkurse
8

154

urteil (siehe Kap. 6.2.2.4) ist von inziht / gar âne nôt und umbe niht (V. 18383 f.) die
Rede – und sie damit verleumde. Marke unterdrückt seinen Zorn und geht ungero-
chen (V. 18404) weg.

Isolde steht also nicht auf der Höhe des saeligen wîbes und auch Tristan ist dem-
entsprechend im unerlösten Zustand, das lebende paradîs wird ihm in Isolde nicht
zuteil. Dagegen ist der Rezipient aufgefordert, nach einem rehte tuonden wîp (V.
18099) zu suchen, das von Herzensqual befreit. Es geht darum, die ›eigene‹ Isolde zu
finden, »[to] reexperience with her models and examples of love« (Wandhoff 2012,
S. 62):

[...]
wan zwâre ein rehte tuonde wîp
an swen diu lât êre unde lîp
und sich der beider dar bewiget,
hî, wie si des von herzen pfliget!
wie hât si’n in sô süezer pflege!
wie rûmet s’alle sîne wege
vor distel und vor dorne,
vor allem senedem zorne!

wie vrîet sî’n vor herzenôt,
sô wol sô nie dekein Îsôt
dekeinen ir Tristanden baz.
und hân ez ouch binamen vür daz:
der suohte, alse er solde,
ez lebeten noch Îsolde,
an den man ez gâr vünde,
daz man gesuochen künde.

(Aufforderung an den Rezipienten: Suche nach dem rehte tuonden wîp; Gottfried, V. 18099–18114)

Forschungspositionen: Meist wird davon ausgegangen, dass in Baumgarten II der
Sündenfall der Stammeltern Adam und Eva im Paradies wiederholt wird (vgl. Haug
2002, S. 284; 290 f.). Wharton (1990) weist zudem auf die Mittagszeit hin, »a time
which was frequently associated with the Fall in the exegetical tradition« (S. 143).
Nach Hahn (1963, S. 193) dagegen »sieht Gottfried die Schuld an dem Hervorbre-
chen des blinden Minneverlangens, das zur Trennung der Liebenden führt, nicht in
seinem sinnlichen Charakter, sondern in der verwazenen huote (17845)«. Huber
(2013) sieht »durch eine zwanghafte Verbotsmechanik die volle Verantwortung der
Frau« reduziert und fragt sich, ob »hier eine kritische oder gar ketzerische Theologie
gepredigt« (S. 131) werde.

Fazit: Gottfrieds Tristan hat drei große Minneexkurse, die Anfang, Höhepunkt und
Ende des Liebeslebens von Tristan und Isolde begleiten. Im ersten Minneexkurs,
auch Minnebußpredigt genannt, wird im Predigtton und im Stil einer kritischen Zeit-
klage, die Rezipient und Erzähler als Wir-Gemeinschaft fasst, angeprangert, dass
Minne nicht so beschaffen sei, als wir s’ein ander machen / mit velschlîchen sachen
(V. 12225 f.). Die anklagende Ackerbaumetaphorik, dass die Menschen (›wir‹) gifti-
ges Kraut säen und Rosen und Lilien ernten wollen, wird mit der Forderung nach ei-
ner triuwe, diu von herzen gât sowie dem staeten vriundes muot kontrastiert. In der
Minnegrottenallegorese, dem zweiten Minneexkurs, wird vermittels der Grottenar-
chitektur eine Minneethik von allgemeinverbindlichem Status formuliert. Der dritte
Exkurs, der huote-Exkurs, übermittelt die Absage an die huote sowie die diskursiv
entwickelte Utopie einer idealen Frau (= saeliges wîp), die, wenn sie ihre ›sündige‹
Eva-Natur ablegt, um so einen Ausgleich zwischen lîp und êre zu erreichen, dem
Mann ein lebendes paradîs bereiten könne. Diese Utopie überschreitet jedoch das Ni-
veau der Protagonisten Tristan und Isolde. Das wird in Baumgarten II offenbar, der
als zweiter Sündenfall inszeniert ist: Die Liebenden verlieren ihre êre, werden von
Marke entdeckt und müssen sich trennen.



9

155

9 Die zwei Isolden oder:Wiewird aus
der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?

9.1 | Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried

Voraussetzung für das Kennenlernen einer anderen Frau ist die Trennung Tristans
von Isolde I in der zweiten Baumgartenszene. Tristan und Isolde werden von Marke
entdeckt (siehe Kap. 8.3.2), die Liebenden müssen sich trennen und Tristan flieht.
Zumindest bei Gottfried ist dieses Treffen im Baumgarten das letzte von Tristan und
Isolde.

9.1.1 | Die Abschiedsszene: Treueversicherung und Ringgabe

Im Mittelpunkt der Abschiedsszene von Tristan und Isolde I stehen die Versicherung
der Treue und das Versprechen gegenseitiger Zugehörigkeit bis zum Tod. Die kurze
Abschiedsrede Tristans (V. 18266–18285) appelliert an Isolde, sich an die lûterlîche
minne (V. 18272) zu erinnern, und mahnt sie, ihn im Herzen zu behalten. Auffallend
ist, dass Tristans Liebesbeteuerungen bei diesem Abschied nicht immer in der ›Du-
Form‹ bzw. der ehrenden ›Ihr-Form, sondern ebenso in der dritten Person erfolgen (so
heißt es zum Beispiel, dass Isolde immer in Tristans Herz wohnen solle). Dies wirkt
auf sprachlicher Ebene merkwürdig entpersönlicht und wird teilweise als Vorausdeu-
tung auf das Kennenlernen einer zweiten Isolde gelesen (vgl. Huber 2013, S. 144):

[Tristan:]
»Îsôt diu muoz iemer
in Tristandes herzen sîn.
nu sehet, herzevriundîn,
daz mir vremede unde verre
iemer hin z’iu gewerre!

vergezzet mîn durch keine nôt.
dûze amîe, bêle Îsôt,
gebietet mir und küsset mich!«
Si trat ein lützel hinder sich,
[...]

(Tristans Abschiedsrede; Gottfried, V. 18278–18286)

Das Zurückweichen Isoldes (trat ein lützel hinder sich) las Wapnewski (1964,
S. 361 f.) als räumliches und seelisches Distanzsignal zu Tristan, als Vorausschau auf
das Kommende. Huber (2013, S. 143) verneint dies, auch Braunagel (2001) sieht
»keine ablehnende Geste gegenüber Tristan«, es sei »vielmehr ein Distanzieren von
der aktuellen Situation [...]. Isolde ist sich bewußt, daß die direkte Beziehung mit
Tristan nun ein Ende hat« (S. 136).

Isoldes Abschiedsrede (V. 18288–18358), die sehr viel länger ist als die Tristans,
thematisiert bereits eine neue Liebe. Denn nach Isoldes Versicherung, dass in ihrem
Herzen stets nur Tristan wohnen werde, fordert sie von Tristan, keine andere Frau
zwischen sie beide treten zu lassen:

[Isolde:]
»so ensol doch in dem herzen mîn
niht lebenes noch niht lebendes sîn
wan Tristan, mîn lîp und mîn leben.
hêrre, ich hân iu nu lange ergeben

beidiu leben unde lîp.
nu sehet, daz mich kein lebende wîp
iemer von iu gescheide,
[...]«.

(Abschiedsszene: Isoldes Treueversicherung und ihre Treuemahnung an Tristan; Gottfried, V. 18295–
18301)

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_9, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

156

Die sich anschließende Ringgabe ist für das weitere Geschehen entscheidend:

[Isolde:]
»und nemet hie diz vingerlîn.
daz lât ein urkünde sîn
der triuwen unde der minne.
ob ir dekeine sinne

iemer dâ zuo gewinnet,
daz ir âne mich iht minnet,
daz ir gedenket derbî,
wie mînem herzen iezuo sî.«

(Isoldes Ring als Memorialzeichen; Gottfried, V. 18307–18314)

Nur Isolde übergibt einen Ring, Dingsymbol der Treue und Liebe. Die Gabe hat fatale
Folgen: Denn Isoldes Begleitworte – dass, wenn Tristan sich entschlösse, jemals eine
andere zu lieben, ihn dieser Ring an die Geliebte erinnern soll – provozieren die
missglückte Hochzeitsnacht mit Isolde II (siehe Kap. 9.2.2). Isoldes Abschiedskuss,
der wunderbarerweise »aller Hektik der äußeren Situation« (Warning 2003, S. 202)
enthoben ist, soll Zeichen für die Treue beider bis in den Tod sein: dirre kus sol ein
insigel sîn / daz ich iuwer unde ir mîn / belîben staete unz an den tôt, / niwan ein
Tristan und ein Îsôt (V.18355–18358). Ring und Kuss verleihen dem Gespräch die
»Solemnität eines Eides, ja es ist sogar möglich, sie als Ersatz für das reguläre Eheri-
tual zu verstehen« (Millet 2002, S. 358).

Tristans Flucht: Tristan segelt nach dem Abschied im Baumgarten mit dem ersten
Schiff in die Normandie, sucht dann aber Ablenkung in Kämpfen für daz roemesch
rîche (V. 18451); Kriegsdienst als Gegenmittel empfiehlt bereits Ovid in den Remedia
amoris (Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 153 f.). Die dilemmatische Situation wird durch
einen Erzählerkommentar verdeutlicht, wonach Tristan vor dem leiblichen Tod
fliehe, der Abschied jedoch seinen ›Herzenstod‹ bedeute:

hie merket âventiure:
Tristan vlôch arbeit unde leit
und suohte leit und arbeit;
er vlôch Marken unde den tôt
und suohte tôtlîche nôt,
diu in in dem herzen tôte:
diu vremede von Îsôte.
waz half, daz er den tôt dort vlôch
und hie dem tôde mite zôch?
waz half, daz er der quâle

entweich von Curnewâle
und s’ime doch ûf dem rucke lac
alle zît naht unde tac?
dem wîbe nerte er daz leben
und was dem lebene vergeben
niuwan mit dem wîbe.
ze lebene und ze lîbe
enwas niht lebendes sîn tôt
niwan sîn beste leben, Îsôt.
sus twang in tôt unde tôt.

(Tristans Flucht: ›Herzenstod‹ statt leiblichem Tod; Gottfried, V.18418–18437)

Isolde sieht Tristans Schiff nach und klagt in einem inneren Monolog bitterlich über
ihren Trennungsschmerz und ihre Verzweiflung, doch nur die Trennung könne Tris-
tans êre und Leben retten: er mac vil gerne von mir varn, / sîn êre und sînen lîp be-
warn (V. 18575 f.).

9.1.2 | Isolde II: Verweischarakter durch Name und Schönheit

Wie lernt Tristan die zweite Isolde, Isolde Weißhand (zu diesem Namen vgl. Nanz
2010, S. 51), kennen? Nach seinem Versuch, mit ritterschefte (V. 18442) seinen Tren-
nungsschmerz zu lindern, kehrt Tristan schließlich in seine angestammte Heimat
Parmenien zurück. Mit Ruals Söhnen befreit er das von Feinden belagerte Herzog-
tum Jovelins von Karke und gewinnt die Freundschaft von dessen Sohn Kaedin (=
Keheniß bei Eilhart; bei Thomas, je nach Fragment, Caerdin, Kaherdin, Kaerdin; in



Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried
9.1

157

der Saga Kardin; der Einfachheit halber wird im Folgenden nur eine Namensform –
Kaedin – verwendet). Kaedin hat eine Schwester, die ebenfalls Isolde heißt, und
zwar Isolde mit den weißen Händen (= Isolde II). Als Kaedin die Blicke zwischen
Tristan und seiner Schwester bemerkt, ist er erfreut, denn er will den siegreichen
Tristan aus politischen Gründen an den Hof binden (V. 19088–19112).

Bereits in der ersten Begegnung von Tristan und Isolde II rücken Name und Schön-
heit dieser Frau in den Fokus, denn beides erinnert Tristan an Isolde I:

[...]
dô die [Isolde II] Tristan sô schoene sach,
ez vrischet ime sîn ungemach.
sîn altiu herzeriuwe
diu wart aber dô niuwe.
si mante in ie genôte
der andern Îsôte,
der lûtern von Îrlant.
und wan si Îsôt was genant,

swenne er sîn ouge an sî verlie,
sô wart er von dem namen ie
sô riuwec und sô vröudelôs,
daz man im under ougen kôs
den smerzen sînes herzen.
doch liebete er den smerzen
und truog im inneclîchen muot.
er dûhte in süeze unde guot.

(Schönheit und Name von Isolde II erinnern Tristan an Isolde I; Gottfried, V. 18965–18980)

Isolde II hat also zunächst nur Verweischarakter für Isolde I (vgl. Millet 2002, S. 362).
Es entsteht neuer Liebesschmerz um die blonde Isolde, der Tristan jedoch erfreut.
Denn er sieht die Weißhand, zumindest zunächst, nur deshalb so gern, weil der
Kummer, den er um Isolde I empfindet, ihm angenehmer ist als jede andere Freude
(V. 18981–18986); es geht also noch nicht um Isolde II selbst (vgl. Draesner 1996,
S. 82). Doch das unmittelbar darauf einsetzende Vexierspiel markiert bereits die Ver-
wirrung Tristans; in sechs Versen erscheint fünf Mal der Name Isolde:

Îsôt was sîn liep und sîn leit,
jâ Îsôt, sîn beworrenheit,
diu tete im wol, diu tete im wê.

sô ime Îsôt sîn herze ie mê
in dem namen Îsôte brach,
sô er Îsôte ie gerner sach.

(Vexierspiel des Namens: Die Verwirrung Tristans setzt ein; Gottfried, V.18987–18992)

Diese Namenshäufung sorgt auch für Verwirrung bei den Rezipienten. Nach Huber
(2013, S. 146) bezeichnet die erste Nennung Isolde I, die letzte Nennung Isolde II.
Millet (2002, S. 363) sieht die ersten drei Verse auf beide Isolden bezogen, in den letz-
ten drei Versen könne man die Zuordnung dann klar erkennen: Isolde II – Isolde I –
Isolde II.

Tristan sieht in Isolde II gleichzeitig Isolde I, Wort und Sinn treten auseinander
(vgl. Draesner 1996, S. 84 f.). Seit der Trennung besitzt der Name Isolde eine ›Fernre-
ferenz‹: Tristans Auge sieht Isolde II, während das Ohr den Namen hört, der ihn an
Isolde I erinnert. Ries (1980, S. 329) will eine fortschreitende »selbstgewählte Ver-
blendung« Tristans erkennen. Der folgende Monolog spiegelt Tristans Verwirrung,
belegt aber ebenso, dass Tristan sich nach der blonden Isolde sehnt:

[Tristan:]
»nu bin ich komen, dâ Îsôt ist,
und enbin Îsôte niender bî,
swie nâhen ich Îsôte sî.
Îsôte sihe ich alle tage
und sihe ir niht. daz ist mîn clage.
ich hân Îsôte vunden
und iedoch niht die blunden,

diu mir sô sanfte unsanfte tuot.
ez ist Îsôt, diu mir den muot
in dise gedanke hât brâht,
von der mîn herze als ist verdâht.
ez ist diu von Arundêle
und niht Îsôt la bêle.
der ensiht mîn ouge leider niht.«

(Verwirrung Tristans, dennoch Bekenntnis zu Isolde I; Gottfried, V. 19020–19033)



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

158

Freude und Leid durch die geweckte Erinnerung, Verwirrung durch die Weißhand
und Schmerz über die Trennung von Isolde I sind kopräsent. Tristan trägt Isolde II
zunächst nur deshalb liebe unde holdez herze (V. 19037), weil sie den gleichen Na-
men wie die blonde Isolde hat und ebenso schön ist. Dies wird jedoch abgelöst von
einer tatsächlichen Hinwendung Tristans zur Weißhand, Verführung und Besinnung
wechseln in rascher Folge. Tristan will das Zeichen, den Namen Isolde, wieder mit
einer Person vereinigen, er wendet sich Isolde II zu und bemüht sich um sie. Draes-
ner (1996, S. 88) spricht diesbezüglich von »Reduktionsbestrebungen«. Tristan will
sich in Isolde Weißhand verlieben: er wolte liebe und lieben wân / wider die maget
Îsôte hân (V. 19057 f.). Die Brandmetapher der glimmenden gluot (V. 19046) markiert
Tristans sexuelle Begierde, er sendet der Weißhand inneclîche blicke (V. 19064),
denkt nicht mehr an Kampf und ritterliche Taten (V. 19047 f.) und will jetzt auch
seine senebürde (V. 19061) verringern.

Die Hinwendung zu Isolde II wurde unterschiedlich gelesen. Folgt Tristan damit
Ovids Ratschlag, sich zwei Liebhaberinnen zu nehmen, um so den Liebesschmerz
zu lindern und den Partnerwechsel zu ermöglichen (Ovid, ed. Holzberg 2011,V. 441–
444; vgl. auch Ries 1980, S. 326, 329 f.)? Dagegen argumentiert Millet (2002, S. 367),
dass von einer Distanz Tristans zu Isolde I nicht die Rede sein könne, denn dieser
werde ja gerade durch Isolde II an Isolde I erinnert, doch immerhin trete eine eroti-
sche Begierde zur Weißhand hinzu.

9.1.3 | Tristans Verwirrung

Es können vier Phasen in der Entwicklung der Dreierbeziehung Isolde I – Tristan –
Isolde II unterschieden werden (zum Folgenden Nanz 2010, S. 131–143).

Erste Phase (V. 19063–19166): Name und Schönheit von Isolde II erinnern Tris-
tan an die blonde Isolde, die Gefühle für sie sind Voraussetzung für die Hinwen-
dung zur weißhändigen Isolde. Tristan wird zuerst aktiv, durch seine Blicke wird
Kaedins Schwester ermutigt, ihm ihre Zuwendung zu zeigen und sie erwidert den
Augenkontakt (V. 19082). Tristan vermittelt Isolde II den Eindruck, er liebe sie.
Beide schwören einander liebe unde geselleschaft (V. 19121); dies liest Nanz (2010,
S. 134) als mögliches Verlöbnis. Tristan macht sich jedoch Selbstvorwürfe: ich un-
getriuwer, waz tuon ich? (V. 19142), ich triuwelôser Tristan! / ich minne zwô Îsolde
(V. 19154 f.).

Zweite Phase (V. 19167–19270) – der Tristan-Leich: Tristan hat Mitleid mit der
Weißhand, weil er sich inzwischen in seinem Herzen wieder seiner erbeminne (V.
19179) Isolde I zugewandt hat. Er zeigt einerseits höfscheit (V. 19182), indem er ver-
sucht, der Weißhand Freude zu bereiten, doch sendet er damit andererseits ein trü-
gerisches Signal. Denn Tristan musiziert und komponiert zur Unterhaltung Isoldes
und des Hofes, wobei er den edelen leich Tristanden (V. 19201) vorträgt und vor
Isolde II und Kaedin sowie dem ganzen Hof folgenden Refrain singt:

»Îsôt ma drûe, Îsôt m’amie,
en vûs ma mort, en vûs ma vie!«

»Isolde, meine Geliebte, meine Freundin,
in Euch mein Tod, in Euch mein Leben.«

(Der Tristan-Leich: Welche Isolde ist gemeint?; Gottfried, V. 19213 f.)

Tristan singt das für Isolde I, die Zuhörer dagegen müssen davon ausgehen, dass dies
Isolde II zugedacht ist. Das Publikum kann nur Tristan und die Weißhand sehen, von
Isolde I weiß es nichts. Das Minnelied hat eine »problematische Zeichenreferenz«



Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried
9.1

159

(Draesner 1996, S. 85), und Isolde II gibt nunmehr deutlich ihre Liebe zu erkennen.
Sie bemüht sich intensiv um Tristan, sie lächelt, plaudert und scherzt, auch lässt sie
bisweilen ihre kiusche und schame (V. 19232) beiseite und legt in aller Öffentlichkeit
oft ihre Hände in diejenigen Tristans (V. 19234 f.). Das signalisiert möglicherweise
das Bestreben, Tristans Ehefrau zu werden, vorausgesetzt man liest die Handrei-
chung als Hinweis auf eine symbolische Geste bei zeitgenössischen Eheschließun-
gen (bei der der Brautvater die Hand der Tochter in die des Bräutigams legt; vgl.
Nanz 2010, S. 137). Isolde II nutzt ihr erotisches Verführungspotential und entflammt
Tristan erneut (V. 19244). Dieser unterliegt ihrem Zauber und überlegt, ob er sich
nicht doch mit der Weißhand einlassen soll (V. 19249–19255). Die personifizierte
staete mahnt Tristan jedoch zur triuwe gegenüber der ersten Isolde; die folgenden
Verse zeigen Tristans jâmer (V. 19264):

er [Tristan] zwîvelte an Îsolde,
ob er wolde oder enwolde.
ouch tete ez ime entriuwen nôt,
dô sî’z im alsô suoze bôt.
er dâhte dicke wider sich:
»weder wil ich oder enwil ich?
ich waene nein, ich waene jâ.«

sô was aber diu staete dâ.
»nein« sprach si »hêrre Tristan,
sich dîne triuwe an Îsôt an,
gedenke genôte
der getriuwen Îsôte,
diu nie vuoz von dir getrat.«

(Tristans Dilemma um die beiden Isolden; Gottfried, V. 19249–19261)

Der Sachverhalt, dass die Weißhand einerseits die Erinnerung an Isolde I stärkt, aber
andererseits selbst begehrt wird, führt zu Kommunikationsproblemen. In der Isolde
Weißhand-Episode geht nach Millet (2002, S. 371) die Verständigung zwischen Mann
und Frau stets daneben; Tristans Worte und Gesten sind dupliziert, sie richten sich
sowohl an Isolde I als auch an Isolde II.

Dritte Phase (V. 19271–19379): Der Hof und Isolde II selbst gehen davon aus,
dass Tristans Liebesleiden ihr gilt. Für den Hof »ist Tristans Rede eindeutig, und was
sich hinter dem, was alle hören können, zu verbergen scheint, ist legitime Werbung
des höfischen Ritters um die vrouwe des Hofes, Isolde Weißhand« (Müller 2007,
S. 310). Diese leidet mit Tristan (sîn triure was ir ungemach, V. 19313) ohne zu wis-
sen, dass sein Leiden sie gar nicht betrifft (V. 19320–19322), ihre Hoffnung ist aus-
sichtslos (V. 19332). Tristans Bemühen, die weißhändige Isolde zu trösten, ent-
flammt diese noch mehr – und Tristan gerät aufgrund ihrer neuerlichen Bemühun-
gen (sie wendet sich ihm inneclîche suoze, V. 19351, in Worten, Blicken und Verhal-
ten zu) erneut ins Wanken. Ein Erzählerkommentar erläutert Tristans Verwirrung:
Sexuelles Vergnügen (= lust), das einem Mann immer lachend vor Augen steht,
blende Augen und Verstand (V. 19358–19362), ein Mann komme leichter von einer
entfernten Liebe ab, als dass er sich einer nahen enthalte: [...] vil lieber minne mag
ein man / baz verre enbern und verre gern / dan nâhe gern und nâhe enbern / und
kumet der verren lîhter abe, / dan er der nâhen sich enthabe. / hie verwar sich Tristan
inne (V. 19370–19375). Diese Verse deuten an, dass Tristan Isolde I nicht treu bleiben
wird, eine Hinwendung zur Weißhand scheint unvermeidbar (vgl. Millet 2002,
S. 369).

Vierte Phase (V. 19381–19464): Dementsprechend setzt sich das Verwirrspiel
fort: sus was er beider irre. / er wolde und enwolde / Îsolde unde Îsolde (V. 19388–
19390). Tristan flieht vor Isolde II und leidet wegen Isolde I: er vlôch dise und suohte
jene (V. 19391). Die Weißhand dagegen richtet ihr Sehnen einzig auf den sie meiden-
den Tristan (V. 19395 f.). Sie stellt ihm nach, der Erzählerkommentar gibt hierfür



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

160

Tristan die Schuld: Dieser sei durch den doppeldeutigen Gebrauch von Augen und
Zunge – vor allem beim Tristan-Leich – für die missliche Situation verantwortlich:

si [Isolde II] gerte des, der von ir zôch,
und was den jagende, der si vlôch.
daz was des schult: si was betrogen.
Tristan haete ir sô vil gelogen
mit disen zwein handelungen
der ougen unde der zungen,
daz si sînes herzen unde sîn
gewis und sicher wânde sîn.
und al der trügeheite,

die Tristan an si leite,
sô was ie daz diu volleist
diu ir herze allermeist
an Tristandes liebe twanc,
daz er daz alsô gerne sanc:
»Îsôt ma drûe, Îsôt m’amie,
en vûs ma mort, en vûs ma vie!«
daz lockete ir herze allez dar.
daz was, daz ir die liebe bar.

(Tristans schult an Isolde II; Gottfried, V.19395–19412)

Der weißhändigen Isolde gelingt es erneut, Tristan für sich einzunehmen. Nanz
(2010, S. 141) betont die Arglosigkeit der Weißhand, die moralisch vorbildlich sei; al-
lerdings bestehe im Sinne einer spiegelnden Strafe ein Zusammenhang zwischen der
Segellüge der Weißhand am Schluss (die Tristan und Isolde I das Leben kostet) und
den Lügen Tristans in den Isolde II-Szenen.

9.1.4 | Tristans Rechtfertigungsmonolog

Mit Tristans innerem Monolog, der einerseits die Hinwendung zur Weißhand recht-
fertigt, andererseits aber ein eindeutiges Liebesbekenntnis zu Isolde I formuliert, en-
det Gottfrieds Torso. Der Schlussmonolog bedient mehrfach Ovids Ratschläge in sei-
nen Remedia amoris, seinen ›Heilmitteln‹ also, die Liebende von einer unglücklichen
und gefährlichen Liebe heilen wollen. So legitimiert Tristan seine Hinwendung zu
Isolde II mit Ovids Rat, dass eine Liebe der anderen die Macht raube (V. 19432–
19435; vgl. Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 441–444). Die verwendeten Metaphern stam-
men ebenso aus Ovids ›Heilmittel‹: Der Fluss verliert seine Kraft durch zahlreiche
Kanäle, das Feuer wird schwach, wenn man die Scheite auseinanderlegt (V. 19426–
19464; vgl. Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 445 f.). Auf dieseWeise könne er, so hofft Tris-
tan, vielleicht ein triurelôser Tristan (V. 19464), ein Tristan ohne Trauer, werden; er
verleugnet damit seine Namensetymologie und gerät in Versuchung »seine ihm
durch den Namen auferlegte Identität preiszugeben« (Haug 2011, S. 741; vgl. auch
Nanz 2010, S. 143; Huber 2013, S. 147). Auch Tristans Schmährede auf Isolde I sowie
der Hinweis auf den anderen Bettgefährten beziehen ihre Munition aus Ovid, der rät,
sich die negativen Aspekte einer Frau vor Augen zu halten, um die Geliebte verges-
sen zu können (Ovid, ed. Holzberg 2011, V. 299–316; vgl. auch Millet 2002, S. 369;
Uttenreuther 2009, S. 231 f.). Isolde sei froh, so argumentiert Tristan, denn sie sei ja
verheiratet und stets mit Marke zusammen, er aber sei traurig und in der Fremde (V.
19484–19495). Die blonde Isolde liebe ihn nicht genügend, sonst hätte sie inzwi-
schen schon nach ihm gesucht (V. 19506–19524); er würde ihr nichts bedeuten, da-
gegen meide er um ihretwillen alle anderen Frauen (V. 19544 f.).

Doch letztlich gerät der Schlussmonolog zum eindeutigen Liebesbekenntnis zur
blonden Isolde: und ich enkan doch niemer / mit mînem herzen von iu komen (V.
19498 f.);mîn vrouwe, an der mîn leben lît (V. 19531); die ich minne unde meine / me
danne sêle unde lîp (V. 19542 f.). Gottfrieds Torso schließt mit der Einsicht des Pro-
tagonisten, dass er von der blonden Isolde weder Freude noch glückliches Leben in
der Welt erwarten könne: ine mac von ir niht des gegern, / daz mir zer werlde solte



Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried
9.1

161

geben / vröude unde vrôlîchez leben (V. 19546–19548). »Logische Konsequenz dieser
Erkenntnis kann nur der Versuch sein, weltliche Freude bei Isolt a Blansche Mains zu
erlangen« (Nanz 2010, S. 143).

Die Rechtfertigungsrede Tristans lässt sich wie folgt zusammenfassen. Tristan
sucht Argumente für eine Heirat mit Isolde II (vgl. Uttenreuther 2009, S. 243 f.). Er
kann einerseits den Verlockungen der Weißhand nicht widerstehen, es steht jedoch
außer Zweifel, dass Isolde I die wahre Liebe Tristans ist (vgl. Huber 2002, S. 340).
Trotz der (Schein-)Vorwürfe an die blonde Isolde werden eindeutige Bestätigungen
für seine unveränderte Liebe zu ihr gegeben.

9.1.5 | Forschungspositionen zur IsoldeWeißhand-Episode

Es gibt zwar konkurrierende Forschungspositionen, doch wird Tristans Hinwendung
zu Isolde II vor allem in der älteren Forschung in erster Linie negativ beurteilt. Für de
Boor (1940) wird die Wortgruppe ›wirr‹ »zum klanghaften Leitmotiv dieser ganzen
Darstellung einer langsamen seelischen Zersetzung« (S. 296); Gottfried stelle »mit
höchster Meisterschaft den langen, rückschlagsreichen Abstieg Tristans auf die nie-
dere Ebene der ›Welt‹ dar« (ebd.). Für Bertau (1983) ist der Abschied von Isolde I
nach der Baumgartenszene »der Tod dieser Liebenden und dieser Liebe« (S. 164);
Ries (1980) sieht in Tristans »Anfälligkeit für die Sinnenliebe das Absinken vom Ni-
veau der edlen Herzen« (S. 335); nach Meissburger (1954, S. 28; 129 f.) ist Isolde II
unschuldig, Tristan sei ein Verführer und Betrüger, er sei zugleich ›Adam und
Schlange‹. Mälzer (1991) kontrastiert Isolde I und Tristan: während jene nach der
Trennung im Baumgarten altruistisch handle, sei Tristan egoistisch; die Krise inner-
halb der Isolde II-Handlung solle Tristan »auf die Stufe des edelen senedaere zurück-
führen, dessen Liebe auf triuwe und staete basiert, auf eine Stufe, die Isolde nie ver-
lassen hat« (S. 236). Thomas (2003, S. 196) sieht Tristan in der Rechtfertigungsrede
auf einer Stufe mit dem »unfortunate Marke«, beide seien zwîvelaere. Eine Parallele
zu Marke sieht auch Ries (1980), jedoch in negativer Perspektive: Tristans »Verfallen-
heit an den Schein« sei »Markes Verblendung« ähnlich, doch Tristan dokumentiere
»darüber hinaus eine Steigerung des willentlichen Verkennens, insofern er sein Ver-
halten auch noch zu rechtfertigen sucht« (S. 336). Ähnlich negativ urteilt Tax (1971):
Tristan lasse sich »auf das Liebesniveau eines Marke, die niedrige Ebene rein körper-
licherminne-Freude heruntersinken« (S. 164). Konetzke (2002) sieht in der Hinwen-
dung Tristans an Isolde II keinen Treuebruch, denn diese sei Konsequenz »einer Er-
krankung an Melancholia [...], die durch den Verlust der Geliebten ausgelöst wird«
(S. 135); Tristans Handlungen gründeten in einer »unbewußten Todessehnsucht«
(ebd. S. 121). Ruh (1980, S. 247) geht von einem Wiederaufstieg nach dem Abfall
von der wahren Minne aus, und nach Mergell (1949) stellt die Begegnung mit Isolde
II eine Stufe auf dem Weg zur Vollkommenheit in der Liebe dar: Isolde II könne die
Liebe zu Isolde I nicht gefährden, denn durch die Begegnung mit Isolde II würde sich
Tristan »der Verbundenheit mit der fernen Geliebten [...] noch tiefer bewusst«
(S. 147).



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

162

9.2 | Die IsoldeWeißhand-Episode bei Thomas

Auch bei Thomas werden die Liebenden im Baumgarten entdeckt und Isolde über-
gibt ebenso Tristan einen Ring zum Abschied. Dies ist noch im Cambridger Fragment
übermittelt (Thomas: Fragment Cambridge, V. 51), danach muss mit der Saga ange-
schlossen werden. Isolde formuliert dort ähnlich wie bei Gottfried die Verbindlich-
keit der Ringgabe: »Er soll Brief und Siegel, Zeugnis und Trost für das Eingedenken
an unsere Liebe und an diese Trennung sein!« (Saga, Kap. 67, Übersetzung Uecker
2008, S. 92). Beide küssen sich, dann flieht Tristan bereits (Saga, Kap. 68) – es gibt an
dieser Stelle also keinen Hinweis auf eine zweite Frau wie bei Gottfried.

9.2.1 | Das Kennenlernen: Tristan zwischen Liebe und Begehren
(amur vs. delit)

Die einzelnen Schritte des Kennenlernens bei Thomas (übermittelt teilweise im Tho-
mas-Fragment Sneyd sowie in der Saga) lassen sich wie folgt zusammenfassen. Ähn-
lich wie bei Gottfried haben die beiden Isolden den gleichen Namen, und die Schön-
heit der Weißhand erinnert Tristan an seine Geliebte. Auch hier singt Tristan vor dem
Hof Liebeslieder, die unspezifisch von einer Isolde handeln und Isolde II und den Hof
täuschen. Noch mehr als bei Gottfried scheinen jedoch politische Überlegungen im
Vordergrund zu stehen. Kaedin und seine Brüder wollen den starken Tristan an den
Hof binden; Isolde II erscheint hier deutlicher als Objekt politscher Zwecke (Saga,
Kap. 49), während bei Gottfried das Liebesbegehren der Weißhand in den Vorder-
grund gerückt ist. Die Kuppelei Kaedins und seiner Brüder hat Erfolg, ein Hochzeits-
termin wird festgesetzt (Saga, Kap. 70). Die Rechtfertigungsrede Tristans ist in dem
Thomas-Fragment Sneyd (V. 57–243) erhalten. Der Kontrast von Liebe und sexueller
Begierde, der bei Gottfried nur anklingt, ist bei Thomas deutlich herausgearbeitet
und spiegelt sich in folgenden Leitwörtern wider (vgl. dazu auch Millet 2002,
S. 370 f.; Huber 2002, S. 347; Haug 2002, S. 755): amur: Liebe; delit: (sexuelles) Ver-
gnügen, Freude, Lust; poeir: das Können; voleir: das Wollen; desir: Verlangen,
Wunsch; Sehnsucht; raisun: Vernunft, Verstand.

Die sexuelle Motivation Tristans wird über den Gegensatz von amur und delit
durchgespielt, hinzu treten die Leitwörter poeir und voleir. Die Argumentation lässt
sich wie folgt zusammenfassen: Bisher, das heißt mit Isolde I, waren Wollen (voleir)
und Verlangen (desir) nicht getrennt. Tristan wendet sich nunmehr von seinem Ver-
langen nach Isolde I ab und dem zu, was für ihn erreichbar ist, nämlich Isolde II. Die
Leitwörter poeir und voleir werden kombiniert: Tristan will Isolde I (voleir), doch
kann er nicht zu ihr (poeir); dagegen kann er die Weißhand haben und überlegt da-
her, dass er das, was er haben kann (poeir) auch wollen (voleir) sollte (vgl. Millet
2002, S. 370): Quant mun desir ne puis aveir, / Tenir m’estuit a mun pueir (»Wenn ich
mein Verlangen nicht haben kann, muß ich mich an das mir Mögliche halten«; Tho-
mas: Fragment Sneyd, V. 87 f.). Tristan wirft in einem inneren Monolog Isolde vor,
ihn vergessen zu haben und sich mit Marke zu vergnügen, das meint den Bereich des
sexuellen Vergnügens (delit). Er will versuchen, sich seinerseits zu vergnügen in ei-
ner Handlung, die gegen die Liebe und damit auch gegen Isolde I ist. Davon leitet
sich Tristans Rechtfertigung ab, Isolde II zu heiraten (vgl. Millet 2002, S. 370):



Die IsoldeWeißhand-Episode bei Thomas
9.2

163

Jo [...] voil espuser la meschine
[...]
Altre raisun nule n’i trove,
Mais qu’il en fin volt assaier
S’encuntre amur puist delitier,
Se par le delit que il volt
Poisse entroblier l’altre Ysolt

Ich will das Mädchen heiraten,
[...]
Er findet dafür keine andere Rechtfertigung,
als daß er endlich ausprobieren will,
ob er sich vergnügen kann gegen die Liebe,
ob er durch das Vergnügen, das er [haben] will,
die andere Ysolt vergessen kann

(Sexuelles Vergnügen mit Isolde II soll die Liebe zu Isolde I vergessen machen; Thomas: Fragment
Sneyd, V. 225; 238–242)

Beides, Schönheit und Name, sind wie bei Gottfried Voraussetzung für Tristans Hin-
wendung zu Isolde II:

Car Ysolt as Blanches Mains volt
Pur belté e pur nun d’Isolt.
Ja pur belté qui en li fust,
Se le nun d’Isolt ne oüst,
Ne pur le nun senz la belté
Ne l’oüst il en volenté:
Ces dous choses qui en li sunt
Ceste faisance emprendre font
Qu’il volt espuser la meschine

Denn er will Ysolt mit den Weißen Händen
wegen ihrer Schönheit und wegen des Namens Isolt.
Wegen der Schönheit allein, die sie besaß,
ohne daß sie den Namen Isolt gehabt hätte,
und auch nicht wegen des Namens [allein], ohne die Schönheit,
hätte er sie nicht in seinem Willen gehabt (nicht gewollt):
Diese beiden Dinge, die in ihr [vereint] sind,
lassen ihn diese Handlung unternehmen,
[nämlich] dass er das Mädchen heiraten will

(Schönheit und Name als Voraussetzung der Hinwendung zu Isolde II; Thomas: Fragment Sneyd,
V. 249–257)

Thomas geht also von einer Unterscheidung zwischen einem gelegenheitsbedingten
sexuellen Vergnügen und der ›wahren‹ Liebe aus. Tristans Verhalten ist sozusagen
pragmatisch, er lenkt sein Verlangen zur Weißhand, die er haben kann.

Tristans Rechtfertigung folgt bei Thomas ein Exkurs (Thomas: Fragment Sneyd, V.
285–356), der die Sucht nach Neuem verurteilt und die Unbeständigkeit tadelt:Mais
trop aiment novelerie / E home e femmes ensement, / Car trop par changent lor talent
(»Aber es lieben Männer wie Frauen gleichermaßen zu sehr die Sucht nach Neuem,
denn allzu häufig ändern sie ihre Wünsche«; ebd. V. 344–346). Das Fazit, dass ein
solches Verhalten nur immer tiefere Not provozieren würde (ebd. V. 356), beschreibt
Tristans Dilemma, der die Weißhand nur wegen der Liebe zur Königin Isolde liebt:
Car sul pur l’amur la reïne / Enama Tristrans la meschine (ebd. V. 375 f.). Tristans
Hinwendung zu Isolde II wird gerügt: Wenn er die Königin mit wahrer Liebe (= fin’
amur, ebd. V. 381) geliebt hätte, hätte er die andere Isolde nicht geheiratet und nicht
gegen die Liebe (encontre amur, ebd. V. 385) gehandelt.

9.2.2 | Isoldes Ring und diemissglückte Hochzeitsnacht

Unmittelbar nach diesem Exkurs folgt der knappe Bericht von Hochzeit und Festver-
gnügungen, danach wird breit die Hochzeitsnacht erzählt – die missglückt. Tristans
Dilemma wird anschaulich in Szene gesetzt: Beim Abstreifen des Gewands wird
auch der Ring von seinem Finger gezogen, den Isolde I ihm einst im Baumgarten
beim Abschied gab. Tristan sieht diesen Ring, erinnert sich an sein Versprechen bei
der Trennung im Baumgarten und gerät darüber in Verzweiflung: En sun penser est
molt destreit (ebd. V. 458). Das ihmMögliche – wiederumwird mit den Vokabeln des
Wollens und Könnens gespielt – ist ihm zuwider: Icest‹ ovre m’est a contraire (ebd. V.
464). Das Aporetische der Situation wird in einem inneren Monolog entfaltet: Tristan



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

164

hat die Weißhand nach Recht und Gesetz vor den Augen der Leute geheiratet (ebd.
V. 476–489) und muss deshalb mit ihr die Ehe vollziehen. Andererseits kann er sich
nicht mit der Weißhand vereinigen, ohne Isolde I die Treue zu brechen, die mit Kuss
und Ring besiegelt wurde:

[Tristan:]
»S’a ceste tinc ma convenance,
Dunc ment a Ysolt ma fiance,
E si jo port a Ysolt fei,
Envers m’espuse me deslei.
Vers li ne me dei delleer,
N’encuntre Ysolt ne voil ovrer;
Ne ne sai a la quel mentir,
Car l’une me covient traïr
E decevrë e enginnier [...]«

»Wenn ich dieser hier mein [Ehe]gelöbnis halte,
dann breche ich mein Ysolt gegebenes Treueversprechen,
und wenn ich Ysolt die Treue halte,
vergehe ich mich meiner Gattin gegenüber gegen Treue und Recht.
Ihr gegenüber darf ich mich nicht vergehen,
und gegen Ysolt will ich nicht handeln;
ich weiß nicht, welcher ich mein Wort brechen soll,
denn eine muß ich verraten
und enttäuschen und betrügen [...]«

(Tristans Dilemma in der Hochzeitsnacht: Eine Isolde wird immer betrogen; Thomas: Fragment Sneyd,
V. 507–515)

Die Verbundenheit zu Isolde I verhindert Tristans Vergnügen (delit; ebd. V. 498).Tris-
tan schilt sich ob seines törichten Sinnes (fol corage, ebd. V. 469) und seiner Leicht-
fertigkeit und Flatterhaftigkeit (jolif e volage, ebd. V. 470), als er um Isolde II anhielt;
es sei eine Tollheit (derverie, ebd. V. 474) gewesen, seine Treue zu Isolde I zu verra-
ten. Tristan beschließt, den Beischlaf nicht zu vollziehen, er will sich des möglichen
sexuellen Vergnügens (delit, ebd. V. 615) wegen der irischen Isolde enthalten.

Das Spiel mit den Schlüsselwörtern amur, delit, poeir, voleir, desir und raisun
wird im Rahmen der Bettszene weiter ausgereizt; der zuvor breit ausgeführte Gegen-
satz von delit und amur wird im Bett nochmals verdeutlicht und endgültig zuguns-
ten von Isolde I (=amur) entschieden (vgl. Millet 2002, S. 371). Tristan legt sich nie-
der, Isolde umarmt ihn und will das, wonach es ihn nicht verlangt (Thomas: Frag-
ment Sneyd, V. 644). Danach wird noch genauer spezifiziert: Tristans Wollen (voleir)
ist es sowohl zuwider, auf seine Lust zu verzichten wie sie zu haben; die Natur will
sich beweisen, die Vernunft aber hält sich an Isolde I: La nature proveir se volt, / La
raison se tient a Ysolt (ebd. V. 647 f.). Das Verlangen, das er nach der Königin hat,
benimmt ihm dasWollen nach Isolde II: Le desir qu’ad vers la reïne / Tolt le voleir vers
la meschine (ebd. V. 649 f.). Die große Liebe zu Isolde I nimmt das weg, was die Na-
tur will: La grant amor qu’ad vers Ysolt / Tolt ço que la nature volt (ebd. V. 655 f.)

Tristan kann in dieser dilemmatischen Situation seine êre nur dann bewahren,
wenn er lügt und so gibt er vor, an einem Übel (emfermeté; ebd. V. 682) zu leiden,
das seinen Sitz in der Nähe der Leber habe; er habe dieses Übel heute gespürt und
wage deshalb nicht, den Beischlaf zu vollziehen. Wenn man berücksichtigt, dass die
Leber im Mittelalter unter anderem als Sitz der Liebe gilt, so sagt Tristan vor dem
zeitgenössischen medizinischen Horizont nicht einmal die Unwahrheit (vgl. Nanz
2010, S. 61). Die Weißhand bemitleidet Tristan und ist zur Enthaltsamkeit bereit
(Thomas: Fragment Sneyd, V. 697–700). Die Ehe wird – im Unterschied zu Eilhart –
auch später nicht vollzogen.



Die IsoldeWeißhand-Episode bei Thomas
9.2

165

9.2.3 | Das ›kühneWasser‹ und Tristans ›Schönheitsargument‹

Das ›kühneWasser‹: Der Nichtvollzug der Ehe wird in der Episode des sogenannten
›kühnen Wassers‹, die zum ältesten Szenenbestand des Tristan-Stoffes gehört (siehe
Kap. 1.2), offenbart. Die Episode des ›kühnen Wassers‹ spielt sich bei Thomas (teil-
weise beschrieben im Turiner Fragment, nach dessen Abbruch muss wiederum mit
der Saga gelesen werden) wie folgt ab. Isolde II, ihr Bruder Kaedin sowie Tristan rei-
ten aus, wobei Kaedin Isoldes Pferd am Zügel führt. Als Kaedins Tier scheut, bäumt
sich Isoldes Pferd auf, es gleitet beim Niedergehen in eine Pfütze und die Schenkel
Isoldes werden vom Spritzwasser nass. Die Weißhand bricht in Gelächter aus, als
Kaedin sie darob befragt, offenbart sie Folgendes: Sie habe gelacht, weil das hinauf-
gespritzte Wasser höher gestiegen sei als jemals die Hand eines Mannes (Thomas:
Fragment Turin, V. 1192–1195). Der Nichtvollzug der Ehe ist damit öffentlich ge-
macht und wird jetzt zu einer offiziellen Familienangelegenheit, denn er verletzt die
êre der Familie. Der zornige Kaedin wirft Tristan vor, keinen rechtmäßigen Erben aus
diesem Geschlecht haben zu wollen:

[...] denn das gereicht uns zur Schande am Hof wie außerhalb, diese schmähliche Sünde, die
du mir angetan hast, indem du die Jungfräulichkeit meiner Schwester verschmähst [...]. Aber
nun wissen wir alle, daß du keinen rechtmäßigen Erben aus unserem Geschlecht haben willst,
und wenn unsere Freundschaft nicht so sicher und gefestigt wäre, dann würdest du diese
Schmach teuer erkaufen müssen, die du meiner liebsten Verwandten angetan hast (Saga,
Kap. 83, Übersetzung Uecker 2008, S. 108).

Das ›Schönheitsargument‹: Tristans Rechtfertigung ist für den modernen Rezipien-
ten befremdlich, denn Tristan argumentiert mit der Schönheit und Vorzüglichkeit
seiner Geliebten: »ich nenne deine Schwester schön und feingesittet, edelgeboren
und reich an Besitz, und doch kann sie jener nicht an die Seite gestellt werden, die
alle übertrifft, die jetzt leben. Mein ganzes Begehren ist einzig auf sie gerichtet, so
daß ich diese hier nicht zu lieben vermag!« (Saga, Kap. 84, Übersetzung Uecker
2008, S. 109). Kaedin fordert hierfür einen Nachweis: »[...] aber wenn sie nicht so
schön ist, wie du behauptest, dann sollst du mir das entgelten, so Gott will, sonst
werde ich dir den Tod bereiten. Aber wenn sie so ist, wie du sagst und sie so sehr
lobst, dann sollst du von mir und meinen Verwandten unbehelligt bleiben« (Saga,
Kap. 84, Übersetzung Uecker 2008, S. 109). Das Schönheitsargument bedient den
Sachverhalt, dass sich der Repräsentationswert einer Frau im Mittelalter an ihrer
Schönheit bemisst. Wenn also nachgewiesen werden kann, dass Isolde I schöner ist,
so ist textlogisch die êre von Isolde II und ihrer Familie durch den fehlenden Beischlaf
nicht angetastet. Es geht »nicht um Liebe zu dieser und nur dieser Person, sondern
um die allgemeinen Werte der feudalhöfischen Gesellschaft, die in Isolde vereinigt
sind, und die Ehre, die sie auf Tristan abstrahlen« (Müller 1992, S. 536).

Das Schönheitsargument muss durch Augenschein bestätigt werden. Tristan und
Kaedin besuchen zunächst den Statuensaal, in dem Tristan die lebensechten Bild-
werke von Isolde und Brangäne fertigen ließ (siehe Kap. 10.2). Kaedin ist von der
Schönheit der beiden Statuen überwältigt und gibt zu, dass die Isolden-Statue schö-
ner ist als seine Schwester: »Ich sehe [...], daß du die schönste Geliebte hast« (Saga,
Kap. 86, Übersetzung Uecker 2008, S. 111).

Die Motivation, zur lebendigen Isolde aufzubrechen, ist in der Saga gedoppelt: Ei-
nerseits erhofft sich Kaedin Vorteile sexueller Art aus der Begegnung mit Brangäne.
Denn Isolde I und Brangäne werden sozusagen zwischen den Männer aufgeteilt:



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

166

»[Tristan:] ich wähle die Königin, nimm du die Zofe, ich gebe sie dir« (ebd. S. 111).
Andererseits wird explizit auf denWahrheitserweis des Schönheitsarguments an den
lebenden Vorbildern gesetzt: »[Kaedin:] Aber wenn du mir die nicht zeigst, nach de-
nen sie gefertigt sind, dann hast du mich in unserer ganzen Abmachung belogen,
doch wenn du mir diese Geschöpfe zeigst, die an Aussehen und Schönheit diesen Fi-
guren gleichen, dann bist du von aufrichtiger Gesinnung, und ich kann deinen Wor-
ten trauen« (ebd. S. 111 f.). Tristan und Kaedin brechen dann im Rahmen eines Rück-
kehrabenteuers nach Cornwall zu Isolde auf (siehe Kap. 10.3).

9.3 | Isalde II bei Eilhart

9.3.1 | Kennenlernen und Heirat: Isalde als ›dynastisches
Tauschobjekt‹

Bei Berol kommt eine zweite Isolde nicht vor, jedoch bei Eilhart. Jedoch ist diese Epi-
sode hier auf das Nötigste beschränkt, komplexe Reflexionen bzw. innere Monologe
wie die Rechtfertigungsrede fehlen. Das Kennenlernen ist in eine kriegerische Ausei-
nandersetzung eingebettet. Isalde ist der eigentliche Grund für diese militärischen
Aktionen, die breit erzählt werden und Tristrant als siegreichen Heros zeigen: Der Va-
ter von Isalde II, König Havalin, verweigert einem Vasallen, Graf Riol von Nantis, die
Hand seiner Tochter. Riol will Isalde daraufhin gewaltsam erringen und verwüstet
das Land, Tristrant rettet die belagerte Isalde. Der Bruder Kaedin ist daran interes-
siert, den siegreichen degin wise (Eilhart, V. 6008) am Hof zu behalten, weil er sich
dadurch politische Vorteile erhofft – und bietet deshalb Tristrant die Hand seiner
Schwester an. Isalde II ist hier lediglich »dynastisches Tauschobjekt« (Nanz 2010,
S. 94). Eilharts Tristrant sieht Isalde II zunächst nicht einmal, er hört nur von einer
bedrängten Frau, fragt dann ihren Bruder nach ihrem Namen und sieht sie erst da-
nach. Doch auch das wird nur sehr knapp berichtet, Tristrant spricht nicht einmal mit
Isalde und scheint von ihrer Erscheinung wenig angetan: yedoch zwaͮr er [Tristrant]
nie jach, / er west ain schöner wib dann sie (Eilhart, V. 5921 f.). Das Schönheitsargu-
ment als Rechtfertigungsstrategie, das bei Thomas und Gottfried eine so große Rolle
spielt, wird hier nicht explizit genannt. Auch die differenzierende Benennung als die
Weißhändige fehlt bei Eilhart, es ist nur von Isalde die Rede. Schöning (1989, S. 163)
geht deshalb von einem lediglichen Aufspalten der Isalde-Figur in zwei Figuren aus.

Bei Eilhart willigt Tristrant sofort in das Heiratsangebot ein, Voraussetzung ist nur
die Einwilligung des Vaters im Sinne einer autoritativen Sippenvergabe (dass also al-
lein der Sippenobere bzw. der Vater die Heirat bestimmt und die Betreffende nicht
gefragt wird). Eine komplexe Rechtfertigung wie bei Thomas und Gottfried entfällt
völlig, sie wäre ohnehin nicht vonnöten, ist doch für Tristrant offenbar eine Isalde
wie die andere: Ysalden hon ich verlorn, / Ysalden hab ich wider funden (Eilhart, V.
5917 f.). Andererseits ist der ›Entlastungsdruck‹ Tristrants bei Eilhart geringer, es gibt
hier keine Baumgarten II-Szene, mithin keinen Abschiedsmonolog, kein Treuever-
sprechen und keine Ringgabe. Bei Eilhart wird sofort zur Hochzeit gerüstet. Die ver-
zweifelte Verwirrung in der Hochzeitsnacht, die bei Thomas breit ausgeführt wird,
entfällt. Allerdings leben auch bei Eilhart Tristrant und Isalde II ein Jahr lang ohne
Beischlaf zusammen, eine Begründung hierfür wird nicht geliefert; ebenso entfällt
die Krankheitslüge, die bei Thomas den Nichtvollzug legitimieren soll. Isalde nimmt
dennoch alles oͮn nid (ebd. V. 6369), das heißt ohne Eifersucht bzw. Vorwurf, hin.



Isalde II bei Eilhart
9.3

167

Die Isolde Weißhand-Geschichte wird bei Eilhart also auf die Namensgleichheit
enggeführt und ist politisch motiviert; das Zusammenspiel von Namen und Schön-
heit (wie bei Thomas und Gottfried) fehlt (vgl. Schöning 1989, S. 163). Es gibt keine
Phasen des Kennenlernens, bei Eilhart geht es um Handlungen, nicht um Reflexio-
nen. Affekte wie sie Gottfried und Thomas hinsichtlich der zweiten Isolde und Tris-
tans beschreiben, werden bei Eilhart überhaupt nicht zum Thema. Dagegen rücken
die triuwe-Verhältnisse in den Fokus, etwa als das Einverständnis des Vaters zur Hei-
rat eingeholt wird. Vorgestellt wird eine Kriegergesellschaft, für die die passionierte
Liebe ein Störfaktor ist. Entsprechend ist auch die Episode mit dem ›kühnen Wasser‹
etwas anders motiviert.

9.3.2 | Das ›kühneWasser‹ und Tristrants ›Hundeargument‹

Das ›kühne Wasser‹: Bei Eilhart ist es so, dass die Königsfamilie mit Tristrant und
Isalde spazieren reitet, als Isaldes Pferd mit dem Huf in einen rinnenden pfuͦl (Eilhart,
V. 6378) tritt. Das Wasser spritzt ihr bis ans Knie und Isalde formuliert sofort den Vor-
wurf des ›kühnenWassers‹:wasser, du bist fremd, / daß dir müßmisselingen, / daß du
ÿe getorstest springen / so verr under min gewand, / da hin nie ainß ritterß hand / ge-
torst komen noch kam (ebd. V. 6381–6386). Kaedin hört das und fragt erschrocken: so
bist du nit sin wib? (ebd. V. 6404), Isalde bestätigt das. Die Angelegenheit wird offen-
bart, denn Kaedin klagt seinem vatter (ebd. V. 6411) und allen sinen holden (ebd. V.
6412), dass Tristrant seine Schwester verlassen wolle, das bedeute laster die wil wir
leben (ebd. V. 6415). Tristrant soll für die Schande mit dem Leben bezahlen, und der
König versammelt Verwandte und Vasallen, um Tristrant noch während des Rittes zu
erschlagen. Kaedin beschwichtigt und will Tristrant zuvor Fehde ankündigen. Tri-
strant erhält damit Gelegenheit, sich zu verteidigen und begründet dann den Nicht-
beischlaf mit folgender Behauptung: Isalde sei ihm nicht so entgegengekommen, wie
es ihm zustehe. Kaedin versteht das nicht, Tristrant könne doch mit Isalde einfach
nach seinem Gutdünken verfahren, doch da legt dieser noch nach: Es gebe eine Frau,
die aus Liebe zu ihm einen Hund in aller Öffentlichkeit und heimlich weit liebevoller
behandle, als Isalde ihn je behandelt hätte: noch halt ain frow baß / ain hund durch
minen willen / uber lut und stille, / dann mich úwer swester haͮt getan (Eilhart, V.
6473–6476). Dieses Argument bedient das »Für-Wert-halten« (Müller 1990, S. 28) des
Ehemannes durch die Gattin. Tristrant will Kaedin Isaldes zärtliche Behandlung des
Hundes vor Augen führen, muss dabei aber Kaedin und seinem Schwiegervater ver-
sprechen, danach zu seiner Ehefrau Isalde II zurückzukehren (Eilhart, V. 6484–6488).

Das ›Hundeargument‹: Tristrant macht sich zur Beweisführung mit Kaedin auf
den Weg zu Isalde I, doch sorgt er zugleich dafür, dass seine List gelingen kann. Er
schickt einen Boten mit den nötigen Informationen und einem fingerlin / zuͦ waͮrzai-
chen (Eilhart, V. 6587 f.) zu Marcks Ehefrau. Diese richtet es daraufhin ein, dass
Marck mit großem ritterlichem Gefolge auf die Jagd geht. Tristrant und Kaedin verste-
cken sich hinter einem Dornbusch und sehen den Hofstaat in aller Pracht vorbeizie-
hen: Brangäne ist so schön getan (ebd. V. 6684), dass Kaedin sie für die Königin hält;
der Hund, den Tristrant einst Isalde geschenkt hatte, wird in einer goldenen Sänfte
von Pferden getragen. Kaedin bestätigt: du wurdest selber nie so / gefürt von der swes-
ter min (ebd. V. 6739 f.). Als Isalde naht, strahlt ein so heller Glanz auf, dass Kaedin
zwei sunnen (ebd. V. 6744) zu sehen glaubt. Es fällt jetzt auch das aus Thomas be-
kannte Schönheitsargument: eß ward nie schöner wib. / ja, laider miner schwester lib



Die zwei Isolden oder:Wiewird aus der Dreiecksbeziehung eineVierergeschichte?
9

168

/ mag sich ir nit gelichen (ebd. V. 6766–6768). Das Hundeargument wird danach ein
weiteres Mal bedient und sogar vom Erzähler kommentiert. Denn Isalde geht zur gol-
denen Sänfte mit Tristrants Hund, liebkost diesen – und der Erzähler bestätigt: ich sag
úch wärlich, / daß sú gar lieplich / begund strichen den hund / mit ihremmantel in der
stund (ebd. V. 6806–6809). Ein zweites Mal bekräftigt daraufhin Kaedin: du solt diner
trúw frÿ sin: / du wurdest von der swester min / nie so wol gehalten (ebd. V. 6824–
6826). Damit ist Tristrant vor Kaedin rehabilitiert, sein Leben ist gerettet: »Indem die
blonde Ysalde seine Schwester in beidem – dem Repräsentationswert der Schönheit
wie dem der Unterwerfung – überbietet, muß Keheniß [= Kaedin] auf seinen Rache-
Anspruch gegen Tristrant verzichten« (Müller 1990, S. 28).

Doch auch Tristrants Leben mit Isalde II wird schließlich in ein normales Ehele-
ben überführt. Anlass hierfür ist, dass Tristrant Isalde I vorübergehend seine huld im
Rahmen des zweiten Rückkehrabenteuers entzieht (siehe Kap. 10.3). Damit wird
Platz geschaffen für eine Hinwendung zur zweiten Isalde, weil »die alte Bindung die
neue nicht mehr hindert« (Müller 1992, S. 532). Und so vollzieht Tristrant durch den
zorn (Eilhart, V. 7299) über die Geliebte die Ehe mit Isalde II – und ab da läuft diese
Ehegeschichte in normalen Bahnen, das wird ausführlich betont: do hetten froͮd
genuͦg / Trystrand und daß wib sin / und achtet nit der kúngin, / waß sú laideß dar
umb het: / sin froͮd dú waß nun stät (ebd. V. 7302–7306). Der Ehevollzug dient der
»Stabilisierung der eigenen [= Tristrants] gesellschaftlichen Position« (Nanz 2010,
S. 101). Doch Tristrant verzichtet auch nicht auf die blonde Isolde, es gibt in der Folge
weitere Rückkehrabenteuer zu ihr.

9.4 | IsoldeWeißhand in anderen Texten

Tristan als Mönch: Eine ganz andere Stoßrichtung der Figurenregie hinsichtlich Tris-
tans und der beiden Isolden liefert die anonym überlieferte Reimpaarerzählung Tristan
als Mönch (TaM) mit etwas über 2700 Versen, wohl aus dem 13. Jahrhundert (vgl.
Steinhoff 1995, Sp. 1062; zur Datierung genauer Classen 1994, S. VIII–X). Isolde II –
der Beiname ›Weißhand‹ existiert wie bei Eilhart nicht – scheint hier der irischen Isolde
zumindest gleichwertig, denn jene fungiert als »positive Kontrastfigur zu Tristan«
(Nanz 2010, S. 292). Gleich zu Anfang wird die Problemkonstellation entfaltet: Anläss-
lich eines Hoftags von Artus muss sich Tristan entscheiden, ob er die Ehefrau oder die
Geliebte dorthin mitnimmt. Damit gerät die dilemmatische Lage des Protagonisten
»zwischen Liebe und Gesellschaft« (Strohschneider 1991, S. 86) in den Fokus. Tristan
entscheidet sich für die Ehefrau. Das hat zur Folge, dass die soziale Rolle der zweiten
Isolde ein Übergewicht erhält: Diese wird in 23 Bezeichnungen als Tristans Gattin ge-
handelt, dagegen gibt es nur elf namentliche Nennungen (vgl. Nanz 2010, S. 273).

Der Plot läuft über Verkleidungs- und Verwechslungsstationen. Die Handlung führt
den verheirateten Tristan mit seiner Ehefrau Isolde II an den Artushof. Doch überfällt
Tristan dort die Sehnsucht nach seiner Geliebten, er reitet in den Wald und stößt auf
einen toten Ritter, dessen Leichnam er bis zur Unkenntlichkeit zerschneidet. Der ihm
folgende Kurvenal bringt die Leiche an den Artushof, dort hält man den Toten für Tris-
tan. Dieser tritt alsMönch in ein Kloster ein, er »verdoppelt« sich (Becker 2009, S. 302).
In der Mönchsrolle kann sich Tristan dann zwei Mal mit Isolde I treffen. Tristans Ge-
liebte scheint allerdings in einigen Bezügen hinter der Ehefrau zurückzutreten, denn
die Idealisierung der zweiten Isolde ist nicht zu übersehen. Deren Trauer um den ver-
meintlich toten Tristan wird eindringlich beschrieben, in der Forschung wurde sogar



IsoldeWeißhand in anderen Texten
9.4

169

von mariologischen Bezügen gesprochen (vgl. Nanz 2010, S. 277). Als sich die Ehe-
frau auf die Reise zum Artushof begibt, ist sie ein Muster gesellschaftlicher Repräsen-
tation (vgl. ebd. S. 274): Ihr mit Edelsteinen und Gold geschmückter Mantel zeigt den
hohen Rang, er ist mit zobelen (TaM, V. 313) und Hermelinbesatz ein Herrschaftszei-
chen, ihr Kopfschmuck ist einer koningin (ebd. V. 331) würdig.

Die Fortsetzer Ulrich und Heinrich: Eine jeweils eigene Perspektive im Hinblick
auf Tristans Dilemma mit den beiden Isolden entwickeln auch die Fortsetzer Gott-
frieds, Ulrich von Türheim und Heinrich von Freiberg. Beide versuchen, die gesell-
schaftsgefährdende Passion in die feudale Lebenspraxis zurückzubinden (siehe
Kap. 14)

Matthew Arnold (Tristram and Iseult): Die Problemkonstellation ›Tristan zwi-
schen zwei Isolden‹ provozierte im 19. Jahrhundert einen romantisch harmonisie-
renden Entwurf. Matthew Arnold schrieb 1852 eine Schlussidylle: Die Rivalität der
beiden Frauen ist darin aufgehoben, es gibt keine Segellüge. Iseult of Ireland (=
Isolde I) kommt hier tatsächlich zu dem todkranken Tristram, der ihr aufträgt, seine
Ehefrau (Iseult of Brittany = Isolde II) zu suchen, um ihr zu sagen, dass die Geliebte
bis zum Tod bei ihm bleibe; seine Frau würde das dulden, denn diese sei kind and
good (Arnold, S. 199). Das Schlusstableau zeigt Iseult of the Snow-White Hand (ebd.
S. 182) mit ihren Kindern und Tristrams altem Hund: Joy has not found her yet, nor
ever will (ebd. S. 205). Der Text wurde als »ein Mahnmal für die fatalen Folgen einer
›fool passion‹« (Schöning 1989, S. 160) gelesen.

Richard Wagner: Ganz auf eine zweite Isolde verzichtet die Oper von Richard
Wagner, die auf eine romantische Liebe zwischen Tristan und Isolde gegen den Wi-
derstand der Welt setzt und damit hinter der Komplexität Gottfrieds weit zurück-
bleibt. Denn Tristan erhält die tödliche Wunde bereits nach der Entdeckung im
Baumgarten durch Markes Zwerg Melot und »kann damit das Ende, eben den Liebes-
tod, romantisch oppositiv auf die lästige Gesellschaft beziehen. Er gibt dem Text
[Gottfrieds] eine Orientiertheit zurück, die dieser immer wieder dekonstruiert« (War-
ning 2003, S. 203).

Fazit: Voraussetzung für Tristans Kennenlernen einer anderen Frau (Isolde Weiß-
hand) ist die Trennung der Liebenden in Baumgarten II. Schönheit und Namens-
gleichheit bilden die Motivation für Tristans Hinwendung zu einer zweiten Isolde bei
Gottfried und Thomas. Während Thomas vor allem den Gegensatz von sexuellem
Vergnügen (delit = Isolde II) und wahrer Liebe (amur= Isolde I) herausstellt, arbei-
tet Gottfried die Phasen des Kennenlernens und Tristans rasch wechselnde Einstel-
lung zu den beiden Isolden detailliert heraus. Bei Eilhart dagegen ist Isolde II ledig-
lich ›dynastisches Tauschobjekt‹. Tristan heiratet die Weißhand bei Thomas und Eil-
hart – Gottfrieds Text bricht vorher ab. Bei Thomas provoziert der beim Abschied im
Baumgarten übergebene Ring, Dingsymbol fortwährender Treue, die missglückte
Hochzeitsnacht mit der Weißhand; auch bei Eilhart wird die Ehe mit Isolde II in der
Brautnacht nicht vollzogen. Der unterlassene Beischlaf wird jeweils durch die Ent-
hüllungsszene des ›kühnen Wassers‹ zu einem öffentlichen Ärgernis, das nur durch
eine Rechtfertigung Tristans bereinigt werden kann: Bei Thomas punktet Tristan mit
dem ›Schönheitsargument‹, dass also die Geliebte einen höheren Repräsentations-
wert habe als die Ehefrau, bei Eilhart mit dem ›Hundeargument‹, das meint hier das
›Für-Wert-halten‹ des Mannes durch die Frau. In beiden Fällen wird der Wahrheits-
erweis durch Augenschein im Rahmen eines Rückkehrabenteuers zur blonden Isolde
geleistet.



10

170

10 ›memoria‹ undWiedersehen
um jeden Preis

Der Begriff ›memoria‹ »bezeichnet seit der Antike und auch imMittelalter dasmensch-
liche (individuelle oder kollektive) Gedächtnis als Vermögen (vis) und die Fähigkeit
zur (bewußten) Erinnerung« (Fritsch-Rößler 2003, S. 160). Unterschieden wird zwi-
schen einem ›natürlichen‹ Gedächtnis (= ›memoria naturalis‹) und einer Kunst der
Erinnerung (= ›memoria artificiosa‹; ebd. S. 160). Tristan und die blonde Isolde bil-
den eine »Memorialgemeinschaft« (ebd. S. 194): Die Minnegrotte zum Beispiel ist als
Gedächtnisraum konzipiert, auch Isoldes Abschiedsrede im Baumgarten (siehe
Kap. 9.1.1) erinnert mitWort, Ring und Kuss die Liebesgemeinschaft mit Tristan. Auch
außerhalb dieser Memorialgemeinschaft wird bei Gottfried das Erinnern mehrfach
zum Thema: Der Text beginnt mit einem ›memoria‹-Topos (vgl. dazu allgemein Nell-
mann 2009), das folgenreichste Memorialzeichen ist der Ring, den Rual an Marke
(siehe Kap. 3.2.4) übergibt (Übersicht über die ›memoria‹-Stationen bei Fritsch-Rößler
2003).

Im Folgenden werden die Episoden behandelt, die die Trennung der Liebenden
fokussieren. Zwangsläufig muss nach Baumgarten II bzw. dem Kennenlernen von
Isolde Weißhand auf Thomas und Eilhart zurückgegriffen werden, weil Gottfried
vorher abbricht. Die Petitcreiu–Episode stammt noch von Gottfried, den Statuensaal
kennt nur Thomas, die Rückkehrabenteuer übermitteln Thomas und Eilhart.

10.1 | Die Petitcreiu-Episode: Verzicht auf Leidlöschung

Das Zauberhündchen Petitcreiu (frz.‹petite créature‹ für ›kleines Geschöpf‹; altfrz.
Petit Creü: Oxforder Folie Tristan, V. 761) ist für Tristan und die blonde Isolde »gera-
dezu das Attribut ihrer gegenseitigen unaufhörlichen Verbundenheit im steten Erin-
nern und im anhaltenden Minneleiden« (Gnädinger 1971, S. 47). Die Petitcreiu-Epi-
sode ist situiert nach dem Gottesurteil (siehe Kap. 6.2.2.3): Obwohl auch Tristan
durch den Ausgang des Ordals öffentlich rehabilitiert ist, begibt er sich nach Swâles
(wohl Südwales, vgl. Haug 2011, S. 620 f.) zu Herzog Gilan. Dieser bemerkt, dass
Tristan sich mit trüben Gedanken quält und befiehlt, das Zauberhündchen Petitcreiu
zu bringen, das ihm von einer gottinne / durch liebe und durch minne (V. 15809 f.)
geschickt wurde und sînes herzen spil (V. 15798) ist. Das Hündchen stammt ûz Ava-
lûn, der feinen lant (V. 15808), aus dem Land der Feen also, sein Fell schimmert so
verschiedenfarbig, daz nieman rehte wiste, / von welher varwe ez waere (V. 15820 f.).
Über 30 Verse werden der Farb- und Glanzerscheinung des Zauberhündchens gewid-
met, es wird zu einer »Sensation des Lichtes« (Gnädinger 1971, S. 34) stilisiert, ja der
Erzähler sieht sich außerstande, des Hündchens schoene und sîn art (V. 15816) zu
beschreiben. Diese fingierte Sprachnot exponiert das Wunderbare des Hündchens,
das sich auch in seiner Bedürfnislosigkeit zeigt, denn es frisst und trinkt nicht.
Fritsch-Rößler (2003) sieht darin eine »motivliche Vorwegnahme« (S. 187) des Spei-
sewunders in der Minnegrotte (ähnlich Gnädinger 1971, S. 39). Petitcreiu trägt eine
Kette mit einem Glöckchen, das eine wunderbare Eigenschaft hat: Es kann alle Sor-
gen und jede Trauer vergessen machen (V. 15845–15859).

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_10, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk
10.2

171

Tristan will das Hündchen Isolde schenken; im Verzicht auf die eigene Leidlö-
schung erweist er sich erneut als edelez herze. Er besiegt den Riesen Urgan, der hôch-
vertic und vermezzen (V. 15920) von Gilan erpresserisch zins (V. 15925) fordert und
verlangt als Lohn für den Sieg Petitcreiu. Gilan bietet Tristan stattdessen die Hand
seiner Schwester und die Hälfte seines Besitzes (V. 16229–16231) – das demonstriert
den unerhörten Wert des Zauberhündchens. Aufgrund seines voreilig gegebenen
Wortes (Stichwort ›rash boon‹), dem Sieger über Urgan jede Forderung zu erfüllen,
muss Gilan jedoch schließlich Tristan das Hündchen geben, der es durch einen Spiel-
mann an Isolde sendet. Deren Reaktion weist sie ebenso als edelez herze aus, denn
der eigentliche Zweck, ihren Liebesschmerz zu lindern, wird nicht eingelöst: Isolde
bricht sofort das Glöckchen von der Kette ab, das daraufhin seine Wunderkraft ver-
liert (V. 16388–16397).

Der Blick auf die altnordische Prosaversion (die Thomas-Fragmente setzen – mit
Ausnahme von Carlisle – erst mit Baumgarten II ein) macht Gottfrieds Intention an
dieser Stelle noch deutlicher: Denn die Tristrams Saga kennt dieses Abreißen des
Glöckchens gar nicht, Isolde freut sich über den Hund, der aber nicht lange am Hof
bleibt, sondern für die Jagd auf Wildschweine und Rotwild eingesetzt wird (Saga,
Kap. 63). Bei Gottfried dagegen will Isolde bewusst nicht glücklich sein: diu getriuwe
staete senedaerîn, / diu haete ir vröude unde ir leben / sene unde Tristande ergeben
(V. 16400–16402). Isolde lässt ein wunneclîchez hûselîn (V. 16341) von gesmîde und
von golde (V. 16339) für Petitcreiu fertigen, der stets mitgeführt wird (V. 16344–
16351). Dies zielt auf eine Leidbejahung, ja sogar Leidvermehrung, denn das Hünd-
chen erinnert Isolde fortwährend an Tristan: si tete ez [...] / ze niuwenne ir senede leit
(V. 16353 f.).

Die Petitcreiu-Episode versteht Philipowski (1998) als »Symbol der Uneigennüt-
zigkeit und Selbstentäußerung« (S. 29), Schröder (1973) sprach von der »Unbedingt-
heit ihrer [Isoldes] leidbejahenden Liebe« (S. 35). Weder Tristan noch Isolde wollen
die leidstillende Zauberwirkung für sich in Anspruch nehmen, das Glöckchen, In-
strument der ›memoria‹-Löschung, wird sogar zerstört. Petitcreiu, der »ein Oblivi-
ons-Mittel hätte sein können, wird zum das Gedächtnis stützenden Mittel, zum Me-
morial-Zeichen« (Fritsch-Rößler 2003, S. 180).

10.2 | Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes
Bildwerk

Isolde II als Memorialzeichen: Isolde II ist Memorialzeichen (vgl. Wenzel 1991,
S. 70; Kolerus 2006, S. 268–276). Denn die Weißhand hat aufgrund ihres Namens
und ihrer Schönheit Verweisfunktion auf Isolde I, beide Frauen sind in TristansWahr-
nehmung als ›Original‹ und ›Nachbildung‹ überlagert (siehe Kap. 9.1.2). Tristan
blendet jedoch allmählich die ursprüngliche ›Surrogatfunktion‹ von Isolde II so mas-
siv aus, dass er sie schließlich im Sinne einer »Fehlschaltung« (Kolerus 2006, S. 270)
heiratet. Das funktioniert jedoch nur bis zur Hochzeitsnacht. Denn hier wird Isolde
II von einem anderen Minne-Erinnerungszeichen dominiert, dem Ring nämlich, den
Isolde I Tristan beim Abschied im Baumgarten (siehe Kap. 9.1.1) als Treuepfand
übergab. Damit tritt wieder das ›Original‹ (Isolde I) in den Vordergrund, der Beischlaf
mit dem ›Surrogat‹ (Isolde II) missglückt.

Isolde I als Statue: Tristans Minnebeziehung zu Isolde I wird im Folgenden er-
neut durch ein Surrogat simuliert, doch dieses Mal ist es ein »umfassendes architek-



172

tonisch-künstlerisches Surrogat« (Kolerus 2006, S. 270 f.). Man erfährt davon durch
die altnordische Tristrams Saga (Kap. 80 f.) sowie durch das erste Turiner Thomas-
Fragment (V. 941–1196). Die Saga leitet die Geschichte um den Statuensaal wie folgt
ein: Tristan reitet nach der missglückten Hochzeitsnacht mit seinem Schwiegervater
und seinem Schwager Kaedin sowie den mächtigsten Lehnsmännern auf die Jagd,
man kommt an die Landesgrenze, an der der streitbare Riese Moldagog wohnt. Tris-
tans Schwiegervater erinnert an die eidliche Abmachungmit dem Riesen, den Grenz-
fluss nicht zu überschreiten (Saga, Kap. 73), weil sonst großes Unglück entstünde.
Obwohl Tristan zusichert, nicht in des Riesen Land zu wollen, begibt er sich eines
Tages dennoch zu jener Grenze (Saga, Kap. 75), schickt aber seine Gefährten weg
und sprengt mit seinem Pferd über den Grenzfluss. Der Riese erscheint, Tristan kann
ihn besiegen, jener unterwirft sich; beide schließen einen Vertrag, wonach der Riese
alles tun soll, was Tristan verlangt (Saga, Kap. 77).

Tristan trifft im tiefsten Wald auf ein Felsengewölbe (Saga, Kap. 78), das einst von
einem Riesen erbaut wurde, der mit Artus kämpfte; das Gewölbe repräsentiert also
die Verkoppelung von mythischer Vorzeit und höfischer Zeit (vgl. Kolerus 2006,
S. 271). Es besteht aus einem kreisrunden Felsen, der innen gewölbt ist, ein Steinbo-
gen steht inmitten, geschmückt mit künstlich gebildetem Laub, Vögeln, Tieren und
exotischem Zierrat. Der Zutritt zum Gewölbe ist an die Gezeiten gebunden: Natur,
nicht Kultur wie im Fall des komplizierten Türmechanismus’ der kunstvollen Minne-
grotte Gottfrieds, regelt also den Zugang.

Tristan nutzt diese Höhle mit Hilfe des dienstbaren Riesen zum Ausbau eines Me-
morialraums: Er lässt in der Höhle lebensecht wirkende Statuen von Isolde I, Bran-
gäne und den Neidern der Minne errichten. Dieses Arrangement von Tristans eigener
Minnegeschichte, die hier als Triumph der Minne über die Widersacher stilisiert ist
(vgl. ebd. S. 272), wird wie folgt beschrieben:

In der rechten Hand hielt sie [Isolde I bzw. Isönd] ihren Ring, und darauf waren die Worte geschrieben, die
Königin Isönd bei ihrem Abschied gesprochen hatte: »Tristram«, hatte sie gesagt, »nimm diesen Ring zur Erin-
nerung an unsere Liebe und vergiß nicht unseren Kummer, Mühsal und Elend, die du um meinet- und deinet-
willen erduldet hast!« Unter ihren Füßen befand sich ein aus Kupfer gegossenes Fußgestell in der Gestalt
jenes bösen Zwerges, der sie vor dem König verleumdet und geschmäht hatte. Die Figur stand auf seiner
Brust, ganz so, als träte sie ihn unter ihre Füße und er auf dem Rücken unter ihren Füßen läge, ganz so, als
weinte er. Neben der Figur lag ein kleines Spielwerk aus gebranntem Gold, ihr Hund, der den Kopf schüttelte
und mit seiner Schelle klingelte, gefertigt mit großer Geschicklichkeit; aber auf der anderen Seite des Zwerges
stand eine kleine Figur, nach Bringvet [= Brangäne], der Zofe der Königin gebildet. Sie war entsprechend
ihrer Schönheit wohl geschaffen und mit den besten Kleidern geschmückt und hielt ein Gefäß mit Deckel in
der Hand, das sie Königin Isönd mit freundlicher Miene darbot. Um das Gefäß herum waren die Worte ein-
geschrieben, die sie gesprochen hatte: »Königin Isönd, nimm diesen Trank, der in Irland für König Markis
gemacht wurde!« Auf der anderen Seite des Gemaches, dort, wo man hineingeht, hatte er [Tristan] eine große
Figur in Gestalt des Riesen verfertigt so, als stünde er selbst einbeinig da und schwinge seinen Eisenstab mit
beiden Händen über die Schulter, um die andere Figur zu beschützen [...]. Auf der anderen Seite der Tür
stand ein großer Löwe, aus Kupfer gegossen und so geschickt gefertigt, daß keiner, der ihn sah, glaubte, er sei
nicht lebendig. Er stand auf vier Füßen und schlug seinen Schwanz um eine Figur, die nach jenem Ratgeber
gemacht war, der Tristram vor König Markis verleumdet und geschmäht hatte.

(Im Statuensaal: Isolde, Brangäne, die Verräter und das Hündchen als lebensechte Bildwerke;
Saga, Kap. 80, Übersetzung Uecker 2008, S. 105)

Bild, Figur und Schrift gelten im Mittelalter als »Denkmäler lebendiger Erinnerung«
(Wenzel 1991, S. 61). Der Statuensaal wird so zum »Gedächtnisraum für die Ge-
schichte einer einmaligen Liebe« (ebd. S 69). Die Beischrift auf dem Ring und um das
Minnetrankgefäß, das Brangäne Isolde reicht, ist im Präsens formuliert: Zeitlich aus-
einanderliegende Ereignisse werden so als eine einzige Zeitebene präsentiert, die

›memoria‹ undWiedersehen um jeden Preis
10



Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk
10.2

173

künstlerische Simulation erschafft eine alternative gewünschte Realität (vgl. Kolerus
2006, S. 274; ähnlich Wenzel 1991, S. 68). Denn die Minne tritt in diesem Arrange-
ment als Siegerin hervor: Der verräterische Zwerg liegt unter den Füßen Isoldes,
Marke kommt gar nicht vor, die Widersacher sind besiegt, und Tristan ist in diesem
Gedächtnisraum nicht von Isolde getrennt. Vielmehr wird eine ungestörte Minnege-
meinschaft mit Isolde simuliert, denn die Isolde-Statue ist als vollkommen lebens-
echt gestaltet, sie verströmt sogar lieblichen Geruch:

[...] aus dem Mund strömte ein so guter Duft, daß das ganze Haus davon erfüllt wurde, als ob die teuersten
Kräuter jeder Art dort drinnen seien. Aber dieser gute Duft kam durch den Kunstgriff aus der Figur, daß Tri-
stram unterhalb der Brustwarze in der Gegend des Herzens ein Loch an der Brust angebracht und dort eine
Büchse voll der süßesten, goldvermischten Kräuter, die es in der ganzen Welt gab, hineingesetzt hatte
(Saga, Kap. 80, Übersetzung Uecker 2008, S. 104).

Der Statuensaal dient dazu, Affekte auszuagieren (vgl. Kolerus 2006, S. 275). Denn
Tristan küsst die Statue, spricht Liebesworte, ja ist sogar zornig, wenn er glaubt, dass
die Statuen-Isolde einen anderen liebt. Tristans »Gedächtnisdienst ist Liebesdienst
und als solcher eine Form der Devotion, die antike Götterverehrung und christlichen
Gottesdienst in eine Apotheose der irdischen Liebe transformiert« (Wenzel 1991,
S. 70):

E les deliz des granz amors
E lor travaus et lor dolors
E lor paignes et lor ahans
Recorde a l’himage Tristrans.
Molt la baise quant est haitez,
Corrusce soi, quant est irez,
Que par penser ou que par songes,
Que par craire en son cuer mençonges,

Qu’ele mette lui en obli
Ou qu’ele ait acun autre ami;
Qu’el ne se pusse consiurrer
Que li n’estoce un autre amer,
Que mieuz a sa volunté ait.
Hicest penser errer le fait.

Und an die Wonnen der großen Liebe
und an ihre Mühsal und ihre Schmerzen
und an ihre Leiden und ihre Qualen
erinnert Tristran das Bildnis.
Häufig küßt er es, wenn er glücklich ist.
Er wird zornig auf es, wenn er,
teils aufgrund von Gedanken oder aufgrund von Träumen,
teils, weil er in seinem Herzen Lügen glaubt, erbittert ist

darüber,
daß sie ihn der Vergessenheit anheimfallen lassen könnte,
oder daß sie einen anderen Freund haben könnte,
dass sie sich dem nicht entziehen könnte,
einen anderen lieben zu müssen,
den sie besser nach ihrem Willen [zur Verfügung] hätte.
Dieser Gedanke bringt ihn dazu, daß er sich verwirrt.

(Im Statuensaal: Tristan umarmt und küsst die Statue von Isolde; Thomas: Fragment Turin, V. 941–954)

Tristan ist sich über die Surrogatfunktion der Statue nicht mehr im Klaren (vgl. Kole-
rus 2006, S. 276). Die Täuschung ist nicht nur durch die lebensechten Figuren und
den Geruch der künstlichen Isolde perfektioniert, hinzu treten Geräusche und raffi-
nierte Bewegungsmechanismen: Die Statue hält ein Zepter, auf dem ein Vogel mit
den Flügeln schlägt, als ob er lebendig wäre. Dieser Maschinenvogel ist nichts Singu-
läres, es gibt seit der Antike Automaten, die zum Beispiel singende Vögel vorstellen
oder einen Sternenhimmel imaginieren lassen; die Mechanik arbeitet mit Wasser-
und Luftdruck, der Hauptzweck ist jeweils die Illusion einer »zweiten Wirklichkeit«
(Hammerstein 1986, S. 13).

Der Statuensaal ist also eine Kombination von ›memoria‹ und Wunschvorstel-
lung. Tristan ist offenbar nicht mehr in der Lage, zwischen Memorialbild und Wirk-
lichkeit zu unterscheiden. Nach Konetzke (2002, S. 134–136) verfällt Tristan der ›me-
lancholia‹, sein Denk- und Erinnerungsprozess seien beeinträchtigt, die Liebe zu
Isolde I als wesentlicher Bestandteil seiner Identität provoziere seinen Realitätsver-
lust. Er »hat die lebende Isolt Weißhand, die er nicht begehren will noch kann, und



174

die Statue, die nicht lebt und nur Reflex seiner eigenen Stimmungen ist. Beide sind
Substitute für die wirkliche Isolt, eine eigentliche Vergegenwärtigung ist nicht mög-
lich. Tristan sitzt in der doppelten Falle: Er leidet an dem, was er hat, und noch mehr
daran, was ihm fehlt« (Mertens 1995, S. 45).

Statuensaal und Minnegrotte: Der Statuensaal ist in einigen Bezügen der Minne-
grotte ähnlich (vgl. ebd. S. 41). Gottfrieds Minnegrotte hat einen mythischen Ur-
sprung, sie wurde von Riesen vor der Ankunft der Trojaner in Britannien erbaut und
damit vor der Artussage. In der Gründungsgeschichte des Statuensaals spielen eben-
falls ein Riese und Artus eine Rolle, mythische und höfische Zeit sind verkoppelt.
Wie der Statuensaal im Dienst der Liebe zu Isolde I steht, so dient auch die Minne-
grotte der Liebe von Tristan und Isolde I. Beide Lokalitäten sind zudem nach außen
hin abgeschlossen, der Zutritt ist über Ausschlusskriterien geregelt (der Vergleich
mit Foucaults ›Heterotopien‹ liegt nahe; vgl. Foucault 2008). Die Unterschiede sind
jedoch nicht zu übersehen: In der Minnegrotte führt Tristan mit der lebenden Isolde
I ein wunschleben, im Statuensaal küsst er nur ein Surrogat, eine Statue. Während in
der Minnegrotte die wahre Liebe gefeiert wird, die ins Paradiesische entrückt ist, ist
der Statuensaal der Ort unrechten Begehrens: Bereits dessen Erbauer, der Riese, gab
sich einst unrechter Minne hin, als er eine Herzogstochter raubte und diese beim Lie-
besakt erdrückte (Saga, Kap. 78), ebenso ist Tristans Statuen-Liebe zwangsläufig ein-
seitig und grotesk.

Auflösung der Täuschung: Tristan kann nur mehr durch die Hilfe von außen von
seinem Wirklichkeitsverlust geheilt werden, Realität und Imagination verschwim-
men. Seine ›memoria‹ ist identitätsgefährdend, sie hält ihn davon ab, nach der leben-
den Isolde I zu suchen (vgl. Kolerus 2006, S. 276 f.). Nur durch einen Anstoß aus der
›wirklichen‹ Welt kann es Tristan gelingen, die verwirrende Simulation des Statuen-
saals zu verlassen, die Verwechslung von Original und Surrogat aufzuheben. Tristans
Ausblendung, dass die Statuen nur Substitute sind, muss berichtigt werden (ebd.
S. 278). Der Anlass hierzu ist die Episode mit dem ›kühnen Wasser‹, genauer: die
Rechtfertigung des unterlassenen Ehevollzugs durch Einlösung des ›Schönheitsargu-
ments‹ (siehe Kap. 9.2.3). Im Rahmen desWahrheitserweises besucht Tristans Schwa-
ger Kaedin den Statuensaal, doch auch er verfällt zunächst der Täuschung und wird
sich dieser erst bewusst, als er versucht, Brangäne das Gefäß mit demMinnetrank aus
der Hand zu nehmen (Saga, Kap. 86). Kaedin will die lebenden Vorbilder der Statuen
sehen; beide, Tristan und Kaedin, brechen daraufhin nach Cornwall zu Isolde I auf.

10.3 | Tristans Rückkehrabenteuer oder die ›Destruktion
des Heros‹

Rückkehr bedeutet hier die zeitweilige heimliche Rückkehr Tristans zu Isolde I in un-
terschiedlicher Verkleidung im Sinne einer ›nichtidentischen Wiederholung‹ (vgl.
Schulz 2015, S. 344). Wiederkehrabenteuer werden bei Thomas und Eilhart erzählt;
bei Eilhart sind es fünf Rückkehrepisoden, bei Thomas zwei bzw. drei. Doch gibt es
nach Haug (2011 mit Verweis auf Schoepperle Loomis) eine »Vielzahl von Überliefe-
rungen, die davon handeln, in welchen Verkleidungen Tristran nach seiner Flucht
von Markes Hof die Geliebte immer wieder aufsuchte« (S. 790).

Rückkehrabenteuer bei Thomas: Die Rückkehrabenteuer sind nur zum Teil in
einem Thomas-Fragment (Fragment Douce) überliefert, der Rest muss mit der Saga
gelesen werden. Auslöser für die Rückkehr zu Isolde I sind die Ereignisse im Statuen-

›memoria‹ undWiedersehen um jeden Preis
10



Tristans Rückkehrabenteuer oder die ›Destruktion des Heros‹
10.3

175

saal: Kaedin ist von der Schönheit der Statuen Isoldes und Brangänes überwältigt
und will deren lebende Vorbilder sehen, auch weil er sich einen Vorteil aus der Be-
gegnung mit der schönen Brangäne erhofft (Saga, Kap. 86; siehe auch Kap. 9.2.3).
Tristan und Kaedin verkleiden sich als Pilger und sehen Isolde und Brangäne in ei-
nem Jagdzug (Saga, Kap. 87). Es kommt zu einem Liebestreffen zwischen Isolde I
und Tristan, danach jedoch zu einem Zerwürfnis der Liebenden aufgrund einer Ver-
wechslung Tristans und Kaedins mit fliehenden Knappen (Saga, Kap. 88 f.), die Tris-
tans und Kaedins êre in Frage stellt. Isolde verflucht Tristan ob der angeblichen Ehr-
verletzung, dieser aber verkleidet sich als Aussätziger, um an den Hof zu kommen:
Kräuter lassen sein Gesicht aufschwellen, seine Hände und Füße sind verfärbt (Saga,
Kap. 90). Doch Brangäne erkennt Tristan dennoch und lässt ihn verjagen (ebd.
Kap. 91). Tristan vegetiert aus Liebeskummer halbtot unter der Treppe in einem ver-
fallenen Palas des Hofes dahin (Thomas: Fragment Douce, V. 1773–1906). Schließ-
lich kommt es zu einer Versöhnung mit Brangäne und zu einem erneuten Liebestref-
fen von Tristan und Isolde I (ebd. V. 1980–1995).

Die Motivation für die zweite Rückkehr lässt an Gottfrieds Konzept der edelen her-
zen denken: Isolde will die Liebesleiden Tristans mitfühlen und trägt deshalb Tag und
Nacht einen Lederpanzer auf ihrer bloßen zarten Haut. Das »macht sie nicht zu einer
veritablen Büßerin, sondern zu einer Gefährtin des Geliebten imMinneleid« (Warning
2003, S. 209). Tristan erfährt von diesem Akt leidensbereiter ›memoria‹ (vgl. Mader
2013, S. 303) und macht sich zusammen mit Kaedin, beide als Büßer verkleidet und
verfärbt im Gesicht, zu Markes Hof auf; dort können sie vertraulich mit den Damen
sprechen (Thomas: Fragment Douce, V. 2057–2066). Beide erweisen sich als überle-
gen in einem königlichen Turnier anlässlich eines Hoftages bei Marke; sie töten dabei
jedoch zwei Barone und müssen deshalb zurück in die Heimat fliehen (ebd. V. 2095).

Die Rückkehrabenteuer bei Eilhart: Es gibt fünf Wiederkehrepisoden bei Eil-
hart. In der ersten ereignet sich das ›Wolfeisen-Abenteuer‹ inmitten der Artusritter
(siehe Kap. 12.2); im Folgenden werden die Rückkehrabenteuer 2 bis 4 nur knapp
inhaltlich referiert, dagegen das fünfte Wiedersehen ausführlicher thematisiert, weil
es am deutlichsten die ›Destruktion des Heros‹ zeigt.

Auslöser für die zweite Rückkehr ist die Episode des ›kühnenWassers‹ (Eilhart, V.
6370–6405). Tristrant und Kaedin sehen wie bei Thomas den Jagdzug, das Hunde-
argument wird eingelöst (siehe Kap. 9.3.2); es kommt zu einer Liebesnacht von Tri-
strant und Isalde (Eilhart, V. 6933). Die zweite Rückkehr kennt ähnlich wie bei Tho-
mas die Aussätzigen-Verkleidung Tristrants. Allerdings ist es bei Eilhart Isalde selbst,
die Tristrant aufgrund seines angeblichen Ehrverlusts im Rahmen der Knappen-Ver-
wechslungsgeschichte wegjagt (ebd. V. 7261), schließlich lässt sie ihn sogar schlagen
und lacht über ihn (ebd. V. 7262–7271). Aus Rache darüber, durch den zorn (ebd. V.
7299), vollzieht Tristrant daraufhin den Beischlaf mit seiner Ehefrau (bei Thomas da-
gegen bleibt Isolde II bis zum Ende unberührt). Nach dem Verjagen und den Schlä-
gen fordert Kurvenal Tristrant wegen dieser êre-Verletzung auf, Isalde ein Jahr lang
fernzubleiben, andernfalls würde er ihm den Dienst aufkündigen (ebd. V. 7286–
7289), denn Kurvenal ist als sein Gefolgsmann von der Schande Tristrants mitbetrof-
fen. Tristrant stimmt der Forderung sofort zu (daß gelopt im der held san / in triuwen
in sin hand; ebd. V. 7294 f.), Isalde verliert mit recht (ebd. V. 7331) Tristans huld
(ebd. V. 7332): »Liebe ist der Ehre nachgeordnet, die Bindung an die Frau ist wie die
zwischen Männern gefaßt, und sie wirkt auf die Beziehungen zwischen den Män-
nern zurück« (Müller 1990, S. 29).

Das dritte Rückkehrabenteuer ist durch die Reue Isaldes motiviert. Als Buße für das



176

Verlachen trägt sie ein Hemd aus Pferdehaaren auf bloßer Haut – hier scheint eine Pa-
rallele zu Isoldes Lederpanzer bei Thomas durch. Die Königin schickt ihren Knappen
zu Tristrant, um ihn um Verzeihung zu bitten. Die blonde Isalde »appelliert nicht an
Tristrants Liebe, sondern an seine Verantwortung für ihr Leben, das durch den Entzug
der hulde bedroht sei – wie das des man durch den Gnadenentzug des Herrn« (ebd.
S. 29). Tristrant lässt sich lange bitten, bis er Isalde wieder hold sin (Eilhart, V. 7541)
will, und erst nach der Jahresfrist – »nicht einmal jetzt setzt die neuerliche hulde das
ältere Versprechen gegenüber dem Vasallen außer Kraft« (Müller 1990, S. 30) – ma-
chen sich Tristrant und Kurvenal in Pilgerverkleidung auf nach Cornwall. Es kommt
zu einem Treffen mit Isalde und zur Liebesvereinigung (Eilhart, V. 7773–7819). Ab der
vierten Rückkehr bildet wirklich der Wiedersehenswunsch die Motivation: Tristrants
Vater stirbt (bei Eilhart lebt der Vater noch, denn eine ausgefeilte Elternvorgeschichte
und damit der Tod Riwalins zu Beginn fehlen hier) und Tristrant will Isalde sehen, be-
vor er Einzug in sein Erbland hält (ebd. V. 8339–8350). Tristrant und Kurvenal machen
sich als varend knaben (ebd. V. 8431) zu Isalde auf, es gibt einWiedersehen mit ihr im
Baumgarten (ebd. V. 8454–8457). Doch Tristrant wird dabei von dem Neider Antret,
einem Neffen Marcks, entdeckt; der König lässt alle Wege sperren und nach Tristrant
suchen, der nur dank einer List Isaldes entkommen kann (ebd. V. 8443).

Tristrant als Narr: Bereits die Vorgeschichte des fünften Wiedersehens deutet die
Destruktion des Helden an. Denn Tristrant wird in einem Kampf gegen einen Feind
Kaedins durch einen Steinwurf schwer verletzt (ebd. V. 8826–8829) und ist durch die
lebensgefährliche Verwundung entstellt. Ihm wird das Haar abgeschnitten, er büßt
seine Schönheit ein und sieht nun ganz anders aus, über ein Jahr kann er nicht reiten
oder gehen (ebd. V. 8856–8861). Das »abgeschorene Haar kann als die sichtbarste Er-
scheinung der verlorenen ritterlichen Kraft gelten« (Masse 2009, S. 18). Doch erleich-
tert genau diese Zerstörung der äußeren Idealität das Wiedersehen mit Isalde, und so
rät denn auch sineß schwester sune (Eilhart, V. 8864), dem Tristrant sein Liebesseh-
nen klagt, das entstellte Äußere zu diesem Zweck zu nutzen: Er bräuchte sich ledig-
lich einen Rock mit Kapuze anzuziehen und sich als Narr zu gebärden, um nicht er-
kannt zu werden (ebd. V. 8914 f.).

Tristrant zieht los und trägt eine ungeheuer große Keule, Symbol für die »unzivili-
sierte Form der vom Narren verkörperten Gewalt« (Masse 2009, S. 17). Er erreicht
mit einem Kaufmannsschiff den Hof Marcks, auf dem Schiff noch erhält er einen
Käse, den er in seiner Kapuze verbirgt, um ihn Isalde zu bringen. Die Schiffsmann-
schaft übergibt Marck den vermeintlichen Narren, der äffenlich getaͮn (Eilhart, V.
8968) ist. Am Hof zieht man Tristrant an den Ohren und treibt manig spil (ebd. V.
8973) mit ihm. Keulenschwingend geht dieser geradewegs zu Isalde und verlangt,
dass diese ihn küsse, doch sie weigert sich, weil sie den Geliebten nicht erkennt. Tri-
strant aber betrachtet sie so liebevoll, dass Marck ihn deswegen rügt, worauf Tri-
strant verkündet, dass Isalde ihn liebe. Der vorgebliche Narr spricht die Wahrheit
aus, die ihm keiner glaubt: Er sei Narr (tore) um der Liebe willen:

[Tristrant:]
»[...] ich hab bestaͮn
dorch sie [Isolde] manig arbait
und mir ist lieb und laÿd
durch sie gar dick geschehen.
sol ich dir der warhait jehen?
so ward ich durch sie tore.
man züht mir min oren:

daß lÿd ich durch iren willen
über lut und stillen.
sü liebt mir in rechter lieb geschicht.
wie sü eß wil gelouben nicht,
ich gan oͮch niemen guͦtteß bass.«
für sie er uff die erd sass
und sach ir under ir ougen
uͤber lut und nicht toͮgen.

(Tristrant als Narr: Liebesgeständnis in aller Öffentlichkeit; Eilhart, V. 9033–9047)

›memoria‹ undWiedersehen um jeden Preis
10



Tristans Rückkehrabenteuer oder die ›Destruktion des Heros‹
10.3

177

»Paradoxerweise bewirken hier der soziale Abstieg des Heros und sein Außenseiter-
tum, daß er die Autorität des Königs in Frage stellen kann«; der »Narr, das Objekt der
Hofgesellschaft, behauptet sich als Subjekt, während der König zumNarren gehalten
wird« (Masse 2009, S. 22 f.). Als Tristrant den alten Käse, den er sieben Tage und
Nächte in seiner Kapuze hatte, diese »ekelhafte Narrenspeise« (Müller 1990, S. 33),
hervorzieht und verkündet, daß clainot (Eilhart, V. 9079) fern über das Meer für die
Königin mitgebracht zu haben – eine Parodie des »höfischen Austausch[s] kostbarer
Geschenke« (Müller 1990, S. 33) – sind selbst die wÿsen (Eilhart, V. 9053) überzeugt,
dass er ein ausgewachsener Narr ist, und lachen. Tristrant bittet Isalde, den Käse mit
ihm zu verzehren; als diese sich weigert, steckt Tristrant ihr kurzerhand den stinken-
den Käse in den Mund – eine »Parodie des Minnedienstes« sowie »Kussersatz«
(Masse 2009, S. 24). Isalde ist empört und gibt ihm eine schallende Ohrfeige (Eilhart,
V. 9108).

Der vorgebliche Narr spricht daraufhin zu Isalde von Tristrant, zeigt ihr den Ab-
schiedsring und gibt sich schließlich als ihr Geliebter zu erkennen. Isalde befiehlt
nun, man solle auf den Narren alle Sorgfalt verwenden und ihm unter der Treppe zu
ihrer Kemenate ein bequemes Lager bereiten (ebd. V. 9127–9133). Tristrant treibt
tagsüber allerlei Narrenpossen, des Nachts kommt er zu Isalde. Nach drei Wochen
entdecken zwei Kämmerer den Narren in den Armen Isaldes. Man lauert Tristrant
auf, doch dieser schwingt drohend seine Keule, geht zu Isalde, küsst sie und bittet sie
um Folgendes: Wenn ein Bote ihr daß fingerlin (ebd. V. 9190) bringe, so solle sie in
aller Heimlichkeit alles tun, worum Tristrant sie bitte. Dieser Ring wird später das Er-
kennungszeichen für Isalde sein, die der sterbende Geliebte zu seiner Rettung (die
allerdings fehlschlägt) rufen lässt (siehe Kap. 11.1.1). Tristrant entkommt.

Die ›Destruktion des Heros‹: Tristrant greift im Zuge der Rückkehrabenteuer zu
»ständisch degradierenden Verkleidungen« (Müller 1990, S. 30), er ist Aussätziger,
Pilger, schließlich sogar Narr. »Der Narr als Gewalttäter und Opfer von Gewalt, häß-
lich, impertinent und scheinbar nicht bei Sinnen, ist radikales Gegenbild zum strah-
lenden Helden, den Ysalde durch den Trank erkannt hatte« (ebd. S. 32). Becker
(2009) sieht dabei jedoch Tristrants Identität, deren Zentrum Liebe und Heldentum
sei, nicht gefährdet: »Tristrant bleibt sogar dann noch Tristrant, als sein Leib voll-
kommen verwandelt worden ist« (S. 287 f.). Die Rückkehrabenteuer bei Eilhart sind
zum größten Teil schwankhafte Episoden, die am Ende zeigen, was die passionierte
Liebe aus einem Heros macht, einen Narren nämlich. Müller (1990) spricht pointiert
von der »Destruktion des Heros« (S. 19), die »Dissoziation von Liebe und Ehre«
(S. 31) wird in den Wiederkehrabenteuern verschärft vor Augen geführt. Es gibt je-
doch keine moralisch eindeutige Wertung.

Eilhart erzählt »vor dem Horizont einer laikalen Kriegergesellschaft eine befremd-
liche Geschichte, in die die Liebe als das ›ganz Andere‹ einbricht« (ebd. S. 36) und
dort verbindliche Wertvorstellungen kappt: Tristrant hintergeht Marck, seinen Onkel
und König, und er hintergeht seine Ehefrau; Isalde hintergeht ebenfalls Marck, ihren
Ehemann, und gibt sich dem abstoßenden Narren hin. In dieser letzten Episode ver-
hält sich Tristrant »am transgressivsten, am tricksterhaftesten« (Schulz 2003, S. 535).
Das Liebespaar ist zunehmend isoliert (vgl. zum Folgenden Müller 1990, S. 34 f.),
denn Tristrant macht als Narr die Reise zu Isolde das erste Mal allein, gegen Ende
wird Kaedin sterben und auch in Isaldes Umgebung gibt es keine vertrauten Namen
mehr, der Tod Brangänes wird bereits innerhalb des ersten Rückkehrabenteuers be-
richtet (Eilhart, V. 7777 f.). Die immer schärfere Isolation bedeutet jedoch Nähe für
die Liebenden, denn Tristrant ist Nacht um Nacht bei Isalde. Am Ende wird der Lie-



178

bestod die Tilgung aller sozialen Bindungen beschließen, wenn die blonde Geliebte
die Ehefrau vom Totenbett wegschickt (siehe Kap. 11.1.2).

Die Bedeutung des Erzählten wird verkannt – und hier ist Müller (1990) unbe-
dingt zuzustimmen –, wenn man die schwankhaften Episoden lediglich »als Relikt
einer rohen, ›spielmännischen‹ Erzählkunst« auffasst: »Die Schläge für den ›Aussät-
zigen‹, die degradierenden Verkleidungen, die Entstellung zum Narren, die brutalen
Späße, das ekelhafte Liebesmahl spiegeln in der Verkehrung die Größe des Opfers«
(S. 36). Die Passion macht aus dem Helden einen Narren, der am Ende im Bett hilflos
dahinsiechen wird, wartend auf die Geliebte, die nicht kommt und zu Tode gebracht
durch die eigene Ehefrau (siehe Kap. 11.1.2). Selbst der Artushof ist in diesen De-
struktionsprozess einbezogen: In der Wolfeisen-Episode des ersten Rückkehraben-
teuers macht sich der komplette Artushof zum Helfer des Ehebrechers Tristrants
(siehe Kap. 12.2). Nach Strohschneider (1993) hat Eilharts Text »nicht die Liebe
selbst im Blick, sondern, von den Imperativen feudaler Herrschaft her, deren Funk-
tionszusammenhänge« (S. 60); es gehe um »die Frage nach den Möglichkeiten feuda-
ler Herrschaft, mit diesem ganz Anderen, mit der Liebe fertig zu werden« (ebd.).

Fazit: Tristan und Isolde bilden eine Memorialgemeinschaft. Die Petitcreiu-Episode
zeigt beide als edele herzen, weil Tristan und Isolde die durch das Zauberhündchen
mögliche ›memoria‹-Löschung als Leidtilgung nicht annehmen. Der Statuensaal bei
Thomas bzw. in der Saga – Gottfried bricht zuvor ab – ist ein Gedächtnisraum für die
exzeptionelle Liebe. Diese Memorialstation ist für Tristan jedoch sinnverwirrend,
weil er die Surrogatfunktion der künstlichen Isolden-Statue ausblendet. Die Rück-
kehrabenteuer bei Thomas und Eilhart, die Tristants heimliches Wiedersehen mit
Isolde I beschreiben, zeigen ihn als Pilger, Aussätzigen und Narren (letzteres nur bei
Eilhart). Die Narren-Episode, in der Tristrant radikales Gegenbild eines strahlenden
Helden ist, veranschaulicht die ›Destruktion des Heros‹ als Konsequenz der Passion
innerhalb einer vorhöfischen Kriegergesellschaft.

›memoria‹ undWiedersehen um jeden Preis
10



11

179

11 Segellüge und Liebestod

11.1 | Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss

11.1.1 | Voraussetzung: Kaedin als ›Tristanimitator‹ und Tristans
Giftwunde

Nach dem letzten Rückkehrabenteuer (Narren-Episode) verhilft Tristrant seinem
Schwager Kaedin zu einem Liebesabenteuer mit Gariole, der Frau des Königs Nam-
petenis. Als es mit dem eifersüchtigen und vor Wut rasenden Nampetenis zum
Kampf kommt, wird Tristrant von zwain vergifften spiessen (Eilhart, V. 9424) ver-
wundet, Kaedin wird erschlagen (ebd. V. 9413). Die Giftwunde weist an den Anfang
zurück, auf Tristrants vergiftete Wunde im Moroldkampf, denn wie diese kann auch
die Todeswunde jetzt am Ende nicht von einem Arzt geheilt werden: er waß gewunt
also, / daß in niemen haÿlen mocht, / so daß eß im toͮgt, / wann Ysald, kung Marcken
wib, / dü im ouch da vor sin lib / von vergifft ernert (ebd. V. 9458–9463). Die Heilung
der Nampetenis-Wunde soll durch die blonde Isolde erfolgen: Das ist zumindest bei
Eilhart mit der Vorgeschichte kompatibel, weil hier die Moroldwunde eben nicht
durch die zauberkundige Königin geheilt wurde (das ist der Fall bei Gottfried), son-
dern durch ein heilkräftiges Wundpflaster der Tochter Isalde. Diese Alternative einer
Restitution Tristrants durch die Geliebte wird jedoch jetzt am Ende abgewiesen, und
zwar durch die Segellüge der Ehefrau (Isalde II).

Es bedarf also eines fremden Liebesabenteuers, damit der Ehebrecher Tristrant zu
Tode kommt, denn in seiner eigenen Geschichte verbotener Minne bleibt er unge-
schoren. Erst im Rahmen eines fremden Ehebruchs wird Tristrant zum Opfer, obwohl
er hier nur der Helfer eines Ehebrechers und also nicht unmittelbar betroffen ist. Der
Ehebrecher, der die soziale Ordnung stört, wird dieses Mal sozusagen ›ordnungsge-
mäß‹ mit dem Tode bestraft: Nampetenis »tut, indem er den Liebhaber seiner Frau
stellt und tötet, genau das, worauf Marke am Ende der Waldleben-Episode verzichtet:
Er rächt den Verlust seiner Ehre. D. h. der Schluß, der nach der Logik der Handlung im
ersten Teil zu erwarten gewesen wäre, wird hier in eine Nebenhandlung projiziert als
möglicher Ausgang eines solchen Liebes- und Ehedramas« (Bonath 1983, S. 43 f.).

Die Voraussetzungen der Segellüge sind folgende: Der todkranke Tristrant bittet
seinen wirt (Eilhart, V. 9465, gemeint ist so etwas wie ein ›Hausverwalter‹) nach
Cornwall zu Isalde zu segeln und ihr auszurichten, dass sie kommen solle. Dabei
wird ein Zeichen vereinbart: Wenn Isalde bei der Rückreise an Bord ist, soll ein wei-
ßes Segel gesetzt werden, im anderen Fall ein schwarzes Segel (ebd. V. 9497–9505),
Tristrants Todessegel. Einzig seiner Tochter solle der wirt den Termin seiner Rück-
kehr mitteilen, so dass diese Ausschau nach dem Schiff halten und Tristrant sofort
die Farbe des Segels mitteilen könne (ebd. V. 9509–9516). Tristrant gibt dem Boten
daß fingerlin (ebd. V. 9506) als Erkennungszeichen mit.

Sobald Isalde I diesen Ring erblickt, lässt sie man und land, / ouch schatz und ge-
wand (ebd. V. 9535 f.) zurück, nur die notwendige Arznei nimmt sie mit; das ge-
schieht durch rechter lieb (ebd. V. 9544). Um Tristans Willen gibt Isalde ir küngliche
ere (ebd. V. 9547) auf. Die fortschreitende Destruktion verbindlicher Wertvorstellun-

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_11, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Segellüge und Liebestod
11

180

gen ist also nicht nur an Tristrant, sondern auch an Isalde zu beobachten, und zwar
angefangen beim »achtlosen Umgang mit ihrem kostbaren Mantel [in der Hunde-Epi-
sode] über das Büßerhemd, mit dem sie sich vor Tristrant demütigt, über die Hingabe
an den abstoßenden Narren bis hin zum vorbehaltlosen Verzicht auf ihre königliche
Würde, wenn sie dem sterbenden Geliebten zu Hilfe eilen will« (Müller 1990, S. 34).

11.1.2 | Die tumliche Segellüge der Ehefrau und der Tod
der Liebenden

Doch Tristrants Ehefrau kennt das Segelzeichen; der Erzähler konstatiert lakonisch:
ich en waiß, wer do sagt / daß Tristrandß wib (Eilhart, V. 9556 f.) – und sie stellt jetzt
die Weichen für Tristrants Tod. Denn sie befiehlt bei Androhung des Todes, dass ihr
die Tochter jenes wirt sofort sagen müsse, welches Segel gehisst sei, Tristrant dürfe
davon nichts wissen. Damit wird Tristrants Weisung umgangen, dass nur ihm allein
die Segelfarbe mitgeteilt werden solle. Als dann die Ehefrau die Botschaft vom wei-
ßen Segel vernimmt, belügt sie Tristrant, dass daß segel wär wisß nit. Diese Nach-
richt bewirkt Tristrants Tod:

[...]
uff richt er [Tristan] sich do
und fraugt sie mit list,
ob su icht wißt,
wie daß segel getaͮn wär.
do log sü ser,
daß eß ir syd ward gar layd.
an aller schlacht falschait
sprach sü so tumlichen

und sagt im toͮgelichen,
daß segel wär wisß nit.
daß waß dem herren nit lieb.
daß taͮtt er do wol schin:
er legt daß houpt sin
uff daß bett nÿder.
im krackten all sin gelyder.
also der herlich wÿgand
starb do all ze hand.

(Segellüge und Tristrants Tod; Eilhart, V. 9582–9598)

Der Erzähler exkulpiert einerseits Isalde II, wenn er sagt, dass die Lüge an aller
schlacht falschait und tumlichen, also töricht ohne böse Absicht, gewesen sei. Doch
andererseits lässt er keinen Zweifel daran, dass die Lüge Tristrants Tod verursachte:
[...] sin wip, dü daß wort sprach, / da von im sin hertz brach (ebd. V. 9601 f.). Als Tri-
strant stirbt, schreit seine Ehefrau laut auf (über lüt, ebd. V. 9603): o we, ach und we,
/ daß mir ÿe so geschach! (ebd. V. 9604 f.) und bekennt die Schuld an Tristrants Tod:
selber sü daß wol sach, / daß er von iren schulden starb (ebd. V. 9606 f.).

Die Reaktion der Ehefrau wird in der Folge von der Geliebten bei Weitem über-
boten. Als Isalde I das Totengeläut vernimmt, weiß sie sofort, dass Tristrant tot ist.
Sie nähert sich der Totenbahre, an der wehklagend Isalde II steht – und die Geliebte
fordert kurzerhand die Ehefrau auf, zurückzutreten und sie näher herantreten zu las-
sen mit der Begründung, sie würde mit mehr Recht weinen als diese, denn sie habe
Tristrant mehr geliebt: frow, ir solt uff her stan / und laussend mich näher gaͮn. / ich
wain in billicher dann ir, / deß geloubt mir: / er waß mir lieber dann üch ÿe (ebd. V.
9625–9629). Die Passion behauptet im Sonderraum von Tod und Sterben also ihr ei-
genes Recht. Isalde I hebt das Leichentuch in die Höhe, schmiegt sich eng an die Lei-
che und stirbt im gleichen Augenblick: nÿder sü sich legte / recht an den wÿgand /
starb ouch zuͦ hand (ebd. V. 9634–9636). Die Ehefrau ÿemerlich quelt iren lib / und
wainot bitterlich (ebd. V. 9658), dann befiehlt sie flißklich / die lichnam sarken (ebd.
V. 9660 f.), also die Toten unverzüglich in den Sarg zu legen.

Der »provozierende Tod auf gemeinsamem Lager ist nur scheinbar öffentlich. In



Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss
11.1

181

Wirklichkeit stellt er die letzte Isolation von allen übrigen sozialen Bindungen dar,
symbolisiert in der Geste, mit der die blonde Ysalde Tristrants Frau vom Totenlager
hinwegweist« (Müller 1990, S. 35). Für Strohschneider (1993) ist die Segellüge kein
Zufall, sie ist erzähllogisch notwendig, damit die getrennten Ordnungen von Ehe/
Herrschaft und Passion nicht aufeinandertreffen:

Der Held stirbt nicht an der Wunde, er stirbt an der Lüge seiner Frau, und sie wird von Eilhart
ins Belanglose abgebogen, erscheint – Ideologiebildung sozusagen – als Folge weiblicher intel-
lektueller Defizite. Doch daß dieses Geschehniselement derart auf der Handlungsebene als
Zufall inszeniert ist, muß freilich nicht heißen, es sei tatsächlich auch erzähllogisch zufällig
[...]. Das Problem liegt [...] darin, daß die Heilung des Todkranken zur Kopräsenz aller drei
Figuren, der beiden Ysalden und Tristrants, in der einen sozialen Formation des Hofes von
Karkes führen würde. Eben dies unterbindet die Lüge faktisch (S. 45 f.).

Der vergiftete Tristrant ist am Ende völlig hilflos drei Frauen – den beiden Isalden wie
dem Mädchen – ausgeliefert, »in dieser Kriegergesellschaft gewiß ein Signal dafür,
wie weit es gekommen ist« (Müller 1990, S. 33).

11.1.3 | Marcks jamer und dasWunder von Rose und Rebe

Die Reaktion Marcks, als er vom Tod beider erfährt und von der Geschichte ihrer
Liebe, überrascht zunächst. Denn als ihm versichert wird, dass die Ursache der Pas-
sion der Zaubertrank gewesen sei und sie beide einander aͮun iren danck (Eilhart, V.
9670), also unfreiwillig, lieben mussten, klagt Marck: owe, guͦtte künginne / und uss
erwelter Tristrand (ebd. V. 9690 f.). Er bereut Tristrants Vertreibung (sol ymmer mir
sin laid, ebd. V. 9683) und bedauert, nichts von dem unsäligen getranck (ebd. V.
9687) gewusst zu haben. Wenn beide nur am Leben wären, würde er ihnen sein gan-
zes Königreich geben: ich ließ üch lüt und land / und all min küngrich / ÿmmer aigen-
lich, / daß ir wärend gesund (ebd. V. 9692–9695).

Marck bringt die beiden Toten in sein Königreich, sie werden dort mit grossen cla-

Abb. 19 Das Grabwunder:
Rose und Rebe verschlingen
sich (Historisches Archiv der
Stadt Köln Best. 7020 (W*)
88, fol. 263r)



Segellüge und Liebestod
11

182

gen (ebd. V. 9704) begraben und sie werden bayde in ain grab (ebd. V. 9707) gelegt.
Marck lässt einen Rosenbusch uff daß wib (ebd. V. 9711) pflanzen, daneben ainen
stock uff Tristrandß lib / von ainem winreben (ebd. V. 9712 f.). Beide wachsen mit der
Zeit zusammen und verschlingen sich ineinander, so dass man sie nicht voneinander
trennen kann. Dies wird dem Zaubertrank zugeschrieben (daß macht deß tranckß
krafft so, ebd. V. 9719), der über das Grab hinaus seineWirkung entfaltet. Marck »darf
am Ende großmütig verzeihen und den Liebenden ein gemeinsames Staatsbegräbnis
gewähren. [...] Nur weil die Liebe auf Zauber beruht, kann der Treubruch, kann der
Ehebruch entschuldigt werden« (Bonath 1983, S. 48). Das gemeinsame Grab ist ein
Sonderraum, der die Liebenden gleichermaßen in und außerhalb der Gesellschaft auf
ewig vereinigt: Das Sterben der Liebenden »sondert vom Raum der Herrschaft, den
der Werber Marke und die Braut Ysalde II besetzen, endgültig einen radikal anderen
Außenraum der Liebe ab. Es ist der Raum des gemeinsamen Sarkophags des Besten
und der Schönsten, den als Ort der Liebe das Wunder von Rose und Rebe bezeichnet«
(Strohschneider 1993, S. 61). Ein Umschlingungsmotiv vegetabiler Art kennt im Übri-
gen bereits der ›Geißblatt‹-Lai der Marie de France (altfrz. Chievrefoil = Geißblatt);
das sich an den Haselstrauch schmiegende Geißblatt steht für die Liebe von Tristan
und Isolde, eine Trennung bedeutet Absterben bzw. Tod (V. 69 f.; 75 f.).

11.2 | Thomas: Eine ›catena fatalis‹ als Ursache der
Katastrophe?

11.2.1 | Voraussetzung: Tristan als Rächer eines Frauenraubs
und seine Giftwunde

Bei Thomas ist die todbringende Segellüge anders motiviert (der Schluss bei Thomas
muss über drei Textzeugen – Fragment Douce, Fragment Sneyd, Saga – rekonstruiert
werden). Der selbstbewusste Erzähler will die Geschichte par raisun (Thomas: Frag-
ment Douce, V. 2135) erzählen. Tatsächlich liefert Thomas’ Version mehrfach abge-
sicherte Plausibilisierungsstrategien etwa hinsichtlich der Segellüge. Berichtet wird
auch nicht von der Hilfe Tristans bei einem zweifelhaften Liebesabenteuer Kaedins
mit einer verheirateten Frau (zur veränderten Rolle von Kaedin bei Thomas vgl. Bo-
nath 1983), sondern dieses Mal steht Tristan sozusagen auf der richtigen Seite: Es
geht darum, einen Frauenraub zu rächen.

Ein beas chevalers (Thomas: Fragment Douce, V. 2188) mit Namen Tristran le Naim
(ebd. V. 2208), also Tristan der Zwerg, berichtet Tristan davon, dass ihm seine wun-
derbare Geliebte geraubt worden sei. Er bittet Tristan den Verliebten, Tristran l’Ame-
rus (ebd. V. 2199; die Bezeichnung erscheint in V. 2286 auch als Selbstidentifikation
Tristans), um Hilfe, denn dieser habe so sehr geliebt, dass er wohl wisse, welchen
Schmerz Liebende haben (ebd. V. 2253 f.). Die Namensdoppelung als auffälligster Be-
leg einer dem gesamten Text hinsichtlich Figuren und Situationen unterlegten »Dou-
blettenmatrix« (Schulz 2007, S. 315) ist keine zufällige: »Tristan der Zwerg ist ein zwei-
ter Tristan. Tristan erkennt sich in ihm, seinem Leiden, das ihm aus dem Verlust der
Geliebten entstanden ist« (Bonath 1983, S. 57). Die beiden Tristane machen sich zur
Burg des Entführers auf und können diesen und dessen sechs Brüder töten; doch auch
Tristan der Zwerg ist tot und Tristran l’Amerus durch einen vergifteten Speerstich in
die Lende tödlich verwundet (Thomas’ Fragment Douce, V. 2319 f.).



183

Das Ringen mit dem Tod wird breiter und plastischer als bei Eilhart ausgeführt:
Tristan verfärbt sich und verliert seine Kraft, er magert ab, es werden Kräuter gesam-
melt, Wurzeln zerstampft, der Gestank der Wunde ist groß, doch kein Arzt kann ihm
helfen (ebd. V. 2349); die Rettung kann nur von Isolde I kommen (ebd. V. 2406–
2410). Das muss irritieren: Denn während bei Eilhart die blonde Isolde Heilerin der
Moroldwunde ist, wird in der Saga die problematische Doppelrolle Isoldes als Ge-
liebte und Heilerin entschärft und die irische Königin Isolde zur zauberkundigen
Heilerin gemacht. Andererseits ist im Fragment Douce eindeutig davon die Rede,
dass die blonde Isolde einst Tristans Wunde heilte (ebd. V. 2492). Jedenfalls passen
Tristans Lendenwunde und Heilung durch die Geliebte wunderbar zusammen, wenn
man ersteres als eine Art symbolische Kastration liest, die nur durch die Liebespart-
nerin geheilt werden kann.

11.2.2 | Der grant irrur der Ehefrau als Movens der Segellüge

Heimlich lässt Tristan Kaedin holen, doch Isolde II bemerkt das und versteckt sich
außerhalb des Zimmers hinter der Wand, genau an der Stelle des Bettes, um zu lau-
schen. Die Ehefrau erfährt so von der Geliebten und vom geplanten Botendienst ih-
res Bruders Kaedin: Das Wissen der Gattin um Isolde I ist hier also (anders als bei
Eilhart) erzähllogisch plausibilisiert. Der todwunde Tristan trägt Kaedin auf, die iri-
sche Isolde an die Freuden ihrer vollkommenen und wahren Liebe (Thomas: Frag-
ment Douce, V. 2491: amur fine) zu erinnern, an den Minnetrank, mit dem sie ihren
Tod (ebd. V. 2498: nostre mort) getrunken hätten, daran, dass beider Liebe und Ver-
langen (ebd. V. 2507: nostre amur, nostre desir) kein Mensch trennen konnte – und
dann hört die Ehefrau das Bekenntnis Tristans: »Seither hatte ich keine Liebe für ir-
gendeine andere, auch Eure Schwester kann ich nicht lieben, weder sie noch eine
andere werde ich lieben können, solange ich die Königin lieben werde« (ebd. V.
2521–2524). Tristan will die Rettungsaktion vor seiner Ehefrau verheimlicht wissen,
seine Geliebte solle sich, wenn sie komme, als Ärztin ausgeben. Die Zeichenverein-
barung ist dieselbe wie bei Eilhart: Ein weißes Segel, wenn Isolde mitkommt, ein
schwarzes Segel, wenn sie nicht an Bord ist.

Doch die Ehefrau, hinter der Wand verborgen, hat alles gehört. Die breit geführte
›memoria‹ der Liebesgeschichte aus Tristans Mund selbst und sein Bekenntnis, seine
Ehefrau nie geliebt zu haben, motivieren plausibel die Segellüge. Zusätzlich warnt
ein Erzählerkommentar vor der Rache eifersüchtiger Frauen: »Der Zorn einer Frau ist
zu fürchten, jeder Mensch muß sich sehr davor hüten, denn dort, wo sie am meisten
geliebt hat, dort wird sie sich am schnellsten rächen« (ebd. V. 2595–2598). Und so
hat auch Tristans Ehefrau sehr großen Zorn und wünscht sich grausam zu rächen:

El [Isolde II] quer en ad mult grant irrur,
Que ele ad Tristran tant amé,
Quant vers altre s’est aturné;
[...]
Mais tres qu ele aise en avra,
Trop cruelment se vengera [...]

In ihrem Herzen hat sie darüber sehr großen Zorn,
denn sie hat Tristran so sehr geliebt,
während er sich einer andern zugewendet hat;
[...]
aber sobald sie eine bequeme Gelegenheit dazu haben wird,
wird sie sich zu grausam rächen [...]

(Zorn und Rache als Motivation der Segellüge; Thomas: Fragment Douce, V. 2612–2614; 2619 f.)

Auch bei Thomas reagiert Isolde I im gewünschten Sinn, als sie Tristans Ring sieht
und von seiner tödlichen Giftwunde hört. Hier allerdings steht die treue Ratgeberin
Brangäne der verzweifelten Isolde zur Seite und man beschließt nach qualvoller Un-

Thomas: Eine ›catena fatalis‹ als Ursache der Katastrophe?
11.2



Segellüge und Liebestod
11

184

terredung, mit Kaedin zu Tristan zu segeln; heimlich schleichen sich die beiden
Frauen in der Nacht durch ein Hintertürchen in der Mauer davon. Sprechende Natur-
metaphorik und verhängnisvolle Verkettungen weisen auf das künftige Unheil (vgl.
Nanz 2010, S. 77): Denn kurz vor dem Ziel dreht der Wind, ein furchtbares Unwetter
zieht herauf, das Beiboot wird durch eine Woge zertrümmert. Nahe an Land kommt
zudem eine Flaute, so dass Isolde und Kaedin die Küste nicht ganz in der von Tristan
gesetzten Frist von 40 Tagen erreichen, jedoch mit gehisster weißer Fahne. Bei Tho-
mas ist es dann Tristan selbst, der seine Ehefrau fragt, und genau wie bei Eilhart lügt
Isolde II hinsichtlich der Segelfarbe, hier jedoch wegen ihrer großen Hinterlist (grant
engin; Thomas: Fragment Douce, V. 3013; vgl. dazu auch Nanz 2010, S. 77). Die Se-
gellüge ist also bei Thomas gleich mehrfach plausibilisiert.

[Tristan:]
»Or me dites quel est le tref«.
Ço dit Ysolt: »Jol sai pur veir:
Sachez que le sigle est tut neir«.
[...]
Dunc a Tristran si grant dolur
Unques n’out ne n’avrad maür,
E turne sei vers la parei,
Dunc dit: »Deus salt Ysolt e mei!
Quant a moi ne volez venir,
Pur vostre amur m’estuet murrir.
Jo ne puis plus tenir ma vie;
Pur vus muer, Ysolt, bele amie.
N’avez pité de ma langur,
Mais de ma mort avrez dolur.
Ço m’est, amie, grant confort
Que pité avrez de ma mort«.
»Amie Ysolt« trei fez a dit,
A la quarte rent l’espirit.

»Dann sagt mir, wie ist das Segel?«
Darauf sagt Ysolt: »Ich weiß es mit Sicherheit.
Wißt, daß das Segel ganz schwarz ist«.
[...]
Da hat Tristran einen so großen Schmerz,
niemals hatte er noch wird er einen größeren haben.
Und er dreht sich zur Wand,
dann sagt er: »Gott errette Ysolt und mich!
Wenn Ihr nicht zu mir kommen wollt,
muß ich aus Liebe zu Euch sterben.
Ich kann mein Leben nicht länger halten.
Euretwegen sterbe ich, Ysolt, schöne Freundin.
Ihr habt kein Erbarmen mit meinem Leiden,
aber über meinen Tod werdet Ihr Schmerz empfinden.
Das ist mir, Freundin, ein großer Trost,
daß Ihr Erbarmen haben werdet mit meinem Tod«.
»Freundin Ysolt« hat er dreimal gesagt,
beim vierten Mal gibt er den Geist auf.

(Segellüge und Tod Tristans; Thomas: Fragment Douce, V. 3024–3026; 3029–3042)

Als Isolde I die Nachricht von Tristans Tod hört, kann sie vor Schmerz kein Wort her-
vorbringen (Thomas: Fragment Douce, V. 3072). Sie geht in den Palas und sieht den
Leichnam, sie bedauert, nicht rechtzeitig gekommen zu sein. Es sei nicht recht, län-
ger zu leben, wenn Tristan aus Liebe zu ihr tot ist. Selbst wenn sie ihn nicht hätte
heilen können, hätten sie doch beide wenigstens gemeinsam sterben können (Tho-
mas: Fragment Sneyd, V. 3106). Isolde presst sich an die Leiche Tristans und stirbt:

[Isolde:]
»Pur mei avez perdu la vie,
E jo frai cum veraie amie:
Pur vos voil murir ensement«.
Embrace le e si s’estent,
Baise li la buche e la face
E molt estrait a li l’enbrace,
Cors a cors, buche a buche estent,
Sun espirit a itant rent,
E murt dejuste lui issi
Pur la dolur de sun ami.
Tristrans murut pur sun desir,
Ysolt, qu’a tens n’i pout venir.
Tristrans murut pur sue amur,
E la bele Ysolt pur tendrur.

»Meinetwegen habt Ihr das Leben verloren,
und ich werde handeln wie eine wahre Freundin:
Euretwegen will ich gleichfalls sterben«.
Sie umarmt ihn und streckt sich hin,
küßt ihm den Mund und das Gesicht
und ganz eng an ihn gepreßt umarmt sie ihn,
Leib an Leib, Mund an Mund streckt sie sich aus,
ihren Geist gibt sie sogleich auf
und stirbt so neben ihm
aus Schmerz um ihren Freund.
Tristran starb an seinem Verlangen,
Ysolt daran, daß sie nicht rechtzeitig zu ihm kommen konnte.
Tristran starb an seiner Liebe
und die schöne Ysolt aus zärtlichem Mitleid.

(Tod Isoldes an der Seite Tristans; Thomas: Fragment Sneyd, V. 3111–3124)



185

Worstbrock (2004) sieht den Tod Tristans als Ergebnis einer ›catena fatalis‹: »Das Ver-
hängnis kommt weder schon durch die launische Witterung, die mit dem Schiff und
der verzweifelten Isold ihr Spiel treibt, zum Zuge noch allein durch die lauernde In-
trige der Weißhand, vielmehr wird es erst ermöglicht durch die konspirierende Ver-
flechtung der beiden« (S. 242).

Isolde II rächt sich in der Thomas-Version der Saga noch über den Tod hinaus,
wenn sie Tristan und Isolde auf verschiedenen Seiten der Kirche begraben lässt, so
dass sie zumindest im Tod getrennt seien. Doch »es geschah, daß eine Eiche oder ein
anderer Baum aus jedem der beiden Gräber emporwuchs, so hoch, daß sich das Ast-
werk über der Kirchenspitze verflocht, und daran kann man sehen, wie groß ihre
Liebe war« (Saga, Kap. 101, Übersetzung Uecker 2008, S. 125). Bonath (1985) be-
zweifelt allerdings, dass die Baumvariante aus »Gründe[n] des Geschmacks« (S. 396)
wirklich auf Thomas zurückgeht, doch sei dann schwer zu erklären, wie Bruder Ro-
bert zu diesem Schlussabschnitt gekommen sei.

Fazit: Der Tod von Tristan und Isolde ist bei Eilhart und Thomas Konsequenz von
Giftwunde und Segellüge. Bei Eilhart wird Tristan als Helfer bei einem Ehebruch
durch zwain vergifften spiessen tödlich verwundet, bei Thomas erhält Tristan die
Giftwunde als Rächer eines Frauenraubs. Unmittelbare Ursache seines Todes ist je-
doch jeweils die Lüge der betrogenen Ehefrau, die verhindert, dass die Geliebte ihn
heilt. In beiden Fällen stirbt die blonde Isolde wegen ihres großen Schmerzes um den
toten Tristan diesem auf der Bahre nach. Nur sie also stirbt einen ›echten‹ Liebestod;
Tristans Todeswunde ist dagegen einer fremden Liebesgeschichte geschuldet, erst
Isoldes Sterben bindet seinen Tod endgültig in die Passion zurück. Das gesellschafts-
gefährdende Ärgernis der durch den Minnetrank gewirkten unbedingten Liebe ist
mit beider Tod nicht zu Ende: Rose und Rebe, die aus den Toten wachsen, verschlin-
gen sich ineinander, so dass man sie nicht voneinander trennen kann.

Thomas: Eine ›catena fatalis‹ als Ursache der Katastrophe?
11.2



12

186

12 Unvereinbares vereinen?
König Artus und Tristan

Der Erec Chrétiens bzw. Hartmanns ist mehrfach als eine Art ›Anti-Tristan‹ gelesen
worden (vgl. Haug 1997b, S. 184), als Antwort auf den mindestens seit 1150 zirku-
lierenden Tristanstoff. In den sogenannten klassischen Artusromanen ist König Ar-
tus (im Unterschied zur Pseudohistoriographie) nicht mehr kriegslüsterner Feld-
herr, sondern repräsentiert einen statischen Normhorizont hinsichtlich eines höfi-
schen Wertekatalogs. Der Erec ist ein »positiver Gegenentwurf« (zum Tristan), der
die »Vereinbarkeit von Ehe, Landesherrschaft, Rittertum, Gesellschaft und indivi-
dueller, gegenseitiger Liebe propagiert« (Glauch 2005, S. 36). Denn das verligen im
Erec, knappes Zitat der Liebespassion im Tristan, wird überwunden, am Ende befin-
det sich der Protagonist in wunderbarer Balance zwischen ehelicher Liebe und
Herrscherpflichten. All dies ist im Tristan anders: Weder kann die Passion überwun-
den werden – sie reicht ganz im Gegenteil über den Tod hinaus (Stichwort Rose und
Rebe) – noch geht es überhaupt um eheliches Fehlverhalten, Thema ist die gesell-
schaftsgefährdende Ehebruchsliebe: »Unlike the Arthurian hero,Tristan cannot re-
concile chivalry and love, which last in Tristan is antisocial« (McDonald 2002,
S. 155).

Was also hat Tristan mit Artus zu tun (so die Frage von Mertens 1996, S. 365)?
Haug (1997b) formuliert das Problem wie folgt:

Am Beginn der Geschichte des hochhöfisch-mittelalterlichen Romans stehen sich zwei Typen,
oder genauer: ein Typus und ein Einzelwerk gegenüber, die fast in jeder Hinsicht verschieden
sind: der arthurische Roman und der Tristan – verschieden in Hinblick auf die Entstehung,
verschieden in ihrer Bauform, in ihren thematischen Konzepten und auch in ihrer Wirkungs-
geschichte (S. 184).

Artus spielt in vielen mittelalterlichen Tristanromanen eine Rolle. Es ist bezeich-
nend, dass Tristan zum Beispiel in Ulrichs von Zatzikhoven Lanzelet zwar selbst als
Artusritter auftritt, doch eben nur als »Außenseiter« (vgl. Dietl 2007, S. 35). Denn
Tristans Liebe zu Isolde ist auch hier ein Störfaktor, der einer vollgültigen Integration
Tristans in die (arthurische) Gemeinschaft im Wege steht.

12.1 | Artus bei Gottfried und Thomas: Höfischer
Normhorizont und Riesenkämpfer

Bei Gottfried gibt es drei knappe Verweise auf Artus. Anlässlich Markes Maienfest in-
nerhalb der Elternvorgeschichte (siehe Kap. 3.1.2) erscheinen auch Ritter von dem
künicrîche z’Engelant (V.530); das Fest selbst wird wie ein arthurisches Hoffest be-
schrieben, es ist »characterized by courtliness and revelry« (McDonald 2002, S. 149).
Deutlicher ist der Bezug zu Artus in der Schilderung des Gesellschaftswunders in der
Minnegrotte (siehe Kap. 7.2.1.3). Der dritte Bezug: Der Vater der irischen Isolde ist
der Königssohn Gurmun, der was geborn von Affricâ (V. 5883). Nach Geoffreys His-
toria Regum Britanniae wurde dieser gegen Ceredic zu Hilfe geholt, den fünften
Nachfolger von Artus (vgl. Dietl 2007, S. 43 f.; Stevens 2000, S. 420). Artus gehört bei
Gottfried also offenbar der Vergangenheit an, Tristan der postarthurischen Zeit – und

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_12, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Artus bei Eilhart: DieWolfeisen-Episode
12.2

187

so muss König Artus in der Grottenepisode sozusagen zwangsläufig hinter dem pro-
tagonistischen Paar zurückbleiben.

Auch Thomas lässt Artus in einer unhöfischen Vorzeit agieren, Tristan gehört der
nacharthurischen Zeit an. Denn Tristan kämpft und siegt nach seiner Hochzeit mit
Isolde II gegen den Neffen eines Riesen, gegen den einst Artus kämpfte und siegte.
Thomas’ Erzählung von Artus und dem Riesen mit dem Bartmantel stammt von
Geoffrey bzw. Wace (vgl. Mertens 1996, S. 368; Glauch 2005, S. 42; Stevens 2003,
S. 224): Der Riese Orguillos, der von Afrika auszog, um Fürsten und Könige heraus-
zufordern, machte aus den Bärten der Besiegten einen Mantel und forderte dann
auch den Bart von Artus, der jedoch wollte lieber kämpfen (Thomas: Fragment
Sneyd, V. 715–748). Das Abschneiden und die Übergabe von Haaren sind »Zeichen
der Unterwerfung unter die Gewalt eines andern« (Schmidt-Wiegand 2012, Sp. 638).
Der arthurische Kampf mit dem Riesen geht für Artus gut aus, er nimmt dem Riesen
Mantel und Kopf (Thomas: Fragment Sneyd, V. 778). Thomas präsentiert Artus also
»as a giant-killer of an earlier generation« (McDonald 2002, S. 157). Doch der Erzäh-
ler distanziert sich dann von dieser Vorgeschichte, wenn er sagt: »Dies gehört nicht
zu meiner Materie« (Thomas: Fragment Sneyd, V. 781) und seinen Bericht mit der
Verwandtschaft des ›arthurischen‹ und des ›tristanschen‹ Riesen rechtfertigt. Die Pa-
rallelisierung der beiden Riesenkämpfe dient bei Thomas der Superiorisierung Tris-
tans: Denn Artus war zumindest in seiner Zeit der höchste König, was Land und
l’onur betraf (ebd. V. 743), er war Herrscher über die anderen (ebd. V. 750). In der
Forschung wurde von einer ›Imitatio Arthuri‹ gesprochen: »Indem Tristan eine Gene-
ration später die gleiche Heldentat wie Artus begeht, wird er zum neuen Leitbild der
Ritterschaft und des Höfischen« (Mertens 1996, S. 368).

Bei Gottfried und Thomas spielt Artus auf Handlungsebene keine große Rolle, da-
gegen in den sogenannten ›spielmännischen‹ Versionen, in denen er innerhalb eines
schwankhaften Settings erscheint. Das zeigt im Folgenden Eilharts Wolfeisen-Epi-
sode, die bei Gottfried und Thomas fehlt.

12.2 | Artus bei Eilhart: DieWolfeisen-Episode

Diese Episode bildet das erste der Rückkehrabenteuer, in denen Tristrant in unter-
schiedlichen Verkleidungen Isalde I heimlich trifft (siehe Kap. 10.3).

Dieses erste Abenteuer ist folgendermaßen kontextualisiert. Als nach vier Jahren
die Wirkung des Minnetranks nachlässt, wollen die Liebenden sofort aus dem unge-
liebten Waldleben in die höfische Welt zurück. Tristrant übergibt Isalde an Marck,
er selbst geht zunächst in die Bretagne an den Artushof, wo er mit Walwan Freund-
schaft schließt. Walwan arrangiert das erste Wiedersehen von Tristrant und Isalde.
Hierzu wird ein Jagdausflug angesetzt in einem Wald, der Artus, aber auch Marck
gehört. Artus’ Jagdgesellschaft, darunter Tristrant, jagt einen Hirsch, Walwan bittet
listig die Jäger, den Hirsch in Richtung von Marcks Hof zu treiben. Die Jagd wird auf
diese Weise verzögert, so dass man am Abend gezwungen ist, in der nahe gelege-
nen Residenz Tintanjol Quartier zu beziehen (Eilhart, V. 5374–5409). Artus und
Marck schließen einen befriedenden Rechtskontrakt (ebd. V. 5462–5479), denn
Marck befürchtet durch Tristrants Anwesenheit Schande. Dennoch schleicht Tri-
strant des Nachts heimlich zu Isalde. Es gibt nur einen gemeinsamen Schlafsaal, die
Gäste und das Königspaar schlafen in einem Raum, Marck und Isalde etwas abseits
und getrennt voneinander. Marck ist misstrauisch und stellt Tristrant eine gefährli-



Unvereinbares vereinen? König Artus undTristan
12

188

che Falle: Ein Wolfeisen wird im Saal platziert, ein Balken mit scharfen Eisen; wenn
sich Tristrant im Dunkeln daran verletzt, will Marck ihn töten (ebd. V. 5506–5515).
Tatsächlich schneidet sich Tristrant, er setzt den Weg zu Isalde jedoch fort, bleibt
allerdings dort wegen seiner Verletzung nicht lange und blutet dann auf seiner ei-
genen Schlafstatt alß ain schwin (ebd. V. 5555). Als Tristrant klagt, hört das Wal-
wan, er fragt nach und klagt dann selbst so laut, dass alle es hören, die Sache wird
also öffentlich gemacht. Man berät sich mit Artus, alle sind sich einig, Tristrant zu
helfen, wichtiges Stichwort ist hierbei die triuwe (ebd. V. 5592 f.). Der Artusritter
Keie ersinnt eine List, die darauf hinausläuft, dass am Ende alle Artusritter verletzt
sind; sie stoßen sich gegenseitig in die Falle und hören nicht eher auf, bis alle
Schnittverletzungen davon getragen haben. Tristrants Missgeschick wird also durch
Vervielfachung verhüllt. Nur der listige Keie schleicht sich beiseite, Walwan stößt
ihn jedoch in das Wolfeisen und Keie schreit laut auf (ebd. V. 5625–5629). Marck
wacht auf, er ist zornig über das wilde Toben und Artus gibt vor, er könne seine Rit-
ter nicht zügeln, auch zu Hause würden sie sich so aufführen (ebd. V. 5647–5651).
Daraufhin ist Marcks Zorn verraucht, man legt sich wieder schlafen, Tristrant aber
schleicht sich ein zweites Mal zu Isalde und beide verbringen eine Liebesnacht. Am
Morgen verbinden die Artusritter ihre Wunden, Marck ist tief beschämt, denn alle
Artusritter hinken. Artus und die Ritter kehren in die Bretagne zurück. Obwohl Ar-
tus Tristrant Lehen und Eigen anbietet, lehnt dieser ab, er will weiterziehen (ebd. V.
5695–5697).

Artus als Solidarpartner Tristans: Die Wolfeisen-Episode mit den hinkenden Ar-
tusrittern hat durchaus burleske Züge, doch wird im Grunde die Problematik kon-
kurrierender triuwe-Verpflichtungen verhandelt. Denn Tristrant hat vor der Episode
aufgrund seiner ruhmreichen Aventiuren êre am Artushof erlangt, König Artus und
Walwan halten ihn für den superioren Kämpfer unter den Artusrittern und man ist
Tristrant gegenüber zur Loyalität verpflichtet (vgl. Dietl 2007, S. 38). Als die Artusrit-
ter nach der von Walwan eingefädelten Hirschjagd bei Marck übernachten wollen,
weist Artus darauf hin, dass Tristrant in Marcks Ungnade gefallen ist, er hat dessen
huld nit (Eilhart, V. 5412). Es kommt zu einem Rechtskontrakt zwischen den Köni-
gen. Marck verspricht: sie súllent all frid hon, / waß sie joch haben geton, / die mit im
her komen: / all vientschaft wirt ab genomen (ebd. V. 5425–5428). Artus verspricht:
wer úch icht lasterß tuͦ, / daß úch daß wol werd gebüst (ebd. V. 5478 f.). Dieser Rechts-
kontrakt steht kontrastiv zur Solidargemeinschaft der Artusritter, die deutlich akzen-
tuiert wird: getrúlich (ebd. V. 5593) versichern Artus und seine Vasallen, Tristrant
beizustehen, ob sie davon gewunnen schaden oder fromen (ebd. V. 5588). Diese Bin-
dung der arthurischen Gemeinschaft dominiert in der Wolfeisen-Episode den Rechts-
kontrakt der Könige. Das Recht wird gebrochen, um ein Mitglied des Artuskreises vor
Schaden zu bewahren. Artus schützt eben nicht die êre von Marck, wie er verspro-
chen hat, sondern zeigt Solidarität mit dem Ehebrecher, er wird zum »Komplizen«
(Mertens 2005, S. 252) Tristrants: Beihilfe zum Ehebruch, gestörter Rechtskontrakt
und destruierte Helden sind der Preis. Denn die Schlafsaalinszenierung provoziert
Artus’ Lüge, seine Ritter nicht bändigen zu können, und es fließt Blut, das aber nicht
Resultat heroischer Kämpfe ist, sondern ›Schauspielblut‹. Alle Artusritter decken den
Ehebrecher Tristrant, sie leiden für ihn (wenn auch Keie gezwungenermaßen): Am
Ende hinkt der gesamte Artushof. Mit der Verwundung Tristrants »ist sein Körper aus
dem ihn schützenden Kollektiv ausgesondert [...]. Indem alle Tristrants Wunde imi-
tieren, integrieren sie ihn wieder in den schützenden sozialen Körper der Artusge-
sellschaft« (Becker 2009, S. 283). »Die Liebe zur Frau des Königs wird nicht als norm-



Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der König als Eidhelfer Isoldes undMarke alsMörder
12.3

189

widrig bekämpft, sondern von der höchsten Instanz ritterlicher Ehre bestätigt« (Mül-
ler 1990, S. 31).

Konkurrierende triuwe-Verpflichtungen sind ein wesentliches Thema zum Bei-
spiel im Nibelungenlied, in dem mehrfach das Dilemma konkurrierender triuwe-Bin-
dungen durchgespielt wird (vgl. Müller 2015, S. 108–113). Nicht zufällig gibt es bei
Eilhart zu Beginn eine Gattungsansage, die ebenso auf den heldenepischen Horizont
verweist (vgl. Müller 1990, S. 21 f.). Denn als Marck vorgestellt wird, heißt es: ain
kúnig hie vor saß / ze Kurwälsch, der hieß Marck. / der kriegt starck (Eilhart, V. 60–
62). Erst nach der Ankündigung, von den Heldentaten Tristrants erzählen zu wollen,
ist die Rede von den Liebenden und ihrem tödlichen Ende. Die Liebe ist so eingebun-
den »in die Geschichte eines Heldenlebens« (Mertens 1996, S. 370).

Bei Eilhart wird König Artus zum triuwe-Garanten der arthurischen Solidarge-
meinschaft, zu der auch Tristrant gehört (vgl. Mertens 2005, S. 252). Die arthuri-
schen Reparationsleistungen in Sachen Tristrant münden jedoch in eine profilzerstö-
rende Burleske: Der Einbruch passionierter Liebe generiert bedrohliche Störungen
der Ordnung im homosozialen Raum. Mertens (1996) spricht hinsichtlich des arthu-
rischen Tristan bei Eilhart von einer »Harmonisierungstendenz, die die zwei Welten
einander annähert: Einerseits wird die magische Liebe höfisiert, der arthurische Hof
andererseits sozusagen ›tristanisiert‹; die Solidarität der Tafelrunde mit dem vorbild-
lichen Minneritter Tristan beeinträchtigt die ›verlässliche Lehre‹, die der ›edle König
Artus‹ nach den Worten des Iwein-Prologs geben soll, ohne dass das diskutiert
würde« (S. 370).

12.3 | Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der König
als Eidhelfer Isoldes undMarke als Mörder

Artus als Isoldes Eidhelfer bei Berol: Innerhalb eines geradezu aberwitzigen Set-
tings ist König Artus hier Eidhelfer beim doppeldeutigen Reinigungseid Isoldes (siehe
Kap. 6.2.2.3), den die Barone des Hofes fordern. Obwohl diese die Wahrheit um Tris-
tan und Isolde kennen und sagen, werden sie vom Erzähler als felon (Berol, V. 3137)
abgewertet, als Verräter ihres Herrn – sie kommen also ähnlich schlecht weg wie die
Bewacher Marjodo und Melot bei Gottfried. Isolde schlägt Artus als Gewährsmann
und Eidhelfer vor, sie ist sich Artus’ Wohlwollen gewiss (ebd. V. 3273), sie kennt son
corage (ebd. V. 3276) – und Artus ist gerne bereit, denn Isolde gilt als die Schönste,
als la plus bele / Qui soit de ci jusq’en Tudele (ebd. V. 3409). Er lässt Isolde als ein ihr
ergebener Streiter grüßen, alle Wünsche werde er erfüllen (ebd. V. 3540–3544). Alles
geht nach Plan, und die listige Isolde schickt einen Boten zu Tristan, um diesen in
ihren Plan einzuweihen (ebd. V. 3294–3312). Am Gerichtstag schwört Isolde – zwi-
schen Marke und Artus stehend, wobei diese sie an der Hand halten (ebd. V. 4184 f.)
– einen doppeldeutigen Reinigungseid auf die heiligen Reliquien: Sie habe nieman-
den zwischen ihre Schenkel gelassen außer dem Aussätzigen (= Tristan), der sich
zum Lasttier machte und sie durch die Furt trug, und König Marke, ihren Gatten
(ebd. V. 4205–4208). Die Rechtfertigung wird angenommen.

Isolde rückt durch die Aussätzigen- bzw. Reittierlist in die Nähe des übelen wîp,
das aus dem Schwank gut bekannt ist. Urbild hierfür ist Phyllis, die Aristoteles als
Reittier (!) benutzt, eine Frau also, die die konventionellen Geschlechterrollen per-
vertiert, indem sie den Mann zum Narren macht. Auch in bildlichen Zeugnissen ist
Tristan teilweise als ›Minnesklave‹, der durch die Liebe zu Schaden kommt, darge-



Unvereinbares vereinen? König Artus undTristan
12

190

stellt (vgl. Frühmorgen-Voss 1975, S. 131 f.). Durchschaut also Artus die List nicht?
Er fordert Marke auf, nicht auf die verleumderischen Barone zu hören (Berol, V.
4141–4143); diejenigen, die nach der Rechtfertigung Isoldes diese noch weiter be-
zichtigen, will er hängen lassen, sie verdienten zu sterben (ebd. V. 4152–4157). Mer-
tens (1996) sieht Artus’ Position in seiner »traditionellen Rolle alsWahrer des Rechts«
unbeschädigt, weil dieser »unwissend zum Bestätiger der Lüge« (S. 366 f.) werde.
Nach Dietl (2007) jedoch weiß Artus um die Lüge: »Er, der über der Sache steht, hat
Verständnis für Yseuts Lage und ist für ein falsches Urteil zu gewinnen, solange es
die höfische Minne verteidigt. Er nimmt damit genau die Position ein, die bei Gott-
fried dem ›vil tugenthafte[n] Krist / [der] wintschaffen alse ein ermel ist‹ [...] zuge-
dacht ist« (S. 37).

Artus im Prosa-Tristan: Der Text (Inhaltsangabe bei Baumgartner 1975) ist wohl
in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts in Frankreich entstanden und verbindet den
Untergang des Artusreiches mit dem Tod des Liebespaares. Teilweise wird dabei auf
eine Entproblematisierung gesetzt, so ist zum Beispiel Marke negativ überzeichnet.
Er ist hier ein Brudermörder und versucht mehrfach, Tristan zu töten: Bereits die
Brautwerbung Markes um Isolde gründet in Markes Bestreben, Tristan in den Tod zu
schicken; ein weiteres Mal will er Tristan aus Missgunst auf dessen Erfolg töten, ein
drittes Mal verwundet er Tristan tödlich mit einer Giftlanze, als er ihn mit Isolde in
deren Gemach erwischt. Tristan selbst ist der Prototyp eines höfischen Artusritters.
Die »Gegenüberstellung des negativen Marc mit dem positiven Artus findet schließ-
lich ihren Höhenpunkt im Mordanschlag Marcs auf Artus und der Ermordung Tris-
tans durch Marc« (Dietl 2007, S. 41). Im Prosa-Tristan verdient Marke Isolde ganz
einfach nicht, Isolde liebt Tristan bereits vor dem Minnetrank und Tristan hat des-
halb zu Recht den Beistand des Artushofes (vgl. ebd.).

Fazit: König Artus spielt in den höfischen Tristanromanen von Thomas und Gottfried
eine untergeordnete Rolle. Die ›spielmännischen‹ Versionen von Eilhart und Berol
zeigen ihn innerhalb eines schwankhaften Settings in einem zumindest nicht un-
problematischen Licht: Bei Eilhart bricht Artus in der Wolfeisen-Episode aufgrund
seiner triuwe-Bindung zu Tristan den Rechtskontrakt mit Marke; bei Berol ist er Eid-
helfer Isoldes im Rahmen ihres doppeldeutigen Reinigungseids.



13

191

13 Gender-Perspektiven

Die Gender-Forschung hat sich mit dem Tristan Gottfrieds teilweise intensiv ausei-
nandergesetzt. Mehr oder weniger Übereinstimmung scheint darin zu bestehen,
dass zwar einerseits in »Gottfried’s world, men occupy all positions of political, so-
cial, and economic power« (Rasmussen 2003, S. 138), dass aber andererseits Gott-
frieds Text einer »pro-feminine tradition« (ebd. S. 139) zugehört. Gottfrieds Entwurf
zeigt unzweifelhaft starke, aktive Frauen und überwindet damit nach Rasmussen die
klerikale Ideologie: »The agency and intelligent resolve shown by all the female figu-
res – Blanscheflur, Tristans’s mother; Princess Isolde and her mother, Queen Isolde;
Brangaene, Princess Isolde’s cousin and companion – stand in contrast to the domi-
nant medieval clerical ideology of feminine passivity and weakness« (ebd. S. 137).

Eine gut orientierende Zusammenschau (die vielleicht nicht in allen Punkten
überzeugt) liefert Uttenreuther (2009). Knapp skizziert sind ihre wichtigsten Ergeb-
nisse folgende: Die geschlechtliche Identität Tristans ist durch die »Doppelcharakte-
ristik als Heros und Ritter« (S. 268; siehe auch Kap. 3.3) geprägt, die Facetten dieser
hybriden Männlichkeit seien im Inkognito des Spielmanns versammelt (ebd.
S. 268 f.). Der Drachenkampf diene der »Glorifizierung des Heros«, doch verkörper-
ten ebenso Morgan- und Moroldkampf die »heroische Maskulinität« (ebd. S. 272).
Tristans Listen und seine Schläue wie seine intellektuell-ästhetische Ausbildung ge-
hören dagegen zur ritterlichen Männlichkeitskonzeption. Nach Uttenreuther sind
»Anzeichen der Brüchigkeit des exklusiv maskulinen Universums« (ebd. S. 270) in
Irland zu beobachten, weil die Frauen bei der Auffindung und Heilung des todkran-
ken Tristan sowie bei der Überführung des falschen Truchsess den aktiven Hand-
lungspart übernehmen. Als dann die passionierte Liebe in den zuvor ausschließlich
männlichen Kosmos einbricht, geht es mit Tristan gewissermaßen bergab, zuvor ist
aus patriarchalischer Sicht sozusagen noch alles in Ordnung. Im Rahmen der Braut-
werbung ist nach Uttenreuther die junge Isolde »von Bedeutung nur als Prestige-
und Tauschobjekt in feudal-politischen Bezügen«, man »holt sie zur Versöhnung
von Irland und Cornwall sowie zur Wiederherstellung des Friedens am Markehof«
(ebd. S. 272), sie sei nur Mittel zum Zweck. Die Passion bedeutet unzweifelhaft Ver-
änderung auf beiden Seiten mit entgegengesetzten Vorzeichen. Denn während bei
Tristan eine sukzessive »Dekonstruktion« und »Demontage des idealen Helden«
(ebd.) zu beobachten ist, kann Isolde den angestammten weiblichen Aktionsraum
verlassen. Die passionierte Liebe biete so »Anlässe für ihre Emanzipation vom Ideal-
bild höfischer Weiblichkeit, das der Text vor demMinnetrank von seiner Protagonis-
tin zeichnet« (ebd.). Zwar liefere die Hinwendung zur Weißhand an und für sich die
Chance einer ›Restitution‹ Tristans, doch werde diese durch die Minnebindung zur
blonden Isolde unterlaufen; je länger die Trennung von der Geliebten dauert, »desto
deutlicher manifestiert sich die Degeneration von Tristans Männlichkeit und damit
Isoldes Bedeutung für deren Stabilität« (ebd. S. 273). Der »Verfall von Tristans über-
legener Männlichkeitskonstruktion« (ebd. S. 276) ist nach Uttenreuther am deut-
lichsten in der Gottesurteil-Episode markiert, wenn Isoldes Listen »quasi die ›natür-
liche‹ Ordnung der Geschlechter parodieren und die männliche Superiorität demon-
tieren« (ebd.). Uttenreuther resümiert:

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_13, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Gender-Perspektiven
13

192

Die Dekonstruktion von Tristans idealer Männlichkeitskonzeption durch die Passion steht in
Zusammenhang mit der Pervertierung von gattungsspezifischen Geschlechterdiskursen: Tris-
tans Männlichkeitskonstruktion bis zum Minnetrank ist eine monologische über die homoso-
ziale Bindung und dessen befördernde Liebe und konstituiert sich – vergleichbar mit der alt-
französischen chanson de geste – ausschließlich unter Männern (S. 275).

Irland als ›woman’s space‹: Augenmerk legte die Forschung vor allem auf den
Schauplatz Irland, denn Irland »is constructed as woman’s space« (Sterling-Hellen-
brand 2001, S. 168). In Gottfrieds Irland verlassen die Frauen den traditionellen Dop-
pelstatus der Frau, die in einer männlich dominierten Hierarchie einen unteren Platz
einnimmt, aber dennoch für das Funktionieren des patriarchalischen Systems, etwa
hinsichtlich der Sicherung der Erbfolge, unentbehrlich ist. In literarischen Texten um
1200 ist die weibliche Rollenüberschreitung überwiegend negativ sanktioniert, der
Frau ist nur ein äußerst begrenzter Aktionsraum zugedacht. Das ist in den Irlandsze-
nen anders. Denn in der Gerichtsszene, als der betrügerische Truchsess entlarvt wird
(siehe Kap. 4.2.2.3), erscheinen die drei Frauen – Mutter und Tochter Isolde sowie
Brangäne – »as the guiding stars or moon for Tristan and offer him salvation – and
political power and influence at the same time« (Classen 2004, S. 43 f.; zur treuen
›confidente‹ Brangäne bzw. den »triangular connections« zwischen dem Liebespaar
und der Vertrauten vgl. Deist 1995 sowie Deist 2003, S. 96–107). Nicht König Gurmun
verantwortet den günstigen Ausgang, es ist seine Ehefrau. Classen (2004) stellt he-
raus, dass in der Gerichtsszene »the honor of the entire kingdom is at stake, and it is
the queen alone who can win the legal battle against the steward« (S. 50).

Die irische Königin (also Isoldes Mutter) ist nach Rasmussen (2003) »portrayed as
a shrewd political leader and diplomat without any detectable skepticism, cynicism,
or hostility on the narrator’s part« (S. 139). Kellermann-Haaf (1986, S. 71) konsta-
tierte die »ungewöhnlichen Befugnisse« der Königin. Diese wird bei Gottfried immer
wieder als diu wîse bezeichnet, was auch die magische Heilkunst mit einschließt:
»Queen Isolde is an herbalist and physician second to none, a woman whose skills as
a healer are augmented by occult powers (clairvoyant dreams, the love potion).
These realms of knowledge are conventionally associated in fiction with (magical)
female power« (Rasmussen 2000, S. 43).

Bei Eilhart hatte die junge Isolde die problematische Doppelrolle als Heilerin und
Geliebte inne, die Mutter war nur für den Minnetrank zuständig; dies ist bei Gottfried
(wie auch in der Saga) entschärft, aus einer Figur werden zwei. Die beiden Isolden
sowie Brangäne repräsentieren, als Dreiheit verstanden, nach Caples (1975, S. 174)
»the Celtic Triple Goddess« und zwar hinsichtlich magischer Heilkunst, mantischer
Wahrträume und Liebesthematik (vgl. S. 173; zur keltischen Flussgöttin Matrona als
vor-indoeuropäischer mythischer Gestalt vgl. weiterführend Loomis 1956, S. 123 f.).
Die Handlungen in Irland zur Rettung des Helden gehen von den Frauen aus: »Even
the hero, Tristan, owes everything to the queen’s intelligence, skill, and resolve«
(Rasmussen 2003, S. 142). Die Episoden, in denen die irische Königin eine Schlüssel-
rolle besitzt, umfassen 4300 Verse, also mehr als ein Fünftel von Gottfrieds Torso
(vgl. ebd.). Strasser (1990) sieht in den drei Isolden »männliche Wünsche und
Ängste, Phantasien und Traumata in einem metafiktiven Frauenbild in eins [ge]
mischt« (S. 76).

Wenn man annimmt, dass die beiden Isolden (und Brangäne) eigentlich der kelti-
schen Anderwelt zugehören, liegen zwangsläufig Überblendungen von Gender-Dis-
kursen vor: In Irland dominiert das Register der irischen Feenwelt bzw. des Feenmär-
chenschemas (zum keltischen Feenmärchen bzw. dessen Segmentierung in neun



Gender-Perspektiven
13

193

Handlungsschritten vgl. Simon 1990, v. a. S. 37–40), in dem die handlungsbestim-
mende Rolle die Frau (Fee) und nicht der Mann hat, der hier von ihrer Gunst ab-
hängt. Classen (2004) konstatiert, dass »twelfth-century Irish society provided sur-
prisingly much free space for (noble) women, which in turn finds its expression in
contemporary literary sources« (S. 52). In Gottfrieds Tristan ist der Königin ›Feenpo-
wer‹ als superiores politisch-pragmatisches Potential codiert und rationalisiert. Es
scheint nahezuliegen, den Begriff ›Matriarchat‹ anzusetzen, doch entbehrt dieser be-
kanntlich einer anerkannten wissenschaftlichen Definition.

›discourse of male love at court‹: Ausgesprochen kritisch zu betrachten sind Un-
tersuchungen, die von homosexuellen Neigungen der männlichen Figuren (Marke,
Marjodo) ausgehen. Krohn (1979) sprach von einer »unmissverständlich homoeroti-
sche[n] Komponente« (S. 370) im Verhältnis zwischen dem König und seinem Nef-
fen, Gruenter (1964) von einem »erotischen Anziehungszauber« (S. 115), Palmer
(1996) im Rahmen seines psychoanalytischen Ansatzes von »Marke’s homoerotic
relationship with Tristan« (S. 27). Diem (1999) weist dagegen zielführender darauf
hin, dass Gottfrieds Tristan »einen Beitrag zur Rekonstruktion der Andersartigkeit
von Beziehungsmodellen« (S. 55; knapper Forschungsüberblick S. 51, Anm. 27) lie-
fern könne. Ähnlich argumentiert Jaeger (1989), der in seiner Untersuchung realer
Freundschaftsbeziehungen von Männern in europäischen Königshäusern zum
Schluss kommt, dass diese durchaus körperlichen Beziehungen einem nicht-sexuel-
len »discourse of male love at court« (S. 190) zugehören:

The kiss, the embrace, the expression of fervent love, either written, spoken or versified, com-
prised a language of favor at court that is distorted when described as ›homosexual‹, that in
fact is distorted when regarded by modern sensibilities altogether, which have no words that
do not place a false construction on it. To think our way into that alien usage, we are forced to
imagine a non-libidinous eroticism, where all the elements of physical/amorous arousal are
present [...]. The cult of non-sexual male friendship was important within the political relati-
ons at court, in fact was a structuring ethic for those relations (ebd.).



14

194

14 Die Fortsetzer Ulrich von Türheim
und Heinrich von Freiberg

Vor allem in der älteren Forschung erfuhren die Tristanfortsetzungen von Ulrich
und Heinrich geringe Wertschätzung als epigonale Machwerke bzw. missglückte
Gottfried-Rezeption. Heute geht man davon aus, dass beide Texte eine je eigene
sinntragende Konzeption verfolgen, die allerdings Gottfrieds Minnekonzeption
zum Teil konterkariert. Die »vermeintlichen Spielverderber haben Gottfried nicht
etwa gar nicht verstanden, sondern sie haben ihn sehr gut verstanden« (Schulz
2004, S. 275).

14.1 | Ulrich von Türheim

14.1.1 | Überlieferung, Datierung, Dichter, Gönner

Ulrichs Fortsetzung ist zusammen mit Gottfrieds Text überliefert, und zwar in sieben
Handschriften vom 13. bis zum 15. Jahrhundert. Alle Textzeugen von Ulrichs Fas-
sung liegen im Verbund mit Gottfried vor, es gibt keine von Gottfried unabhängige
Überlieferung; für den zeitgenössischen Rezipienten stellte das gegenläufige Erzäh-
len Ulrichs offenbar kein Problem dar. Als der verlässlichste Überlieferungsträger gilt
die Heidelberger Handschrift H vom Ende des 13. Jahrhunderts (Strohschneider
1999, Sp. 31). Ulrichs Continuatio entstand um 1230 und umfasst in H 3730 Verse.
Der Dichter benennt sich in seinem Tristan als ich, von Tureheim Uolrich (Ulrich, V.
3598). Dieser Name erscheint in Augsburger Urkunden; Ulrich wird hiermit identifi-
ziert und stammt demnach aus einem schwäbischen Ministerialengeschlecht (Stroh-
schneider 1999, Sp. 28). Ulrich verfasste neben der Tristanfortsetzung auch den Ren-
newart und den Kliges, Texte, die »in einen literarischen Kommunikationszusam-
menhang in der Umgebung der staufischen Könige Heinrich (VII.) und Konrad IV.
[gehören], welcher anscheinend in dem Reichsschenken und maßgeblichen königli-
chen Berater Konrad von Winterstetten seine Mittelpunktsfigur hatte« (ebd.). Ulrich
nennt in seiner Fortsetzung diesen Konrad als Auftraggeber (Ulrich, V. 26). Quelle für
Ulrich ist Eilhart, das scheint Konsens der Forschung zu sein (anders jedochWachin-
ger 1975, S. 61, der »eher die Benutzung einer verlorenen französischen Vorlage« an-
nehmen möchte; Deighton 1997, S. 152, zieht »eine andere unbekannte Quelle« in
Betracht).

14.1.2 | Erzählkomplexe: Die Ehebruchsminne als unsin
und das elsternfarbene Reh

Ulrichs Text knüpft an Tristans Dilemma in Karke an und damit unmittelbar an Gott-
frieds Torso, der mit Tristans Rechtfertigungsmonolog bezüglich einer Heirat mit
Isolde II schließt. 18 Verse widmet Ulrichs Prolog Gottfried: Der Erzähler beklagt den
Tod von meister Gotfried (Ulrich, V. 4) und lobt dessen außerordentliches dichteri-
sches Können, das andere Dichtungen übertreffe (ebd. V. 9–13).

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_14, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Ulrich vonTürheim
14.1

195

Die ehebrecherische Liebe Tristans zur blonden Isolde wird bei Ulrich gleich zu
Beginn unmissverständlich als unsin diskreditiert. In einem inneren Monolog ver-
sucht sich Tristan zu disziplinieren, er will seinen Sinn nur noch auf die zweite
Isolde richten:

›Tristan, hore, ez ist genuc!
Tristan, la den unvuc,
dez diu werlt niht ruchet
unde doch der sele vluchet.
Tristan, la den unsin
unde tu die gedanke hin,
die dir din heil verkerent

unde gar din ere unerent.
la dim oheime
sine Ysote da heime,
dem werden kunege Marke,
unde minne die von Karke,
diu dich ze nihte bestat […].‹

(Die Liebe zu Isolde I als unvuc und unsin; Ulrich, V. 45–57)

unvuc und unsin meinen die Liebe zu Isolde I, die Hinwendung zu Isolde II ist da-
gegen positiv konnotiert; bei Gottfried war das genau umgekehrt:

Mit den Worten la disen blinden unsin (V. 19165) hatte Gottfrieds Tristan jeden Gedanken an
eine andere als die blonde Isolde zurückgewiesen [...]. Ulrich verkehrt ihn ins Gegenteil, baut
ihn in eine Argumentation zugunsten allgemein akzeptierter Normen ein: Die Passion verstößt
gegen vernünftige Einsicht, gesellschaftliche vuoge und die Forderungen christlicher Ethik; sie
verletzt die Verpflichtung gegenüber dem nächsten Verwandten (oeheim, V. 53) (Müller 1992,
S. 534).

Tristan folgt seinem »better self« (Clason 2006, S. 33) und heiratet Isolde II. Kaedin ist
Brautwerber für seine Schwester, die Zustimmung der Eltern erfolgt aus dynasti-
schem Interesse, denn es geht darum, den ruhmreichen Helden Tristan als Verbünde-
ten bis zu dessen tot (Ulrich, V. 189) am Hof zu behalten. Doch die Minne zur blon-
den Isolde ist in der Hochzeitsnacht noch gegenwärtig, Tristans »Rückbesinnung auf
die êre hebt den Anspruch der Passion nicht einfach auf« (Müller 1992, S. 535). Tris-
tan kann das Beilager nicht vollziehen, er denkt an die blonde Isolde, und der Erzäh-
ler vermutet, dass diese ihm als ihren Boten daz wunderliche minnen tranc (Ulrich,
V. 229) schickte. Nicht zufällig folgt sofort eine explizite Warnung: Wer recht bei Ver-
stand ist, der solle zusehen, wie er vrou minne (ebd. V. 247) entkomme und sich der
waren minne (ebd. V. 250) zuwenden. Letzteres meint die Gottesminne, doch wird
das, im Gegensatz zu Heinrich von Freiberg (siehe Kap. 14.2), nicht weiter ausge-
führt. Isolde II fügt sich klaglos Tristan und der missglückten Hochzeitsnacht: swas
ir tut, daz ist gut. / iwer mut, das ist min mut (Ulrich, V. 297 f.). Als die Ehefrau Tris-
tan später daran erinnert, dass sie Kuss und Umarmung entbehrt, antwortet Tristan
mit einer Lüge: Er habe Gott gelobt, ein Jahr lang eine keusche Ehe zu führen (ebd.
V. 344–349).

Es folgt die Episode des ›kühnen Wassers‹ wie sie in etwa aus Eilhart bekannt ist,
eine »politische Angelegenheit von allgemeinem Interesse« (Müller 1992, S. 536).
Tristan reagiert mit der bekannten Verteidigung, dem Schönheitspreis und dem
›Hundeargument‹ (siehe Kap. 9.2.3 und 9.3.2), es werden »Vertragsstrafe (Tristans
Leben) und Termin (sechs Wochen) bestimmt« (Müller 1992, S. 536).

Das elsternfarbene Reh als ›Überdetermination‹: Neu im Unterschied zu Eilhart
ist die »Überdetermination« (Schulz 2004, S. 271) der Rückkehr zur Geliebten. Denn
während einer Jagd läuft Tristan ein elsternfarbenes Reh zu, Liebesbote von Isolde I.
Aus einem Ohr wirft es einen Ring und einen Brief von Isolde in Tristans Schoß mit
der flehentlichen Botschaft, dass sie vor Liebesverlangen sterben müsse, wenn er
nicht bald zurückkomme (Ulrich, V. 619). Als Kaedin den Brief liest, nötigt er Tristan,



Die Fortsetzer Ulrich vonTürheim undHeinrich von Freiberg
14

196

zu Isolde I zu reisen. Die Rückkehr zur Geliebten ist also »doppelt begründet« (Schulz
2004, S. 271). Kerth (1981) sieht in Ulrichs schwarz-weißem Reh »the metaphorical
union of the bliss of Gottfried’s Minnegrotte and the darker side of the Tristanminne
which it is his task to reveal: the sail of the ship which brings Ysolde I to heal the
mortally wounded Tristan will be one of these colors« (S. 85).

Die Eltern von Isolde II reagieren mit Vorwürfen, der Vater will Tristan wegen des
Ehrverlusts töten lassen (Ulrich, V. 726 f.). Ausgerechnet die Ehefrau bittet jedoch für
Tristan, es wird eine Rückkehrfrist von zwölf Wochen vereinbart. Isolde II versichert
Tristan ihre Liebe, und Tristan gesteht der Ehefrau seine Schuld: ich erkenne wol
mine schulde. / got gebe, deich dine hulde / noch verdienen muze, / so ich niemer ge-
leben muze / mit eren keinen lieben tac (ebd. V. 835–839). Schausten (1999) möchte
hier einen »von christlichem Gedankengut geprägte[n] Tristan [sehen], der seiner
Frau gegenüber seine Schuld eingesteht und Besserung bekundet« (S. 229). Frohge-
mut zieht Tristan nach Tintajol nach hoher minnen lone / ze Ysot der lieht gemalen
(Ulrich, V. 846 f.).

Rückkehrabenteuer – Tristan als gefährlicher Narr: Es folgen die aus Eilhart
bekannten Rückkehrabenteuer: Tristans Begegnungen mit der blonden Isolde, Aus-
sätzigen-, Knappen- und Narrenepisode. Eilhart »hatte jedoch diese Sequenz (und
zudem die Pilgerepisode) in vier Cornwallfahrten des Protagonisten weit auseinan-
dergelegt, während Ulrich sie zu Stationen einer einzigen Rückreise Tristans nach
Tintajol konzentriert« (Strohschneider 1991, S. 79 f.). Danach vollzieht Tristan die
Ehe mit Isolde Weißhand, ein weiteres Wiedersehen mit Isolde I gibt es nicht.

Die Narrenepisode bzw. das Narrenattribut der Keule ist gegenüber Eilhart auffäl-
lig verändert, denn hieraus ist in Ulrichs Text eine ausgesprochen gefährliche Waffe
geworden (vgl. Schausten 1999, S. 242; McDonald 1988, S. 130). Der Narr ist für
seine Feinde bzw. die Hofgesellschaft lebensbedrohlich und verbreitet Angst und
Schrecken: Tristan gibt Antret einen Hieb, so dass dieser bewusstlos und blutüber-
strömt niederstürzt (Ulrich, V. 2549 f.; 2563); er schlägt Melot ein Auge aus, holt mit
der Keule zu einem wuchtigen Schlag gegen Marke aus, der daraufhin flieht (ebd. V.
2752–2755), und er tötet schließlich Pleherin (ebd. V. 2783), »denjenigen seiner
Feinde also, der am erfolgreichsten gegen seine Liebe zu Isolde intrigiert hatte«
(Schausten 1999, S. 242). Doch bleibt das ohne Folgen, der Narr kann fliehen: »Mit
Hilfe des Narrenattributes erlaubt Ulrich den Liebenden somit, Rache zu nehmen an
einer Gesellschaft, die versucht hatte, diese Liebe zu zerstören« (ebd., S. 242). Des
Erzählers Entrüstung über die Narrenkleidung: er tet, des ich niht tete: / der mich der
dinge bete, / di mir vugeten unreht lebn (Ulrich, V. 2501–2503) geht an den Bedingun-
gen der Ehebruchsliebe vorbei, denn das Liebesglück der Protagonisten ist gerade an
die Narrenrolle gebunden. Während für Müller (1992) die Verkleidungen keinen Ab-
stieg signalisieren: »Nirgends ist Tristans Identität gefährdet, nirgends drohen ernste
Konflikte« (S. 537), sieht das zum Beispiel Becker (2009) anders: »Mit seiner Ver-
wandlung zum Narren erniedrigt er sich sowohl sozial wie auch körperlich [...]. Der
Held wird so wahrhaft zum Minnetoren« (S. 293).

Im Rahmen der Narrenepisode, die Tristan und Isolde nächtliches Liebesglück ge-
stattet, werden sie von dem Neider Antret im Bett entdeckt. Marke will das Liebes-
paar verbrennen lassen, Tristan kann entkommen, Marke will daraufhin Isolde le-
bendig begraben. Als ihm der Hofrat aus politischen Gründen davon abrät, weil es
der krone [...] nicht gezeme (Ulrich, V. 2827), gibt Marke schnell nach und will sogar
in Zukunft Isolde vor übler Nachrede schützen. Es »dominieren bis zuletzt die Inte-
ressen der Institution« (Müller 2007, S. 444).



Ulrich vonTürheim
14.1

197

Kaedin als ›Tristanimitator‹: Es folgt die Nampotenis-Episode, die wiederum aus
Eilhart bekannt ist: Tristan hilft seinem Freund und Schwager Kaedin bei einem Lie-
besabenteuer mit einer verheirateten Frau. Die Sache endet für die Liebesabenteurer
und den betrogenen Ehemann katastrophal, denn Nampotenis und Kaedin sterben,
und Tristan ist durch eine vergiftete Lanze tödlich verwundet. Das motiviert die Se-
gellüge (siehe Kap. 11). Bei Ulrich wird Isolde II wegen ihrer Lüge vom Erzähler
scharf verurteilt: sie tet niht wol (Ulrich, V. 3388) heißt es da und: grozze sunde Ysot
erwarp (ebd. V. 3394). Als Marke von dem Zaubertrank erfährt, beklagt er den Tod
des Liebespaares und versichert, dass, wenn beide noch lebten, er ihnen alles ge-
währen würde (ebd. V. 3463–3465). In zwei Särgen überführt Marke das Liebespaar
nach Cornwall und lässt die beiden im Kloster der Königssippe beerdigen. Am Ende
des Textes wird wiederum der Minnetrank zum Thema. Denn Marke beteuert in der
Retrospektive, dass er noch von keinem so wolgelobetem man (ebd. V. 3579) wie
Tristan gehört habe, heite in das tranc der minne / niht braht uf unsinne (ebd. V.
3581 f.). Marke will fortan sein ritterliches lebn (ebd. V. 3673) in den Dienst Gottes
stellen, er lässt ein Münster mit den zwei Gräbern in der Mitte errichten, und das
Wunder um Rosenstock und Weinrebe geschieht.

Der Szenenbestand ist also gut überschaubar: Tristans Heirat mit Isolde II; ›küh-
nes Wasser‹; Schönheits- und Hundeargument; Wunderreh; Rückkehrabenteuer;
Nampotenis-Episode; Segellüge und Liebestod, Rosen- und Weinstock.

14.1.3 | Forschungsgeschichte: Vom ›jämmerlichen Notdach‹
zum ›genau durchdachten Text‹

Die Fortsetzung Ulrichs ist sehr unterschiedlich beurteilt worden, wobei vor allem
die ältere Forschung ästhetische bzw. intellektuelle Wertungen vornahm. Leitzmann
(1920) sprach von einem »jämmerlichen notdach« (S. 120), Kerth (1979) von einem
»nicht allzutiefen geistigen Gehalt« und dem »anspruchslosen Niveau einer übertrie-
benen, in nahezu derb-spielmännischer Art dargestellten Sexualität« (S. VII); Meiss-
burger (1954) kritisierte eine »seltsame Zerfahrenheit« (S. 51) und Wachinger (1975)
konstatierte eine »anstoßerregende Primitivität der Handlung« (S. 61 f.). Eine posi-
tive Sicht auf den Text setzte mit McDonald (1990, S. 1 f.) ein, der warnte, den Text
nur von seinem »epigonalen Status« her zu beurteilen. Clason (2006) nahm diese
Warnung als ein wichtiges Korrektiv »since it opens the works to well-deserved ap-
preciation in their own right« (S. 17). Strohschneider (1991) konnte dann zeigen,
dass Ulrichs Fortsetzung »ein genau durchdachter, narrative Strukturen als Elemente
der Sinnkonstitution nützender [...] Text« (S. 81) ist; der Erzähler entwirft »gleichsam
an der Logik der Tristanhandlung vorbei und abseits der Kommentare Gotfrits eine
eigenständige Deutung des Erzählten« (ebd. S. 82).

Forschungskontroversen entwickelten sich vor allem an der Frage, ob Ulrich die
Gottfriedsche Tristan-Minne relativiert. Nach Buschinger (1988) »tilgt Ulrich, im Ge-
gensatz zu seiner Vorlage und noch entschiedener zu Gottfried, alles, was der Tris-
tan-Stoff an revolutionärer Potenz enthält, und interpretiert ihn in voller Überein-
stimmung mit der gesellschaftlichen Moral« (S. 4). Grubmüller (1985) sieht dagegen
keine »Relativierung der Tristan-Minne«, keine »Domestizierung von Gotfrids riskan-
tem Minneexperiment durch die Verherrlichung der Eheliebe in der Beziehung Tris-
tans zu Isolde Weißhand« (S. 340). Er begründet dies mit den Erzähler-Reflexionen
nach dem Minnetod des protagonistischen Paares, in denen diese »zum Muster aller



Die Fortsetzer Ulrich vonTürheim undHeinrich von Freiberg
14

198

Liebenden, Isolde zum Vorbild an triuwe (V. 3428–3436, v. 3649 f.), Tristan zum Pa-
radestück des höfischen Ritters« (S. 339) werden. Andererseits sieht auch Grubmül-
ler eine »Exempelreihe für die verderblichen Wirkungen der Minne« (ebd. S. 344).

Es liegt also offenbar ein Widerspruch in Ulrichs Text vor: »Wenn Ulrichs Erzähl-
konzept im warnenden Exempel von der verderblichen Macht der Minne liegt, wie
soll dann freilich dieses buoch der minnen zil werden, warum sollen gerade rehte
minnaere diese Geschichte lieben? Die beiden Ansprüche sind nicht zu vereinen«
(ebd. S. 345). Müller (1992) dagegen spricht von einem Kompromiss zwischen der
Faszination durch die Liebespassion und der eindeutig didaktischen Intention: Ul-
rich gibt »die minne, auch gegen die Gesellschaft, nicht auf, aber bindet sie an be-
sondere Bedingungen. Sie bleibt eingekapselte âventiure in der historia vom Helden
Tristan« (S. 540). Diese âventiure-Leistung sieht Müller darin begründet, dass Tristan
nach der Liebesnacht im Rahmen der ersten Wiederbegegnung, als er von Isolde Ab-
schied nimmt, bekräftigt, alles für sie tun zu wollen: Ysot, ich bin ze dime gebot, /
swie du gebutest, vrouwe min (Ulrich, V. 1848 f.). Das aber »überführt die Passion
(unsin) in ein geregelteres, weniger abweichendes höfisches Dienstverhältnis« (Mül-
ler 1993, S. 537). Tristan heißt jetzt vrouwen ritter (Ulrich, V. 1950), der keiner ritter-
schaft (ebd. V. 1951) ausweichen darf (was dann die weiteren Rückkehrabenteuer
motiviert und legitimiert). Der höfische Frauendienst ersetzt die Passion; sind die
Abenteuer bestanden, kann der Held nach Hause zurückkehren, denn neben dem
Frauendienst »ist für die Ehe durchaus Platz« (Müller 1992, S. 538).

Tatsächlich vollzieht Tristan nach Abschluss seiner Abenteuer als vrouwen ritter
endlich die Ehe mit Isolde II: vil suzze si samt lagen: / biz an Tristandes tot / nie man
ez wibe baz gebot (Ulrich, V. 3100–3102). Das Beilager mit Isolde Weißhand ist also
nicht wie bei Eilhart als Racheakt Tristans an Isolde I im Rahmen der Aussätzigenlist
vermittelt, es erfolgt bei Ulrich gewissermaßen folgerichtig und unproblematisch
nach dem Frauendienst für Isolde I. Der »Antagonismus von Passion, Frauendienst
und Ehe wird in ein Nacheinander übersetzt: zeitliche und räumliche Entzerrung soll
erlauben, die antagonistischen Ansprüche aufrechtzuerhalten« (Müller 1992, S. 540).

Der Sonderregelstatus der Tristan-Minne wird deutlich auch in der Kaedin-Kassie-
Episode. Für andere ist die Nachahmung der Ehebruchsliebe offenbar tödlich, die
Ordnung wird wieder hergestellt, indem der Betrogene, Nampotenis, den Betrüger,
Kaedin, tötet. Für Strohschneider (1991) ist deshalb

die Kaedinerzählung nicht nur einfach ein Kommentar zum Tristanroman, sondern zugleich
eine definitive Rezeptionsanweisung. Indem sie die letalen Folgen eines an dem Ehebrecher
orientierten imitatorischen Verhaltens vorführt, setzt sie die Warnung vor einer identifikatori-
schen Rezeption der Tristangeschichte episch um und holt sie in diese selbst herein (S. 83).

Doch insgesamt ist Ulrichs Text trotz der »Strategien der Bewältigung (Totenklage,
Bestattung im Hauskloster, Gebetssorge, Seelgerät), die das wunder in die gewöhnli-
che Ordnung fügen« (Müller 1992, S. 547), bis zum Ende ambivalent. So wird am An-
fang vor dem unsin der passionierten Liebe gewarnt, doch soll Ulrichs Geschichte
am Ende der minnen zil (Ulrich, V. 3628) sein. Der Erzähler bedauert Isoldes Liebes-
tod, weil man heutzutage wohl kaum mehr eine Frau fände, die allein wegen ihres
Geliebten zu sterben bereit sei (ebd. V. 3428–3432), und lobt wenig später auch die
unvergleichliche Treue des edlen Tristan (ebd. V. 3705–3707), wähnt aber im glei-
chen Atemzug diesen zehelle (ebd. V. 3709), also in der Hölle, woraus ihn Gott erlö-
sen möge.



Heinrich von Freiberg
14.2

199

14.2 | Heinrich von Freiberg

14.2.1 | Dichter, Gönner, Datierung, Überlieferung

Der Dichter ist im Prolog genannt: Heynrich von Vriberc (Heinrich, V. 82). Vermutlich
bezieht sich das auf das sächsische Freiberg (vgl. Steinhoff 1981, Sp. 723). Ebenfalls
im Prolog wird im Rahmen eines ausführlicheren Gönnerlobs ein weiterer Name ge-
nannt: Reymunt von Luchtenburc (Heinrich, V. 77; 75) mit dem Hinweis, dass dieser
in Behemlant (ebd. V. 62) geboren ist. Das Haus der Lichtenburger »gehörte zu den
reichsten und mächtigsten Adelshäusern im Böhmen des 13. Jahrhunderts« (Schaus-
ten 1999, S. 253; vgl. auch Sedlmeyer 1976, S. 242; Bumke 1979, S. 277). Urkundlich
ist Heinrich nicht nachgewiesen. Identifizierungsversuche, die Heinrich mit dem ur-
kundlich bezeugten Henricus de Broda in Verbindung bringen (so zum Beispiel
Bernt 1978 [1906], S. 190–199) sind spekulativ.

Heinrichs Tristanfortsetzung ist etwa 50 Jahre nach Ulrichs Version entstanden,
wohl um 1280/90 (vgl. Stein 2001, S. 218; Grothues 1991, S. 9; Bumke 1979, S. 277).
Der Text ist mit 6890 Versen nahezu doppelt so lang wie Ulrichs Fortsetzung, die
Überlieferung dagegen ist mit drei vollständigen Handschriften – Florenz, Köln und
Modena – und zwei Fragmenten aus dem 14./15. Jahrhundert schmaler (vgl. Stein-
hoff 1981, Sp. 725 f.; Klein 1988, S. 161; 163; Sedlmeyer 1976, S. 13–15). Vor allem die
ältere Forschung sah Heinrichs Version zum Teil in einer angeblich mangelnden Qua-
lität von Ulrichs Fassung begründet (etwa Bechstein 1877, S. IX; ähnlich Wetzel
1993, S. 175); als Gegenargument wurde die Parallelüberlieferung beider Texte he-
rangezogen (vgl. Schausten 1999, S. 251). Tatsächlich ist die Überlieferungsnähe von
Gottfrieds Torso und Heinrichs Fortsetzung auffällig. So sind in einer Handschrift die
Kapitelüberschriften zu Gottfried und zu Heinrich durchnummeriert, in einer ande-
ren ist die Integration so gehandhabt, dass »der eine Text nahtlos in den nächsten
übergeht« (Deighton 2004, S. 117).

Heinrichs Prolog nennt Ulrichs Namen nicht, ausführlich und stilistisch kunstvoll
werden jedoch Totenklage und Lob Gottfrieds formuliert, der mit schoner red betich-
tet / und meisterlich berichtet (Heinrich, V. 13 f.). Die Quellenfrage sorgte für Irritatio-
nen. Denn die Fortsetzung stellt eine Verbindung zu Thomas von England her, auch
noch in lampartischer zungen (ebd. V. 6844; Überblick zu diesem Forschungspro-
blem bei Stein 2001, S. 218), doch ist offensichtlich, dass Heinrichs Text wenig mit
der Fassung von Thomas zu tun hat. Es ist weitgehend Konsens der Forschung, dass
Heinrich sich auf Ulrich und Eilhart stützt (vgl. hierzu Deighton 1997, S. 152, der je-
doch auch den Rückgriff auf weitere Texte als wahrscheinlich sieht).

14.2.2 | Erzählkomplexe

14.2.2.1 | Astrologie undMinne, Passion und Ehe

Heinrichs Fortsetzung knüpft unmittelbar an Gottfrieds Fragment an, wobei zu-
nächst die Lage resümiert wird:Wir han gehort, wie Tristant / in Arundele daz lant /
zu dem herzogen quam (Heinrich, V. 85–87). Sozusagen erwartungsgemäß erfolgt
der Bericht der Heirat Tristans mit IsoldeWeißhand, wobei die hier berichteten Zwei-
fel Tristans und seine Verwirrung an Gottfried denken lassen. Anders als bei Ulrich
wird nach der Hochzeit der (aus Eilhart bekannte) Artuskomplex mit der Wolfeisen-



Die Fortsetzer Ulrich vonTürheim undHeinrich von Freiberg
14

200

Episode (siehe Kap. 12.2) eingeschoben, in den Heinrich jedoch massiv eingreift:
Nicht nur, dass sich Artus selbst an der Balgerei der Artusritter beteiligt (Heinrich, V.
2902 f.) und so auch noch mit körperlichem Einsatz den Ehebrecher Tristan deckt, er
versöhnt zudem Marke und Tristan – und das hat erzähllogische Folgen. Denn Tris-
tan kann so am Markehof bleiben, das gibt Raum für das Erzählen von Abenteuern,
die bei Eilhart in der ersten Romanhälfte stehen: Entdeckung und Gefangennahme
von Isolde und Tristan, Kapellensprung, Waldleben. Danach kehrt Isolde an den
Markehof zurück, Tristan zu seiner Ehefrau. Erst jetzt folgen das ›kühneWasser‹ und
die Rückkehrabenteuer ›Dornbusch‹ und ›Tristan als Narr‹. Der Schluss bedient sich
mit Abweichungen wiederum bei Eilhart; hinsichtlich ihrer Segellüge wird die Weiß-
hand explizit gerügt: ez waz ein torisch ungelimpf (ebd. V. 6390).

Heinrich greift also gegenüber Eilhart massiv in die bekannte Erzählchronologie
ein, »denn Tristan ist ja schon der Mann der Weißhand, wenn er wieder der Geliebte
der blonden Isolde wird« (Müller 1992, S. 543) – und das eben nicht nur wie bei Eil-
hart im Rahmen der Rückkehrabenteuer. Die Szenenabfolge ist verschlungen: Hoch-
zeit; Wolfeisen-Episode bei Artus als erstes Rückkehrabenteuer mit Versöhnung von
Marke und Tristan; Entdeckung der Liebenden am Markehof/Verurteilung/Waldle-
ben/Trennung; ›kühnes Wasser‹; Rückkehrabenteuer; Kaedin und Kassie; Segellüge;
Liebestod; Rose und Weinstock.

Ähnlich Ulrichs Wunderreh gibt es auch bei Heinrich ein wunderbares Phäno-
men. Die Minne zur blonden Isolde ist nämlich an kosmische Vorgänge geknüpft, sie
ist keineswegs immer vorhanden. Durch feindliche Gestirnkonstellation (man nen-
net iz eclypsim; Heinrich, V. 238) kann zeitweise die Macht der Minne, genauer, des
Minnetranks, aufgehoben werden: der sorgen riche Tristan, / der mocht ouch einen
stern han / mit der kunigin gemein, / der im nu nicht als e erschein / und ir beider
minne pflac, / an dem die kraft des trankes lac / und genaturet nach im waz (ebd., V.
251–257). Kann Tristan seinen ›Stern‹ Isolde nicht mehr erkennen, ist es ihm mög-
lich, die ›richtige‹ Bilanz zu ziehen, nämlich dass Marke doch sein Onkel ist und die
Minne zur irischen Isolde sunde (ebd. V. 273), unrecht (ebd. V. 274), der eren unge-
win (ebd. V. 275), der Teufel lache hierzu. Mit dieser Einsicht ist es freilich vorbei,
wenn die Gestirnkonstellation wechselt, denn dann gewinnt im »kosmischen Drama«
(Becker 2009, S. 295) die Minne zur blonden Isolde wiederum die Oberhand.

Heinrichs Erzählregie geht dahin, passionierte Liebe und Ehe zugleich getrennt
und kompatibel zu halten. Die Abwertung der Ehe gegenüber der Minne wird signifi-
kant bei Tristans Lüge gegenüber seiner Ehefrau, bei seinem Drachenkampf der
Jungfrau Maria geschworen zu haben, ein Jahr lang auf den Ehevollzug zu warten.
Seine Beschreibung der blonden Isolde gerät dabei zur »Epiphanie der heiligen Jung-
frau« (Müller 1992, S. 542). Die Art der Zuwendung Tristans zu beiden Isolden ist of-
fenbar grundverschieden: Tristan legt die blonde Isolde lieplich hin in / in sines her-
zen inren schrin (Heinrich, V. 801 f.), und Ysot von Arundele / die lac im an dem arm
hie (ebd. V. 806 f.). Schulz (2008) sieht darin zutreffend eine deutliche Hierarchisie-
rung, denn »in der inneren Kammer des Herzens liegt die irische, in der Schlafkam-
mer die Weißhand« (S. 333).



Heinrich von Freiberg
14.2

201

14.2.2.2 | Figurenkonzeptionen: Der höfische Frauenritter Tristan,
die listige Isolde und der einvaltige kunicMarke

âventiure und Frauendienst für die Geliebte:Minne und âventiure sind überlegene
Gegenspieler der Ehe in Karke; so nimmt etwa die Artusepisode, die Tristan seiner
Ehefrau entführt, bei Heinrich viel mehr Raum ein als bei Eilhart. Der Kontakt zu Ar-
tus wird bei Heinrich so hergestellt, dass ein arthurischer Bote Tristan zur Gründung
der Tafelrunde einlädt. Sofort will Tristan zu Artus nach ewentuwer varn (Heinrich,
V. 1450), in 20 Versen (ebd. V. 1447–1466) ist dann elfmal von aventure die Rede.
Gleich dreimal muss sich Tristan als hervorragender Ritter beweisen, eine »verselbst-
ständigte digressio, die immerhin knapp 1330 Verse vor dem Beginn des eigentlichen
Wiederkehrabenteuers umfasst und die alle relevanten Elemente arthurischen Ritter-
verhaltens« (Seeber 2011, S. 156) beinhaltet, der »Minnediener wird zum Artushel-
den« (ebd. S. 157.). Auch bei der zweiten Rückkehr ist die Verschränkung von Frau-
endienst und âventiure akzeptiertes Argument: Tristan gibt gegenüber Kaedin an, die
irische Isoldemit ritterlicher tat (Heinrich, V. 3911) erworben zu haben, und in seiner
Beschreibung gerät diese wiederum zur »ins Überirdische gesteigerten vrouwe des
Minnedienstes« (Müller 1992, S. 544). Sogar Kaedin und dessen Eltern akzeptieren
Tristans Reise zu seiner Geliebten als höfischen Frauendienst: Tristan und Kaedin
wollen durch die minnenclichen wip (Heinrich, V. 4028) nach Cornwall fahren. Es
gibt kein Hin und Her wie bei Ulrich, man bricht rasch auf, um Schönheitsvergleich
und ›Hundeargument‹ Tristans einer visuellen Überprüfung zu unterziehen.

Tristans manheit: Zu dieser Konzeption eines Frauenritters passt, dass Tristans
manheit stark exponiert wird: »the word-field ›manheit‹ dominates Heinrich’s treat-
ment of the protagonist« (McDonald 1999, S. 103); »erotic passion« ist die treibende
Kraft für alles, was Tristan tut (ebd., S. 108). Die Verbindung vonmanheit und Minne
stellt der Erzähler vor Tristans Fahrt zu Artus heraus: Tristan weninc slif die nacht. /
sin manheit und ir minne, / der suzen kuniginne, / der blunden Ysote, / die reizten ie
genote / den held uf niwe ritterschaft (Heinrich, V. 1420–1425). »Whether in the wilds
or at Arthur’s court, Tristan is the paragon of masculinity« (McDonald 1999, S. 107).
Die Ehefrau dagegen wundert sich, daz der gevuge Tristan / nicht zu vrowen liebe kan
(Heinrich, V. 3719 f.). In der Narrenepisode bei der blonden Isolde ist »Tristan’s mili-
tary masculinity« (McDonald 1999, S. 107) besonders offenkundig, seine Aggressivi-
tät ist bei Heinrich von Anfang an vorhanden (vgl. McDonald 1988 S. 131). Der Er-
zähler betont immer wieder, dass »Tristan kein Narr ist, sondern ihn nur spielt«, dass
»er die Gelegenheit nutzt, sich an seinen Gegnern zu rächen« (Müller 1992, S. 545).

Der Kolben als Narrenattribut wird zur gefährlichen Waffe: Tristan zielt sogar
nach dem König. Als Antret diesen schützen will, wird er selbst an daz houbet (Hein-
rich, V. 5214) getroffen daz er da belac, / unversunne und betoubet (ebd. V. 5212 f.).
Auch an Melot rächt sich Tristan, er verbrennt ihm mit heißer Pfefferbrühe die Au-
gen, daz sie uz dem kopfe im runnen (ebd. V. 5298). Alle fliehen vor ihm, König und
Königin, die ganze Hofgesellschaft. McDonalds Einschätzung (1999): Tristan »is cle-
arly ›fortis‹. But he is not ›sapiens‹« (S. 110) greift nicht, denn Tristan weiß, was er tut.
Schausten (1999) spricht denn auch von einem »Raffinement im bewußt manipulati-
ven Umgang mit Sprache« (S. 258). So versichert Tristan Kaedin zweideutig, dass er
›Isolde‹ liebe und er nennt sich als Narr am Markehof Peilnetosy (Heinrich, V. 5327),
das heißt (rückwärts gelesen) Ysoten liep (ebd. V. 5336).

Die listige Isolde:Wie bei Gottfried ist es jedoch hauptsächlich die blonde Isolde,
die listig die Weichen stellt. Im Rahmen des Waldlebens der Protagonisten inszeniert



Die Fortsetzer Ulrich vonTürheim undHeinrich von Freiberg
14

202

sie ein »komödienhafte[s] Scheingespräch« (Müller 1992, S. 544), um Marke von ih-
rer Unschuld zu überzeugen. Isolde trifft Blumen pflückend zufällig auf Marke, gibt
vor, diesen nicht bemerkt zu haben, und führt uz listigem herzen (Heinrich, V. 3514)
ein Scheingespräch mit ihrem Begleiter vor den Augen und Ohren ihres Ehemanns.
So beteuert sie, ohne Tristan schuldlos im Wald zu leben, Hunger und wilden Tieren
ausgesetzt zu sein, und sie bedauert weinend die Trennung vonMarke, angeblich die
Folge von Lügen und valscher nider truge (ebd. V. 3518). Wie in Gottfrieds Baumgar-
ten (siehe Kap. 6.2.2.2) hat Isoldes List Erfolg: Marke fällt auf die Knie, bittet Isolde
um Verzeihung und macht sich Vorwürfe, wollte er doch Tristan und sie verbrennen
lassen. Marke nimmt Isolde einvernehmlich an den Hof zurück und lebte mit ir sider
/ gar minnenclichen alle vrist (Heinrich, V. 3606 f.). Tristan ist darüber keineswegs
unglücklich, er ist vielmehr von herzen inneclichen vro (ebd. V. 3651), lässt seiner
Geliebten ausrichten, dass er weiter in irm dinste varn (ebd. V. 3670) wolle – und
kehrt dann fristgerecht heim zu seiner Ehefrau. Dort freilich liegt er weiterhin bei ihr
als ein ron (ebd. V. 3714), wie ein Baumstamm also, denn Tristan hat die blunde Ysot
in herzen (ebd. V. 3705). Es folgt das ›kühne Wasser‹ und damit die zweite Rückkehr
zur irischen Isolde.

Strohschneider (1991) spricht von »Schein-Schlüssen«, die Heinrich seiner Ver-
sion einschreibe, epischen »Vergegenwärtigungen der Möglichkeit eines nicht kata-
strophal-tödlichen Ausgangs« (S. 90), die in Wahrheit »Trugschlüsse« seien. Ein sol-
cher Scheinschluss ist unmittelbar vor der Nampotenis-Handlung inszeniert. Denn
bis zu diesem Zeitpunkt lebt König Marke mit seiner Frau gar lieplich (Heinrich, V.
5717), und auch Tristan lebt mit seiner Ehefrau sam ein man zu rechte sol / leben mit
libem wibe (ebd. V. 5964 f.), ein scheinbares glückliches Ende also in Tintajol und
auch in Karke, wenn dort nun endlich die Ehe vollzogen wird. Die folgende Störung,
die wie bei Ulrich für die Protagonisten tödlich verläuft, kommt über Kaedins Liebes-
begehren von außen.

Der einvaltige Marke: Heinrichs Strategie, die beiden Systeme, hier Minne, dort
Ehe, kompatibel zu halten und Konflikte einzudämmen, hat Folgen für die Konzep-
tion der Markefigur. Heinrichs Marke vermeidet »die direkte Konfrontation mit den
Liebenden« (Schausten 1999, S. 266). So meint Marke nach der Flucht des ertappten
Liebespaares in denWald, dass Tristan und Isolde nur mit Gottes Hilfe haben gerettet
werden können (Heinrich, V. 3342 f.), was ihre Unschuld beweise; als der vermeint-
liche Narr fingerzeigend Marke derb verspottet, lacht dieser nur (ebd. V. 5187), und
als Marke jagen geht, fordert er Isolde sogar noch auf, gut für den (vermeintlichen)
Toren zu sorgen (und pfleget mir des toren wol; ebd. V. 5313). Marke kommt bei Hein-
rich in gewisser Hinsicht besser weg als bei Gottfried, doch das hat seinen erzähllo-
gischen Preis. Denn der Erzähler berichtet nicht ohne Spott, dass Marke schläft, als
sich Tristan mit dessen Frau vergnügt (ebd. V. 2796), und wiederholt ist an signifi-
kanten Stellen von dem einvaltige[n] kunic gut (ebd. V. 3428; ähnlich 5713 f.) die
Rede.

14.2.2.3 | Heinrichs Verhältnis zu Gottfried: »programmatische
Distanznahme«? Gottesliebe statt Passion

Wie steht Heinrich zur Gottfriedschen Minnekonzeption? Nach McDonald (1990,
S. 56) geht es Heinrich in didaktischer Absicht um eine Verurteilung der passionier-
ten Liebe der Protagonisten; Strohschneider (1991) sieht eine »programmatische Dis-



Heinrich von Freiberg
14.2

203

tanznahme« (S. 93), eine »Domestikation [eines] problembehafteten Faszinosums«
(ebd. S. 95), Grothues (1991) »ein ganz neues Buch« (S. 162); nach Deighton (2004)
liegt dagegen »keine intendierte Absage an Gottfrieds Roman, kein wie auch immer
gearteter Anti-Tristan vor« (S. 126). Deightons Argument, dass in Heinrichs Text die
»Verdammung der Liebe zwischen Tristan und Isolde« fehle (ebd. S. 126), ist vorder-
hand durchaus richtig. Denn Heinrich situiert nach Tristans Tod eine Art Nachruf
(Heinrich, V. 6414–6480), in dem an alle wichtigen Stationen seines Lebens, wie sie
Gottfried berichtet, erinnert wird. Diese Rückschau sticht heraus, weil sie den Tod
bzw. den Konnex von leit und liebe, Gottfrieds Leitthema, auffällig exponiert (vgl.
Deighton 2004, S. 121). Tristan wird dabei mit ehrenvollen Epitheta belegt, die ihn
vor allem als vorbildlichen höfischen Ritter ausweisen: der aller manheit waz ein
man (Heinrich, V. 6414), der eren riche (ebd. V. 6421), der ellenthafte (ebd. V 6445)
usw.

Der vermeintliche Anschluss an Gottfrieds Minnekonzeption ist zuvor jedoch
nicht nur durch den wiederholten Rekurs auf den unglückseligen Minnetrank und
die Bindung der Tristan-Minne an kosmische Konstellationen konterkariert, sondern
ebenso durch Heinrichs besonderen Entwurf des Waldlebens. Denn bei Heinrich ist
der Wald ein »von Alltagszwängen entlasteter Sonderbezirk, in dem man die minne
problemlos ausleben kann« (Müller 1992, S. 544) – eigentlich jedoch intendierte das
Paar etwas anderes: Denn Tristan und Isolde suchen zuerst nach der fossiwer a la
gant amant (Heinrich, V. 3324), Gottfrieds Minnegrotte also, doch können sie diese
nicht finden (ebd. V. 3327). Das hat Signalcharakter: Schulz (2004) spricht von einer
»entmythisierende[n] Korrektur von Gottfrieds Minnegrottenleben« (S. 274), Stroh-
schneider (1991) weist darauf hin, dass »aus der Utopie der Minnegrotte bei Heinrich
von Freiberg die miserable ›Realität‹ des Daseins der Liebenden im Exil einer Wald-
hütte« wird (S. 94); Schausten (1999) sieht eine »Skepsis gegenüber der apologeti-
schen Darstellung der ›minne‹ bei Gottfried« (S. 260), und Müller (1992) vermerkt,
dass Heinrich »seine Helden auch nicht für eine Zeit lang ins ›ganz Andere‹ der
Grotte« entlässt (S. 543).

Dass Heinrich seinen Protagonisten Gottfrieds Minneparadies verwehrt, hat sein
Pendant im Schluss. Strohschneider (1991) spricht von einer »prozessual entfalteten
Konzeption« bei Heinrich (S. 92), zu der die preisende Totenklage um Tristan, Kurve-
nals weit gespannte Weltabsage nach dem Liebestod und schließlich der mahnende
Epilog gehören. Denn Kurvenal beklagt die Liebenden nach deren Tod, die letztlich
Opfer der Verlockungen einer Welt und deren schönem Schein geworden seien (vgl.
Schausten 1999, S. 273). Die pessimistische Weltsicht schließt auch Marke mit ein:
Wie bei Eilhart und Ulrich bedauert er am Ende, nichts von demMinnetrank gewusst
zu haben; er lässt die Toten in Tintajol begraben und stiftet ein Kloster mit dem Na-
men Marienstern, in das er auch selbst eintritt (zur Identifizierung des Klosters mit
dem 1284 vollendeten Zisterzienserinnenkloster gleichen Namens in der Lausitz vgl.
Krywalski 2010, S. 50; dazu kritisch Steinhoff 1981, Sp. 724). Die Herrschaft wird an
Kurvenal übergeben.

Mit dieser radikalen Weltabsage in »protziger Frömmigkeit« (Stein 2001, S. 220) in
den Schlusspartien transzendiert Heinrich die Lösung Ulrichs, die nur vage Markes
Rückzug aus dem Ritterleben formuliert. Die konsequente Abkehr aus einer als hin-
fällig erkannten Welt wird vom Erzähler ausdrücklich gebilligt, denn die weltliche
Minne sei hin slichende und genclich (Heinrich, V. 6850), und die brennende Liebe
zwischen Tristan und Isolde habe denn auch nur ein swaches ende (ebd. V. 6855) ge-
nommen. Die Minnesymbole Rose und Rebe, die sich auf dem Grab umschlingen,



Die Fortsetzer Ulrich vonTürheim undHeinrich von Freiberg
14

204

werden in eine geistliche Deutung überführt: Christus sei der wahre Rosenstock, die
wahre Rebe die Christenheit, die Herz und Geist mit Christus verflechten soll. Die
werlde minner (ebd. V. 6847) sollen sich der waren minne (Heinrich, V. 6858) zu
Christus zuwenden: wir cristen sulen minnen Crist (ebd. V. 6860).

Für Strohschneider (1991) ist Heinrichs Text mithin ein »warnendes Exempel« mit
einer »antiidentifikatorische[n] Rezeptionsanweisung« (S. 92); nach Schulz (2004)
geht die ideologische Tendenz beider Fortsetzer dahin, »das Transgressive der Tris-
tan-Minne in die feudale Lebenspraxis zurückzubinden« (S. 274). Doch freilich ge-
lingt das nicht ganz. Als Tristan und Isolde bereits in ihren Gräbern liegen, zeigt der
glunde minne tranc / in den toten herzen (Heinrich, V. 6833 f.) immer noch seine
Wirkung: Man sieht Rose und Weinrebe in ein ander minnenclich / vlechten, werren
und weben (ebd. V. 6838 f.).

Fazit: Obwohl sich Ulrich und Heinrich lobend auf Gottfried beziehen, formulieren
beide in ihren Fortsetzungen, deren Erzählmaterial vor allem aus Eilhart stammt,
noch im 13. Jahrhundert ein Korrektiv zu Gottfrieds Minnekonzeption. Bei Ulrich ist
die passionierte Liebe gleich zu Beginn als unsin diskreditiert, doch Tristan und
Isolde werden durch die Magie des Minnetranks und die Existenz eines elsternfar-
benen Wunderrehs als Liebesbote exkulpiert. Ulrichs Erzählregie macht die vier
Rückkehrabenteuer Eilharts zu Stationen einer einzigen Rückreise, in der die Passion
in einen gesellschaftlich kompatiblen höfischen Frauendienst für Isolde I verwandelt
wird. Das erzählerische Dilemma wird bis zum Ende nicht gelöst: Einerseits soll Ul-
richs Text der minnen zil sein, andererseits wähnt der Erzähler am Ende Tristan in
der Hölle.

In Heinrichs Continuatio ist die Tristan-Minne an kosmische Phänomene ge-
knüpft. Denn eine besondere Konstellation am Himmel kann zeitweise die Macht der
Passion aufheben und Tristan erkennen lassen, dass die Ehebruchsliebe eine sunde
wider got ist. Ist die kosmische Verdunklung vorbei, gewinnt Tristans Minne zur
blonden Isolde wieder die Oberhand, die Geliebte erscheint bei Heinrich dann sogar
als ›Epiphanie‹ der Jungfrau Maria, die Ehe wird so marginalisiert. Die Rückkehr-
abenteuer sind in zwei Sequenzen übermittelt, die noch mehr als bei Ulrich Tristans
manheit und seine Disposition zum Frauenritter herausstellen und so die Passion –
als höfischer Frauendienst codiert – an seine Ehe anschließbar machen. Der Liebes-
tod dient Heinrich am Ende als Folie für seine fromme Mahnung, dass die irdische
Minne vergänglich sei. Die werlde minner sollen sich stattdessen der Gottesliebe zu-
wenden: wir cristen sulen minnen Crist.



15

205

15 Schlussbetrachtung.
›Erzählen im Paradigma‹ und ›Ökonomie
der Transgression‹

Die Orientierung dieses Buches am erzählchronologischen Fortgang der Tristange-
schichte (Geburt – Minnetrank – Minnegrotte – Tod der Liebenden), die der Textsorte
›Einführung‹ geschuldet ist, suggeriert, dass über die konsistente und teleologisch
organisierte Erzählung eines der passionierten Liebe verfallenen Helden gehandelt
würde, der am Ende die Quittung für sein ehebrecherisches Treiben erhielte, ein so-
zusagen sujethafter Konflikt also, der dann seinen erwartbaren Verlauf nimmt. Die
Analyse hat gezeigt, dass zwar Berol und Eilhart die Passionsliebe als Störfaktor ra-
dikal jenseits gesellschaftlicher Ordnung positionieren, dass bei Gottfried jedoch be-
reits die Elternvorgeschichte eine solche Erwartungshaltung frustriert: Denn wie
könnte so die illegitime Liebe der Eltern Tristans als lêal amûr gerechtfertigt sein
(noch dazu, wenn kein Minnetrank diese exkulpieren kann)? Und wie könnten die
Ehebrecher Tristan und Isolde dann edele herzen sein und ihr erfolgreicher Serien-
betrug gegenüber der höfischen Markewelt gutgeheißen werden?

Es ist nicht zu übersehen, dass Gottfrieds Torso nichts gemein hat mit der Umset-
zung Richard Wagners, die rezipientenfreundlich eindeutig markierte Oppositionen
anbietet. Denn Tristan stirbt in der Oper in romantischer Absage an die widerstän-
dige Gesellschaft: Die Liebenden werden im Baumgarten erwischt, bereits hier erhält
Tristan seine Todeswunde (durch Melot) und Isolde kommt zu spät. Diese Simplifi-
zierung bleibt weit hinter Gottfried zurück, denn dessen Liebende wollen um ihrer
êre willen aus dem wunschleben der paradiesischen Minnegrotte freiwillig wieder in
die höfische Marke-Gesellschaft zurückkehren (die eben noch der Ort von Intrige
und Neid war und deren Mitglieder Marjodo und Melot kurz zuvor als Werkzeuge
des Teufels und dem Liebespaar überwollende eiterslangen diskreditiert wurden).
Fazit: »Wo immer man festhält am Konzept einer syntagmatisch kohärenten Ge-
schichte, verläßt man den Text [Gottfrieds] selbst« (Warning 2003, S. 205). Wie aber
dann weiter?

Müller und Warning haben jeweils genau an diesem Problem angesetzt. Müller
(2003) fokussiert den aporetischen Charakter der transgressiven Tristan-Minne wie
folgt:

In der kunstvollen Kombination des scheinbar Unvereinbaren, antagonistischer Geltungsan-
sprüche und heterogener (poetischer, allegorischer, ethischer, erkenntniskritischer usw.) Dis-
kurse entwirft Gottfried ein Spiel, das Ernst und Verbindlichkeit der aufgerufenen Ordnungen
nicht aufhebt und ihre Widersprüchlichkeit nicht prozessiert, sondern sie ausstellt und ihre
Abgrenzungen gegeneinander kollabieren läßt. [...] Gottfried [zielt] nicht auf Vereindeutigung
[...], sondern darauf, Oppositionen gegeneinander zu führen, dann zu verflüssigen und Alter-
nativen offenzulassen. Auf diese Weise kann der Transgressionscharakter der Tristan-Liebe
immer wieder neu verhandelt werden, ohne daß sich eine Perspektive für die Überwindung
ihrer Hindernisse abzeichnete (S. 218).

Freilich steht am Ende der Tod der Protagonisten, es gibt also durchaus einen »Rich-
tungssinn« (ebd. S. 241), der dem Helden und der Passionsliebe von Anfang an ein-
geschrieben ist – doch weiß man eben nicht, wie Gottfrieds Torso hätte weitergehen
sollen. Warning (2003) stellt im Rekurs auf die Lotmansche Zweier-Typologie von
sujetlosen und sujethaften Texten (Lotman 1993, S. 336–340) heraus, dass Gottfrieds

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7_15, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Schlussbetrachtung. ›Erzählen im Paradigma‹ und ›Ökonomie der Transgression‹
15

206

Tristanroman weder (wie der Artusroman) ›sujethafte Kollisionen‹ erzählt, noch
(wie das Nibelungenlied) eine ›nichtsujethafte Kollision‹ und setzt stattdessen ein
›Erzählen im Paradigma‹ an, um so den »Fallstricken der Tristan-Philologie zu ent-
gehen: unvermerkter Psychologisierung der Protagonisten und tendenzielle Aus-
grenzung alles dessen, was sich der direkten Linie vom Liebestrank zum Liebestod
entzieht« (S. 185). Unter einem solchen ›Erzählen im Paradigma‹ versteht Warning
»ein Erzählen im Zeichen der Episodizität, der Reihung, der variierenden Wiederho-
lung« (ebd. S. 179), »ein Erzählen, dessen Äquivalenzbeziehungen gerade nicht for-
mal vorgegeben sind, sondern über Sequenzierungen des Erzählflusses selbst« (ebd.
S. 182). Entsprechend ist das Tristan-Paradigma zumindest bei Gottfried dadurch de-
finiert, dass es Normverletzung und Normrespektierung bis zum Ende durchspielt,
ohne sich endgültig auf eine Seite zu schlagen. Das beginnt bereits mit der Liebe der
Eltern – Warning spricht diesbezüglich von der »Eröffnung des Paradigmas« (ebd.
S. 188), – die, wie gesagt, obwohl illegitim, doch lêal amûr ist, »so daß ein Merkmal
ritterlich-höfischer Normativität, also das Allianzdispositiv, gleichsam beim falschen
Pol, also der Transgression erscheint« (ebd. S. 189; ›Allianzdispositiv‹ bezieht sich
auf Foucaults ›dispositif d’alliance‹, dies bezeichnet »dynastischen Vorgaben bzw.
Interessen folgende Heiraten«; ebd. Anm. 27).

Dieses Hin und Her konstituiert die »Dekonstruktion der Opposition von Norm
und Transgression« (ebd. S. 201). Diese Denkfigur meint »nicht einfach Rechtferti-
gung permanenten Ehebruchs, sondern die Aufwertung eines Bereichs der Intimität
und des Geheimnisses« (ebd.), die nach Warning nicht als Indiz kulturellen Zerfalls
zu lesen ist, »sondern schlicht Wandel [ist], ohne den Kultur nicht denkbar ist«
(ebd.). Das serielle Erzählen in Gottfrieds Tristan, das im Horizont der dargestellten
Welt »immer wieder die gleichen oder zumindest sehr ähnlichen Basiskonfiguratio-
nen durchspielt« (Schulz 2015, S. 343), ist (das sich ständig erneuernde Begehren der
Liebenden vorausgesetzt) seiner Natur nach perpetuell, auch die ›Doublettenma-
trix‹, die Figuren und Situationen in »nichtidentischer Kopie« (ebd. S. 346) auftreten
lässt, könnte ad infinitum aufgelegt werden.

So gesehen muss der Tod von außen an den Protagonisten herantreten, das narra-
tive Basisparadigma kann nicht selbst zu seinem Ende kommen. Nicht zufällig also
ist Tristans Tod auffälligerweise nicht seiner eigenen Passion geschuldet: Es gibt eben
in den mittelalterlichen Versionen, anders als bei Wagner, keine direkte Verbindungs-
linie vomMinnetrank bis zum Tod der Liebenden, das ist lediglich eine »romantische
Projektion« (ebd. S. 344). Denn Tristan wird (bei Eilhart) tödlich verwundet, weil er
Helfer ist in einem dubiosen Liebesabenteuer seines Freundes – und hier eben dann
aufgrund eines Systemwechsels das ›richtige‹ Erzählmuster gilt, dass nämlich der be-
trogene Ehemann sich rächt und der Betrüger und dessen Helfer zu Tode kommen
(bei Thomas läuft die Sache bekanntlich anders, doch auch hier ist Tristans Tod nicht
unmittelbar seiner eigenen Liebesgeschichte geschuldet). Nur Isoldes Tod ist Kon-
sequenz ihrer passionierten Liebe zu Tristan und damit ein ›echter‹ Liebestod, der
dann auch Tristans Sterben endgültig in die Passion zurückbindet. Pointiert resü-
miert Müller (2003): »Gäbe es eine Ökonomie der Transgression, Gottfried hätte sie
erfunden« (S. 242).



207

Literaturverzeichnis

Primärliteratur
Agobard von Lyon:Opera omnia. Hg. von L. van Acker (= Corpus Christianorum. ContinuatioMedaeva-

lis 52). Turnholti 1981.
Andreas Capellanus:De amore. Libri tres. Übers. undmit Anm. und einemNachwort versehen von

Fritz Peter Knapp. Berlin/NewYork 2006.
Arnold, Matthew: Tristram and Iseult. In: Ders.: TheWorks of Matthew Arnold in FifteenVolumes. Vol.

1: Poems. London 1903, 179–211.
Berol: Tristan und Isolde. Hg. und übers. von UlrichMölk [1962] (= Klassische Texte des Romanischen

Mittelalters in zweisprachigen Ausgaben 1). München 21991.
Chrétien de Troyes: Erec et Enide. Altfranzösisch/Deutsch. Hg. und übers. von Albert Gier. Stuttgart

2000.
Chrétien de Troyes: Le chevalier au Lion ou le roman d’Yvain. Éd. critique d’après lemanuscrit B. N. fr.

1433. Présentation et notes de David F. Hult. Paris 1994.
[Derdriu und Noisi:] »Longasmac n-Uislenn (n-Usnig)«. In: Rudolf Thurneysen:Die irische Helden-

und Königssage bis zum siebzehnten Jahrhundert [Halle (Saale) 1921]. Hildesheim [u.a.] 2013,
322–334.

Diarmaid und Gráinne. In: Ingeborg Clarus: KeltischeMythen. Der Mensch und seine Anderswelt. Ol-
ten/Freiburg/Br. 1991, 231–248.

[Diarmaid und Grainne:] Tóruigheacht Dhiarmada agus Ghráinne. The Pursuit of Diarmaid und
Gránne. Hg. von Nessa Ní Shéaghdha (= Irish Texts Society XLVIII). Dublin 1967.

Eilhart von Oberg: Tristrant und Isalde.Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch von Danielle Buschinger
undWolfgang Spiewok (=Greifswalder Beiträge 27). Greifswald 1993.

Eilhart von Oberg: Tristrant und Isalde (nach der Heidelberger Handschrift Cod. Pal. Germ. 346). Mittel-
hochdeutsch/Neuhochdeutsch von Danielle Buschinger (= Berliner Sprachwissenschaftliche Stu-
dien 4). Berlin 2004.

La folie Tristan d’Oxford. Publiée avec commentaire par Ernest Hoepffner. Paris 1963.
Gottfried von Straßburg: Tristan und Isolde. 2 Bde. Hg. vonWalter Haug undManfred Günter Scholz

(= Bibliothek desMittelalters Bd. 10,I). Berlin 2011.
Gottfried von Straßburg: Tristan. 3 Bde. Hg. und übers. von Rüdiger Krohn. Stuttgart 2005.
Gottfried von Straßburg: Tristan. 3 Bde. Hg. vonWerner Schröder und übers. von Peter Knecht. Berlin/

NewYork 52004.
Gottfried von Straßburg: Tristan und Isolde. Mit der Fortsetzung Ulrichs von Türheim. Faksimile-Aus-

gabe des Cgm 51 der Bayerischen StaatsbibliothekMünchen. Textband (Kommentar). Hg. von
UlrichMontag und Paul Gichtel. Stuttgart 1979.

Gottfried von Straßburg: Tristan und Isolde. Hg. vonWilhelmHertz. Stuttgart/Berlin 1904.
Gottfried von Straßburg: Tristan.Hg. von Eberhard von Groote. Mit der Fortsetzung desMeisters Ul-

rich von Turheim. Berlin 1821.
Hartmann von Aue:Der arme Heinrich.Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg. von Ursula Rauten-

berg, übers. von Siegfried Grosse. Stuttgart 1993.
Hartmann von Aue: Erec. Hg. von Albert Leitzmann und LudwigWolff (= Altdeutsche Textbibliothek

39). Tübingen 72006.
Hartmann von Aue: Iwein. Hg. und übers. von Rüdiger Krohn. Stuttgart 2011.
Heinrich von Freiberg: Tristan und Isolde (Fortsetzung des Tristan-Romans Gottfrieds von Straßburg).

Originaltext (nach der Florenzer Handschrift mx. B.R.226). Hg. von Danielle Buschinger, übers. von
Wolfgang Spiewok (=Wodan 16). Greifswald 1993.

Heinrich von Freiberg:Dichtungen. Mit Einl. über Stil, Sprache, Metrik, Quellen u. d. Persönlichkeit d.
Dichters.Hg. von Alois Bernt [Halle a. S. 1906] Hildesheim/NewYork 1978.

Heinrich vonVeldeke: Eneasroman. Die Berliner Bilderhandschrift mit Übersetzung und Kommentar.
Hg. von Hans Fromm (= Bibliothek desMittelalters 4). Frankfurt a.M. 1992.

[Innozenz III:]De ordaliis. Bd. I: Decreta pontificium romanourm et synodorum. Hg. von Peter Browe.
Rom 1932.

[Ivo von Chartres:]De ordaliis. Bd. II: Ordo et rubricae. Acta et facta. Sententiae theologorum et cano-
nistarum. Hg. von Peter Browe. Rom 1933.

Konrad vonWürzburg:Heinrich von Kempten, DerWelt Lohn, Das Herzmäre. Mhd. – Nhd. Nach der
Ausg. von Edward Schröder, übers., mit Anm. und Nachwort von Heinz Rölleke. Stuttgart 1968.

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Literaturverzeichnis

208

Marie de France: Lais. Altfranzösisch/Deutsch.Hg. von Philipp Jeserich. Stuttgart 2015.
[MF:]DesMinnesangs Frühling.Unter Benutzung der Ausgaben von Karl Lachmann undMoritz

Haupt, FriedrichVogt und Carl Kraus, bearb. von HugoMoser und Helmut Tervooren, Bd. I: Texte
38. erneuerte und revidierte Aufl. Stuttgart 1988.

P. Ovidius Naso: Remedia amoris. Heilmittel gegen die Liebe. Lateinisch/Deutsch. Übers. und hg. von
Niklas Holzberg. Stuttgart 2011.

P. Ovidius Naso: Ars armatoria. Liebeskunst. Lateinisch/Deutsch. Übers. und hg. vonMichael von Al-
brecht. Stuttgart 2005.

[Petrus Cantor:]De ordaliis. Bd. II: Ordo et rubricae. Acta et facta. Sententiae theologorum et canonis-
tarum. Hg. von Peter Browe. Rom 1933.

[Prosa-Tristan:] Le ›Tristan en prose‹.Hg. von und kommentiert von Emmanuèle Baumgartner. Genf
1975.

[Robert, Mönch:]Die norwegische Saga vonTristram und Königin Isönd. In: Heiko Uecker:Dermittel-
alterliche Tristan-Stoff in Skandinavien. Einführung –Texte in Übersetzung – Bibliographie. Berlin/
NewYork 2008, S. 7–125.

[Robert, Mönch:] Tristams Saga ok Isondar. Hg. von Eugen Kölbing. Heilbronn 1878, Repr. Hildesheim
1978.

Rudolf von Ems: Alexander. Ein höfischer Versroman des 13. Jahrhunderts.Darmstadt 1970.
[StephanV.:]De ordaliis. Bd. I: Decreta pontificium romanourm et synodorum. Hg. von Peter Browe.

Rom 1932.
[Thomas von Aquin:]De ordaliis. Bd. II: Ordo et rubricae. Acta et facta. Sententiae theologorum et ca-

nonistarum. Hg. von Peter Browe. Rom 1933.
Thomas: Tristran et Ysolt.Hg., übers. und kommentiert vonWalter Haug (=Bibliothek desMittelalters,

Bd. 11,II). Berlin 2011.
[Thomas: Carlisle-Fragment:] Zotz, Nicola: »ProgrammatischeVieldeutigkeit und verschlüsselte Ein-

deutigkeit. Das Liebesbekenntnis bei Thomas und Gottfried von Straßburg (mit einer neuen
Übersetzung des Carlisle-Fragments)«. In:Germanisch-romanischeMonatsschrift 50 (2000), 1–19.

[Thomas: Carlisle-Fragment. Altfranzösisch:] Benskin, Michael/Hunt, Tony/Short, Ian: »Un nouveau
fragment du Tristan de Thomas«. In: Romania 113 (1995), 289–319 [300–306].

Thomas d’Angleterre: Tristan et Yseut. Das »Carlisle-Fragment«. Übers. von Ian Short und Ursula
Schmidt-Brummer. Supplement zur Edition des Reineke-Verlages (=Wodan 42), Greifswald 1995.

Thomas: Tristan et Yseut. Altfranzösisch/neuhochdeutsch. Hg. von Anne Bertholet/Danielle Buschin-
ger/Wolfgang Spiewok (=Greifswalder Beiträge zumMittelalter 42). Greifswald 1994.

Thomas: Tristan. Eingel., textkritisch bearb. und übers. von Gesa Bonath (= Klassische Texte des roma-
nischenMittelalters in zweisprachigen Ausgaben 21). München 1985.

[Thomas:] Le Roman de Tristan de Thomas. Tome Premier: Texte. Hg. von Joseph Bédier. Paris 1902.
Tochmarc Ēmire. In: Rudolf Thurneysen:Die irische Helden- und Königssage bis zum siebzehnten Jahr-

hundert [Halle (Saale) 1921]. Hildesheim [u.a.] 2013, 377–395.
Tristan als Mönch.Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. Hg. von Albrecht Classen (=Wodan 50).

Greifswald 1994.
Ulrich von Türheim: Tristan und Isolde (Fortsetzung des Tristan-Romans Gottfrieds von Straßburg). Ori-

ginaltext (nach der Heidelberger Handschrift Pal. Germ. 360). Hg., übers. und eingel. vonWolfgang
Spiewok in Zusammenarbeit mit Danielle Buschinger (=Wodan 11). Greifswald 1992.

Visramiani: The Story of the Loves ofWis and Ramin. A Romance of Ancient Persia. Translated from the
GeorgianVersion by OliverWardrop. London 1914, Repr. 1966.

Wisramiani oder Die Geschichte der Liebe vonWis und Ramin. Übertragen aus demGeorgischen und
mit einemNachwort versehen von Ruth Neukommund Kita Tschenkéli (=Manesse Bibliothek der
Weltliteratur). Zürich 1957.

Wolfram von Eschenbach: Parzival. Studienausgabe. Mittelhochdeutscher Text nach der 6. Ausgabe
von Karl Lachmann.Hg. von Peter Knecht. Berlin/NewYork 22003.

Wolfram von Eschenbach:Willehalm.Mittelhochdeutsch – Neuhochdeutsch. Text der Ausgabe von
Werner Schröder.Übertragung, Vorwort und Register von Dieter Kartschoke. Berlin, NewYork
32003.



Literaturverzeichnis

209

Allgemeine Literatur und Hilfsmittel
Althoff, Gerd: Spielregeln der Politik imMittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde. Darmstadt

1997.
Bachtin, Michael M.: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik. Hg. von Ed-

ward Kowalski undMichaelWegner. Frankfurt a.M. 1989 (russ. 1979)
[BMZ:]MittelhochdeutschesWörterbuch. Mit Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke

ausgearbeitet vonWilhelmMüller und Friedrich Zarncke. 3 Bde. Leipzig 1854–1861, Repr. 1986.
Foucault, Michel:Die Heterotopien. Der utopische Körper. Frankfurt a.M. 2008.
van Gennep, Arnold:Übergangsriten (Les rites de passage). Aus dem Französischen von Klaus Schom-

burg und SylviaM. Schomburg-Scherff. Mit einemNachwort von SylviaM. Schomburg-Scherff.
Frankfurt a.M./NewYork 32005.

Genette, Gérard:Die Erzählung.Übers. von Andreas Knop, mit einemVorwort von JürgenVogt (Hg.).
München 1994.

Harrauer, Christine/Hunger, Herbert: Lexikon der griechischen und römischenMythologie. Purkers-
dorf 92006.

[HRG:]Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte.Hg. von Albrecht Cordes, Heiner Lück, Dieter
Werkmüller, Ruth Schmidt-Wiegand und Christa Bertelsmeier-Kierst. Bd. 1–2. Berlin 22008–2012.

[HRG:]Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte.Hg. von Adalbert Erler, Ekkehard Kaufmann,
Wolfgang Stammler und Adalbert Cordes. 5 Bde. Berlin 1978.

Haug,Walter: »Kommentar«. In: Gottfried von Straßburg: Tristan und Isold. Hg. vonWalter Haug und
Manfred Günter Scholz. Mit demText des Thomas, hg., übers. und kommentiert vonWalter Haug.
Bd. 2. Berlin 2011, S. 205–823.

Huber, Christoph:Gottfried von Straßburg. Tristan (= Klassiker Lektüren 3). Berlin 32013.
Kern, Manfred/Ebenbauer, Alfred: Lexikon der antiken Gestalten in den deutschen Texten desMittel-

alters. Berlin 2003.
Kluge, Friedrich: EtymologischesWörterbuch der deutschen Sprache. Bearb. von Elmar Seebold. Berlin/

NewYork 242002.
Köbler, Gerhard: Altnordisch-neuhochdeutsches und neuhochdeutsch-altnordischesWörterbuch. Gie-

ßen 1986.
Krohn, Rüdiger: Tristan. Bd. 3: Kommentar, Nachwort und Register. Stuttgart 2005.
Kuhn, Hugo: »Gottfried von Straßburg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 3. Berlin/New

York 21981, 153–168.
[LCI:] Lexikon der christlichen Ikonographie. Hg. von Engelbert Kirschbaum. Freiburg/Br. u.a. 2004.
[LexMa:] Lexikon desMittelalters. Hg. von Rudolf Auty. Bd. 1–10. München/Zürich 1980–1999.
Lommatzsch, Erhard (Hg.): Tobler-Lommatzsch. AltfranzösischesWörterbuch.Wiesbaden 1956–2008.
Lotman, JurijM.:Die Struktur literarischer Texte. München 41993.
[LThK:] Lexikon für Theologie und Kirche. Hg. vonWalter Kaspar. Bd. 1–11. Freiburg/Br. 2009.
Lugowski, Clemens:Die Form der Individualität im Roman [1932]. Mit einer Einl. von Heinz Schlaffer.

Frankfurt a.M. 21994.
Maier, Bernhard:Die Kelten.Geschichte, Kultur und Sprache. Tübingen 2015.
Müller, Jan-Dirk:Höfische Kompromisse: Acht Kapitel zur höfischen Epik um 1200. Tübingen 2007.
von Okken, Lambertus: Kommentar zumTristan-Roman Gottfrieds von Strassburg. 3 Bde. Amsterdam

1996.
Schmid-Cadalbert, Christian.:Der Omit AW als Brautwerbungsdichtung. Ein Beitrag zumVerständnis

mittelhochdeutscher Schemaliteratur (= Bibliotheca Germanica 28). Bern 1985.
Schröder,Werner/Wolff, Ludwig: »Eilhart von Oberg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 2.

Berlin/NewYork 21980, 410–418.
Schulz, Armin: Erzähltheorie inmediävistischer Perspektive. Hg. vonManuel Braun [u.a.]. Berlin [u.a.]

22015.
Simek, Rudolf: Artus-Lexikon. Stuttgart 2012.
Simon, Ralf: Einführung in die strukturalistische Poetik desmittelalterlichen Romans.Würzburg 1990.
Steinhoff, Hans-Hugo: »Tristan als Mönch«. In: BurghartWachinger [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd.

9. Berlin/NewYork 21995, 1062–1065.
Steinhoff, Hans-Hugo: »Heinrich von Freiberg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 3. Ber-

lin/NewYork 21981, 723–730.
Strohschneider, Peter:Höfische Textgeschichten. Über Selbstentwürfe vormoderner Literatur. Heidel-

berg 2014.
Strohschneider, Peter: »Ulrich von Türheim«. In: BurghartWachinger [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd.

10. Berlin/NewYork 21999, 28–39.



Literaturverzeichnis

210

Tomasek, Tomas:Gottfried von Straßburg. Stuttgart 2007.
[VL]:Die deutsche Literatur desMittelalters. Verfasserlexikon. Bd. 1–14. Begründet vonWolfgang

Stammler, fortgeführt von Karl Langosch. Berlin/NewYork 1989–2008.
Weddige, Hilkert: Einführung in die germanistischeMediävistik. München 82014.
Zimmer, Stefan (Hg.):Die Kelten –Mythos undWirklichkeit. Stuttgart 32012.

Sekundärliteratur
Althoff, Gerd: Spielregeln der Politik imMittelalter. Kommunikation in Frieden und Fehde. Darmstadt

1997.
Altpeter-Jones, Katja: »LoveMe, HurtMe, Heal Me. Isolde Healer and Isolde Lover in Gottfried‘s ›Tris-

tan‹«. In: The German Quarterly 82,1 (2009), 5–23.
Bachtin, Michael M.: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik. Hg. von Ed-

ward Kowalski undMichaelWegner. Frankfurt a.M. 1989 (russ. 1979).
Baier, Beate:Die Bildung des Helden. Erziehung und Ausbildung inmittelhochdeutschen Antikenroma-

nen und ihrenVorlagen (= Bochumer Altertumswissenschaftliches Colloquium 68). Trier 2006.
Baier, Sebastian: »Heimliche Bettgeschichten. Intime Räume in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Elisabeth

Vavra (Hg.): Virtuelle Räume. Raumwahrnehmung und Raumvorstellung imMittelalter. Akten des
10. Symposiums desMediävistenverbandes, Krems, 24.–26. März 2003. Berlin 2005, 189–202.

Baisch, Martin: »Das Skriptorium des Cgm 51«. In: Martin Schubert (Hg.): Schreiborte des deutschen
Mittelalters. Skriptorien –Werke –Mäzene. Berlin 2013, 669–691.

Baisch, Martin: Textkritik als Problem der Kulturwissenschaft. Tristan-Lektüren (= Trends inMedieval
Philology 9). Berlin [u.a.] 2006.

Barandun, Anina:Die Tristan-Trigonometrie des Gottfried von Straßburg. Zwei Liebende und ein Dritter.
Tübingen 2009.

Bartrum, Peter C.: AWelsh Classical Dictionary. People in History and Legend up to about AD 1000.
Aberystwyth, National Library ofWales 1993.

Baumgartner, Emmanuèle: Le ›Tristan en prose‹. Essai d’interpretation d’un romanmédiéval. Genf
1975.

Bechstein, Reinhold: »Einleitung«. In: Heinrich von Freiberg: Tristan. Hg. von Reinhold Bechstein.
Leipzig 1877, V–XXXII.

Becker, Anja: »Körper, Selbst, Schöpfung. Körper und Identität in den Rückkehrabenteuern der ›Tris-
tan‹-Tradition«. In: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 131,2 (2009), 277–
307.

Becker, Hans-Jürgen: »Gottesurteil«. In: Robert-Henri Bautier [u.a.] (Hg.): Lexikon desMittelalters.
Bd. 6. München/Zürich 1989, 1594.

Bédier, Joseph: Le Roman de Tristan par Thomas. Tome Second: Introduction. Paris 1905.
Bennewitz, Ingrid. »Sinmund begund im uff gan. Versuche zur Überlieferung von Gottfrieds ›Tris-

tan‹«. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg, Symposion
Santiago de Compostela 2000. Tübingen 2002, 9–22.

Benskin, Michael/Hunt, Tony/Short, Ian: »Un nouveau fragment du Tristan de Thomas«. In: Romania
113 (1995), 289–319.

Bernard,Wolfgang: »Zur Begründung dermathematischenWissenschaften bei Boethius«. In: Antike
und Abendland 43,1 (1997), 63–89.

Bernt, Alois: »Persönlichkeit des Dichters«. In: Heinrich von Freiberg:Dichtungen. Mit Einl. über Stil,
Sprache, Metrik, Quellen u. d. Persönlichkeit d. Dichters.Hg. von Alois Bernt [Halle a. S. 1906]. Hil-
desheim/NewYork 1978, 178–208.

Bertau, Karl:Über Literaturgeschichte. Literarischer Kunstcharakter und Geschichte in der höfischen
Epik um 1200. München 1983.

Betz,Werner: »Gottfried von Straßburg als Kritiker höfischer Kultur und Advokat religiöser, erotischer
Emanzipation«. In: Christian J. Gellinek/Herwig Zauchenberger (Hg.): Festschrift für Konstantin
Reichhardt. Bern/München 1969, 168–173.

Beyerle, Dieter: »Der doppelte Betrug. Ein Thema dermittelalterlichen Novellistik«. In: Romanistische
Monatsschrift 30 (1979), 63–82.

Bonath, Gesa: »Nampetenis – Tristan der Zwerg. Zum Schluß von Eilharts ›Tristrant‹ und demTristan-
Roman des Thomas«. In: Dietmar Peschel (Hg.):Germanistik in Erlangen. Hundert Jahre nach der
Gründung des Deutschen Seminars. Erlangen 1983, 41–60.

de Boor, Helmut: »Der strophische Prolog zumTristan Gottfrieds von Straßburg«. In: Beiträge zur Ge-
schichte der deutschen Sprache und Literatur 81 (1959), 47–60.



Literaturverzeichnis

211

de Boor, Helmut: »Die Grundauffassung von Gottfrieds Tristan«. In:DeutscheVierteljahresschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 18 (1940), 262–306.

Brandenstein,W.: »Pikten«. In: Karl Mittelhaus (Hg.): Paulys Realencyclopädie der classischen Alter-
tumswissenschaft. Bd. XX,1. Stuttgart 1941, 1198–1203.

Brandt, Rüdiger: Enklaven – Exklaven. Zur literarischen Darstellung von Öffentlichkeit und Nichtöffent-
lichkeit imMittelalter. München 1993.

Braunagel, Robert:Die Frau in der höfischen Epik des Hochmittelalters. Entwicklungen in der literari-
schen Darstellung und Ausarbeitungweiblicher Handlungsträger. Ingolstadt 2001.

Brinker-von der Heyde, Claudia: »Autorität dank Autoritäten: Literaturexkurse und Dichterkataloge
alsMittel zur Selbststilisierung«. In: Jürgen Fohrmann [u.a.] (Hg.): Autorität der/in Sprache, Litera-
tur, NeueMedien. Vorträge des Bonner Germanistentags 1997. Bd. 2. Bielefeld 1999, 442–464.

Brinkmann, Hennig: »Der Prolog imMittelalter als literarische Erscheinung. Bau und Aussage«. In:
Ders. (Hg.): Studien zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur. Bd. 2: Literatur. Düsseldorf
1966, 79–105 (ursprünglich erschienen in:WirkendesWort 14 (1964), 1–21).

Briški, Marija Javor: »Die Bildung in Gottfrieds ›Tristan‹. Bemerkungen zu ihrer epischen und symboli-
schen Funktion«. In: Acta Neophilologica 29 (1996), 13–25.

Brockington, Mary: »The Separating Sword in the Tristan Romances. Possible Celtic Analogues Re-
Examined«. In:Modern Language Review 91 (1996), 281–300.

Bromwich, Rachel: »The Tristan of theWelsh«. In: Dies. [u.a.] (Hg.): The Arthur of theWelsh. The Ar-
thurian Legend inMedievalWelsh Literature. Cardiff 1991, Repr. 2008, 209–228.

Bromwich, Rachel: »Some Remarks on the Celtic Sources of ›Tristan‹«. In: Transactions of the Honou-
rable Society of Cymmrodorion. Session 1953 (1955), 32–60.

Brüggen, Elke/Ziegeler, Hans-Joachim: »TextualWords – PictorialWorlds. Interpreting the Tristan
Dtory in IlluminatedManuscripts«. In: Jutta Eming/AnnMarie Rasmussen/Kathryn Starkey (Hg.):
Visuality andMateriality in the Story of Tristan and Isolde. Notre Dame, Indiana 2012, 223–268.

Brunner, Horst: »Tristan alsMörder«. In: Katharina Boll/KatrinWenig (Hg.): Kunst und saelde: Fest-
schrift für Trude Ehlert.Würzburg 2011, 75–86.

Bumke, Joachim:Wolfram von Eschenbach. Stuttgart 82004.
Bumke, Joachim:Geschichte der deutschen Literatur im hohenMittelalter. München 1990.
Bumke, Joachim:Mäzene imMittelalter. Die Gönner und Auftraggeber der höfischen Literatur in

Deutschland 1150–1300. München 1979.
Bunte, Iris:Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg und die Tradition der lateinischen Rhetorik: Tropen,

Figuren undTopoi im höfischen Roman. Marburg 2014.
Buschinger, Danielle: »Mutter und Tochter in der Tristan-Tradition«. In: Caroline Kolisang/Stefan

Hartmann (Hg.): Variationen des Tristan-Stoffes in diachroner Darstellung. Gesammelte Vorträge
desMainzer Tristan-Workshops, April 2011. Amiens 2012, 1–15.

Buschinger, Danielle: »Gottfried’s Adaption of the Story of Riwalin and Blanscheflur«. In:Will Hasty
(Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s ›Tristan‹. Rochester/NewYork 2003, 73–86.

Buschinger, Danielle/Spiewok,Wolfgang: »Einleitung«. In: Eilhart von Oberg: Tristrant und Isalde.
Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch von Danielle Buschinger undWolfgang Spiewok. Greifswald
1993 (=Wodan 27), VII–XXIII.

Buschinger, Danielle/Spiewok,Wolfgang: »Zur Rezeption des Tristan-Stoffes in der deutschen Litera-
tur desMittelalters nach 1250«. In: Dies. (Hg.): Sammlung – Deutung –Wertung. Ergebnisse, Pro-
bleme, Tendenzen und Perspektiven philologischer Arbeit. Festschrift fürWolfgang Spiewok. Amiens
1988, 39–50.

Caples, Cynthia Barrett: »Brangaene and Isold in Gottfried von Strassburg’s ›Tristan‹«. In: Colloquia
Germanica 9 (1975), 167–176.

Cavanna, Adriano: »Stab. Rechtssymbolik«. In: Robert-Henri Bautier [u.a.] (Hg.): Lexikon desMittel-
alters. Bd. 7. München/Zürich 1995, 2161–2162.

Chinca, Mark: »Tristan Narratives from the High to the LateMiddle Ages«. In:WilliamHenry Jackson
(Hg.): The Arthur of the Germans. Arthurian Legend inMedieval German and Dutch Literature. Car-
diff 2000, 117–134.

Christ,Winfried: Rhetorik und Roman. Untersuchungen zu Gottfrieds von Straßburg ›Tristan und Isold‹.
Meisenheim 1977.

Clarus, Ingeborg: KeltischeMythen. DerMensch und seine Anderswelt. Olten/Freiburg/Br. 1991.
Clason, Christopher R.: »Gottfried’s Continuator Ulrich von Türheim. Epistemology and Language«.

In: Tristania 24 (2006), 17–36.
Clason, Christopher R.: »Deception in the Boudoir. Gottfried’s ›Tristan‹ and ›Lying‹ in Bed«. In: Journal

of English and Germanic Philology 103,3 (2004), 277–296.



Literaturverzeichnis

212

Classen, Albrecht: »Polyglots inMedieval German Literature: Outsiders, Critics, or Revolutionaries?
Gottfried von Straßburg’s Tristan,Wernher the Gardener’s Meier Helmbrecht, and Oswald von
Wolkenstein«. In:Neophilologus 91 (2007), 101–116.

Classen, Albrecht: »Female Agency and Power in Gottfried von Straßburg’s ›Tristan‹. The Irish Queen
Isolde: New Perspectives«. In: Tristania 23 (2004), 39–60.

Classen, Albrecht: »Einleitung«: In: Tristan als Mönch.Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch.Hg. von
Albrecht Classen (=Wodan 50). Greifswald 1994, III–XXXVI.

Collings, Lucy G.: »Structural Prefiguration in Gottfried’s ›Tristan‹«. In: Journal of English and Germa-
nic Philology 72 (1973), 378–389.

Combridge, Rosemary N.:Das Recht im ›Tristan‹ Gottfrieds von Strassburg. Berlin 21964.
Czerwinski, Peter:Der Glanz der Abstraktion. Frühe Formen von Reflexivität imMittelalter. Frankfurt

a.M. 1989.
Deighton, Alan R.: »Ein Anti-Tristan? Gottfried-Rezeption in der ›Tristan‹-Fortsetzung Heinrichs von

Freiberg«. In:Deutsche Literatur desMittelalters in Böhmen und über Böhmen. Bd. II. Tagung in
Ceské Budejovice/Budweis 2002/2004. Hamburg 2004, 111–126.

Deighton, Alan R.: »Die Quellen der Tristan-Fortsetzungen Ulrichs von Türheim und Heinrichs von
Freiberg«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 126,2 (1997), 140–165.

Deist, Rosemarie:Gender and Power. Counsellors and their Masters in Antiquity andMedieval Courtly
Romance. Heidelberg 2003.

Deist, Rosemarie: »Sun andMoon: Constellations of Character in Gottfried’s Tristan and Chrétien’s
Yvain«. In: FriedrichWolfzettel (Hg.): Arthurian Romance and Gender. Masculin/Féminin dans le
roman arthurienmédiéval. Geschlechterrollen immittelalterlichen Artusroman. […] Ausgewählte
Akten des XVII. Internationalen Artuskongresses. Amsterdam/Atlanta 1995, 50–65.

Dembeck, Till: »Derwintschaffene (wetterwendische) Christus und die Transparenz der Dichtung in
Gottfrieds › Tristan‹«. In: Zeitschrift für Germanistik 10 (2000), 493–507.

Dick, Ernst S.: »The Hunted Stag and the Renewal ofMinne: Bast in Gottfried’s ›Tristan‹«. In: Tristania
17 (1996), 1–25.

Dicke, Gerd: »Das belauschte Stelldichein«. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹
Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de Compostela 2000, 5. bis 8. April 2000. Tübingen
2002, 199–220.

Dicke, Gerd: »›Gouch Gandin‘: Bemerkungen zur Intertextualität der Episode ›Rotte und Harfe‹ im
›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur
127 (1998), 121–148.

Dicke, Gerd: Erzähltypen im ›Tristan‹. Studien zur Tradition und Transformation internationaler Er-
zählmaterialien in den Romanversionen bis zu Gottfried von Straßburg. Göttingen 1997 [Typo-
skript].

Dickerson, Harold D.: »Language in ›Tristan‹ as a Key to Gottfried‘s Conception of God«. In: Amsterda-
mer Beiträge zur Germanistik 3 (1972), 127–145.

Diem, Albrecht: »nu soln ouchwir gesellen sîn – Über Schönheit, Freundschaft undmann-männliche
Liebe im TristanGottfrieds von Straßburg«. In: Tristania 19 (1999), 45–96.

Dietl, Cora: »Artus: ein Fremdkörper in der Tristantradition?«. In: Bart Besamusca (Hg.): The European
Dimensions of Arthurian Literature (= Arthurian Literature 24). Cambridge 2007, 33–49.

Dilg,Wolfgang: »Zur Frage der Gliederung des Tristan-Prologs Gottfrieds von Straßburg«. In: Eupho-
rion 71 (1997), 269–271.

Dilg,Wolfgang: »Der Literaturexkurs des »Tristan« als Zugang zu Gottfrieds Dichtung«. In: Rüdiger
Krohn [u.a.] (Hg.): Stauferzeit. Geschichte, Literatur, Kunst. Ergebnis der Karlsruher Staufertagung
1977. Stuttgart 1978, S. 270–278.

Dinzelbacher, Peter:Das fremdeMittelalter. Gottesurteil und Tierprozess. Essen 2006.
Draesner, Ulrike: »Zeichen – Körper – Gesang. Das Lied in der Isolde-Weißhand-Episode des ›Tristan‹

Gotfrids von Straßburg«. In: Michael Schilling/Perter Strohschneider (Hg.):Wechselspiele. Kom-
munikationsformen und Gattungsinterferenzenmittelhochdeutscher Lyrik (= Beihefte Germanisch-
RomanischeMonatsschrift 13). Heidelberg 1996, 77–101.

Eckhardt, Holger: »Wintschaffen oder tugenthaft? Zu Lösungsmethodenwerkimmanenter ›Wider-
sprüche‹ am Beispiel von Gottfrieds Verdikt über Christus«. In:Neophilologus 81 (1997), 577–581.

Edel, Doris: »Keltische Literatur«. In: Zimmer, Stefan (Hg.):Die Kelten –Mythos undWirklichkeit.
Stuttgart 32012, 122–159.

Ehlert, Trude: »Die Frau als Arznei. Zum Bild der Frau in hochmittelalterlicher deutscher Lehrdich-
tung«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 105 (1986), 42–62.

Ehrismann, Otfrid: »Isolde, der Zauber und die Liebe – derMinnetrank in Gottfrieds ›Tristan‹ zwi-
schen Symbolik undMagie«. In: Elisabeth Feldbusch (Hg.): Ergebnisse und Aufgaben der Germa-



Literaturverzeichnis

213

nistik am Ende des 20. Jahrhunderts. Festschrift Ludwig Erich Schmitt zum 80. Geburtstag. Hildes-
heim [u.a.] 1989, 282–301.

Eifler, Günther: »Das Carlisle-Fragment und Gottfried von Strassburg. Unterschiedliche Liebeskon-
zepte?« In:Wolfgang Haubrichs/Wolfgang Kleiber/Rudolf Voss (Hg.): Vox Sermo Res. Beiträge zur
Sprachreflexion, Literatur- und Sprachgeschichte vomMittelalter bis zur Neuzeit. Festschrift Uwe
Ruberg. Stuttgart 2001, 113–130.

Eifler, Günther: »Publikumsbeeinflussung im strophischen Prolog zum ›Tristan‹ Gottfrieds von Straß-
burg«. In: Günther Bellmann [u.a.] (Hg.): Festschrift für Karl Bischoff zum 70. Geburtstag. Köln/
Wien 1975, 357–389.

Ernst, Ulrich: »Haut-Diskurse. Semiotik der Körperoberfläche in der Erzählliteratur des hohenMittel-
alters«. In: FriedrichWolfzettel (Hg.): Körperkonzepte im arthurischen Roman. Beiträge der Deut-
schen Sektionstagung. Tübingen 2007, 149–200.

Ernst, Ulrich: »Gottfried von Straßburg in komparatistischer Sicht. Form und Funktion der Allegorese
imTristanepos«. In: Euphorion 70 (1976), 1–72.

Falkenberg, Bettina:Die Bilder derMünchner Tristan-Handschrift. Frankfurt a.M. [u.a.] 1986.
Finlay, Alison: »›Intolerable Love‹. Tristrams Saga and the Carlisle Tristan Fragment«. In:Medium Ae-

vum 73,2 (2004), 205–224.
Foucault, Michel:Die Heterotopien. Der utopische Körper. Frankfurt a.M. 2008.
Fouquet, Doris: »Die Baumgartenszene des ›Tristan‹ in dermittelalterlichen Kunst und Literatur«.

In: Zeitschrift für deutsche Philologie 92 (1973), 360–370.
Fritsch-Rößler,Waltraud: »Gottfried von Straßburg. Der Literaturexkurs im ›Tristan‹. Literaturkritik

als Voraussetzung für Literatur«. In: Sigurd Paul Scheichl (Hg.):Große Literaturkritiker. Innsbruck
2010, 90–105.

Fritsch-Rößler,Waltraud: »Falsche Freunde, Markes Ohren und der Autor als Intimus. Zweifelhafte
amicitia im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: GudrunMarci-Boehncke (Hg.): VonMythen
undMären. Mittelalterliche Kulturgeschichte im Spiegel einerWissenschaftler-Biographie. Fest-
schrift für Otfrid Ehrismann zum 65. Geburtstag. Hildesheim 2006, 80–93.

Fritsch-Rößler,Waltraud: »MultipleMemoralisierung in Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹«. In: Ul-
rich Ernst/Klaus Ridder (Hg.): Kunst und Erinnerung. Memoriale Konzepte in der Erzählliteratur des
Mittelalters (=Ordo 8). Köln [u.a.] 2003, 159–197.

Fromm, Hans: »Tristans Schwertleite«. In: Ders.: Arbeiten zur deutschen Literatur desMittelalters.
Tübingen 1989, 155–172.

Frühmorgen-Voss, Hella: »Tristan und Isolde inmittelalterlichen Bildzeugnissen«. In: Dies.: Text und
Illustration imMittelalter. Aufsätze zu denWechselbeziehungen zwischen Literatur und bildender
Kunst. München 1975, 119–139.

Furstner, Hans: »Der Beginn der Liebe bei Tristan und Isolde in Gottfrieds Epos«. In:Neophilologus 41
(1957), 25–38.

Ganz, Peter F.: »Minnetrank undMinne. Zu Tristan Z. 1170f«. In: OttmarWerner/Bernd Naumann
(Hg.): Formenmittelalterlicher Literatur. Siegfried Beyschlag zu seinem 65. Geburtstag. Göppingen
1970, 63–75.

Geier, Bettina: Täuschungshandlungen imNibelungenlied. Ein Beitrag zur Differenzierung von List und
Betrug. Göppingen 1999.

van Gennep, Arnold:Übergangsriten (Les rites de passage). Aus dem Französischen von Klaus Schom-
burg und SylviaM. Schomburg-Scherff. Mit einemNachwort von SylviaM. Schomburg-Scherff.
Frankfurt a.M./NewYork 32005.

Genette, Gérard:Die Erzählung.Übers. von Andreas Knop, mit einemVorwort von JürgenVogt. Mün-
chen 1994.

Gephart, Irmgart: »Der Zorn der Heroen. Heldenepische Formen derWut imNibelungenlied«. In:Das
Mittelalter 14 (2009), 41–49.

Gerok-Reiter, Annette: »Kindheitstopoi in Gottfrieds ›Tristan‹. Anspielungen, Überlagerungen, Sub-
versionen«. In: Dorothea Elm von der Osten [u.a.] (Hg.): Alterstopoi. DasWissen von den Lebens-
altern in Literatur, Kunst undTheologie. Berlin 2009, 114–136.

Gerok-Reiter, Annette: Individualität. Studien zu einem umstrittenen Phänomenmittelhochdeutscher
Epik (= Bibliotheca Germanica 51). Tübingen [u.a.] 2006, 148–196.

Gewehr,Wolf: »Der Topos ›Augen des Herzens‹ –Versuch einer Deutung durch die scholastische Er-
kenntnistheorie«. In:DeutscheVierteljahreshefte für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
46 (1972), 626–649.

Gillam, Doreen/Kooznetzoff, Constantine: »The Cave Revisited: SomeNew Light on theMinnegrotte
in Gottfried’s Tristan«. In: Gabriel Turville-Petre/John StanleyMartin (Hg.): Iceland and theMe-
diaevalWorld. Studies in Honour of IanMaxwell. Melbourne 1974, 90–100.



Literaturverzeichnis

214

Glauch, Sonja: »die fabelen sol ich werfen an denwint – Der Status der arthurischen Fiktion im Reflex:
Thomas, Gotfrid undWolfram«. In: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft 37
(2005), 29–64.

Glauch, Sonja: »Inszenierungen der Unsagbarkeit. Rhetorik und Reflexion im höfischen Roman«.
In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 132 (2003), 148–176.

Gnädinger, Louise:Hiudan und Petitcreiu. Gestalt und Figur des Hundes in der mittelalterlichen Tri-
standichtung. Zürich [u.a.] 1971.

Gnädinger, Louise:Musik undMinne im ›Tristan‹ Gotfrids von Strassburg (= Beihefte zur ZeitschriftWir-
kendesWort 19). Düsseldorf 1967.

Goebel, Dieter: »Tristans Einkleidung (Gottfried v.4555–5011)«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie
96 (1977), 61–72.

Goller, Detlef: »wan bî mînen tagen und ê hât man sô rehte wol geseit.« Intertextuelle Verweise zu den
Werken Hartmanns von Aue im TristanGottfrieds von Straßburg. Frankfurt a.M. [u.a.] 2005.

Gottzmann, Carola L.: »Identitätsproblematik in Gottfrieds ›Tristan‹«. In:Germanisch-romanische
Monatsschrift 70 (1989), 129–146.

von Groote, Eberhard: Tristan. Mit der Fortsetzung desMeisters Ulrich vonTurheim. Berlin 1821.
Grosse, Siegfried: »Vremdiumaere – Tristans Herkunftsberichte«. In:WirkendesWort 20 (1970), 289–

302.
Grothues, Silke:Der arthurische Tristanroman.Werkabschluß zu Gottfrieds ›Tristan‹ und Gattungs-

wechsel in Heinrichs von Freiberg Tristanfortsetzung. Frankfurt a.M. 1991.
Grubmüller, Klaus: »ir unwarheit warbæren.Über den Beitrag des Gottesurteils zur Sinnkonstitution

in Gotfrids ›Tristan‹«. In: Ludger Grenzmann (Hg.): Philologie als Kulturwissenschaft. Studien zur
Literatur und Geschichte desMittelalters. Festschrift für Karl Stackmann zum 65. Geburtstag.Göt-
tingen 1987, 149–163.

Grubmüller, Klaus: »Probleme einer Fortsetzung. Anmerkungen zu Ulrichs von Türheim ›Tristan‹-
Schluß«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 114 (1985), 338–348.

Gruenter, Rainer: »Das wunnecliche tal«. In:Wolfgang Adam (Hg.): Tristan-Studien (= Euphorion Bei-
hefte 27). Heidelberg 1993, 65–140. (ursprünglich erschienen in: Euphorion 55 (1961), 342–404).

Gruenter, Rainer: »Der Favorit. DasMotiv der höfischen Intrige in Gottfrids Tristan und Isold«. In: Eu-
phorion 58 (1964), 113–128.

Hahn, Ingrid: »Zu Gottfrieds von Straßburg Literaturschau«. In: AloisWolf (Hg.):Gottfried von Strass-
burg (=Wege der Forschung 320).Darmstadt 1973, 424–452.

Hahn, Ingrid: »Daz lebende paradis (Tristan 17858–18114)«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und
deutsche Literatur 92 (1963), 184–195.

Hammer, Andreas: Tradierung undTransformation. Mythische Erzählelemente im ›Tristan‹ Gottfrieds
von Strassburg und im ›Iwein‹ Hartmanns von Aue. Stuttgart 2007.

Hammerstein, Reinhold:Macht und Klang. Tönende Automaten als Realität und Fiktion in der alten
undmittelalterlichenWelt. Bern 1986.

Harrauer, Christine/Hunger, Herbert: Lexikon der griechischen und römischenMythologie. Purkers-
dorf 92006.

Harris, Sylvia C.: »The Cave of Lovers in the ›Tristramssaga‹ and related Tristan Romances«. In: Ro-
mania 98 (1977), 460–500.

Hartmann, Angelika: »Das persische Epos ›Wis und Ramin‹. Ein Vorläufer des ›Tristan‹?«. In: Xenja
von Ertzdorff (Hg.): Tristan und Isolde im Spätmittelalter. Vorträge eines interdisziplinären Symposi-
ums vom 3. bis 8. Juni 1996 an der Justus-Liebig-Universität Gießen. Amsterdam 1999, 103–139.

Hartmann, Stefan: »Isoldes Gottesurteil im Kontext des zeitgenössischenWunderdiskurses. Theo-
logische undmentalitätsgeschichtliche Überlegungen zu einer Schlüsselpassage des Gottfriedi-
schen ›Tristan‹-Fragments«. In: Caroline Kolisang/Stefan Hartmann (Hg.): Variationen des Tristan-
Stoffes in diachroner Darstellung. Gesammelte Vorträge desMainzer Tristan-Workshops, April 2011.
Amiens 2012, 16–38.

Hattenhauer, Hans: »Der gefälschte Eid«. In:Gefälschte Rechtstexte. Der bestrafte Fälscher (=Monu-
menta Germaniae Historica 33,2). Hannover 1988, 661–689.

Hatto, Arthur T.: »Derminnen vederspil Isot«. In: Euphorion 51 (1957), 302–307.
Hauenstein, Hanne: Zu den Rollen derMarke-Figur in Gottfrieds ›Tristan‹. Göppingen 2006.
Haug,Walter: »Kommentar«. In: Gottfried von Strassburg. Tristan und Isold. Hg. vonWalter Haug und

Manfred Günter Scholz. Mit demText des Thomas, hg., übers. und kommentier vonWalter Haug.
Band 2. Berlin 2011, 205–823.

Haug,Walter: »Erzählung und Reflexion in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Christoph Huber/VictorMillet
(Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de Compostela 2000. Tübingen
2002, 281–294.



Literaturverzeichnis

215

Haug,Walter:Der Tristanroman imHorizont der erotischen Diskurse desMittelalters und der frühen
Neuzeit. Freiburg i. Ue. 2000.

Haug,Walter:Gottfrieds von StraßburgVerhältnis zu Thomas von England im Licht des neu aufgefun-
denen ›Tristan‹-Fragments von Carlisle. Amsterdam 1999.

Haug,Walter: »Der ›Tristan‹ – eine interarthurische Lektüre«. In: Ders. (Hg.): Brechungen auf dem
Weg zur Individualität. Kleine Schriften zur Literatur desMittelalters. Tübingen 1997, 184–196
[= Haug 1997a].

Haug,Walter: »Reinterpreting the Tristan Romances of Thomas und Gotfrid: Implications of a Recent
Discovery«. In: Arthuriana 7/3 (1997), 45–59 [= Haug 1997b].

Haug,Walter: »Erzählen als Suche nach personaler Identität. Oder: Gottfrieds von Straßburg Liebes-
konzept im Spiegel des neuen »Tristan«-Fragments von Carlisle«. In: Harald Haferland/Michael
Mecklenburg (Hg.): Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Narration inMittelalter und Frü-
her Neuzeit (= Forschungen zur Geschichte der Älteren deutschen Literaturwissenschaft 19). Mün-
chen 1996, 177–187.

Haug,Walter: »Die Tristansage und das persische Epos ›Wîs und Râmîn‹«. In: Ders.: Strukturen als
Schlüssel zurWelt. Kleine Schriften zur Erzählliteratur desMittelalters. Studienausgabe. Tübingen
1990, 585–599.

Haug,Walter: »Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹. Sexueller Sündenfall oder erotische Utopie«. In:
Ders.: Strukturen als Schlüssel zurWelt. Kleine Schriften zur Erzählliteratur desMittelalters. Tübin-
gen 1989, 600–611.

Haug,Walter: »Aventiure in Gottfrieds von Strassburg ›Tristan‹«. In: Beiträge zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 94,1 (1972), 88–125.

Haupt, Barbara: »‹… ein vrouwe hab niht vil list‘: Zu Dido und Lavinia, Enite und Isolde in der höfischen
Epik«. In: Heinz Finger (Hg.):DieMacht der Frauen. Düsseldorf 2004, 145–205.

Haupt, Barbara: »Zum Prolog des ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Prolegomenon zu einer wir-
kungs- und rezeptionsorientierten Untersuchungmittelalterlicher volkssprachlicher Prologe«.
In: Gert Kaiser (Hg.): Literatur, Publikum, historischer Kontext. Bern 1977, 109–136.

Hellgardt, Ernst: »Tristan-Roman und ›Volsunga-Saga‹. Mythos, Magie und Liebe. Zweimittelalterli-
che Paradigmen zumThema ›Liebe und Passion‹«. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):Der
›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de Compostela, 5.–8. April 2000. Tübingen
2002, 167–198.

Hermann, Henning: Identität und Personalität in Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹. Studien zur sozial-
und kulturgeschichtlichen Entwicklung des Helden (= Schriften zurMediävistik, 8). Hamburg 2006.

Hertz,Wilhelm: Tristan und Isolde von Gottfried von Straßburg. Stuttgart/Berlin 1904.
Herzmann, Herbert: »Nochmals zumMinnetrank in Gottfrieds Tristan. Anmerkungen zum Problem

der psychologischen Entwicklung in dermittelhochdeutschen Epik«. In: Euphorion 70 (1976),
73–94.

Hexter, Ralph J.: Equivocal Oaths and Ordeals inMedieval Literature (= The LeBaron Russell Briggs Prize
Honors Essays in English 1974). Cambridge 1975.

Hörmann, Karl: »Ehrfurcht vor Gott«. In: Ders. (Hg.): Lexikon der christlichenMoral. Innsbruck [u.a.]
21976, 309–312.

Huber, Christoph:Gottfried von Straßburg. Tristan (= Klassiker Lektüren 3). Berlin 32013.
Huber, Christoph: »Sehnsucht und Autonomie der Liebe«. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):

Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de Compostela, 5.–8. April 2000. Tübin-
gen 2002, 339–356.

Huber, Christoph:Die Aufnahme undVerarbeitung des Alanus ab Insulis inmittelhochdeutschen Dich-
tungen. Untersuchungen zu Thomasin von Zerklaere, Gottfried von Straßburg, Frauenlob, Heinrich
von Neustadt, Heinrich von St. Gallen, Heinrich vonMügeln und Johannes von Tepl. Zürich 1988.

Huber, Christoph:Gottfried von Straßburg. Tristan und Isolde. München/Zürich 1986 (= Artemis Ein-
führungen 24).

Hüpper, Dagmar: »Handschuh«. In:Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte. Bd II. Berlin
2012, 749–751.

Hurst, PeterW.: »Zur Interdependenz von Gottfrieds blintheit- und huote-/mâze-Exkursen. (›Tristan‹
vv. 17723–18114)«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 105 (1986), 321–332.

Huot, Sylvia: »A TaleMuch Told: The Status of the Love Philtre in the Old French Tristan Texts«.
In: Zeitschrift für Deutsche Philologie 124 (2005), 82–95.

Jackson,WilliamT.H.: The Anatomy of Love. The Tristan of Gottfried von Straßburg. NewYork 1971.
Jackson,WilliamT.H.: Tristan the Artist in Gottfried’s Ooem (= Publications of theModern Language

Association of America, Vol. LXXVII). Menasha/Wisconsin 1962, 364–372.
Jaeger, Charles Stephen:Die Entstehung höfischer Kultur. Vom Bischof zum höfischen Ritter (= Philolo-

gische Studien und Quellen 167). Berlin 2001 (engl. 1985).



Literaturverzeichnis

216

Jaeger, Charles Stephen: »Mark and Tristan. The Love ofMedieval Kings and Their Courts«. In:Winder
McConnell (Hg.): in hôhem prîse. A Festschrift in Honor of Ernst S. Dick. Göppingen 1989, 183–197.

Jaeger, Charles Stephen: »The Baron’s Intrigue in Gottfried’s ›Tristan‹. Notes Toward a Sociology of
Fear in Court Society«. In: Journal of English and Germanic Philology 83 (1984), 46–66.

Jaeger, Charles Stephen:Medieval Humanism in Gottfried von Strassburg‘s ›Tristan und Isolde‹ (=Ger-
manische Bibliothek 3). Heidelberg 1977.

Jaeger, Charles Stephen: »The ›Strophic‹ Prologue to Gottfried’s Tristan«. In:Germanic Review 47
(1972), 5–19.

Jaffe, Samuel: »Gottfried von Strassburg and the Rhetoric of History«. In: James JeromeMurphy
(Hg.):Medieval Eloquence. Studies in the Theory and Practice of Medieval Rhetoric. Berkely [u.a.]
1978, 288–318.

Jantzen, Ulrike/Kröner, Niels: »Zum neugefundenen Tristan-Fragment des Thomas d’Angleterre. Edi-
tionskritik undVergleichmit Gottfrieds Bearbeitung«. In: Euphorion 91 (1997), 291–309.

Jauch, Ernst-Alfred:Untersuchung der Begriffe tugent, saelde, triuwe und edelez herze im ›Tristan‹
Gottfrieds von Straßburg. Diss. Freiburg/Br. 1951.

Johnson, Sidney: »This DrinkWill Be the Death of You: Interpreting the Love Potion in Gottfried’s Tris-
tan«. In:Will Hasty (Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s ›Tristan‹. Rochester/NewYork
2003, 82–112.

Jupé,Wolfgang: Die ›List‹ imTristanroman Gottfrieds von Straßburg. Intellektualität und Liebe oder die
Suche nach demWesen der individuellen Existenz (=Germanische Bibliothek 3). Heidelberg 1976.

Karg, Ina: »DieMarkefigur im ›Tristan‹. Versuch über die literaturgeschichtliche Position Gottfrieds
von Straßburg«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 113 (1994), 66–87.

Keck, Anna:Die Liebeskonzeption derMittelalterlichen Tristanromane. Zur Erzähllogik derWerke Bé-
rouls, Eilharts, Thomas‹ und Gottfrieds (= Beihefte zu Poetica 22). München 1998.

Kellermann, Karina: »und vunden vür ir herren da einen zestucketenman. Körper, Kampf und Kunst-
werk im »Tristan««. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg.
Symposion Santiago de Compostela 2000. Tübingen 2002, 131–152.

Kellermann-Haaf, Petra: Frau und Politik imMittelalter. Untersuchungen zur politischen Rolle der Frau
in den höfischen Romanen des 12., 13., und 14. Jahrhunderts. Göppingen 1986.

Kellner, Beate:Ursprung und Kontinuität. Studien zum genealogischenWissen imMittelalter. Mün-
chen 2004.

Kellner, Beate: »Autorität und Gedächtnis. Strategien der Legitimierung volkssprachlichen Erzählens
imMittelalter am Beispiel Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹«. In: Jürgen Fohrmann [u.a.] (Hg.):
Autorität der/in Sprache, Literatur, NeueMedien. Vorträge des Bonner Germanistentags 1997. Bd.
2. Bielefeld 1999, 484–508.

Kern, Manfred: »Blumen zerpflücken, Philologie und Kritik im Literaturexkurs von Gottfrieds Tristan«.
In: Primus Heinz Kucher u.a. (Hg.):Germanistik und Literaturkritik. Zwischenbericht zu einer wun-
derbaren Freundschaft (= Stimulus. Mitteilungen der Österreichischen Gesellschaft für Germanistik
2006).Wien 2007, 83–96.

Kern, Manfred: »Sirenes«. In: Ders./Alfred Ebenbauer: Lexikon der antiken Gestalten in den deutschen
Texten desMittelalters. Berlin 2003, 582–587.

Kern, Manfred: »Vulcanus«. In: Ders./Alfred Ebenbauer: Lexikon der antiken Gestalten in den deut-
schen Texten desMittelalters. Berlin 2003, 672–675.

Kern, Manfred: »Isolde, Helena und die Sirenen: Gottfried von Straßburg alsMythograph«. In:Oxford
German Studies 27 (1998), 1–30.

Kern, Manfred/Ebenbauer, Alfred: Lexikon der antiken Gestalten in den deutschenTexten desMittel-
alters. Berlin 2003.

Kern, Peter: »Gottfried von Straßburg und Ovid.« In: Márta Nagy/László Jónácsik (Hg.): swer sînen
vriunt behaltet, daz ist lobelîch. Festschrift für András Vizkelety zum 70. Geburtstag (= Abrogans 1 /
Budapester Beiträge zur Germanisitk 37). Budapest 2001, 35–49.

Kern, Peter: »Sympathielenkung im »Tristan« Gottfrieds von Straßburg«. In: Danielle Buschinger
(Hg.): Sammlung – Deutung –Wertung. Ergebnisse, Probleme, Tendenzen und Perspektiven philolo-
gischer Arbeit. Festschrift fürWolfgang Spiewok. Amiens 1988, 205–217.

Kerth, Thomas: »Kingship in Gottfried’s ›Tristan‹«. In:Monatshefte für deutschen Unterricht, deutsche
Sprache und Literatur 80 (1988), 444–458.

Kerth, Thomas: »The Denounement of the Tristan-Minne. Türheim’s Dilemma«. In:Neophilologus 65
(1981), 79–93.

Kerth, Thomas: »Einleitung«. In: Ulrich von Türheim: Tristan. Hg. von Thomas A. Kerth. (= Altdeutsche
Textbibliothek 89). Tübingen 1979, VII–XVI.



Literaturverzeichnis

217

Klein, Dorothea: »Amoene Orte. Zum produktiven Umgangmit einemTopos inmittelhochdeutscher
Dichtung«. In: Sonja Glauch (Hg.): Projektion – Reflexion – Ferne. RäumlicheVorstellungen und
Denkfiguren imMittealter. Berlin/NewYork 2011, 61–83.

Klein, Josef: »Die Schwertleite in Gotfrids Tristan und Isold als ›epische Einheit‹«. In: Euphorion 64
(1970), 1–22.

Klein, Klaus: »Stillstand. Zur handschriftlichen Überlieferung von Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Zeitschrift
für deutsches Altertum und Literatur 135 (2006), 213–216.

Klein, Thomas: »Ermittlung, Darstellung und Deutung vonVerbreitungstypen in der Handschriften-
überlieferungmittelhochdeutscher Epik«. In: Nigel Palmer/Volker Honemann (Hg.):Deutsche
Handschriften 1100–1400. Tübingen 1988, 110–167.

Klinger, Judith: »Möglichkeiten und Strategien der Subjekt-Reflexion im höfischen Roman. Tristan
und Lancelot«. In: Jan-DirkMüller/HorstWenzel (Hg.):Mittelalter – NeueWege durch einen alten
Kontinent. Stuttgart 1999, 127–148.

Koch, Elke: Trauer und Identität. Trauer als Performanz von Identität. Inszenierungen von Emotionen in
der deutschen Literatur desMittelalters (= Trends inMedieval Philology 8). Berlin [u.a.] 2006.

Kolb, Herbert: »Isoldes Eid. Zu Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹ 15267–15764«. In: Zeitschrift für
deutsche Philologie 107 (1988), 321–335.

Kolb, Herbert: »Der Hof und die Höfischen. Bemerkungen zu Gottfried von Straßburg«. In: Zeitschrift
für deutsches Altertum und deutsche Literatur 106 (1977), 236–252.

Kolb, Herbert: »DerMinnen Hus. Zur Allegorie derMinnegrotte in Gottfrieds Tristan«. In: Euphorion
56 (1962), 229–247.

Kolerus, Alexander: Aulamemoriae. Zu Gestalt und Funktion des Gedächtnisraums im ›Tristan‹ Gott-
frieds von Straßburg und immittelhochdeutschen Prosa-Lancelot. Frankfurt a.M. 2006.

Konetzke, Claudia: »triuwe undmelancholia. Ein neuer Annäherungsversuch an die Isolde-Weiß-
hand-Episode des TristanGottfrieds von Straßburg«. In: Klaus Ridder/Otto Langer (Hg.): Körper-
inszenierungen inmittelalterlicher Literatur. Kolloquium am Zentrum für interdisziplinäre For-
schung der Universität Bielefeld (= Körper – Zeichen – Kultur 11). Berlin 2002, 117–138.

Kraß, Andreas:Geschriebene Kleider. Höfische Identität als literarisches Spiel. Tübingen 2006.
Krohn, Rüdiger: »Gottfried von Strassburg and the TristanMyth«. In:Will Hasty (Hg.):German Litera-

ture of the HighMiddle Ages. Rochester, NY 2006, 55–73.
Krohn, Rüdiger: Tristan. Kommentar, Nachwort und Register. Stuttgart 2005.
Krohn, Rüdiger: »Erotik und Tabu in Gottfrieds ›Tristan‘: KönigMarke«. In: Ders. (Hg.): Stauferzeit, Ge-

schichte, Literatur, Kunst (= Karlsruher Kulturwissenschaftliche Arbeiten 1). Stuttgart 1979, 362–
376.

Krywalski, Diether: »Ein Tristan für Böhmen. Zum Leben undWerk des böhmischen Dichters Heinrich
von Freiberg«. In: Stifter-Jahrbuch 24 (2010), 49–65.

Kuhn, Hugo: »Gottfried von Straßburg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 3. Berlin/New
York 21981, 153–168.

Kuhn, Hugo: Liebe und Gesellschaft (= Kleine Schriften 3). Stuttgart 1980.
Kucaba, Kelley: »Höfisch inszenierteWahrheiten. Zu Isolds Gottesurteil bei Gottfried von Straßburg«.

In:Wolfgang Harms (Hg.): Fremdes wahrnehmen – fremdesWahrnehmen. Studien zur Geschichte
derWahrnehmung und zur Begegnung von Kulturen imMittelalter und früher Neuzeit. Stuttgart
[u.a.] 1997, 74–93.

Küenzlen, Franziska: »Erzählen von vollkommener Liebe. Die Tristan-Romane Eilharts von Oberg und
Gottfrieds von Straßburg«. In: Verena Olejnicizak Lobsien [u.a.] (Hg.): Vollkommenheit. Ästheti-
sche Perfektion in Antike, Mittelalter und Früher Neuzeit. Berlin/NewYork 2010, 45–73.

Kühnel, Jürgen: »Derdriu und Noísi/Gráinne und Diarmuid/Tristan und Isolt. Die Epik des alten Irland
und die Tristan-Romane des europäischenMittelalters«. In: Danielle Buschinger (Hg.): Tristan et
Iseut, Mythe europeen et mondial. Actes du Colloque des 10, 11 et 12 Janvier 1986. Göppingen
1987, 212–251.

Kunisch, Hermann: »edelez herze – edeliu sele: VomVerhältnis höfischer Dichtung zurMystik«. In:
Ursula Hennig/Herbert Kolb (Hg.):Mediaevalia litteraria. Festschrift für Helmut de Boor zum 80.
Geburtstag. München 1971, 413–450.

Kunitzsch, Paul: »Are There Oriental Elements in the Tristan Story?«. In: Vox Romanica 39 (1980),
73–85.

Küsters, Urban: »Späne, Kreuze, Initialen: Schriftzeichen als Beglaubigungsmittel inmittelalterlichen
Tristan-Dichtungen«. In: DirkMatejovski/Friedrich Kittler (Hg.): Literatur im Informationszeitalter
(= Schriftenreihe desWissenschaftszentrums Nordrhein-Westfalen 2). Frankfurt a.M. 1996, 71–101.

Küsters, Urban: »Liebe zumHof. Vorstellungen und Erscheinungsformen einer »höfischen« Lebens-
ordnung in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Gert Kaiser/Jan-DirkMüller (Hg.):Höfische Literatur, Hofge-



Literaturverzeichnis

218

sellschaft, höfische Lebensformen um 1200. Kolloquium am Zentrum für Interdisziplinäre For-
schung der Universität Bielefeld (3. bis 5. November 1983). Düsseldorf 1986, 141–176.

Leitzmann, Albert: »Zu den Tristan-Fortsetzern.« In: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache
und Literatur 44 (1920), 122–125.

Lenschen,Walter: »Tempus, et tempora, et dimidium tempus: zu Gottfrieds ›Tristan‹ V.4122«. In: An-
dré Crépin/Wolfgang Spiewok (Hg.): Tristan-Tristrant:mélanges en l'honneur de Danielle Buschin-
ger à l'occasion de son 60ème anniversaire. Greifswald 1996, 339–341.

Lenschen,Walter: »Väter undVaterbild in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Eijiro Iwa-Saki (Hg.): Begegnung
mit dem »Fremden«. Grenzen –Traditionen –Vergleiche (= Akten des VIII. Internationalen Germa-
nisten-Kongresses Tokyo 1990, 6). München 1991, 210–216.

Linden, Sandra: »Die Amme der edelen herzen. Zum Konzept dermoraliteit in Gottfrieds ›Tristan‹«. In:
Henrike Lähnemann/Sandra Linden (Hg.):Dichtung und Didaxe. Lehrhaftes Sprechen in der deut-
schen Literatur desMittelalters. Berlin 2009, 117–133.

Linden, Sandra: »Wie die Ratio das Irrationale gebiert. Überlegungen zurMinnereflexion in Exkursen
Hartmanns von Aue, Gottfrieds von Straßburg undWolframs von Eschenbach«. In:Wolfram-Stu-
dien 20 (2008), 95–118.

Loomis, Roger Sherman: »The Legend of Arthur’s Survival«. In: Ders. (Hg.): Arthurian Literature in the
Middle Ages. A Collaborative History. Oxford 1969, 64–71.

Loomis, Roger Sherman:Wales and the Arthurian Legend. Cardiff 1956.
Lotman, JurijM.:Die Struktur literarischer Texte. München 41993.
Lugowski, Clemens:Die Form der Individualität im Roman [1932]. Mit einer Einl. von Heinz Schlaffer.

Frankfurt a.M. 21994.
Lühr, Rosemarie: »Tristan im Kymrischen«. In: Xenja von Ertzdorff (Hg.): Tristan und Isolde im Spätmit-

telalter. Vorträge eines interdisziplinären Symposiums vom 3. bis 8. Juni 1996 an der Justus-Liebig-
Universität Gießen. Amsterdam/Atlanta 1999, 141–168.

Mader, Andrea: »Memoria imGewandmittelalterlichen Totengedenkens: Gottfrieds und Thomas’
Tristan vs. Eilharts Tristrant«. In: Monika Schulz (Hg.): vindaerinne wunderbaerer maere. Gedenk-
schrift für Ute Schwab.Wien 2013, 283–310

Maier, Bernhard:Die Kelten. Geschichte, Kultur und Sprache. Tübingen 2015.
Mälzer, Marion:Die Isolde-Gestalten in denmittelalterlichen deutschen Tristandichtungen. Ein Beitrag

zum diachronischenWandel. Heidelberg 1991.
Masse, Marie-Sophie: »so ward ich durch sie tore. Narrheit und Liebespassion im ›Tristrant‹ Eilharts

von Oberg«. In: Jean Schillinger (Hg.):Der Narr in der deutschen Literatur imMittelalter und in der
Frühen Neuzeit. Kolloquium in Nancy (13.–14. März 2008). Bern [u.a.] 2009, 13–28.

Mazzadi, Patrizia: Autorreflexion zur Rezeption: Prolog und Exkurse in Gottfrieds ›Tristan‹. Triest 2000.
McCann,W. J.: »Tristan: The Celtic and Oriental Material Re-Examined«. In: Joan Tasker Grimbert

(Hg.): Tristan and Isolde – A Casebook. NewYork 1995, 3–35.
McCann,W. J.: »Tristan: The Celtic Material Re-Examined«. In: Adrian Stevens/RoyWisbey (Hg.):Gott-

fried von Straßburg and theMedival Tristan Legend. Papers from an Anglo-North American Sympo-
sium (= Arthurian Studies 23). Cambridge/London 1990, 235–245.

McDonald,William C.: »Gottfried von Strassburg: Tristan and the Arthurian Tradition«. In: Joan Tas-
ker Grimbert (Hg.): Tristan and Isolde. A Casebook. NewYork/London 2002, 147–185.

McDonald,William C.: »›Tristan, der jemanheit wielt‹. Heinrich von Freiberg‘s ›Tristan‹ as Emblem of
Medieval Masculinity«. In: Tristania 19 (1999), 97–113.

McDonald,William C.: »A Reconsideration of Tristan als Mönch«. In:WilliamMcDonald/Winder
McConnell (Hg.): Fide et amore. A festschrift for Hugo Bekker on His Sixty-fifth Birthday. Göppingen
1990, 235–260.

McDonald,William C.: »The Fool-Stick: Concerning Tristan’s Club in the German Eilhart Tradition«. In:
Euphorion 82 (1988), 127–149.

Meissburger, Gerhard: Tristan und Isoldmit denweißen Händen. Die Auffassung derMinne, der Liebe
und der Ehe bei Gottfried von Straßburg und Ulrich vonTürheim. Basel 1954.

Mergell, Bodo: Tristan und Isolde. Ursprung und Entwicklung der Tristansage desMittelalters. Mainz
1949.

Mertens, Volker:Der deutsche Artusroman. Stuttgart 2005.
Mertens, Volker: »Klosterkirche undMinnegrotte«. In: Nigel F. Palmer/Hans-Jochen Schiewer (Hg.):

Mittelalterliche Literatur und Kunst im Spannungsfeld von Hof und Kloster. Tübingen 1999, 1–16.
Mertens, Volker: Der arthurische Tristan.Die fabelen, die hier unter sint, die sol ich werfen an denwint.

In: André Crepin (Hg.): Tristan – Tristant. Greifswald 1996, 365–379.
Mertens, Volker: »Bildersaal –Minnegrotte – Liebestrank. Zu Symbol, Allegorie undMythos imTris-

tanroman«. In: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 117 (1995), 40–64.



Literaturverzeichnis

219

Merzbacher, Friedrich: »Legitimation durch nachfolgende Ehe«. In: Adalbert Erler [u.a.] (Hg.):Hand-
wörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte. Bd. 2. Berlin 1978, 1677–1681.

Meyer, Johann Jakob: Isoldes Gottesurteil in seiner erotischen Bedeutung. Ein Beitrag zur vergleichen-
den Literaturgeschichte (=Neue Studien zur Geschichte desmenschlichen Geschlechtslebens 1). Ber-
lin 1914.

Meyer, Matthias: »Desaster in derMinnegrotte: Tristan und Isolde imDiskursgestrüpp«. In: André
Crépin/Wolfgang Spiewok (Hg.): Tristan–Tristrant:mélanges en l'honneur de Danielle Buschinger à
l'occasion de son 60ème anniversaire. Greifswald 1996, 381–392.

Meyer, Matthias/Sager, Alexander: Verstellung und Betrug imMittelalter. Göttingen 2015.
Meyer, Heinz/Suntrup, Rudolf: »Elf«. In: Dies. (Hg.): Lexikon dermittelalterlichen Zahlenbedeutungen.

München 1987, 615–620.
Mieth, Dietmar:Dichtung, Glaube undMoral. Studien zur Begründung einer narrativen Ethik mit einer

Interpretation zumTristanroman Gottfrieds von Straßburg. Mainz 1976.
Mikasch-Köthner, Dagmar: Zur Konzeption der Tristanminne bei Eilhart von Oberg und Gottfried von

Straßburg. Stuttgart 1991.
Millet, Victor: »Liebe und Erinnerung. Überlegungen zur Isolde-Weißhand-Episode«. In: Christoph

Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de Compos-
tela 2000. Tübingen 2002, 357–377.

Mohr,Wolfgang: »Tristan und Isold als Künstlerroman«. In: Euphorion 53 (1959), 153–174.
Morsch, Klaus: schœne daz ist hœne. Studien zum ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg (= Erlanger Stu-

dien 50). Erlangen 1984.
vonMoos, Peter: »Dasmittelalterliche Kleid als Identitätssymbol und Identifikationsmittel«. In: Ders.

(Hg.):Unverwechselbarkeit. Persönliche Identität und Identifikation in der vormodernen Gesell-
schaft. Köln [u.a.] 2004, 123–146 [= vonMoos 2004a].

vonMoos, Peter: ›Öffentlich‹ und ›privat‹ imMittelalter. Zu einem Problem der historischen Begriffsbil-
dung, vorgetragen am 22.6.1996 (= Schriften der Philosophisch-historischen Klasse der Heidelber-
ger Akademie derWissenschaften 33). Heidelberg 2004 [= vonMoos 2004b].

vonMoos, Peter: »Herzensgeheimnisse (occulta cordis). Selbstbewahrung und Selbstentblößung im
Mittelalter«. In: Aleida Assmann (Hg.): Schleier und Schwelle. Geheimnis und Öffentlichkeit. Bd. 1
(= Archäologie der literarischen Kommunikation 5,1). München 1997, 89–109.

Montag, Ulrich/Gichtel, Paul: Tristan und Isolde.Mit der Fortsetzung Ulrichs vonTürheim. Faksimile-
Ausgabe des Cgm 51 der Bayerischen StaatsbibliothekMünchen. Textband (Kommentar). Stuttgart
1979.

Mühlherr, Anna: »Unstimmigkeit als Kalkül. Gottfrieds Rühmen und Schelten zu Beginn des poetolo-
gischen Exkurses«. In: Christoph Huber (Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Symposion
Santiago de Compostela, 5. bis 8. April 2000. Tübingen 2002, 317–326.

Müller, Irmgard: »Liebestränke, Liebeszauber und Schlafmittel in dermittelalterlichen Literatur«. In:
Xenja von Ertzdorff (Hg.): Liebe, Ehe, Ehebruch in der Literatur desMittelalters. Vorträge des Sym-
posiums vom 13. bis 16. Juni 1983 am Institut für Deutsche Sprache undMittelalterliche Literatur
der Justus-Liebig-Universität Gießen (= Beiträge zur deutschen Philologie 58). Gießen 1984, 71–87.

Müller, Jan-Dirk:Das Nibelungenlied (= Klassiker Lektüren 5). Berlin 42015.
Müller, Jan-Dirk: »The Light of Courtly Society: Blanscheflur and Riwalin«. In: Jutta Eming/AnnMarie

Rasmussen/Kathryn Starkey (Hg.): Visuality andMateriality in the Story of Tristan and Isolde.
Notre Dame, Indiana 2012, 19–40.

Müller, Jan-Dirk:Höfische Kompromisse: Acht Kapitel zur höfischen Epik um 1200. Tübingen 2007.
Müller, Jan-Dirk: »Gottfried von Straßburg: ›Tristan‘: Transgression und Ökonomie«. In: Gerhard Neu-

mann (Hg.): Transgressionen: Literatur als Ethnographie (= Litterae 98). Freiburg/Br. 2003, 213–
242.

Müller, Jan-Dirk: »Zeit im ›Tristan‹«. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds
von Straßburg. Symposion Santiago de Compostela 2000. Tübingen 2002, 379–397.

Müller, Jan-Dirk: Spielregeln für den Untergang: dieWelt des Nibelungenliedes. Tübingen 1998.
Müller, Jan-Dirk: »Tristans Rückkehr. Zu den Fortsetzern Gottfrieds von Straßburg«. In: Johannes Ja-

nota (Hg.): FestschriftWalter Haug und BurghartWachinger. Bd. II. Tübingen 1992, 529–548.
Müller, Jan-Dirk: »Die Destruktion des Heros oder wie erzählt Eilhart von passionierter Liebe?«. In:

Paola Schulze-Belli/Michael Dallapiazza (Hg.): Il romanzo di Tristano nella letteratura del Me-
dioevo. Der ›Tristan‹ in der Literatur desMittelalters. Beiträge der Triester Tagung 1989. Triest 1990,
19–37.

Nanz, Ute:Die Isolde-Weißhand-Gestalten imWandel des Tristanstoffs. Figurenzeichnung zwischen
Vorlagenbezug undWerkkonzeption. Heidelberg 2010.



Literaturverzeichnis

220

Nellmann, Eberhard: »›Gedaehteman ir ze guote niht‹. Der ›memoria‹-Topos imTristanprolog«. In:
Thordis Hennings (Hg.):Mittelalterliche Poetik in Theorie und Praxis. Festschrift für Fritz Peter
Knapp zum 65. Geburtstag. Berlin 2009, S. 241–255.

Nellmann, Eberhard: »Der Türverschluß derMinnegrotte (›Tristan‹ 16989–17061)«. In: Anna Keck/
Theodor Nolte (Hg.): Ze hove und an der strâzen. Die deutsche Literatur desMittelalters und ihr ›Sitz
im Leben‹. Festschrift Volker Schupp. Stuttgart [u.a.] 1999, 305–310.

Newstead, Helaine: »The Origin and Growth of the Tristan Legend«. In: Roger Sherman Loomis (Hg.):
Arthurian Literature in theMiddle Ages. A Collaborative History. Oxford 1959, 122–133.

Nickel, Emil: Studien zum Liebesproblem bei Gottfried von Straßburg (= Königsberger Deutsche For-
schungen 1). Königsberg 1927.

Ní Shéaghdha, Nessa: »Introduction«. In: Tóruigheacht Dhiarmada agus Ghráinne. The Pursuit of Diar-
maid und Gránne (= Irish Texts Society XLVIII). Hg. von Nessa Ní Shéaghdha. Dublin 1967, IX–XXXI.

von Okken, Lambertus: Kommentar zumTristan-Roman Gottfrieds von Strassburg, 3 Bde. Amsterdam
1996.

Oswald, Marion: »›Kunst um jeden Preis‹. Gabe und Gesang in Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹«.
In: Beate Kellner (Hg.): Literarische Kommunikation und soziale Interaktion. Studien zur Institutio-
nalität mittelalterlicher Literatur (=Mikrokosmos 64). Frankfurt a.M. [u.a.] 2001, 129–152.

Ott, Norbert: »Bildstruktur statt Textstruktur. Zur visuellen Organisationmittelalterlicher narrativer
Bilderzyklen. Die Beispiele desWienhausener Tristanteppichs I, desMünchener Parzival Cgm 19
und desMünchener Tristan Cgm 51«. In: Klaus Dirscherl (Hg.): Bild undText im Dialog. Passau
1993, 53–70.

Padel, Oliver James: »The Cornish Background of the Tristan Stories«. In: CambridgeMedieval Celtic
Studies 1 (1981), 53–81.

Palmer, Craig B.: »A Question ofManhood: Overcoming the Paternal Homoerotic in Gottfried's ›Tris-
tan‹«. In:Monatshefte für deutschsprachige Literatur und Kultur 88 (1996), 17–30.

Peiffer, Lore: Zur Funktion der Exkurse imTristan Gottfrieds von Straßburg. Göppingen 1971.
Pfeiffer, Jens: »Satz und Gegensatz. Narrative Strategie und Leserirritation im Prolog des ›Tristan‹

Gottfrieds von Straßburg«. In:Wolfgang Haubrichs (Hg.): Erzähltechnik und Erzählstrategien in
der deutschen Literatur desMittelalters (=Wolfram Studien 18 (2004), 151–169.

Pensom, Roger: Reading Bèroul’s Tristan. A Poetic Narrative and the Anthropology of Its Reception.
Bern [u.a.] 1995.

Plasa, Stefan: »Minnegrotte undWald vonMorrois«. In: UlrichMüller/WernerWunderlich (Hg.): Bur-
gen, Länder, Orte. Konstanz 2008, 587–600.

Poag, James F.: »Entzauberte Heilsmuster. Zur Vorgeschichte von Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Ders./Tho-
mas C. Fox (Hg.): Entzauberung derWelt. Deutsche Literatur 1200–1500. Tübingen 1989, 19–33.

Poag, James F.: »Lying Truth in Gottfried's ›Tristan‹«. In:DeutscheVierteljahresschrift für Literatur und
Geistesgeschichte 61 (1987), 223–237.

Philipowski, Silke: »Mittelbare und unmittelbare Gegenwärtigkeit oder: Erinnern undVergessen in
der Petitcriu-Episode des ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: Beiträge zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 120 (1998), 29–35.

Pörksen, Gunhild/Pörksen, Uwe: »Die ›Geburt‹ des Helden inmittelhochdeutschen Epen und epi-
schen Stoffen desMittelalters«. In: Euphorion 74,3 (1980), 257–286.

Przybilski, Martin: »Ichbezogene Affekte im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: Beiträge zur Ge-
schichte der deutschen Sprache und Literatur 126 (2004), 377–397.

Rabine,W. Leslie: »Love and the New Patriarchy. Tristan and Isolde«. In: Joan Tasker Grimbert (Hg.):
Tristan and Isolde. A Casebook. NewYork/London 2002, 37–74.

Ranke, Friedrich: Die Allegorie derMinnegrotte in Gottfrieds Tristan (= Schriften der Königsberger Ge-
lehrten Gesellschaft 2). Berlin 1925.

Ranke, Friedrich: »Die Überlieferung von Gottfrieds Tristan«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und
deutsche Literatur 55 (1917), 157–278, 381–438.

Rasmussen, AnnMarie: »The Female Figures in Gottfried’s Tristan and Isolde«. In:Will Hasty (Hg.):
A Companion to Gottfried von Strassburg’s ›Tristan‹. Rochester, NY 2003, 137–157.

Rasmussen, AnnMarie: »ez ist ir g’artet vonmir. Queen Isolde and Princess Isolde in Gottfried von
Strassburg’s Tristan und Isolde«. In: Thelma S. Fenster (Hg.): ArthurianWomen. NewYork/London
2000, 41–57.

Rathofer, Johannes: Der ›wunderbare Hirsch‹ derMinnegrotte. In: Zeitschrift für deutsches Altertum
und deutsche Literatur 95 (1966), 371–391.

Rautenberg, Ursula: Hartmann von Aue:Der arme Heinrich.Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch.
Übers. undmit Erläuterungen von Siegfried Grosse. Stuttgart 1993.

Reid, Thomas B.W.: The Tristan of Beroul. A Textual Commentary. Oxford 1972.



Literaturverzeichnis

221

Riede, Peter: »Zeder«. In:Walter Kasper [u.a.] (Hg.): Lexikon für Theologie und Kirche. Bd. 10. Freiburg/
Br. [u.a.] 32009, 1391–1392

Ries, Sybille: »Erkennen undVerkennen in Gottfrieds ›Tristan‹mit besonderer Berücksichtigung der
Isolde-Weisshand-Episode«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 109
(1980), 316–337.

Röcke,Werner: »Im Schatten des höfischen Lichtes. Zur Trennung von Öffentlichkeit und Privatheit
immittelalterlichen Tristan-Roman«. In:Walter Gebhard (Hg.): Licht. Religiöse und literarische
Gebrauchsformen (= Bayreuther Beiträge zur Literaturwissenschaft 14). Frankfurt a. M. 1990, 37–
75.

Röll,Walter: »Zu GottfriedsMinnegrotte«. In: Dorothea Klein [u.a.] (Hg.): VomMittelalter zur Neuzeit.
Festschrift für Horst Brunner.Wiesbaden 2000, 199–209.

Ruberg, Uwe: »Zur Poetik der Eigennamen in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Albrecht Greule (Hg.): Sprache,
Literatur, Kultur. Studien zu ihrer Geschichte im deutschen Süden undWesten.Wolfgang Kleiber zu
seinem 60. Geburtstag gewidmet. Stuttgart 1989, 301–320.

Ruh, Kurt:Höfische Epik des deutschenMittelalters. Bd. 2. Berlin 1980.
Russ, Anja: Kindheit und Adoleszenz in den deutschen Parzival- und Lancelot-Romanen. Hohes und spä-

tes Mittelalter. Stuttgart 2002.
Sassenhausen, Ruth: »Emotionsdarstellungen als Instrument differenter Kindheits- und Jugendent-

würfe im ›Parzival‹Wolframs von Eschenbach und im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: Zeit-
schrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 146 (2007), 155–168.

Saurma-Jeltsch, Liselotte: »ZumWandel der Erzählweise am Beispiel der illustrierten deutschen Par-
zival-Handschriften«. In:Wolfram-Studien 12 (1992), 124–152.

Sayce, Olive: »Der Begriff edelez herze im Tristan Gottfrieds von Straßburg«. In:DeutscheVierteljah-
resschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 33 (1959), 389–413.

Sayers,William: »Breaking the Deer and Breaking the Rules in Gottfried von Strassburg's ›Tristan‹«.
In:Oxford German Studies 32 (2003), 1–52.

Schausten, Monika: »Ich bin, alse ich hân vernomen ze wunderlîchenmaeren komen. Zur Funktion bio-
graphischer und autobiographischer Figurenrede für die narrative Konstitution von Identität in
Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹«. In: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Litera-
tur 123 (2001), 24–48.

Schausten, Monika: Erzählwelten der Tristangeschichte im hohenMittelalter: Untersuchungen zu den
deutschsprachigen Tristanfassungen des 12. und 13. Jahrhunderts (= Forschungen zur Geschichte
der älteren deutschen Literatur 24). München 1999.

Schild,Wolfgang: »Handhafte Tat«. In: Albrecht Cordes [u.a.] (Hg.):Handwörterbuch zur deutschen
Rechtsgeschichte. Bd. 2. Berlin 22012, 741–748.

Schild,Wolfgang: »Das Gottesurteil der Isolde. Zugleich eine Überlegung zumVerhältnis von Rechts-
denken und Dichtung«. In: Hans Höfinghoff (Hg.): Alles was Recht war. Rechtsliteratur und literari-
sches Recht. Festschrift für Ruth Schmidt-Wiegand zum 70. Geburtstag (=Mediävistische Studien 3).
Essen 1996, 55–75.

Schiewer, Regina D.: »Riskante Theologie?Minnegrotte, Engel und Eucharistie: Eine rezeptionsge-
schichtliche Untersuchung«. In: Rüdiger Brandt/Dieter Lau (Hg.): Exemplar. Festschrift für Kurt
Otto Seidel. Frankfurt a. M. [u.a.] 2008, 243–262.

Schindele, Gerhard: Tristan. Metamorphose undTradition (= Studien zur Poetik und Geschichte der Li-
teratur 12), Stuttgart [u.a.] 1971.

Schindler, Andrea: »Kurvenal und Kurnewal. Der Diener undVertraute bei Eilhart von Oberg und
Gottfried von Straßburg«. In: Danielle Buschinger [u.a.] (Hg.): Tristan et Yseut, ou l'Eternel Retour.
Actes du Colloque international de 6, 7 et 8mars 2013 à laMaison de la Culture d’Amiens. Amiens
2013, 290–302.

Schirok, Bernd: »Handlung und Exkurse in Gottfrieds ›Tristan‘: Textebenen als Interpretationspro-
blem«. In: Heinrich Löffler [u.a.] (Hg.): Texttyp, Sprechergruppe, Kommunikationsbereich. Studien
zur deutschen Sprache in Geschichte und Gegenwart. Festschrift für Hugo Steger zum 65. Geburts-
tag. Berlin/NewYork 1994, 33–51.

Schirok, Bernd: »Zu demAkrosticha in Gottfrieds ›Tristan‹. Versuch einer kritischen Bestandsauf-
nahme«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 113 (1984), 188–213.

Schlechtweg-Jahn, Ralf: »Genealogie imMachtkontext in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Hartwin Brandt
[u.a.] (Hg.): Erfahren, Erzählen, Erinnern. Narrative Konstruktionen von Gedächtnis und Generation
in Antike undMittelalter (= Bamberger Historische Studien 9). Bamberg 2012, 141–168.

Schleusener-Eichholz, Gudrun:Das Auge imMittelalter. Bd. 2 (=MünsterischeMittelalter-Schriften
35). München 1985.



Literaturverzeichnis

222

Schmid-Cadalbert, Christian: »Der wildeWald. Zur Darstellung und Funktion eines Raumes in der
mittelhochdeutschen Literatur«. In: Rüdiger Schnell (Hg.):Gotes und der werlde hulde. Literatur in
Mittelalter und der Neuzeit. Bern/Stuttgart 1989, 24–47.

Schmid-Cadalbert, Christian:Der Omit AW als Brautwerbungsdichtung. Ein Beitrag zumVerständnis
mittelhochdeutscher Schemaliteratur (= Bibliotheca Germanica 28). Bern 1985.

Schmidt-Wiegand, Ruth: »Haar, Haarscheren«. In: Albrecht Cordes [u.a.] (Hg.):Handwörterbuch zur
deutschen Rechtsgeschichte. Bd. 2. Berlin 22012, 635–641.

Schmitz, Silvia:Omnia vincit Amor. Gottfrieds »Tristan« imVergleichmit dem Fragment von Carlisle.
In: Bürkle, Susanne (Hg.): Interartifizialität. Die Diskussion der Künste in der mittelalterlichen Lite-
ratur (= Sonderheft der Zeitschrift für deutsche Philologie 128). Berlin 2009, 247–267.

Schmitz, Silvia: »Reisende Helden. Zu Hans Staden, Erec und Tristan«. In: Thomas Cramer (Hg.):Wege
in die Neuzeit (= Forschungen zur Geschichte der älteren deutschen Literatur 8). München 1988,
198–228.

Schnell, Rüdiger: Suche nachWahrheit. Gottfrieds »Tristan und Isold« als erkenntniskritischer Roman.
Tübingen 1992.

Schnell, Rüdiger: Causa Amoris. Liebeskonzeption und Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Litera-
tur. Bern/München 1985 (= Bibliotheca Germanica 27).

Schnell, Rüdiger: »Der Frauenexkurs in Gottfrieds Tristan (V. 17858–18114). Ein kritischer Kommen-
tar«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 103 (1984), 1–26.

Schnell, Rüdiger: »Gottfrids Tristan und die Institution der Ehe«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie
101 (1982), 334–369

Schöning, Brigitte: »Name ohne Person – Auf den Spuren der IsoldeWeißhand«. In: Ingrid Bennewitz
(Hg.):Der frauwen buoch. Versuche zu einer feministischenMediävistik. Göppingen 1989, 159–178.

Schöning, Brigitte: Causa Amoris. Liebeskonzeption und Liebesdarstellung in der mittelalterlichen Lite-
ratur (= Bibliotheca Germanica 27). Bern/München 1985 .

Schoepperle Loomis, Gertrude: Tristan and Isolt. A Study of the Sources of the Romance. Second Edi-
tion, Expanded by a Bibliography and Critical Essay onTristan Scholarship since 1912 by Roger Sher-
man Loomis. 2 Bde. NewYork 1963.

Schommers, Stephanie:Helden ohneVäter. Die Suche der Söhne nach Identität inmittelalterlicher Li-
teratur. Marburg 2010.

Schott, Clausdieter: »Ehe. Germanisches und deutsches Recht«. In: Robert-Henri Bautier [u.a.] (Hg.):
Lexikon desMittelalters. Bd. 3. München/Zürich 1986, 1629–1630.

Schröder, Franz Rolf: »Die Tristansage und das persische Epos ›Wîs und Râmîn‹«. In:Germanisch-ro-
manischeMonatsschrift 11 (1961), 1–43.

Schröder, JohannesWalter:Der Liebestrank in Gottfrieds Tristan und Isolt. In: Euphorion 61 (1967),
S. 22–35.

Schröder,Werner: Kleinere Schriften 5: Über Gottfried von Straßburg. Stuttgart/Leipzig 1994.
Schröder,Werner: Text und Interpretation. Das Gottesurteil im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg.

Wiesbaden 1979.
Schröder,Werner: »Das Hündchen Petitcreiu im ›Tristan‹ Gotfrids von Straßburg«. In: Rainer Schön-

haar (Hg.):Dialog. Literatur und Literaturwissenschaft im Zeichen deutsch-französischer Begeg-
nung. Festgabe für Josef Kunz. Berlin 1973, 32–42.

Schröder,Werner/Wolff, Ludwig: »Eilhart von Oberg«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 2.
Berlin/NewYork 21980, 410–418.

Schröter, Michael: ›Wo zwei zusammenkommen in rechter Ehe…‹. Sozio- und psychogenetische Studien
über Eheschließungsvorgänge vom 12. bis 15. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 1990.

Schultz, James A.: »Why do Tristan and IsoldeMake Love? The Love Potion as aMilestone in the His-
tory of Sexuality«. In: Jutta Eming [u.a.] (Hg.): Visuality andMateriality in the Story of Tristan and
Isolde. Notre Dame, Indiana 2012, 65–82.

Schultz, James A.: »Clothing and Disclosing: Clothes, Class, and Gender in Gottfried’s ›Tristan‹«. In:
Tristania 17 (1996), 111–123.

Schultz, James A.: The Knowledge of Childhood in the GermanMiddle Ages, 1100–1350. Philadelphia
1995.

Schulz, Armin: Erzähltheorie inmediävistischer Perspektive. Hg. vonManuel Braun [u.a.]. Berlin [u.a.]
22015.

Schulz, Armin: Schwieriges Erkennen: Personenidentifizierung in der mittelhochdeutschen Epik. Tübin-
gen 2008.

Schulz, Armin: »Das Reich der Zeichen und der unkenntliche Körper des Helden«. In: FriedrichWolf-
zettel (Hg.): Körperkonzepte im arthurischen Roman. Tübingen 2007, 311–336.



Literaturverzeichnis

223

Schulz, Armin: »Die Spielverderber.Wie ›schlecht‹ sind die Tristan-Fortsetzer?«. In: Ute von Bloh/
FriedrichVollhardt (Hg.): Schlechte Literatur. Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes
51,3 (2004), 262–276.

Schulz, Armin: »in demwildenwald. Außerhöfische Sonderräume, Liminalität undmythisierendes
Erzählen in den Tristan-Dichtungen: Eilhart – Béroul – Gottfried«. In:DeutscheVierteljahrsschrift
für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 77/4 (2003), 515–547.

Schulz, Monika: Eherechtsdiskurse. Studien zu König Rother, Partonopier undMeliur, Arabel, Der guote
Gerhart, Der Ring. Heidelberg 2005.

von Schwerin, Claudius: Rituale für Gottesurteile. Eingegangen am 3. Dezember 1932 (=Heidelberger
Akademie derWissenschaften/Philosophisch-Historische Klasse 1932/33,3). Heidelberg 1933.

Schwietering, Julius:Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg und die BernhardischeMystik. Berlin 1943.
Schweikle, Günther:Minnesang in neuer Sicht. Stuttgart 1994.
Schweikle, Günther: »ZumMinnetrank in Gottfrieds ›Tristan‹. Ein weiterer Annäherungsversuch«. In:

Waltraud Fritsch-Rößler (Hg.): ›Ûf der mâze pfat‹. Festschrift fürWerner Hoffmann zum 60. Ge-
burtstag. Göppingen 1991, 135–148.

Schweikle, Günther: »Reinmar der Alte«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 7. Berlin/New
York 21989, 1180–1191.

Sedlmeyer, Margarete:Heinrichs von Freiberg Tristanfortsetzung imVergleich zu anderen Tristandich-
tungen. Bern 1976.

Seeber, Stefan: »Arthurische Sonderwege. Zur Rolle der Artuswelt bei Eilhart und in den ›Tristan‹-
Fortsetzungen«. In: FriedrichWolfzettel (Hg.): Artusroman undMythos. Berlin 2011, 145–164.

Seggewiss, Michael: ›Natur‹ und ›Kultur‹ imTristan Gottfrieds von Straßburg. Heidelberg 2012.
Seibold, Lilli: Studien über die Huote (=Germanische Studien 123). Nendeln/Liechtenstein 1967

(Nachdruck der Ausg. Berlin 1932).
Semmler, Hartmut: Listmotive in der mittelhochdeutschen Epik. ZumWandel ethischer Normen im

Spiegel der Literatur (= Philologische Studien und Quellen 122). Bielefeld 1991.
Singer, Samuel: »Arabische und europäische Poesie imMittelalter«. In:Germanisch-romanischesMit-

telalter. Aufsätze undVorträge. Zürich/Leipzig 1935, 151–169.
Spitz, Hans-Jörg: »bickelwort:Würfel und Speerworte. Zu einer poetologischenWaffenmetapher im

Literaturexkurse Gottfrieds von Straßburg«. In: José Cajot (Hg.): Lingua theodisca. Beiträge zur
Sprach- und Literaturwissenschaft. Jan Goossens zum 65. Geburtstag. Münster 1995, 1019–1032.

Stein, Peter K.: Tristan-Studien. Hg. von Ingrid Bennewitz unterMitarbeit von Beatrix Koll und Ruth
Weichselbaumer. Stuttgart 2001.

Stein, Peter K.: »Tristans Schwertleite. Zur Einschätzung ritterlich-höfischer Dichtung durch Gottfried
von Strassburg«. In:DeutscheVierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
51 (1977), 300–350.

Steinmetz, Ralf-Henning: »Tristans Erbeminne. Versuch über vier Hapax legomena bei Gottfried von
Straßburg«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 129 (2000), 388–408.

Sterling-Hellenbrand, Alexandra: Topographies of Gender inMiddle High German Arthurian Romance.
NewYork 2001.

Stevens, Adrian: »History, Fable and Love: Gottfried, Thomas, and theMatter of Britain«. In:Will
Hasty (Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s ›Tristan‹. Rochester/NewYork 2003, 223–
256.

Stevens, Adrian: »Killing Giants and Translating Empires: The History of Britain and the Tristan Ro-
mances of Thomas and Gottfried«. In: Mark Chinca [u.a.] (Hg.): Blütezeit. Festschrift für L. Peter
Johnson. Tübingen 2000, 409–426.

Stolte, Heinz: »Drachenkampf und Liebestrank. Zur Geschichte der Tristandichtung«. In:Deutsche
Vierteljahreshefte für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 18 (1940), 250–261.

Storp, Ursula: Väter und Söhne. Tradition undTraditionsbruch in der volkssprachlichen Literatur des
Mittelalters. Essen 1994, 180–204.

Strasser, Ingrid: »Isold, dieMutter, Isold, die Tochter, und Isold als blanschemains. Überlegungen zu
drei Frauenfiguren in Gottfrids »Tristan« oder »Tristan gegen den Strich gelesen««. In: Paola
Schulze-Belli/Michael Dallapiazza (Hg.): Il romanzo di Tristano nella letteratura del Medioevo. Der
›Tristan‹ in der Literatur desMittelalters. Beiträge der Triester Tagung 1989. Triest 1990, 67–78.

Strätz, Hans-Wolfgang: »Kuss«. In: Robert-Henri Bautier (Hg.): Lexikon desMittelalters. Bd. 5. Mün-
chen/Zürich 1991, 1590–1591.

Strätz, Hans-Wolfgang: »Gottesurteil. II. Mittelalter«. In: GerhardMüller (Hg.): Theologische Realen-
zyklopädie. Bd. 14. Berlin/Passau 1985, 102–105.

Strohschneider, Peter:Höfische Textgeschichten. Über Selbstentwürfe vormoderner Literatur. Heidel-
berg 2014.



Literaturverzeichnis

224

Strohschneider, Peter: »Ulrich von Türheim«. In: BurghartWachinger [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon.
Bd. 10. Berlin/NewYork 21999, 28–39.

Strohschneider, Peter: »Herrschaft und Liebe. Strukturprobleme des Tristanromans bei Eilhart von
Oberg«. In: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur 122 (1993), 36–61.

Strohschneider, Peter: »Gotfrit-Fortsetzungen. Tristans Ende im 13. Jahrhundert und dieMöglichkei-
ten nachklassischer Epik«. In:DeutscheVierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte 65 (1991), 70–98.

Teichert, Matthias: Von der Heldensage zumHeroenmythos. Vergleichende Studien zurMythisierung
der nordischen Nibelungensage im 13. und 19./20. Jahrhundert (= Skandinavistische Arbeiten 24).
Heidelberg 2008.

Thomas, Neil: »Duplicity and Duplexity: the Isolde of theWhite Hands Sequence«. In:Will Hasty
(Hg.): A Companion to Gottfried von Strassburg’s ›Tristan‹. Rochester/NewYork 2003, 183–201.

Thomas, Neil: »The ›Minnegrotte‘: Shrine of Love or Fool’s Paradise? Thomas, Gottfried and the Euro-
pean Development of the Tristan Legend«. In: Trivium 23 (1988), 89–106.

Thurneysen, Rudolf:Die irische Helden- und Königsage bis zum siebzehnten Jahrhundert.
Halle (Saale) 1921, Repr. Hildesheim/Zürich/NewYork 2013.
Todd, Malcom: »Picti«. In: Hubert Cancik [u.a.] (Hg.):Der neue Pauly. Bd. 10. Stuttgart/Weimar 2000,

1006.
Todtenhaupt, Martin: Veritas amoris: Die Tristankonzeption Gottfrieds von Straßburg. Frankfurt a.M.

1992.
Toepfer, Regina:Höfische Tragik:Motivierungsformen des Unglücks inmittelalterlichen Erzählungen

(=Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte 144). Berlin/NewYork 2013.
Tomasek, Tomas: »Zur Tristanliebe. Anlässlich von Anna Keck ›Die Liebeskonzeption dermittelalterli-

chen Tristanromane‹«. In: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 128/3
(2006), 467–471.

Tomasek, Tomas: »Moral undMenschenbild in denmittelalterlichen Tristandichtungen«. Friedhelm
Debus/Ernst Dittmer (Hg.): Sandbjerg 85: Dem Andenken von Heinrich Bach gewidmet. Neumüns-
ter 1986, 113–139.

Tomasek, Tomas:Die Utopie im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Tübingen 1985.
Uecker, Heiko:Dermittelalterliche Tristan-Stoff in Skandinavien. Einführung –Texte in Übersetzung –

Bibliographie. Berlin/NewYork 2008.
Urbanek, Ferdinand: »Die drei Minne-Exkurse im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: Zeitschrift

für deutsche Philologie 98 (1979), 344–371.
Uttenreuther, Melanie:Die (Un)Ordnung der Geschlechter. Zur Interdependenz von Passion, gender

und genre in Gottfrieds von Straßburg Tristan. Bamberg 2009.
Velten, Hans Rudolf: »Sprache und Raum. Anmerkungen zur Baumgartenszene in Gottfrieds ›Tris-

tan‹«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 133 (2014), 23–47.
deVries, Jan:Heldenlied und Heldensage. Bern/München 1961.
Wachinger, Burghart: »Zur Rezeption Gottfrieds von Straßburg im 13. Jahrhundert«. In:Wolfgang

Harms/Leslie Peter Johnson (Hg.):Deutsche Literatur des spätenMittelalters. Berlin 1975, 56–82.
Wandhoff, Haiko. »How to Find Love in Literature: Reading Gottfried von Strassburg’s Tristan and His

Cave of Lovers«. In: Jutta Eming/AnnMarie Rasmussen/Kathryn Starkey (Hg.): Visuality andmate-
riality in the story of Tristan and Isolde. Notre Dame, Indiana 2012, 41–64.

Wagner,Wilfried: »Die Gestalt der jungen Isolde in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Euphorion 67 (1973), 52–
59.

Walliczek,Wolfgang: »Rudolf von Ems«. In: Kurt Ruh [u.a.] (Hg.): Verfasserlexikon. Bd. 8. Berlin/New
York 21992, 322–346.

Wapnewski, Peter: »Tristans Abschied. Ein Vergleich der Dichtung Gotfrits von Straßburgmit ihrer
Vorlage Thomas«. In:William Foerste/Karl Heinz Borck (Hg.): Festschrift für Jost Trier zum 70. Ge-
burtstag. Köln u.a. 1964, 335–363.

Wapnewski, Peter: »Herzeloydes Klage und das Leid Blancheflurs: Zur Frage der agonalen Beziehun-
gen zwischen den Kunstauffassungen Gottfrieds von Strassburg undWolframs von Eschenbach«.
In:Werner Simon [u.a.] (Hg.): Festgabe für Ulrich Pretzel zum 65. Geburtstag dargebracht von
Freunden und Schülern. Berlin 1963, 173–184.

Warning, Rainer: »Die narrative Lust an der List. Norm und Transgression im ›Tristan‹«. In: Gerhard
Neumann/RainerWarning (Hg.): Transgressionen. Literatur als Ethnographie (= RombachWissen-
schaften Reihe Litterae 98). Freiburg/Br. 2003, 175–212.

Wawer, Anne: Tabuisierte Liebe. Mythische Erzählschemata in Konrads vonWürzburg ›Partonopier‹
und ›Meliur‹ und im ›Friedrich von Schwaben‹. Köln [u.a.] 2000.

Weber, Gottfried:Gottfrieds von Strassburg ›Tristan‹ und die Krise des hochmittelalterlichenWeltbildes
um 1200. Bd.1. Stuttgart 1953.



Literaturverzeichnis

225

Wenzel, Franziska: »Kontingenzerfahrung. Gabe, Gewalt und Emotionalität bei Gottfried von Straß-
burg«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 133,1 (2014), 3–22.

Wenzel, Horst: »Die Zunge der Brangäne oder die Sprache des Hofes«. In: Ders. (Hg.):Höfische Reprä-
sentation. Symbolische Kommunikation und Literatur imMittelalter.Darmstadt 2005, 81–96.

Wenzel, Horst: »Der unfeste Held.Wechselnde odermehrfache Identitäten«. In: Peter vonMoos
(Hg.):Unverwechselbarkeit. Persönliche Identität und Identifikation in der vormodernen Gesell-
schaft. Köln [u.a.] 2004, 163–183.

Wenzel, Horst: »Imaginatio undMemoria. Medien der Erinnerung im höfischenMittelalter«. In:
Aleida Assmann (Hg.):Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung. Frankfurt
a.M. 1991, 57–82.

Wenzel, Horst: »Negation undDoppelung. Poetische Experimentalformen von Individualgeschichte
im ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg«. In: Thomas Cramer (Hg.):Wege in die Neuzeit (= Forschun-
gen zur Geschichte der älteren deutschen Literatur 8). München 1988, 229–251 [=Wenzel 1988a].

Wenzel, Horst: »Öffentlichkeit und Heimlichkeit in Gottfrieds ›Tristan‹«. In: Zeitschrift für deutsche
Philologie 107 (1988), 335–361 [=Wenzel 1988b].

Wenzel, Horst: »Ze hove und ze holze, offenlîch und tougen. Zur Darstellung und Deutung des Unhö-
fischen in der höfischen Epik und im ›Nibelungenlied‹«. In: Gert Kaiser/Jan-DirkMüller (Hg.):Hö-
fische Literatur, Hofgesellschaft, höfische Lebensformen um 1200. Kolloquium am Zentrum für In-
terdisziplinäre Forschung der Universität Bielefeld (3. bis 5. November 1983). Düsseldorf 1986,
277–300.

Wenzel, Horst: Frauendienst und Gottesdienst. Studien zurMinne-Ideologie. Berlin 1974.
Wessel, Franziska: Probleme derMetaphorik und dieMinnemetaphorik in Gottfrieds von Straßburg

›Tristan und Isolde‹ (=MünsterscheMittelalter-Schriften 54). München 1984.
Wetzel, René: »Die südostmitteldeutsche Überlieferungsinsel von Gottfrieds Tristan im Kontext der

böhmischen Gesellschafts- und Bildungssituation und derMinne-Ehe-Kasuistik im 13.–15. Jahr-
hundert«. In: Tristan-Studien. Die Tristan-Rezeption in den europäischen Literaturen desMittelal-
ters. Greifswald 1993, 165–181.

Wetzel, René:Die handschriftliche Überlieferung des ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Untersucht an
ihren Fragmenten. Freiburg i. Ue. 1992.

Wharton, Janet: »daz lebende paradis? A Consideration of the Love of Tristan and Isot in the Light of
the huote Discourse«. In: Adrian Stevens/RoyWisbey (Hg.):Gottfried von Straßburg and theMedi-
val Tristan Legend. Papers from an Anglo-North American Symposium (= Arthurian Studies 23).
Cambridge/London 1990, 143–154.

Willms, Eva: »Der lebenden brôt. Zu Gottfrieds von Straßburg ›Tristan‹ 238 (240)« In: Zeitschrift für
deutsches Altertum und deutsche Literatur 123 (1994), 19–44.

Winkelmann, Johann H.: »Die Baummetapher im literarischen Exkurs Gottfrieds von Straßburg«. In:
Amsterdamer Beiträge zur älteren Germanistik 8 (1975), 85–112.

Wisbey, Roy: »The renovatio amoris in Gottfried’s Tristan«. In: London German Studies 1 (1980), 1–66.
Wolf, Alois:Gottfried von Strassburg und dieMythe vonTristan und Isolde.Darmstadt 1989.
Wolf, Alois: »Die Klagen der Blanscheflur. Zur Fehde zwischenWolfram von Eschenbach und Gott-

fried von Straßburg«. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 85 (1966), 66–82.
Worstbrock, Franz Josef: »Der Zufall und das Ziel. Über die Handlungsstruktur in Gottfrieds ›Tris-

tan‹«. In: Ders.: Ausgewählte Schriften. Bd. 1. Schriften zur Literatur desMittelalters. München
2004, 229–245 (ursprünglich erschienen in:Walter Haug/BurghartWachinger (Hg.): Fortuna.
Tübingen 1995, 34–51).

Wynn,Marianne: »Nicht-Tristanische Liebe in Gottfrieds ›Tristan‹. Liebesleidenschaft in Gottfrieds
Elterngeschichte«. In: Xenja von Ertzdorff (Hg.): Liebe, Ehe, Ehebruch in der Literatur desMittelal-
ters. Vorträge des Symposiums vom 13. bis 16. Juni 1983 am Institut für Deutsche Sprache undMit-
telalterliche Literatur der Justus-Liebig-Universität Gießen (= Beiträge zur deutschen Philologie 58).
Gießen 1984, 56–70.

Wyss, Ulrich: »Tristan und die ›Nachtigallen‹«. In: Christoph Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹
Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de Compostela 2000. Tübingen 2002, 327–338.

Young, Christopher: DerMinnetrank als Literarisierungsprozeß bei Gottfried von Straßburg. In: Chris-
toph Huber/VictorMillet (Hg.):Der ›Tristan‹ Gottfrieds von Straßburg. Symposion Santiago de
Compostela 2000. Tübingen 2002, 257–279.

Young, Christopher: »Literaturtheorie bei Gottfried von Straßburg: Fiktion, Religion und Rhetorik«.
In: JoachimHeinzle (Hg.):Wolfram-Studien 15 (1998), 195–210.

Zacke, Birgit:WieTristan sich einmal in eineWildnis verirrte. Bild-Text-Beziehungen im ›Brüsseler Tris-
tan‹. Berlin 2016.



Literaturverzeichnis

226

Zak, Nancy C.: »The Portrayal of Isolde in Gottfried von Strassburg‘s ›Tristan‹«. In: UlrichMüller/Franz
Hundsnurscher/Cornelius Sommer (Hg.): The Portrayal of the Heroine in Chrétien de Troyes's ›Erec
et Enide‹, Gottfried von Strassburg's ›Tristan‹, and ›Flamenca‹. Göppingen 1983, 56–103.

Zettl, Evamaria: »In dirre wilden cluse: Gottfrieds von StraßburgMinnegrotten-Episode und die Ere-
mitenlegende«. In: Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 159 (2007), 241–
259.

Ziegler, Josef Georg.Die Ehelehre der Pönitentialsummen von 1200–1350. Eine Untersuchung zur Ge-
schichte der Moral- und Pastoraltheologie (= Studien zur Geschichte der katholischenMoraltheo-
logie 4).Würzburg 1956.

Ziegler, Vickie: »A Burning Issue: Isolde's Oath in Its Historical Context«. In: Carol A. Blackshire-Belay
(Hg.): The Germanic Mosaic. Cultural and Linguistic Diversity in Society (= Contributions in Ethnic
Studies 33).Westport [u.a.] 1994, 73–82.

Zimmer, Heinrich: »Beiträge zur Namenforschung in den altfranzösischen Arthurepen«. In: Zeit-
schrift für französische Sprache und Literatur 13 (1891), 1–117.

Zotz, Nicola: »Vaterverlust oder Vatergewinn? Rual zwischen Riwalin undMarke«. In: Johannes Keller
[u.a.] (Hg.):Das Abenteuer der Genealogie. Vater-Sohn-Beziehungen imMittelalter. Göttingen
2006, 87–103.

Zotz, Nicola:„ProgrammatischeVieldeutigkeit und verschlüsselte Eindeutigkeit. Das Liebesbekennt-
nis bei Thomas und Gottfried von Straßburg (mit einer neuen Übersetzung des Carlisle-Frag-
ments)«. In:Germanisch-romanischeMonatsschrift 50 (2000), 1–19.



227

Register

A
Ackerbaumetaphorik 144, 154
Adam 152
aithed 10
allegorische Einkleidung 48
altirische Literatur 21
amour passion 1, 51
Anagramm 69
analogia interioris et exterioris 43
anderweltlich-keltischer Raum 140
Andreas Capellanus 1
âne danck 80–81
anima nobilis 28
Anthropologie der Heroen 50
Anti-Tristan 186
Antret 118, 176, 196, 201
Archetypus 19
arcwân 102–103, 107, 114, 134
Arnold, Matthew 169
ars amandi 62, 129
ars amatoria 36, 93
ars venandi 129
Arteswissen 61
Artus 174, 178, 186–190, 199, 201
Astrologie 199
autobiographischer Exkurs 128–129, 134
Autorbild 15–16, 21
autoritative Sippenvergabe 72
avalûn 140, 170
avunkular 32, 43, 59
Avunkulatserbe 63

B
Badszene 66–68, 76
Bartmantel 187
Baumgarten 97, 105, 108, 119, 151, 153–154,

156, 161, 169, 171, 205
Bédier, Joseph 5, 9
Beilager 72
belauschtes Stelldichein 97–98, 105–106,

119, 121
Berol 2, 6, 8, 78–80, 94, 117, 122, 129–130,

139, 141–143, 189–190, 205
bettemaeren 101–104, 107, 119–121
Bettgespräch 97–98, 102
bickelworte 17
Black Book of Carmarthen 10
Blanscheflur 34–37, 119
blintheit 120, 139
boese conterfeit 145

Brandanlegende 10
Brangäne 66–67, 70, 73, 79, 81, 83, 85, 93,

98, 102–103, 105, 107, 153, 165, 172, 174–
175, 177, 183, 192

Brautnachtbetrug 72–73, 80, 97, 99, 119
Brautunterschub 83
Brautwerbung 54–77
Breri 9
Bruder Robert 5, 80, 117, 185
Brüsseler Tristan 19

C
caput-Repräsentation 95
Carlion 110
Carlisle-Fragment 4, 89, 90, 92–93
catena fatalis 182, 185
Celtic Triple Goddess 192
Cgm 51 19
Chronotopos 124
Cligès 4, 91
Codex Manesse 15, 21
confort 93
Corineus 127
cor nobile 28
Cornwall 13, 51, 55, 57, 63, 144, 166, 176,

179, 197, 201
curîe 42
Curvenal 2

D
daz lebende paradîs 151
Derdriu und Noisi 12
Destruktion des Heros 174–175, 177–178
Diarmaid und Gráinne 11–13
Dichterschau 15
Diristan 10
discourse of male love at court 193
doppeldeutiger Eid 108, 112, 117–118
Doublettenmatrix 2, 182, 206
Drachenkampf 65, 76
Drachentötung 76
Drachenzunge 65–66, 71
Dreiecksgeschichten 21, 78
Drust 12
Drustanus 13
Drystan 10
Dublin 60
durnehtec 97

M. Schulz, Gottfried von Straßburg: ›Tristan‹,
DOI 10.1007/978-3-476-05419-7, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Register

228

E
Ebertraum 98, 101, 119
edele senedaere 23, 27
edelez herz 22–23, 25–26, 28–29, 31, 33, 35,

85, 91, 94, 120, 127, 132, 141, 144–145,
147, 151, 171, 175, 178, 205

Eherechtsproblematik 72
Eilhart 2–3, 6, 9, 74, 76, 78–80, 94, 117, 119,

122–123, 129–130, 139, 141–143, 164,
166–169, 174–181, 183, 189–190, 192,
195–196, 198–200, 204–206

Eisenprobe 111–112, 117
elegantia morum 40, 62
elsternfarbenes Reh 194–195, 204
Elternvorgeschichte 32–37, 186
Entbästungsszene 42
erbepfluoc 38, 130
erbevater 46, 53, 60
erbevogetîn 38, 84
Erec 19, 186
Erzählen im Paradigma 206
Erzählen, mündliches 3
Erzählen, schemagebundenes 64
Erzählmuster vom betrogenen Ehemann 108
Eselt 13
Essyllt 10
estoire 8, 14
Eucharistiemetapher 29
Eva 148, 152

F
Fahrt nâch wâne 76
Fee 62, 66, 170, 192–193
Feenmärchen 59
Feenmärchenschema 192
feine 140
femina virilis 150
Feuerordal 111, 114
fin’ amur 163
fingierte Sprachnot 47
Finnzyklus 11
Floraete 38, 40
Fluchterzählung 10–11
Folie Tristan 5
Foucault, Michel 206
furkîe 42

G
Gandin-Episode 97, 99, 101
Gariole 179
Gegenlist 95
geis 11
Geiselforderung 55
Geißblatt-Lai 182

gelüppeter eit 113, 116
geluste unde gelange 138–139
Geoffrey 187
Gerichtstag 67, 70
Gesellschaftswunder 131
g’êvet 148–149
gewerldet 24–25
Giftwunde 55, 77, 179, 182–183, 185
Gilan 170–171
gotes höfscheit 108, 110, 117
Gottesminne 195, 202, 204
Gottesurteil 96–97, 101, 108–109, 111–115,

119, 121, 153, 170, 191
gradus amoris 93
grant irrur 183
Große Heidelberger Liederhandschrift 15
Grottenallegorese 122, 125, 132, 134–137,

142, 147
Grottenfenster 137
Guenelon 117
Gurmun 55–56, 67, 70, 186
Gurmuns Bann 58

H
Hákon Hákonarson 5
handhafte Tat 109
handschriftliche Überlieferung 18
Harfe 59, 100–101
Hartmann von Aue 16
hasen geselle 17
Heilungsfahrt 10, 59, 74, 77
Heimführung der Braut 72
Heimlichkeit 95, 97
Heinrich von Freiberg 194, 199–200, 202–

204
Heinrich von Veldeke 3, 16, 80
Helikon 48
Hell-/Dunkel-Metaphorik 95–96
Heroenbiographie 52
Herz-Auge-Wahrnehmung 120
Herzmaere 145
Hirschbast 41
Historia Regum Britanniae 186
Hochzeit 72
Hochzeitsnacht 85, 163–164, 166, 171–172,

195
Hofintrige 63
höfische Erziehung 52
Homonymen-Wortspiel 91
hortus conclusus 127
hryt eselt 13
huote 99, 121, 140, 143, 145, 147–149, 151–

152, 154
Hybridität 49, 52



Register

229

I
Ideologie des adligen Körpers 71
illegitime Abkunft 50
immram 10, 59–60, 74, 76
Initialen-Kryptogramm 20
Initialenspiel 30, 105
inziht 109
ir aller werlde 22, 26, 31, 35
Irland 65, 67
Irland als ›woman’s space‹ 192
Irlandfahrt 59
iudicium Dei 111
iudicium ferri igniti 111
Iwein 28, 30, 100, 145, 189

J
Jagdkunst 43
Jenseitsfahrt, keltische 60

K
Kaedin 156–158, 165–168, 174–175, 177,

179, 182–184, 195, 197–198, 201
kalokagathia 43
Kampfparodie 65
Kapellensprung 117–118, 200
Karke 156, 194, 202
Kaufmannslist 65
Keie 188
keltische Anderwelt 59, 67, 137, 192
keltische Erzähltradition 8, 62, 100
keltische Namen und Schauplätze 13
Kemenatenszene 55, 68
Kindheitsgeschichte, literarische 52
Kindheitstopoi 52
Kleidung 45, 71
Kleidung als zweite Haut 71
König Artus 118, 131
Königin Isolde 58–59, 67–70, 81–82
Konkordanzästhetik 43
Konsensehe 72, 74
Kristallbett 128, 133, 135, 138
kühnes Wasser 12–13, 165, 167, 174–175,

195
Kurnewal 2, 41, 119
Kurvenal 40–41, 60, 105, 126, 130, 168, 175–

176, 203

L
Lachmann, Karl 19
lameir 88–89, 91–92, 94
Lanzelet 186
lêal amûr 36–37, 205–206
lebendes paradîs 154
leich 100

Leimrutenmetapher 34–35, 84, 88
leit unde linge 49, 53
›Lesbarkeit‹ der höfischen Körper 45
Liebe als Krankheit 35
liebe-leit 27, 31, 38, 93, 147
Liebe-Loyalitäts-Konflikt 10, 21
Liebesgeständnis 89, 91–92
Liebestod 85, 179
Liebeszauber 79
liebe und êre 86
list/List 24, 73, 95, 97–98, 103, 107, 121
Literaturexkurs 15, 47–49
liument 109
locus amoenus 105, 127–128, 142
locus terribilis 127
Lotman, Jurij M. 205
Lügengeschichte 60, 101
Lugowski, Clemens 51

M
March 10
Marcus von Cornwall 13
Marie de France 182
mariologische Pflanzenmetaphorik 151
Marjodo 98, 103, 119–121, 148, 189, 205
Marke 2, 43–47, 51, 53, 55, 63, 84, 98, 101–

103, 105, 107, 118, 120, 137–139, 152,
173, 175–177, 181–182, 187–190, 196–
197, 200–203, 205

matière de Bretagne 1–2
Meerfahrt 10
Mehlstreu-Episode 97–99, 101–102, 108, 119
meister Gotfried 15
Melot 98, 104–105, 120–121, 148, 169, 189,

196, 201, 205
memoria 170–178, 183
memoria artificiosa 170
Memorialbild 173
Memorialgemeinschaft 178
Memorialzeichen 171
memoria naturalis 170
Minne als Ärztin 36, 93
Minnebußpredigt 143–144, 146–147, 154
Minneexkurs 143–154
Minnegrotte 122–142, 170, 174, 186, 203
Minnegrottenallegorese 141, 143, 154
Minnehöhle 124, 126
Minnekrankheit 79
Minnelehrpredigt 143, 147
Minnelobpredigt 143, 147
Minnetrank 72–73, 78–94, 119, 181–183,

185, 190, 203
morâliteit 61–62
Morgan 33, 37–38, 50



Register

230

Morold 56, 58–59, 77
Moroldkampf 55, 58, 77, 179
»Motivation von hinten« 51
Motivsymmetrie 49
Musenanruf 48–49
mythische Basisregel 55, 66, 73, 77
mythische Drachentötung 72
mythischer Heilsbringer 57
mythisches Register 70

N
Namensdoppelung 182
Nampotenis 179, 197–198, 202
Narrenepisode 196, 201
Natur/Kultur 105, 134
Naturmetaphorik 149, 184
Nibelungenlied 96, 189
nichtidentische Kopie 206
niederfränkisches Tristanfragment 5

O
Ogrin 79
Ölbaum 105
Ordal 110, 116
Ordalformen 111
ordalium 111
Ordalkritik 114–115
orientalisches Erzählgut 14
Ovid 158, 160

P
Paradigma der Lügengeschichten 65
Parmenien 32, 46–47
Passion 1, 178, 180–181, 185–186, 189, 191–

192, 195, 198–199, 202, 204–206
Peilnetosy 201
Petitcreiu 140, 170–171, 178
Pikten 12
poeir 162
poison 78–79
Präfiguration 32, 37
prodesse aut delectare 28
Prolog 22–29, 31, 147
Prosa-Tristan 189–190
publicus/privatus 95
puer senex 41
Pufferfiguren 98

Q
Quellenkritik 75

R
rash boon 100
Ratszene 63–64
Rechtfertigungsmonolog 160, 166, 194
rede von guoten minnen 143, 146
Registerwechsel 50
reines wîp 149–150
Reinigungseid 117, 189–190
Reinmar von Hagenau 17
remedia amoris 35, 156, 160
Reymunt von Luchtenburc 199
Ring 145–146, 155–156, 169–172, 177, 179,

183
Riol von Nantis 166
Riwalin 32–37, 47, 119
Rolandslied 117
Roman de Brut 4
Rose und Rebe 181, 185–186, 197, 203–204
Rotte und Harfe 99, 101
Rual 37–40, 44–47
Rûal li foitenant 33
Rückkehrabenteuer 166, 168–169, 174–175,

177–179, 187, 196, 200, 204
Rudolf von Ems 18

S
saeliges wîp 149–151, 154
salernitanische Schule 59
samblanze 119–120
Schein-Schlüsse 202
Schwalbenhaar-Episode 75–76
Schwertleite 47, 49
Schwertlist 97, 99, 102, 138
Schwertsplitter 56, 58, 67
Segellüge 160, 179–180, 182–185, 197
senediu maere 26
senemaere 132
sensus moralis 132
septem artes liberales 40
septem probitates 40
Sirenenvergleich 62
Sir Tristrem 5, 138
Sonnen- bzw. Mondmetaphorik 71
Spänelist 105
Speise- und Gesellschaftswunder 128–130,

142, 170
Splitterepisode 58, 67–68, 76
Sprachlist 97, 102
Statuensaal 165, 171–174, 178
Statusrepräsentation, adlige 70
Stemma 19
sunder danck 80
Swâles 170



Register

231

T
Tantris 59–61, 66–67, 69
Tavola Ritonda 5
Thomas 2, 4–5, 9, 89, 93, 122, 141, 162–167,

169, 171, 174–175, 178, 182–185, 187,
199

Thomas-Fragmente 4
Thômas von Britanje 4
Tiermetapher 99, 148
Tintajol 33, 55, 187, 196, 202–203
Tochmarc Ēmire 12
Trankwirkung 94
Transgression 205–206
Triaden 10
Tristan als Mönch 168
Tristan als Narr 196, 200
Tristan der Zwerg 182
Tristan en prose 6
Tristanimitator 179, 197
Tristan-Leich 158
Tristan-Saga 130, 138–141, 157, 162, 165,

174–175, 178, 182–183, 185, 192
Tristans ›zweite Geburt‹ 38, 53
triste 39
Tristrams Saga 38, 50, 59, 80, 83, 93, 117,

122, 124, 153, 171–172
Tristrams Saga ok Ísondar 5
Tristran l’Amerus 182
Tristran le Naim 182
Tristrant als Narr 176, 178, 180
triuwe, diu von herzen gât 146, 154
Truchsess 65, 67, 70–71, 192

U
übeles wîp 189
Übergangsriten 41
Ulrich von Türheim 194–195, 197, 199, 201,

204
Ulrich von Zatzikhoven 186
Ur-Tristan 14

V
Väterakkumulation 44
vederspil 91
verligen 186
version commune 5–6, 122
version courtoise 5–6, 122
Versöhnungskuss 70
Vokabular, astronomisches 70
voleir 162

W
Wace 187
Wagner, Richard 169, 205
Waldleben 78, 119, 122–124, 128–129, 141,

179, 187, 200–201
Walter von der Vogelweide 17
Walwan 187–188
Weiberlist-Geschichten 108
Werbungsauftrag 63
Werbungshelfer 55, 64–65
wintschaffen Crist 108, 113, 116–117, 121
Wîs und Râmîn 14
Wolfeisen-Episode 175, 178, 187–188, 190,

199
Wolfram von Eschenbach 17, 48
wortlâge 103
Wunderhirsch 137
Wunderkind 53
Wunde, vergiftete 58
wunschleben 122, 125, 129, 131, 140–141,

174, 205

Y
Yvain 145

Z
zahlenkompositorische Struktur 49
zorn unde wîpheit 69
Zweikampf 56, 111
zwîvel 103, 114
zwîvel/arcwân 104, 121


	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	1 Grundlagen
	1.1 | Gottfrieds Vorläufer: Berol, Eilhart und Thomas
	1.2 | Stoffund Motivgeschichte. Die keltische Erzähltradition
	1.3 | Wer war Gottfried? Datierung und Überlieferung des
	1.4 | Gottfrieds Tristan: ein Fragment?

	2 Der Prolog
	2.1 | Das Programm der
	2.2 | Das Initialenspiel

	3 Elternvorgeschichte und Identitätssuche. Tristan als höfischer Ritter und Heros
	3.1 | Das tragische Liebesglück der Eltern: Präfiguration der Haupthandlung?
	3.2 | Tristans Kindheit und Jugend: Sichtbarwerden seiner Exzeptionalität
	3.3 | Hybridität: Tristans Hervortreten als Heros

	4 Die Brautwerbung in Irland als Auftakt der Dreiecksbeziehung Tristan – Isolde – Marke
	4.1 | Das Erzählschema der gefährlichen Brautwerbung
	4.2 | Die Brautwerbung bei Gottfried
	4.3 | Die Brautwerbung bei Eilhart:›immram‹ und Schwalbenhaar

	5 Der Minnetrank: ›Kurzschluss‹ zwischen Tristan und Isolde
	5.1 | Der Trank als Legitimierung der Ehebruchsminne bei Berol und Eilhart
	5.2 | Der Minnetrank in der
	5.3 | Der Minnetrank bei Gottfried: Akzeptanz von Trank und Liebestod
	5.4 | Das Liebesbekenntnis im lameir-Wortspiel

	6 Öffentlichkeit und Heimlichkeit – List und Gegenlist
	6.1 | Die Öffentlichkeit als ›Rechtsinstitution‹
	6.2 | Die Listepisoden bei Gottfried
	6.3 | Diskurs des rechten Sehens – Auge, Herz und

	7 Paradiesische Minnegrotte vs. entbehrungsreiches Waldleben: Gottfried und die Vorläufer
	7.1 | Die Vorläufer
	7.2 | Die Minnegrotte bei Gottfried: Vollendung höfischer Kultiviertheit

	8 Die Minneexkurse
	8.1 | Die Minnebußpredigt (rede von guoten minnen)
	8.2 | Die Minnelehrpredigt (Grottenallegorese)
	8.3 | Die Minnelobpredigt (huote-Exkurs)

	9 Die zwei Isolden oder: Wie wird aus der Dreiecksbeziehung eine Vierergeschichte?
	9.1 | Tristans Hinwendung zu Isolde II bei Gottfried
	9.2 | Die Isolde Weißhand-Episode bei Thomas
	9.3 | Isalde II bei Eilhart
	9.4 | Isolde Weißhand in anderen Texten

	10 ›memoria‹ und Wiedersehenum jeden Preis
	10.1 | Die Petitcreiu-Episode: Verzicht auf Leidlöschung
	10.2 | Der Statuensaal bei Thomas: Isolde als duftendes Bildwerk
	10.3 | Tristans Rückkehrabenteuer oder die ›Destruktion des Heros‹

	11 Segellüge und Liebestod
	11.1 | Eilhart: Versuch einer Harmonisierung am Schluss
	11.2 | Thomas: Eine ›catena fatalis‹ als Ursache derKatastrophe?

	12 Unvereinbares vereinen? König Artus und Tristan
	12.1 | Artus bei Gottfried und Thomas: Höfischer Normhorizont und Riesenkämpfer
	12.2 | Artus bei Eilhart: Die Wolfeisen-Episode
	12.3 | Artus bei Berol und im Prosa-Tristan: Der Königals Eidhelfer Isoldes und Marke als Mörder

	13 Gender-Perspektiven
	14 Die Fortsetzer Ulrich von Türheim und Heinrich von Freiberg
	14.1 | Ulrich von Türheim
	14.2 | Heinrich von Freiberg

	15 Schlussbetrachtung. ›Erzählen im Paradigma‹ und ›Ökonomie der Transgression‹
	Literaturverzeichnis
	Register



