
Mein Bruder 
Sisyphos, 
mein Freund der 
Minotauros
Archetypen der 
griechischen 
Mythologie 
psychologisch 
erzählt

Andreas Marneros



Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros



Andreas Marneros

Mein Bruder Sisyphos,
mein Freund

der Minotauros
Archetypen der griechischen Mythologie

psychologisch erzählt



Andreas Marneros
Bonn, Deutschland

ISBN 978-3-662-55807-2 ISBN 978-3-662-55808-9 (eBook)
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detail-
lierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
DasWerk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die nicht ausdrücklich
vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung des Verlags. Das gilt insbesondere
für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verar-
beitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem Werk berechtigt
auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche Namen im Sinne der Warenzeichen-
undMarkenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten wären und daher von jedermann benutzt werden dürften.
Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und Informationen in diesem
Werk zumZeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt sind.Weder der Verlag noch die Autoren oder
die Herausgeber übernehmen, ausdrücklich oder implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler
oder Äußerungen. Der Verlag bleibt im Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeichnungen in
veröffentlichten Karten und Institutionsadressen neutral.

Umschlaggestaltung: deblik Berlin
Einbandabbildung: © maxutov / stock.adobe.com

Gedruckt auf säurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier

Springer ist Teil von Springer Nature
Die eingetragene Gesellschaft ist Springer-Verlag GmbH Deutschland
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Heidelberger Platz 3, 14197 Berlin, Germany

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9


Die Mythen sind in erster Linie psychische Manifestationen,
welche das Wesen der Seele darstellen.

(Carl Gustav Jung)

Der wichtigste Zugang zu einem Mythos scheint mir noch immer
die Betroffenheit zu sein, die sich einstellt, wenn eine dieser alten
Göttergeschichten sich mit den Situationen und Konstellationen

unseres eigenen Lebens trifft.
(Ingrid Riedel)



Vorwort

Der griechische Mythos ist nicht nur einer der wesentlichen, unverzichtbaren
und tragenden Eckpfeiler abendländischer Kultur, sondern auch ein Archiv
psychologischer Archetypen der Menschheit. Seine menschlichen Archetypen
entsprechen modernen Verhaltens-, Empfindens-, Denk- und Störungsmo-
dellen, die sowohl unbewusste wie auch bewusste Ursachen, Motive, Konstel-
lationen und Manifestationsbedingungen haben können.

Dieses Buch erzählt von zwei mythischen Begegnungen: Zum einem mit
Sisyphos, dem stolzen Rebellen und ewigen Gefangenen, der ganz am Anfang
dermenschlichen Entwicklung steht. Zum anderenmitMinotauros, demOp-
fer und Täter in einem. Dem Menschen, der zum Monster wurde – gemacht
wurde. Dabei werden griechische Mythen dargestellt, die alle gemeinsam den
reichen Facetten, positiven wie auch negativen, des Menschseins entsprechen.

Man ist erstaunt bei der Feststellung, dass die psychischen Eigenschaften,
Strategien, Konflikte, Probleme und Störungen des modernen Menschen ge-
nauso bei seinen mythischen Vorfahren zu finden sind. So als ob die heutigen
Erkenntnisse der Wissenschaft von Menschen größtenteils aus dem mytholo-
gischen Archetypenarchiv der Menschheit stammen.

In diesem Buch werden die in griechischen Mythen erhaltenen Archetypen
möglichst theorieneutral präsentiert – im Sinne eines autonomen und mün-
digen Lesers.

Bonn, Februar 2018 Andreas Marneros

VII



Danksagung

Mein herzlicher Dank für die Lektorierung des Manuskriptes und wertvolle
Anregungen gilt Anke Rohde, Valenka Dorsch, Bernd Heptner, Birgit Vogel
und Mathilde Frank.

IX



Inhaltsverzeichnis

1 Vorbereitungen für mythische Begegnungen . . . . . . . . . . . 1

Teil I Mein Bruder Sisyphos, mein Schöpfer Prometheus

2 Sisyphos zum Kennenlernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

3 Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich? . . . . . . . . . . . . . 17

4 Die Habgier und die Binsenweisheit . . . . . . . . . . . . . . . . 25

5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie
und die Misanthropie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung . . . . . . 55

7 Dankbarkeit und Verantwortung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus
und Pessimismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

9 Zukunftsvorschau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung . . . 91

11 Resignation und erlernte Hilflosigkeit, Rebellion
und Regression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101

XI



XII Inhaltsverzeichnis

12 Hörigkeit und Unabhängigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

13 Das Unsterblichkeitsstreben und wie man den Tod austrickst . 117

14 Das Bis-zu-Ende-Denken und der Kokon des Tithonos . . . . 123

15 Sexuelle Abweichungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

16 Verbotene Liebschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135

17 Adonis-Komplex . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

18 Fremd im eigenen Körper . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter 159

20 Die List, die Arglist und die Perfidie . . . . . . . . . . . . . . . . 173

21 Sisyphos und Tantalos: Intelligenz und Schlauigkeit,
Prosoziales und Antisoziales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191

22 Sisyphos der Unsterbliche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

Teil II Mein Freund der Minotauros, der Opfertäter

23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen . . . . . . . . . . . . . . . . 213

24 Das schuldlose Erbopfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

25 Das schuldlose Konkurrenzopfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

26 Das schuldbeladene Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247

27 Das schuldunfähige Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255

28 Das exemplarische Stellvertreteropfer . . . . . . . . . . . . . . . . 265

29 Die Narkissos-Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271

30 Opfer des arroganten Leichtsinns.
Oder: Ein Requiem für Kassandra . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291



Inhaltsverzeichnis XIII

31 Der Minotauros lebt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 305

32 Epilogale Nachbegegnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319

Bibliografische Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327



1
Vorbereitungen für mythische Begegnungen

1.1 Die unverlierbare Sprache des griechischen
Mythos

Die Experten sind sich einig. Einer der wesentlichen, unverzichtbaren und
tragenden Eckpfeiler abendländischer Kultur ist der griechischeMythos. Oder
wie es an anderer Stelle ausgedrückt wurde:

„Mythen sind Vehikel . . . Sie transportieren panepochale und pankulturelle Bot-
schaften. Und außerdem: ,Der griechische Mythos, dachte ich vor Jahren in einem
Gespräch mit Albert Camus . . . , das ist vielleicht die einzige, die letzte und unver-
lierbare Sprache, in der wir uns noch verständigen können‘ 1. Mythologien sind dar-
über hinaus Urgedanken der Menschheit2. Manche sagen, sie seien psychologische
Archetypen und in erster Linie psychische Manifestationen, ja auch Darstellungen
des Wesens der Seele3. Andere wiederum meinen, sie seien der Ursprung von Ge-
schichte und Religion4, eine Art von Vorgeschichte der Menschheit. Und wiederum
andere sagen: ,Mythen sind öffentliche Träume. Träume sind private Mythen‘ 5, mit

1 Walter Jens: Die Götter sind sterblich. (1983) C. H. Beck, München.
2 Hans-Georg Gadamer: Prometheus und die Tragödie der Kultur (1946) In: Gada-
mer H-G (Hrsg.) Gesammelte Werke. Band 9. Ästhetik und Poetik (1993) Mohr,
Tübingen.
3 Carl Gustav Jung: Archetypen. (2009) DTV, München.
4 Robert von Ranke-Graves: Griechische Mythologie. Quellen und Deutung. (2003)
Rowohlt Reinbek.
5 Joseph Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, 1949 (2011) Insel, Berlin.

1© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_1

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_1


2 1 Vorbereitungen für mythische Begegnungen

einem einheitlichen Kern für die ganze Menschheit, dem ,Monomythos‘ 6. Wie auch
immer: In Mythologien gedeihen die Ideen. Und darüber hinaus:

Mythen leben in uns. Und wir in ihnen . . .
Mythen sind Vehikel, die Botschaften aus der Ewigkeit für die Ewigkeit trans-

portieren. Sie wollen den Menschen etwas mitteilen, etwas vermitteln, etwas ver-
ständlich machen. Manchmal etwas aus der Tiefe der Vorgeschichte der Menschen,
manchmal etwas aus der Tiefe ihres Unterbewusstseins und manchmal auch etwas
aus der Tiefe des Urdenkens und des Urgedächtnisses der Menschheit. Alles aus der
tiefsten Tiefe, nie von der Oberfläche. Und zwar Inhalte und Botschaften, die dort
seit Jahrtausenden verschlüsselt piepsen und blinken. Die Mythen bieten das Vehikel
dafür.“7 Mythen also „stellen so etwas wie den Spiegel unserer Gesellschaft dar“ .8

Darüber hinaus sind die griechischen Mythen ein Archiv psychologischer Ar-
chetypen der Menschheit.

Archetypen?
Ja, Archetypen. In allen verschiedenen Bedeutungen dieses zweitausend

Jahre alten Begriffes9.
Was bedeutet dieser so fremdsprachig klingende Begriff? Der beste Weg,

einen Begriff zu verstehen, ist seine Etymologie zu erkunden. Und so ma-
chen wir es auch hier. Der Begriff „Archetypus“ (Αρχίτυπος) besteht aus zwei
griechischen Worten, „Arche“ (Αρχή) und „Typos“ (Τύπος). Archetypus ist
ein sogenannter polysemantischer Begriff, d. h. er hat viele Bedeutungen, weil
auch seine beiden konstituierenden Worte polysemantisch sind.

Arché kann laut griechischen Lexika folgendes bedeuten: „der Anfang“,
„der Beginn“, „der Ursprung aller Dinge“, „die Ursache“, „das grundlegende
Gesetz“, „das Prinzip“, „die Kraft, die zum Ziel führt“, „die staatliche Macht“,
„die staatliche Institution“, „die staatliche Ordnung“, und in Kombination
mit anderen Worten „der Führer“ bzw. „die Führung“ (der „Archiatros“ bei-
spielsweise ist der Chefarzt – wovon sich übrigens auch das deutsche Wort
Arzt ableitet –, der „Archiepiskopos“ ist der Erzbischof, „Archistrategos“ der
oberste General, der Chefstratege, etc.).

„Typus“ kann, den griechischen Lexika folgend, bedeuten: „der Abdruck“,
„der Stempel“, „der Typ“ (im Sinne eines Menschen oder einer Gesellschaft

6 Darüber kann man im eben zitierten Werk von Joseph Campbell Wertvolles erfah-
ren.
7 Andreas Marneros: Feuer für ausgebrannte Helden. Die Suche nach Orientierung.
Ein Abenteuer mit Prometheus und Herakles. (2015) CMZ Rheinbach.
8 Tomáš Sedláček u. Oliver Tanzer: Lilith und die Dämonen des Kapitals. Die Öko-
nomie auf Freuds Couch (2015) Hanser, München.
9 Carl Gustav Jung: Archetypen. (2009) DTV, München.



1.1 Die unverlierbare Sprache des griechischen Mythos 3

mit bestimmten Verhaltenscharakteristika), „die Marke“ (im Sinne eines Pro-
duktes mit bestimmten Merkmalen, etwa „Flugzeug des Typs ABC“), „die
Persönlichkeit bzw. der Charakter bzw. das Temperament eines Menschen“,
„die Schablone“, „die Presse“ (im Sinne von Printmedien), „die Benimmre-
gel“, „die Formel“, und in Kombination auch manches andere. „Archetypus“
also kann im jeweiligen Kontext viele Bedeutungen haben.

Die Kombination der beiden konstituierendenWorte und somit die Wort-
schöpfung „Archetypus“ – zunächst vorwiegend als philosophischer, dann
auch als theologischer Begriff – ist mindestens zweitausend Jahre alt.10 Der
Begriff „Archetypus“ wurde im 20. Jahrhundert vom Schweizer Psychiater
Carl Gustav Jung auch in Psychiatrie und Psychologie eingeführt, und zwar
als wesentlicher Bestandteil seines Konzeptes des „Unbewussten“, das von
Sigmund Freuds Konzept abweicht11. Nach Jung gibt es eine oberflächliche
Schicht des Unbewussten, die zweifellos persönlich sei. Er nannte sie das
„persönliche Unbewusste“. Das sei das Unbewusste, das Freud gemeint habe.
Dieses „persönliche Unbewusste“ ruhe auf einer tieferen Schicht, dem „kollekti-
ven Unbewussten“. Das kollektive Unbewusste sei nicht individueller, sondern
allgemeiner Natur, „das heißt, es hat im Gegensatz zur persönlichen Psyche In-
halte und Verhaltensweisen, welche überall und in allen Individuen cum grano
salis die gleichen sind. Es ist, mit anderen Worten, in allen Menschen sich selbst
identisch und bildet damit eine in jedermann vorhandene, allgemeine seelische
Grundlage überpersönlicher Natur.“12

Die Inhalte des von Jung postulierten „kollektiven Unbewussten“ seien die
Archetypen, Inhalte des „persönlichen Unbewussten“, die sogenannten „gefühls-
betonten Komplexe“.

Zusammenfassend formuliert bezeichnet demnach C. G. Jungs „Archety-
pus“ Grunddispositionen und Ausdrucksweisen menschlicher Vorstellungs-,
Gedanken- und Handlungsmuster, die Inhalte eines kollektiven Unbewussten
sind und sich aus Erfahrungen unserer Vorfahren speisen, die inMythen, Mär-
chen, Geheimlehre oder sonstigen religiösen Erzählungen ausgedrückt sind.

In einer gewissermaßen verwandten, allerdings deutlich abweichenden
Formwird die Bezeichnung „Archetyp“ in dieser Erzählung verwendet, wobei
C. G. Jungs „Archetypen“ unangetastet und respektiert bleiben – auch bei der
abweichenden Verwendung des Begriffes.

Die Abweichung zwischen Jungs Verständnis von Archetypen und der Be-
deutung von Archetyp, wie sie diesem Buch zugrunde liegt, besteht darin,

10 Ebenda.
11 Ebenda.
12 Ebenda.



4 1 Vorbereitungen für mythische Begegnungen

dass die Bilder und die Botschaften, die uns die uralten griechischen Mythen
vermitteln, nicht nur unbewusst vorhanden sind und nur unter bestimmten
Umständen bewusst werden können, sondern von Anfang an auch bewusst,
konkret, urtümlich und ursprünglich präsent sind.

Archetypen in diesem Sinne gehören zu den Botschaften des Mythos. Und
nicht selten: Sie sind die Botschaften.

Solche Archetypen entsprechen damit heutigen psychiatrisch-psycholo-
gischen Vorstellungen von Verhaltens-, Empfindens-, Denk- und Störungs-
modellen, die sowohl eine unbewusste wie auch, sehr viel häufiger, eine
bewusste Ursache oder Manifestationsbedingungen haben können. Sie stellen
genau das dar, was die wörtliche Bedeutung des Begriffes „Archetypus“ ist:
Ur-Form, Ur-Typ, Ur-Bild, Ur-Modell. Man könnte statt „Archetypus“ auch
eines der genannten Synonyme verwenden, wenn es denn so schön klingen
würde wie ihr griechischer Verwandter, der Archetypus. Oder man könnte
stattdessen einen anderen griechischen Begriff mit sehr ähnlicher Bedeutung
wie Archetyp benutzen, nämlich „Prototyp“, wenn der heutzutage in der
deutschen Sprache nicht so eng mit Mechanik und Industrie in Verbindung
gebracht würde. Die Bezeichnung „Prototyp“ wäre in manchen Fällen und in
mancher Hinsicht sogar korrekter als die Bezeichnung „Archetyp“.

Da nun aber der Psychiater C. G. Jung den Begriff „Archetypus“ für die
Psychiatrie und Psychologie aus der Taufe gehoben hat und er in unserem
kollektiven Bewusstsein mit dem Psychischen in Verbindung gebracht wird,
soll auch in diesem Buch der psychiatrisch-psychologisch getaufte Begriff Ar-
chetyp verwendet werden. Allerdings im eben dargestellten, von der ursprüng-
lichen Bedeutung abweichenden Sinne.

Dieses Buch erzählt von zwei mythischen Begegnungen. Zum einem mit
Sisyphos, zum anderen mit Minotauros. Dabei werden griechische Mythen
erzählt. Psychologisch erzählt.

Allerdings wird es für keine tiefenpsychologische oder sonstige Deutung
werben13. Aber es wird zeigen, dass die psychischen Eigenschaften, Strategien,
Konflikte, Probleme und Störungen des modernenMenschen genauso psychi-
sche Eigenschaften, Strategien, Konflikte, Probleme und Störungen des my-

13 Ein wahrscheinlicher Grund dafür ist, dass sich diese Erzählung die Meinung eines
Psychoanalytikers (!) zu eigen macht – man höre und staune: „Ich kritisiere die Deu-
tungstechniken als geistige Machtausübung, als Versuch, dort zu unterwerfen, wo das
Verständnis noch nicht gewachsen ist . . . In Wahrheit weiß der Analytiker über das
Unbewusste nicht mehr als der Durchschnittsmensch . . . “. So schreibt es der Psycho-
analytikerWolfgang Schmidbauer in seinem Buch „Mythos und Psychologie“ (1999),
Rheinhardt, München, Basel.



1.1 Die unverlierbare Sprache des griechischen Mythos 5

thischen Menschen waren. Und umgekehrt. Und weiter, dass sich der Inhalt
moderner wissenschaftlicher Handbücher größtenteils schon im mythologi-
schen Archetypenarchiv der Menschheit findet.

Ziel dieses Buches ist eine zwar nachdenkliche und von Innerlichkeit ge-
tragene, aber dennoch nüchterne, erkennende und identifizierende Präsen-
tation von psychischen Archetypen in den griechischen Mythen mit ihrem
ideengeschichtlichen Hintergrund. Griechische Mythen werden erzählt, ih-
re Botschaften skizziert und diskutiert und die darin erhaltenen Archetypen
präsentiert. Der Rest wird der Autonomie des mündigen Lesers überlassen.



Teil I
Mein Bruder Sisyphos, mein Schöpfer

Prometheus

Ein monologisierender Dialog mit Sisyphos



2
Sisyphos zum Kennenlernen

2.1 Warum gerade Sisyphos?

Warum gerade Sisyphos?
Deshalb: „Das suggestive Bild, das der homerische Odysseus bei seinem Besuch

in der Unterwelt im 11. Gesang der Odyssee von Sisyphos und dem niemals enden-
den Kreislauf seiner vergeblichen Anstrengung zeichnet, gehört seit fast dreitausend
Jahren zum unverlierbaren Schatz der mythischen Chiffren des Abendlands“.14

Und weil auch Sisyphos ziemlich am Anfang einer Kette von Archetypen
steht, die bis heute in unserem Bewusstsein präsent werden können. Seine
niemals endende, ergebnislose, ja auch sinnlose Arbeit ist nur eines der Bilder,
mit dem sich mancher moderne Mensch, wenn auch vielleicht nur manch-
mal, nur in einem Abschnitt seines Lebens identifizieren kann. Sisyphos steht
auch für die Zeit, in der Menschen und Götter sich noch nicht endgültig ge-
trennt haben, sondern zusammenleben wie Kumpel, gute oder schlechte. Und
dabei sind zu lernen, miteinander umzugehen. Sie lieben sich, und sie hassen
sich. Sie helfen sich gegenseitig, und sie betrügen sich. Mit Klugheit, die nicht
immer frei ist von List, versuchen sie, Regeln des Miteinanderlebens zu ent-
wickeln. Es ist die Zeit, in der Menschliches und Göttliches sich noch nicht
klar voneinander getrennt und abgegrenzt haben.

Es ist auch die Zeit, in der die Menschheit ihre ersten moralischen Tabus
entwickelt, bevor sie Gesetze formuliert. Es ist die Zeit, in der sich das Natür-
liche und das Übernatürliche miteinander vermischen und sich in der Psyche

14 So Bernd Seidensticker und Antje Wessels in „Mythos Sisyphos“ (2001), Reclam
Leipzig.

9© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_2

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_2


10 2 Sisyphos zum Kennenlernen

des Menschen unentwurzelbar einnisten. Es ist die Zeit, in der die menschli-
che Psyche beglückt und gequält und für alle Zeiten geprägt wird.

Es ist kein Zufall, dass Sisyphos ziemlich am Anfang der Genealogie der
Menschen steht, während der Trennungsprozesses zwischen Menschlichem
und Göttlichen abläuft.

Die Zeit der menschlichen Genesis war natürlich eine viel frühere. Das
war die Zeit des Prometheus, der aus einer menschenleeren Welt eine bun-
te Welt voll mit den unterschiedlichsten menschlichen Exemplaren machte,
wie wir bald erfahren werden. Die Prometheus-Zeit ist die Zeit der Mensch-
heitsdemiurgie. Es ist die Zeit der Schöpfung der Menschheit, die Zeit der
Menschwerdung.

Die Sisyphos-Zeit, ausgedehnt über viele Jahrhunderte vor ihm und nach
ihm, ist eine Zeit der psychischen Genesis. Die Zeit der psychologischen De-
miurgie, die Zeit der Entstehung des Psychologischen.

Eine psychologische Demiurgie, die uns bis heute formt.
Um die beiden schon erwähnten Philologen noch einmal zu zitieren: „Si-

syphus kann in den verschiedensten Kontexten für politische und gesellschaftliche,
theologische und anthropologische, philosophische, psychologische und poetologische
Fragen undThesen fruchtbar gemacht werden. Die sprichwörtliche Sisyphusarbeit
kann als Chiffre für jede quälende, frustrierende, ergebnislose Anstrengung die-
nen, sei sie physisch, psychisch oder geistig. Das Schicksal des mythischen Arbeiters
kann aber auch allgemeiner verstanden und verwendet werden: als Sinnbild für
die verzweifelten Versuche des Menschen, aus dem ewigen Kreislauf des Alltags aus-
zubrechen, die gefürchtete Endlichkeit des Lebens zu besiegen, die vermeintliche
Sinnlosigkeit der Existenz zu überwinden.“15

Ja, genau so ist es!
Darum also Sisyphos!
Während des monologisierenden Dialogs mit Sisyphos werden aber auch

die Tage und Werke des Prometheus immer wieder eine außergewöhnlich
wichtige Rolle spielen. Es wird ihnen nicht selten eine gewisse Ähnlichkeit mit
Handlungen und Haltungen von Sisyphos zugesprochen. Der Grund dafür
ist, dass Prometheus gewissermaßen als Sisyphos Vorbild angesehen werden
kann. Prometheus ist nicht nur des Menschen kluger Schöpfer, sondern auch
des Menschen größter Freund. Dazu noch des Menschen Befreier und des

15 Ebenda.



2.1 Warum gerade Sisyphos? 11

Menschen Vorbild. Das meinen die Weisen, die Aufgeklärten und die Philan-
thropen der letzten 2600 Jahre.16

Darüber hinaus ist der Prometheus-Mythos der Schicksalsmythos des
Abendlandes. Oder genauer gesagt: „In dem Prometheus-Mythos hat sich
offensichtlich von früh an die abendländische Menschheit in ihrem eigenen Kul-
turbewusstsein gedeutet. Er ist wie ein Schicksalsmythos des Abendlandes. Die
Geschichte seiner Deutung erzählen heißt daher, die Geschichte der abendländi-
schen Menschheit selbst zu erzählen“.17

Noch dazu wurde Prometheus zum „vornehmsten Heiligen und Märtyrer im
philosophischen Kalender“ erklärt.18

Und: „Prometheus vertritt etwas, was besser ist als die Götter, auch wenn er
dadurch selber untergeht. Unter den Olympiern galt bedeutsamerweise nur Pallas
Athene, die Göttin der Vernunft, als Freundin des Prometheus; und sie ist die
einzige Potenz, die hier mit ihm zusammenpasst. Prometheus könnte am Ende
der gesamten bisherigen Religionsgeschichte stehen bleiben“.19

Hören wir hier mit den Gründen und den Hymnen auf, sonst brauchen
wir eine prometheische Bibliothek.

Darum also auch Prometheus.
Wie schon im Untertitel des Buches erkennbar, wird auch eine Begegnung

mit Minotauros beschrieben. Handelt es sich dabei um zwei zufällige Begeg-
nungen, die miteinander nichts zu tun haben? Die eine Begegnung mit dem
Menschen, die andere mit demMonster? Wenn man auf den ersten Blick den
Eindruck gewinnen könnte, es gebe keinerlei Beziehung zwischen den bei-
den Mythen, dann muss man das auf den zweiten Blick revidieren. Wie zu
Beginn des zweiten Teiles dieses Buches erläutert wird, ist das Schicksal der
beiden Protagonisten mit einem tragischen Beziehungsband eng miteinander
verbunden. Dazu aber später.

16 Ausführlich darüber in: Andreas Marneros „Feuer für ausgebrannte Helden. Die
Suche nach Orientierung. Ein Abenteuer mit Prometheus und Herakles“, CMZ,
Rheinbach, 2015.
17 Das meint Hans Georg Gadamer in „Prometheus und die Tragödie der Kultur“.
In: Gadamer H-G (Hrsg.) Gesammelte Werke. Band 9. Ästhetik und Poetik (1993).
Tübingen: Mohr, 1946.
18 So spricht der Atheist Karl Marx in seiner Dissertation, die den unkommunis-
tischen Titel „Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie,
nebst einem Anhange“ trägt. Hrsg. Georg Mende (1964) Verlag der Friedrich-Schil-
ler-Universität Jena, 1841.
19 Leicht modifiziertes, aber sinngemäßes Zitat aus Ernst Blochs „Das Prinzip Hoff-
nung“, 3. Bd. (1977), Suhrkamp, Frankfurt a. M.



12 2 Sisyphos zum Kennenlernen

2.2 Sisyphos – eine vorläufige kurze Vorstellung

Auch den Sisyphos sah ich, wie er voll heftiger Qualen
Einen gewaltigen Stein mit beiden Händen bergan schob.
Fürchterlich stemmte er sich mit Händen und Füßen und wälzte
Auf den Gipfel die Last, doch wenn er wähnte, sie sei schon
Über die Höhe gebracht, so trieb sie ihn wuchtend nach rückwärts.
Wieder zur Ebene rollte hinunter der tückische Felsblock,
Sisyphos aber begann aufs Neue zu wälzen, es troff ihm
Von den Gliedern der Schweiß, und Staub umhüllte sein Haupthaar.20

Homer, Odyssee, 11, 593–600.

Ich besuche Sisyphos und begleite ihn auf seinemWeg zum Gipfel des Berges,
auf den hinauf er seinen Felsblock wälzt. Ich nehme mir die Freiheit, Ihnen
meinen Bruder Sisyphos kurz vorzustellen.

Die Legende von Sisyphos – kurz, sehr kurz erzählt

Trotz aller Kürze lohnt es sich, Sisyphos Genealogie zusammenfassend darzu-
stellen. Denn wie schon erwähnt, steht er ziemlich am Anfang der Genealogie
der Menschen. Der Zeit also, in der die Menschen geprägt wurden. Er ist ein
Anfangsmensch, er gehört zu den Menschen also, mit denen das Abenteuer
Menschsein seinen Anfang nahm. Wie die Geschichte dann ihren Lauf nahm,
erzähle ich ebenfalls ganz kurz:

Zeus traf eine folgenschwere Entscheidung. Die Entscheidung nämlich, die
seiner Meinung nach verdorbene Menschheit mit einer weltumfassenden Sint-
flut zu vernichten und eine neue zu erschaffen. Als er das in die Tat umsetzte,
ließ er zwei tugendhafte Menschen die Sintflut überleben und beauftragte sie
mit der Neuerschaffung der Menschheit. Sie sollten das nach dem Prinzip be-
werkstelligen „Vermehrt euch und beherrscht die Welt“.

Der tugendhafte Mann war Deukalion, Sohn des Prometheus (des „Im-Vor-
hinein-Denkenden“, so ist die Übersetzung seines griechischen Namens) und
seiner Frau Pronoia (die „Vorsorgende“). Die tugendhafte Frau war Pyrrha,
Tochter von Prometheus Bruder Epimetheus (des „Im-Nachhinein-Denkenden“)
und der weltbekannten, aber doch missverstandenen Pandora (die „Allbe-
schenkte“). Nach Beendigung der Sintflut bekamen die beiden tugendhaften
Menschen einen Sohn, den sie Hellen nannten. Dieser Hellen, der eine Nymphe
zur Frau nahm – die Nymphen als ätherische Wesen waren nämlich durch die
Sintflut nicht vernichtet worden –, wurde durch seine drei Söhne Äolos, Doros
und Xuthos zum Stammvater der Hellenen, der Griechen also. Hellenen nennen
sie sich selbst bis heute, nur Fremde nennen sie Griechen. Sisyphos Vater Äo-
los wurde zum Stammvater der Äolier, sein Onkel Doros zum Stammvater der
Doreer und Onkel Xuthos durch seinen Sohn Ion zum Urahn der Ionier.

20 Nach einer Übersetzung von Thassilo von Scheffer aus dem Jahr 1938, Dietrich-
sche Verlagsbuchhandlung, Leipzig.



2.3 Sisyphos und die verschmolzenen Zeitdimensionen 13

Sisyphos gründete die Stadt Korinth. Eines Tages beobachtete er, wie Zeus in
der Nähe seiner Stadt die Tochter des Flussgottes Asopos, Ägina, entführte. Aus
Mitgefühl teilte er dem verzweifelten Vater mit, was er gesehen hatte, wor-
über sich Zeus sehr erzürnte. Aus Rache schickte er den Todesgott Thanatos, um
Sisyphos in das Totenreich zu befördern. Sisyphos aber überlistete und fesselte
den Todesgott. Nach langer, langer Zeit wurde Thanatos durch den Kriegsgott
Ares, bei vielen unter seinem lateinischen Pseudonym Mars bekannt, befreit.
Thanatos schickte Sisyphos ins Totenreich, wo dieser den Tod zum zweiten Mal
überlistete, diesmal sogar den obersten Gott der Toten, Hades. Er entkam also
zum zweiten Mal dem Tod und konnte am wunderschönen Golf von Korinth
inmitten der üppig gewachsenen grünen und fruchtbaren Gärten viele, viele
Jahre genießen. Erst in hohem Alter starb Sisyphos eines natürlichen Todes. Die
Geschichte, wie Sisyphos den Tod austrickste, wird uns im Kommenden übrigens
sehr beschäftigen.

Zur Strafe aber für die Herausforderung und Demütigung der Götter wurde
Sisyphos von Zeus dazu verurteilt, in alle Ewigkeit die Strafe zu verbüßen, wie
sie uns Homer in den obigen Versen beschreibt.

Einzelheiten zu Tagen und Werken des Sisyphos – von damals bis zum heuti-
gen Tag – werden im Verlauf unserer Begegnung mit ihm erzählt.

Und nun ist die Zeit gekommen, Sisyphos zu begegnen!

2.3 Sisyphos und die verschmolzenen
Zeitdimensionen

Guten Morgen, Sisyphos! Hab einen schönen Tag, mein Bruder! Nein, nein,
das mit dem guten Morgen und dem schönen Tag ist nicht ironisch gemeint.
Obwohl ich weiß, dass es für dich seit einer Ewigkeit keinen guten Morgen
und keinen schönen Tag mehr gibt – wenigstens aus meiner Sicht. Deine Sicht
dazu kenne ich nicht. Aber ich hoffe, mehr darüber herauszufinden.

Wie ähnlich wir uns sind, mein Bruder Sisyphos! Obwohl ein paar Jahrtau-
sende Altersunterschied zwischen uns liegen. Die Ähnlichkeiten zwischen dir,
der mythischen Gestalt der Anfangszeit, und mir, dem modernen Menschen
der heutigen Zeit, sind frappierend. Ja, wir sind uns zum Teil zum Verwech-
seln ähnlich, so wie sich Geschwister häufig ähneln.Wir sind uns ähnlich, aber
auch so unterschiedlich. So wie sich Geschwister häufig voneinander unter-
scheiden. Allerdings machte jeder von uns seine eigene Karriere: Du, ewiger
Archetyp, wurdest zur unsterblichen Legende, nachdem du gestorben warst.
Du starbst, weil du den Tod nicht auch zum dritten Mal überlisten wolltest.
Wolltest, wohl bemerkt und nicht „nicht-mehr-konntest“. Ich aber, modern
und sterblich, wurde Psychiater, so wie viele Tausende anderermodernerMen-
schen auf dem Planeten Erde. Damit kann ich nicht einmal vorübergehend



14 2 Sisyphos zum Kennenlernen

den Tod austricksen, wie meine Kollegen aus anderen medizinischen Fach-
gebieten. Die versuchen es mit ihren Apparaten, Skalpellen und Tinkturen.
Manchmal schaffen sie es sogar – allerdings nur für begrenzte Zeit und mit
begrenzter Haftung. Doch mein Psychiater-Beruf ermöglicht mir tiefe Ein-
blicke in die Seelen von Menschen und ihre Beziehung zu Leben und Tod.
Auch in deine unsterbliche Seele und deine Beziehung zu Leben und Tod.
Und so kann ich die Ähnlichkeiten zwischen dir, der unsterblichen Legende,
und mir, Erdenbewohner mit begrenzter Aufenthaltserlaubnis, erkennen und
benennen.

Um von Anfang an Missverständnissen vorzubeugen, möchte ich schon an
dieser Stelle klarstellen: Wenn ich von „ich“ und „mir“ oder „mein“ spreche,
meine ich mich als Repräsentant meiner sterblichen modernen Zeitgenossen.
Wobei damit nur manchmal Psychiater und Psychologen gemeint sind, viel-
mehr und am häufigsten alle modernen Erdbewohner, oder zumindest die des
Abendlandes. Übrigens, vielen Dank an dieser Stelle an dich und die anderen,
die die Basis für die Entstehung unseres Abendlandes geschaffen haben.

Das „ich“ ist also ein „wir“, das „mir“ meint „uns“, und das „mein“ ist
„unser“.

Du bist nicht nur mein Bruder, Sisyphos. Du bist unser Bruder.
Deine Wünsche, Sisyphos, sind manchmal – insgeheim oder nicht – auch

meine bzw. unsere Wünsche.
Es sind die Wünsche des modernen Menschen.
Deine Arbeit, die legendäre Sisyphosarbeit, ist zwar nicht immer, aber

manchmal – offensichtlich oder nicht – auch meine, unsere Arbeit.
Die Sisyphosarbeit des modernen Menschen.
Ich bin dir sehr dankbar dafür, dass du mir Zugang zu deinem Berg und

deinem Felsblock gewährst. Allerdings kann ich dir nicht helfen, deinen Fels-
block hinaufzuwälzen. Aber das willst du ja auch gar nicht. Ich will mit dir
sprechen, obwohl ich weiß, dass ich nicht mit dir, sondern bloß zu dir spre-
chen werde. Ich empfange dennoch deine Botschaften. Botschaften, die du
und deinesgleichen aus der Tiefe der Äonen zu mir, zu uns schicken.

Ich komme aus der Vergangenheit und aus der Gegenwart, und ich komme
auch aus der Zukunft. Ich mache die lange Reise durch die Zeitdimensionen,
um zu lernen, zu beichten und um Kraft zu schöpfen. Die Zeitdimensionen
verschmelzen in einer einzigen, und ich durchschwebe sie und komme zu dir,
um zu erkennen und mich selbst zu erkennen. Um durch Lernen und Lehren
an die Quellen des Erkennens und des Erkenne-dich-selbst zu gelangen. Sei
nicht überrascht, mein Bruder: Lernen und Lehren ist für mich ein und das-
selbe – ich lerne auch durch Lehren. Nur Belehren ist mir weitgehend fremd.
Hoffe ich.



2.3 Sisyphos und die verschmolzenen Zeitdimensionen 15

Die drei Zeitdimensionen, die der Vergangenheit, der Gegenwart und der
Zukunft, verschmelzen also in einer einzigen Dimension. Man könnte sie
Ewigkeitsdimension nennen. Aber nein doch! Das ist fast eine Hybris. Nichts
ist vermutlich für die Ewigkeit. Ja, es könnte sogar sein, dass es keine Ewig-
keit gibt. Aber wie nennen wir dann die aus der Verschmelzung entstandene
Zeitdimension? Kontinuitätszeitdimension? Menschheitszeitdimension? Aber
brauchen wir überhaupt einen Begriff dafür, wenn wir beide so gut verste-
hen, was wir damit meinen und was wir sagen oder auch nicht sagen? Mir
brauchst du nichts zu erklären über Götterflüche und Göttermetamorphosen,
Ungeheuer undMischwesen, Halbgötter und Nymphen. Und ich brauche dir
nicht zu erklären, was Psychologie und Psychiatrie, Flugzeuge und Piloten,
Fernsehen und Computer, Internet und soziale Netzwerke, was Nuklearkata-
strophen sind. Ich brauche dich auch nicht aufzuklären, was Amerikaner und
Deutsche, Engländer und Franzosen oder gar was Lateiner sind, obwohl sie
alle Jahrhunderte und Jahrtausende nach dir die Bühne der Geschichte be-
traten. Du, Sisyphos, und ich, wir verstehen das alles, ohne es erklären zu
müssen. Wir verstehen uns. Sprechen wir also über alles. In der Sprache, die
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vereint.

Bitte, mein Bruder, fühle dich nicht gestört, wenn ich dich bei deiner Sisy-
phosarbeit beobachte. Auch nicht, wenn ich offen dein Verhalten, dein Füh-
len, dein Denken analysiere und einordne. Das ist das, was ich am besten
kann, denn ich bin Psychiater. Nein, du brauchst dich nicht dankbar fühlen,
wenn ich dich dadurch teilhaben lasse an aufkommenden Gedanken zu Bio-
grafien, Persönlichkeitseigenschaften, Tagen und Werken anderer mythischer
Personen. Ich muss dir dankbar sein, dass du es mir erlaubst.

Ach, noch etwas, Sisyphos. Während meines Besuches bei dir werden wir
einsam zu zweit, aber doch nicht alleine sein. Wir werden aus der Ferne von
der Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker beobachtet, die das Erzählte kommentieren und uns ihr Wissen mitteilen
werden. Ich hoffe, du fühlst dich dadurch nicht gestört.



3
Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich?

3.1 Sisyphos Zwangsstörung

Ich weiß, Sisyphos. Zeit für Gespräche hast du nicht, und wohl auch keine
Lust dazu. Möglicherweise möchtest du deine Kraft nicht für andere Dinge
verschwenden, sondern sie nur und ausschließlich für deine Arbeit einsetzen.
Du lebst ja nur für deine Arbeit – obwohl „Du lebst“ nur metaphorisch ge-
meint sein kann. Denn du bist seit Jahrtausenden tot. Du lebst bloß in der
Schattenwelt – tief in unserer Schattenwelt. Wiemag es sein, wenn alle Gedan-
ken in deinem Kopf nur um das eine kreisen: den Felsblock hinaufzuwälzen!
Von diesen Gedanken scheinst du regelrecht besessen. Sie lassen wahrschein-
lich kaumRaum in deinemKopf für irgendwelche anderenÜberlegungen. Ich
vermute, dass du selbst diese eindringlichen, anhaltenden Gedanken als quä-
lend erlebst. Und dass du deshalb versuchst, sie loszuwerden. Das gelingt dir
aber nicht. Sie kehren wieder und immer wieder zurück. Sie sind viel mäch-
tiger als dein Wille, sie abzuwehren. Sie haben eine enorme Macht über dich,
sie üben Zwang auf dich aus. Du bist ein Gefangener ihres Zwanges.

Der Zwang diktiert und bestimmt deine Arbeit, Sisyphos. Du schaust mich
so fragend und zustimmend zugleich an. Wie ich darauf komme? Warum ich
so etwas behaupte?

Weil du eine Zwangsstörung hast, mein Bruder. Darum.

17© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_3

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_3


18 3 Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich?

Sisyphos Zwangsstörung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Sisyphosarbeit stellt den Archetyp der Zwangsstörung dar.
Als Zwangshandlungen definieren wir sich immer wiederholende Verhaltens-

weisen, zu denen sich die Person häufig als Reaktion auf schon vorhandene
Zwangsgedanken (so kann etwa Angst vor Einbrechern zum zwanghaften Kon-
trollieren führen) oder aufgrund von streng zu befolgenden Regeln gezwungen
sieht. Die Zwangshandlungen muten wie ein Ritual an. Sie können manueller Na-
tur sein (etwa Händewaschen oder mehrfach wiederholtes Kontrollieren, etwa
ob die Tür abgeschlossen oder der Herd ausgeschaltet ist, wiederholtes Ordnen
der Wäsche im Schrank nach einem bestimmten System etc.). Zwangshandlun-
gen können aber auch mentaler Natur sein, etwa in der Form von ständigem
Beten, Singen einer bestimmten Melodie, nicht enden wollendem Zählen oder
der unendlichen Wiederholung bestimmter Wörter.

Die große Mehrzahl der Betroffenen erkennt zwar, dass die Zwangshand-
lungen sinnlos sind, allerdings beeinflusst dies kaum deren Fortsetzung und
Wiederholung. Diese ist unbedingt erforderlich, um die sonst auftretende Angst
zu verhindern. Zwangshandlungen dienen also der Angstabwehr.

Zwangsgedanken sind immer wiederkehrende und anhaltende Gedanken
(etwa etwas Bestimmtes falsch gemacht zu haben), Impulse (etwa jemanden
zu schlagen oder zu erstechen) oder Vorstellungen (etwa von gewalttätigen
Handlungen oder von Horrorszenen), die als unangenehm und aufdringlich
empfunden werden und ungewollt sind. Solche Gedanken, Impulse oder Vor-
stellungen rufen bei den Betroffenen in der Regel großes Unbehagen oder auch
ausgeprägte Angst hervor. Die Betroffenen versuchen, diese Gedanken, Impulse
oder Vorstellungen zu ignorieren, zu unterdrücken oder sie mit anderen Gedan-
ken oder Handlungen zu neutralisieren.

Zwangsgedanken und vor allem Zwangshandlungen sind in der Regel sehr
zeitintensiv. So kann sich z. B. das Händewaschen oder die Türkontrolle über
mehrere Stunden hinziehen. Beeinträchtigungen in sozialen, beruflichen und
sonstigen zwischenmenschlichen Kontakten sind die Folge. Zwangshandlungen
sind nicht nur zeitintensiv, sondern in der Regel auch okkupierend für den Men-
schen. So wie für Sisyphos.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ich habe dich beobachtet, wie du deinen Felsblock den Berg hinaufwälzt. Das
erinnert mich sehr an das Bild, das Albert Camus von dir malt: „So sehen wir
nur, wie ein angespannter Körper sich anstrengt, den gewaltigen Stein anzuheben,
ihn hinaufzuwälzen und mit ihm wieder und wieder einen Hang zu erklimmen;
wir sehen das verzerrte Gesicht, die Wange, die sich an den Stein presst, sehen, wie
eine Schulter den erdbedeckten Koloss abstützt, wie ein Fuß sich gegen ihn stemmt
und der Arm die Bewegung aufnimmt, wir erleben die ganzmenschliche Sicherheit
zweier erdbeschmutzter Hände. Schließlich ist nach dieser langen Anstrengung,
die sich an einem Raum ohne Himmel und einer Zeit ohne Tiefe misst, das Ziel



3.1 Sisyphos Zwangsstörung 19

erreicht. Und nun sieht Sisyphos, wie der Stein innerhalb weniger Augenblicke in
jene niedere Welt hinabrollt, aus der er ihn wieder hoch auf den Gipfel wälzen
muss.“21

Das stimmt! Ganz genau so erlebe ich dich jetzt auch.
Mein Eindruck täuscht sicher nicht, dass du dich sehr anstrengst, um deine

Arbeit korrekt, akkurat und gewissenhaft zu machen – obwohl du weißt, dass
es dabei eigentlich keine Korrektheit gibt.

Du bemühst dich, deine Arbeit richtig zu erledigen – obwohl du weißt, dass
du sie nie erledigen – geschweige denn richtig erledigen – wirst.

Du tust so, als ob sie einen Sinn hätte – obwohl du ganz genau weißt, dass
sie sinnlos ist.

Du kennst keinen Auftraggeber, und du kennst keinen Aufseher – aber du
wirkst so, als ob du einen unverletzbaren Auftrag zu erfüllen hättest und als
ob ein strenger Aufseher dich ständig beaufsichtigt.

Ein Zwang ist für Außenstehende nicht erkennbar. Offensichtlich ist nie-
mand da, der dich dazu zwingt.

Doch für dich ist der Zwang omnipräsent und omnipotent.
Und so beginnst du immer und immer von neuem.
Aber der immer neue Anfang hat nie ein Ende. Es ist bloß jedes Mal ein

endloser neuer Neuanfang.
Was für eine sinnlose Arbeit, Sisyphos. Ja, ich weiß es, du erkennst selbst

die Sinnlosigkeit deiner Handlungen. Aber du tust es trotzdem! Du kannst
nicht anders!

Die Sinnlosigkeit der Zwangshandlung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Sisyphosarbeit ist ein Archetyp auch für sinnlose Arbeit.
Das gerade Gesagte bestätigt Sisyphos Zwangsstörung. Fast alle von einer

Zwangsstörung Betroffenen haben Einsicht in die Unsinnigkeit ihrer Zwangs-
handlungen. Nur eine verschwindend kleine Minderheit hat diese Einsicht nicht;
wahrscheinlich, weil sie gleichzeitig auch an einer anderen Störung leiden, etwa
einer Störung mit wahnhaften Gedanken. Doch trotz der Einsicht in die Unsin-
nigkeit ihrer Zwangshandlungen können die Betroffenen entweder überhaupt
nicht damit aufhören oder nur mit größter Mühe. Der Zwang diktiert die Fortset-
zung und die Wiederholung der unsinnigen Handlungen, die korrekt, akkurat,
gewissenhaft und richtig erledigt werden müssen. Falls die Zwangshandlung un-
terbrochen oder verhindert wird, führt das zu Unbehagen, zu Unwohlsein, zu
Angst, die sich bis zur Panik steigern kann.

Die sinnlose Handlung muss bei jeder Sisyphosarbeit weitergehen.
Das ist des Mythos archetype Botschaft.

21 Albert Camus, in: Der Mythos des Sisyphos (2004) 6. Auflage, Rowohlt, Reinbek.



20 3 Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich?

So verbissen, korrekt, akkurat und gewissenhaft, wie du versuchst, deine sinn-
lose Arbeit richtig zu erledigen, ist es verständlich, dass deine Anstrengung dir
weder Lust noch überschüssige Kraft für Gespräche oder irgendetwas anderes
lässt.

Und so bist du alleine, Sisyphos.
Was du da tust, ist keine Beschäftigung, die du mit anderen teilen kannst.
Was du da erleidest, ist kein Leiden, das andere mit dir teilen wollen.
Du bist einsam, sehr einsam.
Oh, mein Bruder Sisyphos, du bist so alleine! Deine Zwangslage ist ein

Zwangslager. Du bist in Haft Sisyphos, in Isolationshaft!

Die Isolation, die aus der Zwangsstörung kommt

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Zwangsarbeit, die aus der Zwangsstörung entspringt, isoliert
den Menschen. Dafür steht die Sisyphosarbeit als Archetyp.

Die Zwangsgedanken okkupieren den Menschen und lassen kaum Raum für
andere Gedanken und Vorstellungen. Die Zwangshandlungen sind so zeitin-
tensiv, dass sie den gesamten Tagesablauf beeinflussen. Zwangsgedanken und
Zwangshandlungen können zum wesentlichen Lebensinhalt werden und die
meisten sozialen und beruflichen Aktivitäten verdrängen. Abhängig von der In-
tensität der Störung wird die Lebensqualität reduziert. Das berufliche, familiäre
und sonstige soziale Leben wie auch die zwischenmenschlichen Beziehungen
können erheblich beeinträchtigt werden. Schwere soziale Beeinträchtigungen
wiederum können den Betroffenen von seiner sozialen und beruflichen Umge-
bung isolieren. Je stärker die Störung, desto größer die soziale Beeinträchtigung
und Isolation. Wie Sisyphos Isolationshaft.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Mein Erscheinen hier ist eine große Ausnahme in deiner Isolationshaft. Frag
mich bitte nicht, Sisyphos, wie es mir gelungen ist, hierher zu gelangen. Ich
weiß nicht, ob meine Anwesenheit eine Unterbrechung oder gar ein kleines
Durchlöchern deiner Isolationshaft bedeuten könnte. Ehrlich gesagt, weiß ich
noch nicht einmal, ob du froh bist über meine Anwesenheit, oder ob ich dein
Schweigen ein wenig willkürlich als Zeichen der Zustimmung zum Eindrin-
gen in deine bergige und felsige Isolationshaft interpretiert habe.

Wie auch immer, ich werde dich begleiten, Isolation hin, Isolation her. Und
werde mit dir sprechen, auch wenn unser Gespräch – wie ich vermute – nur
die Gestalt einesMonologes haben wird. Allerdings würde es mich sehr freuen,
wenn dumeinenMonologwenigstens ab und zu unterbrechen und doch etwas
sagen würdest. Auch wenn es nur kurze Bemerkungen sind, ein, zwei Worte



3.2 Sisyphos, der Nicht-Glückliche 21

vielleicht. Sogar eine kleine Geste oder ein Blick als Reaktion wären mir recht.
Dann würde ich zumindest erkennen, dass du mir zuhörst.

Ich habe dir vieles zu erzählen, und ich will dich vieles fragen. Zuerst möch-
te ich gerne etwas mehr über deine Arbeit, die Sisyphosarbeit, wissen.

Hast du einmal daran gedacht, damit aufzuhören oder wenigstens eine
Atempause zu machen?

Hast du einmal, als du wieder unten am Fuße des Berges standest, die ge-
schwächten Arme kraftlos auf deinen Felsblock gestützt und gedacht „Was
soll’s? Der Fels kann bleiben, wo er jetzt ist. Ich kümmere mich nicht mehr
um ihn“? Oder zumindest: „Der Stein kann warten, ich mache jetzt Pause“?

Nun, dein erstaunter, Unverständnis, ja auch Panik ausdrückender Blick
verrät mir, dass du nie daran gedacht hast.

Ich kann dich verstehen, Sisyphos. Angst ist nämlich ein Begleiter der
Unterbrechung von Zwangsritualen. Deshalb können Menschen mit einer
Zwangsstörung ihre Zwangsrituale schwerlich oder gar nicht unterbrechen.
Werden sie an deren Fortsetzung gehindert, dann werden sie von starkem
Unbehagen überfallen, geraten sogar in Angst bis hin zur Panik.

Und deshalb machst du weiter und weiter, mein lieber gemarterter Bruder.
Weiter in deiner ewigen Ewigkeit.

3.2 Sisyphos, der Nicht-Glückliche

„Wir müssen uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen“ schreibt Al-
bert Camus im letzten Satz des schon erwähnten Buches22, das er dir gewidmet
hat, Sisyphos.

Du schaust mich so fragend an. Ich nehme an, du fragst dich: Wie kommt
er darauf?

Nun ja, dein französischer Biographmeint, du seiest der absurde Held. Ob-
wohl dasWort absurd etwas meint, was dem gesundenMenschenverstand fern
ist, etwasWidersinniges oderUnsinniges. Sei deshalb bitte nicht beleidigt.Wi-
dersinniges undUnsinniges ist an dieser Stelle von deinem großen Bewunderer
nicht beleidigend gemeint.

Ich versuche, dir zu vermitteln, was der französische Intellektuelle mit seiner
Behauptung meint, du seiest der absurde Held, und insofern müssten wir uns
dich als einen glücklichen Menschen vorstellen.

22 Albert Camus, in: Der Mythos des Sisyphos (2004) 6. Auflage, Rowohlt, Reinbek.



22 3 Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich?

Camus meint, Glück und Absurdität seien Kinder ein- und derselben Er-
de. Sie seien untrennbar miteinander verbunden. Deine verborgene Freude
bestehe darin, dass dein Schicksal dir gehöre. Dein Fels sei deine Sache. Du
hättest die Menschen die höhere Treue gelehrt, die die Götter leugnet und
Felsen hebt. Du fändest, dass alles gut sei. Du seiest der absurde Held, ebenso
sehr aufgrund deiner Leidenschaften wie deiner Qualen. Deine Verachtung
der Götter, dein Hass auf den Tod und dein leidenschaftlicher Lebenswille
hätten dir die unsagbare Marter eingebracht, als Preis für die Leidenschaften
dieser Welt. Und du seiest den Göttern, deinem Schicksal und dem Fels über-
legen. Dein Kampf gegen Gipfel vermöge ein Menschenherz auszufüllen.

Du hast richtig gehört, Sisyphos, „überlegen“meint er. Überlegen den Göt-
tern, dem Schicksal und dem Fels! Eigentlich geht es nicht mehr besser. Und
noch dazu ein ausgefülltesMenschenherz und damit ein erfülltes Leben. In der
Tat, glücklich derjenige, dem so etwas attestiert wird. Insofern schlussfolgert
dein philosophierender französischer Bewunderer konsequent: „Wir müssen
uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen.“

Aber schieben wir das meiste gerade Erwähnte, was auf deinem französi-
schen Attest steht, zunächst beiseite – obwohl wichtig, sehr wichtig. Deswegen
bloß zunächst. Nur zunächst beiseiteschieben und später nochmals darauf zu-
rückkommen. Konzentrieren wir uns zuerst nur auf die Aufforderung, uns
dich als einen glücklichen Menschen vorzustellen.

Wie soll das gehen? Wie können wir uns denn dich als glücklichen Men-
schen vorstellen? Deine Leidensbrüder und Leidensschwestern versichern uns
unisono mit allen Psychiatern, Psychologen, Psychosomatikern und Psycho-
analytikern dieser Welt:

Es gibt keinen Menschen, der an einer Zwangsstörung leidet, der glücklich sein
könnte.

Sie sagen sogar:

Wir müssen uns jeden an einer Zwangsstörung Leidenden als einen nicht-glück-
lichen Menschen vorstellen!

Der Zwangsstörung unangenehme Gesellen

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Glücklichsein ist keineswegs Bestandteil einer Zwangsstörung. Und
somit dürfen wir Sisyphos nicht als Archetyp dafür ansehen.



3.2 Sisyphos, der Nicht-Glückliche 23

Wie kann man glücklich sein, wenn der Zwangsstörungen häufige Begleiter
Angst und Depressionen sind? Und wenn sie darüber hinaus auch von Essstörun-
gen, Ticstörungen oder von zwanghaften Persönlichkeitsmerkmalen begleitet
sein können?

Wir müssen Sisyphos, unter anderem und trotz allem, auch als unglücklichen
Menschen betrachten.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Außerdem frage ich mich, Sisyphos:Wie kann jemand glücklich sein, wenn er
so eineHöllenstrafe zu verbüßen hat? EineHöllenstrafe, die vier der schlimms-
ten Strafen vereint, nämlich

� Sinnlosigkeit,
� Zwangsverrichtung nutzloser Arbeit,
� totale Perspektivlosigkeit und
� Isolation.

Wobei die Sinnlosigkeit zweifelsohne die höchste aller vier hohen Strafen
ist. Aber wir sprechen später getrennt über die vier Qualen.

Es ist kein Zufall, Sisyphos, dass als Synonyme für die Zwangsstörung Be-
zeichnungen wie „anankastische Störung“, „anankastische Neurose“, „Anan-
kasmus“ verwendet werden. Oder auch die Bezeichnung „Anankast“ für den
Träger einer solchen Störung. Leider übrigens eine etwas abwertende Bezeich-
nung, was für einen Leidenden nicht erlaubt sein sollte. Es ist kein Zufall des-
wegen, weil alle diese Synonyme abgeleitet werden von „Ananke“ (Ανάγκη),
einem Wort der uns gemeinsamen Sprache, das zwei Bedeutungen hat. Die
eine Bedeutung ist Zwang, die andere Notwendigkeit bzw. Not. Dafür haben
wir sogar eine gleichnamige Gottheit, Ananke eben – von den Lateinern später
zu Necessitas pseudonymisiert. Eine mächtige Gottheit! Der gehorchen sogar
alle anderen Götter. Ananke und ihre Schwester Adrastia (Αδράστεια), die
„Unausweichliche“ bilden ein unschlagbares Duo. Manche Gelehrten meinen
sogar, dass das mächtige Zwangs-Duo älter als alle Olympischen Götter ist,
und zugleich mit dem Chronos, der Zeit, entstanden ist. Von der Notwendig-
keit, Ananke, und Chronos, der Zeit, stammen dann alle anderen Gottheiten
ab. Nicht unter Eros, sondern unter Ananke stand der Anfang der Dinge, be-
hauptet Platon. Kein Zufall also, dass wir bis heute in der uns gemeinsamen
Sprache Sprüche haben wie: „Der Ananke gehorchen sogar die Götter“, und „Es
gibt nichts stärkeres als die Ananke“. Kein Zufall auch, dass Ananke die Mut-
ter der Moiren, der Schicksalsgöttinnen, sein soll. Zwang und Notwendigkeit



24 3 Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich?

prägen das Schicksal des Menschen. Was für eine Allherrscherin ist diese Göt-
tin von Zwang und Not!

Zwang hast du. In Not bist du. Mein armer Bruder Sisyphos.
Doch nicht nur du. Jedes Opfer einer Zwangsstörung ist in Not.
Denn als Folge der Not und des Zwanges kommen bei vielen deiner Lei-

densgenossen Angst und Depressionen hinzu.
Du selbst sprichst nicht über dein Befinden, weder über Unglücklichsein,

noch über Depressionen – deshalb das Missverständnis, du seist glücklich.
Aber das heißt nicht, dass du nicht darunter leidest. Du kannst nicht die
große glückliche Ausnahme innerhalb der nicht glücklichen Zwangsstörungs-
gemeinde sein, nicht wahr, Sisyphos? Aber du sprichst ja nie über dein Nicht-
Glücklichsein.

Dennoch ist mein und sicherlich meiner gesamten Zunft Fazit:

Wir müssen uns Sisyphos als einen nicht-glücklichen Menschen vorstellen.

Oder – die Schlussfolgerung des beeindruckenden Franzosen paraphrasierend
und sie mit dem Fazit der Psychiater, der Psychologen, der Psychosomatiker
und der Psychoanalytiker kontaminierend – können wir auch sagen:

Wir müssen uns dich, Sisyphos, wegen deiner Missachtung der Götter, deines
Austricksens des Todes und deiner leidenschaftlichen Verachtung des Schicksals
zwar als einen stolzen Rebellen, ja sogar als einen unbeugsamen Revolutionär
vorstellen. Aber als einen nicht-glücklichen Zwangsarbeiter dazu.

Nicht-glücklich ja, aber auch resigniert? Nicht doch! Wie sprechen später, im
Verlauf dieser Begegnung, noch darüber.



4
Die Habgier und die Binsenweisheit

4.1 Midas Habgier und der Midas-Komplex

Mensch Sisyphos, hör’ doch mal auf, nur an deine Arbeit zu denken. Zeige ein
wenig Interesse an anderen Dingen, bei Zeus! Antworte doch endlich selbst
auf die Frage, ob du glücklich oder unglücklich bist. Lass nicht weiter die
anderen für dich Antworten geben. Wo der eine sagt, wir müssen uns dich als
einen glücklichen Mann vorstellen, und der andere, nur unglücklich können
wir dich uns vorstellen. Schließlich kennen nur du und Zeus dieWahrheit. Ich
hoffe, du wirst sie eines Tages verkünden. Meine Hoffnung lege ich in Zeus
Hände! Aber zu ihm hast du keine gute Beziehung, nicht wahr?

Entschuldige bitte, Sisyphos, das war unprofessionell. Vollständig unpro-
fessionell! Therapeuten jeglicher Couleur und Richtung dürfen nicht so zu
Zwangskranken sprechen, denn sie wissen am besten, dass die Armen nicht
anders können. Auch ich weiß ja, dass es bei dir nicht anders sein kann. Und
das mit Zeus und Zeus Händen ist nur so eine Redensart, nicht mehr. Hof-
fentlich hast du es so verstanden.

Aber höre trotzdem die folgende sehr interessante Geschichte. Ich möchte
sie dir an dieser Stelle erzählen, obwohl es auf den ersten Blick keine Beziehung
zu dir gibt. Dennoch erachte ich sie als sehr hilfreich, und zwar um deinen
Charakter zu erkennen.

Es ist die Geschichte von KönigMidas. Du kennst sie nicht, weil sie wie vie-
le dieser Geschichten erst nach dir entstanden ist. Du standest ja am Anfang
der menschlichen Genealogie. Von dem, was vor deiner Zeit geschah, etwa
der Entstehung der Götter, der Welt und der Menschen oder von Prometheus
Werken und Tagen, hast du mir erzählt – als du mich in das Damals und das

25© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_4

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_4


26 4 Die Habgier und die Binsenweisheit

Immerwährende einführtest, als ich angefangen habe, dieWelt des Heute und
Gestern zu verstehen. Das war lange vor deiner ewigen Strafe. Es hat damals
stattgefunden, als ich einKind war undmeine ersten unsicheren Schritte in die
mythisch-archetypische Ideenwelt machte, um eine Orientierung in der kom-
pliziert-pragmatischen Gegenwartswelt zu erlangen. Jetzt freue ich mich, dir
Geschichten aus dem Danach und dem Fortdauernden erzählen zu können,
die du noch nicht kennst. Eine davon ist die Geschichte von König Midas. Es
ist eine Geschichte der Habgier.

Habgier und ihre Begleiter

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Midas-Mythos gilt unter anderem als Archetyp der Habgier.
Habgier ist nichts anderes als das ungezügelte, heftige, übersteigerte oder

sogar maßlose Streben und Verlangen nach Besitz. Sie ist Ausdruck egoistischen
Verhaltens. Die Habgier gehört zweifellos zu den schlechtesten Eigenschaf-
ten des Menschen. Sie vergiftet den Geist, lässt kaum Raum für schöne, freie
Gedanken. Sie liebt nicht die Gesellschaft von Empathie, Mitgefühl oder Mensch-
lichkeit, sondern die des Egoismus und der Unsolidarität. Kein Wunder also, dass
Habgier zwischenmenschliche Beziehungen zerstören kann und nicht selten zu
Katastrophen führt. Auf jeden Fall zu innerer Verarmung.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Die Pleonexie, wie die Habgier in der theologischen, der philosophischen und
in der uns gemeinsamen Sprache heißt, ist eine Todsünde. Das sagen fast alle
großen Religionen, die sich in den Jahrhunderten und Jahrtausenden entwi-
ckelt haben, nachdem derMythos vonMidasHabgier als Archetyp entstanden
ist. Die gerade erwähnten schlechten Eigenschaften und üblen Begleiter der
Habgier sind sicherlich der Grund dafür. Und auch dafür, dass große Philoso-
phen wie Aristoteles die Habgier als eine schlimme Begleiterin von Untugend
und Ungerechtigkeit erkannten.23

Es ist demnach kein Wunder, dass auch die Mythen die Habgier zu einem
ihrer Themen machten. Und wie wir Spätmenschen inzwischen erkannt ha-
ben, sind die Mythen, die ihr Anfangsmenschen uns in die Wiege gelegt habt,
nicht nur Träger von ewigen Wahrheiten, sondern auch von psychologischen
Zusammenhängen, die sie durch die Äonen und durch die Völker transpor-
tieren.

Der Habgierige von heute hat seinen Archetyp in dem Midas von gestern.

23 Aristoteles: Philosophische Schriften 3, nach der Übersetzung von Eugen Rolfes
(1995) Felix Meiner, Hamburg.



4.1 Midas Habgier und der Midas-Komplex 27

Eine der Legenden um König Midas

Um König Midas ranken sich nicht nur viele Geschichten, sondern viele Varia-
tionen seiner vielen Geschichten. Aber nicht einmal über seine Herkunft und
seine Heimat sind sich die Mythographen einig. Manche berichten, er sei ein
nordgriechischer König in Zentral-Makedonien gewesen, wo sich auch seine be-
rühmten Gärten befinden, in der Nähe von Mieza. Mieza ist die Stadt, wo die
berühmte Schule von Aristoteles liegt, in der er Alexander den Großen und des-
sen meiste Weggefährten jahrelang erzogen hat. Andere wiederum meinen,
Midas sei ein kleinasiatischer König in Phrygien gewesen. Und wieder andere
gehen von beidem aus, er sei nämlich von Zentral-Makedonien nach Phrygien
ausgewandert. Schließlich gibt es auch die Meinung, er habe sein zentralma-
kedonisches Reich auf das asiatische Phrygien ausgedehnt. Wie auch immer, ich
erzähle dir zunächst nur eine Variation von nur einer der vielen Midas-Geschich-
ten. Die nämlich von seiner Habgier und seiner Unersättlichkeit:

Der Gott Dionysos ist wieder einmal mit seiner Entourage auf Weinverkos-
tungstour in Kleinasien. Am Ziel ihrer Reise stellen sie fest, dass einer fehlt:
Silenos, der alte Erzieher des Dionysos. Das beunruhigt den Gott enorm, da er
sich seinem geliebten Erzieher sehr verbunden fühlt. Silenos besitzt übrigens
viel Mysterienwissen, eine Art von Geheimwissen. Dionysos und die anderen
können ja nicht wissen, dass der gebeutelte Silenos – nicht nur von den vielen
Jahren, die er auf dem Buckel hat, sondern auch von dem vielen Wein, den er in
Bauch und Kopf mit sich trägt – imWald zurückgeblieben ist. Bauern entdecken
den komisch aussehenden, betrunkenen Kerl. Sie denken, er sei ein Spion oder
so was. Sie nehmen ihn fest, fesseln ihn und bringen ihn zu König Midas. Der
aber erkennt Silenos sofort, weil er in die dionysischen Mysterien eingeweiht ist.
Er befreit Dionysos Erzieher umgehend, behandelt ihn mit großer Ehrerbietung
und bringt ihn nach einer mehrtägigen Reise zu Dionysos zurück.

Man sagt, dass Silenos während dieser mehrtägigen Reise König Midas aus
purer Dankbarkeit vieles von seinem Geheimwissen beibringt. Aber diese lange
Geschichte will ich dir nicht erzählen, sie hat mit unserem Thema kaum etwas
zu tun. Wie auch immer, nach einigen Tagen erreichen Midas und Silenos mit
Gefolgschaft das Dionysos-Camp. Der Gott ist sehr erfreut, seinen geliebten
Erzieher wieder bei sich zu haben. Als Dankeschön verspricht er, Midas jeden
Wunsch zu erfüllen. Midas muss nicht lange nachdenken und wünscht sich, dass
sich alles, was er berührt, in Gold verwandelt.

Manche bösen Zungen erzählen die Geschichte ein wenig anders und sagen,
von wegen gute Behandlung des Silenos! Midas habe ihn gefangen genom-
men und ihn gezwungen, ihm sein Geheimwissen zu verraten. Danach sei er zu
Dionysos gegangen und habe ihm angeboten, seinen geliebten Erzieher frei-
zulassen, unter der Bedingung, dass der Gott ihm den Wunsch erfülle, dass sich
alles, was er berühre, in Gold verwandle. Es sei also Geiselnahme mit Erpressung
gewesen!

Wie dem auch sei, der Wunsch war derselbe, auch wenn die Methode des
Wunscherfüllens so unterschiedlich überliefert ist. Es ist häufig der Fall im
menschlichen Zusammenleben, der eine sagt so und der andere anders. Auf
jeden Fall erfüllt Dionysos Midas Wunsch. Ob aus Dankbarkeit oder wegen der
Erpressung bleibt dahingestellt.

Tatsache ist, dass sich fortan alles, was König Midas berührt, in Gold ver-
wandelt. Midas ist überglücklich. Er sieht sich schon als den reichsten Menschen



28 4 Die Habgier und die Binsenweisheit

der Welt. Niemand würde so viel Gold besitzen wie er. Damit könnte er der
mächtigste König auf Erden werden. Er könnte sich nicht nur Europa und Asien,
sondern auch Ägypten und Libyen und wer weiß was noch kaufen und einver-
leiben. Unbeschreibliche Freude bei ihm!

Doch seine Freude hält nur bis zum Abendessen an. Als nämlich Midas ein
Stück Brot ergreift, um es zu essen, wird es zu unessbarem Gold. Als er sei-
nen Trinkbecher nimmt, verwandelt sich nicht nur der Becher, sondern auch der
Wein in seinem Mund in untrinkbares Gold. Als er daraufhin verzweifelt seine
staunende, besser gesagt in Panik geratene Tochter umarmt, verwandelt er sie
auf der Stelle in eine leblose goldene Statue. Das ist der Katastrophe Krönung.

Unverzüglich begibt sich König Midas zu Dionysos und gesteht weinend sei-
ne Sünde ein – die Pleonexie, die Habgier also – und bittet mit herzzerreißenden
Worten reuevoll um Vergebung. Der Gott zeigt Mitleid und Erbarmen mit dem
armen, in Gold schwimmenden Midas, der um Erlösung fleht. Und er erlöst ihn:
Der Gott empfiehlt Midas, sich im Fluss Paktolos zu waschen, was dieser unver-
züglich tut. Seine zu Gold gewordenen Kleider, die goldene Unterwäsche, die
goldenen Schuhe, die goldenen Haare und der goldene Bart verwandeln sich im
Flusswasser zurück in ihren natürlichen Zustand. Der Fluss aber trägt bis heute
das Gold des Midas in seinem Strom.

Der erlöste König Midas kehrt ohne Gold, aber glücklich und habgierfrei zu-
rück. Oder glücklich, weil habgierfrei? Was denkst du, Bruder Sisyphos? Die
midaische Habgier jedenfalls ist bis heute legendär und lehrreich. Die Psycho-
analytiker unserer Zeit haben sogar einen „Midas-Komplex“ kreiert.

Du schaust mich so ratlos an. Du fragst dich sicherlich, was das sein soll.
Als Midas-Komplex bezeichnen die Psychoanalytiker einen sehr früh in der

Entwicklung eines Menschen entstandenen Besitzdrang, der sich im Horten
von Gold und Geld und Reichtümern äußert, damit Elternliebe, Kindesliebe
und die erotische Liebe ersetzend. Der Midas-Komplex kann zerstörerische
Kräfte entfalten, die nicht nur Individuen, sondern ganze Gesellschaften und
Staaten zerstören können, behaupten sie.24,25,26

Obwohl der „Midas-Komplex“ auch im Kreise der Psychoanalytiker nicht
unumstritten ist, verlangen manche davon gar eine Gleichstellung mit dem
Allerheiligsten des psychoanalytischen Glaubens, dem „Ödipus-Komplex“27.

24 Man kann sich darüber informieren bei Ernest Bornemann: Psychoanalyse des Gel-
des (1977) Suhrkamp, Frankfurt.
25 Oder bei Wolfgang Harsch: Der Midas-Komplex. Zur unbewussten Bedeutung
von Gold, Geld und Kapital (2012) Psychosozial-Verlag, Gießen.
26 Oder auch, wenn man das Kritische nicht verabscheut, bei Andreas Marneros
„WarumÖdipus keinenÖdipus-Komplex hatte und Adonis keinen Schönheitswahn:
Psychoanalyse und griechische Mythologie. Eine Beziehungsklärung.“, (2019) Sprin-
ger, Heidelberg.
27 So etwa Wolfgang Harsch in dem oben zitierten Buch.



4.2 Die Raubgier und die Harpyien 29

Mit deinem scharfen Verstand wirst du sicherlich fragen: Ist das, was man-
che Psychoanalytiker als Midas-Komplex bezeichnen, tatsächlich des Mythos
archetype Botschaft? Doch Glaubensfragen wollen wir hier nicht anrühren,
Sisyphos. Wie auch immer, Midas stellt den Archetyp der Habgier dar.

Midas also hatte Glück. Er hat glaubhaft Reue gezeigt, seine Habgier ab-
gelegt und wurde so vom Gott von ihren Folgen befreit. Von seinem „Midas-
Komplex“ bzw. von seiner „Midas-Mentalität“, je nach theoretischem Stand-
punkt, wurde er befreit und entwickelte sich zu einem weisen, besonnenen
und naturverbundenen König.

4.2 Die Raubgier und die Harpyien

Midas Habgier ist selbstverständlich zu verurteilen, doch hat sie auch etwas
Tragisches in sich. Andere Formen der Habgier haben nicht nur etwas Anstö-
ßiges, sondern zugleich etwas Aggressives, Antisoziales, etwas Räuberisches.
Zu Recht werden solche Formen von Habgier auch als Raubgier bezeichnet.
So etwa die Raubgier der Harpyien. Übrigens hat ihr Name die gleiche Wur-
zel wie Worte der uns gemeinsamen Sprache, die bis heute noch die Raubgier
und raubgierige Menschen, Raubvögel und andere Raubtiere bezeichnen. So
ist etwa „Zoon Harpaktikon“ das Raubtier.

Die Legende von den Harpyien

Die Harpyien sind, wie du weißt, Mischwesen mit dem Kopf einer Frau und dem
Körper eines großen Raubvogels. Sie sind schnell wie die Winde und schneller
als alle anderen Vögel der Erde, dazu auch unverwundbar. Obwohl ihre Her-
kunft nicht eindeutig geklärt ist, wird gemunkelt, dass ihr Vater das Ungeheuer
Typhon sei, Herrscher der warmen stürmischen Winde. Man sagt, er lebe noch
und verbreite bis heute als zerstörerischer Sturmwind Angst und Schrecken bei
den Menschen. In fremden Sprachen wird sein griechischer Name Typhon zu
„Taifun“ oder „Tayfun“ oder etwas ähnlichem.

Wie auch immer, die Harpyien rauben alles, was sie kriegen können. Ein
Beispiel dafür ist das Martyrium des Sehers Phineus. Dieser gequälte Seher
herrschte einst als König gemeinsam mit seiner Frau Kleopatra am europäischen
Ufer des Bosporus. Von Apollon hatte er die Prophezeiungsgabe geschenkt be-
kommen. Weil er allerdings mit dieser außergewöhnlichen Gabe nicht sorgsam
genug umgeht, wird er im hohen Alter von den Göttern bestraft – zunächst mit
Blindheit, dann mit den Harpyien.

In dem Moment, in dem Phineus etwas zu essen versucht, stürzen sich die
Harpyien im Sinkflug auf ihn, rauben ihm die Speisen aus Mund, Händen und
Teller, kippen Becher und Krüge um und trinken, was sie trinken können. Doch
das reicht ihnen noch nicht: Sie verschmutzen mit ihrem Kot und Urin das Üb-
riggebliebene und machen es ungenießbar. Die Umgebung stinkt so, dass sich



30 4 Die Habgier und die Binsenweisheit

kein Mensch mehr dort aufhalten kann. Mit Ausnahme des Phineus, der wegen
seiner Blindheit und auch als Teil der Strafe nirgendwo anders hin kann. Der tief
unglückliche, verzweifelte, abgemagerte König wünscht sich nichts sehnlicher
als einen Befreier, sei es auch der Tod.

Zu seinem Glück kommen eines Tages die Argonauten vorbei. Unter der Füh-
rung des jungen Prinzen Iason sind sie unterwegs nach Kolchis, um das Goldene
Vlies nach Griechenland zurückzubringen. Sie wollen von dem blinden Seher
erfahren, welchen Weg sie weiter nehmen müssen. Phineus verspricht Iason,
ihm die Route zu offenbaren, unter der Voraussetzung, dass er ihn von seinen
Peinigerinnen befreit. Glücklicherweise gehören zur Mannschaft der Argonau-
ten auch die Boreaden, die Söhne des Nordwindes Boreas, Zetes und Kalais. Die
beiden schnellen Jungen verjagen nach einer stürmischen Jagd durch die Lüfte
die Harpyien und hätten sie beinahe getötet. Doch die Götter retten die Har-
pyien vor dem sicheren Tod, nachdem sie den Boreas-Söhnen das Versprechen
gegeben haben, den alten König nicht mehr zu belästigen. Die Boreaden las-
sen die Harpyien also in Richtung Süden ziehen. Dann bringen die Argonauten
dem nun erlösten Phineus wohlschmeckende Speisen und köstlichen Wein. End-
lich kann er seinen Hunger und seinen Durst stillen. Dankbar offenbart er den
Argonauten die sichere Route nach Kolchis, wo sich das Goldene Vlies befindet.

Es ist erwiesen, dass die Harpyien, diese Raubwesen, auch nicht davor zu-
rückschrecken, Menschen zu rauben und sie als Sklaven zu verkaufen, z. B. an
irgendwelche Baumwollplantagen. Legendär ist bis jetzt der Raub der Töchter
des Pandareos geblieben.

Den Töchtern des Pandareos hat Zeus die Eltern genommen und sie zu Wai-
sen gemacht, nachdem ihr Vater schwer gesündigt hatte. Pandareos hat den
goldenen Hund, der als Wächter vor Zeus Tempel auf Kreta stand und dem Zeus
das Leben geschenkt hatte, entführt. Die kleinen Töchter, es waren wohl zwei,
obwohl spätere Erzähler von dreien sprechen, bleiben alleine zurück. Doch die
Göttinnen des Olymps spüren Mitleid mit ihnen. Vor allem Kypris Aphrodite so-
wie die alabasterarmige Hera und die bogentragende Artemis kümmern sich
zusammen mit Pallas Athena rührend um die Mädchen. Kein Wunder also, dass
sie zu Prachtexemplaren des menschlichen Geschlechts heranwachsen. Als sie ins
heiratsfähige Alter kommen, macht Aphrodite sich zu Vater Zeus auf, um ihn
zu bitten, für die Mädchen eine Heirat zu arrangieren. Während Kypris Aphro-
dite noch auf dem Olymp verweilt, um dem Vater von Menschen und Göttern
ihre Bitte vorzutragen, werden die Mädchen von den Harpyien in die Höhe ge-
rissen und den peinigenden Erinnyen als Sklavinnen übergeben. Leider ist die
Entlohnung bzw. die Art der Gegenbegünstigung vonseiten der Erinnyen für
die Harpyien nicht überliefert.

Man sagt übrigens, dass die Harpyien ins Exil flogen, nachdem die Boreaden
sie aus Nordgriechenland in Richtung Süden verjagt hatten. Nach langer Flucht
und langem Flug landeten sie auf einem damals unbekannten Kontinent, der
heute Südamerika heißt. Man sagt auch, dass sie bis heute dort leben. Sie ha-
ben ihren Namen beibehalten und heißen bis heute Harpyien. Nur ihre Gestalt
haben sie etwas verändert. Sie sehen vollständig aus wie Raubvögel, und das
Menschengesicht haben sie vollständig verloren. Die Harpyie ist heute eine sehr
große, kräftig gebaute Greifvogelart, die in den tropischenWäldernMittel- und
Südamerikas lebt und sich vor allem von Faultieren und Affen ernährt. Ob sie
die beiden genannten Tierarten mit Menschenkindern, wie etwa den Töchtern
des Pandareos, verwechseln? Wer weiß!



4.2 Die Raubgier und die Harpyien 31

Wären die Harpyien nicht so hab- und raubgierig gewesen, hätten sie nicht
ins Exil gehen müssen! Sie hätten auch nicht ihre halbwegs menschliche Gestalt
verloren.

Ich denke, Sisyphos, es ist nicht so abwegig, wenn manche heute sagen, dass
die Verwandlung der Harpyien in den Vogel Harpyie nur die eine Wahrheit
darstelle. Die andere Wahrheit sei, dass die Harpyien nach ihrer Verjagung
durch die Boreaden vollständig menschliche Gestalt angenommen und sich
nicht nur in Südamerika, sondern überall auf der Welt verbreitet haben. Man
kann sie bis heute überall finden, unter den verschiedensten Namen. Manche
modernen Menschen nennen sie Haie, nach dem furchterregenden Raubtier
der Meere. Sie werden als Immobilienhaie, Finanzhaie oder auch mit anderen
Hai-Kombinationen bezeichnet. Raubtierisches aber bleibt das gemeinsame
Merkmal aller Hai- bzw. Harpyien-Konstellationen. Sie bereichern sich skru-
pellos und schamlos, ohne Rücksicht auf ihre Mitmenschen oder auch auf
die Natur. Ohne die geringsten Schuldgefühle, selbst wenn andere Menschen,
ja ganze Nationen dadurch ruiniert werden. Ohne sich Gedanken darüber
zu machen, dass sie durch ihre Raubzüge gegen die Natur ihre eigenen Kin-
der und Kindeskinder der Lebensgrundlage berauben. Diese Harpyien-Haie
machen sich keine Gedanken darüber, dass wegen ihnen irgendein Phineus
verhungert oder irgendwelche Pandareos-Töchter versklavt werden.

Raubgier und antisoziales Verhalten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Mythos von den Harpyien steht als Archetyp für aggressive und
räuberische Habgier.

Habgier ist ein Ausdruck egoistischen Verhaltens, wie wir schon vorher festge-
stellt haben. Aber Raubgier ist darüber hinaus Ausdruck antisozialen Verhaltens.
Das äußert sich in der Durchsetzung eigener Interessen ohne Rücksicht auf Ge-
fühle und Interessen der Mitmenschen, ohne Skrupel darüber, dass dadurch
anderen Menschen geschadet wird. Insofern sind Empathie und Solidarität
den Raubgierigen fremd. Deshalb kann Raubgier Merkmal der antisozialen
bzw. dissozialen Persönlichkeitsstörung sein.28 Aber auch wenn die raubgieri-
ge Persönlichkeit die Dimension einer antisozialen Persönlichkeitsstörung nicht
erreicht, sind diese Verhaltensmuster doch Ausdruck von antisozialem Verhal-
ten, das im Kontrast steht zu prosozialem Verhalten. Ein Archetyp prosozialen
Verhaltens ist übrigens Sisyphos, wie wir bald hören werden. Und die Harpyien
können als Archetyp raubgierigen Verhaltens gelten.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

28 Sie wird in Abschn. 21.4 dargestellt.



32 4 Die Habgier und die Binsenweisheit

Hast du das gehört, Sisyphos?Du bist unter anderem ein Archetyp prosozialen
Verhaltens. Darüber sprechen wir anschließend. Doch lass mich dir vorher
noch eine kleine Episode aus König Midas Leben erzählen.

4.3 Midas Eselsohren und die Binsenweisheit

Die Legende von Midas Eselsohren und der Binsenweisheit

König Midas hat seine Lektion aus seinem Goldumwandel-Abenteuer gelernt.
Durch die Taufe im Fluss Paktolos wird er von seiner sündhaften Habgier befreit.
Seitdem ist er nicht nur ein gerechter und empathischer König, sondern wen-
det sich auch der Natur zu. Er macht lange Spaziergänge durch die Wälder und
genießt das kristallklare Wasser der Wildbäche ebenso wie die Früchte der Bäu-
me. Er fühlt sich glücklich, eins mit der Natur zu sein. Er praktiziert viele Äonen
vorher, was der Gründer der stoischen Philosophie, mein zyprischer Landsmann
Zenon von Kition, empfiehlt: Leben im Einklang mit der Natur.

Einmal wird er in der Nähe des Tmolos-Gebirges in Phrygien Zeuge eines
Streits zwischen Pan, dem Gott der Wälder, und Apollon, dem Gott der Mu-
sik. Pan vertritt die Auffassung, dass seine berühmte Panflöte bessere Töne
produziert als Apollons Lyra. Die beiden Kontrahenten einigen sich, einen Wett-
bewerb zu veranstalten und den ehrwürdigen gleichnamigen Gott des Tmolos-
Gebirges als Schiedsrichter entscheiden zu lassen. Der zufällig anwesende Mi-
das darf mithören. Nachdem die beiden Rivalen einige Musikstücke auf ihren
Instrumenten zum Besten gegeben haben, entscheidet sich der Schiedsrichter
für Apollons Lyra. Dies trifft allerdings nicht Midas Geschmack, und in aller Of-
fenheit sagt er, dass er anderer Meinung ist als der Schiedsrichter: Pans Musik sei
die bessere. Apollon traut seinen Ohren nicht. Was für eine Unmusikalität und
was für eine Frechheit dazu von diesem seltsamen Sterblichen, den Geschmack
der Götter anzuzweifeln. Und er sagt: „Nur Eselsohren können Pans primiti-
ve und wilde Töne besser finden als meine kultivierte und gehobene Musik.
Wenn sie dir so gut gefallen, sollst du auch Eselsohren bekommen.“ Und tat-
sächlich beginnen König Midas Ohren zu wachsen. Sie werden spitz, beweglich
und mit Haaren bedeckt – richtige Eselsohren also. Midas versucht seitdem mit
allen Mitteln, sie zu verbergen. Durch lange Haare, große Kopfbedeckungen
und ähnliches.

In der Tat kann Midas sein Geheimnis gut vor den Menschen verbergen, mit
einer Ausnahme: Seinem Friseur können die Ohren natürlich nicht verborgen
bleiben. Midas verlangt von ihm einen Eid, dass er niemals einem Menschen
davon erzählen wird. Der Friseur ist jedoch zu schwach, um die Last des Geheim-
nisses allein zu tragen. Er spürt den Drang, dieses Wissen loszuwerden. Doch er
darf es keinem Menschen erzählen, er ist durch seinen Eid gebunden. Er findet
eine Lösung, indem er eines Tages an das Flussufer geht, dort eine Grube in den
Sand gräbt und in sie hinein seine Erkenntnis spricht. Dann verschließt er die
Grube mit Sand. Obwohl der Friseur an einem öffentlichen Platz – einem allge-
meinen Platz – sein Wissen offenbart hat, hat kein Mensch etwas gehört. Nun
wachsen dort aber Binsen. Der Friseur hat natürlich nicht daran gedacht, dass
sie mithören. Die eine Binse flüstert das Wissen des Friseurs der anderen Binse



4.3 Midas Eselsohren und die Binsenweisheit 33

zu. Und der Wind, der das Flüstern der Binsen belauscht, verbreitet des Friseurs
Wissen und Midas Geheimnis überall. Schließlich wissen alle davon.

So kommt die Binsenweisheit in die Welt!
Und der Friseur wird dadurch sehr, sehr unglücklich!

Seitdem bezeichnet man als Binsenweisheit oder Binsenwahrheit eine allge-
mein bekannte Information, einen Allgemeinplatz also. Und so wird eine von
jemandem als interessant vorgetragene Erkenntnis abqualifiziert als etwas, was
im Grunde keinen besonderen Wert besitzt. Du weißt schon, in der uns ge-
meinsamen Sprache nennen wir es „Kinós Tópos“ („Κοινός Τόπος“) was
„allgemeiner Platz“ bedeutet. Und so wurde diese Bezeichnung auch in ande-
ren Sprachen als „Allgemeinplatz“ oder sogar „Allgemeintopos“ übernommen.

Die Binsenweisheit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Midas, sein Geheimnis und sein Friseur wurden zum Archetyp der
Binsenweisheit.

Ein gefährliches Instrument ist die Abqualifizierung von Mitteilungen als Bin-
senweisheit. Diese Abwertung kann den Übermittlern einer Nachricht schaden,
kann sie verletzen. Die Mitteilenden erhoffen sich nämlich aus unterschiedlichen
Gründen, dass die Erkenntnis, die sie mitteilen, von Bedeutung ist, dass sie nicht
wertlos ist.

Die Tendenz, Binsenweisheiten als vermeintlich wichtige Erkenntnis zu dekla-
rieren, findet sich am ehesten bei Menschen mit niedrigem Selbstwertgefühl,
die dadurch eine soziale Bestätigung erhoffen – vor allem von Personen, die
ihnen relevant erscheinen. Und man findet sie auch bei Menschen mit gestei-
gertem Geltungsbedürfnis. Erstere sind in der Regel schwache, selbstunsichere
oder gar abhängige Persönlichkeiten – so wie des Midas Friseur vermutlich eine
war –, die auch leicht verletzbar sind. Letztere, die mit dem Geltungsbedürfnis,
sind Persönlichkeiten mit narzisstischen Eigenschaften, die überdurchschnittlich
kränkbar sind.

Wenn als Reaktion auf die Übermittlung einer vermeintlich wertvollen Er-
kenntnis die abwertende, ja sogar verachtende Formulierung „Das ist eine
Binsenweisheit“ folgt, dann sind Enttäuschung und Kränkung des Bestätigung
und Geltung Suchenden allerdings verstehbar. Wie auch immer, der König, sein
Friseur und die Binsen verstricken sich gemeinsam als ungewollte Archetypen für
allgemein verbreitete, aber für exklusiv gehaltene Weisheiten.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Allerdings stört mich ehrlich gesagt etwas an dieser Geschichte mit Midas. Ich
finde, Sisyphos, der König wurde zu Unrecht von Apollon bestraft. Eigentlich
hätte er für seine Haltung gelobt und in seiner Meinung respektiert werden



34 4 Die Habgier und die Binsenweisheit

müssen. Du schaust mich wieder so fragend an. Ja, das ist meine Auffassung,
und ich kann sie dir auch erklären.

Midas war mehr oder weniger zufällig Zeuge eines Streits zwischen zwei
Göttern, Pan und Apollon. Ein dritter Gott, der Berggott Tmolos, sollte den
Streit schlichten. Das hat er getan und eine Entscheidung getroffen. Midas,
der Sterbliche, hatte so viel Mut und Aufrichtigkeit, den drei Unsterblichen
seine Meinung offen zu sagen. Und das tat er, obwohl er wusste, dass sie dem
mächtigen Gott Apollon nicht gefallen würde.

Ist so etwas nicht lobenswert, Sisyphos? Ist das nicht die Haltung des mün-
digenMenschen, die man fordern und fördern muss? Und sag mir bitte nicht:
„Naja, das waren andere Zeiten damals“. Nein, waren sie nicht! Nicht für
die pluralistische olympische Religion, mit ihrem regen Austausch zwischen
Göttern und Menschen. Im Gegensatz zum autokratischen, alleinherrschen-
den und alles beherrschenden Gott der orientalischen Religionen, die vom
Menschen Unterwerfung und Knechtschaft diesem Gott gegenüber verlan-
gen, kannte die olympische Religion so etwas nicht, wie du auch weißt. Die
Bestrafung vonHaltungen, wie die desMidas, ist also eine schwere Verfehlung
der Götter. Oder auch die Bestrafung deines Verhaltens, als du dich einem ver-
zweifelten Vater gegenüber empathisch behilflich und solidarisch gezeigt hast.
Damit bestätigt sich noch einmal, was die alten Griechen, deine Zeitgenossen,
schon immer wussten:

Götter sind nicht frei von Sünde!
Danke für den zustimmenden Blick.
Das zeigt übrigens auch der Fall Sisyphos. Dein Fall, mein Bruder. Aber

wem sage ich das!



5
Die Empathie und der Altruismus, die
Philanthropie und die Misanthropie

5.1 Sisyphos, der empathische Altruist

Ja, wem sage ich das. Aber dennoch warst du, mein Bruder Sisyphos, von
Beginn an für mich ein Paradoxon: Einerseits bist du frei von jeglicher Midas-
Mentalität.

Ja, du bist immer ein Anti-Midas gewesen!
Andererseits bist du immer wie Midas gewesen.
Oder besser gesagt: Was die Habgier betrifft, bist du ein Archetyp des Anti-

Midas. Was den Mut betrifft, gegen mächtige Götter anzutreten, bist du ein
„Midas hoch X“.

Du hast nämlich schon in jungen Jahren gezeigt, dass dir jegliches Streben
nach materieller Bereicherung und jegliches Verlangen nach persönlicher Be-
lohnung für getanesGutes fremd ist, ebenso wie dasHorten von Reichtümern.
Im Gegenteil! Die dir zustehenden Belohnungen und Dankesgeschenke hast
du immer an deine Mitmenschen weitergeleitet. Und statt Geschenke, Beloh-
nungen und Entschädigungen für dich persönlich verlangtest du Wohltaten
für die Allgemeinheit.

Das ist deine Anti-Midas-Mentalität, ebenfalls „hoch X“.
Aber deine noble Anti-Midas-Mentalität hat dich leider nicht vor der

Zwangsarbeit bzw. der Zwangsstörung geschützt, konnte es auch nicht. Sie
steht sogar am Anfang deines Leidensweges, der zur Höllenstrafe ewiger
Zwangsarbeit geführt hat. Aber ganz zu Beginn deines Leidensweges war da
zunächst einmal deine Haltung gegenüber dem mächtigsten Gott.

Das ist die Midas-Haltung in dir.

35© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_5

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_5


36 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

Die Legende von Sisyphos als Midas und Anti-Midas

Ich spreche von deiner Beobachtung, wie der mächtige Zeus die junge Ägina,
die Tochter des Flussgottes Asopos, entführt und sie auf die Insel bringt, die bis
heute noch ihren Namen trägt – die Insel Ägina. Dein Mitgefühl, ja Mitleid mit
dem verzweifelten Vater ist groß. Diese edlen menschlichen Gefühle bezeichnet
man heutzutage in meiner Fachsprache als „Empathie“ – mit einem Wort also
aus der uns gemeinsamen Sprache, obwohl es da etwas ganz anderes bedeutet,
wie wir anschließend hören werden. Wie auch immer, die menschlichen Empa-
thiegefühle sind für dich stärker und wichtiger als der Respekt und die Angst
vor der göttlichen Macht. So entschließt du dich, dem Flussgott, dem leidenden
Vater, mitzuteilen, was geschehen ist.

Also, du teilst dem einen Gott (dem schwächeren) mit, was der andere Gott
(der mächtigste) mit seiner Tochter gemacht hat. Der eine der beiden Götter
belohnt dich für deine Hilfe, das entführte Mädchen Ägina zu finden. Das ist
der verzweifelte Vater, der Flussgott. Der andere, der Vater von Menschen und
Göttern, Zeus also, bestraft dich aus genau demselben Grund. Offensichtlich
sind sich die Götter nicht einig, was Tugend und was Verfehlung ist, was Gut
und was Böse. Was für den einen Gott gut, tugendhaft und belohnungswürdig
ist, findet der andere verwerflich, böse und bestrafungswürdig.

Wie dem auch sei, als der Flussgott seine Bereitschaft zeigt, dich für deine So-
lidarität und Hilfe zu belohnen, bittest du ihn, nicht für dich persönlich etwas
zu tun, stattdessen für die Allgemeinheit. Die von dir gegründete Stadt Korinth
leidet nämlich seit langem an chronischem Wassermangel. Das wenige Wasser
reicht kaum für die dringendsten Alltagsbedürfnisse der Bewohner. Die Äcker
der korinthischen Ebene sind in der meisten Zeit ausgetrocknet und deshalb un-
fruchtbar. Du bittest also den Flussgott, er möge als deine Belohnung die Stadt
und die Ebene bewässern. Der Flussgott erhört deine Bitte und schickt reichlich
Wasser zur Stadt Korinth und ihren Äckern. Und so haben seitdem nicht nur die
Bewohner der Stadt und die Bauern der Umgebung reichlich Wasser, sondern
auch die zahlreichen Athleten und Besucher der von dir gegründeten Isthmi-
schen Spiele. Dies hat übrigens direkt dazu beigetragen, dass die Isthmischen
Spiele zu einer Konkurrenzveranstaltung der Olympischen Spiele emporgestie-
gen sind.

Der Verzicht auf das Horten von Gütern ist deine Anti-Midas-Haltung.
Deine Entscheidung, den Zorn des mächtigen Gottes zu ignorieren und

nach deinem Gewissen zu handeln, ist deine Midas-Haltung. So wie er den
Zorn des mächtigen Apollon ignoriert, um eine eigene Meinung zu äußern.

Deine Motive dafür, dem leidenden und bedrängten Vater zu helfen, ent-
sprangen purer Empathie!

Zeige nicht diesen Gesichtsausdruck, der eine unangenehme Überraschung
verrät. Ich habe ja schon angedeutet, dass das moderne Wort „Empathie“,
wie es seit einigen Jahren in fremden Sprachen verstanden wird, nicht das-
selbe ist wie das, was du und ich aus der uns gemeinsamen Sprache kennen.
Das passiert immer dann, wenn Fremde sich unserer Sprache bedienen, oh-



5.1 Sisyphos, der empathische Altruist 37

ne tiefe Kenntnisse davon zu haben und ohne die Biografie einer Sprache zu
berücksichtigen. So kann es zu manchen semantischen und linguistischen Ku-
riositäten kommen.

Die Empathie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos Haltung dem verzweifelten Vater gegenüber gehört zu
Empathie-Archetypen.

Als Empathie wird heutzutage die Fähigkeit oder die Bereitschaft bezeich-
net, sich einfühlend in die Gefühle anderer Menschen hineinzuversetzen und
Mitgefühl zu entwickeln. Man kann das auch als „emotionale Empathie“ oder
„emotionale Sensitivität“ bezeichnen. In einem weiteren Sinne bedeutet aber
der Begriff auch die Fähigkeit, Gedanken, Motive und Absichten von anderen zu
erkennen und zu verstehen und daraus ihr Verhalten richtig zu interpretieren.
In diesem Falle kann man von einer „kognitiven Empathie“ sprechen. Eine noch
weitere Bedeutung des Begriffes umfasst die Fähigkeit und Bereitschaft, kom-
plexe soziale Strukturen, soziale Interaktionen, unterschiedliche Mentalitäten
und unterschiedliche Wertvorstellungen zum Zwecke eines positiven und kon-
struktiven Miteinanderlebens und Miteinanderinteragierens zu verstehen. Man
kann diese Form als „soziale Empathie“ bezeichnen.

Unsere Zunft versteht als Empathie am häufigsten die erste Form, die soge-
nannte emotionale Empathie, deren Korrelat und auch Resultat die Entwicklung
von Mitgefühl ist. Mitgefühl zu entwickeln bedeutet, dass man in der Lage ist,
Leid, Trauer, Schmerz, Enttäuschung, aber auch Freude und Glück mitzuempfin-
den. Daraus resultieren unter anderen Solidarität und Hilfsbereitschaft – so wie
Sisyphos dem verzweifelten Vater Asopos gegenüber Solidarität und Hilfsbereit-
schaft gezeigt hat und damit zum Archetyp emotionaler Empathie wurde.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ich weiß, ich weiß. Du magst das Wort Empathie nicht. Ich mag zwar den
Inhalt, den diemoderne Psychologie, Philosophie und Soziologie diesemWort
gegeben haben, allerdings nicht das Wort, das dafür extra kreiert worden ist.

Das Wort Empathie, wie es heutzutage in fremden Sprachen verstanden
wird, ist nämlich ein künstliches Wort. Darüber hinaus scheint mir die mo-
derne Bedeutung von Empathie auch ein Produkt der Schwierigkeiten zu sein,
die sich aus dem Versuch der richtigen und exakten Übersetzung einesWortes
von der einen in die andere Sprache ergeben.29

29 Laut Online Etymology Dictionary wurde der Begriff Empathie zum ersten Mal
1848 vom deutschen Philosophen Rudolf Hermann Lotze verwendet, um einen Zu-
stand der intensiven Gefühlsregung zu bezeichnen. Unter der heutigen Bedeutung
machte „Empathie“ kurioserweise als Übersetzung des deutschen Wortes „Einfüh-



38 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

Wie auch immer, Tatsache ist, dass für die Griechen das, was die modernen
Menschen heute Empathie nennen, zu allen Zeiten heilig war. Deshalb gab es
sogar einen eigenen Empathie-Gott, denGott Eleos, zuständig auch für Barm-
herzigkeit. Die beiden Tugenden, Empathie und Barmherzigkeit, sind ja, wie
du weißt, eineiige Zwillinge. Aus tiefstem Herzen haben wir den Gott Eleos
verehrt, so dass wir zu seinen Ehren sogar einen Altar mitten in Athen errich-
tet und darüber hinaus nicht nur seine Eigenschaften, sondern auch seinen
Namen in der christlichen Theologie weitergegeben haben. Bis heute beten
die Christen in den meisten fremden Sprachen ein „Κύριε ελέησον“ (Kyrie
eleïson), was übersetzt bedeutet „Oh, Herr schicke uns deinen Eleos“. Frei
übersetzt „Oh Herr, erbarme dich unser“.

In der uns gemeinsamen Sprache ist das Wort Empathie (Εμπάθεια) eine
Kombination aus dem Element „Em“ bzw. „En“, was in diesem Zusammen-
hang „in“ oder „innerhalb“ bedeutet, und aus demWort „Pathos“, das ist „das
Leiden“, „das Fühlen“, „das Empfinden von starken Gefühlen“. Empathie be-
deutet also ursprünglich „starke Gefühle in mir fühlen“, wobei die Art der
Gefühle unterschiedlich sein kann.

Exakt mit dieser Bedeutung wurde der Begriff in der Sprache, in der ich
jetzt schreibe,Mitte des neunzehnten Jahrhunderts der neuenChronologie zu-
nächst verwendet. Im Laufe der Entwicklung der griechischen Sprache bekam
der Begriff „Empathie“ jedoch eine negative Konnotation im Sinne des Emp-
findens von starken Gefühlen der Feindseligkeit oder der Gehässigkeit oder
der Voreingenommenheit. „Sympathie“, also „Mitgefühl“, wäre das richtige-
re Wort, für das, was heute in manchen Sprachen unter Empathie verstanden
wird. So geschah es, dass unter demEinfluss der amerikanischen linguistischen
Dominanz auch in der deutschen Sprache allmählich das falsche Wort „Em-
pathie“ das richtige Wort „Einfühlung“ und die ursprüngliche Bedeutung der
griechischen „Sympathie“ zu verdrängen begann.

Aber was soll’s, Sisyphos, wir haben ja unseren barmherzigen Gott, den
Eleos, nicht verloren. Er entschädigt uns für manche merkwürdigen Missver-
ständnisse, die der Übersetzungsdämon veranstaltet.

Wie auch immer, Empathie, wie sie heute verstanden wird, ist eine positive
und sozial erwünschte Persönlichkeitseigenschaft, sagt die Zunft, die unseren

lung“ Karriere, nämlich bei Übersetzungen aus Werken von deutschen Philosophen
(etwa Rudolf Lotze oder Theodor Lipps). Dies tat offenbar zum ersten Mal Edward
B. Titchener im Jahr 1909, der auf die Schwierigkeit der Übersetzung hinweist und
gleichzeitig als „wahres“ Übersetzungsanalogon in englischer Sprache das Wort „em-
pathy“ auswählte. Später wurde dasselbe Wort bei der Übersetzung des deutschen
Wortes „Einfühlung“ in den Werken von Sigmund Freud verwendet.



5.1 Sisyphos, der empathische Altruist 39

empathischen, monologisierenden Dialog von Beginn an wissend kommen-
tiert.

Empathie ist eine Tugend, sagen philosophierend die Ethiker.
Empathie ist die Fürstin der Tugenden, sagen poetisch die Poeten.
Über diese Fürstin der Tugenden, poetisch gesprochen, aber sachlich ge-

meint, möchte ich gerne später mit dir noch einmal sprechen, Sisyphos.
Doch zunächst will ich zurückkommen auf deine Anti-Midas-Haltung, mit

der du – statt dich selbst zu bereichern – deine Mitmenschen bereicherst. Das
nennt man Altruismus!

Wenn Empathie die Fürstin der Tugenden ist, dann ist der Altruismus ihr
erhabener Bruder.

Wo die eine ist, ist der andere nicht weit. Sie sind eng miteinander verbun-
dene Geschwister.

Du hast die Götter gelehrt, was Empathie und Altruismus ist, mein gelieb-
ter Bruder! Manche Götter sollten sich an dir ein Beispiel nehmen!

Um jemandem zu helfen, hast du dich sogar mit dem Obersten Gott ange-
legt. Und obwohl offensichtlich war, dass du es teuer bezahlen würdest, hast
du trotzdem altruistisch gehandelt. Alle Achtung! In der Tat, der Oberste hat
dich mit der höchsten Strafe für einen Sterblichen bestraft. Mit der Todes-
strafe!

Empathie und Altruismus

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos gehört zu den Archetypen mutig-altruistischen Verhal-
tens.

Es mag sein, dass Empathie in der poetischen Sprache die Fürstin der Tugen-
den ist. Damit ist aber die Form der Empathie gemeint, oder vor allem gemeint,
die in unserer wissenschaftlichen Sprache als „emotionale Empathie“ definiert
ist. Die Fähigkeit und Bereitschaft eines Menschen also, sich in die Gefühle an-
derer Menschen hineinzuversetzen und Mitgefühl zu entwickeln sowie darauf
basierend Handlungen der Solidarität und Hilfsbereitschaft vorzunehmen.

Sisyphos ist auf jeden Fall ein Archetyp sowohl von Empathie als auch von
Altruismus.30 Das vorher metaphorisch Gesagte, dass nämlich Altruismus ein Bru-
der der Empathie ist, und zwar ein ihr eng verbundener Bruder, ist sachlich auch
nicht falsch. Wir verstehen Altruismus als eine Denk- und Handlungsweise, die
durch Uneigennützigkeit, Selbstlosigkeit und Rücksichtnahme auf andere ge-
kennzeichnet ist. Altruismus ist also genau das Gegenteil vom Egoismus, der
durch Ichbezogenheit gekennzeichnet ist. Während der Egoist seine Interessen
in den Mittelpunkt seines Denkens und Handels stellt und keine Rücksicht auf

30 Darüber werden wir auf den nachfolgenden Seiten noch einiges hören.



40 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

andere nimmt, ist der Altruist bereit, auf seine eigenen Kosten zu handeln und
Nachteile auf sich zu nehmen, zugunsten anderer. Allerdings ist Empathie nur
eine der möglichen Motivationen des Altruismus. Altruistisches Verhalten kann
auch das liebe Kind von sozialen und ethischen Einstellungen sein. Bei Sisyphos
könnte ein Bündel von all dem das Motiv gewesen sein.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Über beide Persönlichkeitseigenschaften – oder Tugenden, wie die Ethiker
sagen würden – werden wir uns im Verlauf unseres monologisierenden Dialo-
ges noch unterhalten.

In diesem Zusammenhang fällt mir etwas Ähnliches ein, das sich viele Jahr-
hunderte nach dir abgespielt hat; übrigens nicht mythologisch, sondern histo-
risch gesichert. Protagonist war diesmal der große Lehrer des Abendlandes31
und Begründer der Ethik, Aristoteles – Fürst der Philosophen, wie manche
ihn nennen. Du aber kennst ihn gar nicht. Er hat die Bühne der Geschichte
viele, sehr viele Jahrhunderte nach dir betreten. Und weil du so besessen bist
von deinen jenseitigen Zwangsgedanken und Zwangshandlungen, nimmst du
nicht wahr, was auf der Erde geschieht. Ich möchte dir gerne eine Geschich-
te erzählen, während ich dich beim Hinaufwälzen deines Felsblocks weiter
begleiten darf. Eine Geschichte, die eindrucksvoll eine verblüffende Gemein-
samkeit zwischen dir und dem großen Philosophen belegt.

Die Legende von einer Gemeinsamkeit zwischen Sisyphos und Aristoteles

Die Geschichte ist die: Philipp von Makedonien lädt Aristoteles ein, die Erzie-
hung seines Sohnes Alexander, des späteren Großen, zu übernehmen. Aristote-
les stammt selbst aus Makedonien, aber aus der Stadt Stagira, die sich damals
den Athenern verbunden fühlt. In der Zeit vor der Vereinigung Griechen-
lands tobten noch kriegerische Auseinandersetzungen zwischen den beiden
griechischen Großmächten, Athen und Makedonien, und zwar zur Frage, wer
von beiden die Vorherrschaft in Griechenland übernimmt. Im Rahmen die-
ser Auseinandersetzungen besiegt der makedonische König Philipp Aristoteles
Heimatstadt – treue Verbündete der Athener–, zerstört sie und versklavt die
Bewohner. Ein Teil davon geht als Sklaven an seine Landsleute, ein anderer Teil
wird in alle Himmelsrichtungen verkauft.

Aristoteles, der übrigens als Kind mit Philipp im königlichen Palast der ma-
kedonischen Hauptstadt Pella gespielt hatte, weil sein Vater der Leibarzt von
Philipps Vater war, nimmt die Einladung an, Alexanders Lehrer zu werden. Aber
er stellt Bedingungen. Einige dieser Bedingungen haben eine rein pädagogisch-
philosophische Bedeutung, andere haben mit seinem Honorar zu tun. Plutarch

31 So nennt ihnHelmut Flashar in seinem Buch „Aristoteles, Lehrer des Abendlandes“
(2013), C. H. Beck, München.



5.1 Sisyphos, der empathische Altruist 41

nennt uns dieses „hohe Honorar“32: Aristoteles verlangt vom Makedonenkönig
Philipp statt eines sehr hohen persönlichen Honorars a) den Wiederaufbau sei-
ner Heimatstadt Stagira, b) die Befreiung aller Bewohner der Stadt, die Philipp
und seine Gefolgschaft als Sklaven halten, c) den Rückkauf aller Stagiriten, die
irgendwohin als Sklaven verkauft worden sind und d) die Repatriierung aller
geflüchteten Bewohner der Stadt.

Der König akzeptiert die Bedingungen des Philosophen uneingeschränkt.

Na, Sisyphos, erinnert dich das an jemanden? Nicht so bescheiden, mein
Bruder. Du hast Maßstäbe gesetzt!

Doch für dich gab es außer dem dankbaren und segensreichen Flussgott
Asopos auch den strafenden Gott. Das war der tobende Entführer, der Göt-
tervater Zeus. Aus purer Rache schickte er dir den Gott des Todes, Thanatos.
Doch du hast ihn überlistet! Darüber – über die List und die Intelligenz, die
Angst vor dem Tod und den Sieg über den Tod – werden wir etwas später
noch ausführlich sprechen.

Doch jetzt lass uns zu meiner Freude, mein Bruder, erst einmal über deinen
Altruismus und dein prosoziales Verhalten sprechen.

Das prosoziale Verhalten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos stellt sich als Archetyp prosozialen Verhaltens dar.
Die Art von Altruismus, wie sie Sisyphos in Bezug auf seine Mitbürger zeig-

te, kann man korrekter als prosoziales Verhalten bezeichnen. Sisyphos hat sich
nämlich nicht egoistisch verhalten, er hat also nicht seine eigenen Interessen
und Vorteile über die von anderen Menschen gestellt. Er hat die Interessen und
Vorteile der Anderen höher bewertet als seine eigenen. Er hat im Sinne des
Wohlergehens seiner Mitmenschen gehandelt. Das war tatsächlich altruistisch
und speziell, was man heutzutage als prosoziales Verhalten bezeichnet.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Du, Sisyphos, folgtest dabei, bewusst oder unbewusst, dem Beispiel des größ-
ten Philanthropen und der Ikone des Altruismus, Prometheus. Der erhabene
Titan war ein Vorbild für dich, darf ich das so sagen? Danke für deinen zu-
stimmenden Blick.

32 Plutarch tat es in seinen „Parallelen Biographien“ (griechisch), die auch auf Deutsch
zu lesen sind, etwa als „Große Griechen und Römer. Ausgewählte Lebensbilder“
(2009), Anaconda, Köln.



42 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

5.2 Prometheus, der empathische Philanthrop

Du hast mir damals mit großer Begeisterung von Prometheus und seinen Ta-
ten erzählt.33 Prometheus existierte lange vor den Menschen. Er war ja der
Schöpfer der Menschen. Die Legenden um Prometheus gehören zu der Zeit
vor dir, und so kanntest du seine Geschichte. Du hast sie mir damals erzählt,
als ich noch ein Kind war und von euch, den Alten, die Rüstung für das Le-
ben bekam. Und so hatte ich das Glück, die Geschichte von dir persönlich zu
hören, als du mich in das Damals und das Immerwährende einführtest.

Ich kann mich erinnern, dass du Prometheus sehr verehrt hast. Er war so
eine Art Vorbild für dich, wie auch für andere Menschen von damals, nicht
wahr?

Du, Sisyphos, hast Prometheus als den Archetyp der Philanthropie bezeich-
net.

Die Philanthropie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Prometheus dürfen wir als Archetyp einer edlen Philanthropie be-
trachten.

Die Philanthropie ist eine Ausdrucksform prosozialen Verhaltens, wie es gera-
de definiert wurde. Das griechische Wort „Philanthropie“ setzt sich zusammen
aus den Wörtern „Philos“ (Φίλος), das ist der Freund, der Liebende, und „An-
thropia“ (Ανθρωπεία), das ist die Menschlichkeit. Der Philanthrop ist also der
Menschlichkeitsfreund, das ist etwas mehr als ein Menschenfreund. Der Philan-
throp hat alle Eigenschaften, die der Mensch mit einem prosozialen Verhalten
hat, Empathiefähigkeit und Altruismus inklusive. Allerdings muss man bei phil-
anthropischen Taten aufpassen. Die prometheischen Philanthropien, die mit
großen Risiken, ja auch Lebensgefahr für den Philanthropen verbunden sind,
können ohne weiteres als Kinder von prosozialem Verhalten, Empathiefähigkeit
und Altruismus bezeichnet werden. Groß-philanthropische oder sogar mega-
philanthropische Taten können zwar auch Ausdruck der gerade erwähnten no-
blen Eigenschaften sein. Sie können aber genauso Ausdruck von Kalkül und
Abwägung sein, ebenso wie Ausdruck von Narzissmus und Geltungsbedürfnis.
Wenn etwa ein Milliardär bombastische Museen oder andere gemeinnützige
Einrichtungen baut, die dann seinen Namen tragen und deren Eingang noch da-
zu ein großes Bild von ihm ziert oder gar seine Statue an der Front des Gebäudes

33 Alle Episoden, Ansichten, Worte, Taten und Werke, die Prometheus betreffen und
bei dieser Begegnung mit Sisyphos erwähnt werden, sind – teilweise modifizierte
und angepasste – Auszüge aus den Protokollen der Gespräche zwischen Prometheus
und Herakles. Getreu wiedergegeben in: Andreas Marneros (2015) „Feuer für ausge-
brannte Helden. Die Suche nach Orientierung. Ein Abenteuer mit Prometheus und
Herakles“. CMZ, Rheinbach.



5.2 Prometheus, der empathische Philanthrop 43

auf die vorübergehenden Menschen hinababschaut, dann kann man annehmen,
dass er eventuell doch zur letztgenannten Kategorie gehört. Seine Tat ist dann
eine Art von Streben nach Unsterblichkeit – Unsterblichkeit durch Vermächt-
nis34. Aber für die prometheischen Philanthropien gibt es keinen Zweifel, dass
sie nicht nur uneigennützig und aus edlen Gefühlen entstanden sind, sondern
auch aufopfernd, das eigene Wohl in Gefahr bringend. Die Philanthropie eines
Prometheus, der sich dadurch in große Gefahr brachte, ist die reinste Form un-
eigennütziger Philanthropie.

Das ist der Mythen archetype Botschaft.

Prometheus philanthropische Apotheose fand, wie du sagtest, in Verbindung
mit einem Diebstahl statt. Wahrscheinlich freust du dich, wenn ich dir be-
richte, dass die modernen, aufgeklärten Menschen voller Begeisterung und
Bewunderung bis heute davon erzählen. Sie erklären Prometheus sogar zum
„vornehmsten Heiligen und Märtyrer im philosophischen Kalender“35. Sie brin-
gen die ganze Entwicklung des Abendlandes mit ihm in Verbindung. Sie sa-
gen: „In dem Prometheus-Mythos hat sich offensichtlich von früh an die abend-
ländische Menschheit in ihrem eigenen Kulturbewusstsein gedeutet. Er ist wie ein
Schicksalsmythos des Abendlandes. Die Geschichte seiner Deutung erzählen heißt
daher, die Geschichte der abendländischen Menschheit selbst zu erzählen.“36

Ich habe noch lebhaft die Legende von den zwei philanthropischsten Dieb-
stählen derMenschheitsgeschichte in Erinnerung, die dumir erzählt hast, und
auch ihre Konsequenzen. Beide wurden von Prometheus begangen.

Die Legende vom philanthropischsten Dieb der Menschheitsgeschichte. Und

von einem seiner philanthropischen Diebstähle37

Zeus ist wieder einmal sehr unzufrieden mit der Menschheit, berichten einstim-
mig die verschiedenen Erzählquellen. Die Menschen sind ihm nicht gut genug.
Sie hätten ihm nicht würdevoll genug gehuldigt. Sie hätten ihm nicht genügend
und ausreichend teure Opfer gebracht.

Auf jeden Fall will er alle Menschen vernichten und neue erschaffen. Er plant
zu diesem Zwecke eine Sintflut. Prometheus, einer der Titanen, die den olympi-
schen Göttern angeschlossen sind, ist weder mit Zeus Meinung, noch mit seinen
Plänen einverstanden. Er vertritt nämlich die Auffassung, dass man nicht durch

34 Siehe Kap. 13.
35 Diese Erklärung gibt der Atheist Karl Marx, s. Fußnote 18.
36 Hans Georg Gadamer aus „Prometheus und die Tragödie der Kultur“ (1946) In:
Gadamer H-G (Hrsg.) Gesammelte Werke. Band 9. Ästhetik und Poetik (1993).
Mohr, Tübingen, 1946.
37 Modifiziert, verkürzt und angepasst aus dem vorher erwähnten Gespräch zwischen
Prometheus und Herakles, s. Fußnote 13.



44 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

Strafe, sondern mit Erziehung, Fürsorge, Liebe, Verstehen, Verzeihen, Bildung,
Fortschritt und Wohlstand die Menschen bessern kann. Dies hat er dem Obers-
ten Gott auch deutlich so vorgetragen. Doch Zeus will davon nichts wissen.
Während alle anderen Götter eingeschüchtert schweigen, protestiert Prome-
theus nicht nur, sondern entschließt sich, die Sache mit der Erziehung, der
liebevollen Fürsorge und der Unterstützung der Menschen selbst in die Hand
zu nehmen.

Und so kommt Prometheus auf die Idee mit seinem zweiten philanthropi-
schen Diebstahl. Der erste war der Diebstahl der Hoffnung – darüber werden
wir bald an anderer Stelle sprechen. Prometheus zweiter philanthropischer
Diebstahl ist der Diebstahl des Feuers. Das Feuer besaßen bis dahin nur die Göt-
ter. Damit besaßen sie auch die Macht über alles. Prometheus ist der Ansicht,
der richtigen Ansicht meine ich, was auch die nachfolgenden Äonen belegen,
dass das beherrschte und verwaltete Feuer und das Wissen über den Umgang
damit der Kern, der Motor, ja die Voraussetzung jeder Zivilisation und jedes
Fortschritts sind. Und so entschließt er sich dazu, den Göttern das Feuer zu steh-
len, um es dann den Menschen zu geben und ihnen beizubringen, wie sie damit
umgehen können. Wie sie es verwalten und kontrollieren und was sie damit
machen können.

Ich kann mich noch ganz genau erinnern, mit welcher Spannung, mit wel-
cher Bewunderung ich an deinen Lippen gehangen habe, als du mir damals
erzähltest, wie Prometheus den Göttern das Feuer gestohlen hat. War es nicht
so, dass er ein Rohr genommen hat, einen sogenannten Narthex, ein Riesenfen-
chelstängelrohr, in dem er Weidenzweige versteckt hatte? Damit ist er heimlich
in der Nacht auf den Olymp gestiegen. Dort hat er sich versteckt und gewartet,
bis der Gott Helios, alias Apollon, der Sonnengott, mit seinem Feuerwagen an
ihm vorbei zieht, um die Erde zu beleuchten und zu erwärmen. Als es soweit
ist, zündet er mit dem göttlichen Feuer des Helios die Weidenzweige an und
versteckt sie in seinem Narthex. So kann auch Äolos, der Gott der Winde, sie
nicht sehen und nicht löschen. Dann kommt Prometheus unbemerkt auf die Er-
de, geht zu den Menschen und bringt ihnen bei, wie sie das Feuer beherrschen,
verwalten und benutzen können. Und nicht nur das, er bringt den neuen Herr-
schern des Feuers mit viel Geduld alle Künste bei, die er einst von Athena und
Hephästos erlernt hat.

Somit hat Prometheus den Menschen nicht nur das Feuer, sondern Zi-
vilisation und Fortschritt gebracht und macht schließlich damit auch deren
Emanzipation möglich. Das große Abenteuer des Menschen kann beginnen:
Die Baumkletterer und Savannevagabunden können bald Sternenmarschierer
werden. Die Reise in Richtung Himmel geht los, die Reise zu den Sternen. Und
noch weiter, Sisyphos: Die Reise zu sich selbst nämlich, zu dem „Erkenne-dich-
selbst“!

Aber du sagtest mir damals auch, dass Prometheus von Anfang an genau
wusste, so etwas kann den Göttern nicht verborgen bleiben. Er wusste, was
für eine furchtbare Strafe dafür auf ihn wartete. Er war aber sicher, dass die
Menschen gelernt haben würden, wie sie das Feuer verwalten und beherrschen
können, bis die Götter den Diebstahl entdecken. Und dass sie dann selbstbe-
wusste Besitzer der Autonomie sein würden. Dass die Menschen nicht nur das
Feuer haben würden, sondern auch den Stolz des Selbstbestimmenden. Und
dass ihnen beides niemand jemals wieder wegnehmen könnte.



5.3 Prometheus, der gerechte Philanthrop 45

Prometheus zeigte uns durch seine weiteren Taten auch, wie eng Philanthropie
und Gerechtigkeit miteinander verbunden sind.

5.3 Prometheus, der gerechte Philanthrop

Ich glaube, ich spreche auch in deinem Sinne, mein Bruder Sisyphos, wenn
ich die Auffassung vertrete, dass Gerechtigkeit die Mutter vieler Tugenden
ist. Eine edle Grundform menschlicher Tugenden sozusagen. Kein Wunder
also, mein gerechter Bruder, dass bei uns die Gerechtigkeit durch eine der
prominentesten Göttinnen vertreten wird. Du weiß schon, Dike – ihr Name
bedeutet „Gerechtigkeit“. Sie ist eine der Horen, deren Aufgabe es ist, sich
um den geregelten Ablauf der Welt zu kümmern. Sie bekam später ein Pseud-
onym, das weißt du sicherlich noch nicht, weil es viele Jahrhunderte nach dir
geschah; durch ein junges Volk, das der Lateiner. Dikes Pseudonym heißt Jus-
titia. Dike, die Göttin der Gerechtigkeit, ist nicht nur durch ihre Aufgaben
so prominent, sondern auch durch ihre Herkunft und ihre Familie insgesamt.
Wie du sicherlich auch weißt, ist ihr Vater der Oberste Gott Zeus. Ihre Mutter
ist Themis, eine der Ur-Göttinnen, die sogar schon vor Zeus existierte; selbst
Kind der Göttereltern Ouranos, des Himmels, und Gäa, der Erde. Dike ist die
Schöpferin des Rechtes und der Wissensliebe. Aber weißt du auch, dass Di-
ke, die Gerechtigkeit, zwei wunderbare Schwestern hat? Eunomia, die „gute
Ordnung“, und Irene, was „Frieden“ bedeutet! Darüber hinaus ist sie auch die
Mutter der begehrten Hesychia, der Göttin der harmonischen Ruhe, wonach
sich alle Menschen sehnen.

Nebenbei gesagt, findest du es nicht auch schön, dass bis heute alle die-
se Bezeichnungen, wie etwa „gute Ordnung“, „Frieden“, „Ruhe“ ebenso wie
hunderte anderer Begriffe in der uns gemeinsamen Sprache noch die Namen
der alten Göttinnen und Götter tragen? Diese sprachliche Kontinuität zwi-
schen denmythischen und denmodernen Zeiten fand ich immer faszinierend.

Eine wunderbare Familie hat also Dike, diese erhabene Göttin der Ge-
rechtigkeit. Ihre Rolle und ihr hohes Ansehen privilegieren sie dazu, auf dem
Olymp direkt neben Zeus zu sitzen und für Recht und Ordnung zu sorgen –
und natürlich für die Bestrafung von Unrecht. Sie ist, wie du mir einmal er-
zählt hast, eine der liebsten Göttinnen des Obersten Gottes.

Die Göttin sorgt dafür, dass bei den Erdbewohnern Recht und Gerechtig-
keit herrscht. Werden sie verletzt, dann mobilisiert sie das „Team Nemesis“.
Dieses Team besteht aus Dike selbst, weiter aus der unbestechlichen Nemesis,
der Göttin der gerechten Strafe, einer Göttin der ersten Stunde, und aus ih-
rer Begleiterin Ädos, Göttin der Scham. Übrigens sagt man, dass die Göttin



46 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

Ädos die Tochter des erhabenen Titanen Prometheus ist, über den wir gera-
de sprachen. Wie du ja schon weißt, bestraft Nemesis vor allem die Hybris
und die Missachtung des von Themis geschaffenen göttlichen Rechts und der
Sittlichkeit.

Ich finde es übrigens sehr schade, dass in manchen modernen Sprachen des
Auslandes Nemesis als Rächerin bezeichnet wird. Das ist sie nicht, wie wir wis-
sen. Sie ist vielmehr die unbestechliche Strafvollstreckerin, die die Gerechten
liebt und die Ungerechten bestraft.

Gerechtigkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Prometheus gehört zu den Gerechten.
Nicht nur aus dem Prometheus-Mythos, sondern auch aus vielen anderen geht

eine Konformität mit heutigen Auffassungen zu Gerechtigkeit hervor. Danach ist
Gerechtigkeit zuerst ein Gefühl, dann eine Haltung einer Person – der gerechten
Person. Sie stellt die Voraussetzung dafür dar, das zu schaffen, was unsere Kol-
legen von den Rechtswissenschaften beschäftigt: eine Grundform menschlichen
Zusammenlebens. Sie sorgt für einen angemessenen und damit gerechten Aus-
gleich von Interessen, für die Verteilung von Gütern sowie für den Schutz der
Unantastbarkeit des menschlichen Lebens und der menschlichen Würde.

Wichtige Voraussetzung für die soziale und rechtliche Gerechtigkeit, die eine
wesentliche Aufgabe des Staates ist, stellt die persönliche Einstellung und Hal-
tung jedes einzelnen Menschen dar. Kein Wunder also, dass große Philosophen
wie Platon und Aristoteles eine gerechte Haltung als edle Charaktereigenschaft,
als menschliche Grundtugend betrachten. Diese edle Grundtugend führt zu wei-
teren positiven und schönen Eigenschaften, darunter auch die Philanthropie.
Darüber hinaus entspringt die Gerechtigkeit einer Persönlichkeitsstruktur mit
sozialpsychologisch positiven Eigenschaften.

Das ist vieler Mythen archetype Botschaft.

Prometheus also als Archetyp auch des Gerechten, und zwar des gerechten
Philanthropen. Kein Wunder. Philanthropie, die echte, die nicht kalkulieren-
de, die nicht narzisstische Philanthropie, hat ihre Quellen nämlich nicht nur
in Empathie und Altruismus, sondern auch in einem ausgeprägten Gerechtig-
keitsgefühl.

Als psychologischer Archetyp für die Philanthropie erzeugende Gerechtig-
keit bzw. für die Gerechtigkeit erzeugende Philanthropie steht also wieder un-
ser vornehmster Heiliger des Märtyrerkalenders, der edle Titan Prometheus.

Prometheus Philanthropie fand vieleWege, sich immer wieder sichtbar und
spürbar zu machen, wie du mir erzähltest. Ich möchte dir bei der Gelegenheit
berichten, dass die modernen Menschen einen besonderen Helden kennen,



5.3 Prometheus, der gerechte Philanthrop 47

der in einem fernen hyperboräischen Land, in einem Land des hohenNordens
also, lebte. Das Land hieß Agglia, heutzutage nennt man es England. Diesem
Helden gaben sie den Namen RobinHood und erzählen, dass er die Güter der
Reichen stahl, um sie den Armen zu geben. Ich bin mir nicht sicher, ob Robin
Hood das wusste, aber auch dafür ist gewissermaßen wieder unser Prometheus
der Archetyp. Und was für einer! Wie auch die Legende belegt, die du mir vor
langer Zeit erzählt hast. Hör bitte zu, ob ich sie richtig erinnere.

Die Legende von der der gerechtesten und philanthropischsten Täuschung der

Menschheitsgeschichte

Nach jener Legende waren die Menschen, nachdem Prometheus ihnen das
Feuer gebracht hatte und sie damit Autarkie, Zivilisation und Selbstvertrauen
gewonnen hatten, nicht mehr bereit, den Göttern alles zu opfern. Das missfiel
den Göttern ganz ungemein, aber die Menschen setzten sich mit Prometheus
Hilfe durch – kurz bevor er dazu verurteilt wurde, an den Kaukasus gefesselt zu
werden. Nur ganz wenige Jahrtausende vorher.38

Über die Aktion wird Folgendes berichtet: Die Götter verlangen von den
Menschen immer mehr Nahrungsmittel als Opfer. Prometheus macht sich wie-
der zum Anwalt der Menschen. Er vertritt die Auffassung, dass die Menschen
die Speisen und die Reichtümer der Erde selbst benötigen, um zu leben und zu
überleben. Die Götter dagegen brauchen sie nicht, denn sie sind völlig unab-
hängig davon. Wie wir beide wissen, verzehren die Götter Nektar und Ambrosia
nur zum Vergnügen. Götter sind unsterblich, also brauchen sie keine Nahrung.
Reine Verschwendung oder sogar pure – und sinnlose dazu – Machtdemonstra-
tion und Prasserei ist deshalb ihr Verlangen nach den Gütern der Menschen.

Prometheus vertritt die Meinung, dass die Forderung der Götter nach ma-
teriellen Opfern von den Menschen nur dazu dient, das Ego der Götter zu
befriedigen und die Taschen und Bäuche ihrer selbsternannten Stellvertreter
oder Diener auf Erden zu füllen. Mit hoher Diplomatie gelingt es Prometheus,
Zeus davon zu überzeugen, dass er nicht alles von den Menschen als Opfer
verlangt, sondern nur so viel, dass ihnen selbst noch genug zum Überleben
bleibt. Er arrangiert zu diesem Zweck ein Treffen von Göttern und Menschen
in Mekone auf dem Peloponnes. Dabei soll entschieden werden, was die Götter
bekommen und was die Menschen behalten dürfen. Allerdings hat Prometheus
alles so eingefädelt, dass er zum Schiedsrichter ernannt wird. Tatsächlich wird
er der Moderator, wie man heute sagen würde. Und so kann er seinen Trick an-
wenden: Ein Ochse wird zerlegt, und Zeus soll entscheiden, welcher Teil für die
Götter ist und was die Menschen bekommen. Geschickt bearbeitet Prometheus
die Knochen des geschlachteten Ochsen mit Fett, steckt sie in einen Hautsack
und präpariert alles so raffiniert, dass es sehr einladend aussieht. Das Fleisch
und die brauchbaren Eingeweide wie Herz und Leber versteckt er dagegen in
dem unappetitlich aussehenden, geradezu abstoßend wirkenden Magen des
Ochsen. Zeus wählt, wie von Prometheus erhofft, den schön präparierten Haut-

38 Aus denselben protokollierten Gesprächen zwischen Prometheus und Herakles wie
vorher erwähnt.



48 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

sack mit den Knochen. Der passt mit seinem appetitlichen Aussehen und dem
wohlriechenden Fettaroma ganz genau zu Zeus Super-Ego.

Und so kommt es dazu, dass seitdem den Göttern Knochen und gut rie-
chendes Fett auf den Altären geopfert werden. Für die Menschen bleiben das
nahrhafte Fleisch, das Herz und die Leber.

Manche aber sagen, dass der Oberste Gott mit seinen alles sehenden Augen
Prometheus Täuschung durchschaut habe. Doch er habe zusätzliche Gründe ge-
sucht, um Prometheus zu bestrafen und die Menschen doch noch zu vernichten.
Daher habe er zunächst mitgespielt. Diese Methode ist bis heute bei den Mäch-
tigen dieser Erde sehr beliebt.

DieGeschichte von der philanthropischen Täuschung der Götter ist sicherlich
ein Paradebeispiel für eine Philanthropie erzeugende Gerechtigkeit.

Und dann kam Prometheus Bestrafung, worüber wir etwas später noch
sprechen werden.

Aber, wie gesagt, Prometheus hat nichts davon, aber gar nichts, bereut!
Auch du wurdest hart, sehr hart, bestraft für deine empathisch-philanthro-

pische Haltung dem verzweifelten Vater der entführten Tochter gegenüber.
Doch ebenso wie Prometheus bereust du deine philanthropische Tat nicht.
Richtig, mein Bruder Sisyphos? Schön, dass du durch deineMimik zustimmst.

Ja, natürlich braucht man Mut dazu, das kannst du sicher bestätigen. Über
die Besonderheiten deines Mutes werden wir im Verlauf unserer Begegnung
vielmals und vielfältig sprechen. Bevor ich allerdings wieder zurück zu deinen
Werken komme, möchte ich gerne noch einige beeindruckende Episoden aus
dem großartigen prometheischen Zyklus erwähnen. Aber halt, etwas Wich-
tiges fällt mir noch ein: Vorher möchte ich noch über das Gegenteil von
Philanthropie, die Misanthropie also, mit dir sprechen und deren Archetypen
darstellen.

5.4 Knemon, der Misanthrop

Philanthropie macht glücklich, Sisyphos! Doch wem sage ich das! Du weißt
das sehr gut aus eigener Erfahrung. Könnte es sein, dass dir das dein Marty-
rium irgendwie erträglich macht? War das ein Zucken um deine Augen? Wie
auch immer, sicher ist, dass die Philanthropie den Philanthropen glücklich
macht. Genauso sicher ist es, dass Misanthropie den Misanthropen unglück-
lich, ja verbittert macht. Es gibt so viele Geschichten, die genau das belegen.
Ich erzähle dir eine davon, die du sicher nicht kennst, weil sie zum ersten Mal



5.4 Knemon, der Misanthrop 49

erzählt wurde, als du schon deine Felsenstrafe verbüßtest. Es ist die Geschichte
des Misanthropen Knemon.39

Die Legende vom Misanthropen

Knemon lebt nahe Athen, auf einem kleinen Hof neben einem Nymphen-Hei-
ligtum. Dieser Knemon ist maßlos unmenschlich. Er ist unleidlich gegen alle. In
seinem langen Leben hat er nie mit einem Menschen ein freundliches Wort
gewechselt, auch nie als erster jemanden gegrüßt – nur notgedrungen den
Nachbarn und dann auch nur mit geringster Höflichkeit. Dennoch findet er ei-
ne Ehefrau, und zwar eine Witwe, die schon einen Sohn hat. Mutter und Sohn
behandelt er sehr schlecht. Mit seiner Frau streitet er Tag und Nacht. Er führt
ein unglückliches Leben und eine unglückliche Ehe, obwohl er in dieser Ehe
noch Vater eines hübschen Mädchens wird. Seine Frau kann dieses Leben nicht
lange ertragen. Sie zieht fort vom gemeinsamen Hof und geht zu ihrem inzwi-
schen erwachsenen Sohn. Danach lebt Knemon allein mit seiner Tochter und
einer alten Dienerin. Beim geringsten Fehler beschimpft er die alte Dienerin
fürchterlich und bestraft sie schwer und schmerzhaft. Seine Tage verbringt er
mit Holz- und Feldarbeiten. Sein Leben ist bestimmt vom Hass gegen alle Men-
schen. Er hasst nicht nur seine Frau und seine Nachbarn, sondern alle in seiner
Umgebung. Er lässt sogar die Pilger, die zum benachbarten Nymphen-Heiligtum
kommen, seinen Hass und seine Menschenverachtung im Übermaß spüren.

Knemons Tochter wächst trotz allem zu einer tugendhaften und schönen
Frau heran. Doch durch das Verhalten ihres Vaters ist sie sozial isoliert und ein-
sam. Eines Tages sieht Sostratos, ein junger Aristokrat aus Athen, das Mädchen,
als er zufällig in der Nähe auf der Jagd ist, und verliebt sich in sie. Er ist so
verliebt, dass er sie sofort heiraten und auf jegliche Mitgift und Brautgeschen-
ke verzichten will. Er schickt seinen Begleiter zum Vater des Mädchens, um ihn
um ihre Hand zu bitten. Schon beim Betreten des Grundstücks, bevor er noch
ein einziges Wort sagen kann, wird der Abgesandte von dem Misanthropen
fürchterlich beschimpft, mit Steinen, Erdklumpen und Holzpfählen beworfen
und brüllend vom Grundstück gejagt. Knemon attackiert auch den verliebten
Sostratos, den er auf der Straße antrifft. Der junge Aristokrat versucht verzwei-
felt, Zugang zu ihm zu finden, weil er um die Hand der Tochter anhalten will.
Der Misanthrop aber lässt niemanden an sich heran.

Bis es eines Tages eine dramatische Wendung gibt: Als er seiner alten
Dienerin nachjagt, die er wegen einer Verfehlung verprügeln will, fällt er ver-
sehentlich in den Brunnen. Beinahe wäre er ertrunken, doch Menschen, die
er vorher immer schlecht behandelt hat – unter anderem auch sein Stiefsohn
und der verliebte Aristokrat – eilen herbei und retten ihn in einer konzertier-
ten, für sie nicht ungefährlichen Aktion. Erst da, im Angesicht des Todes, merkt
Knemon, dass niemand ohne die Solidarität der Mitmenschen überleben kann.
Er erkennt, dass Solidarität und Menschlichkeit die Basis des menschlichen Zu-
sammenlebens sind. Nach der Rettung kommt endlich eine Veränderung zum

39 Die Geschichte von Knemon wird vom großen Athener Komödienschreiber
Menandros erzählt. Übersetzt in: Menander, Dyskolos/Der Menschenfeind, Grie-
chisch/Deutsch, (2007), Reclam, Stuttgart.



50 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

Besseren. Der Misanthrop ist auch danach nicht der lupenreine Philanthrop,
doch immerhin.

Ach ja, die Entscheidung bezüglich der Verlobung seiner Tochter mit dem
jungen Aristokraten überträgt er seinem Stiefsohn, seinem von ihm inzwischen
aufgewerteten Retter. Und der entscheidet natürlich zugunsten der Verliebten!

Ja, der Misanthrop Knemon wurde auch durch die erschütternde neue Le-
benserfahrung nicht zu einer Ikone der Philanthropie, wie gesagt. Das Nicht-
vorhandensein von Misanthropie bedeutet keineswegs Philanthropie. Auch
das Erkennen der Solidaritätsnotwendigkeit ersetzt keine Empathie. Aber eine
zwischenmenschliche Solidarität, auch ohne erkennbare empathische Züge, ist
ein hohes Gut. Dieses Grundprinzip des menschlichen Zusammenlebens hat
eine große psychologische Bedeutung – wie du sicherlich selbst erfahren hast,
mein Bruder, etwa mit deiner damaligen solidarischen Haltung zu deinen lei-
denden korinthischen Landsleuten: Es ist das Gefühl von Menschen, dass sie
zusammengehören. Es ist das Gefühl, dass man nicht alleine ist, dass man mit
gegenseitiger Hilfe und mit einem Füreinandereintreten rechnen kann. Es ist
das Gefühl der Zusammengehörigkeit und der Verbundenheit mit anderen
Menschen. Solidarisch sein zu können ist eine Fähigkeit und eine Tugend.

Solidarität kann zwar nicht mit den edlen Eigenschaften der Empathie, des
Altruismus und der Philanthropie eines Prometheus konkurrieren, aber im-
merhin: Zwischenmenschliche Solidarität und Zusammengehörigkeitsgefühl
schützen vor Misanthropie.

Misanthropie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Knemon kann als Archetyp der Misanthropie gelten.
Misanthropie bezeichnet eine psychologische Einstellung, deren Kern das

Empfinden von Verachtung oder gar Hass gegen die Mitmenschen ist. Das
Wort Misanthropie ist eine Kombination von zwei griechischen Wörtern: „miso“
(μισώ), „ich hasse“ und „Anthropos“ (Áνθρωπος), „der Mensch“. Misanthropie
bedeutet also „Menschenhass“. Der Misanthrop ist folgerichtig der Menschen-
hasser.

Der Misanthrop vermag an keinem Menschen etwas Schönes und Erhabenes,
Angenehmes und Erfrischendes, Lobenswertes und Liebenswertes, Sympathi-
sches und Freundliches zu erkennen. Der Misanthrop ist ein sozial wenig
kompetenter Mensch. Darüber hinaus ist er auch ein unglücklicher Mensch.
Er pflegt nämlich eine misstrauische Grundhaltung gegenüber anderen Men-
schen, die von einer dysphorischen Grundstimmung begleitet wird und ihn sozial
isoliert. Sie macht ihn für andere Menschen unsympathisch und hält jegliche



5.5 Warum die Frösche Frösche sind – die selektierte Empathie 51

Lebensfreude von ihm fern. Misanthropie macht in der Tat den Misanthropen
einsam, antipathisch und unglücklich.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

5.5 Warum die Frösche Frösche sind –
die selektierte Empathie

Ich war damals als Kind sehr beeindruckt, Sisyphos, als du mir davon erzähl-
test, wie die Frösche entstanden sind. Ich weiß nicht, ob du dich noch daran
erinnerst? Die Legende der Entstehung der Frösche hängt eng mit der Geburt
von Apollon und Artemis zusammen, sagtest du. Obwohl ich davon ausgehe,
dass du die Geschichte der göttlichen Niederkunft noch in- und auswendig
kennst, erlaube ichmir, ein paarWorte davon zu wiederholen. Nur so zur Auf-
frischung deiner durch die Zwangsgedanken stark strapazierten Erinnerung:

Die Legende von der Entstehung der Frösche

Zeus hat wieder einmal eine außereheliche Affäre. Diesmal mit Leto, die
zwar wunderschön ist, aber nur eine Göttin zweiter Ordnung. Nachdem die
Schwangerschaft der unverheirateten Leto sichtbar wird, beginnt die notorisch
eifersüchtige Ehefrau Hera, Verdacht zu hegen, und verlangt von ihrem Mann
Zeus eine Erklärung. Dass sie ihren Mann als ersten potentiellen Vater verdäch-
tigt, ist ja nicht unbegründet. Sie weiß nur zu gut, wie stark ihr Ehemann auf
dem Gebiet des Fremdgehens engagiert ist. Zeus gesteht kleinlaut seine Schuld.
Die wütende Hera verlangt von dem ertappten Ehemann, seine Geliebte aus
dem Olymp zu verbannen. Zeus, der den heftigen Ehekrach beenden will, er-
füllt der mächtigen Göttin den Wunsch und verbannt – man sagt, schweren
Herzens – die hochschwangere Leto aus den göttlichen Palastanlagen. Als ob
das nicht Strafe genug wäre für die arme werdende Mutter, verhängt Hera noch
eine weitere Strafe: Leto soll kein festes Land finden, wo sie niederkommen
kann. So irrt die hochschwangere Göttin gequält durch die Welt, verzweifelt
nach einem Ort für ihre Niederkunft suchend. Schließlich erreicht sie die Insel
Delos in der Ägäis. Zu ihrem Glück ist Delos noch kein festes Land; die Insel
schwimmt durch die Meere, ihren endgültigen Platz noch suchend. Leto kann
also auf Delos niederkommen. Zwei prächtige Kinder werden geboren, Apol-
lon und Artemis, aus denen später prominente und einflussreiche olympische
Götter werden.

Als Hera erkennt, dass ihr Bann nicht erfolgreich ist, verjagt sie wutentbrannt
die junge Mutter mit ihren beiden Neugeborenen von der Insel. Leto ist er-
schöpft, entkräftet und verzweifelt. Die Milch in ihrer Brust versiegt, so dass
die Neugeborenen Hunger leiden müssen. Die schreienden Kinder an ihre Brust
gedrückt, kommt die Göttin an einen Ort, wo gerade glühende Hitze herrscht.
Der Ort liegt in Kleinasien, genau gesagt in Lykien. Die erschöpfte, entkräftete,



52 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

verzweifelte und sehr durstige Leto ist erleichtert, als sie plötzlich einen kleinen
Teich aus kristallklarem Wasser erblickt. An dessen Ufer ernten Bauern Weiden
und Schilf. Sie läuft zum Wasser und lässt sich auf die Knie sinken, um ihren
Durst zu stillen. Doch die Bauern hindern die junge Mutter mit bösen Worten
daran, von dem Wasser zu trinken! Sehr verwundert fragt Leto die Bauern nach
dem Grund. Gewässer sind doch Gemeingut. Wie die Luft, das Licht und wie alle
Gaben der Natur gehören auch die Gewässer allen Wesen. Jeder darf von dem
Wasser trinken, so wie jeder auch die Luft atmen darf. Obwohl sie ein Anrecht
auf das Wasser hat, bittet sie die Bauern inbrünstig darum, von dem retten-
den Wasser trinken zu dürfen. Vor Durst und Erschöpfung kaum in der Lage zu
sprechen, bittet sie die Bauern, doch wenigstens mit ihren zwei Neugeborenen
Mitleid zu haben. Doch die Bauern bleiben stur – in einem bemerkenswer-
ten Zusammenhalten mit gegenseitiger Verstärkung. Dies sei ihr Wasser, kein
Fremder dürfe von ihrem Wasser trinken. Mit Beschimpfungen und Drohun-
gen versuchen sie, die verzweifelte Mutter zu verjagen. Das Wasser gehöre der
Gemeinde, ihrer Gemeinde. Und kein Fremder und vor allem keine Ausländerin
dürfe davon trinken. Sie sehe ja so aus, als ob sie aus der Gegend um den Olymp
stamme, aus dem angrenzenden Makedonien oder Thessalien. Und sie spreche
auch mit Akzent, wie eine Ausländerin. Und dann kommt die boshafte Krönung
dessen, was die lykischen Bauern tun: Sie steigen in das Wasser und wirbeln mit
Füßen und Händen den Schlamm auf, sodass das Wasser trübe und untrinkbar
wird. Und dabei schreien, schimpfen und drohen sie unablässig.

Damals, als du mir zum ersten Mal diese Geschichte erzähltest, kam ich aus
dem Staunen nicht heraus. Ich dachte, so etwas sei undenkbar. Doch du mein-
test, es gebe Leute, die das Undenkbare denkbar machen. Inzwischen habe ich
im Laufe meines langen Berufslebens als Psychiater, aber auch im sozialen Le-
ben erkannt, dass du Recht hast: Es gibt solche Menschen. Und leider sind es
nicht wenige.

Wie auch immer, das Verhalten der Bauern reicht jetzt auch der Göttin. Ich
kann mich erinnern, wie du es damals, als du mir die Geschichte erzähltest,
formuliert hast: „Das reichte der Göttin jetzt aber dicke“. Und so erhebt Leto,
neben ihren im Gras liegenden weinenden Babys, wütend und gleichzeitig fle-
hend die Arme in Richtung Himmel und spricht: „Zeus, mein Oberster Gott und
Geliebter, lass es bitte geschehen, dass diese unbarmherzigen Menschen auf
ewig in dem Tümpel leben, wo sie jetzt gerade strampeln und schreien!“ Du,
Sisyphos, hast mir erklärt, dass sie selbst nichts machen kann, weil sie Gottheit
zweiten Grades ist. Und Zeus erfüllt umgehend der Mutter seiner Kinder diesen
Wunsch.

Schon verändert sich das Aussehen der Bauern. Bald sehen ihre Köpfe wie
plattgedrückt aus; sie müssen sie aus dem Wasser strecken, um Luft zu ho-
len. Ihre aufgeblähten Hälse schwellen an, die Beschimpfungen und Drohungen
aus den aufgerissenen Mäulern werden immer unverständlicher und hören sich
schließlich wie „Quak, Quak“ an. Ihr Rücken verlängert sich und reicht bis zum
Kopf, der Hals verschwindet. Der Bauch macht bald den größten Teil ihres Kör-
pers aus. Die Beine werden dünn und so lang, dass die Füße, die inzwischen wie
Flossen aussehen, den Schlamm berühren.

Und so wurden aus den bösen, unbarmherzigen Bauern die Frösche. Bis zu
unseren Tagen kommen sie nur gelegentlich aus dem Wasser heraus, um ihre
Beschimpfungen und Drohungen, nun aber als quäkendes Quengeln, fortzuset-
zen.



5.5 Warum die Frösche Frösche sind – die selektierte Empathie 53

Allerdings, meine ich, mein Bruder Sisyphos, ist es wohl möglich, dass die
furchtbare Haltung der furchtbar Bestraften gar nicht ihre permanente Hal-
tung, nicht ihre generelle Handlungsweise war. Wir wissen es nicht.

Man muss nicht den Verdacht hegen, dass die lykischen Froschmenschen
tiefe Menschenliebe in ihren Brüsten hegten, als es noch Menschenbrüste wa-
ren. Sie stehen keineswegs im Verdacht, große Philanthropen gewesen zu sein.
Nein, das waren sie sicherlich nicht. Aber es gibt auch keinen Beweis dafür,
dass sie generell Menschenhasser waren; keinen Beweis dafür, dass sie dieMis-
anthropen par excellence waren.

Man kann nicht behaupten, dass die Teichbauern von Empathie und Hilfs-
bereitschaft durchtränkt waren. Aber es gibt auch keinen Hinweis darauf, dass
sie generell unempathisch waren.

Man kann sicherlich die Hilfsunwilligkeit der Schilf- und Binsenbauern als
hässlich empfinden. Aber niemand weiß, ob sie immer und für jeden hilfsun-
willig und unsolidarisch waren.

Es kann nicht ausgeschlossen werden, dass sie sich in der einen oder ande-
ren Situation und gegenüber anderenMenschen, etwa Verwandten, Freunden
oder Nachbarn, doch empathisch, hilfsbereit und solidarisch zeigen konnten.
Es könnte sein, dass ihre unempathische Haltung Leto und deren Kindern
gegenüber Ausdruck von Fremdenfeindlichkeit war. Natürlich wäre das auch
hässlich, aber damit könnte man ihre fehlende Empathie auch erklären.

Empathie und Altruismus können selektiert und temporär sein.
Genauso selektiert und temporär kann Menschenhass sein – etwa gegen-

über einer Gruppe ethnischer, religiöser, sozialer oder sonstiger Prägung. Ja,
genauso selektiv und temporär wie aus ähnlichen Gründen Egoismus und Al-
truismus sein können.

Du schaust so fragend, Sisyphos. Hältst du das für unmöglich? Nein, das
ist es nicht, mein Bruder. Ich sehe an deinem Gesichtsausdruck, dass du so
etwas von dir nicht kennst. Aber es gibt es doch.

Ich habe später, lange Zeit, nachdem du mir die Geschichte erzählt hast,
während meiner beruflichen Tätigkeit gelernt, dass es sie gibt:

Die selektierte Empathie, die selektierend zum Ausdruck kommt.
Die partielle Hilfsbereitschaft, die nur manchmal und manchen zugute-

kommt.
Die fokussierte Solidarität, die nur umrissen und nur für einige gezeigt wird.



54 5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie

Selektive Empathie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, es ist wohl möglich! Auch bei den Froschmenschen des Mythos
kann man nicht sicher wissen, dass sie immer und für jeden unempathisch waren.

Obwohl Empathie und ihre Begleiter – Hilfsbereitschaft und Solidarität –
in der Regel Persönlichkeitseigenschaften sind, die einen Menschen lebenslang
charakterisieren und sein Tun und Lassen mitbestimmen. Allerdings können sie
bei manchen Menschen auch veränderbar sein. Es gibt Persönlichkeitsstrukturen,
wie etwa die schwere narzisstische Persönlichkeitsstörung oder die dissozia-
le Persönlichkeit, die zwar von einem Mangel an Empathie, Hilfsbereitschaft
und an Solidarität gekennzeichnet sind, allerdings in manchen Situationen und
manchen Personen gegenüber doch solche Eigenschaften zeigen können. So-
gar die Kombination der Eigenschaften der narzisstischen und der dissozialen
Persönlichkeitsstörung, die zur Entstehung des sogenannten „malignen Narziss-
mus“40 – einer der gefährlichsten Persönlichkeitsstörungen – führt, kann partiell
und temporär von den genannten positiven Einstellungen begleitet sein.

Auch die fehlende Empathie kann selektiert und fokussiert sein.
Das ist mancher Mythen archetype Botschaft.

40 Im Gespräch mit Minotauros wird darüber gesprochen, Abschn. 29.5.



6
Der Mut und die Strafe,

der Stolz und die Vergebung

6.1 Der Mut und der Mut zur eigenen Meinung

Ja, Sisyphos, Misanthropie und Unempathie, selektive oder generelle, sind
klare anti-prometheische Eigenschaften, die auch dir sicherlich zuwider sind.
Eine der beeindruckendsten Episoden des prometheischen Zyklus, die du mir
einmal erzählt hast, hat mit Mut zu tun. Du hast mir erzählt, wie mutig Pro-
metheus bei seinen philanthropischen Taten handelt. In vollem Bewusstsein
um die schlimmen Konsequenzen, die ihm deswegen drohen. Das ist natür-
lich großartig, aber großartig ist auch die Lehre, die wir daraus ziehen können:
Prometheus klagt und jammert nicht über eine Situation, sondern er handelt
und verändert die Situation. Er bleibt nicht auf der Stufe des Klagens und
Kritisierens, vielmehr zeigt er Mut zur Veränderung der Zustände. Er hat den
Mut, die Initiative zu ergreifen, ohne Angst vor Strafe oder Repressionen. Er
weiß im Vorhinein, dass die harte Strafe kommt, aber dennoch hat er denMut
zu handeln. Und Prometheus sagt:

Alles Zukünftige weiß ich ja vorher genau, und deshalb wusste ich auch im
Vorhinein, was auf mich zukommt. Kein Leid wird mir unerwartet zugefügt.
Aber die verhängte Strafe muss derjenige leicht ertragen, der die Macht der
Ananke, der zwingenden Notwendigkeit, erkennt.41

Wenn das kein Mut ist!

41 In Anlehnung an Äschylos „Prometheus in Fesseln“ (Vers 101–105).

55© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_6

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_6


56 6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung

Der Mut

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Prometheus ist neben vielem anderen ein Archetyp von Mut im
Allgemeinen, aber auch für den „Mut zur eigenen Meinung“.

Mut ist eine Charaktereigenschaft oder aber auch eine situativ und temporär
bedingte Handlungsbereitschaft, die jemanden dazu befähigt, sich ungeachtet
möglicher persönlicher Nachteile für eine als richtig und notwendig erkannte
Sache einzusetzen. Diese Handlungsbereitschaft zeigt sich entweder in Form
von Handeln oder von Verweigern. Beide mutigen Handlungsweisen setzen
positive Persönlichkeitseigenschaften und Einstellungen voraus, so etwa Werte-
bewusstsein, Autonomie, starken Willen und Durchsetzungsvermögen. Wobei
temporärer und situativer Mut auch unabhängig davon gezeigt werden kann.

Der Mutige ist nicht unbedingt ein angstfreier Mensch. Man kann gleichzeitig
Mut und Angst haben, aber letztere wird überwunden – durch die Kraft des Mu-
tes. Man kann die drohenden negativen oder gar schmerzhaften Konsequenzen
voraussehen, begegnet ihnen aber mit der gerade erwähnten Kraft des Mutes.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Der „Mut zur eigenen Meinung“ ist eine besondere Mutform, die wir in
der uns gemeinsamen Sprache „to thárros tis gnómis sou“ (το θάρρος της
γνώμης σου) nennen. Wörtlich übersetzt bedeutet es in der Sprache, in der
ich schreibe: „Der Mut zur eigenen Meinung“. Und zwar nicht nur mit der
Bedeutung „Mut zur eigenen Meinung“, sondern darüber hinaus im Sinne
von „der Mut, der aus der eigenen Meinung entspringt“. Danach soll die ei-
gene Meinung immer gesagt und unverhüllt präsentiert werden. Mut braucht
man, um die eigene Meinung zu sagen, und zwar unabhängig von den Konse-
quenzen, auch wenn es harte Bestrafung bedeutet. Aber auch Mut, um daran
zu glauben und Mut daraus zu schöpfen. Ein bisschen poetisch-romantisch,
und doch, das muss ich zugeben, mein Bruder, auch ein bisschen ironisierend:
Welch eine Auszeichnung, wenn du deswegen die Rache und die Macht der
Mächtigen zu spüren bekommst. Wenn du deshalb auf den Kaukasus gefesselt
wirst! Das bedeutet solch eine Haltung.42 Das ist die prometheische Haltung,
von der du mir damals begeistert und fasziniert erzähltest. Ich stimme dir
vollständig zu, Sisyphos. Ja, das ist durchaus eine prometheische Haltung,
sogar die prometheische Haltung par excellence.

42 Einige Lehrstunden zu diesem Thema sind zu finden in: „Das Doppelherz des
Odysseus und warum Ithaka in Deutschland liegt. Eine pathetische Liebeserklärung
an Deutschland“, niedergeschrieben von Andreas Marneros im Jahr 2012, ANA,
Köln.



6.2 Die Strafe und die Unfähigkeit, aus Strafe zu lernen 57

Wie schon vorher erwähnt, war Prometheus weder mit Zeus Meinung,
noch mit dessen Plänen zur Vernichtung des angeblich sündhaften menschli-
chen Geschlechtes einverstanden. Er vertrat, wie auch schon gesagt, die Auf-
fassung, dass nicht Strafe, sondern Erziehung, Fürsorge, Liebe, Verstehen,
Verzeihen, Bildung, Fortschritt und Wohlstand die Menschen bessern kön-
nen. Auch manche andere Götter waren Prometheus Meinung. Aber während
alle anderen Götter schwiegen, von Zeus eingeschüchtert, zeigte Prometheus
„thárros tis gnómis“, Mut zur eigenen Meinung. Er protestierte nicht nur,
sondern entschloss sich zu handeln. Und so beging er seinen legendären phil-
anthropischen Feuerdiebstahl.

6.2 Die Strafe und die Unfähigkeit,
aus Strafe zu lernen

Nach vielen Tausend Jahren und nachdem die Menschen mit Hilfe des Feuers
und desWissens Städte und Zivilisationen gegründet und sich damit bemerk-
bar gemacht hatten, nahmen auch die Götter den Diebstahl wahr. Wer aber
hatte den Dieb an Zeus verraten? Unfassbar, mein Bruder, die großen Profi-
teure des Diebstahls haben ihn verraten! Ja, du hast mir damals erzählt, dass
es die Menschen waren. Diese Geschichte müssen wir unbedingt später noch
behandeln.

Die Legende von Prometheus Bestrafung

Nachdem die Menschen Prometheus an Zeus verraten haben, schäumt der
Oberste Gott vor Wut und Enttäuschung. Wut, die er schon lange wegen des
Diebstahls hat; die Enttäuschung über den Dieb ist neu. Denn schließlich hat er
den edlen Titanen Prometheus immer bewundert. Doch Wut und Enttäuschung
sind stärker als Bewunderung. Und so gibt Zeus den Befehl an zwei erbar-
mungslose Titanen, die in seinen Diensten stehen – Kratos, also die Macht bzw.
Staatsmacht, und Bia, die Gewalt –, Hephästos dabei zu helfen, Prometheus an
den Felsen oben im Kaukasus zu fesseln. Diese beiden erbarmungslosen Gesel-
len schleppen Prometheus tatsächlich in den Kaukasus. Unterwegs beschimpfen
sie ihn fürchterlich, nennen ihn einen Verräter, einen Verbrecher, den feindlichs-
ten Gott aller Götter. Sie stimmen Zeus Strafe schadenfreudigst zu. Sie können
es nicht fassen, dass jemand die Philanthropie über göttlichen Willen und gött-
liche Macht stellt.

Sie fesseln Prometheus wie befohlen an eine Felswand, mit scheinbar nicht
zu lösenden Ketten, von Hephästos, dem Gott der Vulkane und oberstem
Schmied der olympischen Götter, selbst geschmiedet. Doch Hephästos hat
großes Mitleid mit Prometheus, denn er gehört zu Prometheus Bewunderern.
Er macht nur widerwillig mit, den Befehlen des Obersten folgend, zeigt Empa-
thie für den Verurteilten und ist traurig. Des widerwilligen und empathievollen



58 6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung

Hephästos bereitwillige und empathielose Assistenten, Macht und Gewalt, kön-
nen das nicht verstehen. Prometheus hat nach ihrer Vorstellung das größte aller
Verbrechen begangen: Er hat sich dem Machtsystem des Obersten Gottes nicht
untergeordnet!

Trotz Hephästos Unbehagen wird die Fesselung an den Kaukasus-Felsen voll-
zogen. Und als ob die alleine nicht gereicht hätte, schickt Zeus jeden Tag einen
Geier. Manche Ästheten der Grausamkeit sagen, es sei ein Adler gewesen. Der
Geieradler durchbohrt jeden Tag mit seinem Schnabel Prometheus Körper an
der Seite, wo die Leber sitzt, und frisst sie. Doch jede Nacht wächst die Leber
wieder nach. Am Tag kommt wieder der Geieradler, und am Tag danach wieder,
und wieder, und wieder . . . Das Martyrium dauert sehr lange.

Man sagt 30.000 Jahre!

Was denkst du, Sisyphos: Was wollte Zeus eigentlich mit dieser harten Stra-
fe bezwecken? Wollte er etwa Einstellungen und Verhalten von Prometheus
ändern? Muss man denn jede Haltung und jede Handlung, die der Obrig-
keit nicht gefällt, ein sogenanntes diskonformes Verhalten, sofort durch Stra-
fe zu ändern versuchen? Es obrigkeits-, situations- und gesellschaftskonform
machen? Werden denn Einstellungen und Verhalten durch Strafen wirklich
verändert?

Strafe und Verhalten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Zeus konnte Prometheus Überzeugungen nicht ändern, und so
konnte auch die Strafe die Einstellung des Bestraften nicht verändern.

Über die korrektive Wirkung der Strafe gibt es unterschiedliche Meinun-
gen. Manche von uns vertreten die Auffassung, dass sich durch die Strafe unter
manchen Bedingungen Verhalten ändern kann. Andere sind der Meinung, dass
Strafen oft nicht wirken, weil sie zum einen Widerstand provozieren und zum
anderen als von außen verhängte Sanktionierung erlebt werden. Dauerhafte
Verhaltensänderungen würden aber eigene innere Überzeugungen erfordern.
Manche von uns sind deswegen etwas skeptisch, wenn zur Diagnose der an-
tisozialen bzw. dissozialen Persönlichkeitsstörung das Merkmal „Unfähigkeit,
aus Strafe zu lernen“ als diagnostisches Kriterium hinzugezogen wird. Diese
Unfähigkeit, aus Strafe zu lernen, kann nämlich viele Gründe haben. Und Pro-
metheus, der nicht bereit war, aus seiner Strafe zu lernen, ist mit Sicherheit kein
Antisozialer. Im Gegenteil, er ist der Prosoziale par excellence.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Das denke ich übrigens auch, Sisyphos, was die „Unfähigkeit aus Strafe zu ler-
nen“ betrifft. Ich denke an manche stolzen Gefangenen, die aus politischen,
religiösen oder sonstigen ideologischen Gründen bestraft werden. Wenn sie



6.2 Die Strafe und die Unfähigkeit, aus Strafe zu lernen 59

ihren Überzeugungen treu bleiben, eine starke Persönlichkeit besitzen und
keine opportunistischen Tendenzen haben, dann werden sie aus der Strafe
nicht „lernen“. Die Ideen, für die sie bestraft werden, werden sie nicht ab-
legen, die Taten, die sie begangen haben, nicht als Unrecht bezeichnen. Die
Strafe wird keine „korrigierende“ Wirkung auf sie haben. Antisozial ist das
sicherlich nicht.

Lass mich dir folgendes Beispiel geben: In der Zeit und in dem Land, in de-
nen ich lebe, gibt es die sogenannte „Prognosebeurteilung“ für Strafgefangene.
Das heißt, dass spezialisierte Vollzugbedienstete, in der Regel Psychologen,
und dann auch ein sogenannter externer Gutachter, in der Regel Psychiater
oder Psychologe, beurteilen, wie hoch die Wahrscheinlichkeit ist, dass der
Gefangene nach seiner Entlassung wieder straffällig wird. Ein wichtiges Be-
urteilungskriterium ist die erwähnte Fähigkeit bzw. Unfähigkeit „aus Strafe
zu lernen“. Du kannst dir gut vorstellen, dass der aus dem vorherigen Bei-
spiel, der stolze, der aus politischen, religiösen oder ideologischen Gründen
Bestrafte, seine Einstellungen nicht ändern wird. In diesem Falle würde die
Beurteilung lauten: „Er ist unfähig, aus Strafe zu lernen“. Er würde weiter in
Gefangenschaft bleiben, bis er auch den letzten Tag seiner Strafe verbüßt hat.

Ein solch stolzer Gefangener „mit der Unfähigkeit, aus Strafe zu lernen“,
war auch Prometheus, wie wir bald hören werden.

Wenn aber eine Strafe in bestimmten Fällen keine korrigierende Wirkung
haben kann, muss man in diesen Fällen zusätzlich zur Sanktionierung und
zur Isolierung von der übrigen Gesellschaft nicht auch andere Gründe für die
Verhängung der Strafe in Betracht ziehen? EtwaMachtausübung – das kennen
wir gut in der Tyrannis, heutzutage sagen wir Diktatur dazu. DerMächtige be-
straft jemanden auch, um andere einzuschüchtern, um sie gefügig zu machen.
War die Bestrafung von Prometheus durch Zeus – vollstreckt durch dessen
Gehilfen und Knechte Macht und Gewalt – nicht ein Ausdruck grenzenlo-
ser Macht? War das nicht auch eine Demonstration seiner Macht gegenüber
potentiellen Dissidenten und Abweichlern? Oder war es bloß Rache? So wie
deine Bestrafung durch den Obersten Gott eine Art Rache war? Oder viel-
leicht beides zusammen? Nicht ungewöhnlich, sicherlich, wie die Äonen uns
lehren!



60 6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung

6.3 Der Stolz und die Fähigkeit,
aus Strafe nichts zu lernen

Höchst bewundernswert, ehrfurchteinflößend, paradigmenstiftend, wie Pro-
metheus auch nach so vielen tausend Jahren Fesselung und Martyrium seinen
Einstellungen und Taten treu bleibt.

Prometheus stolze Unbeugsamkeit

Während des Jahrtausende anhaltenden Martyriums bekommt Prometheus
immer wieder einmal Besuch. Zuerst von den Töchtern des Okeanos, den
Okeaniden, die ihm ihre Solidarität und ihr Mitgefühl bekunden. Prometheus
beklagt zwar sein Leiden, erklärt aber auch, dass er stolz ist auf das, was er ge-
tan hat. Du weißt schon: Er hat den Sterblichen die Hoffnung eingepflanzt und
ihnen gleichzeitig die Fähigkeit genommen, in die eigene Zukunft zu sehen.
Und damit das Schicksal, ein Leben lang auf den eigenen Tod und das zu erwar-
tende Leiden zu starren. Darüber werden wir bald ausführlich sprechen. Und
er hat ihnen dazu noch das Feuer und die Zivilisation gebracht sowie bei der
Verteilung der Güter die Götter zugunsten der Menschen ausgetrickst. Nichts
davon bereut er, versichert er den Okeaniden. Auch ihren Vorschlag, dass ihr Va-
ter Okeanos einen Vermittlungsversuch bei Zeus unternehmen könnte, schlägt
Prometheus aus. Um Gnade bitten wird er nicht. Dabei will Zeus nur ein Zeichen
der Reue von ihm, so klein es auch sein mag, damit er das Martyrium beenden
kann, ohne sein Gesicht zu verlieren.

Zeus selbst schickt seinen Boten Hermes zu Prometheus, um ihn umzustim-
men. Dem zeigt Prometheus jedoch seine stolze Haltung, beschimpft Hermes als
„Gottesknecht“ und schleudert ihm geradezu ins Gesicht: „Mit deinem Fron-
dienst möchte ich mein Unglück nicht tauschen, das sollst du dir ganz genau
merken.“43 Er zeigt seine Verachtung für all die anderen, die keinen Charak-
ter zeigen und den Mund nicht aufmachen, um Zeus Plänen zu widersprechen,
obwohl sie sie nicht gut finden. Prometheus möchte nicht so sein wie diese Op-
portunisten und Karrieristen. Trotz des Martyriums bleibt er in seiner Haltung
konsequent und lehnt alle Kompromissangebote ab, die Hermes im Auftrag von
Zeus übermittelt. Er bleibt sich selbst treu. Dein französischer Biograf, auch ein
großer Bewunderer von Prometheus, schreibt in diesem Zusammenhang44: „So
erinnert der Mythos des Prometheus daran, dass jede Einschränkung des Men-
schen nur vorübergehend sein kann und dass man dem Menschen nur dient,
wenn man ihm ganz dient. Der gefesselte Held bewahrt inmitten von Blitzen
und göttlichem Donner seinen ruhigen Glauben an den Menschen.“

Der als Knecht Gottes geschmähte Hermes versteht diese Haltung, die er
als Starrsinn bezeichnet, überhaupt nicht. „Wahrhaftig, nur bei Geistesgestör-
ten sind solche Gedanken und Worte zu hören wie deine“45. Hermes erkennt

43 Das sagt er Äschylos in „Prometheus in Fesseln“, Vers 966–967.
44 Ich meine natürlich Albert Camus, seine Worte stammen aus „Prometheus in der
Hölle“ (1946). In: Heimkehr nach Tipasa. In: Storch W, Damerau B (Hrsg.) Mythos
Prometheus: Texte von Hesiod bis René Char (2005). Reclam, Leipzig.
45 Auch in Äschylos „Prometheus in Fesseln“. Vers 1054–1055.



6.3 Der Stolz und die Fähigkeit, aus Strafe nichts zu lernen 61

nicht, dass Prometheus mit seiner unbeugsamen stolzen Haltung und seinem
konsequenten Handeln den Zustand der Freiheit erlangt hat: Frei von Autori-
tätszwängen, frei im Sinne des nach bestem Wissen und Gewissen Handelnden.

Prometheus Haltung widerspricht auch dem Gottesknecht Kratos, Perso-
nifizierung der Macht, der, als sie ihn fesseln, die vieldeutigen, durch die
Jahrtausende vagabundierenden berühmten Worte spricht: „Denn frei ist nie-
mand außer Zeus“46 („ελεύϑερος γαρ ούτις εστί πλήν �ιός“). Damit drückt er
blinden Gehorsam oder Pessimismus oder Fatalismus oder Pragmatismus oder
Glaube oder bloß Gewissensberuhigung und Externalisierung von Schuld und
Verantwortung oder auch alles zusammen aus.

Oh, mein Bruder Sisyphos, ich weiß, ich weiß, was du denkst, wenn du mich
so anschaust. Du denkst sicherlich: Wenn das stimmt, dass niemand außer
Zeus frei ist, dann sind meine Zwangsarbeit, mein unfreiwilliges Angeket-
tetsein an die Arbeit undmeine Isolationshaft nichts anderes als Erscheinungs-
formen der Unfreiheit jedes Menschen. Ich denke, das sind deine Gedanken.
Habe ich Recht? Danke für die nonverbale Bestätigung. Aber gerade Prome-
theus konsequente Haltung widerspricht der Meinung von Zeus Knechten,
diesen Personifikationen von Macht und Gewalt. Genau durch seine Haltung
erlangt Prometheus eine besondere Freiheit:

Die Freiheit von Autoritätszwängen, die Freiheit von Opportunismus,
die Freiheit von kompromittierenden Kompromissen,
die Freiheit, die jemandem das Handeln nach bestem Wissen und Gewissen
verleiht.

Unfreiheiten, die uns Menschen plagen, und die sind leider alltäglich und
universal, inklusive deiner Zwangsarbeit, sind Unfreiheiten, die uns irgend-
welche Knechte irgendeines Zeus auferlegen. Und leider ist nicht jeder von
uns ein Prometheus – besser gesagt, nur die allerwenigsten haben den prome-
theischen Mut und Stolz.

Des gefesselten Prometheus stolze Haltung ist nicht nur verständlich, son-
dern auch berechtigt. Er hat jeden Grund, stolz zu sein.

Der Stolz

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

46 Ebenda, Vers 50.



62 6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung

In der Tat, Prometheus ist eindeutig auch ein Archetyp des positiven, des er-
habenen Stolzes.

Der Stolz ist eine elementare Emotion, die von dem subjektiven Gefühl großer
Zufriedenheit mit sich selbst sowie von Steigerung der Selbstachtung und des
Selbstwertgefühls begleitet wird, und zwar unabhängig davon, ob Quelle des
Stolzes die eigene Person ist oder eine Erfahrung im Verbund mit anderen, etwa
Familie, Gruppe etc. Voraussetzung für die Entstehung von Stolz ist die Gewiss-
heit, dass man etwas Besonderes geleistet hat, das kompatibel mit dem eigenen
Wertehorizont und der eigenen Weltanschauung ist und was im besten Falle
auch von der Gesellschaft anerkannt ist. In idealer Form wird die Selbstachtung
durch Achtung und Anerkennung von anderen begleitet und komplettiert.

Den persönlichen Stolz mit seinen Begleiterscheinungen mögen die Mächti-
gen – Tyrannen aller Art und Götter jeglicher Couleur – überhaupt nicht. Das
ist ein Grund, warum unter anderem institutionalisierte Religionen den Stolz,
unter welcher Bezeichnung auch immer, nicht selten als Tod- bzw. Hauptsünde
deklarieren. Sie fürchten den stolzen, freien, sich selbst achtenden, unabhängi-
gen Menschen.

Allerdings kann eine religiöse Ethik, die den Stolz verurteilt, in bestimmter
Hinsicht Recht haben. Manmuss nämlich aufpassen: Nicht jeder Stolz darf positiv
bewertet und als Ausdruck der Selbstachtung, der Erhabenheit oder der Würde
betrachtet werden. Neben dem positiven Stolz, der aus der Gewissheit resultiert,
etwas Gutes, Positives und Richtiges für sich selbst oder für andere geleistet zu
haben, gibt es auch den falschen Stolz. Etwa den des Söldners, der stolz darauf
ist, viele Menschen getötet zu haben. Oder den des Betrügers, dessen Stolzhöhe
mit der Länge seiner Betrugsliste einhergeht. Falscher Stolz ist auch der Stolz auf
etwas, das man nicht selbst geschaffen hat.

Und dann gibt es noch den krankhaften Stolz, etwa als Merkmal einer
Persönlichkeitsstörung. Vor allem des Narzissten, des geltungsbedürftigen Psy-
chopathen47. Oder als kompensatorische Strategie bei schwachen, sogenannten
asthenischen, oder dependenten, d. h. von anderen abhängigen Persönlichkei-
ten. Der prometheische Stolz ist der erhabene Stolz.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

6.4 Vergebung und Reputation

Aus welchen Gründen auch immer, endlich beschließt Zeus, seinen Wi-
dersacher befreien zu lassen. Nachdem Prometheus lange, manche sagen
30.000 Jahre lang, an den Kaukasus gefesselt war. 30.000 Jahre, in denen je-
den Tag aufs Neue – weit über 10Mio. Male (!), kannst du dir das vorstellen,
Sisyphos? – seine Leber von dem Geieradler gefressen wurde.

47 S. Kap. 29.



6.4 Vergebung und Reputation 63

Die Legende von Prometheus Befreiung

Zeus, hast du mir damals erzählt, gibt diskret und heimlich die entsprechen-
de Anweisung. Diskret und heimlich, weil er vor Göttern und Menschen nicht
als unglaubwürdig dastehen will. Seine Anweisung kann deshalb nur eine ihm
absolut loyale und vertrauensvolle Person ausführen, nämlich Herakles, sein
Lieblingssohn. Der bekommt den Auftrag, Prometheus möglichst unauffällig
von seinen Ketten zu befreien. Herakles tötet zuerst mit seinen Pfeilen den le-
berfressenden Geieradler. Nebenbei bemerkt: Zeus war so erleichtert, nachdem
die von ihm angeordnete Geheimmission gelungen war, dass er aus heller Be-
geisterung und Jubelstimmung den Pfeil des Herakles, der den Geier getötet
hatte, in den Himmel hob. So sagen es manche Mythographen. Die Menschen
sehen ihn bis heute am Firmament als Gestirn der Sagitta, was „der Pfeil“ be-
deutet. Die Zentauren meinen allerdings, der Pfeil habe gar nicht dem Herakles
gehört, sondern einem von ihnen. Der Streit ist bis heute nicht entschieden.

Wie auch immer. Du, Sisyphos, hast mir damals erzählt, dass es ein hartes
Werk war – sogar für Herakles, den Helden der Helden –, die Ketten des Hephä-
stos, des olympischen Schmiedes, zu brechen, mit denen Prometheus gefesselt
war. Denn sie waren tatsächlich für die Ewigkeit geschmiedet. Doch Herakles
hat es bekanntlich geschafft, das Ewige zu brechen oder besser gesagt zu spren-
gen. Und das, obwohl er damals nur ein Halbgott war und noch kein Vollgott.
Das ist offensichtlich einer der Gründe, warum die Menschen später, viel später,
begonnen haben, darüber nachzudenken, ob alles, was als „ewig“ bezeichnet
wird, so wie die göttlichen Fesseln, tatsächlich für die Ewigkeit gemacht ist.

Prometheus Befreiung konnte natürlich nicht unentdeckt bleiben. Nach der
bekannten Weisheit, dass nichts geheim bleibt, worauf Helios blickt. Seitdem
spekulieren die Menschen darüber, wieso Zeus seine Entscheidung von der
ewigen Strafe für Prometheus revidiert und nach bloß 30.000 Jahren dessen
Begnadigung angeordnet hat.

Die einen sagen, es sei bloß Ausdruck von Dankbarkeit gewesen. Zeus näm-
lich habe unbedingt eine Liebesaffäre mit der wunderschönen Meeresnymphe
Thetis anfangen wollen. Prometheus, der „Im-Vorhinein-Denkende“ und auch
„Voraus-Sehende“ habe gewusst, dass das nicht gut ausgehen würde. Er konn-
te nämlich voraussehen, dass Thetis einen Sohn zur Welt bringt, der stärker als
der Vater wird. Zeus wäre dann in Gefahr gewesen, von seinem eigenen Sohn
entmachtet zu werden. So wie er selbst einige Jahrtausende vorher seinen Vater
Kronos entmachtet hatte. Der vorausblickende Prometheus habe Zeus über das,
was passieren wird, informieren lassen. Und so habe der Oberste Gott in Sorge
um die eigene Degradierung und Angst vor Entmachtung die Finger von Thetis
gelassen. So wird er übrigens, wenn auch nur vorübergehend, von der grassie-
renden Götterkrankheit, der Götterphobie, befreit und entgeht zunächst der
Gefahr.48 Und so kam es dazu, dass er die geheime Befreiungsanweisung an
seinen Lieblingssohn Herakles gab. An dieser Stelle sei in Parenthese gesagt,
Sisyphos: Das ist typisch Prometheus! Der Gepeinigte rettet seinen Peiniger! Er-
habenheit pur, nicht wahr?

Andere wiederum sagen, von wegen Dankbarkeit! Es stimme zwar, dass Pro-
metheus Zeus gewarnt habe, allerdings nicht, weil er ihm einen Gefallen tun
wollte oder um Milde oder gar Gnade bei ihm zu erlangen, sondern weil er sich

48 S. Kap. 25.



64 6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung

Sorgen um die Ordnung der Welt machte. Prometheus sei davon überzeugt ge-
wesen, dass Zeus olympische Mannschaft die beste Göttermannschaft ist, die
das Pantheon bis jetzt anzubieten hat. Und aus Sorge um die Menschen auf
der Welt habe er nicht gewollt, dass die herrschende Weltordnung zu bröckeln
beginne.

Wie auch immer. Auch wenn es so gewesen sein sollte, dann ist es ein Aus-
druck von prometheischer Größe. Auf jeden Fall! Zeus sei sehr, sehr beeindruckt
gewesen von Prometheus uneigennütziger und vor allem verbitterungs- und
rachefreier Warnung – obwohl der seit 30.000 Jahren sein gefesselter und ge-
marterter Gefangener war (!). Und so habe er mit der Geheimoperation durch
Herakles seine Dankbarkeit und Bewunderung gezeigt.

Wieder andere sagen schließlich, dass das Ganze überhaupt nichts mit Pro-
metheus Warnung an Zeus zu tun hatte. Zeus, der im Kern kein so schlechter
Kerl sei, habe sich aus purer Bewunderung für Prometheus Edeleigenschaften
entschieden, dem in seinen Augen Sündigen zu vergeben.

Und das, obwohl Prometheus während der Jahrtausende andauernden Stra-
fe nichts, aber auch gar nichts bereut hat. Dieser Punkt geht an Zeus, meinst du
nicht auch?

Wie auch immer, Zeus zeigte eine der vornehmsten Tugenden eines Herr-
schers – nach Aristoteles –, die Fähigkeit zur Vergebung eben.49 Allerdings
ist Vergebungsfähigkeit nicht nur für Herrscher, sondern für jeden Menschen
eine positive psychische und Persönlichkeitseigenschaft. Doch für den Mäch-
tigen ganz besonders, vor allem wenn man nicht darum gebeten wird. Und
wenn der andere sich nicht beugen lässt, um Vergebung zu erlangen. So wie
in Prometheus Fall.

Die Vergebung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat hat Prometheus Zeus nicht um Vergebung gebeten, geschweige
denn sie von ihm gefordert. Er hat sich nicht beugen lassen. Und bereut hat er
auch nichts.

Vergebung ist ein primär innerseelischer Vorgang und bedeutet den Verzicht
einer Person, die sich als geschädigt empfindet, auf den Schuldvorwurf gegen
den Täter und den Verzicht auf Konsequenzen, etwa Wiedergutmachung. Die
Vergebung kann Resultat von Einsicht und Reue des Täters sein, aber auch un-
abhängig davon.

Vergebung kann, bewusst oder unbewusst, auch von Vorteil für den Verge-
benden sein. Sie ist nämlich eine kompensatorische Bewältigungsstrategie, eine
sogenannte Copingstrategie, mit der eine geschädigte Person die belastenden
Folgen eines psychischen Traumas bewältigen kann. Insofern kann Vergeben

49 So schreibt er in seiner Nikomachischen Ethik.



6.4 Vergebung und Reputation 65

positive psychische Auswirkungen auch für den Geschädigten haben. Der Ver-
gebende befreit sich dadurch aus der Opferrolle. Positive Auswirkungen kann
Vergebung auch für den Schädiger bzw. den Täter haben. Die Vergebung be-
trifft den Täter (als Empfänger) und den Geschädigten (als Vergebenden), aber
nicht die Tat. Allerdings sind manche Menschen unfähig zu vergeben. So etwa
sehr nachtragende Persönlichkeiten, wie es die narzisstische, die antisoziale und
auch die paranoide Persönlichkeit sein kann.

Es ist nicht überraschend, dass Zeus 30.000 Jahre gebraucht hat, um Prome-
theus zu vergeben. Vergeben ist nämlich oftmals ein länger dauernder Prozess.
Beim Menschen braucht es natürlich nicht so lange, doch was sind 30.000 Jahre
für Götter?

Allerdings darf die Großzügigkeit von Zeus nicht kleingeredet werden. Verge-
bung kann nämlich von niemandem gefordert werden. Sie erfolgt ausschließlich
nach freier Entscheidung des Geschädigten bzw. des Opfers. Natürlich kann eine
Entschuldigung bzw. Bitte von Seiten des Täters hilfreich sein. Sie ist allerdings
keine Voraussetzung dafür.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ich denke, es ist klar, dass derjenige, der die Fähigkeit und die Bereitschaft zur
Vergebung hat, eine hohe moralische Reputation in seiner sozialenUmgebung
und vielleicht sogar in der breiten Öffentlichkeit genießt. Ganz besonders gilt
das für den vergebenden Mächtigen. Die Öffentlichkeit nimmt so etwas als
großmütig und als Ausdruck von Gütigkeit wahr. Für Zeus aber war so ein
Ruf offenbar von geringerer Bedeutung als seine Reputation und seine Glaub-
würdigkeit. Er wollte unter keinen Umständen sein Gesicht verlieren. Und so
entstand folgende Legende, die du, Sisyphos, mir einmal erzählt hast.

Zeus verliert sein Gesicht nicht – und wie der Schmuck entstanden ist

Zeus gibt zwar Herakles den heimlichen Auftrag, Prometheus zu befreien, sieht
aber darin eine Gefahr: Dass nämlich seine Glaubwürdigkeit, seine Standfes-
tigkeit und seine Reputation angezweifelt werden könnten. Er befürchtet, als
Schwächling, als unglaubwürdig und mit einem irreparablen Gesichtsverlust
dazustehen. Die Strafe, die er Prometheus auferlegt hatte, sollte ja für alle
Ewigkeit gelten, dies hatte Zeus der ganzen Welt verkündet. Und nun lässt er
des Widersachers Ketten sprengen und ihn vom Felsen befreien! Um das Ge-
sicht nicht zu verlieren und seine Reputation nicht zu schädigen, schlägt er also
einen Kompromiss vor. Prometheus soll in alle Ewigkeit um den Hals und um
den Arm ein Stück seiner Ketten tragen – gleichzeitig oder abwechselnd. Und
sowohl in die Halskette als auch in das Armband soll ein kleines Stück des Kau-
kasus-Felsens eingearbeitet sein. Damit ist Prometheus symbolisch noch an den
Felsen gekettet. Und so verliert Zeus sein Gesicht nicht. Prometheus sieht in
dieser Lösung nichts Verwerfliches, er verrät damit keines seiner Prinzipien. Im
Gegenteil, er hilft jemanden dabei, sein Gesicht zu wahren.

Die Menschen, die Prometheus nach seiner Befreiung triumphal empfangen,
nehmen sein Armband und die Halskette mit dem eingearbeiteten Steinchen



66 6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung

wahr. Sie gefallen ihnen, bald werden die Stücke kopiert. Und im Verlauf der
Jahre ersetzen Edelsteine die einfachen Kaukasussteinchen.

Zeus Reputation ist gerettet. Und der Schmuck ist geboren. Wahrscheinlich
werden Ketten und Armbänder die Menschen schmücken, solange es Menschen
gibt.

Reputation und Vermeidung von Gesichtsverlust kann im sozialen Leben ei-
nes Menschen sehr bedeutsam sein. Ja, für manche Menschen oder Gesell-
schaften ist das wichtiger als manche Tugenden, wie etwa Großmut und Gü-
tigkeit. Zeus hat es uns vorgemacht. Aber auch Prometheus hat uns ein Bei-
spiel gegeben: Es gehört auch zu den Tugenden, nicht dazu beizutragen, dass
der andere sein Gesicht verliert, sondern vielmehr ihm dabei zu helfen, es zu
wahren.

Reputation

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Prometheus hat Zeus geholfen, sein Gesicht und seine Reputation
zu wahren. Somit steht er auch als Archetyp für die Fähigkeit, jemand anderen
sein Gesicht wahren zu lassen.

Reputation bezeichnet das Ansehen einer Person oder einer – in der Regel in-
stitutionalisierten – Gruppe. Sie ist Ausdruck der Anerkennung, die einer Person
oder einer Personengruppe von der Gesellschaft zuteilwird. Insofern ist Reputa-
tion auch ein wichtiger Aspekt von Selbstwertgefühl und Selbstdefinition einer
Person. Schädigung oder gar Verlust der Reputation, „Gesichtsverlust“, ist nicht
nur für das soziale Leben, sondern auch für das Selbstwertgefühl der Person und
ihre Zufriedenheit mit sich selbst von hoher negativer Bedeutung.

Es gehört zu den positiven sozialen Eigenschaften einer Person, das „Gesicht“
ihres Interaktionspartners nicht zu schädigen, sondern ihm vielmehr dabei zu
helfen, sein Gesicht zu wahren. Im Großen und Ganzen gilt die Regel: Wer an-
deren Ansehen verleiht, gewinnt damit zugleich selbst an Ansehen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ja, mein lieber Bruder Sisyphos, es ist eine edle Sache, jemandem dabei zu
helfen, sein Gesicht zu wahren. Und, da sind wir uns sicher einig, Prometheus
war ohne Zweifel ein edler Titan.



7
Dankbarkeit und Verantwortung

7.1 Die Dankbarkeit

Vorher haben wir angedeutet, wer Prometheus an Zeus verraten hat. Was du
mir damals erzählt hast, war für meine kindliche Welt unfassbar, mein Bru-
der. Die großen Profiteure des Diebstahls, die Menschen, haben ihn verraten!
Was du mir damals darüber berichtet hast, hat mich tief erschüttert. Ich habe
Dankbarkeit und nicht Undankbarkeit und Verrat dem Wohltäter gegenüber
erwartet. Das habe ich von deiner damaligen Erzählung noch in Erinnerung:

Die Legende von einer Undankbarkeit und einem Verrat

Nachdem Prometheus den Menschen das Feuer gebracht und sie in die Kunst
seiner Verwaltung und Beherrschung eingeführt hat, entwickeln sie mit seiner
Hilfe und der seiner besten Freundin, der Weisheitsgöttin Athena, wie auch mit
Unterstützung des Gottes des Handwerkes, Hephästos, das Handwerk, die Küns-
te und die Zivilisation. Sie bauen die Polis auf und machen daraus die Politik.
Sie werden immer selbstbewusster und können die Natur weitgehend beherr-
schen – zumindest glauben sie das. Dann, davon haben wir ja schon gesprochen,
trickst Prometheus die Götter aus, indem er ihnen bei der Sitzung in Mekone die
wertloseren Opfergaben unterjubelt, während er für die Menschen die fetten,
schönen Teile der geopferten Tiere zurückhält. Und du hast mir noch erzählt,
wie Prometheus den Menschen mit der Einpflanzung der Hoffnung tief in ihre
Brust Energie, Initiative, Kreativität und Gestaltungsmöglichkeiten für das ei-
gene Leben und die eigene Zukunft gegeben hat – zumal er die Menschen von
der Last des Wissens um die eigene Zukunft befreit hat. Darüber werden wir
uns auch bald unterhalten. Bei Zeus, Sisyphos, was für ein Segen ist über die
Menschen hereingebrochen. Was für unsagbar kostbare Geschenke sind es, die
sie mit den prometheischen Gaben bekommen haben!

67© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_7

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_7


68 7 Dankbarkeit und Verantwortung

Jeder hätte gedacht, dass Prometheus damit der ewigen und unerschütter-
lichen Dankbarkeit des Menschengeschlechtes gewiss sein kann. Weit gefehlt,
sagtest du mir, als du mir die Geschichte erzähltest. Die Menschen taten genau
das Gegenteil. Die dachten es nicht nur, sondern sagten es auch: „Wir haben es
satt, jeden Morgen und jeden Abend daran zu denken, dass wir alles das nicht
selbst erreicht haben, sondern einem anderen verdanken. Und wem denn? Ei-
ner zweitrangigen Gottheit, einem Titanen, der seinesgleichen überlebt hat,
weil er rechtzeitig eine Allianz mit Zeus geschlossen hat. Wenn er mindestens
ein olympischer Gott, also ein erstklassiger Gott, wäre. Doch das ist er nicht.
Und ihm sollen wir ewig danken, ihn immerfort preisen? Nein, genug davon.
Viel klüger ist es, wenn wir uns einem erstklassigen, einem olympischen Gott
anschließen. Toll wäre es natürlich, wenn wir diesen erstklassigen olympischen
Gott auch dazu bringen, sich uns gegenüber zu Dank verpflichtet zu fühlen.
Am besten wäre der Oberste Gott, also Zeus persönlich. Das wäre Klasse! Au-
ßerdem können wir viel mehr erreichen, wenn wir dem Obersten Gott gefällig
sind. Da schlagen wir zwei Fliegen mit einer Klappe: Zum einen ist uns eine Be-
lohnung durch Zeus gewiss, zum anderen lösen wir uns endlich von der lästigen
Dankbarkeitspflicht Prometheus gegenüber.“

Gedacht, gesagt, getan.
Eine Delegation der Sterblichen besucht einen Altar des Unsterblichen. Man

sagt, es sei der Altar des Olympischen Zeus in Olympia gewesen. Dort offen-
baren die Abgesandten dem Vater von Menschen und Göttern alles: Wer den
Göttern das Feuer gestohlen und es den Menschen gegeben hat. Und auch
wie Prometheus in Mekone die Götter ausgetrickst hat. Und wie er schließlich
den Göttern die Hoffnung entwendet und sie in die Brust der Sterblichen ein-
gepflanzt hat, während er gleichzeitig die Fähigkeit des Zukunftvoraussehens
entfernt hat. Irgendwie hatte Zeus von all dem wohl schon etwas geahnt, auch
wenn die Götter von damals – im Gegensatz zu den heutigen – nicht alles wuss-
ten und nicht alles konnten. Wie es auch sein mag, diese Loyalitätserbietung
von Seiten der Menschen erfreut den Obersten sehr, und deshalb macht er ih-
nen tatsächlich das größte Geschenk, das er in seiner Schatzkammer hat:

Die ewige Jugend!
Zeus steckt alles, was zur ewigen Jugend gehört, in einen Sack: die ewi-

ge Schönheit, die immerwährende Gesundheit, die unerschöpfliche Kraft, die
unerschütterliche Lebensfreude und vieles andere. Er übergibt den Sack den
Menschen und sagt mahnend:

„Passt sehr gut auf dieses kostbare Geschenk auf! Lasst es nie aus den Augen!
Und vor allem: Geht verantwortungsvoll mit ihm um!“

Eigentlich, Sisyphos, hätte ich erwartet, dass der Oberste Gott diese undank-
baren Menschen, die ihren Wohltäter ohne Not verrieten, nicht belohnt, son-
dern bestraft. Ich habe damals gedacht, dass Wohltaten, wie die des Prome-
theus, ewige und uneingeschränkte Dankbarkeit verdienen.

Schon wieder schaust du mich mit diesem fragenden, etwas ironisch-stau-
nenden Blick an. Du denkst vermutlich: „Wie naiv, wie naiv!“ Naja, damals
als du mir all das erzähltest, großer Bruder, war ich ein Kind und unerfahren.
Jetzt bin ich das nicht mehr, und zu meiner Lebenserfahrung kommt noch



7.2 Die Last der Verantwortung 69

das Wissen des Psychiaters. Inzwischen weiß ich, dass man wohl Anspruch
auf Dankbarkeit hat, aber einfordern kann man sie nicht. Ich habe daraus
etwas noch Wichtigeres gelernt:

Erwarte keine Dankbarkeit für eine Wohltat. Sei vielmehr vorbereitet auf
Undankbarkeit.

Die Undankbarkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, das ist eine Lehre, die wir gezogen haben. Und so können wir die
Haltung der Menschen Prometheus gegenüber als Archetyp dafür annehmen.

Undankbarkeit dem Wohltäter gegenüber entsteht durch die asymmetrische
Beziehung zwischen Wohltäter und Wohltatempfänger. Der Wohltäter ist der
Geber und insofern der Stärkere in der Zweierbeziehung. Der Wohltatempfän-
ger strebt – bewusst oder unbewusst – danach, seine Rolle als der Schwächere zu
verändern und eine symmetrische Beziehung zu dem Stärkeren, seinem Wohltä-
ter, herzustellen. Selbst wenn es nur subjektiv ist, kann er damit vielleicht sein
Selbstwertgefühl steigern. Einstellungen und Handlungen des Wohltatempfän-
gers zur Verstärkung des eigenen Selbstwertgefühls können zur Einschränkung,
vorläufigen Suspendierung oder gar Eliminierung seiner Dankbarkeit demWohl-
täter gegenüber führen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ach, ein wenig Verständnis dafür habe ich doch, Sisyphos. Wer will schon der
Schwächere sein? Ich billige Undankbarkeit natürlich nicht, ich verurteile sie
sogar auf schärfste, aber ich kann ihre Entstehung verstehen.

Es gibt übrigens sogar Experten, die das, was dieMenschen Prometheus an-
getan haben, weder als Undankbarkeit, noch als Verrat bezeichnen, sondern
als edle und großartige Tat. Das überrascht dich, nicht wahr, Sisyphos? Die
Tat sei eine Verbeugung vor dem Göttlichen und das Erkennen des Frevelhaf-
ten, sagen sie. Das behaupten sogar manche, die „die Undankbarkeit als ein
Verbrechen, das nahezu alle anderen Verbrechen in sich einigt“, bezeichnen50.

Ansichtssache! Oder, Sisyphos?

7.2 Die Last der Verantwortung

Ja, man hätte erwartet, dass die Menschen ein so großartiges göttliches Ge-
schenk, das der ewigen Jugend, wie ihren Augapfel hüten und voller Verant-

50 Das sind die Worte von Sir Francis Bacon in seinem Buch „DieWeisheit der Alten“
(1609), herausgegeben von Philipp Rippel (1990), Fischer, Frankfurt a. M.



70 7 Dankbarkeit und Verantwortung

wortungsgefühl mit ihm umgehen. Man hätte das erwartet, doch geschehen
ist es nicht, wie du mir erzählt hast. Deine Geschichte von damals habe ich
noch sehr lebendig in Erinnerung:

Die Legende vom Verlust der ewigen Jugend

Als Zeus den Menschen den Sack mit den vielen Segnungen und Gütern der
ewigen Jugend schenkt, bricht in allen Winkeln der Erde Jubel aus. Gesang und
Tanz und Völlerei beherrschen tage- und nächtelang die Feste, die die Men-
schen feiern. Aber niemand will den Sack mit den Gütern der ewigen Jugend
auf seinen Schultern tragen. Die Menschen haben nämlich festgestellt, dass das
Tragen der ewigen Jugend sehr schwer ist. Sie beschließen also, einem Esel den
Sack auf den Rücken zu binden und ihn für sich tragen zu lassen. Unbekümmert
setzen sie ihre Festlichkeiten fort. Niemand fühlt sich verantwortlich, weder für
die Unversehrtheit des Sackes, noch für das Wohlergehen des Esels, obwohl alle
wissen, dass das arme Tier eine schwere Last zu tragen hat. Sie vertrauen darauf,
dass der angeblich anspruchslose, gehorsame und geduldige Esel nichts Falsches
tut. Keine Belohnung ist von ihnen vorgesehen für den Träger der schweren
Last. Sie vergessen sogar, Hunger und Durst des Esels zu stillen.

Der so vernachlässigte Esel bekommt immer größeren Hunger und vor allem
unerträglichen Durst. Er wartet mit übergroßer Geduld, dass die Menschen ihm
etwas zu fressen und vor allem zu saufen geben. Vergeblich! Aber auch eines
Esels Geduld geht irgendwann zu Ende. Schließlich macht sich der Esel selbst-
ständig und geht auf die Suche nach einer Quelle und einer Wiese mit saftigem
Gras. Und siehe da, schon nach wenigen Metern findet er eine Quelle mit kris-
tallklaremWasser. Hocherfreut rennt er zu ihr hin – wobei „rennt“ vielleicht ein
wenig übertrieben ist, wenn man an die schwere Last denkt, die er zu schleppen
hat. Als er endlich mit seinem Maul die Wasseroberfläche berührt, hört er eine
schrille, zischende, Stimme, die ihn beschimpft und ihm droht. Es ist die Stimme
einer Riesenschlange, die dem Esel zuzischt, er solle gefälligst von ihrer Quelle
verschwinden. Dem zu Tode erschrockenen, durstigen Esel kommen die Tränen.
Weinend bittet er die Schlange, ihm doch zu erlauben, etwas von ihrem Wasser
zu trinken. Und er erzählt ihr, wie die Menschen ihn vernachlässigen, obwohl
er für sie eine so schwere, aber vor allem eine so kostbare Last trägt.

BeimWort „kostbar“ wird die Schlange aufmerksam und neugierig. Sie stellt
ihr Zischen für einen Moment ein. Und der Esel erzählt ihr die Geschichte von
Zeus Geschenk der ewigen Jugend an die Menschen. DieWorte „ewige Jugend“
elektrisieren die Schlange. Schlagartig ändert sie ihre Haltung und versucht,
freundlich zu sein. Dabei hypnotisiert sie den erschöpften Esel mit ihren Augen
und gibt sich verführerisch. Sie bekundet ihr Mitleid mit dem leidenden Tier
und ihre Abscheu vor den unverantwortlichen Menschen. Dann macht sie ein
Angebot: Der Esel darf so viel Wasser aus ihrer Quelle trinken, wie er will und
kann. Dafür aber muss er den Sack mit den Gütern der ewigen Jugend bei ihr
lassen. Das sei eine angemessene Entschädigung für das durststillende Wasser,
sagt sie listig. Und außerdem auch eine Erleichterung für den gequälten und
von den Menschen vernachlässigten Esel. Der, immer noch getrieben von bren-
nendem Durst und angewidert von dem Verhalten der verantwortungslosen
Menschen, entscheidet sich nach kurzer Überlegung, das Angebot der Schlange
anzunehmen.



7.2 Die Last der Verantwortung 71

Und so kam es dazu, dass die Menschen das Geschenk der ewigen Jugend
für ewig verloren haben.

Es bleibt bei der Schlange, die alle paar Wochen eine neue Haut bekommt,
die immer schön glänzend und jung aussieht. Während die Menschen Tag für
Tag älter werden.

Als du mir das damals erzählt hast, mein Bruder, war ich offen gestanden
erschrocken. Ich habe bei mir gedacht: „Was für eine Verantwortungslosig-
keit! Was für eine unglaubliche Pflichtverletzung beim Umgang mit einem
göttlichen Geschenk! Wie konnten die Menschen bloß so unverantwortlich
und unsorgsammit so einem Schatz umgehen! Dafür haben die Menschen zu
Recht schwer gebüßt.“

Verantwortung ist auch eine Pflicht

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, das genau soll uns der Mythos archetypisch vermitteln.
Verantwortung hat viele Bedeutungen und beinhaltet Unterschiedliches.

Aber eine davon ist der Aspekt der Pflicht. Die Pflicht des Menschen, als Indivi-
duum oder als organisierte Gesellschaft dafür zu sorgen, dass alles Notwendige
getan wird, um möglichst das Beste und Richtigste in dem jeweiligen Kontext zu
erreichen und keinen Schaden oder Verlust entstehen zu lassen. Die mit der Ver-
antwortung verknüpfte Pflicht hat nicht nur moralische Aspekte, sondern auch
psychosoziale Funktionen. Sie trägt nämlich dazu bei, dass innere Zufriedenheit
und Selbstachtung sowie Achtung und Anerkennung durch die anderen, aber
auch ein Gefühl der Sicherheit und Zuverlässigkeit für den diese Pflicht Erfül-
lenden entstehen. Das Gegenteil trifft für den die Pflicht nicht Erfüllenden zu.
Die Art, wie jemand mit der Pflicht der Verantwortung umgeht, wird von der
Gesellschaft belohnt oder bestraft. Er trägt die Konsequenzen seines verantwor-
tungsvollen oder verantwortungslosen Handelns.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Es ist erstaunlich, Sisyphos, wie häufig Menschen sich unverantwortlich ver-
halten, obwohl sie eigentlich wissen müssten, dass die Verletzung der Verant-
wortungspflicht zu schmerzhaften Konsequenzen führen kann. Ein schwaches
Verantwortungsgefühl haben wir häufig bei unreifen und infantilen wie auch
bei dissozialen Persönlichkeiten. Das Wort „Verantwortung“ als solches deu-
tet übrigens schon auf Konsequenzen hin. Die Etymologen sagen uns, dass
„verantworten“ zwar antworten bedeutet, aber mit der besonderen Konnota-
tion „vor Gericht antworten“. Und somit auch „für etwas einstehen“ und „sich
rechtfertigen“.



72 7 Dankbarkeit und Verantwortung

Schade, schade, dass sich die Menschen damals so unreif und infantil ver-
hielten. Für ihre damaligeVerantwortungslosigkeitmussten sie einen so hohen
Preis bezahlen: Den ewigen Verlust der ewigen Jugend. Wobei an dieser Stel-
le betont werden muss, dass „ewig“ nur als „lebenslang“ verstanden werden
kann. Die Ewigkeit der Sterblichen ist nicht gleichzusetzen mit der Ewigkeit
der Unsterblichen.



8
Hoffnung und Hoffnungslosigkeit,

Optimismus und Pessimismus

8.1 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit

Lass uns, Sisyphos, lieber zu erfreulicheren Dingen zurückkehren – zum Bei-
spiel zu all dem, was du mir früher über den edlen Prometheus erzählt hast.

Beeindruckt war ich, wie Prometheus immer wieder seine legendäre Phil-
anthropie zeigte. Schon bevor er den olympischen Göttern das Feuer für die
Menschen stahl und bevor er die Opfergaben an die Götter zu Gunsten der
Menschen regelte, machte er seinen Geschöpfen ein unschätzbares Geschenk:

Die Hoffnung!
In der Tat, Prometheus machte den Menschen gleich mit ihrer Schöpfung

das kostbare Geschenk der Hoffnung. Ja, kostbares Geschenk habe ich gesagt,
Sisyphos. Und das ist sicherlich noch eine Untertreibung. Ich hätte sagenmüs-
sen „das kostbarste aller Geschenke“. Ja, ja ich weiß, manche sind nicht dieser
Meinung, aber dazu später. Die Betrachtung der Hoffnung als kostbarstes Ge-
schenk macht es verständlich, warum wir für die Hoffnung eine eigene Göttin
haben: Elpis, später von den Lateinern zu Spes pseudonymisiert.

Du hast mir, als du mich in das Damals und das Immerwährende einführ-
test, erzählt, dass die Menschen an unterschiedliche Schöpfungsgeschichten
glauben. Auch diejenigen, die ausschließlich der Überzeugung sind, dass sie
von niemand anderem geschaffen wurden als von Prometheus – dazu gehören
auch wir beide, nicht wahr? –, erzählen ihre Entstehungsgeschichte unter-
schiedlich. Aber im Großen und Ganzen gilt heutzutage, dass die promethei-

73© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_8

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_8


74 8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus

sche Schöpfung des Menschen so zu Stande gekommen ist, wie du es mir
damals erzählt hast. Ich erinnere mich daran wie folgt51:

Die Legende von der Erschaffung des Menschen, vom philanthropischsten Dieb

der Menschheitsgeschichte und seinem ersten philanthropischen Diebstahl

Irgendwann wurde Zeus sehr unzufrieden mit der Schöpfung. Es fehlte nämlich
dabei ein Wesen, das allen anderen Tieren an Intelligenz und Fertigkeiten über-
legen war, fähig zum höheren Denken, fähig zur sprachlichen Äußerung seiner
Gedanken. Er gab also Prometheus die Anweisung, so ein Geschöpf zu erschaf-
fen. Prometheus wurde dadurch zum Demiurgen, zum Schöpfer der Menschen.
Lange bevor manche anderen Götter sich des Schöpfungsplagiats verdächtig
machten.

Nach ausführlicher Beratung mit seiner besten Freundin, das war Athena,
Göttin der Weisheit, erschuf Prometheus die Menschen wie folgt: Er nahm Lehm
von der Gäa, der Erde also, in der noch Samenkörner des Himmels, des Urgottes
Uranos, vorhanden waren. Diesen mischte er mit Wasser aus dem Okeanos, dem
riesigen Fluss, der die Erde umrundet, Namensgeber der Ozeane. Er fügte etwas
Blut der verschiedensten, eigentlich von allen Tieren hinzu und formte so ein
neues Wesen. Den Menschen. Dabei orientierte er sich am Aussehen, aber auch
an den Charaktereigenschaften der Götter, nicht nur der olympischen, sondern
auch der unzähligen untergeordneten Gottheiten. Das mit der Ähnlichkeit der
Charaktereigenschaften zwischen Göttern und Prometheus Geschöpfen ist sehr,
sehr wichtig, sagtest du mir. Das erklärt nämlich, warum der Mensch nicht nur
genauso aussieht wie seine Götter, sondern auch ihre guten und schlechten
Charakterzüge hat. Prometheus hatte es viel leichter als andere Demiurgen,
die nur einen einzigen Gott als Vorbild hatten, sich selbst nämlich, wodurch für
die Menschheit das Problem entstand, dass der allmächtige Alleinherrscher will,
dass seine Geschöpfe ihm möglichst ähnlich sind.

Nein, Prometheus hatte als Vorbild für seine Geschöpfe nicht nur die Olym-
pier, sondern auch die unzähligen Gottheiten zweiter und dritter Ordnung
sowie Nymphen und Titanen. So konnte Prometheus unzählige und sehr un-
terschiedliche Exemplare seiner Schöpfungen formen.

Prometheus hat alle Menschen zwar aus demselben Material geformt, aber
die Mischung aus irdischem Lehm mit den göttlichen Samenkörnern, dem ozea-
nischenWasser und dem Blut der unterschiedlichsten Tiere variierte von Mensch
zu Mensch. Daher die verschiedenen Typen und Charaktere. Doch alle Men-
schen hatten etwas gemeinsam: Während alle anderen Wesen gebeugt zu
Boden blicken, gab Prometheus den Menschen ein hoch erhobenes Antlitz, ließ
sie den Himmel betrachten und ihre Gesichter stolz zu den Sternen erheben.
Und so kam es dazu, dass er dem neuen Geschöpf den Name „Anthropos“ gab:
„Der-nach-oben-Blickende“. Das ist die Bedeutung dieses Namens in der uns
gemeinsamen Sprache.

Dann aber, so erzähltest du mir, Sisyphos, machte Prometheus noch etwas
Großartiges. Das war seine erste philanthropische Tat, der erste philanthropi-
sche Diebstahl der Menschheitsgeschichte: Der Diebstahl der Hoffnung. Später

51 Sisyphos hat die Geschichte etwa so erzählt, wie sie in den schon zitierten Proto-
kollen der Gespräche zwischen Prometheus und Herakles steht (s. Fußnote 33).



8.1 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit 75

folgte der zweite philanthropische Diebstahl, der Diebstahl des Feuers. Und
dann noch etwas: Das Austricksen der Götter bei der Verteilung der Opfergaben
zu Gunsten des Menschen. Aber das haben wir ja schon erwähnt.

Und als ob das nicht gereicht hätte, tat er noch etwas Großartiges; auch
das hatte ich schon angedeutet. Er hat gleichzeitig den Menschen etwas aus
der Brust entnommen und den Göttern zurückgegeben: Die Fähigkeit, die die
Menschen vorher – aufgrund der göttlichen Samenkörner in der Schöpfungsmi-
schung – besaßen, nämlich die Fähigkeit, ihre Zukunft vorauszusehen. Darauf
komme ich gleich zurück.

Wozu brauchen die Götter die Hoffnung? So hat Prometheus vor dieser
Doppeloperation gedacht, wie du mir erzählt hast, mein Bruder. Die Götter
brauchen nicht zu hoffen! Sie können alles haben und alles so gestalten, wie
sie es wollen. Die Menschen aber nicht, die brauchen die Hoffnung. Seitdem
weilt die Göttin der Hoffnung, Elpis, auf der Erde unter den Menschen und
nicht mehr in himmlischen Gefilden. Wir haben ja eben schon darüber gespro-
chen. Nur zu Besuch und als Trägerin der Bitten und Hoffnungen der Menschen
zu den Oberen kommt sie in die olympischen Paläste.

Das war genial von Prometheus! Es war genial, gleich mit der Schaffung der
Menschen ihnen die Hoffnung in die Brust einzupflanzen. Hoffnung erwies
sich nämlich für alle Sterblichen als eines der wichtigsten Lebenselixiere.

Bei dem ersten philanthropischenDiebstahl derMenschheitsgeschichte hat
also Prometheus den Göttern die Hoffnung gestohlen und sie tief in die Brust
der Menschen eingepflanzt! Die Hoffnung erwies sich als ein kräftiges Organ.
Wenn sie nicht funktioniert und Hoffnungslosigkeit ihren Platz einnimmt,
lebt der Mensch in einem Martyrium. Die Hoffnung ist eines der höchsten
Güter, das der Mensch besitzt. Obwohl manche meinen, sie sei ein Übel.

Die Hoffnung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat hat sich Prometheus bei dem ersten philanthropischen Diebstahl
der Menschheitsgeschichte genauso genial verhalten wie beim zweiten, dem
Stehlen des Feuers! Damit ist Prometheus nicht nur der Archetyp des Phospho-
ros, des Lichttragenden, sondern auch des Elpidophoros, des Hoffnungsträgers.

Hoffnung ist eine emotionale Ausrichtung des Menschen, alles umfassend
oder fokussiert auf bestimmte Aspekte der Zukunft. Hoffnung ist prinzipiell eine
Haltung, gleichzeitig ist sie in der Regel aber auch handlungsbestimmend. Diese
zuversichtliche innere Haltung, die eine positive Erwartung mit sich bringt, dass
etwas, was man sich wünscht, eintreten wird, herrscht auch dann – oder gera-
de dann –, wenn keine wirkliche Gewissheit darüber besteht. Hoffnung verleiht
dem Menschen die innere Kraft, an einen positiven Fortgang seines Lebens zu
glauben, diesen zu erwarten oder daran zu arbeiten.



76 8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus

Allerdings kann Hoffnung auch zur Falle werden, wenn sie unbegründet
und irreal ist. Wenn sie sich zum verblendeten Wunschdenken auswächst. Aber
wenn die Hoffnung prinzipiell verloren geht und stattdessen eine allgemeine
Hoffnungslosigkeit den Menschen beherrscht, dann ist der Mensch womöglich
schwer krank. Er ist womöglich depressiv.

Hoffend verhält sich der Mensch lebensbejahend und schreibt sich Fähig-
keiten zu, die zur Bewältigung von Lebenswidrigkeiten unabdingbar sind. Die
Hoffnung bastelt bei vielen Menschen Vorstellungen von Paradiesen und Pa-
lästen, die im Jenseits liegen. Sie kreiert damit Perspektiven auf ein Leben im
Jenseits, das vermeintlich besser ist als das diesseitige. Schön, wenn man auf Per-
spektiven hofft, auch wenn sie weder verifizierbar noch falsifizierbar sind. Wie
auch immer, Tatsache ist, dass die irdische, die diesseitige Hoffnung ein unan-
tastbares Lebenselixier bleibt.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Das von Prometheus eingepflanzte Organ der Hoffnung ist erwiesenermaßen
ein kraftvolles Organ. Es gibt Impulse für Lebensenergie, Visionen, Erwartun-
gen und kreative Lebensgestaltung. Prometheus Operation erwies sich also als
eine gelungene lebensgestaltende, ja auch lebenserhaltende Maßnahme.

Was für ein kraftvolles Organ das prometheische Geschenk der Hoffnung
ist und warum ihre Göttin Elpis so beliebt ist, merke ich dann ganz eindeutig,
wenn ich Patienten mit einem Syndrom von Hoffnungslosigkeit behandele.
Das sind in der Regel schwer depressive Patienten.

Das Syndrom der Hoffnungslosigkeit und andere Losigkeiten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat ist das prometheische Geschenk der Hoffnung an die Menschen ein
kostbares Geschenk, und sein Verlust ein schmerzhafter Verlust.

Das Syndrom der Hoffnungslosigkeit besteht darin, dass der Mensch seine Fä-
higkeit zu hoffen vollständig verliert. Das ist ein Kernmerkmal der Depression,
das prometheische Organ der Hoffnung funktioniert dabei nicht mehr. Der Be-
troffene hofft nicht mehr auf Besseres, auf Erträglicheres, auf Erfreulicheres, auf
Positives. Er befürchtet nur das Schlimmste, das Unerträgliche, das Unerfreuliche,
das Negative. Die Hoffnungslosigkeit ist ein Übel, das bei Depressionen von man-
chen anderen üblen Gesellen begleitet wird: Von der Perspektivlosigkeit, der
Freudlosigkeit, der Genusslosigkeit, der Initiativlosigkeit, der Sinnlosigkeit des
Lebens und anderen „Losigkeiten“. Sie konstituieren zusammen ein „Syndrom
der Losigkeit“, das Kernsyndrom der schweren Depression, einem der schlimms-
ten Leiden des Menschen.

Aber auch bei Fällen, bei denen das Syndrom der Hoffnungslosigkeit nicht
im Rahmen einer schweren Depression, sondern autonom oder als Begleiter



8.2 Wir müssen uns Sisyphos als einen optimistischen Menschen vorstellen 77

von anderen psychischen Zuständen auftritt, wird es gewöhnlich von Zukunfts-
angst begleitet. Und auch von der Sorge, dass nichts Erwünschtes eintreten wird.
Verzweiflung und Resignation sind die Folge, die letztendlich doch auch zur De-
pression führen können.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ich habe als Psychiater viele Menschen getroffen, die furchtbar am Syndrom
der Losigkeit litten. Eins sage ich dir Sisyphos: Ich wünsche es niemanden!

8.2 Wir müssen uns Sisyphos als einen
optimistischen Menschen vorstellen

Naja, genial war Prometheus Tat schon. Aber Hoffnung und Hoffnungsbe-
reitschaft sind offensichtlich unterschiedlich verteilt und gedeihen auf unter-
schiedlichen Böden. Und so bevölkern seitdemnicht nurOptimisten dieWelt,
sondern auch Pessimisten und Dazwischenstehende.

Von Optimismus und Pessimismus

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat gibt die prometheische Schöpfungsgeschichte, die von der Un-
terschiedlichkeit der menschlichen Persönlichkeiten ausgeht, auch die Richtung
der Entfaltung des Hoffnungspotenzials bei den verschiedenen Individuen vor.
Die prometheische Schöpfungsgeschichte ist also auch in dieser Hinsicht ar-
chetypisch: Prometheus hat die unterschiedlichsten Menschen geschaffen, auch
bezüglich ihrer Hoffnungsbereitschaft.

Von Bedeutung ist auch, in wessen Brust die Hoffnung eingepflanzt wird. Das
heißt mit anderen Worten, in was für einer Persönlichkeit die geschenkte Hoff-
nung gedeiht. Dieses prometheische Geschenk kann unterschiedlich wachsen
und entfaltet sich abhängig vom Nährboden, den die Persönlichkeit des jewei-
ligen Menschen ihm bietet. Andererseits ist aber auch richtig, dass ein reichlich
vorhandenes Hoffnungspotenzial die Persönlichkeit seines Trägers prägt. Ist das
Hoffnungspotenzial reichlich, dann ist sein Träger durch Optimismus gekenn-
zeichnet, ist es das nicht, dann ist er durch Pessimismus gebrandmarkt.

Optimismus, von dem lateinischen „optimum“ – „das Beste“ – abgeleitet,
bezeichnet eine zuversichtliche und lebensbejahende, nicht selten dazu auch
heitere Grundhaltung. Ihr Hauptmerkmal ist eine grundsätzlich positive Erwar-
tung hinsichtlich der Entwicklung einer Sache oder der Zukunft insgesamt. Die
optimistische Grundhaltung kann sowohl von Lebensumständen wie auch von
den Grundeigenschaften der Persönlichkeit des jeweiligen Menschen determi-
niert sein. Optimisten sind in der Regel besser dafür gerüstet, Widrigkeiten und



78 8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus

Stress im Leben zu bewältigen und stabile soziale Systeme zu gründen. Außer-
dem wächst ein starkes Selbstwertgefühl am besten auf dem kraftvollen Boden
einer optimistischen Persönlichkeitsstruktur.

Der Pessimismus dagegen, vom lateinischen „pessimus“ abgeleitet – was
„der Schlechteste“ bedeutet und der Superlativ von „malus“, „schlecht“, ist –,
kennzeichnet eine gegensätzliche Grundhaltung zum Optimismus: Die Erwar-
tungen an die Zukunft sind negativ, Hoffnung auf positive Entwicklungen ist
grundsätzlich nicht vorhanden. Entsprechend gegensätzlich zum Optimisten
sind die Fähigkeiten und Lebenseinstellungen des Pessimisten. Er ist also schlech-
ter gerüstet, die Widrigkeiten und den Stress im Leben zu bewältigen. Er hat
Schwierigkeiten, stabile soziale Systeme zu gründen, sowie ein schwaches Selbst-
wertgefühl.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Das kann ich aus meiner beruflichen Erfahrung übrigens bestätigen, mein
Bruder. So wie du das auch aus deinem Leben kannst, Sisyphos. Wärest du
kein Optimist gewesen – ich meine in der Zeit, als du noch bei den Erdbe-
wohnern weiltest –, dann hättest du dich nicht gegen Zeus und gegen den Tod
gestemmt, vermute ich. Ach nein, was sage ich da. Ich bin mir sicher, dass es
so ist. Nur ein Optimist kann so etwas wagen!

Die Rüstung des Optimisten, die Mängel des Pessimisten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos musste ein Optimist sein.
Wie auch immer, die Grundhaltung des Optimisten führt dazu, dass er

hoffnungsvoll durch die Welt geht und das Leben positiv und zuversichtlich be-
trachtet. Seine Lebensbejahung macht aus ihm nicht selten eine angenehme,
ja auch heitere Persönlichkeit; dadurch kann er Lebensprobleme leichter lösen.
Wird aber das prometheische Geschenk der Hoffnung in eine gegensätzliche
Mischung von Persönlichkeitselementen eingepflanzt, dann entsteht auch die
gegensätzliche Haltung, die pessimistische Grundhaltung.

Natürlich kann eine optimistische oder pessimistische Haltung auch tempo-
rär und bezogen auf bestimmte Situationen zum Ausdruck kommen. Allerdings
scheint es so, dass während Optimisten sich selbst als Urheber von Problem-
lösung, von Überwindung der Widrigkeiten, von Erfolg und angenehmen
Entwicklungen betrachten und Misserfolge oder Schwierigkeiten als temporär
erleben, Pessimisten genau die gegensätzliche Ursachenzuschreibung betreiben.
So kommt es dazu, dass die Optimisten unangenehme Ereignisse für vorüber-
gehend halten, während Pessimisten sie als einen dauerhaften Zustand erleben.
Geschieht etwas Unangenehmes, lässt der Optimist keine allgemeine Beeinträch-
tigung seines Lebens zu, der Pessimist aber doch. Und noch dazu: Der Pessimist
sieht sich in der Regel selbst als unfähig an, die Widrigkeiten des Lebens zu über-
winden. Vielmehr hält er sich selbst für einen Teil des Problems. Insbesondere



8.2 Wir müssen uns Sisyphos als einen optimistischen Menschen vorstellen 79

dann, wenn das Element des Selbstwertgefühls in der prometheischen Mischung
nicht stark vorhanden ist und vielleicht noch dazu durch die genannte negative
Grundhaltung atrophiert ist.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Du warst also auf der Erde ein Optimist, Sisyphos. Und offensichtlich hast
du dir auch hier in der Unterwelt deinen Optimismus erhalten – trotz dei-
ner schweren Zwangsstörung. Wärest du kein grundsätzlicher Optimist, dann
würdest du diese ganze Sisyphosarbeit nicht tun. Du würdest denken „Ich
schaffe es nie, das Ganze hat sowieso keinen Sinn, der Felsblock wird wieder
und wieder den Berg hinunterrollen. Die Arbeit ist nicht zu bewältigen“. Aber
so denkst du nicht, imGegenteil! Du hast also deinenOptimismus, zumindest
einen Teil davon, in dein unterweltliches Arbeitslager mitgebracht.

Du bleibst ein Optimist, obwohl dir die Sinnlosigkeit deines Optimismus
bewusst ist – bewusst sein müsste. Oder nicht?

Die Optimismus GmbH

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Sinnlosigkeit der Sisyphosarbeit belegt die Notwendigkeit des
sinnvollen Optimismus.

Zweifelsohne ist der Optimismus eine positive, produktive und lebensbeja-
hende Eigenschaft. Allerdings nur dann, wenn er nicht grundlos und sinnlos ist.
Gibt es in einer bestimmten Situation oder für eine bestimmte Sache keinen
Grund zum Optimismus und hat er keinen Sinn, dann verliert er alle seine po-
sitiven Aspekte. Vor so einem Optimismus muss man warnen. Er kann zu einem
verblendeten Wunschdenken führen, zu Ignoranz und Fehleinschätzungen, zu
zweckloser Verschwendung von Energie, zu sinnlosem Handeln. Ein grenzenlo-
ser Optimismus kann ebenso wie ein grenzenloser Pessimismus zu einer Falle für
den Menschen werden. Auch diesbezüglich gilt die aristotelische Prämisse: Die
Mitte ist die via regia.

Optimismus ist eine GmbH: Grundhaltung mit begrenzter Haftung.
Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Aber gerade wegen seiner Sisyphosarbeit müssen wir uns Sisyphos als einen
optimistischen Menschen vorstellen.

Nicht wahr, Sisyphos?



80 8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus

8.3 Das Prinzip Hoffnung und der Optimismus
mit Trauerflor

Du hast mir einmal erzählt, dass es eine Allegorie gibt zu Prometheus Ein-
pflanzung der Hoffnung in die Brust der Menschen, und zwar die Legende
von Pandora und Epimetheus, des Prometheus Bruder. Erinnerst du dich, wie
du mir damals Pandoras Allegorie zur prometheischen Hoffnung erzählt hast?
Du erklärtest mir, wenn die Erinnerung des kleinen Bruders nicht täuscht,
folgendes:

Die Legende von Pandora und ihrer Büchse

Nachdem Prometheus den Menschen die Hoffnung eingepflanzt, das Zukunfts-
voraussehen entfernt, ihnen das Feuer geschenkt und den besseren Anteil der
Opfergaben für sie gesichert hat, sind die Menschen sehr glücklich. Glückliche
Menschen aber machen Götter neidisch. Zeus und alle anderen Götter können
so viel Glück bei den Menschen nicht ertragen. Sie fürchten um ihre Autorität
und die Zukunft der Gottheiten und des Gottseins. Wozu brauchen denn die
Menschen Götter, wenn sie auch ohne göttliches Zutun glücklich und übellos
leben können? Die Götter beschließen also, das zu ändern. Mit einem perfi-
den Plan wollen sie das übellose Leben der Menschen übelvoll machen und das
glückliche Dasein mit Unglück übergießen.

Dazu lässt Zeus von Hephästos, dem Gott des Handwerks, eine wunder-
schöne künstliche Frau schaffen. Heutzutage auf der Erde haben wir eine
Bezeichnung dafür, Anthropoid nämlich. Du weißt schon, in der uns gemeinsa-
men Sprache ist Anthropos der Mensch, und die Endung -id bedeutet „ähnlich“.
Anthropoid ist also „etwas, was dem Menschen ähnlich ist“. Hephästos macht
die künstliche Frau zum Ebenbild von Aphrodite, der Göttin der Liebe und der
Schönheit – seiner Frau, die ihn leider ständig mit schönen Männern betrügt.
Denn Hephästos ist zwar tüchtig und genial, aber hässlich, wie wir wissen. Man
sagt, dies sei eine Entschuldigung für Aphrodites Verhalten. Naja.

Nachdem Zeus Hephästos wunderschöner Kreation Leben eingehaucht hat,
schenkt Aphrodite ihr Anmut, Weiblichkeit, Zärtlichkeit und die Fähigkeit zur
erotischen Hingabe. Die künstliche Frau ist ab da also weder künstlich, noch
Anthropoid, sondern vielmehr eine wunderschöne und noch dazu hochbegabte
junge Frau. Durch die Geschenke der Götter vereint sie nämlich so viele schöne
Eigenschaften und Begabungen in sich, wie sie bis heute kein anderer Sterbli-
cher je besessen hat. Und sie wird nie untreu, weil andere Göttinnen und Götter
ihr auch Tugenden geschenkt haben, die Aphrodite nicht hat. So bekommt sie
von Athena die Weisheit, von Hestia die häuslichen Tugenden, von Apollon und
Artemis deren Begabungen in Kunst, Schnelligkeit und Jagdfertigkeit. Auch
alle anderen Götter und die Chariten – viele Menschen kennen sie heute bes-
ser unter ihrem lateinischen Pseudonym „Grazien“ – schenken der neuen Frau
irgendetwas Schönes und Erstrebenswertes. Deshalb bekommt sie von den Göt-
tern und den Menschen den Namen „Pandora“, die „Allbeschenkte“. Als letztes
erhält sie von Zeus einen verriegelten Pithos. Das ist die berühmte „Büchse der



8.3 Das Prinzip Hoffnung und der Optimismus mit Trauerflor 81

Pandora“, die aber keine Büchse war, sondern ein großes Tongefäß, ein Pithos
also.

Wie auch immer, du hast mir damals gesagt, dass es noch nicht endgültig
geklärt gewesen sei, was eigentlich in der „Büchse der Pandora“ hermetisch
eingeschlossen war. Nach der gängigen Meinung hatte Zeus darin alle von ihm
gerade geschaffenen Übel eingeschlossen. Und dann schickt der Oberste Gott
diese wunderbare Frau zu dem jüngeren Bruder des Prometheus, zu Epime-
theus. Sie soll dessen Ehegattin werden. Ihr Pithos, meinetwegen ihre Büchse,
ist der Braut Mitgift. Es sei hier bemerkt, dass Pandora nicht weiß, was in dem
Pithos eingeschlossen ist. Dies bleibt ein Geheimnis der Götter. Es soll eine Über-
raschung für den Bräutigam sein, sagt Zeus beim Abschied zu ihr. Prometheus,
der „Im-Vorhinein-Denkende“, warnt seinen jüngeren Bruder Epimetheus, den
„Im-Nachhinein-Denkenden“, er solle das Geschenk der Götter, Braut und Büch-
se, nicht annehmen. Nach dem Motto „Traue keinem Gott, der ungebeten
einem Menschen ein Geschenk macht, und zudem noch ein so anmutiges und
schönes“. Epimetheus aber, zutiefst beeindruckt von der faszinierenden Pando-
ra, hört nicht auf diesen Rat. Nach der Hochzeit öffnen die Frischvermählten,
neugierig und gespannt, den Pithos. Sofort strömen die von den Göttern ge-
schaffenen Übel heraus und fliegen in die Welt hinein, zu den Menschen. Und
seitdem quälen sie die Erdbewohner und machen sie unglücklich.

Nach dieser Legende wird dem Obersten Gott auch noch eine zusätzliche
Perfidie zugeschrieben, wie du mir erzählt hast: Er habe die Übel lautlos ge-
macht, sodass sie die Menschen unbemerkt überfallen können. Es wird darüber
hinaus berichtet, dass Pandora und Epimetheus, als sie die Katastrophe bemer-
ken, hastig versuchen, den Deckel wieder zu schließen. Aber nur die Hoffnung
ist noch im Pithos. Sie konnte nicht entfliehen, weil sie unter dem Rand der Öff-
nung feststeckte. Und so bleibt den beiden und ihren Nachfahren die Hoffnung
erhalten.

Aber das ist nur eine Version der Legende, sagtest du mir bei meiner Einfüh-
rung in das Damals und das Immerwährende. Du erzähltest mir eine zweite
Version, nach deiner Meinung die nachvollziehbarere. Danach wendet Zeus
eine noch perfidere List an, um die glücklichen Erdbewohner unglücklich zu ma-
chen. In Pandoras Pithos schließt er nicht die Übel ein, sondern die guten und
edlen Güter, die er in der ganzen Welt zusammengesammelt hat. So befinden
sich darin Güter wie Gesundheit, Klugheit, Wohlstand, Freude, Glücksgefühle,
Gelassenheit, Kontemplation und vieles mehr. Darunter auch die Hoffnung.

Nach dem Öffnen des Pithos sind alle Güter in Windeseile verschwunden.
Hinauf zum Olymp, zu den Göttern. Und so besitzen die Götter alle guten Din-
ge, die sie nach Lust und Laune in alle Himmelsrichtungen verstreuen. Das ist
der Anfang der mühsamen Jagd der Menschen nach den einzelnen verstreuten
Gütern. Eine Jagd, häufig voll des Schweißes, der Tränen oder sogar des Blutes.
Das ist der Grund, warum die Menschen nur einzelne dieser Güter einfangen
können – wenn überhaupt. So können wir gut beobachten, wie manche Men-
schen die Gesundheit, aber eben nicht die Klugheit fangen. Andere wiederum
den Wohlstand, aber nicht die Gesundheit. Wieder andere die Gelassenheit,
aber nicht den Wohlstand. Und so weiter und so fort. Und Zeus Güter haben
auch eine andere Besonderheit: Sind sie unbeständig und haben den Drang,
immer wieder weg- und weiterzufliegen. Sie haben die Tendenz, nicht bei dem
Menschen zu bleiben, der sie einmal eingefangen hat. Die von den Göttern in
alle Windrichtungen verstreuten Güter sind seit dieser Zeit unstetig, kaum an-
hänglich, bleiben selten einem Besitzer treu. Die Menschen müssen einiges tun,



82 8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus

um den Drang der Güter, davon zu fliegen und zu entfliehen, zu bändigen und
sie möglichst lange bei sich zu behalten.

Nur die Hoffnung konnte das junge Brautpaar festhalten, in Pandoras Büch-
se eingeschlossen.

Oder in des Menschen Brust, allegorisch gesprochen.

Und so kann die Hoffnung den Menschen begleiten, ihn aus der Dunkelheit
in das Licht bringen und immer wieder zu Eos Rhododaktylos, der rosenfing-
rigen Göttin der Morgenröte, führen. Ihre purpurnen Farben und ihr frischer,
Leben erweckender Atem können die Farben und der Hauch der Hoffnung
sein.

Wenn ich dich so sehe, Sisyphos, mit welcher Hingabe du deinen Felsblock
den Berg hinaufwälzt, trotz deiner langen gegenteiligen Erfahrung hoffend,
dass er auf dem Gipfel liegen bleiben wird. Und wie du hinter ihm her saust,
wenn er den Berg hinunter rollt, um dann hoffnungsvoll wieder von vorne zu
beginnen. Dann denke ich an einen Philosophen der neuen Zeit, an Friedrich
Nietzsche nämlich. Er schreibt in seinem Buch „Menschliches, Allzumensch-
liches“, dass das, was in Pandoras Pithos zurückgeblieben ist, die Hoffnung
nämlich, und was der Mensch für das größte Glücksgut halte, nichts anderes
sei als ein Übel – so bezeichnet er die Hoffnung wortwörtlich, ehrlich! Und er
schreibt noch: „Zeus wollte nämlich, dass der Mensch, auch noch so sehr durch
die anderen Übel gequält, doch das Leben nicht wegwerfe, sondern fortfahre, sich
immer von Neuem quälen zu lassen. Dazu gibt er demMenschen die Hoffnung: sie
ist inWahrheit das übelste der Übel, weil sie die Qual der Menschen verlängert.“52

Wenn man das so liest, Sisyphos, könnte man meinen, dass du dem ger-
manischen Philosophen als Modell gedient hast. Wenn man dich so erlebt,
kann man sich des Eindruckes nicht erwehren, dass Nietzsche deine Hoff-
nung meinte, wodurch sich deine Qual verlängert. Weil du nicht aufhörst,
sondern fortfährst, dich immer von neuem zu quälen. So führt deine Hoff-
nung letztlich zur unendlichen Verlängerung deiner Qualen.

Aber wie gesagt: Wir müssen uns dich, Sisyphos, als einen optimistischen
Mensch vorstellen.

In diesem Sinne könnte man tatsächlich meinen, dass Friedrich Nietzsche
Recht hat, wenn er behauptet, dass die Hoffnung das übelste der Übel sei, weil
sie die Qual der Menschen verlängere.

Doch das ist nicht so! Definitiv nicht, Sisyphos, obwohl alles so gut zu
deiner Qual passt, was der große Philosoph sagt. Allerdings spiegelt Nietzsches

52 Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches: Ein Buch für freie Geister
(2000) Insel, Frankfurt a. M.



8.3 Das Prinzip Hoffnung und der Optimismus mit Trauerflor 83

Behauptung die Ausnahme wider, meine ich, die nicht zur Regel gemacht
werden darf. Das Gegenteil ist die Regel:

Nicht die Hoffnung ist das übelste Übel, sondern die Hoffnungslosigkeit.
Insofern finde ich die zweite Version der Legende von Pandora und ihrer

Büchse, die du mir erzählt hast, die angemessenere: Die Güter waren es, die
in Pandoras Pithos eingeschlossen waren und leider entflohen sind, und nur
ein einziges Gut ist für den Menschen übrig geblieben – in seine Brust einge-
pflanzt, allegorisch gesprochen. Aber was für ein Gut:

Die Hoffnung!
Hoffnung bewegt die Geschichte, sagt ein anderer Philosoph der Neuzeit,

und er erklärt sie zu einem Prinzip.53 Er meint, dass das Prinzip Hoffnung
die ganze Gesellschaft, sogar die ganze Geschichte in einer Vorwärtsbewegung
hält. Allerdings ist es gut, dass du das in der Unterwelt nicht mitbekom-
men hast. Dieser Philosoph hat jahrzehntelang diktatorische Regime als die
Hoffnungsträger der Geschichte deklariert, etwa das stalinistische System der
Sowjetunion oder das der DDR. Beides sagt dir wahrscheinlich nichts, aber
gut, dass du sie nicht kennengelernt hast. So viel kann ich dir sagen: Die
Geschichte hat leider die genannten Systeme nicht als Hoffnungsträger der
Menschheit bestätigt. Die Hoffnungen, die man mit solchen Systemen in Ver-
bindung gebracht hat, erwiesen sich als falsche Hoffnungen. Ein Übel waren
sie vielmehr, mit vielen Qualen und vielen Opfern.

Das Prinzip Hoffnung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Legende gibt es her, dass Pandora den Menschen keine Übel,
sondern viele gute Güter gebracht hat. Dass sie aber leider nur eines davon fest-
halten konnten.

Es ist wahr, dass Hoffnung trügerisch sein kann. Dass sie Leiden verlängern,
Individuen und Gesellschaften falsch führen oder gar Katastrophen verursachen
kann. Hoffnung kann auch die Mutter des Wunschdenkens, des verblendeten,
sein. Aber nichtsdestotrotz, die Hoffnung ist ein hohes Gut für denMenschen, als
Individuum, aber auch für Gesellschaften. Hoffnungslose Menschen, hoffnungs-
lose Gesellschaften sind unglückliche Menschen, unglückliche Gesellschaften.
Auch wenn Hoffnungen nicht erfüllt werden können, wenn sie manchmal trü-
gerisch sind, wenn sie manchmal zu Unglück führen, ist die Hoffnung doch ein
hohes Gut und kein Übel.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

53 Dieser Philosoph ist Ernst Bloch in seinemWerk „Prinzip Hoffnung“ (1954–1959)
Suhrkamp, Frankfurt a. M., (Auflage 1977).



84 8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus

Insofern finde ich eine Formulierung des eben zitierten Philosophen, der die
Hoffnung zum Prinzipmachte, sehr treffend. Er warnt vor ungeprüftemOpti-
mismus und plädiert stattdessen, bildhaft und prägend, für einen „Optimismus
mit Trauerflor“.54

Es tut mir so leid, Sisyphos, dass die Hoffnung gerade bei dir in deinem
unterweltlichen Dasein in ihrer schlimmsten Gestalt, nämlich der Nietz-
sche’schen, erscheint, also als Verlängerung der Qual. Es tut mir leid, dass
auch dies zu deiner Zwangsstörung gehört.

54 Ebenda.



9
Zukunftsvorschau

9.1 Die Last des Wissens von der Zukunft

Damals als Kind, nachdem du mir die Geschichte von Prometheus Doppel-
operation erzählt hattest, habe ich gedacht: Naja, die Hoffnung eingepflanzt –
das verstehe ich. Aber warum hat dieser Vorausdenker, dieser Demiurg der
Menschen, seinen Geschöpfen die Möglichkeit genommen, die eigene Zu-
kunft vorherzusehen? Wofür sollte das gut sein?

Heute aber, mit so langer Lebens- und Berufserfahrung als Psychiater, glau-
be ich die Antwort zu kennen. Vor allem, nachdem du mir später noch eine
andere Geschichte erzählt hast. Eine Geschichte, die belegt, wie schwach die
menschlichen Schultern sind. Viel zu schwach, um die Last des Vorauswissens
der eigenen Zukunft zu tragen. Erinnerst du dich, Sisyphos? An die Legende
von Okyrhoë?

Die Legende von dem Mädchen, das unter der Last des Zukunftswissens

zusammenbrach und zur Stute wurde

Apollon ist wieder einmal verliebt, diesmal in das schönste Mädchen Thessa-
liens – Koronis aus Larissa. Apollons Begleitvogel, der Rabe, der damals noch
schneeweißes Gefieder hatte, weiß von der Liebelei seines Herrn. Eines Tages
sieht der Rabe, wie Koronis an der Seite eines schönen Jünglings unterwegs
ist. Er fliegt zu seinem Herrn und informiert ihn. Rasend vor Eifersucht nimmt
Apollon seinen silbernen Bogen und schießt im Affekt mit seinem das Ziel nie
verfehlenden Pfeil auf die nichtsahnende Koronis. Tödlich getroffen sinkt sie
zu Boden. In derselben Sekunde, zutiefst betroffen, bereut Apollon seine Tat,
so wie fast jeder Affekttäter. Doch es ist zu spät. Koronis stirbt, aber sie trägt
Apollons Sohn in ihrem Bauch. Der laut weinende Apollon kann kraft seiner

85© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_9

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_9


86 9 Zukunftsvorschau

göttlichen Fähigkeiten das Kind – einen Jungen – dem Leib der sterbenden Mut-
ter noch entreißen. Er bringt es in die Obhut des weisen Zentaurus Chiron, der
nicht nur große allgemeine Weisheit besitzt, sondern auch Meister der ärztli-
chen Kunst ist. Den auf seine Belohnung wartenden Raben jedoch verflucht der
aufgewühlte Apollon. Schwarz wie die Finsternis soll er werden. Und seitdem
ist der Rabe schwarz.

Natürlich erzählen manche diese Geschichte auch etwas anders. Ich bleibe
bei der Version, die du mir erzählt hast: Apollon war ein Affekttäter, aber auch
der Retter des Kindes.

Apollons Sohn wächst also in Chirons Obhut heran, der sich glücklich schätzt,
einen Gottessohn als Zögling zu haben. Gut informierte Kreise berichten,
dass dieser Gottessohn kein geringerer war als der spätere Gesundheitsbeauf-
tragte des Olymps, Asklepios nämlich. Manchen ist er unter seinem späteren
lateinischen Pseudonym Äskulap bekannt. Von seinem Vater Apollon, der im
olympischen Pantheon unter anderen auch zuständig für die schnelle Heilung
ist, und von Chiron, dem weisen Arzt, wird Asklepios in alle Geheimnisse der
Medizin eingeführt. Die Ausbildung des Jungen ist so erfolgreich, dass er die
wichtigste Säule der abendländischen Medizin und Schutzpatron der Mediziner
für alle Zeiten geworden ist.

Beim Zentauren Chiron lebt auch dessen junge Tochter Okyrhoë. Ihr Name
bedeutet „die Raschdahinströmende“. Sie bekam diesen Namen, weil ihre Mut-
ter, die Nymphe Chariklo, sie am Ufer eines reißenden Stromes gebar. Dem
Vater verdankt sie ihre Weisheit, der Mutter die Fähigkeit der Prophezeiung
und des Zukunftsvorhersehens. Eines Tages, kurz nachdem der Junge vom Zen-
tauren als Pflegesohn aufgenommen wurde, gerät sie in Prophezeiungsrage.
Plötzlich steht ihr die ganze Zukunft des sich in der Obhut ihres Vaters befin-
denden Gottessohnes vor Augen. Sie sieht, dass der Sohn Gottes den Menschen
Heil bringen, dass er Kranke heilen und Tote auferstehen lassen wird. Doch
das Besiegen des Todes kann der Oberste Gott Zeus nicht tolerieren. Es war
nicht so wie bei dir, Sisyphos. Du hast den Tod bloß ausgetrickst. Asklepios aber
hat ihn besiegt! Gerade das, das Besiegen des Todes, erzeugt den Zorn seines
Großvaters und Obersten Gottes. Zeus erlebt das als Frontalangriff auf eines
der wichtigsten Götterprivilegien: Die Unsterblichkeit. Darüber hinaus ist Zeus
der Meinung, dass das Besiegen des Todes durch Menschen seine Naturgesetze
durcheinanderbringt und die Weltordnung zerstört. Darum wird Asklepios vom
Herrscher des Himmels und der Erde fürchterlich bestraft: Mit seinen Blitzen
wird Zeus ihn zu Asche verbrennen. Das ist es, was Chirons Tochter vorhersieht.

Okyrhoë weint bitterlich und verzweifelt wegen der von ihr vorhergesehe-
nen Zukunft des Jungen.

Und sie sieht noch mehr: Sie sieht, wie ihr unsterblicher Vater eines Tages
von Schlangen gebissen wird und an den Folgen lange und fürchterlich zu lei-
den hat. Er wird deswegen die Götter inbrünstig bitten, ihn zum Sterblichen zu
machen und ihm die Gnade des Sterbens zu schenken. Und die Götter werden
aus tiefem Mitleid seinen Wunsch erfüllen. Und Chiron, der Unsterbliche und
Weise, wird in das Schattenreich des Hades befördert.

Okyrhoë weint bitterlich und verzweifelt wegen der von ihr vorhergesehe-
nen Zukunft des Vaters.

Und sie sieht noch mehr: Sie sieht noch etwas, das schlimmer sein würde als
alles andere. Ihre eigene Zukunft! Ja, sie sieht ihre eigene Zukunft vorher. Sie
ist so schockiert, dass sie nicht sprechen und uns somit nicht bekunden kann,
was sie sieht.



9.1 Die Last des Wissens von der Zukunft 87

Okyrhoë weint bitterlich und verzweifelt wegen der von ihr vorhergesehe-
nen Zukunft, ihrer eigenen Zukunft.

Je tiefer sie in ihre eigene Zukunft sieht, umso heftiger ist das Weinen, umso
größer die Verzweiflung. Sie schreit: „Oh Gott, oh Gott, warum, aber warum
auch das? Warum musste ich so weit in meine Zukunft sehen? Ich wünsche mir,
ich hätte die Zukunft nie gekannt! Olympische Götter, rettet mich, rettet mich!
Nehmt bitte diesen bitteren Kelch von mir, oh Götter!“

Dann bricht Okyrhoë zusammen und liegt regungslos auf dem Boden. We-
gen der vorhergesehenen eigenen Zukunft.

Und die Götter des Olymps zeigen in der Tat Mitleid mit dem die Zukunft
vorhersehenden Mädchen.

Sie verwandeln Okyrhoë in eine Stute. Sie kann fortan sorglos auf den
saftigsten Wiesen weiden, von der Last des Zukunftvorhersehens für immer be-
freit.

Die unerträgliche Last des Zukunftvorhersehens! Das wolltest du mir damals
vermitteln, nicht wahr, Sisyphos? Du lächelst ja schon wieder so bedeutungs-
voll!

Die Last des Zukunftvorhersehens

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, das ist es, was der Mythos uns mitteilt. Und Okyrhoë steht als
Archetyp dafür.

Die Last des Zukunftsvorhersehens kann nicht nur unerträglich, sondern auch
kontraproduktiv sein. Wenn man weiß, wie das eigene Leben bis zu seinem Ende
verlaufen wird, kann man leicht zwischen Skylla und Charybdis geraten.

Einerseits: Besäße man die Fähigkeit, die Zukunft vorherzusehen, dann
bräuchte man keine eigene Initiative zu entfalten, keine kreative Gestaltungs-
phantasie und keine Gestaltungskräfte zu entwickeln. Man bräuchte keine
kämpferische Grundhaltung zur Überwindung von Schwierigkeiten und Hin-
dernissen zu mobilisieren. Darüber hinaus würde die Spannung fehlen, die
die Erwartung, die Hoffnung und das Unbekannte auslösen. Und auch die
prickelnde, horizonterweiternde Neugier wäre dann größtenteils obsolet. Der
Wissensdurst und der Forschergeist würden viel von ihrer Dynamik einbüßen.
Ohne das Zukunftvorhersehen gibt es dagegen Initiative, Gestaltung, Kreativi-
tät, Träume, Visionen und die Hoffnung auf Glück.

Andererseits: Gäbe es ein Zukunftvorhersehen und würde der Mensch schon
von vornhinein sein mögliches Unglück, Leiden, Schmerz, Verluste, Ausweglosig-
keit oder Perspektivlosigkeit kennen, dann könnte er eine solche Last vielleicht
nicht ertragen und würde schon zu Beginn des Lebens zusammenbrechen. Wie
Chirons Tochter.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.



88 9 Zukunftsvorschau

Nachdem du mir Okyrhoës Geschichte erzählt hattest, konnte ich nachvoll-
ziehen, dass Prometheus, der große Philanthrop, es nicht mitansehen konnte,
was den Menschen zugemutet würde, wenn sie die Fähigkeit behalten hätten,
ihr eigenes Schicksal, ihre eigene Zukunft vorherzusehen. Prometheus sagte
dazu: „Vom Hinstarren auf den eigenen Tod befreite ich die Menschen“.55

Mit der Fähigkeit, alles über ihre Zukunft zu wissen, hätten die Menschen
vorhersehen können, was in zehn, in zwanzig, in dreißig Jahren mit ihnen
passieren würde. In der Folge wären sie traurig gewesen, hätten ihre Zukunft
beweint, wären betroffen und pessimistisch gestimmt, schon Jahre und Jahr-
zehnte, bevor ein trauriges Ereignis überhaupt eintrat. Die Menschen wären
dadurch von Anfang an unmotiviert gewesen, das eigene Leben in die Hand
zu nehmen. Sie hätten nämlich gewusst, dass alles keinen Zweck hat. So hätten
sie sich verhalten, wenn sie für sich selbst eine schwere Zukunft vorhergesehen
hätten.

Hätten sie dagegen vorhergesehen, dass in ihrem Leben irgendwann defini-
tiv das Glück auf sie wartet, dann hätten sie sich schon Jahre und Jahrzehnte
vorher darauf gefreut, hätten aber nichts mehr getan, um ihr Leben zu gestal-
ten. Sie hätten keine Initiative entfaltet, keine neuen Ideen entwickelt, keine
Mühen auf sich genommen. Und auf das vorhergesehene Glück hätten sie
ohne jede eigene Anstrengung gewartet.

Weil aber imLeben einesMenschen nicht nur traurige und nicht nur erfreu-
liche Dinge passieren, sondern beider Art Ereignisse sich abwechseln, wären
die Menschen sehr verwirrt gewesen. Sie wären desorientiert durchs Leben ge-
taumelt, eher traurig und verzweifelt als glücklich und zielsicher. Nicht nur,
weil in der Regel traurige Ereignisse häufiger als erfreuliche im Leben eines
Menschen vorkommen, sondern auch, weil das Traurige – wenn auch manch-
mal subjektiv überbewertet – prägender und nachhaltiger ist als das Erfreuli-
che.

Das konnte der Menschenfreund Prometheus nicht mit ansehen. Er wusste
ja, dass die Himmelskörner, die in der Schöpfungsmischung enthalten wa-
ren, auch die Fähigkeit des Vorhersehens der eigenen Zukunft beinhalteten.
Und er wusste, was das für Konsequenzen haben könnte. Also entfernte er bei
den Menschen diese Fähigkeit des Zukunftsvorhersehens und pflanzte ihnen
stattdessen die von den Göttern gestohlene Hoffnung ein.

Eine kluge Entscheidung von Prometheus, sage ich dir, Sisyphos. Ein für
den Menschen durchaus vorteilhafter Austausch, meine ich. Hätten die Men-
schen die Fähigkeit des Vorhersehens der eigenen Zukunft behalten, wäre nach
allem gerade Gesagten die Hoffnung in ihrer Wirksamkeit stark reduziert.

55 Er sagte es in Äschylos „Prometheus in Fesseln“, Vers 248.



9.2 Apollons Affekttat 89

9.2 Apollons Affekttat

Heute, mit meiner Erfahrung als Psychiater, erkenne ich in der Legende von
Apollon und Koronis, die dumir damals erzählt hast, übrigens auch einigeNe-
benaspekte. Der erste ist die Ermordung von Koronis durch Apollon. Apollon
begeht damit ein Affektdelikt, eine Affekttat.

Affekttaten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, so handelt er auch. Damit begeht Apollon, als er Koronis tötet,
eine Tat, die als einer der Archetypen von Affektdelikten in den Mythen gelten
kann.

Affekttaten bzw. Affektdelikte sind impulsiv-aggressive Handlungen, began-
gen im Zustand hoch gespannter Affektregung. Sie sind gerichtet auf jemanden,
der eine relevante Beziehung zum Täter hat, d. h. es besteht eine spezifische Vor-
geschichte der Tat, die aus der Täter-Opfer-Beziehung abgeleitet ist.

Die Täter-Opfer-Beziehung ist zwar nicht ausschließlich, aber am häufigsten
erotisch-partnerschaftlicher Natur. Die spezifische Vorgeschichte der Tat besteht
am häufigsten darin, dass das Opfer diese Beziehung beenden will oder sich
irgendwie anders orientiert. Der Täter ist durch diese Absicht bzw. Haltung er-
schüttert und gekränkt. Aus einem situativen, manchmal nichtigen Anlass kann
er seine Affekte nicht oder nur schwer kontrollieren. Folge des eruptiven Affekt-
ausbruchs ist die impulsiv-aggressive Handlung gegen das Opfer. Unmittelbar
danach realisiert der Täter, sozusagen durch Aufwachen in der Realität, was er
getan hat. Er gerät in Panik oder Verzweiflung, bereut seine Tat und versucht,
zu retten was zu retten ist. In der Regel ist es aber für eine Wiedergutmachung
zu spät.56

Das ist eine weitere des Mythos archetype Botschaft.

Der zweite Nebenaspekt der Geschichte von Okyrhoë ist Apollons Bestra-
fung des Raben – der, der Koronis verraten hat. Damit bestätigt sich die alte
Weisheit: Den Verräter mag niemand, auch nicht der, der von seinem Verrat
profitiert.

Diese beiden letztgenannten Aspekte der Geschichte sind in der Tat Ne-
benaspekte.

Das kann man allerdings vom dritten Aspekt keineswegs sagen; er ist kein
Nebenaspekt, sondern vielmehr ein ganz zentraler. Ich spreche vom Besiegen

56Wenn man Interesse hat, mehr darüber zu erfahren, könnte man es versuchen in:
„Affekttaten und Impulstaten. Forensische Beurteilung von Affektdelikten“ (2007),
oder auch in: „Intimizid. Die Tötung des Intimpartners“ (2008), beide bei Schattauer,
Stuttgart, erschienen, und beides von Andreas Marneros geschrieben.



90 9 Zukunftsvorschau

des Todes und damit vom Sprengen der Naturgesetze. Von der Hybris des
Ignorierens der Grenzen des Menschseins durch Asklepios.

Davon abgesehen habe ich die Botschaft von Prometheus Doppelopera-
tion verstanden, Sisyphos: Die Menschen haben durch die Entfernung der
Fähigkeit des Vorhersehens der eigenen Zukunft und durch das Einpflanzen
der Hoffnung lebensnotwendige Voraussetzungen erlangt: Die Initiative zur
Lebensgestaltung, die Möglichkeit, mehr oder weniger autonom zu handeln,
sich Lebensziele zu setzen und für deren Verwirklichung zu kämpfen. Und zu
hoffen. Das bedeutet:

Sinn in ihrem Leben zu sehen und ihrem Leben Sinn zu geben! Denn die
Hoffnung trägt nicht unwesentlich dazu bei, dass einem das Leben sinnvoll
erscheint.

Der Hoffnung sei Dank! Der Hoffnung auf die uns unbekannte Zukunft
inklusive!

Prometheus hat euch und zweifelsohne auch mir immer die besten Ge-
schenke gemacht. Nehmt sie dankend an und geht sorgsam damit um. Auch
mit der Hoffnung, dieser sinngebenden. Das würdest du uns sicher empfeh-
len, nicht wahr, Sisyphos?



10
Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und

Fremdwahrnehmung

10.1 Sinn und Sinnlosigkeit

Die Hoffnung, die sinngebende, haben wir sie genannt. Goldrichtig, nicht
wahr Sisyphos? Sinn im Leben zu sehen und dem eigenen Leben Sinn zu ge-
ben. Das ist ein weiteres Lebenselixier!

Derjenige darf sich glücklich schätzen, der Sinn in seinem Leben sieht und
der dem eigenen Leben Sinn gibt.

Unglücklich dagegen ist derjenige, der keinen Sinn in seinem Leben, in
seinem Tun, in seinem Lassen sieht. Der sich sinnlos durch das Leben treiben
lässt, der Unglückliche.

Ich denke, du bist unglücklich geworden, Sisyphos. Damals auf der Erde
war es Sinn deines Lebens, deinen Mitbürgern durch deine Taten zu Wohl-
stand und Glück zu verhelfen. Das Schicksal herauszufordern und es zu be-
kämpfen. Und zwar alles ungeachtet der Gefahren für dich selbst, die damit
verbunden waren. Auch wenn du die Götter provozieren musstest, um das
zu erreichen. Aber du warst glücklich. Du hast dadurch deinem Leben Sinn
gegeben. Doch nach deiner Verurteilung zur ewigen Zwangsarbeit voller Sinn-
losigkeit hatte dein postmortales Leben keinen Sinn mehr. Und so wurdest
du unglücklich. Dies bringt mich zu einer weiteren Paraphrasierung der be-
rühmten Aufforderung deines berühmten Biografen an uns57: „Wir müssen
uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen!“

Kannst du ahnen, mein Bruder, zu welcher?

57 Natürlich ist damit Albert Camus gemeint.

91© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_10

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_10


92 10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung

Zu dieser: „Wir müssen uns Sisyphos während seines irdischen Lebens als einen
glücklichen Menschen vorstellen!“

Jawohl, mein Bruder! Du warst im irdischen Leben ein glücklicherMensch,
weil du diesem Leben Sinn gegeben hast. Du wurdest in deinem postmortalen
Leben – nach deiner Verurteilung zur ewigen Zwangsarbeit voller Sinnlosig-
keit – unglücklich. Dein postmortales Leben ist statt mit Sinn erfüllt zu sein,
durch Sinnlosigkeit ausgehöhlt.

Du musstest also unglücklich werden, mein Bruder. Oder etwa nicht?
Du antwortest nicht, Sisyphos. Ich meine, mir antwortest du nicht. Aber

ich vermute, dass du in deinem Inneren eine präzise Antwort auf diese Frage
hast. Du, nur für dich! Ich hoffe, es wird mir gelingen, die Antwort aus dir
heraus zu explorieren. Explorieren – etwas herausfinden – sagt man in der
Psychiatrie und Psychologie.

Ich wiederhole mich bewusst: Wie kann jemand glücklich sein, wenn er
so eine Höllenstrafe zu verbüßen hat wie du? Eine Höllenstrafe, die vier der
schlimmsten Strafen vereint – die Sinnlosigkeit, die Zwangsverrichtung nutz-
loser Arbeit, die totale Perspektivlosigkeit und die Isolation. Wobei die Sinn-
losigkeit für mich den anderen Strafen gegenüber eine gewisse Priorität in der
Schwere besitzt.

Der Sinn im Leben, imVerbundmit der Hoffnung und auchmit manchem
anderen, was wir im Verlauf der Durchforstung des mythischen Archetypen-
archivs treffen werden, ist unser Lebenselixier. Die Bedeutung vom Sinn im
Leben wird uns meist erst dann bewusst, wenn er bei uns zurMangelware wird
oder wir ihn vollständig verloren haben.

Ich gehe davon aus, dass wir uns verstehen, Sisyphos. Aber um kein Miss-
verständnis aufkommen zu lassen, möchte ich es dennoch klarstellen: Wir
sprechen nicht vom Sinn des Lebens, sondern vom Sinn im Leben. Sinn im Le-
ben des einzelnenMenschen. In meinem Leben, in deinem Leben, in unserem
Leben, Sisyphos. Mit Sinn meine ich keine komplizierten oder großartigen
philosophischen oder theologisch-metaphysischen Konstrukte, sondern ein-
fache, konkrete, erfüllende und lebensfüllende Dinge und Ambitionen, Ziele
und Intentionen. Wenn sie auch noch so banal, noch so alltäglich, noch so
pragmatisch sein mögen. Etwa einen Beruf zu erlernen, ein Studium abzu-
schließen, eine Familie zu gründen und für sie zu sorgen, eine Tätigkeit aus-
zuüben, die den Tag füllt und das Gemüt erfüllt. DenWissensdurst zu stillen,
Bücher zu lesen oder gar Bücher zu schreiben, und vieles andere mehr. Banales
und Gehobenes, Einfaches und Anspruchsvolles.

Hauptsache, sinnvoll!
Sinnvoll für das jeweilige Individuum. Die Suche nach Sinn im Leben

schließt natürlich keinesfalls die Suche nach dem Sinn des Lebens aus. Es



10.1 Sinn und Sinnlosigkeit 93

schließt nicht aus, darüber zu meditieren oder zu philosophieren, das Er-
habene und das Anspruchsvolle philosophisch oder theologisch zu suchen.
Aber der Sinn im Leben des Einzelnen braucht nicht immer erhaben und
anspruchsvoll zu sein. Er muss weder kompliziert noch abstrakt sein. Der
Sinn im Leben des Einzelnen kann das Leben des Menschen füllen und erfül-
len. Der Sinn des Lebens im Allgemeinen kann Menschen führen und Taten
durchführen.

Beide, der Sinn des Lebens und der Sinn im Leben, sind kostbare Güter!
Aber den philosophischen oder theologisch-metaphysischen Sinn des Lebens
wollen wir jetzt nicht weiter vertiefen. Jetzt und hier sprechen wir nur vom
ersteren, dem füllenden und erfüllenden Sinn im Leben. Allerdings bringt
Verlust des ersteren fast immer auch den Verlust des letzteren mit sich, falls
er jemals vorhanden war. Wie in der pathologischen Sinnlosigkeit der De-
pression oder der Zwangsstörung. So ist es, Sisyphos. Der Verlust des Sinns
im Leben, die Sinnlosigkeit, kann krankhafte, pathologische, behandlungsbe-
dürftige Dimensionen erreichen.

Krankhafte Sinnlosigkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die krankhafte Sinnlosigkeit behandeln archetypisch viele Mythen.
Wir haben die Sinnlosigkeit schon als einen üblen Gesellen der Hoffnungs-

losigkeit kennengelernt. Wobei es auch umgekehrt richtig ist, die Hoffnungs-
losigkeit als übler Begleiter der Sinnlosigkeit. Wir haben festgestellt, dass die
Sinnlosigkeit ein Übel ist, das bei Depressionen mit manchen anderen üb-
len Gesellen auftritt. Mit der Hoffnungslosigkeit, der Perspektivlosigkeit, der
Freudlosigkeit, der Genusslosigkeit, der Initiativlosigkeit, und manchen anderen
„Losigkeiten“. So konstituiert die Sinnlosigkeit zusammen mit den gerade er-
wähnten Symptomen ein „Syndrom der Losigkeit“. Das ist das Kernsyndrom der
schweren Depression, einem der schlimmsten Leiden des Menschen.

Wir haben die Sinnlosigkeit als Bestandteil einer Zwangsstörung kennen-
gelernt. Der Zwang diktiert die Fortsetzung und ständige Wiederholung der
unsinnigen Handlungen, die korrekt, akkurat und gewissenhaft in der richtigen
Weise erledigt werden müssen. Falls es eine Unterbrechung oder Verhinderung
der Zwangshandlungen gibt, wird der Betroffene von Unbehagen, von Unwohl-
sein, von Angst, die sich bis zur Panik steigern kann, überwältigt. Trotz des
Wissens um die Sinnlosigkeit der Handlungen.

Das ist mancher Mythen archetype Botschaft.

Wir haben es schon festgestellt. Du selbst sprichst nicht über deine Depressio-
nen, Sisyphos. Doch das heißt nicht, dass du nicht darunter leidest. Du kannst
nicht die große glückliche Ausnahme innerhalb der unglücklichen Zwangsstö-



94 10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung

rungsgemeinde sein, Sisyphos. Du sprichst auch nie über dein Unglücklich-
sein oder die Sinnlosigkeit deines Tuns. Doch das heißt nicht, dass du nicht
darunter leidest.

Sag mal, Sisyphos, ist mein Verdacht richtig, dass du die Sinnlosigkeit dei-
ner Zwangsarbeit zum Sinn deines posthumen Schattenlebens umwandeln
willst? Du schaust wieder so überrascht und fragend. Wegen des Oxymo-
rons „Sinn in der Sinnlosigkeit“? Ich denke, du kennst das Wort Oxymoron,
oder hat unsere gemeinsame Sprache das erst nach deiner Zeit kreiert? Wie
auch immer, der Begriff Oxymoron besteht aus zwei Worten, oxys (οξύς)
„scharf“ – in diesem Zusammenhang „scharfsinnig“ – und moros (μωρός)
„dumm“. Oxymoron bedeutet also, dass eine Formulierung aus zwei gegen-
sätzlichen, einander widersprechenden oder sich gegenseitig ausschließenden
Begriffen besteht. Um mein Oxymoron „Sinn der Sinnlosigkeit“ erklären zu
können, bitte ich dich, mir beim Folgenden zu folgen. Oder noch besser, ver-
suche doch bitte, mir eine ganz ehrliche Antwort auf meine Frage zu geben:

Was willst du tun, wenn einmal der Felsblock auf dem Gipfel des Berges
bleibt und nicht wieder zurückrollt?

Ach schaumich doch nichtmit diesem fast panikartigen fragendenBlick an,
Sisyphos. Du sagst zwar nichts, aber dein angsterfüllter Blick spricht Bände.
Lass mich dir sagen, was ich vermute, wie deine Reaktion darauf höchstwahr-
scheinlich sein wird:

Zuerst wirst du erstaunt sein, dass das unmöglich Erscheinende doch mög-
lich wurde – der Felsblock bleibt auf dem Gipfel liegen! Dann wirst du vor
Freude strahlen, ja eventuell sogar in Begeisterungsrufe ausbrechen. Ja, die
unendlich scheinende Aufgabe ist doch zu Ende gebracht! Mission erfüllt so-
zusagen. Dann aber werden, zuerst leise und dann immer lauter, Zweifel in dir
aufkommen, ob die Mission tatsächlich erfüllt ist. Du wirst dich fragen, ob du
sie korrekt und richtig ausgeführt hast. Und falls du diese Zweifel überwindest
und nicht sofort erneut mit der Aufgabe beginnst, um sie noch korrekter zu
erledigen, dann wirst du etwas anderes erleiden. Dann wirst du in das boden-
lose Loch der großen Leere, des unendlichen Vakuums eingesogen. Während
du hineinstrudelst, wirst du von der quälenden Frage gegeißelt:

Was tue ich ohne Aufgabe?
Die Aufgabenlosigkeit wird von dir als Sinnlosigkeit erlebt werden, als Le-

ben ohne Sinn. Das Aufgeben der Sinnlosigkeit wird selbst zur Sinnlosigkeit
pervertiert.

Und somit werden für die Depression Tür und Tor geöffnet. Sie kommt in
galoppierendem Tempo zu dir und überfällt dich. Je nach Schwere der De-
pression Suizid nicht ausgeschlossen. Ja gut, bei dir mit deinem Jenseitsleben



10.2 Befreiung und Versklavung 95

ist Suizid metaphorisch gemeint. Aber nicht bei deinen diesseitigen Leidens-
genossen.

Um der Leere, dem Vakuum, der Depression zu entfliehen, wirst du den
Felsblock selbst den Berg hinunterschubsen und mit einem neuen Neuanfang
beginnen.

Und so wird die Sinnlosigkeit deines Tuns wieder zum Sinn deines Zwan-
ges. Das ist der Sinn deiner Sinnlosigkeit. Deiner Zwangsstörung. Jeder
Zwangsstörung!

Du senkst den Kopf, dein Blick streift über den Boden. Danke für die viel-
sagende nonverbale Bestätigung meiner traurigen Diagnose.

10.2 Befreiung und Versklavung

Mein lieber Bruder Sisyphos, wenn ich dich so beobachte, wie du deinen
Felsblock den Berg hinaufwälzt, erinnert mich das sehr an das Bild, das dein
Martyriumberichterstatter der Neuzeit, Albert Camus, von dir malt:

So sehen wir nur, wie ein angespannter Körper sich anstrengt, den gewaltigen
Stein anzuheben, ihn hinaufzuwälzen und mit ihm wieder und wieder einen
Hang zu erklimmen; wir sehen das verzerrte Gesicht, die Wange, die sich an den
Stein presst, sehen, wie eine Schulter den erdbedeckten Koloss abstützt, wie ein
Fuß sich gegen ihn stemmt und der Arm die Bewegung aufnimmt, wir erleben
die ganz menschliche Sicherheit zweier erdbeschmutzter Hände. Schließlich ist
nach dieser langen Anstrengung, die sich an einem Raum ohne Himmel und
einer Zeit ohne Tiefe misst, das Ziel erreicht. Und nun sieht Sisyphos, wie der
Stein innerhalb weniger Augenblicke in jene niedere Welt hinabrollt, aus der er
ihn wieder hoch auf den Gipfel wälzen muss.58

Ja, so oder so ähnlich siehst du auch jetzt aus.
Was meint aber dein erwähnter französischer Biograf, wenn er über dein

verzerrtes Gesicht, das sich an den Stein presst, schreibt:

Ein Gesicht, das sich so nahe dem Stein abmüht, ist selbst bereits ein Stein.59

Meint er: Ein ausdrucksloses Gesicht?
Ein emotionsloses Gesicht?
Ein leeres, zombieartiges Gesicht?
Ein Abgestumpftheit widerspiegelndes Gesicht?

58 In seinem schon zitierten Mythos von Sisyphos.
59 Ebenda.



96 10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung

Ein fehlende Zielorientierung verratendes Gesicht?
Vielleicht meint dein französischer Bewunderer auch gar keins davon. Viel-

leicht aber meint er folgendes:
Ein Befreiung ausstrahlendes Gesicht!
Befreiung? Ja, Befreiung!
Du lächelst ja so wissend, mein lieber Bruder.
Warum Befreiung? Das könnten manche, die dich nicht gut kennen, mit

Verwunderung fragen. Oder genauer gesagt diejenigen, die die befreiende
Wirkung der Aufgabenpflicht und der Zielorientiertheit nicht hoch genug
schätzen gelernt haben. Und die vor allem die Hingabe – die Hingabe an
die Aufgabenerfüllung, an das Hinarbeiten auf ein Ziel –, die Hingabe, die
befreiende, nicht gut kennen.

Nicht nur du, sondern jeder Aufgabenträger, der seine Aufgabenpflicht als
eine permanent geltende Anforderungwahrnimmt, auf ein Ziel hinzuarbeiten,
weiß es: Die Aufgabenpflicht bedeutet Verpflichtung zu ordnungsgemäßer Er-
füllung des Aufgabenzieles. Das heißt auch, Rechenschaft ablegen zu müssen.
Und wenn man Rechenschaft vor dem großen Auftraggeber, d. h. vor sich
selbst, ablegen muss, dann sind die Regeln am schärfsten. Und Hingabe in
höchstem Maße ist erforderlich. Es bleibt dann kaum Raum für andere Ge-
danken, für Sorgen, fürWahrnehmungen, für Emotionen. Davon ist man frei,
aber an das Ziel und vom Ziel gefesselt. Der Vorstellungsraum ist dann besetzt
mit den Erfordernissen der gestellten Aufgabe.

Nennt man so etwas Befreiung?
Wie man es nimmt. Wie man es wahrnimmt. Ob man das Ziel als einen

positiven Endzustand betrachtet. Obman Zielinhalt und Zielrahmen nicht als
das Wichtigste betrachtet, sondern nur die Zielerfüllung. Eine Zielerfüllung,
die man nicht als von außen geforderte, sondern als ureigenes Streben erlebt.

Ist es denn nicht so, Sisyphos, dass das Ziel, das du dir gesetzt hast, näm-
lich den Felsblock auf den Gipfel zu bringen, deinem Alltag Struktur und
Bedeutung gibt? Würdest du dich denn in einem unstrukturierten und be-
deutungslosen ewigen Alltag nicht verloren fühlen?

Nichtdestotrotz, Aufgabenpflicht und Zielstrebigkeit kann zum Janus-Kopf
werden.

Janus-Kopf? Ach ja, du kennst den doppelgesichtigen römischen Gott
nicht. Der betrat die Religionsbühne lange nach deiner Zeit. Er ist übrigens
einer der sehr wenigen eigenen Beiträge der Römer zum Pantheon. Fast alle
anderen Gottheiten haben sie von uns entliehen, und zwar meist pseudony-
misiert, aber doch nicht unkenntlich gemacht. Ja, ich weiß, mein Bruder,
doppelgesichtige Gottheiten hatten wir auch, lange bevor die Römer kamen.
Etwa Boreas, den Gott des Nordwindes.



10.3 Selbstwahrnehmung, Fremdwahrnehmung und die Danaiden 97

Wie es auch sein mag. Warum ich der Aufgabenpflicht und der Zielstrebig-
keit einen Janus-Kopf verpassen will?

Weil eine rigide Zielsetzung und eine strenge Aufgabenpflicht von nicht
zu unterschätzenden negativen Nebeneffekten begleitet werden können. Ein
zu enger Zielfokus macht blind für alles andere. Die Hingabe an eine Auf-
gabe kann zum Aufgeben von Aufgaben führen. Die erlebte oder gewähnte
Hauptaufgabe kann alles andere zu Nebenaufgaben degradieren und sie damit
zum Vernachlässigtwerden verurteilen, sie damit zerstören. Dabei zwischen-
menschliche Beziehungen, beruflichenWerdegang, soziales Leben, allgemeine
Interessen, Erholung und Muße und möglicherweise auch den pflichtbewuss-
ten Aufgaben- und Zielträger selbst zerstörend.

Die Befreiung wird damit zu Versklavung.

10.3 Selbstwahrnehmung, Fremdwahrnehmung
und die Danaiden

Ich habe dich beobachtet, Sisyphos, wie du deine Leidensgenossinnen, die
Danaiden, betrachtest. Die fünfzig Töchter des Danaos – eigentlich neun-
undvierzig, wie wir noch erfahren werden – haben eine ähnliche Strafe zu
verbüßen wie du. Es ist mir nicht entgangen, du hast es mir durch Mimik
und Gestik verraten, dass du dich sehr wunderst über die Sinnlosigkeit des
Tuns der Danaiden. Aber die Danaiden tun das gleiche wie du, mein lieber
Bruder! In der Tat, sie machen nichts anderes als du.

Um das zu erkennen, erzähle ich dir kurz ihre Geschichte:

Die Legende von den Danaiden

Die Geschichte der Danaiden begann vor langer Zeit und hat ihre Wurzeln wie-
der einmal in einem außerehelichen Abenteuer des Gottvaters Zeus. Sie lief so
ab: Ihr Vater Danaos – daher der Name Danaiden, was in der uns gemeinsamen
Sprache „Töchter des Danaos“ bedeutet – war ein Spätprodukt einer der un-
zähligen außerehelichen Beziehungen des diesbezüglich unermüdlichen Zeus.
Dieses Mal aus seiner Verbindung mit Io, der Tochter des Flussgottes Inachos.
Nachdem Zeus eifersüchtige Ehefrau Hera die Beziehung mit Io herausgefun-
den hat, bestraft sie das inzwischen schwangere Mädchen, indem sie es in eine
Kuh verwandelt. Noch dazu schickt sie eine große Bremse, um sie ständig zu
quälen. Halb wahnsinnig wegen deren Attacken flieht Io über das Meer, das
bis heute ihren Namen trägt, das „Ionische Meer“. Eine abenteuerliche Flucht
durch die halbe damals bekannte Welt nimmt damit ihren Anfang und endet
schließlich in Ägypten. Dort wird Io von Zeus erlöst und von den Ägyptern als
Göttin Isis identifiziert. Und so entsteht der weltberühmte Isiskult. Aus der Ver-
bindung mit Zeus bringt Io einen Sohn zur Welt, Epaphos. Dieser wird später



98 10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung

König von Ägypten, heiratet mit Memphis eine Tochter des Flussgottes Nil und
gründet eine Stadt, die er zu Ehren seiner Frau Memphis nennt.

Zur Nachkommenschaft von Epaphos und Memphis zählen unter anderem
Libya, Namensgeberin des gleichnamigen Landes, Agenor, Stammvater der Phö-
nizier, sowie die Zwillinge Ägyptos und Danaos, die das nordafrikanische Reich
unter sich aufteilen. Ägyptos bekommt Ägypten, das seitdem seinen Namen
trägt, und Danaos Libyen. Ägyptos jedoch ist habgierig und unersättlich, und
nachdem er erkannt hat, dass Ägypten stärker als Libyen ist, ordnet er eine
Zwangsehe an zwischen seinen fünfzig Söhnen, die er mit vielen verschiedenen
Frauen hat, und den fünfzig Töchtern von Danaos, den Danaiden, ebenfalls von
vielen verschiedenen Frauen dem Danaos geboren. Damit hätte Ägyptos Libyen
ohne Krieg und völlig legal geschluckt. Dies wollen jedoch weder Danaos, noch
seine Töchter, weil es für sie und für das Volk Libyens Demütigung und Sklave-
rei bedeuten würde. Sie fliehen mit einem Schiff, übrigens dem ersten Fünfzig-
Ruderer-Schiff der Geschichte, wie man sagt, das sie mit Hilfe der Athena ge-
baut haben. So kommen sie nach Argos, der Ursprungsheimat ihrer Ahnin Io.
Dort bitten sie König Pelasgos um Asyl, der dadurch in eine schwierige Lage
gerät, denn die Flotte der Ägypter macht Jagd auf die Flüchtlinge. Er weiß,
dass er mit der Invasion der Ägypter rechnen muss, wenn er den Flüchtlingen
Asyl gewährt. Doch Asyl ist heilig, von Zeus selbst gestiftet. Und so gewährt
König Pelasgos den Asylsuchenden Danaiden und ihrem Vater Schutz, trotz des
großen damit verbundenen Risikos.60 Und in der Tat, die Ägypter kommen. Vor
deren Übermacht kapituliert Danaos und gibt sein Einverständnis zur Ehe seiner
fünfzig Töchter mit den fünfzig Söhnen des Ägyptos. Er bewaffnet aber jede
seiner Töchter mit einem Dolch und gibt ihnen den Auftrag, in der Hochzeits-
nacht ihre Bräutigame zu töten. So geschieht es. Nur die älteste, Hypermnestra,
folgt dem väterlichen Auftrag nicht, weil sie sich in den ihr frisch angetrauten
Ehemann verliebt hat.

Die Ermordung der schlafenden und somit wehrlosen Bräutigame gefällt
Zeus überhaupt nicht. Es sei heimtückisch und unmoralisch, tobt er. Und so
werden die Danaiden als Sünderinnen von Zeus zur höchsten aller Strafen
verurteilt: zu dem Bündel von Sinnlosigkeit, Zwangsarbeit und Verrichtung
nutzloser Tätigkeit. Konkret verurteilt er die Danaiden dazu, in der Unterwelt
ununterbrochen Wasser von einer Quelle zu einem großen Wasserspeicher zu
transportieren. Zu einem löchrigen Wasserspeicher, in löchrigen Gefäßen, man-
che sagen aus Weidenzweigen geflochten. Allerdings wurden nicht alle fünfzig
dazu verurteilt, sondern neunundvierzig. Hypermnestra, die unbeteiligte, wird
exkulpiert.

Somit wurden auch die Danaiden von Zeus mit der höchsten aller Strafen be-
straft. Sie verbüßen seitdem ihre Höllenstrafe in ähnlicher Weise wie du, mein
Bruder. Auch sie verrichten, zwanghaft und verbissen, in ewiger und ständiger
Wiederholung, akribisch und gewissenhaft, sinnlose und nutzlose Zwangsar-
beit.

Und sie tun es in alle Ewigkeit. Bis heute noch nach ähnlichem Muster. So
wie du, Sisyphos.

60 Diese Konfliktsituation ist meisterhaft durch Äschylos dargestellt in seinem Drama
„Die Hiketiden“ – die Schutzflehenden also. Für die psychologische Kommentierung
könnte man auch einen Blick werfen in Andreas Marneros (2013): „Irrsal! Wirrsal!



10.3 Selbstwahrnehmung, Fremdwahrnehmung und die Danaiden 99

Ich sehe, mein Bruder, dass dein Gesicht einen mitleidigen Ausdruck an-
nimmt. Offensichtlich hast du Mitgefühl mit den Danaiden und nimmst
Anteil an ihrem Unglück. Ich verstehe dich. Nein, wir dürfen uns die Danai-
den genau wie dich – und alle anderen an einer Zwangsstörung Leidenden –
nicht als glückliche Menschen vorstellen. Sondern vielmehr als sehr, sehr un-
glückliche.

Ich habe, das muss ich dir im Vertrauen gestehen, irgendwie Verständnis für
die verzweifelte Tat der Danaiden. Ich vermute sogar, dass heutige Juristen für
die armen Danaiden verschiedene mildernde Umstände finden würden. Doch
Zeus fällte sein Urteil in einer Zeit vor jeglicher menschlicher Rechtsform. Es
war noch vor der Zeit, als Athena den Menschen in Athen die Gerichtsbarkeit
geschenkt hat. Wie auch immer, du sollst aber nicht glauben, dass ich ihre Tat
billige. Keineswegs! Um Zeus Willen!

Allerdings, ich denke, dass die Katastrophe vermeidbar gewesen wäre.
Wenn sich nämlich Ägyptos mit seinem mächtigen und reichen Ägypten
zufrieden gegeben hätte. Wenn er nicht von Habgier und Unersättlichkeit
gesteuert gewesen wäre. Dann hätte er seine Söhne nicht verloren und die
Danaiden nicht zu Mörderinnen gemacht.

Midas und die Harpyien, denen wir schon begegnet sind, lassen grüßen!
Offensichtlich nimmst du das Unglück der Danaiden wahr, Sisyphos. Sonst

hättest du nicht diesen mitfühlenden, anteilnehmenden, aber auch befrem-
deten Gesichtsausdruck. Du nimmst das fremde Unglück wahr. Tust du das
denn auch mit deinem eigenen Unglück? Etwa nicht? Wenn nicht, dann ha-
ben wir ein klassisches Beispiel von Diskrepanz zwischen Selbstwahrnehmung
und Fremdwahrnehmung.

Selbstwahrnehmung ist nicht nur die Wahrnehmung des eigenen Körpers.
Der Begriff hat sich erweitert und meint die Wahrnehmung von eigenen Per-
sönlichkeitseigenschaften und Fähigkeiten, von eigenem Verhalten und Befin-
den, von eigener Wirkung und sonstigen psychischen Eigenschaften.

Fremdwahrnehmung dagegen ist die Art, wie andereMenschen unsere eben
angesprochenen Eigenschaften und unser Verhalten wahrnehmen.

Manchmal gibt es eine Diskrepanz zwischen Selbstwahrnehmung und
Fremdwahrnehmung. Bei manchen psychischen Störungen bzw. Persön-
lichkeitsstörungen, wie etwa der narzisstischen oder der dissozialen, ist die
Diskrepanz zwischen den beidenWahrnehmungsmodi so eklatant, dass sie als
pathologisch bezeichnet werden muss.

Wahnsinn! Persönlichkeit, Psychose und psychische Konflikte in Tragödie und My-
then“, Schattauer, Stuttgart.



100 10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung

Ja, ich vermute, nein, ich bin mir sogar sicher: Du, Sisyphos, nimmst das
Unglück der Danaiden sehr wohl wahr. Aber erkennst du auch, dass dein
Felsblock, der dir Sinn und Halt gibt, genau das gleiche ist wie die löchri-
gen Wassergefäße der Danaiden? Ich vermute nein. Ehrlich gesagt bin ich mir
auch da ziemlich sicher: Du erkennst es nicht.

Sonst wärest du längst zusammengebrochen, mein Bruder Sisyphos.



11
Resignation und erlernte Hilflosigkeit,

Rebellion und Regression

11.1 Resignation und Fatalismus

Wie auch immer. Irgendwie ist auch gut, dass du eine beanspruchende Aufga-
be hast und glaubst, sie erfüllen zumüssen – wenn die auch eine Sisyphosarbeit
ist. Deine Arbeit, mein Bruder, zeigt uns, dass du keine Versagensängste hast.
Sonst hättest du sie gar nicht erst in Angriff genommen. Und sonst hättest
du dir nicht das Ziel gesetzt, den Felsblock auf dem Gipfel des Berges so zu
befestigen, dass er nicht mehr zurückrollen kann.

Sag mal, Sisyphos, liege ich richtig, wenn ich folgendes behaupte: Wichtig
für dich ist einzig und alleine, dass die Erreichbarkeit deines Zieles in deinem
Bewusstsein existiert?

Egal, ob die Erfahrung und die objektive Betrachtung die Unerreichbarkeit
deines Zieles zeigt?

Egal, ob Pragmatiker, richtige oder sogenannte, aber vor allem Fatalisten
dir zurufen, dass dein Ziel nie erreicht werden kann?

Egal, ob die Existenzverweigerer eines freien Willens dir einzureden versu-
chen, deine Entscheidung, weiter zu machen, sei nicht deine freie Entschei-
dung?

Egal, ob die Theologen murmeln, dass Zeus dich jeder anderen Entschei-
dungsmöglichkeit beraubt hat?

Egal, ob dir die Psychiater attestieren, dass das, was du tust, bloß Zwangs-
arbeit ist, von einer Zwangsstörung diktiert?

Vermutlich hast du dir selbst solche Fragen gestellt und weißt das alles
schon. Aber trotzdem.

101© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_11

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_11


102 11 Resignation und erlernte Hilflosigkeit, Rebellion und Regression

Trotzdem?
Trotzdem!
Was für ein trotziges Trotzdem.
Egal?
Egal!
Was für ein unvernünftiges Egal.
Sicherlich ein trotziges Trotzdem. Ein unvernünftiges Egal. Aufgaben-

pflicht, Zielesetzen und Konsequenz sind für dich bedeutsam . . . aber auch
für mich . . . für uns alle. Doch sie machen uns noch nicht glücklich. Erst das
Erreichen, hörst du, Sisyphos, das Erreichen (!) von persönlichen Zielen kann
zu Wohlbefinden und Glücklichsein beitragen. Du erreichst dein Ziel nicht.
Insofern ist es für mich schwer vorstellbar, dass du glücklich sein kannst!

Auch deswegen können wir uns dich, Sisyphos, nicht als einen glücklichen
Mann vorstellen.

Denn du erreichst dein Ziel nie. Du kannst nie glücklich sein.
Wir müssen uns also dich, Sisyphos, weiterhin als einen unglücklichen

Menschen vorstellen!
Habe ich Recht? Oh, Sisyphos, du schweigst wie eine Sphinx!
Das Ziel bleibt also unerreichbar. Und so wälzt du deinen Felsblock ewig

den Berg hinauf. Doch du resignierst nicht, du kapitulierst auch nicht. Die
Göttin derUnausweichlichkeit, Adrastia, die Schwestergöttin von Ananke, der
Göttin der Notwendigkeit – der Göttin nicht nur der Notwendigkeit, sondern
auch des Zwanges, was die Lateiner später zu Necessitas pseudonymisierten,
wie wir schon erwähnt haben, als wir über den Zwang sprachen – hat es nicht
geschafft, dich zu Resignation und Kapitulation zu zwingen.

Sag mal Sisyphos, gehört das auch zu deiner Neigung, gegen die Götter zu
rebellieren? Gegen Zeus, gegen Thanatos, gegen Hades und nun auch gegen
Adrastia und Ananke? Siehst du auch das als eine deiner Aufgaben an, von
denen du nicht lassen kannst?

Wie auch immer, ich vermute, dass die Tatsache, dass weder Adrastia noch
Ananke dich zu Resignation und Kapitulation zwingen konnten, ein wichtiger
Grund ist, der dazu führt, dass du trotz der ewigen Zwangsarbeit so robust,
so vital, so energiebeladen und so kämpferisch aussiehst. Andere wären wohl
längst ein Häufchen Elend. Aber du – du zeigst nicht einmal das geringste
Zeichen von Resignation! Resignation ist nicht dein Ding, nicht wahr, Sisy-
phos?



11.1 Resignation und Fatalismus 103

Resignation

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos hat nicht resigniert. Glücklich ist er zwar damit nicht ge-
worden, aber er fühlt sich auch nicht ohnmächtig und hilflos. Und er stellt auch
nicht seine Aktivitäten und Initiativen ein.

Resignation, vom lateinischen „resignare“ abgeleitet, bedeutet „das Signum
senken“ (Signum ist das Feldzeichen), also kapitulieren. Oder die eigene Un-
terschrift zurückziehen und damit zu widerrufen. Resignation bezeichnet eine
Haltung des Sichfügens in einer unausweichlichen Situation, zum Beispiel we-
gen Aussichtslosigkeit.

Die Resignation kann durch die Einsicht ausgelöst werden, dass ein ange-
strebtes Ziel aus verschiedenen Gründen nicht erreichbar ist. Daraus können
Auswirkungen auf die Befindlichkeit und das Verhalten des Resignierenden re-
sultieren. Man fühlt sich ohnmächtig und hilflos, traurig bis depressiv, in seiner
Lebendigkeit reduziert. Oder man stellt sogar seine Aktivitäten und Initiati-
ven ein. Resignation macht depressiv, und umgekehrt ist die Resignation ein
Symptom der Depression. Sisyphos, der nie-Resignierende, stellt auch seine Ak-
tivitäten nicht ein.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ich habe, als wir über deinen Zwang sprachen, die Auffassung vertreten, dass
es mir schwer fällt, mir dich als einen glücklichenMensch vorzustellen. Durch
deine Weigerung, zu resignieren und dich zu demotivieren, vor der Ausweg-
losigkeit zu kapitulieren, wirst du vor erlernter Hilflosigkeit geschützt. Du bist
sogar der personifizierte Gegensatz der erlernten Hilflosigkeit. Sicher grübelst
du jetzt darüber nach, was diese „erlernte Hilflosigkeit“ sein mag.

Erlernte Hilflosigkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos resigniert nicht und wird nicht demotiviert. Und so ist er
vor den Folgen der erlernten Hilflosigkeit geschützt.

Erlernte Hilflosigkeit ist im Grunde genommen nichts anders als ein Ohn-
machts-Syndrom, das verschiedene Aspekte beinhaltet61. Der erste Aspekt ist der
Motivationsverlust. Wenn jemand denkt, dass Ereignisse unbeeinflussbar sind
durch seine Anstrengungen, sein Tun und sein Lassen, dann ist es nachvollzieh-
bar, dass er keinerlei Motivation mehr hat, den Versuch zu machen, sie dennoch
zu beeinflussen. Passivität, Initiativlosigkeit, Resignation bis hin zur Apathie kön-
nen Folge der Entmotivierung sein.

61 Siehe etwa Martin E. P. Seligman. „Erlernte Hilflosigkeit“ (1979), Urban und
Schwarzenberg, München, Wien, Baltimore.



104 11 Resignation und erlernte Hilflosigkeit, Rebellion und Regression

Insofern ist dann auch die Lernfähigkeit für neue Bewältigungs- und Verwirk-
lichungsstrategien abgestumpft. Die Realisierung des Kontrollverlustes über ein
Ereignis kann zuerst Angst erzeugen, gefolgt von einer Art von Aktionismus –
angestrengten und hektischen Bemühungen –, um die Kontrolle wieder zu er-
langen. Dann aber folgt das Gefühl der Ohnmacht, der Hilflosigkeit. Und so
rutscht man in eine Depression.

Sisyphos Weigerung, zu resignieren und sich zu demotivieren, ist sein Schutz-
mechanismus.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Nein, Sisyphos.Du resignierst nicht und wirst du auch nicht demotiviert. Und
so rollst du deinen Felsblock ewig weiter hinauf.

Keine Hilflosigkeit, weil bei dir keine Hoffnungslosigkeit besteht. Du setzt
die Akzeptanz des faktisch Unveränderbaren gegen die Resignation.

Wir verstehen uns, mein Bruder:Wie sprechen von faktisch, ich betone fak-
tisch, unveränderbar. Nicht von etwas, was aus irgendeinem Glauben heraus
als unveränderbar etikettiert wird.

Akzeptanz des faktisch Unveränderbaren ist keine Resignation

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos akzeptiert die Schwierigkeit, aber er resigniert nicht. Und
insofern ist vor den genannten Übeln geschützt.

Wenn jemand eine problematische, schwierige, momentan nicht lösbare
Situation akzeptiert, ohne zu resignieren, dann bedeutet das, dass er Hoff-
nung auf einen prinzipiell möglichen glücklichen Ausgang hat, den man durch
irgendwelche weiteren Anstrengungen, Strategien, Methoden und Überlegun-
gen erreichen könnte. Akzeptanz in diesem Sinne schützt den Menschen vor
Fatalismus, Depressionen und sogar vor Suizid.

Sisyphos resigniert nicht, er akzeptiert.
Das ist des Mythos archetype Botschaft.

11.2 Sisyphos ist kein Fatalist

Ich habe viele Gründe, dich zu bewundern, mein Bruder Sisyphos. Einer da-
von ist, dass du zwar das Unveränderbare akzeptierst, aber nie die Hoffnung
aufgibst, das Ziel zu erreichen, auch das Schicksal zu besiegen. Dass du nie
resignierst. Wie könntest du auch? Du, der Rebell, der du den Göttern das
Schicksal entreißen, ja das Schicksal sogar abschaffen wolltest! Du bist der
Kämpfer par excellence. Du kämpfst auch jetzt in deinem jenseitigen Leben



11.2 Sisyphos ist kein Fatalist 105

dafür, dein Ziel zu erreichen: Den Felsblock auf den Gipfel des Berges zu brin-
gen und ihn dort zu befestigen. Nein, Fatalismus ist nicht deine Sache.

Fatalismus

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos ist kein Fatalist. Sisyphos, der Unermüdliche, fügt sich sei-
nem Schicksal nicht. Er kämpft dagegen, allerdings das faktisch Unveränderbare
akzeptierend, und fordert das Schicksal geradezu heraus. Mit dem Ziel, es als un-
ausweichliche und vorprogrammierte, von oben diktierte Größe abzuschaffen.

Der Fatalismus (vom lateinischen „Fatum“, „das Schicksal“, abgeleitet) be-
deutet eine Haltung bzw. eine Überzeugung, dass Geschehnisse im Leben und
in der Natur unabänderlich und unausweichlich sind, vom Schicksal bestimmt.
In einem psychologischen Zusammenhang bedeutet so eine Haltung oder Über-
zeugung eines Individuums, dass es keine Bereitschaft hat, gegen Widrigkeiten
des Lebens zu kämpfen, weil sie unausweichlich, vom eigenen Willen unbeein-
flussbar scheinen.

Fatalismus ist aber auch eine Weltanschauung – meist religiös untermauert –,
die davon ausgeht, dass ein Schicksal existiert, dass die eigene und allgemeine
Entwicklung unabänderlich vorherbestimmt.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ehrlich gesagt, ich finde es sehr bewundernswert, mein Bruder, dass du trotz-
dem kein Fatalist bist. Trotzdem? Ja, trotzdem. Weil du von Anfang an wuss-
test, dass deine Strafe eine von einemGott verhängte Strafe ist. Der Fatalismus
als Weltanschauung und religiöser Glaube geht davon aus, dass ein Gott – ei-
ne Vorsehung – die Welt und das individuelle Leben lenken. Der Wille des
Menschen könne also gegen einen lenkenden – damit auch einen strafenden –
Gott nichts ausrichten. Aber du legst dich mit dem Gott an! Du willst etwas
doch ausrichten.

Ist das auch ein Grund deines Stolzes? Eines Stolzes, den man gelegent-
lich mit Glücklichsein verwechselt? Du glaubst nicht an das Schicksal, nicht
wahr? Obwohl du mir damals bei der Einführung in das Immerwährende und
Fortdauernde so viel von der Göttin Heimarméne bzw. Peproméne, die das
Schicksal bestimmt, wie auch von den anderen Schicksalsgöttinnen, denMoi-
ren, die das Schicksal vollstrecken, erzählt hast. Erinnerst du dich?

Wie das Schicksal erfunden wurde

Die Menschen hatten die Überzeugung, dass es keinem lebenden Wesen mög-
lich ist, seinem vorbestimmten Gang durchs Leben zu entgehen. Dafür erfanden
sie die Heimarméne, auch unter dem Namen Peproméne bekannt, die Göttin



106 11 Resignation und erlernte Hilflosigkeit, Rebellion und Regression

des unausweichlichen Schicksals, von den Lateinern mit Fatum übersetzt. Und
die Moiren, die später von den Lateinern zu Parzen pseudonymisiert wurden,
die Göttinnen der Vollstreckung des Schicksals. Zuerst erfanden sie nur eine
Moira, dann zwei, und am Ende drei. Nach den Vorstellungen bzw. der Phanta-
sie der Menschen warten die Moiren darauf, dass einem jeden sein Schicksal von
der Wiege bis zum Grabe zugeteilt wird. Der Name Moira hat seine Wurzeln in
Wörtern, die „Teil“, „teilhaben“, „Anteil“ bedeuten, so hast du es mir erklärt.
So bedeutet Moira der Anteil am Leben, der mit allen seinen Wechselfällen,
insbesondere mit dem Todesgeschick des Menschen, einem jeden schon zu Be-
ginn seines Lebens zugemessen wird. Anteil also an Glück und Unglück, Erfolg
und Misserfolg, Lebensdauer und Sterben. Am Anfang war eine Moira, sagtest
du, für Lebenslauf und Schicksal eines Individuums zuständig. Dann erkannte
man, dass sie drei Schwestern sind mit unterschiedlichen Funktionen. Seitdem
wird jede von ihnen bei jedem Sterblichen in anderer Weise tätig. Klotho, was
die Spinnerin bedeutet, spinnt bei der Geburt jedes Menschen einen Lebens-
faden, bestehend aus Glück und Unglück, Erfolg und Misserfolg, Gesundheit
und Krankheit und manchem anderen. Ihre Schwester Lachesis, die Loserin, die
die Schicksale der Menschen verlost, wickelt diesen Lebensfaden auf. Die letz-
te ist Atropos, die Unabwendbare, die den Lebensfaden abschneidet. Atropos
haben wir übrigens zur Namensgeberin einer tödlichen Substanz gemacht, die
das Leben des Menschen beenden kann. Atropin.

Offensichtlich sind die Schicksalsgöttinnen älter als die Olympischen Götter,
wahrscheinlich Töchter der Urgottheiten Erebos, der Finsternis, und Nyx, der
Nacht. Die Schicksalsgöttinnen sind so mächtig, dass sie angeblich sogar den
Olympiern ihren Willen diktieren können. So stellen sie sich gegen die Göt-
ter, wenn die die Absicht haben, das Schicksal ihrer Günstlinge zum Besseren
zu wenden. Doch das geht nicht. Das können die Schicksalsgöttinnen nicht ak-
zeptieren. Die Weltordnung wäre in Gefahr, wenn die Schicksale der Menschen
beliebig veränderbar wären. Deshalb wacht Heimarméne/Peproméne als Göttin
des zwingenden Schicksals über den richtigen Zeitpunkt des Lebensendes.

Und nicht nur Zeus, sondern auch sie hast du, Sisyphos, mit dem Austricksen
des Todes herausgefordert.

Was für ein unerschrockener Rebell du doch bist, Sisyphos, mein großer Bru-
der!

Des Menschen Lebenslauf ist vorprogrammiert? Von der Wiege bis zur Bahre
vorbestimmt? In die Hände der drei Töchter von Finsternis und Nyx gelegt?
Nicht doch! Nicht für Sisyphos! Nicht für den stolzen Rebellen! Das zweimali-
ge Austricksen des Thanatos ist zugleich ein Austricksen der Schicksalsgöttin-
nen, insbesondere der Atropos. Du rebellierst damit gegen das Schicksal und
führst es ad absurdum.

Deine Rebellion gegen die Diktatur des Schicksals ist eine Rebellion gegen
die Diktatur der Götter.

Du bist der ersteMensch, mein Bruder, der demBeispiel eines Titans folgte.
Nämlich Prometheus, des ersten Rebellen bzw. Revolutionärs im Pantheon.



11.2 Sisyphos ist kein Fatalist 107

Eine Unterscheidung zwischen Rebell und Revolutionär müsse gemacht
werden, meinen manche Psychoanalytiker unter uns, und nicht nur sie.62
Nach deren Ansicht besteht ein essenzieller Unterschied zwischen Revolutio-
när und Rebell. Als Revolutionär kann man demnach jemanden bezeichnen,
der das Ausmaß, in dem seine Gesellschaft die vorgegebenen Ideale nicht er-
füllt, kritisch darzustellen vermag und verlangt, die Diskrepanz zwischen Ideal
undWirklichkeit zu beseitigen. Diese Diskrepanz wird von vielen seiner Zeit-
genossen aus Furcht vor schmerzlicher Erkenntnis oder aus materiell-egois-
tischen Gründen ignoriert. Damit verbunden ist der konstruktive Wunsch,
eine bessere Welt aufzubauen. Als Paradigma dafür steht Prometheus, der ge-
gen Zeus gehandelt hat, um Ungerechtigkeiten zu beseitigen. Während alle
anderen Götter ihre Wertvorstellungen in der schon erwähnten dramatischen
Sitzung auf dem Olymp aufgegeben und Kompromisse mit dem Unzuläng-
lichen, mit der Feigheit, mit dem Opportunismus usw. geschlossen haben,
hat sich Prometheus entschieden, die entstandene Kluft zwischen Ideal und
Wirklichkeit zu beseitigen. Es besteht also nicht der geringste Zweifel daran,
dass Prometheus ein Revolutionär ist. Hätte er bloß eine Rebellion angezettelt,
hätte er nichts anderes getan als in eine Regression zu verfallen. Rebellion ist
nach Ansicht von manchen Psychoanalytikern ein Ausdruck von Regression,
die aber mit destruktivem Verhalten einhergehen kann – was weder Prome-
theus noch du je gezeigt habt. Was damit gemeint ist?

Die Regression

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Prometheus ist nicht die Verkörperung des Destruktiven, sondern
ein Archetyp des Konstruktiven. Aber auch Sisyphos kann man dazu zählen, wie
die Ergebnisse seines Tuns gegen Zeus, den Entführer von Ägina, belegen. Auch
seine Bestrebungen, das Schicksal abzuschaffen und die Gestaltung der Zukunft
in des Menschen Hände zu legen, gehören dazu.

Regression bedeutet wörtlich Rückschritt. Das ist im Grunde genommen ein
Zurückschreiten von einer höheren Entwicklungsstufe zu einer früheren, niedri-
geren. Dieses Phänomen hat in der Biologie schon Charles Darwin beschrieben.
In unseren Fachdisziplinen bedeutet Regression das Wiederauftreten von ent-
wicklungsmäßig früheren, infantilen Verhaltensweisen.

Im Zusammenhang mit der Rebellion behaupten die psychoanalytischen Ver-
fechter dieser Ansicht, der Rebell sei auf seinen pubertären Vaterhass fixiert
und kämpfe gegen eigene unbewusste Bedürfnisse nach kindlicher Abhängig-
keit. Der Revolutionär dagegen habe die unreife, pubertäre Phase überwunden

62 Etwa Margarete Mitscherlich in ihrem Buch „Das Ende der Vorbilder“, (1978).
Piper München.



108 11 Resignation und erlernte Hilflosigkeit, Rebellion und Regression

und sei in der Lage, eine gegenwärtige gesellschaftliche Situation treffend zu
analysieren, daraus eine Theorie ihrer möglichen Änderung abzuleiten und sein
Handeln danach zu richten. Demnach sei revolutionäres Handeln ein konstruk-
tives Handeln, während die rebellischen Handlungen destruktiv, quälsüchtig,
kritisch und kritiklos zugleich sein können. So könne die Definition der Rebellen
auf viele Terroristen zutreffend sein: Ihre „Utopie“ scheine vorwiegend destruk-
tiv zu sein. Ihre Handlungen seien eine schockierende Zurschaustellung purer
Destruktion.63

Prometheus Handlungen sind überaus konstruktiv!
Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Du hast Prometheus Paradigma vom Olymp auf die Erde gebracht.
An dir nahmen sich die Philosophen ein Beispiel. Gleich mit der Geburt

der Philosophie im siebten und sechsten Jahrhundert vor der neuen Chrono-
logie begann die philosophische Revolution. Auch die Philosophen stemmten
sich gegen das Schicksal. Auf ihre Weise, sie brachten die Idee der Willens-
freiheit auf die intellektuelle und moralische Bühne. Und damit begann ein
jahrhundertelanger Streit zwischen Antifatalisten und Fatalisten. Wichtigste
Vertreter der Antifatalisten unter den Philosophen sind die Platoniker und
die Aristoteliker, angefangen natürlich mit Platon. Wir wollen uns aber nicht
in den Streit der Philosophen einmischen und uns sowieso nicht in den philo-
sophischen Gefilden verirren. Doch lass mich, Sisyphos, nur in einer kurzen
Zusammenfassung die schöne Parabel erzählen, mit der Platon seine Anti-
Schicksals-Kampagne untermauert und für Willensfreiheit plädiert.64

Platon erzählt uns, wie der freie Wille des Menschen die Schicksalsgöttinnen

dirigiert

Platon beschreibt Szenen aus der Unterwelt. Eine davon betrifft die Vorberei-
tung der Seelen für die Wiedergeburt, nach tausendjährigem Aufenthalt im
Schattenreich. Die Seelen dürfen entscheiden, was für ein Leben sie nach der
Wiedergeburt führen möchten, und müssen einen bestimmten Lebensstil wäh-
len. Dazu kommen sie in einen Bereich, in dem eine Lichtsäule vom Himmel
auf den Boden leuchtet. Dieses Licht ist das Band des Himmels, welches wie
die Streben bei den Triëren, den dreirudrigen Kampfschiffen also, den Rumpf
zusammenhält. An seinen Enden ist die Spindel der Ananke, der Göttin der Not-
wendigkeit und des Zwanges, befestigt. Die Wulst der Spindel besteht aus in
absoluter Harmonie ineinanderpassenden Röhren. Bei der Drehung der Spindel
im Schoß der Ananke singen die anwesenden Sirenen jeweils nur einen einzigen

63 Ebenda.
64 Man findet die erwähnte Parabel ganz am Ende von Platons „Politeia“ („Der Staat“)
(614a–621d).



11.2 Sisyphos ist kein Fatalist 109

Ton. Alle Stimmen und Töne zusammen jedoch bilden eine perfekte Symphonie.
Neben der Ananke sitzen, jede auf einem eigenen Thron, die Moiren. Die Göt-
tinnen, die für die Vollstreckung der Schicksale zuständig sind. Klotho, Lachesis
und Atropos. Sie sind auch diejenigen, die die Spindel der Ananke drehen. Wäh-
renddessen komplettieren sie die Symphonie – Klotho vom Gewesenen, Lachesis
vom Gegenwärtigen und Atropos vom Bevorstehenden singend. Ein Prophet
übersetzt für die anwesenden Seelen, die für das irdische Leben wiedergebo-
ren werden sollen, was Lachesis im Lied des Gegenwärtigen sagt:

„Es wird euch kein Geist zugelost, sondern ihr selbst werdet den Geist, der
euch im Leben begleiten wird, wählen. Ob man die Tugend wählt oder nicht,
ist eure eigene Verantwortung. Der Gott ist völlig schuldlos daran. Vor euch
sind die Umrisse der Lebensweisen ausgebreitet. Jeder darf die auswählen, die
er für richtig hält. Jeder hat die Möglichkeit, die beste Lebensweise zu wählen
oder auch nicht. In jeder Lebensweise ist Glück und Unglück gemischt, in unter-
schiedlicher Weise. Es liegt an euch, all das zu unterscheiden und selbst die für
euch beste Mischung zu wählen. Allerdings ist die Mitte der sicherste Weg zum
guten Leben. Wenn jemand mit Vernunft seine Lebensweise gewählt hat, dann
hat er die Chance, ein gutes Leben zu führen. Es liegt in eurer Verantwortung.“

Nachdem alle Seelen ihre Lebensweise gewählt haben, treten sie zu Lachesis.
Diese reicht ihnen dann den begleitenden Geist, den jeder für sich gewählt hat
und der zum Hüter des Lebens und Vollstrecker der gewählten Lebensweise
ernannt wird. Anschließend werden sie zu Klotho weitergeleitet, die dann das
von jedem gewählte Geschick festschreibt.

Die Wahl der Lebensführung unterliegt also der Verantwortung jedes Ein-
zelnen. Die Schicksalsgöttinnen sorgen nur für einen ordnungsgemäßen Ablauf
des gewählten Lebens.

Jeder hat die Wahl und die Freiheit, aber auch die Verantwortung für seine
Lebensgestaltung.

Aktivität und Initiative gehören dazu. Genauer gesagt, mein Bruder Sisy-
phos, sind sie auch Folgen der freien Wahl. Und Resignation und Fatalismus
sollen keinen Platz im Leben eines frei gestaltenden Menschen haben.



12
Hörigkeit und Unabhängigkeit

12.1 Der hörige Held

Prometheus und du, Sisyphos, ihr seid die Archetypen des Unabhängigkeits-
bestrebens, das zur Autonomie führt. Hörigkeit ist dagegen der Autonomie
Totengräber. Allerdings ist Hörigkeit nicht unbedingt ein permanentes Per-
sönlichkeitsmerkmal, sondern sie kann temporär und situativ bedingt sein.
Und mit einer Unabhängigkeitserklärung des bis dato Hörigen beendet wer-
den. Das Beispiel von Herakles ist nicht nur dafür ein Archetyp, sondern auch
dafür, dass sogarHelden situativ bedingt und temporär der Hörigkeit verfallen
können. Allerdings zeigt Herakles Hörigkeitsepisode auch, dass der autonome
Held irgendwann wieder erwacht.

Die Legende von Herakles in Frauenkleidern

Herakles hat einen sehr guten, sehr treuen Freund namens Iphitos. Als sich die
beiden einmal auf der Mauer von Tiryns auf dem Peloponnes befinden, befällt
Herakles eine ähnliche psychotische Attacke wie die, die Jahre später in Theben
dazu führt, dass er seine drei Söhne und seine geliebte Frau tötet65. In Tiryns
verkennt er seinen lieben Freund als Feind. Und so stößt er ihn von der hohen
Stadtmauer. Der Unglückliche kommt dabei um. Als Herakles zu sich kommt
und wahrnimmt, was er getan hat, ist er völlig verzweifelt und zutiefst traurig.

Die Tötung von Iphitos, obgleich in akutem psychotischen Zustand – und da-
durch im Zustand der Schuldunfähigkeit – verübt, lastet schwer auf Herakles. Er
wandert von Priesterkönig zu Priesterkönig und bittet um Katharsis, um Berei-
nigung von der Blutsünde. Keiner will ihn aufnehmen. Nicht einmal das Orakel
von Delphi will ihm das verzeihen, obwohl er doch schuldlos schuldig geworden

65 Wie in Kap. 27 erzählt wird.

111© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_12

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_12


112 12 Hörigkeit und Unabhängigkeit

ist. Tief deprimiert und verzweifelt sucht er Erlösung in Kleinasien, genauer ge-
sagt in Lydien.

Omphale, die schöne und jung aussehende Königin des Landes, nimmt ihn
auf, eigentlich ohne Eigennutz. Aber vielleicht doch. Es wird nämlich gemun-
kelt, dass die Aufnahme von Herakles für sie doch ein Gewinn ist, und zwar
im Bett. Es scheint etwas dran zu sein, allerdings interessieren uns solche Bett-
geschichten nicht im Geringsten. Sie sind Privatsache, und die Privatsphäre ist
heilig. Wie auch immer, aus Dankbarkeit für die herzliche Aufnahme – egal wel-
che Motive sie hatte – und die Katharsis von der Bluttat befreit Herakles Königin
Omphales Land von Bösewichtern, besiegt ihre Feinde, vernichtet deren Städte
und kümmert sich um die Sicherheit ihres Landes.

Herakles ist der Königin sehr dankbar, dass sie ihn aufgenommen hat. Sie hat
dazu beigetragen, dass er von der Blutsünde, die er an seinem Freund Iphitos
begangen hat, befreit wurde. Allerdings verachtet er auch die Segnungen ihres
aufregenden Bettes nicht.

Doch alles hat seinen Preis. Sogar einen sehr hohen Preis angesichts Herakles
Herkunft – Sohn von Zeus – und seiner sozialen Position – Held der Helden! Und
der Preis: Herakles wird von Omphale abhängig und ihr hörig, was sie ausgiebig
genießt und ausnutzt. So wird Herakles, der stolze Held der Helden, der Gottes-
sohn, zum abhängigen, hörigen, der Lächerlichkeit preisgegebenen Opfer einer
skrupellosen Herrin.

Herakles beginnt zu leben wie sie: Er vergisst im üppigen Leben des Mor-
genlandes die Lehre von der Tugend, die Richtung also, die er am Scheideweg
gewählt hatte – auch eine Legende, auf die wir noch kommen werden – und
versinkt in großer Abhängigkeit von Omphale. Bald beginnt sie, den Stärksten
der Starken, den Held der Helden, den Halbgott und inzwischen auch Verliebten
zu dominieren und zu demütigen. Sie nimmt ihm sogar sein Löwenfell weg –
wovon Herakles sich sonst nie trennte – und trägt es fortan selbst. Unvorstellbar,
nicht wahr, Sisyphos? Dieses Löwenfell hat er bis dahin nur in Ausnahmefällen
und wenn, dann nur für ganz kurze Zeit, abgelegt. Und noch tragischer, Hera-
kles hat es sogar freiwillig zugelassen. Das Fell des Löwen von Nemea, das vor
allerlei Pfeilen und Schwertern schützt, trägt jetzt diese Frau.

Es kommt sogar noch schlimmer, mein Bruder. Herakles muss statt seines Lö-
wenfells Frauenkleider anziehen. Oh Zeus, es schmerzt mir das Herz, Sisyphos,
wenn ich dir das jetzt so erzähle. Herakles soll sich schminken und Weiber-
schmuck tragen, das ist ihr Wille. Und er tut es! Unerhört! Er muss zu ihren
Füßen sitzen, wie ein Weib weben und ihr Geschichten erzählen. Und er tut es!
Auch andere Arbeiten muss er für sie verrichten und wird noch dazu von ihr
gescholten, was er widerspruchslos hinnimmt.

Herakles erträgt alles. Er ist ihr immer noch unendlich dankbar – und verliebt
dazu!

Abhängige, hörige Opfer haben offensichtlich eine starke und langandau-
ende Leidensfähigkeit.

Ein Sohn Gottes, ein Halbgott, der größte Heros – ein Opfer der Hörigkeit!
Schwer vorstellbar. Doch möglich, wie du siehst, Sisyphos.



12.1 Der hörige Held 113

Hörigkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat steht die Beziehung von Herakles zu Omphale als Archetyp für eine
zeitweilige und freiwillige Hörigkeit.

Hörigkeit ist die Unterwerfung des eigenen Willens unter den Willen einer
anderen Person. Es gibt einen Unterschied zwischen erzwungener und freiwil-
liger Unterwerfung. Bei der erzwungenen Unterwerfung folgt die unterlegene
Person zwar dem Willen der dominierenden, allerdings mit innerer Distanz und
Ablehnung, die bis zu Widerstand und schließlich Unabhängigkeit führen kann.

Die eigentliche Hörigkeit ist die freiwillige, bei der der Unterlegene bereit-
willig dem Willen des Dominierenden folgt und sein Verhalten entsprechend
anpasst. Die Basis dieser Art von Abhängigkeit kann sexueller oder auch nur
psychischer Natur sein. Bei dieser asymmetrischen Beziehung zwischen den agie-
renden Personen wirkt die Hörigkeit auf Außenstehende als missbräuchliche
Nutzung des Abhängigkeitsverhältnisses, was in der Regel auch der Fall ist. Sie
kann bis zu öffentlicher Demütigung und Entwürdigung der hörigen Person
reichen, ohne deren Widerstand zu provozieren. Sie kann zeitweiliger oder an-
dauernder Natur sein.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Du willst sicherlich wissen, wie die Geschichte von Herakles und Omphale
ausging.

Das Erwachen des Hörigen

Irgendwann beginnt Herakles zu erkennen, dass er seine Selbstachtung verlo-
ren hat, wie auch die Achtung der anderen. Depressionen und Schamgefühle
werden bei ihm stärker und stärker. Schuldgefühle und Selbstvorwürfe kommen
hinzu: „Wie konnte ich zulassen, dass es so weit kommt?“ Eine Frage, eine sehr
wichtige Frage, die einem Weckruf, ja einem rettenden Weckruf gleich kommt.
Und so geschieht es, dass Herakles eines Tages aus diesem paralysierenden und
entwürdigenden Zustand der Hörigkeit erwacht und endlich erkennt, um was
es geht. Es geht um seine Selbstachtung und die Achtung der anderen. Und da-
mit letzten Endes darum, glücklich oder unglücklich zu sein! Er erkennt, dass er
ausbrechen muss. Und so schüttelt er die Hörigkeit ab und befreit sich davon. Er
wirft Weiberkleider und Weiberschmuck weg und reißt mit Entschiedenheit der
perplexen Omphale sein Löwenfell vom Körper. Er nimmt seine legendäre Keu-
le und kehrt zu seinen Heldentaten zurück. Er erringt schließlich die Achtung
der anderen wieder. Und – viel wichtiger – seine Selbstachtung.

Er wird wieder glücklich. Richtig glücklich.
Herakles spürt, dass er erst jetzt wirklich von seiner Bluttat gereinigt ist.



114 12 Hörigkeit und Unabhängigkeit

12.2 Selbstachtung und Tugend

Ja, Sisyphos, mein Bruder. Das ist die Selbstreinigung durch Selbstachtung.

Der Segen der Selbstachtung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat ist Herakles Befreiung aus den Fängen von Königin Omphale ein
archetypisches Beispiel für die Befreiung aus der Hörigkeit und die Wiedererlan-
gung der Selbstachtung.

Selbstachtung, das Gefühl der eigenen menschlichen Würde und des sich
selbst Respektierens, ist für jeden Menschen die wichtigste Voraussetzung für
psychisches Gleichgewicht und innere Harmonie. Ist die Selbstachtung gering
oder fehlt sie sogar vollständig, dann macht sie Platz für Selbstzweifel, Unsicher-
heit, Hilflosigkeit, geringes Selbstwertgefühl, ein Gefühl des Unglücklichseins bis
hin zu Depressionen. All das lässt keinen Platz für das Glücklichsein.

Ist die Selbstachtung aber vorhanden, dann ist sie eine der wichtigsten Vor-
aussetzungen dafür, Widrigkeiten zu trotzen, Schwierigkeiten zu überwinden
sowie Entbehrungen und Verfolgungen zu ertragen.

Darüber hinaus ist sie eine der sichersten Rüstungen, die man besitzt, um
dem Zustand der Demütigung zu entgehen und günstige Voraussetzungen für
das Glücklichsein zu schaffen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Und so geht Herakles weiter seinen Weg, den er selbst in jungen Jahren ge-
wählt hat. Den Weg der Tugend.

Dazu passt übrigens die Geschichte, die zu erzählen ich dir versprochen
habe, nämlich die Legende von Herakles am Scheideweg. Darin können wir
erkennen, wie es ihm möglich wurde, seine Selbstachtung wiederzuerlangen.

Herakles am Scheideweg

Als Herakles volljährig wird, steht er an einem Scheideweg und muss entschei-
den, welche Richtung er einschlagen will. Auf dem einen Weg sitzt auf einem
bequemen Sitz eine sehr verführerische, leicht bekleidete, reichlich geschmück-
te und geschminkte Frau. In der einen Hand hält sie einen Becher mit Wein, mit
der anderen streicht sie über einen Korb voller süßer Früchte. Unaufgefordert
stellt sie sich vor mit dem Namen Hedone, und wie du weißt, bedeutet dieser
Name in der uns gemeinsamen Sprache „Glückseligkeit durch Genuss“. Sie flüs-
tert verführerisch, dass viele sie auch Eudämonia nennen, was unter anderem
auch in etwa „Glückseligkeit durch Luxus und Reichtum“ bedeutet. Lebhaft und
mit einladenden Bewegungen verspricht sie ihm ein angenehmes Leben, das
nur Genuss, Feste, Feiern und Ähnliches kennt.

Auf dem anderen Weg sitzt auf einem gefällten Baumstamm eine sehr schö-
ne, sittsam aussehende, etwas schüchterne, aber doch strahlende junge Frau,



12.2 Selbstachtung und Tugend 115

die in eine Stickarbeit vertieft ist. Herakles fragt sie nach ihrem Namen, und sie
antwortet leise „Arete“. Das bedeutet „die Tugend“. Mit freundlichen Gesten
lädt sie Herakles ein, ihren Weg zu gehen. Auf seine Frage, was er zu erwarten
hat, wenn er es tut, verspricht auch sie ihm Glückseligkeit – allerdings durch
Arbeit, Tugendhaftigkeit, Gerechtigkeit und Altruismus.

Nachdem Herakles das eine gegen das andere abgewogen hatte, folgt er
Arete, der Tugend.

Herakles reagiert traurig, wenn er so manches Mal feststellen muss, dass er es
nicht geschafft hat, der Arete permanent treu zu sein, also immer tugendhaft
zu bleiben. So wie im Falle seiner Hörigkeit in Omphales Palast.

Menschlich, allzu menschlich, würde ich sagen, Sisyphos.
DerMensch, der es schafft, das ganze Leben ohne die geringste Abweichung

auf demWeg der Arete zu bleiben, ist eher die Ausnahme und nicht die Regel.
Aber immerhin hat Herakles seine Unabhängigkeit erklärt, hat seine Selbst-

achtung zurückgewonnen – und sich damit befreit!



13
Das Unsterblichkeitsstreben und wie man

den Tod austrickst

13.1 Sisyphos List

Sag mal ganz ehrlich Sisyphos, warum hast du den Tod ausgetrickst?
Du musst ja diese ewig endlose und ewig sinnlose Arbeit verrichten, weil

du den Tod überlistet hast. Und das gleich zweimal! Welchem Sterblichen ist
es jemals gelungen, den Sterbegott zu täuschen? Keinem! Man sagt zwar, dass
Asklepios durch seine Medizinkunst Tote wieder lebendig machte, aber medi-
zinische Wiederbelebung hat mit Austricksen des Todes und des Totengottes
nichts gemein.

Das erste Mal ist der Tod zu dir gekommen, weil du etwas Gutes, Gerechtes
und Tapferes getan hast. Du hast beobachtet, wie Zeus Ägina, die Tochter des
Flussgottes Asopos, entführt hat. Und du, furchtlos dem Mächtigsten gegen-
über, gehst zu dem verzweifelten, vergeblich suchenden Vater und teilst ihm
mit, wer das Unrecht begangen hat. Der eine Gott hat dich dafür belohnt,
der andere, aus genau demselben Grund, bestraft. Mit dem Tod bestraft! Be-
straft? Das war keine Strafe, es war ein Racheakt des Mächtigsten. Der erstere,
der dich belohnt hatte, war der verzweifelte Vater, der Flussgott. Wie schon
früher erwähnt, erfüllte er zur Belohnung deine Bitte und bewässerte reich-
lich die von dir gegründete Stadt Korinth. Der andere aber, Zeus, der tobende
Übeltäter und Mädchenentführer, schickte Thanatos, den Gott des Todes, zu
dir – aus purer Rache.

Du weißt natürlich, was geschehen ist. Du selbst hast alles erlebt. Aber wie
wäre es denn, wenn du die Geschichte, deine Geschichte, von einem anderen,
einem Unbeteiligten hörst? Manchmal erzählt der andere, der Unbeteiligte,

117© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_13

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_13


118 13 Das Unsterblichkeitsstreben und wie man den Tod austrickst

eine Geschichte anders als der Geschichteneigentümer selbst sie in Erinne-
rung hat. Bei der Fremderzählung der eigenen Geschichte ist es so, als ob der
Fremde uns einen Spiegel vorhält. Ist der Spiegel einwandfrei, dann sehen wir
unser Gesicht so, wie wir es kennen. Ist der Spiegel aber ein Zerrspiegel, dann
sehen wir es lustig verzerrt. Ist der Spiegel sogar defekt und schwer beschä-
digt, dann erkennen wir unser Gesicht kaum, so hässlich verzerrt blickt es uns
daraus entgegen.

Also höre bitte deine Geschichte von mir erzählt. Ich hoffe, dass ich den
richtigen Spiegel in meinen Händen halte.

Sisyphos zweimaliges Überlisten des Todes

Zeus schickt dir also Thanatos, den Gott des Todes. Doch du überlistest ihn!
Als er nämlich zu dir kommt, um dich ins Totenreich zu befördern, empfängst
du ihn nicht etwa mit Geschrei und Angst oder mit würdelosem Flehen, dich
doch bitte zu verschonen. Nein, du empfängst ihn freundlich und empathisch,
ja fast mitleidig. „Mensch, Thanatos, wie siehst du denn aus? Du bestehst ja nur
aus Knochen, so als ob du seit einer Ewigkeit nichts mehr zu essen bekommen
hast. Gibt es etwa niemanden, der sich liebevoll um dich kümmert? Der dir
etwas Gutes zu essen gibt? Komm, iss und trink etwas. Es gibt doch keinen
Grund zur Eile. Zum Totenreich können wir immer noch gehen. Es wird ja nicht
verschwinden. Nimm dir die Zeit, genieße Speis und Trank. Du solltest doch
nicht so furchtbar dünn und knochig aussehen.“

Von einem so ausgesprochen freundlichen und ungewöhnlichen Empfang
ist der Tod sehr überrascht und hocherfreut. Niemand hat ihn bisher auf diese
Weise begrüßt. Im Gegenteil, fast alle versuchen, ihn wegzujagen. Geschweige
denn, dass ihm jemals jemand sogar Gastfreundschaft und Bewirtung angebo-
ten hat. Und er nimmt dein listiges Angebot an, der Leichtsinnige. Er weiß nicht,
wen er vor sich hat: Den intelligentesten aller Menschen seiner Zeit! Dabei hät-
te er es schon durch deinen Namen erahnen können. Die Etymologen sagen
uns nämlich, dass der Name Sisyphos aus uralten Wurzeln der uns gemeinsa-
men Sprache abzuleiten ist und etwa „Der, der so weise wie ein Gott ist“ bzw.
„Der Superweise“ bedeutet. Und dann machst du deinem Name aller Ehre: Als
der Tod am Tisch sitzt und sich genießerisch bewirten lässt, fesselst du ihn mit
einem Strick an seinen Stuhl. So fest, dass er sich aus eigener Kraft nicht befrei-
en kann66. Und so bleibt er dort lange, lange Zeit. Gefesselt und ungefährlich.
Große Freude bricht unter den Menschen aus, da niemand mehr Angst vor dem
Tod hat. Er ist ja jetzt dein machtloser Gefangener. Niemand stirbt in dieser Zeit.
Die Todgeweihten erholen sich, die Greise fühlen sich wieder jung.

66 Schön poetisch beschreibt Edward Bulwer Lytton die Szene in seinem Gedicht
„Verlorene Geschichten des Melitus“ im Jahr 1866, nachzulesen in „Mythos Sisy-
phos“, Bernd Seidensticker und Antje Wessels (2001).



13.1 Sisyphos List 119

Aber die freudige Stimmung und die Jubelveranstaltungen sind die eine
Seite deines Tuns, Tumulte und Proteste die andere. Der Hades bekommt kei-
nen Nachschub mehr, und ihm und seinen Gehilfen in der Unterwelt droht die
Arbeitslosigkeit. Gäa, die Mutter Erde, stöhnt unter der Last der unsterblich ge-
wordenen Sterblichen, die sich ständig vermehren. Aber auch eine Menge von
Berufsständen, die in der einen oder anderen Weise vom Tod leben, sind im
Aufstand. Soldaten, die niemanden mehr töten können. Ärzte und Bestattungs-
unternehmer, oder auch die Priester, die bei Beerdigungen tüchtig abkassieren.
Bis hin zu erwartungsvollen Erben und manchen anderen67.

Die Tumulte und Proteste erwecken Zeus Aufmerksamkeit. Als sein Bruder
Hades zu ihm kommt und sein Elend beklagt, nennt er auch den Übeltäter:
Dich, mein Bruder. Der Oberste Gott tobt vor Zorn, als er erfährt, was du an-
gestellt hast. Schäumend vor Wut schickt er sofort den Kriegsgott Ares los, um
Thanatos zu befreien. Ares erfüllt seine Mission mit Eifer und Freude. Er ist ja
einer der durch deine List Geschädigten. Denn es gab seit langem keinen Krieg
mehr, zumindest keinen Krieg mit Toten. Und so war auch Ares, der Kriegsgott,
arbeitslos geworden. Wusstest du übrigens, Sisyphos, dass viele Jahrhunderte
nach dir dieser Gott des Krieges von dem jungen Volk der Lateiner zu Mars
pseudonymisiert wurde? Wahrscheinlich nicht, denn als die Lateiner begannen,
aus ihren Lehmbehausungen herauszukommen und langsam, langsam die Büh-
ne der Weltgeschichte zu betreten, warst du schon seit einigen Jahrtausenden
mit deinem Felsblock beschäftigt.

Wie auch immer, der Kriegsgott ist erfolgreich. Er befreit den Tod und ver-
haftet dich. Und noch schlimmer, er übergibt dich dem Tod. Dein vorheriger
Gefangener ist nun dein Herr. Der ist aus zwei Gründen sehr froh: Zum einem
hat er dich endlich in seiner Gewalt, zum anderen kann er wieder aktiv sein.
Seitdem ist der Tod voll beschäftigt und wurde von niemandem mehr überlis-
tet.

Ich spreche übrigens, wie vorher erklärt, nicht von den Wiederbelebungsver-
suchen der Asklepiaden. Die gehören ja nicht in die Kategorie „Austricksen“.
Auch die dem Zeussohn Herakles mit Zustimmung der Götter gelungene Rück-
führung von Alkestis aus dem Hades hatte mit Austricksen nicht das Geringste
zu tun68.

Und dann hast du es geschafft, den Tod auch zum zweiten Mal zu überlisten!
Diesmal indirekt und komplizierter als beim ersten Mal. Denn der Tod war ja
durch dich schlau geworden, genauer gesagt etwas schlauer.

67 Auch schön poetisch dargestellt von R. C. Trevelyan im Jahr 1908, ebenda.
68 S. Abschn. 19.2.



120 13 Das Unsterblichkeitsstreben und wie man den Tod austrickst

Beim zweiten Mal hast du, kurz bevor der Tod kam, um dich abzuholen,
deine Frau Merope, Atlas Tochter, instruiert, keine Bestattungszeremonien zu
veranstalten und dir vor allem keine Totengeschenke für den Hades mitzuge-
ben. Dort angekommen, wirst du deshalb von Hades bemitleidet und gefragt,
wie es dazu gekommen sei, dass du mittellos, geschenkelos und zeremonienlos
in die Unterwelt geschickt wurdest. Allerdings – das muss auch gesagt werden –
ist diese Haltung des Hades keineswegs Ausdruck purer Empathie, nicht Aus-
druck von Mitleid oder Mitgefühl. Nein, vielmehr ist es reiner Eigennutz, denn
normalerweise bekommt er die Geschenke, die die Lebenden den Toten mitge-
ben. Und es gefällt ihm natürlich überhaupt nicht, dass er bei dir leer ausgeht.
Nein, er ist darüber ausgesprochen verärgert. Aber du weißt, wie du in dieser
Situation reagieren musst. Als nämlich der Herr der Unterwelt zornig die ihm
zustehenden Geschenke verlangt, beginnst du mit einer bitteren Klage gegen
deine Frau. Sie habe dich ehrlos, würdelos und geschenkelos in die Unterwelt
gehen lassen. Daher gebe es auch nichts für deren ehrenwerten Boss, gar nichts.
Schande auf des Weibes Haupt! Aber du versprichst ihm, alles wieder gutzuma-
chen. Du kündigst ihm sogar viel mehr Geschenke an als er normalerweise zu
erwarten gehabt hätte. Was er nicht alles bekommen wird, wenn . . . , ja wenn
er dich wieder zurück zu den Lebenden schickt, um selbst die kostbaren, sehr
kostbaren Geschenke zu holen und zu ihm zu bringen. Du bist offensichtlich
so überzeugend, dass auch er auf dich hereinfällt. Er macht tatsächlich bei dir
die große Ausnahme. Er lässt zu, dass du wieder zu den Lebenden gehst, wenn
auch nur vorübergehend – zumindest denkt er das.

Du gehst. Und kommst nicht zurück. Du, Sisyphos, bleibst lieber bei den Le-
benden.

Nach vielen, vielen Jahren, im hohen Alter, stirbst du schließlich eines na-
türlichen Todes. Erst im Greisenalter folgst du freiwillig der Aufforderung des
sanften Gottes Hermes Psychopompos, des Seelenbegleiters, und lässt dich von
ihm friedlich in den Hades begleiten.

Dort allerdings wartet auf dich die ewige Höllenstrafe.
Die Sisyphosarbeit.

Ich hoffe, mein Bruder Sisyphos, ich habe dir den richtigen Spiegel vorgehal-
ten. Oder?

Sag mal, erkenne ich da ein Lächeln auf deinem Gesicht?
Wie auch immer. Damit wurdest du der erste Mensch, der den Tod über-

listet hat. Und, wenn ich mich nicht irre, auch der Mensch, der die List in die
Welt brachte. Natürlich gab es auch vor dir die List, aber nur bei den Göt-
tern und den gottähnlichen Titanen. Götter tricksen und listen ja seit eh und
je. Du hast dir das von ihnen abgeguckt und die List aus ihrem Himmel auf
die Erde gebracht. Du hast eine göttliche Fähigkeit vermenschlicht. Wenn das
kein Grund für die Götter ist, dir böse zu sein!

Naja, eigentlich bin ich mir nicht so sicher, ob die Götter wegen der List
wirklich böse auf dich sind. Ich denke, sie lieben und schützen die Listreichen.
Ich vermute sogar, dass sie dich insgeheim bewundern. Darüber möchte ich
gerne später mit dir sprechen. Und auch über die List, und zwar ausführlich,



13.1 Sisyphos List 121

aber eben etwas später. Ich glaube, dass der wichtigste Grund, warum die Göt-
ter böse auf dich wurden, nicht die Vermenschlichung der List ist, sondern ein
anderer. Ja, ich bin mir sogar sicher, es ist die Unsterblichkeit! Ja, die Unsterb-
lichkeit ist der Grund. Hättest du sie erreicht, hättest du den Göttern ihre
wichtigste Eigenschaft und ihr wichtigstes Wiedererkennungsmerkmal, ja ihr
Alleinstellungsmerkmal entrissen. So etwas können Götter niemals ertragen
und niemals verzeihen.

Aber weißt du, was ich noch vermute? Ich vermute, dass die Götter dich
missverstanden haben. Jawohl, missverstanden! Ich denke, du wolltest gar
nicht unsterblich werden. Nein! Das Streben nach Unsterblichkeit ist nicht
dein Ding. Das Streben nach Unsterblichkeit ist ein Fluchtweg für Psycho-
pathen, für Narzissten, für Feiglinge, für Unersättliche, für Träumer und für
Geistergläubige. Du bist keiner davon. Und keiner von denen ist so wie du.
Die Unsterblichkeit ist nicht das Ding eines Mannes wie du, Sisyphos!

Das Streben nach Unsterblichkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, man findet in vielen Mythen der Menschheit Archetypen für das
Streben nach Unsterblichkeit.

Dieses eint fast alle Menschen, wenn auch nicht alle. Entzweit aber sind
die Menschen über die Wege, die dazu führen sollen. Die vier am häufigs-
ten geglaubten oder gewähnten Wege, die zur Erfüllung des Wunsches nach
Unsterblichkeit führen sollen, sind längst von den Gelehrten ausgemacht und
benannt69:

Erster Weg: Körper und Geist können zusammen weiterleben wie jetzt und
heute.

Zweiter Weg: Der Mensch stirbt zwar, wird aber eines Tages wieder auferste-
hen.

Dritter Weg: Der Körper stirbt, aber der Geist lebt fort.
Und vierter Weg: Unsterblichkeit wird durch ein Vermächtnis erreicht.
Das ist vieler Mythen archetype Botschaft.

DieWege zur Unsterblichkeit können sich aber als Irrwege erweisen. Und das
Streben nach Unsterblichkeit todbringend sein.

Die Anhänger des ersten Weges – Körper und Geist können zusammen
ewig weiterleben – lassen nichts unversucht, um das erwähnte Ziel zu errei-
chen. Und halten damit ganze Industriezweige in Schwung. Manche lassen

69Wegbeschreibung nach dem englischen Philosophen Stephen Cave: „Unsterblich.
Die Sehnsucht nach dem ewigen Leben als Triebkraft unserer Zivilisation“ (2012)
S. Fischer, Frankfurt a. M.



122 13 Das Unsterblichkeitsstreben und wie man den Tod austrickst

sich einfrieren, andere schlucken Tonnen von Pillen und trinken Unmengen
von Elixieren. Andere wiederum bevölkern die Tempel der Trainingsindustrie.
Die Medizin entwickelt ständig neue raffinierte und kostspielige Methoden,
die das Leben verlängern sollen. Verlängern vielleicht ja, aber zu welchem
Preis? Zu dem Preis, dass manchmal die Verlängerung des Lebens um we-
nige Tage, wenige Wochen, wenige Monate oder höchstens wenige Jahre zu
einem kaum lebenswerten Leben führt. Nicht selten bleibt dabei die Würde
des Menschen auf der Strecke.

Das gewaltsam verlängerte Leben schlägt nämlich zurück: Mit dem Titho-
nos-Effekt!

Ja, unser Tithonos ist gemeint, Sisyphos, der Geliebte derMorgenröte. Aber
bevor wir uns darüber unterhalten, lass uns die weiteren genannten Wege zur
Unsterblichkeit erkunden.

Der zweite Weg, der der Auferstehung, ist zwar nur ein frommer Wunsch,
hält aber manche Religionen am Leben. Eine Religion, die viele Jahrtausende
nach deinemTod entstanden ist, hat diesenGlauben bis heute in ihremCredo.
Dieses Glaubensbekenntnis endet mit dem Satz: „Wir erwarten die Auferste-
hung der Toten und das Leben der kommenden Welt. Amen“70.

Auch der dritte Weg, der Glaube nämlich, dass die Unsterblichkeit zwar
nicht für den Körper gilt, aber für die Seele, was auch immer das sein mag, ist
zentraler Inhalt der meisten Religionen. Auch diese Version der Unsterblich-
keit ist Wunsch und Glaube in einem, weit weg von jeder Beweisbarkeit.

Der letzte Weg, der zu der geglaubten oder gewähnten Unsterblichkeit
führen soll, ist der des Vermächtnisses. Das kann ein Motor der Zivilisati-
on sein. Oder einer ihrer Zerstörer. Der Dichter, der Maler, der Ingenieur,
der Wissenschaftler, der Entdecker und alle, die durch ihr Wirken die Un-
sterblichkeit anstreben, bewusst oder unbewusst, bringen die Zivilisation des
Menschen voran. Unsere jahrtausendealten Zivilisationen, ebenso wie spekta-
kuläre wissenschaftliche Errungenschaften, Moral, Religion und erstaunliche
Kunstwerke, sind Kinder dieses Strebens. Und dann gibt es die Kriegsher-
ren und Eroberer, die durch vermeintlich ruhmreiche Kriege und Schlachten
ewig imGedächtnis derMenschheit bleibenwollen. Sie sind Zivilisations- und
Menschlichkeitszerstörer. Zu ihnen gehören auch dieWissenschaftler, die sich
dem Machbaren, aber Unerlaubten verschreiben und damit Mensch und Na-
tur zerstören.

Wenn wir jetzt so viel über Unsterblichkeit sprechen, mein Bruder, dann
lass uns auch Eos, die Morgenröte, nicht vergessen.

Ja, es ist an der Zeit, über sie zu sprechen.

70 Credo Nikäno-Konstantinopolitanun der christlichen Kirchen.



14
Das Bis-zu-Ende-Denken und der Kokon des

Tithonos

14.1 Die Morgenröte und die Unsterblichkeit

Du schaust mich wieder so fragend an, Sisyphos. Sicherlich willst du wis-
sen, was die Morgenröte mit uns zu tun hat und wieso wir über sie sprechen,
richtig?Weil, wie du weißt, dieMorgenröte keine geringere ist als die wunder-
schöne Göttin Eos – in der unübertroffenen Sprache Homers ist sie die Eos
rhododaktylos, die rosenfingrige Eos. Eine der beliebtesten Göttinnen über-
haupt. Jeden Morgen erfreut sie aufs Neue Sterbliche und Unsterbliche mit
ihren Purpurfarben.

Sie macht uns alle glücklich.
Nur sie selbst ist unglücklich.
Und das hat mit unserem Thema zu tun, das wir gerade besprechen: Mit

der Unsterblichkeit nämlich – nicht nur, weil sie selbst unsterblich ist. Sie
soll uns also jetzt zu Hilfe kommen, um indirekt eine bestimmte Antwort auf
eine bestimmte Frage zu finden. Auf die ich bei meinem hochintensiven und
aufregenden dialogisierendenMonolog mit dir bisher keine Antwort erhalten
habe.

Auf die Frage nämlich, ob du vor dem Austricksen der Götter dein Vorha-
ben bis zu Ende gedacht hast.

Darum brauchen wir die Geschichte der unglücklichenGlücksgefühlespen-
derin, der Göttin der Morgenröte.

Zunächst aber wollen wir uns diese wichtige Episode aus Eos unsterblichem
Leben in Erinnerung rufen.

123© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_14

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_14


124 14 Das Bis-zu-Ende-Denken und der Kokon des Tithonos

Die Legende von der unsterblichen Eos und dem sterblichen Tithonos

Eos, die rosenfingrige Göttin der Morgenröte – die später, viel später, vom jun-
gen Volk der Lateiner das Pseudonym Aurora bekam – liebte schöne Männer.
Sie entführte und verführte sie gern. Eines Tages erblickt sie den schönen ma-
kedonischen, andere Quellen sagen trojanischen Prinzen Tithonos. So kommt
es dazu, dass sie, die Unsterbliche, sich unsterblich in den Sterblichen verliebt –
und ihn auf der Stelle entführt, um ihn zu verführen. Und Tithonos verliebt sich
sogleich in seine schöne Entführerin. Aber ihre Liebe ist mit einem bedrohli-
chen Problem behaftet: Eos ist unsterblich, Tithonos sterblich. Die Liebe, diese
Liebe, kann also nicht ewig dauern. Um für alle Ewigkeit mit ihm zusammen
sein zu können, bittet Eos den Gottvater Zeus, ihren Geliebten auch unsterb-
lich zu machen. Zeus erhört die Bitte der allseits beliebten Eos und macht in
der Tat Tithonos unsterblich. Die Verliebten verbringen einige wunderbare Jah-
re miteinander und bekommen zwei Söhne, Emathion und Memnon. Emathion
regiert später in Makedonien, wo der Name der Provinz Emathia bis heute an
ihn erinnert. Memnon wird Herrscher in Äthiopien und führt seine Äthiopier in
den trojanischen Krieg. Das verlorengegangene Epos Äthiopis bzw. Memnonis
preist seine Heldentaten.

Eos und Tithonos verbringen also glückliche Jahre miteinander. Bis die Göt-
tin der Morgenröte an ihrem Gatten beunruhigende Zeichen der Veränderung
zu entdecken beginnt: Seine Haare werden von Tag zu Tag grauer, dünner, sie
verlieren ihre einst strahlende Farbe. Immer mehr Falten zeichnen sein früher
scharfgeschnittenes Gesicht, die Muskeln werden schwach und schwächer. Sei-
ne einst dunkle, kraftvolle Stimme wird brüchig, seine Sehkraft schwindet, und
seine Manneskraft verlässt ihn schließlich vollständig. Er ist gebrechlich und im-
mer häufiger krank. Mit anderen Worten, der den unsterblichen Göttern nicht
bekannte Alterungsprozess hat Tithonos fest im Griff. Die Alterung ihres Ge-
liebten wird für die Morgenröte immer klarer sichtbar, hörbar, fühlbar.

Sehr beunruhigt geht Eos eines frühen Morgens zu Vater Zeus und sagt:
„Ewiger Vater von Menschen und Göttern, mein geliebter Mann, den du
dankenswerterweise unsterblich gemacht hast, altert, jeden Tag mehr, so wie
Sterbliche altern! Stell dir vor, Vater unser. Ich stehe für alle Ewigkeit in voller
Jugendblüte, strahlend mit purpurfarbenem Gesicht und rosenfarbigen Hän-
den, umgeben von blutjungen und schönen Männern. Aber mein Mann wird
für alle Ewigkeit ein Greis sein! Was hast du mit ihm gemacht, Gottvater?“

„Nichts anderes als das, um was du mich gebeten hast, meine liebe Eos“,
antwortet der Himmelsherrscher. „Du hast mich gebeten, ihn unsterblich zu
machen. Das habe ich dir zuliebe getan, nicht weniger, aber auch nicht mehr.
Du hast damals in deiner Verliebtheit die Sache nicht bis zu Ende gedacht. Sonst
hättest du mich gebeten, ihm Unsterblichkeit und ewige Jugend zu schenken.
Jeder, der seine Dinge nicht bis zu Ende denkt und voreilig handelt, muss die
Konsequenzen tragen. Auch eine Göttin. Das hättest du wissen müssen, mein
liebes Kind.“ So spricht der Vater von Menschen und Göttern und beendet
damit die Privataudienz für die wunderschöne und taufrische, aber zutiefst
unglückliche Eos, die schweren Herzens zu ihrem greisen, gebrechlichen, krän-
kelnden, aber unsterblichen Mann zurückkehrt.

Tithonos wird von Tag zu Tag immer älter und älter, gebrechlicher und ge-
brechlicher, kränkelnder und kränkelnder, kleiner und kleiner. Er schrumpft und
schrumpft. Eines Tages ist er so winzig klein geworden, dass Eos ihn in einen



14.1 Die Morgenröte und die Unsterblichkeit 125

Kokon einwickelt und in einem kleinen Korb an ihrer Seite ewig schlafen lässt.
Manche behaupten, dass sie ihn nach einiger Zeit aus dem Kokon nahm und ihn
in eine Zikade verwandelte. Und dass man ihn bis heute hören kann, wie er mit
klagender Stimme zirpt und der nicht-erreichten ewigen Jugend nachweint.

Würdest du, Sisyphos, durch das Austricksen des Todes ewig leben wollen?
Ewig, aber mickrig und fiepsig in einen Tithonos-Kokon gehüllt? Oder – mei-
netwegen – ewig als Zikade zirpen? Unvorstellbar, nicht wahr?

Der Kokon des Tithonos

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Tithonos-Mythos ist ein Archetyp für den hohen Preis, den man
für das Streben nach Unsterblichkeit zahlen muss.

Zweifelsohne findet man in vielen Mythen der Menschheit den Archetyp für
das menschliche, allzu menschliche Streben des Menschen nach Unsterblichkeit.
Um sie zu erreichen, nehmenMenschen vieles auf sich. Niemand hat bis jetzt bio-
logische Unsterblichkeit erreicht. Doch eine stetige Verlängerung der Lebenszeit
des Menschen im Verlauf seiner Geschichte ist unbestreitbar. Der Preis, den der
Mensch dafür zahlen muss, ist allerdings hoch, sehr hoch. Damit ist zunächst der
materielle Preis gemeint. Kosten auf Kosten, um die schon erreichte Lebensver-
längerung weiter zu verlängern. Aber je länger ein Mensch lebt, desto größer ist
die Gefahr, mit vielen anderen Einbußen dafür zu bezahlen. Körperliche und psy-
chische Gesundheit können dabei so beschädigt sein, dass sie die Lebensqualität
beträchtlich einschränken. Altersheime und Krankenhäuser und sonstige Anstal-
ten können für den lang lebenden modernen Menschen der Kokon des Tithonos
werden.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Das ist das, was die Wissenschaftler heutzutage als Tithonos-Effekt bezeich-
nen.

Damit ist eine extreme Langlebigkeit gemeint, jedoch ohne körperliche und
mentale Kraft und ohne Gesundheit. Die Folgen des Tithonos-Effektes sind
alarmierend – oder müssten alarmieren. KeinWunder, dass moderne Gelehrte
beim Tithonos-Effekt ein Tithonos-Problem erkannten71.

Dem Tithonos-Problem sind in erster Linie die Anhänger des ersten Weges
der Sehnsucht nach Unsterblichkeit verfallen. Erinnerst du dich? Diesen Weg
gehen diejenigen, die glauben, dass Körper und Geist gemeinsam ewig weiter-
leben können. Und wie schon erwähnt, lassen sie nichts unversucht, um ihr
Ziel zu erreichen. Inzwischen sind die Anhänger dieses Weges eine fast religi-

71 So etwa Stephen Cave, wie vorher zitiert.



126 14 Das Bis-zu-Ende-Denken und der Kokon des Tithonos

öse Bewegung geworden. Sie nennen sich Transhumanisten. Und sie befinden
sich im Krieg mit Anhängern anderer Religionen oder Fast-Religionen.

Die Transhumanisten glauben, dass der Mensch in seiner Evolution gegen-
wärtig in eine Übergangsphase eintritt und sich vom bloßen Menschen zu et-
was weit Höherem entwickelt – zum posthumanen Unsterblichen.72 Manche
von denen träumen sogar von einem „Homo Deus“, der den Homo sapiens
ablösen wird.73 Die Transhumanisten werden zwar von vielen Seiten kriti-
siert, aber richtig bekämpft werden sie von den Anhängern des zweiten und
dritten Weges, den Anhängern von Religionen. Echten Religionen, die an die
Auferstehung oder das ewige Leben einer Seele glauben. Die Transhumanis-
ten glauben, dass sie die Wissenschaften an ihrer Seite haben. Die Religiösen
ihren Gott.

Ich denke, Sisyphos, die Transhumanisten irren sich, wenn sie glauben, dass
die Wissenschaft an ihrer Seite steht.

Die seriöseWissenschaft zeigt bedeutungsvoll auf Tithonos und seinen Ko-
kon. Wie auch auf sein Problem, das Tithonos-Problem.

14.2 Unsere Schwester, die Morgenröte

Obwohl ich mir ziemlich sicher bin, dass du durch das Austricksen des Todes
nicht einem Eos-Wunsch nach ewigem Leben nachgejagt bist, vermute ich ei-
ne folgenreiche Ähnlichkeit mit der Göttin derMorgenröte. Eine Ähnlichkeit,
die sie fast zu unserer Schwester im Geiste macht. Warum denn das, wirst du
dich fragen.

Also zumindest meine Schwester im Geiste. So wie du mein Bruder im
Geiste bist. Zwischen mir und ihr gibt es manche Ähnlichkeiten und man-
che Unterschiede, genau wie zwischen mir und dir, mein Bruder Sisyphos. So
wie es eben bei Geschwistern ist. Mit biologischen ebenso wie mit Geschwis-
tern im Geiste. Mit Eos, der Morgenröte, verbindet mich vieles, und vieles
unterscheidet mich von ihr. Ich habe zum Beispiel nicht im Entferntesten ih-
re homerisch besungene purpurne Schönheit. Rosenfingrig bin ich ebenfalls
nicht. Und auch nicht allseits beliebt, glaube ich. Es gibt immer jemanden,
der jemanden nicht leiden kann. Auch mich sicherlich und, wie ich denke,
auch dich. Dann habe ich auch nicht die weltweite Beliebtheit und Populari-
tät der Morgenröte. Im Entferntesten nicht. Und nie habe ich eine Schönheit

72 Ebenda.
73 So etwa Yoval Noah Harari in seinem Buch „Homo Deus. Eine Geschichte von
Morgen“, 2017, C. H. Beck, München.



14.2 Unsere Schwester, die Morgenröte 127

entführt, wie sie den schönen Tithonos – und manchen anderen – entführt
hat. Du schaust mich wieder fragend an. Entführt habe ich gesagt, Sisyphos,
nicht verführt, klar!

Doch was verbindet uns, zumindest mich, aber ich vermute doch auch dich,
so geschwisterlich mit der Göttin der Morgenröte? Sicher kannst du erahnen,
was für einen fundamentalen Fehler sie gemacht und damit ihr Glück zerstört
hat, nicht wahr?

Sie hat nicht bis zu Ende gedacht, Sisyphos!
Das ist der Vorwurf, den Zeus, der Vater von Menschen und Göttern, ihr

gemacht hat.
Das ist ihr Fehler. Nicht bis zu Ende gedacht!
Das verbindet mich geschwisterlich mit ihr, mein Bruder Sisyphos!
Das Nicht-bis-zu-Ende-denken!
Ach bitte, denke nicht, dass ich jammere oder dass ich übertreibe. Nein,

so habe ich das nicht gemeint. Natürlich denke ich viele Dinge bis zu En-
de. Manche Dinge denke ich sogar vom Ende her. Aber nicht immer. Bei
manchen, sogar bei manchen lebensentscheidenden und lebensgestaltenden
Dingen denke ich doch wie Eos, die Morgenröte. Nicht bis zu Ende.

Sag mir ehrlich, mein Bruder Sisyphos: Hast du es damals, als du den Tod
ausgetrickst hast, bis zu Ende gedacht? War dieses Ende, das du jetzt hast, das
Ende deines Denkens? Wenn du es wirklich bis zu Ende gedacht und erkannt
hättest, dass dein Ende diese unendliche Strafe sein wird, hättest du es dann
überhaupt getan?

Oh, bei Zeus, Sisyphos! Lese ich deinen Blick richtig? Lese ich es richtig,
dass du es trotz und alledem getan hättest?

Du schweigst. Ja, ich verstehe!
Wie auch immer, ichmöchte andieser Stelle noch etwas anderes hinzufügen.

Manche meinen, es gibt eine psychologische Gemeinsamkeit zwischen denje-
nigen, die ewig in ihrem Körper leben möchten, und denen, die ihren Körper
lebenslang schön erhalten wollen. AufMänner übertragen nennen sie die Ten-
denz der letzteren den „Adonis-Komplex“.74 Du kennst diesenKomplex nicht;
er ist ein Produkt der modernen Zeiten. Ich erkläre ihn dir gerne. Doch dafür
müssen wir uns erst den Lebenslauf von Adonis in Erinnerung rufen.

Warum schaust du mich so verzweifelt an, mein Bruder? Ach ja, weil ei-
ne Adonis-Biografie zu erstellen eine Sisyphosarbeit ist. Nicht wahr, Sisyphos?
Versuchen wir es trotzdem, und versuchen wir, aus den unzähligen Erzählun-
gen eine möglichst plausible Synthese zu schaffen.

74 So etwa Harrison Pope, et al. in: „Der Adonis-Komplex. Schönheitswahn und Kör-
perkult bei Männern“ (2001), dtv, München.



15
Sexuelle Abweichungen

15.1 Eine ungewöhnliche Liebe

Eines will ich noch voranstellen: Der Weg, dem wir jetzt folgen müssen, um
zu Adonis zu kommen, führt über manche sexuelle Besonderheiten und Ab-
weichungen, die ich erläutern muss.

Um die Sisyphosarbeit einer Adonis-Biografie zu erleichtern, nehmen wir
als Ausgangspunkt diejenigen Erzählungen, die von einer merkwürdigen ero-
tischen Begierde berichten. Genauer gesagt zwei merkwürdigen erotischen
Begierden. Du kennst diese Geschichten nicht, weil all das geschah, nachdem
du die Oberwelt verlassen hattest. Erlaube mir also, sie dir zu erzählen.

Die Legende von einer ungewöhnlichen sexuellen Begierde

Adonis ist ein Urenkel des berühmten zyprischen Künstlers und Königs Pygma-
lion. Der begnadete Künstler und mächtige König arbeitet gerade mit großer
Hingabe an einer Skulptur aus Elfenbein. Die Skulptur soll eine Frau darstel-
len, so schön und ästhetisch vollkommen, wie sie in Pygmalions Wünschen,
Vorstellungen und Träumen unzählige Male vorgekommen ist. Nach langer,
von Besessenheit gekennzeichneter Arbeit ist das Agalma, die Skulptur, end-
lich fertig. Und sie ist in der Tat vollkommen: Ästhetik und Anmut, Ausdruck
und Haltung verleihen ihr ideale Schönheit und ekstatische Ausstrahlung. So
unbeschreiblich schön und so märchenhaft erotisch ist sie, dass ihr Schöpfer sie
stundenlang, ja tagelang sprachlos bewundert. Die Faszination der schönen Sta-
tue hat Pygmalion inzwischen voll im Griff: Er vergisst zu essen, er geht nicht
mehr nach draußen, er vernachlässigt die Staatsgeschäfte und alle seine Freun-
de. Er schläft zu Füßen der Schönheit und träumt nur von ihr. Er umarmt sie,
streichelt sie, küsst sie, spricht zu ihr. Er hat sich unsterblich in seine Skulptur
verliebt! Doch er liebt, umarmt, streichelt, küsst eine leblose Statue! So schön

129© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_15

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_15


130 15 Sexuelle Abweichungen

sie auch sein mag, sie ist bloß ein Agalma. Eine kalte, leblose Skulptur. Sie kann
seine Liebesbekundungen und zärtlichen Gesten weder empfangen noch erwi-
dern. Der Verliebte klagt darüber und leidet darunter. So wie jeder unsterblich
Verliebte, wenn seine Liebe unerwidert bleibt.

Aber, den Göttern sei Dank, eine Lösung ist in Sicht: Von der Liebe, von sei-
nem Pathos und der Sehnsucht des Zypernkönigs ist die Herrin von Zypern, die
Liebesgöttin Aphrodite, sehr gerührt. Mit Hilfe ihrer göttlichen Kräfte erweckt
sie die leblose Elfenbeinstatue zum Leben. Und so wird endlich die Liebe des
überglücklichen Pygmalion erwidert.

Später, viel, viel später, gaben die Menschen der ins Leben erweckten Schön-
heit den Namen Galatea, was, wie du weißt, in der uns gemeinsamen Sprache
„die Milchweiße“ bedeutet. Pygmalion und Galatea leben verliebt und glück-
lich lange Zeit miteinander und bekommen eine schöne Tochter, der sie den
Namen Paphos geben. Pygmalions Tochter Paphos gebar Kinyras, den berühm-
testen mythischen König Zyperns. Dieser Kinyras baute eine schöne Stadt, die er
zu Ehren seiner Mutter Paphos nannte. So heißt diese Stadt, die zu römischen
Zeiten die Hauptstadt von Zypern war, bis heute. Davon hat Aphrodite neben
Kypris – was die Zyprerin bedeutet – auch den Beinamen Paphia, weil nämlich
Paphos das weltweit berühmte Zentrum des Aphroditekultes war.

Die Liebe Pygmalions zu seiner Statue markiert auch den Anfang der Adonis-
Biografie.

Du schaust so erstaunt-amüsiert, Sisyphos. Wegen der erotischen Liebe zu
einem Agalma etwa? Doch, Sisyphos, erotische Gefühle zu einer Statue gibt
es. Aufgrund meiner jahrzehntelangen Erfahrungen mit diesem Thema kann
ich dir eines sagen: Im Sexualleben des Menschen gibt es nichts, was es nicht
gibt.

Die Agalmatophilie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, im Pygmalion-Mythos findet man den Archetyp der Agalmatophi-
lie.

Agalmatophilie bezeichnet eine sexuelle Präferenz gegenüber – in der Regel
nackten – Statuen. Oder auch Puppen, sogenannten Sex-Puppen.

Der Begriff Agalmatophilie setzt sich zusammen aus dem griechischen Wort
„Agalma“ (Áγαλμα), also Statue, und dem ebenfalls griechischen Wort Philia
(Φιλία), was nicht nur Freundschaft, sondern auch Liebe und Zuneigung, unter
anderem auch die erotische Zuneigung, bedeutet.

In Anlehnung an die Legende von Pygmalion nennt man die erotische Nei-
gung zu Statuen deshalb „Pygmalionismus“. Auch diese Art von Liebe gibt es.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

In der Zeit, aus der ich komme, Sisyphos, wird die Agalmatophilie nicht mehr
so häufig an richtigen Agalmata, Statuen also, die im öffentlichen Raum oder



15.2 Sexuelle Begierde und sexuelle Perversion 131

privaten Werkstätten stehen, praktiziert. Sondern vielmehr in raffinierterer
Form, mithilfe von Technik und Elektronik in den privaten Schlafzimmern
der Agalmatophilen.

Pygmalion lebt bis heute, Sisyphos, und Galatea ebenfalls!
Aber nicht mehr als Mythos und Romantik, sondern als Maschine und

Elektronik! Kalt und Gruselig!
Doch war Pygmalion ein Pygmalionist? Hatte er eine sexuelle Abweichung,

eine sogenannte Perversion in Form der Agalmatophilie?

15.2 Sexuelle Begierde und sexuelle Perversion

Das Problem beginnt mit der Definition von „Normalität“ und von „Perver-
sion“. Ich meine in diesem Zusammenhang die sexuelle Normalität und die
sexuelle Perversion. Du schaust mich so nachdenklich an, Sisyphos. Du willst
mich vermutlich fragen:

Was ist Perversion?
Allerdings wäre es richtiger, mich zu fragen: Wo und ab wann beginnt Per-

version?
Warum? Weil eine so formulierte Frage impliziert: Wo und ab wann endet

die „Normalität“? Wo und ab wann beginnt die „Anomalität“, die „Perversi-
on“ also?

Schon dasWort Perversion –wie auchNormalität und Anomalität – ist pro-
blematisch. „Pervers“ kommt aus dem Lateinischen und bedeutet „verkehrt“.
Und nun stellt sich die Frage:

Was ist in der Sexualität des Menschen verkehrt und was nicht?
Die Antwort auf diese Frage ist nicht einfach zu geben, und auch nicht

einheitlich. Unterschiedliche Kulturen in unterschiedlichen Zeiten haben un-
terschiedliche Antworten darauf gegeben. Einige definieren Perversion sehr
rigide: Alles, was nicht mit einer vaginalen Penetration einer erwachsenen Frau
durch einen erwachsenen Mann zu tun hat, sei pervers. Die Sache wird noch
komplizierter, wenn man auch sozialen Faktoren eine Rolle bei der Defini-
tion der Perversion zugesteht, wie etwa bei Sexual-Tabus. Also Verbote nach
demMuster: Es ist pervers, wenn du mit deiner Mutter, deinem Vater, deiner
Tochter, deinem Sohn, deinen Geschwistern sexuelle Beziehungen unterhältst
oder sie sexuell begehrst. Dabei ist es nicht das Sexuelle per se, sondern das
Soziale, das die Perversion definiert.

„Sexuelle Normalität“ und „sexuelle Perversion“ wurden und werden im-
mer wieder neu definiert. Epochal und kulturell bedingt.



132 15 Sexuelle Abweichungen

Viele kritisieren den Begriff Perversion als ungenau. Es gibt eben keine
feste Grenze zwischen Normalität und Anomalität. Andere kritisieren ihn,
weil sie in den verschiedenen Variationen sexuellen Lebens eine Bereicherung
menschlichen Erlebens sehen und nichts Krankhaftes erkennen können. Wie-
der anderen erscheint die Bezeichnung Perversion zu biologistisch oder, im
Gegenteil, zu psychologisierend. Man darf vermuten, dass kaum jemand mit
diesem Begriff zufrieden ist. Daher wurden verschiedene Bezeichnungen vor-
geschlagen, um entweder den Begriff der Perversion abzulösen oder ihn zu
ergänzen oder einzuschränken.

In der Medizin und Psychologie hat sich die Bezeichnung „Paraphilie“
durchgesetzt. Der Begriff wird aus zwei griechischen Worten gebildet: „Pa-
ra“ (παρά), was „neben“, „daneben“, „anders“, „abweichend“ bedeutet. Das
zweite Wort ist „Philia“, das, wie schon erwähnt, Neigung oder Liebe bedeu-
tet. Warum hat der Begriff „Paraphilie“ sich durchgesetzt? Weil er weitgehend
theorieneutral und ohne die gesellschaftlich diskriminierende Konnotation
der Bezeichnung „pervers“ ist. Damit wird die Störung beschrieben, unabhän-
gig vom psychologischen oder biologischen Hintergrund. Meine Psychiater-
Kollegen und ich stellen die Diagnose „Paraphile Störung“ oder früher auch
einfach „Paraphilie“ nur dann, wenn bei einer Person vom Durchschnitt ab-
weichende Impulse und Handlungen pathologische Dimensionen erreichen.
Was pathologisch ist und was nicht, werde ich dir übrigens gleich erklären,
Sisyphos. Für nicht pathologische sexuelle Abweichungen wird häufig der
Begriff „sexuelle Devianz“ verwendet, was ebenfalls Abweichung bedeutet.75

Auch wenn man den Begriff „Paraphilie“ statt „Perversion“ verwendet,
bleibt die Frage:

Ab wann muss man bei einem Menschen mit abweichendem, devianten
sexuellen Verhalten von Paraphilie sprechen?

Ein Blick auf Pygmalions erotisches Verhalten kann uns helfen, diese Frage
zu beantworten.

Ich kann dir schon an dieser Stelle versichern, Sisyphos, dass Pygmalionmit
seiner einmaligen und vorübergehenden Agalmatophilie keine Paraphilie im
Sinne einer Störung hatte.

Pygmalion war kein Pygmalionist!
Du schaust erstaunt, Sisyphos, doch es ist so. Pygmalion war nicht sexu-

ell pervers, er hatte also keine paraphile Störung. Obwohl er eine unbändi-
ge Liebe zu seiner Skulptur verspürte. Der Grund, warum ich die Diagnose
der Paraphilen Störung bei Pygmalion vermeide, ist folgender: Nicht wenige

75 Aus (undmehr darüber in): Andreas Marneros: „Sexualmörder, Sexualtäter, Sexual-
opfer. Eine erklärende Erzählung“ (2007) Psychiatrieverlag, Bonn.



15.2 Sexuelle Begierde und sexuelle Perversion 133

Menschen können einmalig, für eine begrenzte Dauer oder sporadisch ab-
weichende sexuelle Vorstellungen oder gar Neigungen haben, ohne deswegen
eine Paraphie Störung zu haben. Lass es uns anhand der Stufen der Paraphilie
erklären.

Paraphilie und ihre Stufen: von Perversität und Perversion

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Pygmalion steht als Archetyp für eine zwar abweichende, aber
vorübergehende sexuelle – eine paraphile – Neigung.

Die Paraphilien bezeichnen sexuelle Neigungen, die deutlich von der em-
pirischen Norm abweichen. Mit „empirischer Norm“ werden Erfahrungswerte
gemeint, die den Durchschnitt repräsentieren. Zu den Paraphilien zählen ins-
besondere ausgeprägte und wiederkehrende abweichende sexuelle Phantasien,
Bedürfnisse oder Verhaltensweisen, durch die eine Person Lustgewinn und sexu-
elle Befriedigung erlangt. Krankhaft sind aber die Paraphilien nur dann, wenn
sie Leidensdruck bei der Person erzeugen oder Leiden bei anderen Menschen
verursachen. Dann spricht man auch von Paraphilen Störungen.

Bei allen Menschen ist es nämlich möglich, dass eine abweichende sexuelle
Phantasie als eine Art von Impuls, auch wenn sie sehr intensiv ist, nur einmalig
oder nur für begrenzte Zeit oder sporadisch auftaucht. Das macht noch keine
Paraphilie aus. So etwas erleben viele Menschen mit ganz normalem Sexualle-
ben.

Es könnte aber auch die erste Stufe einer sich entwickelnden Paraphilen Stö-
rung sein.

Abweichende sexuelle Phantasien oder Impulse können auftreten, ohne dass
die generelle, die nicht abweichende sexuelle Orientierung des Menschen davon
beeinflusst ist. Manche sprechen in diesem Falle von „Perversität“. Wobei der
Begriff der Perversität weitgehend dem entspricht, was moderne diagnostische
Systeme als „Paraphile Neigung“ bezeichnen. Dabei gibt es weder einen Lei-
densdruck beim Betroffenen, noch eine Gefährdung für andere – im Gegensatz
zur Paraphilen Störung. Das könnte die zweite Stufe einer Entwicklung zur se-
xuellen Perversion bzw. Paraphilie sei. Man kann dann noch von einem Grenzfall
zwischen unproblematischen und problematischen Verhaltensweisen sprechen.
So könnte es auch bei Pygmalion gewesen sein.

Ganz anders liegen jedoch die Dinge bei der dritten Stufe der Paraphilie, bei
der die sexuelle Orientierung eindeutig abweichend ist. Die „Perversität“ wird
zur „Perversion“, die „Paraphile Neigung“ zur „Paraphilen Störung“. Sexuali-
tät ist ohne die unüblichen sexuellen Phantasien und Handlungen kaum noch
möglich. Oder wenn, dann nur selten und kaum befriedigend.

Und in einer schwereren Form, der sogenannten „progredienten Verlaufs-
form“ der Paraphilie, der vierten Stufe, ist Sexualität ohne die abweichenden
Vorstellungen und Praktiken gar nicht mehr möglich. In den schlimmsten Fäl-
len hat die Paraphilie einen Süchtigkeitscharakter, d. h. dass der Betroffene den
Drang verspürt, seine abweichenden sexuellen Wünsche auf jeden Fall und um
jeden Preis zu befriedigen, genauso wie ein Süchtiger seine Sucht. Diese Form
ist eine sehr schwere Paraphile Störung, sehr problematisch. Vor allem, wenn sie



134 15 Sexuelle Abweichungen

aggressive und sadistische Elemente beinhaltet, auch eine sehr gefährliche Form
der Sexualität, die bis zum Sexualmord führen kann76.

Die Geschichte von Pygmalion zeigt uns, dass er zwar eine erotische Liebe
zu seiner Skulptur entwickelte, die aber vorübergehender Natur war. Nachdem
mit der lebenden Galatea seine erotischen Wünsche und Träume in Erfüllung
gingen, entwickelte er nie wieder erotische Neigungen zu leblosen Skulpturen.
Er hat die erste oder zweite Stufe der Perversion nie überschritten. Sie blieb
eine einmalige und zeitlich begrenzte Perversität. Seine Liebe zu einem Agalma
beschränkte sich auf einen kurzen und umschriebenen Lebensabschnitt, auf eine
spezielle Situation.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Insofern ist Pygmalion nicht als paraphil gestört bzw. als sexuell pervers zu
bezeichnen. Weder als Pygmalionist noch als agalmatophil.

76 Ebenda.



16
Verbotene Liebschaften

16.1 Eine verbotene Liebe

Aber noch eine zweite Merkwürdigkeit, auch sexueller Natur, steht am Anfang
der Adonis-Biografie.Die erste war Pygmalions agalmatophiles Verhalten. Die
zweite beruht auf der folgenden Geschichte, die ich dir etwas ausführlicher
erzählen möchte. Ich beabsichtige nämlich, den darin beschriebenen Kampf
zwischen Erlaubtem und Verbotenem als Paradigma für das Leiden mancher
Menschen, die ihn austragen müssen, darzustellen. Das ist die Geschichte:

Die Legende von einer ungewöhnlichen Vaterliebe

Der schon erwähnte König Kinyras, Pygmalions Enkel, hat nicht nur Glück in
seinem Leben, so wie es eben das Schicksal der meisten Erdbewohner ist. Aber
das Unglück Kinyras ist von ganz besonderer Art. Seine Frau Kenchreïs hatte
ihm eine Tochter geboren, die auf den Namen Myrrha, wahlweise auch Smyrna,
hört. Viele meinen, sie habe beide Namen gehabt und auf beide gehört. Wie es
auch sei, Tatsache ist, dass das Mädchen zu einer wunderschönen jungen Frau
heranwächst.

Viele edle junge Männer aus ganz Zypern und auch aus dem Ausland begeh-
ren die schöne Prinzessin. Doch sie erwählt keinen davon. Besorgt fragt sich ihr
Vater, wieso denn das. Unter den Bewerbern gibt es doch so viele schöne, wohl-
habende und einflussreiche junge Prinzen. Was kann denn wohl der Grund für
die Ablehnung sein?

Der ist so einfach wie kompliziert. Einfach, weil Myrrha einen anderen Mann
liebt, der nicht zum Kreis der Bewerber gehört. Nur diesen einzigen Mann be-
gehrt sie, nur mit ihm will sie sich sexuell vereinigen. Kompliziert, weil dieses
Objekt ihrer Begierde ihr eigener Vater ist.

135© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_16

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_16


136 16 Verbotene Liebschaften

Ja, Sisyphos, ihr Vater! Tatsächlich ihr eigener Vater! Unerhört auch zu euren
mythischen Zeiten, in denen noch alles im flüssigen Werden war – Moral, Ethik
und Gesetze inklusive.

Manche sagen, dass Myrrhas sündhafte Liebe und Begierde eine Strafe ge-
wesen sei. Ihre Mutter Kenchreïs habe sich nämlich einmal damit gebrüstet,
dass ihre Tochter schönere Haare habe als Aphrodite selbst. Man weiß natür-
lich nicht, ob die stolze Mutter das nur metaphorisch gemeint hat. Wie auch
immer, Aphrodite fühlt sich beleidigt und bestraft die Mutter mit der abarti-
gen Begierde der Tochter. Sie schickt ihren hyperkinetischen, unbändigen und
rücksichtlosen kleinen Begleiter Himeros, den Gott des sexuellen Verlangens zu
ihr, der sofort von ihr Besitz ergreift. Und was kann die arme Myrrha dafür? Ein
unschuldiges Opfer also. Doch die Götter scheren sich nicht darum, nicht wahr,
mein Bruder?

Übrigens muss dieser berühmteste aller mythischen Könige von Zypern,
Kinyras also, ein sehr attraktiver Mann gewesen sein – wenn sogar die
Schönheits- und Liebesgöttin Aphrodite nicht nur in ihn verliebt war, sondern
wenn sie ihm auch einen Sohn gebar, den sie Kypros nannte. Ja, genau, davon
hat Zypern seinen Namen. In der uns gemeinsamen Sprache heißt ja das kupfer-
reiche Land „Kypros“. Allerdings steht in mancher Geburtsurkunde, dass Kypros
eine Tochter und kein Sohn von Aphrodite und Kinyras war. Na ja, das Ge-
schlecht spielt wohl keine Rolle. Vom Sohn oder der Tochter oder von beiden hat
die Insel Zypern ihren Namen, ebenso wie das Kupfer. „Cyprum“ (spätlateinisch
„Cuprum“) ist nämlich der lateinische Name für „zyprisches Erz“, Kupfer also.
Und „Cyprus“ (spätlateinisch „Cuprus“) die lateinische Aussprache des griechi-
schen Kypros.

Zurück zu Myrrha: Ja, es ist ihr bewusst, wie verwerflich ihre Begierde ist.
Und sie kämpft verzweifelt dagegen an. Sie denkt „Die Natur will doch, dass
der Vater mit der Tochter und der Sohn mit der Mutter die Liebe genießt und
dass sie miteinander schlafen. Alle üblichen Geschöpfe, mit Ausnahme des Men-
schen, paaren sich in dieser Art. Ohne sich darum zu kümmern, ob Vater oder
Mutter, ob Sohn oder Tochter. Die Kühe und die Pferde, die Ziegen und die
Schafe und alle Vögel. Glückliche Kreaturen. Nur die Menschen erlassen Geset-
ze, die das verbieten. Aber auch nicht alle. Soviel ich weiß, ist das in anderen
Ländern nicht verboten. Doch ich habe das Unglück, bei den Griechen gebo-
ren zu sein. Breche ich das Gesetz, werde ich von den Menschen meines Landes
und den Göttern des Olymps bestraft. Und ich Unglückliche werde zerquetscht
zwischen den beiden Großmächten – meinem unstillbaren Verlangen einerseits
und dem Gesetz, menschlichem wie auch göttlichem, andererseits.“.

In der Tat segelt Myrrha, metaphorisch gesprochen, durch die Symplegaden,
die gegeneinander strebenden Felsen, die alles zwischen sich zermalmen. Ei-
nerseits ist sie besessen vom Wunsch, mit dem Vater zu schlafen, andererseits
kämpft sie vehement dagegen an. Sie betet inbrünstig zu den Olympischen
Göttern, sie von diesem abartigen, unnatürlichen Wunsch zu befreien. Und
gleichzeitig denkt sie „Ist denn dieser Wunsch tatsächlich so abartig und so
unnatürlich? Sicherlich nicht, wenn man die Natur anschaut. Doch befriedige
ich meine Lust, dann ist mir die ewige Verdammnis sicher.“.

Myrrha träumt davon, ihren Vater zu berühren und zu streicheln, ihn zu küs-
sen und sich schließlich mit ihm zu vereinen. Sie versucht, Traum und Wunsch zu
ersticken. Doch der Kampf zwischen den beiden Mächten, zwischen Verlangen
und Verbot, ist zu stark für das junge Mädchen. Sie kann ihn nicht unbescha-
det überstehen, ihn nicht ertragen. Das Rudern durch die Symplegaden ist zu



16.1 Eine verbotene Liebe 137

langwierig, um unbeschadet und unzerquetscht aus ihm herauszukommen. Nie-
mand bemerkt etwas von diesem Kampf, der in Herz und Kopf und Traum von
Myrrha tobt. Niemand ahnt, wie verzweifelt das kämpfende Mädchen ist, wie
bitter nötig sie Hilfe hat. Und so kommt es dazu, dass sie in einer dramatischen
Nacht, in der sie von den widerstrebenden Kräften hin und her geschleudert
wird, den Entschluss fasst, diesem titanischen Kampf selbst ein Ende zu berei-
ten:

Sie will sich töten!
Es ist schon Mitternacht, als sie den Strick ergreift. Sie befestigt ihn hoch

oben am Balken des Türstocks, steht auf einem Schemel und legt sich die Schlin-
ge um den Hals. Bevor sie den Schemel mit den Füßen wegstößt, was sicher
tödlich geendet hätte, spricht sie laut schluchzend einige Abschiedsworte. „Le-
be wohl, mein geliebter Kinyras, mein Vater, Ziel meiner unerfüllten Liebe.“

Dabei wird sie von ihrer treuen alten Amme überrascht. Die macht sich schon
länger Sorgen um ihre geliebte Pflegetochter. Die Amme hat bemerkt, dass Myr-
rha in der letzten Zeit, aber heute ganz besonders, blass, zurückgezogen, wenig
gesprächig ist. Auch gegessen hat sie kaum. Deshalb will die besorgte Amme,
bevor sie sich selbst zur Ruhe begibt, einen Blick in Myrrhas Schlafzimmer wer-
fen. Sie will sich überzeugen, dass alles in Ordnung ist. Und dann das! Nichts
ist in Ordnung. Myrrha ist dabei, Suizid zu begehen. In Panik und mit hek-
tischen Bewegungen befreit sie ihre Pflegetochter aus der tödlichen Schlinge
und nimmt sie in die Arme. Die Tränen strömen aus ihren Augen, als sie Myrrha
küsst und sie wieder und wieder nach dem Warum fragt.

Doch Myrrha antwortet nicht. Sie schweigt und weint.
Vehement, aber liebevoll versucht die Amme, in sie zu dringen. Doch beharr-

lich und weinend schweigt das Mädchen. Die Amme verspricht ihr, niemandem
etwas zu sagen. Wenn Myrrha ihr das Geheimnis anvertraut, wird sie es niemals
weitererzählen. Das Mädchen aber kann das Unaussprechliche nicht sagen. Die
Amme vermutet hinter der Verzweiflungstat Liebeskummer, unerfüllte Liebe,
Aphrodites Geheimnisse. Doch Myrrha verrät es nicht.

Schließlich sagt die Amme voller Liebe und Sorge „Mein liebes Kind, ich ha-
be dich mit dieser Brust genährt, als du auf diese Welt kamst“. Dabei deutet
sie pathetisch auf ihre Brust. „Ich habe dich großgezogen und dich jeden Tag
umsorgt. Ich kenne dich wie niemand sonst. Und ich weiß, du hast Liebeskum-
mer. Bitte sag mir doch, was dir so schrecklichen Kummer bereitet, dass du dir
das Leben nehmen willst.“ Und Myrrha, bewegt von den Worten der Amme,
beginnt endlich zu sprechen: „Ich kann nicht. Es ist eine Sünde.“

Da tut die Amme etwas Entscheidendes, etwas Verhängnisvolles. Sie sagt:
„Sprich mit mir darüber, und ich verspreche dir, dass ich dich zu deiner Liebe
bringe, koste es was es wolle!“ Und dann kommt es. Ja, es folgt die Besiegelung
ihres Versprechens. Mit dem unbrechbaren, unwiderruflichen Eid: „Ich schwöre
es bei Zeus!“

Laut schluchzend umarmt daraufhin das Mädchen stürmisch die liebevolle
Amme. Stotternd bringt sie die Worte hervor, die verräterischen. „Ich beneide
meine Mutter um meinen Vater“. Der kalte Schauder, der der schockierten Am-
me über den Rücken läuft, ist der beste Beweis dafür, dass sie sofort versteht,
um was es geht. Mit aller Kraft, mit Gefühl und Verstand, versucht sie, ihrer Pfle-
getochter den ungeheuren Wunsch auszureden. Vergebens! Der Entschluss des
sündhaft verliebten Mädchens, sich selbst zu töten, ist unumstößlich. Die Am-
me steht vor einem tyrannischen Dilemma. Entweder hält sie Wort und bringt



138 16 Verbotene Liebschaften

Myrrha zum Objekt ihrer Liebe, dem Vater – oh Zeus, oh Zeus! Oder sie lässt das
geliebte Kind sich selbst umbringen.

Sie entscheidet sich für das Erstere! Sie hat es versprochen. Besiegelt mit dem
unbrechbaren, unwiderruflichen Eid!

Nun muss sie einen Weg finden, ihr Versprechen einzulösen. Und die güns-
tige Gelegenheit kommt bald in Form der Feierlichkeiten zu Ehren von Göttin
Demetra, der Göttin der Ernte, der Felder, der Agrikultur und der Natur. Wäh-
rend dieser Festivitäten sammeln sich die Frauen draußen auf den Feldern und
üben sich in Demetras Mysterien. Königin Kenchreïs ist natürlich auch dabei.
Neun bis zwölf Tage dauert das Fest der Frauen. Neun bis sogar zwölf Tage lang
dürfen sie keinen Mann berühren. Kinyras ist also während dieser Zeit alleine,
ohne Partnerin in seinem Bett.

In einer fortgeschrittenen Nacht geht die Amme zu Kinyras, nachdem sie ihn
absichtlich mit viel Wein betrunken gemacht hat, und sagt „Schade, dass du die
Nacht alleine verbringen musst, mein König. Du bist so jung und voll des Liebes-
verlangens. Eine wunderschöne Frau, so jung wie unsere Myrrha, ist bereit, zu
dir zu kommen. Wenn du willst, wirst du mit ihr eine wundervolle Nacht verbrin-
gen.“. Der einsame König nimmt dankbar das Angebot der Amme an, die sofort
aufgeregt zu Myrrha läuft und ruft „Wir haben gewonnen, wir haben gewon-
nen! Komm, lass uns dorthin gehen, wo du immer hinwolltest.“. Doch Myrrha
zittert und zögert. Das Verlangen treibt sie, die moralische Hemmung hält sie
zurück. Sie weint vor Glück, sie weint vor Unglück. Die alte Amme aber nimmt
sie an die Hand und macht mit ihr zusammen die entscheidenden Schritte – auf
dem Weg zum König, zum Vater. Die Sterne und der Mond verschwinden vor
Scham und überlassen die Erde der Finsternis. Auch der Palast in Paphos, in dem
Kinyras residiert, hüllt sich in dichte Dunkelheit. Myrrha zittert und zweifelt. Sie
will und sie will nicht. Doch die Amme weiß es, es muss geschehen. Nur so ist
ihr geliebtes Pflegekind vor der Selbsttötung zu retten.

Und es geschieht! So wie auch in der nächsten Nacht und in der übernächs-
ten und in einigen weiteren. Der König ist höchst erfreut, den jungen Körper
zu umarmen. So entschließt er sich in der siebten Nacht, Licht zu machen, um
endlich der Quelle seines Glücks ins Gesicht schauen zu können. Er schaut und
erschaudert. Entsetzt zieht er sein Schwert, um seine eigene Tochter zu richten.

Doch sie kann entfliehen. Der von Angst um ihr Leben und von Gewissens-
bissen geplagten Myrrha gelingt es sogar, Zypern zu verlassen und ins Ausland
zu gehen. Was sie zu Beginn ihrer Flucht nicht weiß, aber einige Wochen später
feststellen muss: Sie ist schwanger! Das verzweifelte, unglückliche, schwangere
Mädchen irrt fortan durch fremde Länder, bis sie Arabien erreicht. NeunMonate
nach ihrer Flucht kommt sie hochschwanger in das Land von Saba in Arabien. Er-
schöpft und verzweifelt bittet sie inbrünstig Zeus und die anderen olympischen
Götter, ihr die schwere Sünde zu verzeihen und sie von der Qual zu erlösen.

Manche meinen, dass sie von ihrem wütenden Vater bis nach Arabien ver-
folgt wird. Als Myrrha ihn mit gezogenem Schwert von weitem zu erkennen
glaubt, bittet sie die Götter um Hilfe. Die olympischen Götter sind sich einig.
Myrrha ist ein Opfer eines abnormen Verlangens. Und sie sind sich auch einig,
dass sie ihre Tat glaubhaft bereut. Sogar Aphrodite, die angeblich von Myr-
rhas Mutter Beleidigte, zeigt Mitleid mit ihr. Und so treffen die Olympier die
Entscheidung, sie zu erlösen. Sie verwandeln Myrrha in einen Baum. Ihre Füße
beginnen langsam zuWurzeln zu werden, und die Dendropoese, das Baumwer-
den, schreitet schnell aufwärts. Je näher die Dendropoese ihrem Herzen und
ihrem Gesicht kommt, desto mehr Tränen fließen aus Myrrhas Augen. Sie flie-



16.1 Eine verbotene Liebe 139

ßen bis heute – als die sehr begehrte, kostbare und hoch aromatische Myrrhe,
die synonym auch Smyrne genannt wird, abgeleitet vom Myrrhas zweitem Na-
men. Die Myrrhe quillt aus der Rinde des Baumes, der einst Myrrha bzw. Smyrna
war. Das sind Myrrhas ewige Tränen.

Somit ist die Begehrende von damals die Begehrte von heute geworden. Sie
erlangt dadurch eine Art von Unsterblichkeit.

Kurz vor ihrer vollständigen Metamorphose gebar Myrrha übrigens in einen
Baum ihren Sohn Adonis. Und so sind wir endlich am Anfang der Adonis-Bio-
grafie angelangt. Doch dazu etwas später.

Während Pygmalions erotische Begierde mit dem Zutun der Aphrodite glück-
lich befriedigt wurde, endet also die der Myrrha mit dem Zutun der Amme
tragisch. Sie hat zwar durch ihre Metamorphose eine Art von Unsterblichkeit
erlangt, aber eine, durch die man nicht glücklich wird und von der man selbst
nichts hat.

Myrrha hat also ihre erotische Begierde teuer bezahlt. So wie viele andere
Menschen, die von einem stark abweichenden, pathologischen oder sozial ver-
botenen sexuellen Verlangen heimgesucht werden. Ihre sexuelle Begierde kann
ihnen zum Verhängnis werden. Dazu gehört auch die sexuelle Liebe zwischen
engen Verwandten. Nicht nur zwischen Tochter und Vater, wie in Myrrhas
Fall, sondern auch zwischen Sohn und Mutter, wie etwa bei Ödipus77, oder
zwischen Geschwistern, wie im Falle von Byblis – deren Geschichte ich dir
bald erzählen möchte.

Hast du Interesse, Sisyphos, zu hören, wie man Myrrhas sexuelle Begierde
heute bezeichnet? Du hast, das zeigen mir dein Blick und dein Gesichtsaus-
druck.

Patrophilie nennt man es.

Patrophilie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Myrrha ist der Archetyp für Patrophilie.
Patrophilie ist die erotische Neigung zum Vater. Der Begriff setzt sich zu-

sammen aus den griechischen Worten „Pater“, (πατήρ), „der Vater“, und dem
uns wohl bekannten Wort „Philia“. In ihrer vollendeten Form, wie in Myrrhas
Fall, dürfte sie eher selten sein. Als Phantasie-Inhalt, latent und passager, kommt
sie dagegen häufiger vor. Fast ausschließlich bei jungen Mädchen, und zwar im
Rahmen des Reifungsprozesses und der Sexualitätsentwicklung. So eine Form ist
in der Regel unproblematisch. Myrrha hatte eine sehr ausgeprägte, die Grenze

77 S. Abschn. 24.3.



140 16 Verbotene Liebschaften

des Erlaubten und des Unproblematischen sprengende Form. Und sie musste die
Konsequenzen tragen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Wir müssen allerdings mit dem Begriff „Patrophilie“ sehr aufpassen. Es gibt,
wie schon angedeutet, ganz harmlose Formen intensiver Vaterliebe, in denen
die erotische Komponente dem Mädchen nicht bewusst ist. Oder auch gar
nicht existiert. Eine stärkere Liebe zum Vater als zur Mutter kann die verschie-
densten Motive und Gründe haben. Nicht immer müssen sie im Bereich der
bewussten oder unbewussten Erotik liegen. Der Begriff der Patrophilie soll
nur dann eine erotische Konnotation erhalten, wenn die Zeichen eindeutig
sind.

Manche Psychoanalytiker konstruieren eine unbewusste erotische Zunei-
gung des Mädchens zum Vater mit entsprechender Eifersucht der Mutter ge-
genüber und nennen das ganze „Elektra-Komplex“. Andere Psychoanalyti-
ker bekämpfen diese Ansicht mit dem Argument, es gebe keinen „Elektra-
Komplex“ als Analogon zum „Ödipus-Komplex“78. Du kennst wahrschein-
lich Elektra nicht, Sisyphos, weil sie jünger ist als du. Sie war die Tochter
von Agamemnon, dem Führer der Griechen im Kampf gegen Troja, und sei-
ner Frau Klytämnestra. Als Agamemnon, der triumphierende Eroberer Trojas,
nach Griechenland zurückkehrte, wurde er von seiner Frau und ihrem Lieb-
haber Ägisthos ermordet. Elektra drängt ihren jüngeren Bruder Orestes, die
Mörderin ihres Vaters, das heißt ihre eigene Mutter, ebenfalls zu töten, einem
archaischen Gesetz folgend. Ein großes Drama, hier mit sehr wenigen Worten
erwähnt.79 Das Pedant zur Patrophilie ist die Metrophilie, die erotische Liebe
zur eigenenMutter. Duweißt schon, von dem griechischen „Méter“ (Μήτηρ),
„die Mutter“, und dem schon erläuterten Wort „Philia“80. So eine verbotene
Liebe ist dem tragischen Ödipus angedichtet.

Die erotische – patrophile – Komponente ist bei Myrrha nicht nur erkenn-
bar, sondern auch dominierend und quälend. Du kannst sicherlich von dem,
was ich bisher erzählt habe, Sisyphos, erkennen, dass es sich bei Myrrha um

78 Zum Streit, nicht nur um den „Elektra-Komplex“, sondern auch über andere psy-
choanalytische Komplexe, die aus den Mythen abgeleitet wurden, s. „Warum Ödipus
keinen Ödipus-Komplex hatte . . . “ in Fußnote 26.
79 Ausführlicher in Abschn. 27.3. Mehr darüber wie in Fußnote 60.
80 Manche verwenden den Begriff Metrophilie, um ein intensives Hobby mit dem
Inhalt U-Bahn (= Metro) zu bezeichnen. Naja! Die Gleichschreibung ist der Tran-
skription vom griechischen in das lateinische Alphabet geschuldet.



16.1 Eine verbotene Liebe 141

eine verfestigte, suchtartige sexuelle Neigung handelt. Wenn man auch den
sozialen Aspekt als ein definierendes Kriterium einer sexuellen Abweichung
hinzunimmt, dann handelt es sich bei der Patrophilie um eine Paraphilie.
Eine aus der empirischen Mitte abweichende sexuelle Neigung mit patho-
logischen Charakterzügen also. Myrrhas Patrophilie war keine harmlose, vor-
übergehende Phantasie eines unreifen Mädchens im Rahmen seiner sexuellen
Entwicklung, sondern okkupierend und suchtartig. Pathologisch, eine Para-
phile Störung also.

Wenn du mich fragst, Sisyphos, ob es überhaupt möglich ist, dass Myr-
rha eine Paraphilie hat, in dem Sinne, ob überhaupt eine Frau eine Paraphilie
haben kann, dann ist meine Antwort ganz eindeutig: Ja! Es gibt kaum eine
Form von sexueller Perversion, die nicht auch bei Frauen zu finden ist, vom
harmlosen Fetischismus bis hin zummalignen sexuellenKannibalismus. Aller-
dings viel seltener als bei Männern. Dass lange Zeit die weiblichen Paraphilien
nicht einmal zur Kenntnis genommen wurden, hatte viel mit der Ignoranz
der Männer zu tun. Die Sexualwissenschaft – Psychiatrie, Psychologie und
Psychoanalyse nicht ausgeschlossen – war lange Zeit sehr stark androzentrisch
orientiert. Männerzentriert und von Männern dominiert. Sie bezeichnete die
weibliche Sexualität als den „dunklen Kontinent“81. Was für eine Ignoranz
und Frauendiskriminierung!

Ich denke, Sisyphos, dass du durch meine Erzählung erkennen kannst, dass
Myrrha ein Opfer war. Sie konnte nichts dafür, weder für ihren übermäßigen
abartigen Wunsch, noch für ihre Schandtaten. Eine höhere Gewalt diktierte
ihr Tun und Lassen.

Welche höhere Gewalt?
Der pathologische Trieb!
Myrrhas abweichende sexuelle Neigung erreichte die letzte Stufe der Para-

philie, die fortgeschrittene und suchtartige, wie wir sie vorher kennengelernt
haben.

Und so stellen sich einige bohrende, für dieGesellschaft und die betroffenen
Personen wichtige Fragen am Beispiel der Legende von Myrrha:

Hätte sie gegensteuern können?
Hatte sie tatsächlich die Wahl, zwischen Verbotenem und Erlaubtem zu

entscheiden?
Hatte sie tatsächlich den freien Willen, zu entscheiden und nach geltenden

moralischen Vorstellungen zu handeln?

81 Die Bezeichnung stammt vom Protagonisten der Psychoanalyse, Sigmund Freund,
in „Über die weibliche Sexualität“ (1931) In: „Sexualleben“ (1972), S. Fischer, Frank-
furt a. M.



142 16 Verbotene Liebschaften

Hatte sie die Kraft und die Möglichkeit, das Tabu nicht zu enttabuisieren?
Bohrende Fragen, die nicht nur die mythischen Zeiten betreffen, mein Bru-

der Sisyphos, sondern auch die modernen Zeiten, in denen ich lebe. Heute ist
das ein Thema, das nicht nur meine Zunft intensiv beschäftigt, sondern auch
die der Rechtswissenschaftler.

Die Diktatur der pathologischen Sexualität

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Myrrhas Schicksal ist ein Archetyp für tyrannische Sexualität.
Alle gerade gestellten Fragen können eindeutig mit „Ja“ beantwortet wer-

den. Aber nur für die von uns vorher erwähnten ersten zwei Stufen sexueller
Abweichung. Nur für sie ist es wohl möglich. Für die dritte Stufe ist es aber schon
sehr schwierig.

Die schlimmste Form, die sogenannte vierte Stufe, mit ihrem okkupieren-
den Süchtigkeitscharakter, wirkt wie ein Befehlshaber für den Betroffenen.
Widerstand dagegen und Befreiung davon aus eigener Kraft und ohne frem-
de fachmännische Hilfe ist praktisch nicht möglich. Diese Art der tyrannischen
Sexualität macht den Täter auch zum Opfer.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Myrrhas Tragödie ist unmittelbar verbunden mit dem Beginn von Adonis
Biografie. Allerdings möchte ich gerne Adonis Geschichte noch ein wenig
verschieben, um zunächst etwas anderes zu erzählen. Das hat zwar nicht das
Geringste mit Adonis und der Unsterblichkeit zu tun, wohl aber mit Myrrhas
verbotener Liebe zu einem engsten Verwandten. Es ist die Geschichte von By-
blis und Kaunos.

16.2 Adelphophilie – die Geschwisterliebe von
Byblis und Kaunos

Die erotische Liebe zwischen Geschwistern war schon zu deiner mythischen
Zeit ein Tabu. Ein Tabu ist es bis heute. Die Geschwisterliebe beschäftigt auch
ab und an die Gesellschaften der Zeit, aus der ich komme. Dabei geht es nicht
nur um gesellschaftliche Moral und genetische Hygiene, sondern auch um die
rechtliche Seite. In vielen Ländern, so etwa im Land, in dem ich lebe, bestraft
die Justiz noch heute die Geschwisterliebe. So wie Byblis vor Tausenden von
Jahren bestraft wurde.



16.2 Adelphophilie – die Geschwisterliebe von Byblis und Kaunos 143

Die Legende von Byblis und Kaunos

Auch diese Geschichte wird wie fast alle anderen in unterschiedlicher Weise er-
zählt, mit manchmal konträren Abläufen. Verschiedene Orte werden genannt,
wo sie sich abgespielt haben soll, wie auch Variationen zur genealogischen Her-
kunft. Viele erzählen sie so:

Minos, der legendäre König von Kreta, hat einen Enkel mit Namen Miletos.
Nach ihm soll die Stadt Milet, die ja in der uns gemeinsamen Sprache Miletos
heißt, benannt worden sein. Miletos hat zwei schöne Kinder, die Tochter Byblis
und den älteren Sohn Kaunos. Als Byblis in die Pubertät kommt, verspürt sie ei-
ne unwiderstehliche erotische Anziehung zu ihrem Bruder. Anfänglich hält sie
das für eine zwar intensive, aber dennoch ganz normale Geschwisterliebe. Doch
nicht lange! In ihrem Kopf toben bald sexuelle Phantasien, in denen sie und ihr
Bruder die Protagonisten sind. In ihren Träumen nehmen die Erlebnisse ganz
konkrete Gestalt an und machen sie glücklich und unglücklich zugleich. Glück-
lich, weil sie die Wonnen der Liebe genießt, wenn auch nur in der Phantasie.
Unglücklich aber, weil in der Realität der Geliebte ihr Bruder ist. Ein erotisches
Tabu also. Mit der Zeit werden Phantasie und Wunsch, Träume und Begierde
immer stärker und stärker. Und irgendwann reichen Phantasie und Traum nicht
mehr, um Wunsch und Begierde zu befriedigen. Byblis ist gequält und stellt
sich Fragen wie „Warum dürfen Götter ihre Geschwister heiraten und mit ih-
nen Kinder zeugen, Menschen aber nicht? Warum ist es bei manchen Völkern
erlaubt und bei manchen anderen nicht? Warum ist gerade bei den Griechen
die erotische Geschwisterliebe ein Verstoß gegen göttliches und menschliches
Recht? Wem schadet es, wenn zwei erwachsene Geschwister sich lieben?“.

Sie findet keine befriedigende Antwort auf ihre bohrenden Fragen. Und
so beschließt sie, dem Bruder ihre glühende Liebe zu offenbaren. Eines Ta-
ges nimmt sie ihren ganzen Mut zusammen und beichtet ihm Begierde und
Sehnsucht. Er reagiert darauf entsetzt, schockiert, anklagend. Die Schwester ist
dadurch enttäuscht, verletzt, verzweifelt. Und auch tief gespalten. Zum einen
bedauert sie, dass sie dem Bruder ihre glühende Leidenschaft offenbart hat,
zum anderen wird sie von eben dieser Leidenschaft getrieben. Sie wiederholt
mehrfach vor dem Bruder ihr heißes Anliegen. Kaunos, voll der Entrüstung, ver-
lässt Haus und Familie. Ja, er wandert aus der Heimat aus, um den unsittlichen
Versuchen der – in seinen Augen – Sünderin ein Ende zu setzen. Erst als er im
fernen Karien ankommt, am südwestlichen Zipfel von Kleinasien, kommt er zur
Ruhe. Dort gründet er die Stadt, die seitdem seinen Namen trägt.

Byblis fühlt sich für die Auswanderung des Bruders verantwortlich und schul-
dig. Hat sie ihn doch mit ihrer verbotenen Liebe aus der Heimat vertrieben. Und
so bestraft sie sich selbst. Sie erhängt sich an einer Eiche. So sagen es Augen-
zeugen.

Manche andere, die sich ebenfalls als Augenzeugen der Geschehnisse aus-
geben, berichten jedoch von einem anderen Ablauf. Die verzweifelte Byblis,
von Tränen überströmt, steigt auf einen hohen Felsen in den Bergen, um sich
von dort in die Tiefe zu stürzen. Die Nymphen des Berges jedoch empfinden
großes Mitleid mit der Unglücklichen und verwandeln sie sofort und auf der
Stelle in eine Hamadryade. Du weißt schon, Dryaden sind Baumnymphen. Jede
von denen hat ihren eigenen Baum, sie leben darin und sind an ihre Behausung
gebunden. Die Hamadryaden sind eine besondere Gruppe von Dryaden, die Teil
ihrer Bäume sind. Stirbt der Baum, stirbt auch seine Hamadryade. Aus diesem



144 16 Verbotene Liebschaften

Grunde bestrafen Dryaden und die Olympischen Götter jeden Sterblichen, der
einen Baum verletzt. Ganz zu schweigen vom Fällen, ohne zuvor die Baumnym-
phen angerufen und sie um Genehmigung gebeten zu haben. Leidet der Baum,
so leidet auch die Dryade.

Ein geniales Naturschutzgesetz, findest du nicht auch, Sisyphos?
Byblis wird also zu einer Hamadryade und lebt viele, viele Jahrzehnte mit

ihrer Eiche zusammen. Doch glücklich ist sie nicht. Die unerfüllte Liebe und die
Vertreibung des Bruders sind der Grund für einen nicht versiegenden Strom
von Tränen aus ihren Augen. Daraus ist die Quelle entstanden, die bis heute
den Namen Byblis trägt.

Andere wiederum, auch sie angeblich Augenzeugen, erzählen, dass Byblis
den geliebten Bruder nach seiner Auswanderung aus glühender Liebe weiter
sucht. Sie wird von der unerfüllten Liebe in den Wahnsinn getrieben und irrt
über Berge und durch Täler, an Flüssen entlang und um Seen herum. Bis sie
schließlich erschöpft und verzweifelt zusammensinkt. Die Bergnymphen haben
Mitleid mit Byblis, aus deren Augen trotz ihrer Erschöpfung Ströme von Tränen
fließen, und verwandeln sie in eine Quelle. Die Byblis-Quelle eben.

Es gibt noch weitere selbst ernannte Augenzeugen, die meinen, dass zuerst
Kaunos in Liebe zu seiner Schwester entbrannte und dass er, um der Sünde
der Geschwistervereinigung vorzubeugen, aus dem väterlichen Haus floh. Wie
auch immer, Byblis Ende ist auch nach diesen Augenzeugen ähnlich wie vorher
erzählt. Die Menschen in Karien, wohin Kaunos floh, nannten aus Mitgefühl
eine Stadt Byblis. Wahrscheinlich auf Betreiben ihres Bruders. Manche sagen
sogar, dass Byblis Schicksal auch die Menschen in Phönizien bewegte, so dass sie
eine ihrer Städte Byblos nannten. Diese Stadt wurde übrigens später durch die
Erfindung des Buches, was in der uns gemeinsamen Sprache Biblos oder Biblion
heißt, sehr berühmt.

Wie gesagt, Sisyphos, mein Bruder, auch in dem Land und in der Zeit, aus
der ich zu dir komme, ist Geschwisterliebe strafbar. Doch ich habe die Ver-
mutung, dass diese Art von Bestrafung bei vielenMenschen irgendwieMitleid
für die Bestraften erweckt. Genauso wie damals im Falle von Byblis bei den
Bergnymphen oder den Bewohnern von Karien und den Phöniziern.

Adelphophilie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die tragische Geschichte von Byblis erzählt uns von der Entstehung
des Archetyps von Adelphophilie; als Tabu und moralisch verwerfliche Neigung
und somit zivilisatorisch verboten. Adelphophilie ist in der Sprache der Sexual-
wissenschaft die erotische Liebe zwischen Geschwistern. Die Bezeichnung wird
von den griechischen Wörtern „Adelphós“ (Αδελφός), „der Bruder“ bzw. „Adel-
phé“ (Αδελφή), „die Schwester“, und der schon mehrfach erwähnten „Philia“
abgeleitet. Allerdings muss man in ähnlicher Weise wie bei Patrophilie und Me-
trophilie aufpassen, weil alle diese Begriffe auch die ganz unverdächtige Liebe



16.2 Adelphophilie – die Geschwisterliebe von Byblis und Kaunos 145

zum Vater, zur Mutter oder zu den Geschwistern bedeuten könnten. Die hier
gemeinte erotische Adelphophilie ist in breiten Teilen der Welt moralisch ver-
werflich, tabuisiert und in vielen Ländern strafbar.

Adelphophilie wird als Inzest bezeichnet. „Inzest“, abgeleitet aus dem latei-
nischenWort „incestus“, was „unkeusch“ bedeutet, bezeichnet den Geschlechts-
verkehr zwischen eng verwandten Menschen. In der Regel wird der Begriff Inzest
für die sexuelle Beziehung eines Elternteils mit seinem leiblichen Kind oder zwi-
schen Geschwistern verwendet. Für das erstere gelten die Legenden von Ödipus
und Iokaste82 sowie von Myrrha und Kinyras als Archetypen. Für das letztere die
von Byblis und Kaunos. Alle diese Inzestformen werden von Göttern wie Men-
schen hart bestraft, da sie Tabus brechen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Die Protagonisten der gerade erzählten Dramen wurden bestraft, weil sie ein
Tabu gebrochen haben. Alle haben sie die Inzest-Scheu überwunden und das
Tabu-Verbot ignoriert.

Inzest-Scheu und Inzest-Tabu

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat liefern aber die erwähnten wie auch andere Mythen nicht nur
Archetypen für Inzest und Inzest-Tabu, sondern auch für den starken Wunsch,
dieses Verbot zu übertreten.

Es wird vermutet, dass zwischen nahen Verwandten in der Regel eine soge-
nannte Inzest-Scheu besteht, die eventuell auf biologische Wurzeln zurückgeht.
Die Evolution befördere vermutlich diese Scheu, meinen die Anhänger solcher
Vermutungen, weil so die Immunmechanismen der Nachkommen vielseitiger
werden könnten.

Die weitverbreitete Tabuisierung inzestuösen Begehrens schon in den my-
thischen Zeiten zeigt, dass so ein Begehren offenkundig schon früh in den
menschlichen Gesellschaften existierte. Dessen Tabuisierung ist ein starkes In-
diz dafür, dass auch die Neigung, es zu enttabuisieren, vorhanden war und ist.
Denn Verbote entstehen nur dort, wo es den Wunsch zur Übertretung gibt.

Aber ob für jedes Tabu sich gleich der Staat interessieren muss, ist eine Sa-
che, die die Gesellschaft insgesamt beantworten muss und nicht alleine Medizin
und Psychologie. Tabuverletzungen jedoch, unabhängig aus welcher Motivation
auch immer, bleiben nicht ohne bittere Konsequenzen, solange das Verbot als
Tabu von der Gesellschaft gehütet wird.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

82 S. Abschn. 24.3.



146 16 Verbotene Liebschaften

Sowohl die Gesellschaften in der Zeit, aus der du kommst, in der man noch
Tabus als Schutzwall benötigte, wie auch die Gesellschaften meiner Zeit, in
der Gesetze diese Rolle übernommen haben, sind bezüglich erotischer Liebe
zwischen engen Verwandten gespalten, Sisyphos.

Allerdings sind Mitgefühl und Mitleid für den unglücklichen Tabubrecher,
von denen die Mythen berichten, Zeichen der Gütigkeit und der Empathie.



17
Adonis-Komplex

17.1 Der missverstandene Adonis

Und nun kommen wir endlich dorthin, wo wir hinwollten, mein Bruder Si-
syphos. Zu Adonis!

Auch über Adonis gibt es viele widersprüchliche Legenden, sowohl was sei-
ne Herkunftsfamilie und seinen Herkunftsort betrifft, als auch seine Tage und
Taten und schließlich Todessart und Sterbeort. Wir wollen versuchen, alles so
gut wie möglich zu klären.

Die Legende vom schönsten Mann der Welt

„Was hat Adonis mit den gerade erzählten Legenden von Pygmalion und Myr-
rha zu tun?“, wirst du wahrscheinlich fragen. Einiges schon, kann man sagen,
weil nämlich Pygmalion der Urgroßvater von Adonis war und Myrrha seine
Mutter. Naja, seine Mutter und seine Schwester. Und sein Vater Kinyras ist
auch gleichzeitig sein Großvater. Mit der Umwandlung von Myrrha in den
Myrrha- bzw. Smyrnabaum endet die Geschichte keineswegs. Die erotischen
Nächte mit ihrem Vater führten dazu, dass sie, wie schon erwähnt, schwanger
wurde. Während der Dendropoese, ihre Verwandlung also in den Baum, begin-
nen die Geburtswehen. Das Mitleid, das die olympischen Götter mit ihr haben,
macht eine Entbindung möglich. Adonis wird geboren. Adonis, das Baumkind!

Darüber, wie die Geburt vonstattenging, gehen die Meinungen auseinander.
Manche sagen, dass Myrrhas Verfolger, der wütende Kinyras, aus Frust, weil er
die Sünderin nicht mehr bestrafen kann, mit seinem Schwert in den Stamm des
gerade entstehenden Baumes schlägt. Daraus kommt Adonis hervor. Andere sa-
gen, dass die Entbindung Ergebnis des Mitgefühls der Götter ist. Sie schicken in
Begleitung von Aphrodite Eleutheia zu ihr, die Göttin, die für die Entbindung
zuständig ist. Eleutheia – auch Elefhteria oder Eiletheia – wird von den Gebä-
renden mit vielen Namen gerufen. Egal, mit welchem der Namen sie angerufen
wird, sie nimmt die Entbindung vor.

147© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_17

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_17


148 17 Adonis-Komplex

Wie auch immer. Das Baumkind Adonis ist unübertrefflich schön und riecht
dazu noch wunderbar nach Myrrhe. Aphrodite, die wie erwähnt bei der Ent-
bindung dabei ist, nimmt ihn sofort in ihre Obhut und übergibt ihn dann den
Nymphen; diese sollen ihn erziehen. Andere wiederum sagen, sie habe Adonis
Persephone83 gegeben, damit diese ihn in ihrem Reich der Unterwelt verstecke.
Und es sei die Vereinbarung getroffen worden, dass sie Adonis mitbringe, wenn
sie jedes Jahr im Frühjahr auf die Erde zurückkomme. Manche sagen sogar, dass
Persephone so von Adonis Schönheit angetan war, dass sie ihn nie wieder an
Aphrodite zurückgeben wollte, womit zwischen den beiden eine Rivalität ent-
standen sei.

Wie auch immer, Adonis wächst zu einem wunderschönen jungen Mann
heran. Ehrlich gesagt zum schönsten Mann der Welt, wie sämtliche Augen-
zeugen bestätigen! Kein Wunder also, dass Aphrodite zutiefst verliebt in ihn
ist. Kein Wunder auch, dass sich Adonis für Aphrodite, die Göttin der Schön-
heit und Liebe, und gegen Persephone, die Göttin der Unterwelt, entscheidet.
Die unsterblich in Adonis verliebte Aphrodite vergisst ihre anderen zahlreichen
Liebhaber, darunter auch den Kriegsgott Ares. Ihren Ehemann sowieso, den
hässlichen und hinkenden Hephästos. Aphrodite hat Herz und Augen nur für
Adonis. Sie verbringen einige sehr glückliche und erotisch sehr, sehr intensive
Jahre miteinander, die meisten davon auf Zypern. Bis heute kann man in der
Nähe der Aphrodite-Bäder im nordwestlichen Zypern auch die Ortschaften be-
suchen, wo sie ihre Liebe genossen haben sollen.

Doch wie du selbst weißt, Sisyphos, dauert das schönste Glück nicht ewig
an, auch nicht für Götter. Eines Tages, als Aphrodite Zypern verlässt, um auf
dem Olymp an einer Sitzung des göttlichen Kabinetts teilzunehmen, geschieht
das Unglück. Ein prächtiger Eber erscheint in Adonis unmittelbarer Nähe. Die-
ser vergisst sofort Aphrodites Mahnung, nie Jagd auf einen Eber zu machen –
die seien ja geheimnisvoll gefährlich. Adonis nimmt seinen Speer und zielt.
Doch offensichtlich hat dieser ganz bestimmte Eber übernatürliche Kräfte und
Fähigkeiten, geheimnisvolle eben. Statt dass Adonis den Eber jagt, jagt der
Eber Adonis. Und er verletzt ihn tödlich mit seinen scharfen Hauern. Die Be-
hauptung, dass dieser Eber kein geringerer war als der Kriegsgott Ares selbst,
Aphrodites langjähriger Liebhaber, ist also nicht ganz abwegig. Und es könnte
auch die Version stimmen, dass der Eber von Ares geschickt wurde. Eifersucht
und Liebhaberrivalität wären dann Grund für die Tragödie.

Nicht einmal die Bemühungen der sofort zum Unglücksort geeilten Aphro-
dite können Adonis retten. Er stirbt in ihren Armen, blutend und nass von ihren
Tränen. Dort, wo Adonis Blut und Aphrodites Tränen hinfließen, springen au-
genblicklich Blumen aus der Erde, die bis heute wachsen. Manche sagen, wo
Adonis Blut hinkam, entstand die wunderschöne blutrote Anemone, und aus
Aphrodites Tränen spross die rosarote Wildrose. An der aus Adonis Blut ent-
standenen blutroten Anemone, die in der Sprache des Landes, wo ich lebe,
übrigens „rote Mohnblume“ heißt, kann man sich leider immer nur für kurze
Zeit erfreuen. Sie ist allzu empfindlich und schnell vergänglich, und so verweht
sie im Wind. Daher ihr Name Anemone, „die vom Winde Verwehte“. Anemos
heißt ja bekanntlich in der uns gemeinsamen Sprache „der Wind“. Vergänglich
wie die Schönheit der Sterblichen.

83 Persephones Geschichte wird im Kap. 19 erzählt.



17.1 Der missverstandene Adonis 149

So ist es auch mit der Schönheit des Menschen, mein Bruder Sisyphos. Auch
sie dauert nicht ewig, sie ist empfindlich und vergänglich!

Wie die Anemone, die vom Winde verweht wird!
Wie es auch sein mag, Tatsache ist, dass Adonis sein ganzes Leben lang der

schönste Mann der Welt war. Und als schönster Mann der Welt starb er auch.
Du wirst mich jetzt wahrscheinlich fragen „Was hat die Adonis Legende

mit unseremThema, dem Streben nach Unsterblichkeit, zu tun? Denn Adonis
starb doch!“.

Recht hast du, Sisyphos, wenn du so etwas fragst.Mit Unsterblichkeit hat er
wenig zu tun, aber mit dem Streben vonMännern nach männlicher Schönheit
bis zum letzten Atemzug!

Offensichtlich haben sehr viele Männer Adonis als Ideal und tun alles, um
immerwährend schön zu bleiben. Manche aus meiner Zunft nennen deshalb
dieses Streben, das sich bis zum männlichen Schönheitswahn steigern kann,
„Adonis-Komplex“84. Zu Unrecht meine ich; Adonis Name wird dafür miss-
braucht85.

Der Adonis-Komplex

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Adonis ist nicht der Archetyp des männlichen Schönheitswahns.
Die Natur selbst hat ihn schön gemacht. Der Adonis-Komplex war ihm fremd.

Als Adonis-Komplex wird die zwanghafte Vorstellung von Männern bezeich-
net, ihren Körper zu korrigieren und zu optimieren, so dass sie möglichst für
immer eine ideale Figur haben. Sie schlucken Pillen und Elixiere, lassen sich ope-
rieren. Sie trainieren stundenlang, um einen Adoniskörper zu erlangen und zu
behalten.

Manche sehen im Adonis-Komplex eine Reaktion auf eine „Körperdysmorphe
Störung“. Sie stellt eine übertriebene Sorge dar um einen möglichen oder ein-
gebildeten Körpermangel oder die Angst, der Körper sei unschön. Sie kann den
Menschen unglücklich machen und ihn sozial isolieren. Es kostet oftmals eine
Menge Energie und finanzielle Mittel, um eine vermeintliche Korrektur zu errei-
chen. Übermäßiges Training, Diäten, Substanzkonsum und chirurgische Eingriffe
sind nicht selten die Mittel, die dabei angewendet werden.

Doch der Mythos zeigt uns, dass Adonis selbst nie eine solche Zwangsvorstel-
lung hatte. Er war von Natur aus schön! Er wollte auch nicht schöner werden. Er
war sehr zufrieden mit dem, was ihm die Natur mitgegeben hat.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

84 S. Fußnote 74.
85 S. Fußnote 26.



150 17 Adonis-Komplex

Nein, Adonis hatte es nicht nötig, Pillen und Elixiere zu konsumieren und
stundenlang seine Muskeln zu trainieren. Schönheit hat man von Natur aus,
oder auch nicht. Tatsache ist aber, Sisyphos, dass viele Menschen, sowohl
Frauen als auch Männer, sich in ihrem Körper nicht wohl fühlen. Sie wollen
unbedingt etwas daran ändern, ihr Aussehen korrigieren. Sie haben die große
Sorge, ja die Angst, dass ihr Körper dysmorph aussieht, entstellt also. Du, Si-
syphos, weißt natürlich, dass das Wort „dysmorph“ sich aus zwei Worten der
uns gemeinsamen Sprache zusammensetzt. Aus „dys“ (δύς), „schlecht“, und
„Morphé“ (Μορφή), was in diesem Zusammenhang „das Aussehen“ bedeutet
und in der Kombination „das schlechte Aussehen“.

Etwas, was Adonis natürlich nicht hatte. Der Mythos spricht da eine klare
Sprache.

Es gibt aber auch andere Menschen, die sich in ihrem Körper nicht wohl-
fühlen. Doch nicht etwa wegen Mängeln oder Unschönheiten. Sondern weil
sie sich in ihrem Körper fremd fühlen. Fremd wegen ihres Geschlechts.

So etwa Iphis.



18
Fremd im eigenen Körper

18.1 Transgender und Transsexualität, Iphis

Es ist kein Zufall, Sisyphos, dass in unserem gemeinsamen Sprachraum sowohl
Männer als auch Frauen den Namen Iphis tragen. Iphis wechselte nämlich
vom einen Geschlecht in das andere. Ihre bzw. seine Geschichte ist die folgen-
de:

Die Legende von Iphis und das Problem der Geschlechtsidentität

Auf Kreta, in der Nähe der uralten Stadt Phästos, lebt ein tugendhafter, aber
bitterarmer Bauer namens Ligdos. Er ist verheiratet mit Telethusa, einer sehr
schönen und tugendhaften, aber ebenso bitterarmen Frau. Die Freude der bei-
den jungen Menschen ist sehr groß, als sie merken, dass ein Kind unterwegs ist.
Bald aber beginnt Ligdos immer nachdenklicher und verschlossener zu werden.
Die Fragen seiner besorgten Frau nach dem Warum lässt er unbeantwortet. Er
seufzt nur und dreht sein Gesicht zur anderen Seite. Doch eines Tages gelingt
es Telethusa schließlich, ihm das Geheimnis seines Kummers zu entlocken.

Er macht sich Sorgen, welches Geschlecht das Kind wohl haben wird.
Wird es ein Mädchen, dann bedeute das für die beiden eine Katastrophe;

nicht mehr und nicht weniger. Ein Mädchen könne nämlich kaum etwas zum
Einkommen der Familie beitragen. Es könne nicht auf dem Acker arbeiten wie
ein Junge, es könne nicht auf die Jagd gehen. Als einziges männliches Familien-
mitglied müsse er dann alles alleine schaffen. Doch die ganz große Katastrophe
werde kommen, so befürchtet er, wenn das Mädchen ins Heiratsalter komme.
Kein Geld für die Mitgift, keine kostbaren Geschenke für die Familie des Bräu-
tigams würden verfügbar sein. Es sei denn, sie würden alles verkaufen, was
sie besitzen, auch den nahrungsgebenden Acker, um die Hochzeit zu finanzie-
ren. Aber wovon sollten sie dann leben? Die einzige Alternative sei, dass das

151© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_18

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_18


152 18 Fremd im eigenen Körper

Mädchen unverheiratet bleibe und für immer bei ihnen lebe, was auch proble-
matisch und kostspielig wäre.

Und dann sagt er noch folgendes: Er habe lange darüber nachgedacht.
Schwierig seien die Überlegungen, furchtbar der daraus gezogene Schluss. Ein
Mädchen dürfe nicht sein! Geschehe das trotzdem, dann solle seine Frau ihm
das Neugeborene nicht zeigen, sondern es direkt nach der Geburt entsorgen.
Ja, entsorgen, das hat er gesagt. Kannst du es dir vorstellen, mein Bruder Si-
syphos, in welche schwierige Lage dieser sehr tugendhafte Mann geraten sein
muss, um so etwas Unsagbares sagen zu müssen? Natürlich billige ich nicht,
was er denkt. Ich verurteile es sogar auf das schärfste. Aber Ligdos ist ein Be-
drängter, Sisyphos. Und ich als Psychiater fühle ich mich verpflichtet, für jeden
Bedrängten da zu sein. Egal, was er denkt, egal, was er macht. Egal, wie ich zu
seinem Denken und seinem Handeln stehe.

Wie auch immer. Von dieser Aussage des Ligdos ist dessen Frau zutiefst scho-
ckiert, unendlich verzweifelt. Ja, sie hat großes Verständnis für die Sorgen und
Ängste ihres Ehemannes. Allerdings kann sie so etwas Furchtbares nicht tun.
Ihre Tugendhaftigkeit erlaubt das nicht. Und außerdem will sie das Kind behal-
ten, ob Junge, obMädchen. Telethusa ist verzweifelt. Wenn ihr Mann zur Arbeit
geht und sie alleine zu Hause bleibt, weint sie. Wenn er in der Nacht schläft, ist
sie wach und weint – still und von ihm unbemerkt. Sie betet und betet zu den
Göttern, sie einen Jungen gebären zu lassen. Vor allem betet sie zu ihrer Lieb-
lingsgöttin Io, die die Ägypter Isis nennen, die Ur-Ahnin der Danaiden. Jede
Nacht und jede Minute des Tages, in der Telethusa alleine ist, ruft sie Io/Isis um
Hilfe an. Und weil sie so fromm und tugendhaft ist, kommt Io/Isis ihr tatsäch-
lich zu Hilfe. In einer Nacht kurz vor der Entbindung erscheint die Göttin der
werdenden Mutter im Traum und spricht: „Fürchte dich nicht, Telethusa. In der
Tat wirst du ein Mädchen gebären. Aber es wird ihm nichts geschehen. Ich bin
eine Meisterin der Verschleierung der Geschlechtsidentität. Die Klitoris ein we-
nig größer als sonst, der Busen ein bisschen kleiner als gewöhnlich; und schon
sieht ein Mädchen wie ein Mann aus. Man nennt so ein Mädchen androgyn.
Niemand wird etwas von meinem Eingriff wissen, mit Ausnahme von dir und
der Göttin der Entbindung, die hierzulande die Menschen Eleutheia nennen,
anderswo aber auch Elefhteria oder Eiletheia. Du sollst dafür sorgen, dass das
Mädchen von Beginn an wie ein Junge erzogen wird. Es soll immer männliche
Kleider tragen, Spielzeug haben, wie Knaben es mögen, und in Gesellschaft von
Jungen aufwachsen.“

Als die fromme Telethusa erwacht, fühlt sie sich in wundersamer Weise er-
leichtert. Sie denkt mit Freude an den Traum und glaubt an die Hilfe von Io/Isis.
Der Tag der Entbindung kommt näher. Durch einen göttlichen Zufall ist sie al-
leine zu Hause, als die Wehen beginnen. Bald ist die Entbindungsgöttin bei ihr.
Mit deren Hilfe bringt sie ein wunderschönes kleines Mädchen zur Welt, das
allerdings eine merkwürdig große Klitoris hat, die wie ein kleiner Penis eines
neugeborenen Jungen aussieht. Gemäß den Anweisungen der Göttin wird das
Mädchen dem Vater und der Verwandtschaft als Junge präsentiert. Ligdos Freu-
de ist unbeschreiblich! Zum Glück entscheidet sich der Vater für den Namen,
den schon sein Vater trägt und der sowohl Jungen als auch Mädchen gegeben
wird: Das Kind heißt fortan Iphis.

Das Mädchen Iphis trägt all die Jahre nur männliche Kleider, spielt nur mit
Jungen, fühlt sich wie ein Junge.

Doch irgendwann wird ihr bewusst, dass sie ein Mädchen ist!



18.1 Transgender und Transsexualität, Iphis 153

Iphis fühlt sich sehr unwohl dabei, ein Mädchen zu sein. Sie will ein Junge
sein. Ein echter Junge. Genauso wie sie sich anzieht, wie sie sich benimmt und
auch fühlt.

Nichtsdestotrotz, niemand merkt etwas von Iphis Problem, und alles läuft
ohne Zwischenfall. Bis Iphis in die Pubertät kommt. Nach den damaligen Bräu-
chen wird schon in diesem Alter eine Verlobung arrangiert. Ein wunderschönes
Mädchen mit dem Namen Ianthe wird zur Braut erwählt. Iphis und Ianthe wer-
den zusammen gebracht. Und damit beginnt das Drama. Iphis verliebt sich in
Ianthe und Ianthe in Iphis. Aber Iphis hat ihr merkwürdiges – und quälendes –
Geheimnis, von dem Ianthe nichts ahnt. Iphis ist deshalb unglücklich, sehr un-
glücklich. Sie hat große Angst vor der Hochzeitsnacht. Ianthe dagegen ist sehr
glücklich und hat Sehnsucht danach.

Iphis, das Mädchen, fühlt sich als Mann und verdammt ihr eigenes Ge-
schlecht. Sie möchte so gern das Geschlecht bekommen, in dem sie sich wohl
fühlt. Sie sehnt sich nach einer Geschlechtsumwandlung, die sie vollständig zum
Mann macht.

Iphis, die genauso tugendhaft und fromm ist wie ihre Eltern, betet zu Io/Isis,
die ebenfalls ihre Lieblingsgöttin ist, und bittet sie, ihr in irgendeiner Weise
zu helfen. Allerdings will sie Ianthe nicht verlieren. Die einzige Möglichkeit
sieht sie darin, dass die Götter ihr Geschlecht tatsächlich umwandeln, dass sie zu
einem Geschlechtsrichtigen, einem echten Mann gemacht wird. Eine gleichge-
schlechtliche Ehe gab es damals nicht, wie auch noch in den meisten Ländern in
der Zeit, aus der ich komme. Und außerdem liebt Ianthe sie als Mann und nicht
als Frau. Sie hat bisher kein Zeichen einer homoerotischen – lesbischen nennt
man es – Liebe gezeigt.

Iphis betet auch zu Hera, der Ehestifterin, und zu Hymenäos, dem Gott der
Hochzeitnacht. Manche nennen ihn auch den Gott der Entjungferung. Du weißt
schon, sein Name wird vom Hymen abgeleitet, das die Jungfräulichkeit schützt.
Sie mögen doch bitte, bitte für sie irgendeine Lösung finden, damit sie ihre
Ianthe heiraten kann.

Iphis Mutter Telethusa ist regelrecht in Panik geraten. Das Geheimnis, das
nur sie, ihre Tochter Iphis und die Götter kennen, wird bald gelüftet werden,
fürchtet sie. Durch verschiedene Tricks kann sie den Hochzeitstag ein paar Mal
verschieben, zur tiefen Enttäuschung und Traurigkeit der verliebten Ianthe.
Mutter Telethusa und Tochter Iphis hoffen immer noch auf ein Wunder.

Und das Wunder geschieht! Wenn man an Wunder glaubt, erlebt man auch
Wunder, sagt man. Eines Tages, als die beiden Frauen, die ältere und die jün-
gere, im Tempel der Io/Isis inbrünstig um Rettung vor der bevorstehenden
Katastrophe beten, geschieht es: Der Altar der Göttin bebt, es kracht, Licht um-
gibt die erschrockene Iphis. Und dann wird es still, unheimlich still. Das Licht
zieht sich langsam zurück, und siehe da: Iphis wächst ein Bart auf den Wan-
gen, die Brust nimmt eine männliche Form an, die Muskeln werden kräftig, ein
richtiger Penis wächst zwischen ihren Schenkeln. Sie ist nicht mehr eine Sie, son-
dern ein Er! Eine göttliche Geschlechtsumwandlung hat in diesem Augenblick
stattgefunden. Und sie ist perfekt gelungen!

Mutter und Tochter, pardon, Mutter und Sohn sind überglücklich. Der Hoch-
zeit von Iphis mit seiner geliebten Ianthe steht nichts mehr im Wege, sie findet
bald statt. Die Hochzeitsnacht ist perfekt und höchst befriedigend für die Frisch-
vermählten. Aphrodite, die Göttin der Liebe, ist extra zur Hochzeit aus Zypern
angereist, wie auch die Göttin der Ehe, Hera, vom Olymp aus. Die hat noch Hy-
menäos, den kleinen Gott der Hochzeitnacht, mitgebracht. Und Io/Isis versteckt



154 18 Fremd im eigenen Körper

sich hinter einer Säule und lächelt bedeutungsvoll. Man sagt, sie lächelt immer
wieder, bis heute noch.

Man sagt auch, dass man, ebenfalls bis heute, im Tempel der Io/Isis auf Kreta
eine Dankestafel sehen kann mit der Inschrift:

„Ich, Iphis, bringe als Jüngling die Gabe,
die ich als Mädchen der Göttin versprochen habe.“

Du kannst natürlich fragen, Sisyphos. Wieso hat die Göttin das nicht von
Anfang an richtig gemacht? Warum hat sie sich nicht direkt für ein eindeu-
tiges Geschlecht entschieden? Frage lieber nicht, mein Bruder. Götter – alias
die Natur – haben ihren eigenen Willen. Manchmal unterscheiden sie nicht
zwischen richtig und falsch. Oder sie kennen so einen Unterschied nicht.

Das Etikett „falsch“ oder „richtig“ ist von den Menschen erfunden. Nicht
von der Natur.

Transgender und Transsexualität

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Iphis-Mythos kann als Archetyp für einen Trans-Zustand der
Geschlechtsidentität gelten.

Die Bezeichnung „Transgender“ setzt sich zusammen aus dem lateinischen
„trans“, was mit „jenseitig“ oder „darüber hinaus“ übersetzt werden kann, und
dem englischen Wort „gender“, womit das „soziale Geschlecht“ beschrieben
wird. Der Begriff „Gender“ bezeichnet diejenigen Geschlechterrollen, die gesell-
schaftlich, sozial und kulturell geprägt sind. Sie sind – anders als das biologische
Geschlecht – erlernt und damit auch veränderbar. So wie Iphis – vor ihrer Ge-
schlechtsumwandlung – biologisch ein Mädchen ist, sozial aber ein Mann.

Als Transgender bezeichnen sich Menschen, die sich in ihrem von der Natur
zugewiesenen Geschlecht falsch fühlen.

Transsexualität oder Transsexualismus bezeichnet das Wissen und die Über-
zeugung der Betroffenen, von Geburt an im falschen Körper zu leben, dass das
ihnen gegebene biologische Geschlecht nicht richtig ist. Damit verbinden sie den
intensiven Wunsch, als Angehöriger des anderen Geschlechtes zu leben und als
solcher anerkannt zu werden.

So wie es des Mädchens Iphis innigster Wunsch war, ein Mann zu sein.
Über die Ursache der genannten geschlechtlichen Trans-Zustände können wir

kaum etwas sagen. Zwar existieren eine Vielzahl von psychologischen Theorien
und auch einige biologische. Jedoch konnte keine dieser Theorien bisher empi-
risch ausreichend belegt werden. Wie auch immer, die Natur kennt keine scharfe
Grenze zwischen den Geschlechtern. Im Gegensatz zu den Gesellschaften, die
demMenschen genau umrissene Geschlechterrollen zuweisen wollen – was nicht
immer segensreich ist.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.



18.2 Die Intersexualität, der Hermaphroditos 155

Allerdings brauchst du mich nicht darauf aufmerksam zu machen, Sisyphos,
dass die Verbindung von weiblichen und männlichen Geschlechtscharakteris-
tika, eine Form der Androgynie also, in deiner Zeit nicht nur toleriert wurde,
sondern vielmehr hoch geehrt war. Man sagt sogar, dass der Liebesgott Eros zu
Beginn der Schöpfung zweigeschlechtlich gewesen sei und erst im Verlauf der
Jahrtausende zum kleinen geflügelten Knaben wurde. Und wir beide wissen,
dass das Wort Androgynie sich aus zwei Worten der uns gemeinsamen Spra-
che zusammensetzt: „Anér“ (Ανήρ), in der Genitivform „Andrós“ (Ανδρός),
was „der Mann“ bedeutet, und „Gyné“ (Γυνή), die „Frau“.

18.2 Die Intersexualität, der Hermaphroditos

Der Mythos von Hermaphroditos ist ein Beleg nicht nur für Toleranz, son-
dern auch der Akzeptanz von Zwitter-Zuständen. Eine Akzeptanz, die bis zur
Verehrung reichen kann.

Du kennst ja Hermaphroditos, Sisyphos. Ich meine dieses doppelgeschlech-
tige Wesen, das als Gott verehrt wird. Die Geschichten, die über ihn erzählt
werden, stellen sicherlich spätere Erklärungsversuche der Menschen für das
Phänomen dar. In Ur-Ur-Zeiten warHermaphroditos eines der Erscheinungs-
bilder von Aphrodite und wurde als solches auch verehrt. Es ist also kein
Zufall, dass seine Verehrung auf Zypern begann, in der Heimat der Liebes-
göttin, und sich später im ganzen griechischen Raum verbreitete.

Der Hermaphroditos wird in seiner ursprünglichen Form mit einem wun-
derschönen Körper dargestellt. Wie Aphrodite. Allerdings mit Bart. Zentrum
seines Kultes war die zyprische Stadt Amathous, die Vorgängerin der moder-
nen Stadt Limassol. Sein ursprünglicher Name war Aphroditos – die männli-
che Form des weiblichen Namens Aphrodite. DieMenschen stelltenMarmor-
köpfe der bärtigen Aphrodite, des Aphroditos, auf Stelen, die als Wegweiser
dienten. Solche Stelen heißen Hermä, weil sie ursprünglich eine Abbildung
von Hermes, Schutzpatron der Reisenden, trugen. Verständlich also, dass mit
der Zeit die Hermä des Aphroditos zu Hermaphroditos wurden.

Der Kult um diese aufsehenerregende bärtige Aphrodite blieb nicht lange
auf Zypern beschränkt, sondern verbreitete sich, wie schon erwähnt, im ge-
samten griechischen Sprach- und Kulturraum. Doch dann nicht mehr unter
dem Namen Aphroditos, sondern als Hermaphroditos. Die Menschen such-
ten, ihrem Kausalitätsbedürfnis folgend, eine Erklärung dafür, warum dieses
Wesen mit dem wunderschönen weiblichen Körper und dem langen Bart den



156 18 Fremd im eigenen Körper

Namen Hermaphroditos trägt. Und so erzählten sie erklärende Geschichten.
Eine davon ist folgende:

Die Legende von der Doppelgeschlechtigkeit des Hermaphroditos

Hermes und Aphrodite hatten einmal eine heiße Affäre miteinander. Der Liebe
Frucht ist ein Junge, der den Namen beider Eltern trägt: Hermaphroditos. Er
wächst zu einem prächtigen Knaben heran, der Gesichtszüge von beiden Eltern
hat. Als er fünfzehn Jahre alt wird, verspürt er den Drang, die Welt kennen-
zulernen. Ganz der Vater, begibt er sich auf Reisen, besucht viele Städte und
Landschaften. Bis er einmal an einem kristallklaren See in Kleinasien vorbei-
kommt. Was der Knabe nicht weiß: Dieser See ist der Lieblingssee der Nymphe
Salmakis. Salmakis ist zwar eine wunderschöne Nymphe, aber leider nicht die
fleißigste und nicht die tugendhafteste. Sie beschäftigt sich die ganze Zeit
nur mit Körperpflege, Blumenpflücken und Müßiggang. Als sie den schönen
Jüngling sieht, fühlt sich auf der Stelle von ihm erotisch angezogen. Glühende
Begierde erwacht in ihrer Brust. Unverhohlen zeigt sie dem Jüngling ihr hei-
ßes Verlangen. Er aber, der noch nichts von Liebe weiß, lehnt jede körperliche
Annäherung kategorisch ab. Salmakis gibt sich geschlagen und entfernt sich –
scheinbar, nur scheinbar. In Wirklichkeit versteckt sie sich hinter einem Baum
und beobachtet den schönen schüchternen Jüngling.

Hermaphroditos fühlt sich nach dem vermeintlichen Weggang der Nymphe
alleine und unbeobachtet. Und so kommt es dazu, dass er sich zu einem Bad
im kristallklaren See entschließt. Er entledigt sich seiner Kleider und springt
ins erfrischende Wasser. Als die Nymphe Salmakis den nackten, wunderschönen
und im Wasser glitzernden Körper des Jungen sieht, kann sie ihr glühendes Be-
gehren nicht mehr bändigen. Sie zieht sich vollständig aus, springt ebenfalls
ins klare Wasser des Sees und umarmt voller Leidenschaft den überraschten
Hermaphroditos. Der wehrt sich nach Kräften und versucht, sich aus Salmakis
Umschlingung zu befreien. Doch je stärker er sich wehrt, desto enger um-
schließt ihn die Nymphe. So eng und so kräftig umschlingt sie ihn, dass kein
Blättchen mehr zwischen die beiden Körper passt. Nichtsdestotrotz bleibt der
Junge standhaft und lehnt es ab, sich mit der enthemmten und schamlosen
Salmakis zu vereinen. Voller Verzweiflung ruft die Nymphe ihre göttlichen Ver-
wandten an und bittet, dass dieses Umschlingen nie enden möge, dass die
beiden Körper in einem einzigen verschmelzen. Irgendein Gott – wer genau,
konnte trotz intensiver Forschung nicht mit letzter Sicherheit festgestellt wer-
den – erhört Salmakis Flehen.

Und so kam es dazu, dass die beiden Körper, der des Jünglings und der der
Nymphe, in einem einzigen verschmelzen. Voller Entsetzen stellt Hermaphrodi-
tos fest, dass er die Geschlechtsmerkmale sowohl von Mann als auch von Frau
trägt, dass an seiner Brust ein Busen gewachsen ist und dass trotz eines Bart-
ansatzes eine weibliche Stimme Töne aus seinem Hals entlässt. Verzweifelt und
empört verflucht er den See, der wie die Nymphe Salmakis heißt. Hermaphro-
ditos Eltern, Hermes und Aphrodite, erhören den Fluch.

Und so sei es zu erklären, sagt man in der Gegend, warum jeder, der im See
Salmakis in Kleinasien badet, zu einem Zwitter wird. Zu einem Hermaphroditen.
Bis heute noch, sagt man.



18.2 Die Intersexualität, der Hermaphroditos 157

Mit so einer Geschichte befriedigten die Menschen deiner mythischen Zeit,
Sisyphos, ihr Kausalitätsbedürfnis und meinten, dass sie damit die Herkunft
ihres verehrten Gottes erklären könnten. Die Doppelgeschlechtlichkeit war
nicht im Geringsten ein Hindernis für so eine Verehrung.

Intersexualität

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, es ist leicht erkennbar, dass Hermaphroditos der Archetyp des
Hermaphroditismus bzw. der Intersexualität ist.

Der Begriff Intersexualität bezeichnet den Zustand von Menschen, die ana-
tomisch Merkmale von beiden Geschlechtern tragen und somit äußerlich nicht
eindeutig dem weiblichen oder dem männlichen Geschlecht zuzuordnen sind.
Betroffene bezeichnen sich selbst als intersexuelle Menschen oder eben Herm-
aphroditen. Der lateinische Begriff „Intersexus“ bedeutet „Zwischengeschlecht-
lichkeit“. Intersexualität kann viele Ursachen haben, so etwa chromosomale
oder hormonelle. Die Verehrung des Hermaphroditos in der griechischen Antike
ist wegweisend dafür, dass Intersexualität kein Hindernis für soziale Integration,
Anerkennung und Akzeptanz eines Menschen sein darf.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Die Menschen aus deiner Zeit, Sisyphos, verehrten und respektierten die
Zweigeschlechtlichkeit des Hermaphroditos. In der Zeit, aus der ich komme,
beginnt erst jetzt und nicht in allen Ländern das Verständnis für die Probleme
intersexueller und transsexueller Menschen. Erst in den letzten Jahrzehnten
meiner Zeit wird argumentiert, dass die Vorstellung von zwei immer genau
und sauber unterscheidbaren Geschlechtern falsch sei. Die so Argumentieren-
den sind der Ansicht, dass die Festlegung auf eines der beiden gegenpoligen
Geschlechter oft zweifelhaft ist. Sie plädieren für ein drittes Geschlecht oder
sogar für viele verschiedene Formen der Geschlechtsidentität.

Medizinische Eingriffe zur „Korrektur“ der nicht eindeutigen Zugehörig-
keit zum einen oder anderen Geschlecht berücksichtigen oft nicht, dass in-
tersexuelle Menschen nicht nur eine anatomisch-hormonelle hermaphrodite
Identität haben, sondern auch eine psychologisch-emotionale dazu.Das ist ein
Grund, warum manche Betroffene auf ihrem Hermaphroditismus bestehen.
Sie wollen sich nicht ändern bzw. ändern lassen. Übrigens benutzen Betrof-
fene gerne den Begriff Hermaphrodit oder Zwitter, um sich zu identifizieren.
Denn für viele Menschen, vor allem, wenn sie keine Fachleute sind, ist der
Begriff „intersexuell“ verwirrend.

Ich möchte zum Schluss dieser Exkurse auch das noch sagen: In der Zeit,
aus der ich komme, und in manchen modernen Ländern, vor allem denen mit



158 18 Fremd im eigenen Körper

einer abendländischen kulturellen Prägung, sind androgyne Menschen, also
transsexuelle und intersexuelle, nicht selten begabte und erfolgreiche Men-
schen. Vor allem in der Kunst und in der Mode. Das erleichtert die soziale
Akzeptanz. Dies macht Mut, auf einem eigenen Geschlecht zu bestehen oder
selbst zu entscheiden, welche Geschlechtsidentität man präferiert. Deine my-
thische und die antike Zeit insgesamt hinterlassen doch tiefe Spuren, die ir-
gendwann auch in der modernen Zeit, aus der ich komme, sichtbar werden
können, mein Bruder Sisyphos.

Und damit beenden wir unseren Exkurs zu manchen sexuellen Besonder-
heiten, die nur indirekt oder nur wenig mit dem Streben des Menschen nach
ewigem Leben und ewiger Schönheit zu tun haben. Doch ich hoffe, dass wir
damit unser Wissen etwas bereichert haben. Nicht wahr, Sisyphos?

Versuchen wir also weiter zu erklären, warum du den Tod ausgetrickst hast.
Hast du das getan, weil du Angst vor ihm hattest? Angst vor dem Sterben?



19
Die Geliebten des Todes, seine Verächter und

seine Befürchter

19.1 Thanatophobie und Thanatophilie

Hoffentlich wurden unsere Umwege nicht zu lang, Sisyphos. Aber du weißt
ja, wie das eine zum anderen führt. Wichtig ist, dass wir das Ziel nicht aus den
Augen verlieren. Trotz mancher Exkurse, die wir machen müssen, um es zu
erreichen. Nun ist die Zeit gekommen, um zumThema zurückzukehren, dem
wir uns über manche Seitenwege – von Pygmalion und Myrrha bis Adonis –
angenähert haben. Dem Streben nach Unsterblichkeit nämlich.

Was dich betrifft, mein Bruder Sisyphos, glaube ich nicht, dass du durch
das Austricksen des Todes Unsterblichkeit erlangen wolltest.

Aber wenn nicht Unsterblichkeit dein Ziel war, was war es sonst? Warum
hast du den Tod ausgetrickst? Hattest du etwa Angst vor dem Sterben?

Ach, nicht doch. Nicht du! Ich glaube auch nicht, dass du übermäßige
Angst vor dem Sterben, eine sogenannte Thanatophobie, hattest. Es gibt kei-
nen Hinweis darauf, dass du eine übertriebene, eine pathologische Angst vor
dem Tod hattest, eine Thanatophobie eben. Es war sicher nicht mehr als die
normale Angst vor dem Tod, die wir alle haben. Manche mehr, manche we-
niger.

Die Normalität einer Angst

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, in unzähligen Mythen der Menschheit finden sich Archetypen der
normalen Angst vor dem Tod.

159© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_19

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_19


160 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

„Normale Angst vor dem Tod“, das ist die richtige Formulierung. Die Angst
vor dem Tod ist nicht nur ganz natürlich, sondern auch für alle Lebewesen nütz-
lich. Sie trägt zu längerem Überleben des Einzelnen, aber auch der Spezies bei.
Und damit zu größeren Chancen, die eigenen Gene weiterzugeben.

Die Thanatophobie ist die übertriebene Angst vor dem Tod, und sie ist eine
Form der Angststörung. Der Begriff setzt sich zusammen aus den beiden griechi-
schen Worten „Thanatos“ (Θάνατος), der Tod, und „Phobia“, dessen Bedeutung
wir schon kennen. Der Gegensatz zur Thanatophobie ist die Thanatophilie, de-
ren Etymologie durch das schon Erklärte leicht erkennbar ist. Man muss sie von
der Nekrophilie, abgeleitet vom griechischen „Nekrós“ (Νεκρός), „der Tote“, und
dem uns schon bekannten Wort „Philía“, unterscheiden. Nekrophilie ist die ero-
tische Neigung zu Toten und Totenszenarien.

Sowohl Thanatophobie als auch Thanatophilie sind dem Menschen nicht un-
bekannte Fremdlinge.

Das ist mancher Mythen archetype Botschaft.

Die übertriebene, pathologische Angst vor dem Tod, die Thanatophobie, ist
an sich keine sehr häufige Form der Angststörung, obwohl die Angst vor dem
Sterben den Kern mancher anderer Angstformen ausmacht. Nicht selten hört
man von Menschen mit den unterschiedlichsten Angststörungen: „Es kann
mir ja etwas Schlimmes dabei passieren“. Damit ist oftmals unausgesprochen
gemeint „Ich kann dabei sterben“. Diese Art von Angst ist mit der Thanato-
phobie nicht gemeint, sondern vielmehr die übertriebene Angst vor Sterben
und Tod per se. Eine Angst, die das Leben des jeweiligen Betroffenen domi-
niert. Obwohl die latente Angst vor dem Sterben weit verbreitet ist, hält sich
ihre krankhafte Form, die Thanatophobie, in Grenzen. Manche Umstände
können die Angst vor dem Tod oder vor dem Sterben noch verstärken. Da-
zu gehören etwa religiöse Glaubensinhalte – die Hölle, Bestrafung der Sünde,
Wiedergeburt als niederes Wesen und ähnliches –, wie auch Angst vor dem
Unbekannten oder auch Angst vor dem Leiden.

Der absolute Gegensatz zur Thanatophobie ist die Thanatophilie. Das ist
die Faszination des Todes, verbunden mit dem starken Wunsch zu sterben.
Darüber werden wir anschließend ausführlich sprechen.

Mythen erzählen sowohl von Thanatophobie als auch von Thanatophilie,
Sisyphos. Lass uns zunächst über Archetypen der Thanatophobie sprechen.



19.2 Thanatophobie und Todesverachtung 161

19.2 Thanatophobie und Todesverachtung

Kennst du Admetos und Alkestis? Vermutlich nicht, Sisyphos, denn die beiden
waren etwas später als du auf der Welt. Möchtest du ihre Geschichte hören?
Danke, deine Mimik signalisiert Neugier.

Die Legende von Admetos Thanatophobie und Alkestis Todesverachtung

Thanatos, der Tod, kommt zu Admetos, dem jungen König von Pherä in Thes-
salien. So wie er damals auch zu dir gekommen ist. Es ist der Tag von Admetos
Hochzeit. Der Tod kündigt ihm an, er werde ihn heute in Hades Reich mitneh-
men. Mit anderen Worten, er, der Bräutigam, wird heute sterben. Man sagt, der
Besuch des Todesgottes sei von Göttin Artemis veranlasst worden. Der Bräuti-
gam nämlich hat allen Göttern Opfer dargebracht, aber sie hat er vergessen. Zur
Bestrafung schickt sie ihm Thanatos. Admetos gerät nach der Ankündigung des
Todesgottes verständlicherweise in Panik, er hatte schon immer panische Angst
vor dem Tod. Anders als du, Sisyphos, der den Tod mit Herzlichkeit und Gast-
freundschaft empfangen hast, wenn auch scheinheilig, wie wir wissen, beginnt
Admetos tränenreich um sein Leben zu flehen. Der Tod möge ihn verschonen.
Er sei doch noch so jung. Erst heute habe er eine wunderschöne und sehr jun-
ge Frau geheiratet. Erst vor kurzem habe er begonnen, die Würde des Königs
zu genießen, nachdem seine greisen Eltern ihm aus Altersgründen den Thron
übergeben hätten. Und nun, nach so kurzer Zeit solle er sterben. Außerdem
habe er panische Angst vor der Unterwelt. Er sei der unglücklichste aller Men-
schen, jammert Admetos. Er zittert dabei vor Angst. Und heult und bittet und
fleht.

Und siehe da, der Todesgott Thanatos lässt sich auf einen Kompromiss ein. Es
war ihm sowieso peinlich, dieses Anliegen von Artemis. So mitten in das Hoch-
zeitsfest zu platzen, um ausgerechnet den jungen Bräutigam ins Totenreich
mitzunehmen! Er sagt zu Admetos, er habe zwar Verständnis für sein Flehen,
aber er müsse auch Verständnis für ihn haben. Er, Thanatos, könne nicht mit
leeren Händen in die Unterwelt zurückkehren. Der Hades-Herrscher wäre mit
ihm dann sehr böse, geschweige denn Artemis Zorn . . . Er müsse Admetos also
mitnehmen. Es sei denn, jemand anderes wäre bereit, an seiner Stelle zu ster-
ben.

Admetos atmet auf und überlegt sich, wer denn infrage käme. Wer wäre am
wahrscheinlichsten bereit, an seiner Statt zu sterben? „Meine greisen Eltern“
denkt er. „Ja, das ist die Idee! Sie sind beide sehr alt, sie werden sowieso bald
sterben. Und aus Liebe zu ihrem jungen Sohn sind sie sicherlich bereit, das zu
tun.“ Weit gefehlt! Als er seine Eltern erwartungsvoll und hoffnungsvoll fragt,
lehnen sie zu seiner großen Überraschung und Enttäuschung ab. Es sei noch
nicht die Zeit gekommen zu sterben. Und außerdem möchten sie ihre letzten
Jahre in Ruhe genießen. Sie hängen so an ihrem Leben, dass sie es nicht einfach
so abgeben möchten. Das müsse er doch verstehen.

Der enttäuschte Admetos ist am Boden zerstört. Auch keiner seiner älteren
Freunde und Bekannten, nicht einmal einer seiner Diener und Sklaven ist bereit,
statt seiner zu sterben. Der jungvermählte König ist zu Tode betrübt, weil er
dem Tod nicht entgehen kann. Der neben ihm stehende Todesgott Thanatos
lächelt diskret, aber bedeutungsvoll. Er kennt ja seine lebenden Sterblichen!



162 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

Doch dann geschieht etwas Unerwartetes. Die junge Braut Alkestis, die sich
im Gynäkonit aufhält, in den Räumen der Frauen also, bemerkt, dass im Hof des
Palastes etwas Außergewöhnliches vor sich geht. Sie schickt eine Dienerin, um
zu erfahren, was los ist. Diese kehrt umgehend zurück und bringt der Braut die
schockierende Nachricht. Ohne eine Sekunde zu zögern steht Alkestis auf, geht
stolzen und entschlossenen Schrittes auf den verzweifelten Admetos und den
diskret lächelnden Thanatos zu, die am Rande – niemand will in der Reichweite
des Todes und in der Nähe des Totenkandidaten sein – der vorher feierlichen,
nun aber aufgeregten Gesellschaft stehen. An den Tod und den Todeskandida-
ten gewandt, spricht die phantastische Alkestis entschlossen die erstaunlichen
und erhabenen Worte: „Ich kenne zwar meinen Mann erst seit kurzem, aber ich
liebe ihn inzwischen sehr. So sehr, dass ich mich bereit erkläre, an seiner Stelle
zu sterben. Ich tue es aus wahrer Liebe. Er soll weiter leben, wenn er so große
Angst vor dem Tod hat.“

Beide, Thanatos und der Thanatophobe, hören sprachlos dieses unerwartete
Angebot. Thanatos hört auf zu lächeln, und der Thanatophobe beendet sei-
ne Jammerei. Thanatos, der glaubt, seine lebenden Sterblichen gut zu kennen,
muss feststellen, dass es bei ihnen etwas gibt, was er nicht kennt. Die Liebe!
Auch Admetos, der Thanatophobe, bewundert die außergewöhnliche Geste
seiner frischangetrauten blutjungen Frau, nimmt aber ohne eine Sekunde zu
zögern, wenn auch nicht ohne Scham, ihr Angebot an. Seine Liebe zum Leben
ist ohne Zweifel viel größer als die Liebe zu seiner Frau. Genau entgegenge-
setzt wie bei Alkestis. Und seine Angst vor dem Sterben ist viel intensiver als
jedes andere Gefühl, Liebe und Scham inklusive. Der perplexe Tod nimmt das
erstaunliche Angebot an, aber er reagiert darauf nicht minder erstaunlich – er
lässt sich Zeit. Jawohl, Sisyphos, der Tod lässt sich Zeit! Naja, du hast auch deine
Erfahrungen damit. Es habe noch Zeit, er werde irgendwann Alkestis mitneh-
men, aber nicht gerade jetzt, murmelt er in rätselhafter Weise. Später einmal!
Leider ist nicht wirklich geklärt, warum er so gehandelt hat. Manche sagen, er
habe ein schlechtes Gewissen gehabt, weil er gerade am Tag der Hochzeit das
junge Glück zerstören sollte. Andere sagen, Grund sei die Bewunderung für Al-
kestis erhabene Haltung gewesen. Und noch andere sagen, er sei so perplex
gewesen, dass er nicht gleich todbringend handeln konnte.

Wie auch immer, die Jahre vergehen. Alkestis und Admetos sind trotz des
Damoklesschwertes über ihren Köpfen glücklich miteinander, und sie bekom-
men einen Sohn. Jahre später folgt das Unausweichliche. Thanatos kommt, wie
versprochen, um Alkestis mit in den Hades zu nehmen. Sie ist dazu auch diesmal
bereit, verlangt aber von Admetos ein Versprechen: Er soll nie wieder heiraten,
um die Rechte ihres Kindes auf Thron und Erbschaft nicht in Gefahr zu bringen.
Admetos verspricht es.

Königin Alkestis stirbt ohne Klagen und ohne ihren Entschluss zu bereuen.
Admetos darf am Leben bleiben, allerdings zurückgezogen und depressiv. Die
Aufopferung der liebenden Ehefrau beeindruckt die Menschen enorm. Ganz
besonders angetan und beeindruckt ist ein geübter Hadesgänger. Jemand, der
wiederholt in den Hades abgestiegen ist und unbeschadet zurückkam. Du weißt
schon, Sisyphos, ich spreche von Herakles. Höchst angetan von Alkestis edler Tat
beschließt er ohne zu zögern den nochmaligen Abstieg in die Unterwelt, um es
zu wagen, Alkestis zurück zu den Lebenden zu holen. Allerdings prüft er vor-
her Admetos Standhaftigkeit, ob nämlich dieser tatsächlich keine andere Frau
nimmt. Er bietet Admetos eine junge, attraktive Aristokratin als neue Ehefrau
an. Admetos aber reagiert mit großer Empörung auf Herakles Angebot. Er wi-



19.2 Thanatophobie und Todesverachtung 163

dersetzt sich jeder weiblichen Versuchung und bleibt seiner Alkestis und seinem
Versprechen treu.

Eigentlich war Admetos kein schlechter Kerl, nicht wahr, Sisyphos? Er war
auch nicht immer ängstlich und thanatophob. Thanatophobie begleitet den
Menschen nicht unbedingt von Kindheit an, sondern kann irgendwann im Le-
ben erworben werden. Offensichtlich war das auch bei Admetos der Fall, der
früher ein tapferer Mann war. Sonst wäre er nicht von Iason in die Mannschaft
der Argonauten aufgenommen worden, zu der nur die tapfersten der Griechen
gehören durften. Und offenbar war er auch ein tugendhafter Mensch. Deshalb
scheint er ein von den Göttern Begünstigter gewesen zu sein, wie folgende Epi-
sode zeigt. Sie hat indirekt mit Asklepios Schicksal zu tun, über das wir schon
gesprochen haben.86

Als Asklepios nämlich von Zeus mit Blitzen verkohlt wurde, war Apollon, sein
Vater, so wütend, dass er die Hersteller der Blitze, das waren Kyklopen, tötete.
Manche sagen, Apollon tötete nicht die Kyklopen selbst, sondern deren Kinder.
Sie sollten den gleichen Schmerz verspüren, wie er ihn durch den Verlust des
geliebten Sohnes erlebt hat. Wie auch immer, Apollon wurde von Zeus dafür
bestraft. Er wurde aus dem Olymp verbannt – manche sagen für ein Jahr, an-
dere für neun Jahre. Während dieser Zeit musste Apollon einem tugendhaften
Sterblichen dienen. Und der von Zeus Auserwählte war Admetos.

Auch die Art, wie Admetos seine spätere Ehefrau Alkestis für sich gewonnen
hat, zeugt von Tapferkeit: Vater von Alkestis war Pelias, der König von Iolkos, Ia-
sons Rivale87. Viele junge Könige und Prinzen bewarben sich um Alkestis Hand.
Pelias versprach seine Tochter demjenigen, der einen Wagen lenken kann, der
von einem Löwen und einem Eber gezogen wird. Admetos hat es gewagt –
wobei gemunkelt wird, dass Apollon für ihn die wilden Tiere an den Wagen
gespannt hat. Wie es auch sein mag, Admetos hat so einen Wagen gelenkt! Das
bedeutet Furchtlosigkeit und Tapferkeit. Und es belegt, dass seine Thanatopho-
bie sich erst später entwickelt hat.

Auf jeden Fall ist Herakles von den Eheleuten, der erhabenen Toten und dem
treuen Thanatophoben, sehr angetan. Er unternimmt deshalb wieder eine Ope-
ration „Entführung aus dem Hades“. Und sie ist erfolgreich. Admetos bekommt
seine Alkestis quicklebendig zurück.

Eine phantastische Frau, diese Alkestis, nicht wahr, Sisyphos?
Du schaust mich so an, als ob du fragen wolltest „Hat Admetos so eine

Alkestis verdient?“ oder „Hat Alkestis so einen Admetos verdient?“.
Ich denke, wir kommen zu demselben Schluss, Sisyphos. Doch behalten

wir das für uns. Man muss nicht immer aussprechen, was man denkt. Jeder
soll sich seine eigenen Gedanken machen. Und sei bitte großzügig mit uns
Sterblichen, die den Tod nicht austricksen können. Bitte habe Verständnis für
unsere Ängste und Phobien.

86 Und zwar in Abschn. 9.1.
87 Wie in Abschn. 29.5 erzählt wird.



164 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

Phobien und ihre Folgen

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, wenn die ganz normale, allzu menschliche Angst vor dem Sterben
übertriebene, krankhafte Dimensionen annimmt, dann ist sie eine ernstzuneh-
mende psychische Störung, eine Phobie.

Das griechische Wort „Phobia“ (Φοβία) bedeutet „Furcht“. Dafür hatten die
Griechen einen besonderen Gott, Phobos – daher der Name. Phobie ist eine
übertriebene pathologische Furcht, mit entsprechenden emotionalen Reaktio-
nen, und zwar vor einer realen oder als solche subjektiv wahrgenommenen,
unmittelbar bevorstehenden Bedrohung. Die Thanatophobie ist eine spezifische
Art der Phobie, deren Inhalt im obigen Sinne die Angst vor dem Sterben ist.

Sie kann sich, wie jede andere Phobie, zu einer schweren psychischen Stö-
rung entwickeln. Und wie jede psychische Störung kann sie das Verhalten und
das Leben des Menschen insgesamt negativ beeinflussen. Die Thanatophobie
schränkt seine Aktivitäten ein, wie sie auch die Lebensfreude reduziert und zwi-
schenmenschliche Beziehungen zerstören kann. Eine ständig erhöhte ängstliche
Aufmerksamkeit und Selbstbeobachtung – im Sinne einer Hypochondrie –, wie
auch eine permanente Stresssituation können ebenfalls die Folgen sein. Men-
schen mit Phobien, auch wenn sie noch so kurios oder manchmal sogar lächerlich
anmuten, wie etwa die Arachnophobie, das ist die Angst vor Spinnen, oder die
Batrachophobie, die Angst vor Fröschen, oder eben die Thanatophobie, haben
manche Einbußen im sozialen Bereich und im subjektiven Wohlbefinden zu er-
tragen. So wie Admetos.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Belächele Thanatophobiker nicht, Sisyphos. Denke nicht etwa, dass Admetos
glücklich damit war, andere anzuflehen, an seiner Stelle zu sterben. Er konnte
nicht glücklich sein, weil er durch sein Verhalten ein kostbares Gut in Gefahr
brachte: Seine Würde!

So wertvoll und kostbar ist das Gut Menschenwürde, Sisyphos, dass die
demokratische und freiheitliche Verfassung des Landes, in dem ich lebe und
das ich liebe, mit dem Satz beginnt „Die Würde des Menschen ist unantast-
bar.“. Ich bin sehr stolz darauf, sage ich dir. Allerdings ist es zwar schön und
gut, dass die Würde des Menschen unantastbar ist und dass andere Menschen
oder Instanzen oder Behörden dieWürde des Einzelnen nicht antasten dürfen.
Aber ich meine, Sisyphos, dass man mindestens genauso gefährdet ist, seine
Würde zu schädigen oder gar zu verlieren, durch eigenes Tun und Lassen, so
wie Admetos. Und seine Geschichte lehrt uns noch etwas, mein Bruder. Auch
Menschen wie Admetos, denen sogar einGott dienenmuss, sind nicht immun
gegen Würdeverlust. Kostbare Güter wie die Menschenwürde müssen perma-
nent aufmerksam vor Gefährdungen von außen, aber auch und vor allem aus
dem Inneren geschützt werden.



19.3 Thanatophilie und die Geliebten des Totenherrschers 165

Wie dem auch sei, Admetos Verhalten gehört zu den Fällen mit einem
phobischen Verhaltensmuster, das zwar ableitbar, aber nicht als würdevoll zu
bezeichnen ist – im Gegensatz zu dem von Alkestis. Dass die Selbstachtung
des Betroffenen darunter nicht leidet, wage ich zu bezweifeln. Auch das könnte
die Folge einer übertriebenen phobischen Störung sein.

19.3 Thanatophilie und die Geliebten
des Totenherrschers

Der absolute Gegensatz zur Thanatophobie ist die Thanatophilie. Das ist die
Faszination von Tod und Sterben, häufig im Rahmen einer abweichenden se-
xuellen Neigung. Damit verbunden ist der starke Wunsch, selbst zu sterben.

Mit „starkem Wunsch, selbst zu sterben“ ist nicht die Suizidneigung ge-
meint. Das sind nicht die Todeswünsche schwer depressiver Patienten oder
anderswie schwer kranker Menschen, die sich, aus welchen Gründen auch
immer, durch den Tod vom Leiden bzw. vom gewähnten Leiden befreien
möchten.

Mit Thanatophilie ist eine erotisierende oder fast erotisierende, in man-
chen Fälle eine sogar stark erotisierendeNeigung zu Tod und Sterben gemeint.
Nicht zu verwechseln mit der Nekrophilie! Der Begriff Nekrophilie meint die
erotische Neigung und den sexuellen Lustgewinn durch Kontakte mit oder
Vorstellung von toten Menschen und von Szenarien, die mit dem Tod zu tun
haben, etwa Beerdigungen oder Friedhofslandschaften.

Du schaust mich wieder so erstaunt an, Sisyphos! Das ist für dich sicherlich
ein Paradoxon, wieMenschen ein Glücksgefühl haben können bei der Vorstel-
lung vom eigenen Tod und Sterben. Oder wie tote Menschen für jemanden
sexuell erregend sein können. Du wirst wahrscheinlich noch mehr erstaunt
sein, wenn ich dir von manchen Fällen aus meiner forensisch-psychiatrischen
Praxis erzähle. Dadurch wird auch dir, dem zweimaligen Austrickser des To-
des, deutlich, dass es Menschen gibt, die ein starkes Verlangen haben, getötet
zu werden oder sich an Toten sexuell zu befriedigen. Sie wollen dadurch das
„höchste der Gefühle“ erleben. Manche von ihnen gehen sogar noch weiter.
Es reicht ihnen nicht, einfach von jemandem getötet zu werden. Sie wollen
auch von ihm verspeist werden.

Pass auf, Sisyphos. Pass bitte auf! Dein Erschrecken ist so stark, dass die
Gefahr besteht, dass du deinen Felsblock los lässt und dass er mich überrollt.
Doch ich habe nicht die geringste Lust zu sterben! Ich bin weder thanatophil,
noch thanatophob. Ich bin ein ganz normalerMensch. Ich liebe also das Leben
und fürchte mich nicht übermäßig vor dem Tod.



166 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

Ja, Sisyphos, es gibt extreme Fälle von Thanatophilie.
Nun aber beherrsche deine Gefühle und pass auf deinen Felsblock auf!
Bevor wir weiter über Thanatophilie sprechen, möchte ich zur Nekrophi-

lie eines klarstellen. Unsere Mythologie hat, soweit es mir bekannt ist, keinen
Archetyp für die Nekrophilie. Oder kennst du einen? Danke für dein non-
verbales „Nein“. Ich habe es vermutet. Der Nekros, der Tote, war seit Beginn
der griechischen Kultur heilig und ist es bis heute. Nekrophilie ist unheilig.
Ich kenne nur zwei Erwähnungen in den griechischenMythen, beide epigonal
erzählt. Die erste betrifft einen Inder und wird von Nonnos von Pannapolis,
dem christlichen Dichter des 3. Jahrhunderts, in seinen Dionysiaka erzählt88.

Die Legende von einem nekrophilen Inder

In einer Schlacht zwischen Anhängern des Dionysos und indischen Soldaten
tötet ein Inder eine jungfräuliche griechische Bacchantin, eine Anhängerin al-
so von Dionysos, dessen zweiter Name Bacchos ist. Als er den wunderschönen
toten Körper der jungen Frau auf dem Boden liegen sieht, verspürt er den un-
bändigen Drang, sich mit dem leblosen Körper sexuell zu vereinigen. Davon
halten ihn aber zwei Hemmnisse ab: Einmal die Furcht vor seinem König, der
offensichtlich so etwas nicht dulden würde, zum zweiten der von ihm phanta-
sierte Geist der getöteten Jungfrau. Nachdem der indische Soldat eine erotische
Hymne, voller Sehnsucht und Verlangen, an das tote Mädchen gesungen hat,
verlässt er zutiefst traurig und enttäuscht den toten Körper. Ohne sein sexuelles
Verlangen befriedigt zu haben.89

Offensichtlich war nicht nur bei den Griechen, sondern auch bei anderen,
wenn auch nicht bei allenVölkern die Nekrophilie unheilig.90 Einer der Grün-
de, warum der indische Soldat sein Verlangen nicht befriedigt hat, war ja die
Furcht vor der Bestrafung durch seinen König.

88 S. zum Beispiel in Domenico Accorinti: Nonnos und der Mythos: Heidnische An-
tike aus christlicher Perspektive. In: Hartmut Leppin (Hrsg.) Antike Mythologie in
christlichen Kontexten der Spätantike (2015) de Gruyter, Berlin, München, Boston.
89 Ebenda.
90 Insofern verständlich die weltweiten Reaktionen auf ein religiöses Rechtsgutach-
ten (Fatwa) des Marokkanischen Imams Zamzami Abdul Bari. Der radikale Imam
hatte im Jahr 2011 gläubigen Muslimen den Geschlechtsverkehr mit frisch verstor-
benen Ehepartnern, bis sechs Stunden nach dem Ableben, erlaubt. Begründung: Die
Ehe bestehe über den Tod hinaus. In den Medien verbreitet wurde das islamische
Rechtsgutachten am 27. April 2012, nachdem Bestrebungen bekannt wurden, dass
angeblich das damals von Islamisten beherrschte ägyptische Parlament dies in die Ge-
setzgebung aufnehmen wollte.



19.3 Thanatophilie und die Geliebten des Totenherrschers 167

Wie verwerflich Nekrophilie bei den Griechen von Anfang ihrer Kultur an
war, zeigt ihre zweite Erwähnung, die von epigonalen Dichtern Achilles ange-
dichtet wurde. Es betrifft den Kampf der Griechen gegen die Amazonen, die
als Verbündete den Trojanern zu Hilfe kamen. Homer erzählt nichts darüber,
aber die verloren gegangenen Äthiopis des Arktinos von Milet. Der griechi-
sche Dichter des 3. bis 4. nachchristlichen Jahrhunderts, Quintus von Smyrna
(Quintus Smyrnäos), beschreibt die Episode ausführlich im ersten Buch seiner
Posthomerika91. Er berichtet, dass nachdem Achilles die Königin der Amazo-
nen, Penthesileia, im Kampf getötet hat, er nicht nur respektvoll vor der toten
Königin steht, sondern auch fasziniert ist von der Schönheit ihres Körpers.
Genauso wie die anderen anwesenden Krieger.

Nur einer kommt auf die absurde Idee, Achilles aus der Schar der Bewunde-
rer der toten Penthesileia herauszupicken und ihn der Wollust zu bezichtigen.
Das ist Thersites, der unanständigste, böseste und hässlichste der Griechen92.
Nur im Kopf eines solchen Trottels kann so ein Verdacht entstehen! Die Strafe
aber kommt prompt: Der empörte Achilles versetzt ihm einen Faustschlag ins
Gesicht. Der Frevler fällt tot um. Die Griechen fanden die Strafe, die ihn ereilt
hat, sehr gerecht.93

Mit anderen Worten: Nekrophilie war bei den Griechen ein Tabu und un-
denkbar.

Nun jedoch zurück zurThanatophilie, der Gegenspielerin derThanatopho-
bie, bei der die Dinge anders liegen.

Manche Erzählungen aus deiner Zeit, Sisyphos, belegen, dass deine Äo-
nen sich nicht nur mit der Thanatophobie, sondern auch mit der Thanato-
philie auseinandergesetzt haben. In diesem Zusammenhang werden Mythen
genannt wie der von Persephone, von Menthe oder von Leuke. Ja, auch der
von Persephone! Ich freue mich zu sehen, dass du zustimmend mit dem Kopf
nickst. Du kennst sie ja allzu gut. Persephone ist ja praktisch die Chefin und
Aufseherin hier in der Unterwelt, wo du deine Sisyphosarbeit verrichtest –
das versicherte uns als erster übrigens Homer in seiner Odyssee94. Du hat-
test ja genügend Gelegenheit während der vielen Jahrtausende, ihr Treiben in
der Schattenwelt zu beobachten und Homers Angaben zu bestätigen. Aber
viele Menschen da oben in der Sonnenwelt kennen nur Persephones halbe

91 S. Bibliographische Anmerkungen A 11.
92 Über ihn und über das Phänomen des Thersitismus kann man nachlesen in An-
dreas Marneros, „Homers Ilias psychologisch erzählt. Der Seele erste Worte.“ (2017),
Springer-Verlag, Heidelberg.
93 Ebenfalls bei Quintus, (1. Buch, 899–920).
94 Homer tut das im 11. Gesang der Odyssee.



168 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

Geschichte und damit auch nur die halbe Wahrheit. Sie wissen nämlich von
ihrer Entführung, nicht aber von der Umwandlung der Entführung.

Die Legende von Persephones Entführung

Irgendwie tut mir der Herrscher der Unterwelt, Hades, alias Pluton, leid. Er war
von Beginn seiner Existenz in vielerlei Hinsicht benachteiligt, Sisyphos. Du weißt
schon, du hast mir selbst davon erzählt. Erstens durch sein Los. Als nämlich die
göttliche Dreifaltigkeit – die Göttergeschwister Zeus, Poseidon und Hades – sich
die Welt aufteilen sollten, ließen sie das Los entscheiden. Zeus bekam Himmel
und Erde, und so wurde er zum Obersten Gott. Seinem Bruder Poseidon fie-
len die Meere und alle Gewässer zu. Aber für den jüngeren Bruder Hades blieb
nichts anderes übrig als die Unterwelt. Ewige Dunkelheit, Herrschaft über Schat-
ten. Und keine Liebe! Wie soll dieser arme Gott jemanden lieben, wenn sein
Reich nur von Totenschatten bevölkert ist?

Und so kommt es dazu, dass die Göttin der Liebe, Aphrodite, einige Jahrtau-
sende nach der Aufteilung der Welt die Entscheidung trifft, Hades liebesloses
Dasein zu verändern. Es kann nicht für die kommenden Jahrtausende immer so
weiter gehen, denkt sie. Bezüglich der Motive für diese Generosität der Liebes-
göttin gibt es differierende, ja sogar konträre Meinungen. Die einen sagen, sie
habe aus Mitleid mit dem unglücklichen, liebeslosen Gott diese Entscheidung
getroffen. Sie habe gedacht, ein Leben ohne Liebe sei ein trostloses Leben –
womit sie sicherlich Recht hatte, nicht wahr, Sisyphos? Auch der benachteiligte
Herrscher der Unterwelt habe ein ewig liebesloses Leben nicht verdient. Also
Liebe und Liebschaft müssen her, entscheidet sie.

Andere wiederum sagen: Von wegen Mitgefühl! Reines Machtstreben sei ihr
Motiv gewesen. Sie habe sich Sorgen darüber gemacht, dass ihre Macht zwar
ausreiche, um fast alle Menschen und nicht wenige Götter zu Untertanen ih-
rer Lehnsmänner Eros und Himeros zu machen, dass sie aber nicht bis in die
Unterwelt reiche. Dort hatten beide nämlich keinen Zugang. Der Ruf ihrer bei-
den Willensvollstrecker als unbesiegbar in jeder Schlacht sei in Gefahr, denkt
sie. Sie ruft Eros also unverzüglich zu sich und sagt zu ihm „Eros, mein erfolg-
reichster Willensvollstrecker, deine Macht und damit auch meine, ist in Gefahr.
Nachdem manche aufsässigen Göttinnen wie Athena und Artemis, aber auch
ihre unsterbliche und sterbliche Gefolgschaft sich immun gegen Eros-Pfeile er-
weisen, ist unsere Allmacht, die Allmacht des Gespanns Aphrodite-Eros, infrage
gestellt. Eine Expansion unseres Machtbereiches auch ins Totenreich wäre ein
erstklassiger PR-Schachzug und auch ein Beweis für unsere ungebrochene Stär-
ke. Natürlich können Totenschatten sich nicht lieben, wohl aber ihr Herrscher
Hades. Er ist ja aus dem gleichen Stoff gemacht wie seine Brüder Zeus und Posei-
don. Wie verwundbar die beiden durch deine Pfeile sind, weißt du ganz genau.
Unzählige Male hast du sie damit gezwungen, uns zu gehorchen. Das müssen
wir auch bei ihrem Bruder Hades schaffen. Nimm also deinen Kompanion und
Helfer Himeros und deine besten Pfeile mit der schärfsten Spitze und lauere
dem Herrscher der Unterwelt auf, wenn er einmal in die Oberwelt kommt. Er
verlässt ja sein Schattenreich ab und zu, entweder um einer Sitzung auf dem
Olymp beizuwohnen oder um zu prüfen, ob irgendwelche Risse in der Erd-
oberfläche sein Reich gefährden. Du weißt doch, wenn durch die Risse Licht
ins Schattenreich dringt, dann wird es gestört.“

Gedacht, gesagt, getan.



19.3 Thanatophilie und die Geliebten des Totenherrschers 169

Aphrodite und ihre beiden Begleiter legen sich auf die Lauer. Währenddes-
sen schärft Himeros des Eros Pfeile, so dass auch Hades hartes Herz keinen
Widerstand darstellt und die Wucht des Pfeiles nicht abbremsen kann. Aphro-
dite sorgt außerdem dafür, dass eine Unsterbliche in der Nähe des Geschehens
ist, so dass Hades plötzlich entstehende Liebe auf sie gerichtet wird.

Und so geschieht es. Hades, auf seinem von rabenschwarzen Rossen gezo-
genen rabenschwarzen Wagen, inspiziert eines Tages die Abdichtung seines
Reiches. Und damit gerät er ins Visier der Liebesgöttin und ihrer Lehnsmän-
ner. Aphrodite gibt Eros das Signal zu schießen. Er zielt hochkonzentriert mit
seinem Pfeil auf das Herz des Hades. Volltreffer!

Auch die von Aphrodite arrangierte Anwesenheit einer Unsterblichen ist per-
fekt gelungen. Es ist die nichtsahnende junge Persephone, Tochter von Zeus und
Demetra, die sich in der Nähe des Geschehens aufhält. Der plötzlich liebestoll
gewordene Hades verspürt eine unwiderstehliche Sehnsucht nach Persephone,
die bei Eros Volltreffer in Sichtweite des Totengottes Blumen pflückt. Und er
entführt sie. Auf dem Hades-Wagen schreit das Mädchen um Hilfe, sie will
nicht ins Reich der gestorbenen Sterblichen. Aber mitWindgeschwindigkeit ent-
schwinden Entführer und Entführte ins Totenreich.

Dies wiederum erzeugt großen Aufruhr auf dem Olymp. Die verzweifelte
Demetra sucht und sucht ihre Tochter überall. Sie vernachlässigt ihre Pflichten
als Agrargöttin, sodass die Erde keine Früchte mehr trägt und für Menschen
und Tiere großer Hunger ausbricht. Das wiederum ruft den Vater von Göttern
und Menschen auf den Plan; Zeus, auch Persephones Vater. Er handelt ein Ab-
kommen mit seinem Bruder Hades aus: Persephone soll die Hälfte des Jahres in
der Unterwelt sein und die andere Hälfte bei ihrer Mutter auf der Erde.

Die Zeit, in der Persephone bei ihrer Mutter ist, ist auch die Zeit, in der die
glückliche Demetra die Erde mit Blumen und Gras und Früchten segnet. Es ist
die Zeit, in der die Demetriaka wachsen und reifen, in manchen Sprachen auch
Cerealien genannt – abgeleitet von Demetras lateinischem Pseudonym, Ceres.
In der Zeit, die Persephone in der Unterwelt verbringt, ist Demetra so traurig,
dass kaum Blumen oder Gras und auch keine Früchte auf der kalten, ja teils
sogar gefrorenen Erde gedeihen können.

Das ist die Legende, die die meisten Menschen kennen, Sisyphos. Aber sie
zeigt nur die eine Seite derMedaille. Die andere Seite, die du sicherlich kennst,
doch die meisten modernenMenschen nicht, erzählt die Fortsetzung von Per-
sephones Geschichte und das Schicksal von Leuke und Menthe.

Die Legende von Persephones Macht und Eifersucht wie auch Leukes und

Menthes Schicksal

Niemand will in Abrede stellen, dass Persephone gegen ihren Willen von Hades
entführt wurde. Es will auch niemand in Abrede stellen, dass sie geschrien und
sich dagegen gewehrt hat. Und niemand will in Abrede stellen, dass sie jedes
Mal, wenn sie ihre Mutter Demetra besuchen darf und ins Sonnenlicht kommt,
froh ist. Aber wahr ist auch folgendes: Nachdem sie den ersten Schock verwun-
den hat, findet Persephone offensichtlich Gefallen am geheimnisvollen Gott



170 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

Hades und am Mitregieren in seinem Totenreich. Darüber gibt es zuverlässige
Berichte. Einmal von Odysseus, deinem dir angedichteten Sohn, Sisyphos. Odys-
seus muss als einer von wenigen Sterblichen in das Totenreich hinabsteigen,
um vom Geist des weisen Teiresias Anweisungen für seine weitere Heimreise zu
bekommen. Dort entdeckt er das Reich der Persephone. Bezeichnenderweise
spricht Odysseus lange über Persephones Reich, aber kaum von Hades. Er be-
richtet über seine Begegnung mit der „Herrscherin“ Persephone, die über alles
herrsche und alles dirigiere. Die Seelen, die das Totenreich bevölkern, seien ihre
Untertanen, die sie mit eiserner Disziplin und Autorität regiere.95

Ähnliche Erfahrungen, so erzählen es die Mythen deiner Zeit, macht auch
Orpheus, ebenfalls einer der wenigen Sterblichen, die das Totenreich leben-
dig betreten durften. Natürlich hat auch Herakles das getan, sogar wiederholt.
Aber Herakles war ein Halbgott, später wurde er sogar zum Vollgott befördert.
Orpheus findet Persephone stolz und strahlend neben ihrem Ehemann Hades
auf dem Thron sitzend und regierend. Man spekuliert, dass nur durch Persepho-
nes Einfluss auf Hades Orpheus seine Eurydike zurück ins Reich der Lebenden
führen durfte. Leider geht das ganze Unternehmen schief. Wegen Orpheus
Nachlässigkeit und weil er sich nicht an die Regeln hält. Und Eurydike muss für
immer im Totenreich bleiben. Ungeachtet vom traurigen Ende seiner Mission
berichtet auch Orpheus in ähnlicher Weise wie Odysseus von einer machtvollen,
stolzen Ehefrau des Herrschers der Unterwelt. Offensichtlich hat sie im Verlauf
der Zeit Gefallen gefunden an dem, was Hades zu bieten hat. Naja, wäre sie
in der Oberwelt geblieben, wäre sie eine Göttin zweiter Klasse geblieben. Und
man weiß auch nicht, ob sie jemals einen Ehemann gefunden hätte. Und wenn
ja, dann sicher nicht im Range von Hades. Denn der ist nicht nur ein Gott ersten
Grades, sondern auch Teil der urgöttlichen Dreifaltigkeit. Und er strahlt eine
eigenartige Faszination aus, hat eine unheimliche Anziehungskraft . . . Hmh . . .
Ob sich Persephone tatsächlich in Hades verliebte oder bloß in die Macht, die
er ihr verliehen hat, das bleibt noch Gegenstand weiterer Forschung.

Eifersüchtig ist Persephone aber gewiss, wie die Schicksale von Leuke und
von Menthe – manche nennen sie auch Minthe – belegen. Um deren Schick-
sale ranken sich viele, allerdings unvollständige Legenden. Nehmen wir eine
davon: Leuke war eine wunderschöne junge Nymphe, manche sagen sogar,
sie sei die Tochter des Urgottes Okeanos gewesen. Einmal sieht sie auf einem
ungewöhnlich strahlenden rabenschwarzen Wagen, gezogen von ebenfalls un-
gewöhnlich strahlenden rabenschwarzen Rossen, eine imponierende, ganz in
Schwarz gehüllte männliche Gestalt. Leuke ist von dieser rätselhaften Gestalt
fasziniert. Sie fühlt sich sofort zu ihm hingezogen, und er auch zu ihr. Du hast es
richtig erkannt, Sisyphos. Das war natürlich Hades, inzwischen – wie wir wissen –
durch Eros Pfeile erotisch verwundbar. Er nimmt die entzückte Leuke mit in sein
Reich. Aber Hades hat die Rechnung ohne Persephone gemacht. Als sie die Ne-
benbuhlerin erblickt, attackiert sie sie mit unheimlicher Wucht und tötet sie –
manche sagen sogar, sie zerstückelt sie. Hades ist von diesem Eifersuchtausbruch
seiner Gattin einerseits schockiert, andererseits fühlt er sich geschmeichelt. Er
vermutet hinter der Eifersucht Liebe. Aber er hat auch Mitgefühl mit in ihn ver-
liebten Leuke, die wegen ihm den Tod fand. Er verwandelt den toten Körper
in einen Baum und pflanzt ihn in den Vorgarten seines Reiches. Der Baum ist

95 Odysseus bezeugt es in Homers Odyssee, 11. Gesang.



19.3 Thanatophilie und die Geliebten des Totenherrschers 171

die altbekannte Weißpappel. Du weißt schon, in der uns gemeinsamen Spra-
che heißt der Baum bis heute noch Leuke. Und übrigens stehen seitdem an den
Flussufern der Unterwelt nicht nur viele Schwarzpappeln, sondern auch einige
Weißpappeln. Wohl Kinder einer kurzlebigen Liebe. Natürlich gibt es auch Leu-
te, die behaupten, dass Leuke nicht in Hades verliebt gewesen sei, sondern dass
er sie brutal entführt habe. Naja, was sollen diese romantikfreien ewig schwarz
Malenden auch sonst sagen! Eine Thanatophilie zu attestieren, hätte ihre Phan-
tasie überstrapaziert.

Ein ähnliches Schicksal erleidet auch eine andere schöne Nymphe, Menthe.
Manche nennen sie auch Minthe, wie schon erwähnt. Auch um sie ranken sich
wieder viele Legenden, und wir nehmen auch diesmal nur eine davon. Wie es
zur Begegnung zwischen Hades und Menthe gekommen ist, bleibt unklar. Man
weiß nur, dass diese Begegnung irgendwo auf dem Peloponnes stattgefunden
hat. Manche sagen, Hades habe so großen Gefallen an Menthe gefunden, dass
er sie entführt und vergewaltigt habe. Das sind die schon erwähnten romantik-
freien ewig schwarz Malenden.

Die meisten aber erzählen die Geschichte, wie sie sich wohl tatsächlich ab-
gespielt hat. Danach ist Menthe von der außergewöhnlichen Erscheinung des
Totenherrschers so fasziniert, dass sie sich sofort in ihn verliebt hat. Unbestritten
bei allen Erzählern ist, dass die Ankunft von Menthe im Totenreich wieder un-
bändige Eifersucht bei Persephone erzeugt hat. Rasend vor Eifersucht und Wut
fällt sie über die armeMenthe her und zerstückelt sie. Das ist für die Beobachter
ein sicheres Indiz dafür, dass Menthe nicht ein Vergewaltigungsopfer, sondern
eine Geliebte ist – was eifersüchtige Ehefrauen leicht erkennen. Hades zeigt
genau dieselben Reaktionen wie im Fall von Leuke. Schockiert und gleichzeitig
geschmeichelt von Penelopes Eifersucht und aus Mitleid mit der Zerstückelten
wandelt er diese sofort in eine Pflanze um. Bis heute kennen wir die Pflanze
als Minze bzw. Pfefferminz. Ja, Sisyphos, in der uns gemeinsamen Sprache heißt
sie Menthe und ist so mit verschiedenen kleinen Abweichungen in viele ande-
re Sprachen eingegangen. Also auch sie war in den Totengott verliebt. Schon
wieder eine Thanatophile.

Offensichtlich hat Persephone nach ihrem anfänglichen Entsetzen später Ge-
fallen amHerrscher des Totenreiches gefunden. Und die Legenden von Leuke
undMenthe, in der eben erzählten Version, zeugen von der erotisierenden Fas-
zination, die der Tod auf manche Menschen ausüben kann. Und zwar nicht
nur in der Zeit, aus der du kommst, Sisyphos, sondern auch in meiner.

Wieso Menschen eine erotische bzw. quasi erotische Beziehung zum Tod
entwickeln können, ist gerade für dich, den zweimaligen Bezwinger des Todes,
sicherlich sehr rätselhaft. Nicht wahr, mein Bruder Sisyphos?

Eros und Thanatos

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:



172 19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter

In der Tat, es gibt Menschen, die den Tod erotisch lieben.
Manche von uns spekulieren, dass ein Todestrieb, dem man den Namen

des Todesgottes Thanatos gegeben hat, gemeinsam mit einem Lebenstrieb,
nach dem Liebesgott Eros genannt, in jedem von uns gleichzeitig existiere.
Normalerweise befänden sich beide in einem Zustand der Fusion und nur in
pathologischen Zuständen lösten sie sich voneinander und konkurrierten mitein-
ander. Wenn der Todestrieb die Oberhand gewinne und damit der Thanatos den
Eros besiege, dann entstünden manche psychische Störungen, eventuell auch
mit thanatophilen Tendenzen. Der Todestrieb strebe nach Selbstzerstörung des
Individuums, nach Zurückführung des Lebens in den anorganischen Zustand des
Unbelebten, der Starre und des Todes. Manche spekulieren weiter, dass dadurch
auch thanatophile Störungen erklärbar seien.

Spekulieren kann man unbegrenzt, aber nur selten erklärt man etwas Rät-
selhaftes durch Spekulation. Tatsache ist, dass wir noch kaum eine belastbare
Erklärung dafür haben, wie solche ungewöhnlichen sexuellen Vorlieben bzw.
Störungen entstehen.

Nun also: Thanatophilie ist wie erwähnt der Gegensatz zur Thanatophobie.
Wobei die Thanatophobie im Gegensatz zur Thanatophilie nichts Sexuelles an
sich hat.

Das ist mancher Mythen archetype Botschaft.

Noch einmal die Frage, Sisyphos:Warum hast du den Tod ausgetrickst? Angst
vor demTod, geschweige denn eineThanatophobie hattest du sicherlich nicht.
Weswegen also?

Was für eine scheinheilige Frage meinerseits! Ich weiß es doch. Und jeder
muss es wissen!



20
Die List, die Arglist und die Perfidie

20.1 Die Vermenschlichung der göttlichen List

Nein, nicht doch! Vor dem Tod hattest du keine übermäßige Angst, Sisyphos.
Nicht du! Du bist nicht thanatophob. Danke für die nonverbale Zustimmung.
Aber wenn du nicht aus Angst gehandelt hast, was wolltest du dann?

Ging es dir nur darum, den Tod auszutricksen?
Ich denke, nein. Ich denke, Sisyphos, mein Bruder, du wolltest etwas an-

deres. Etwas viel, viel Ungeheuerlicheres. Ich denke, du wolltest den Gott des
Todes nicht bloß austricksen, sondern du wolltest ihn demütigen. Und dazu,
denke ich, wolltest du etwas noch Revolutionäreres, etwas noch Erhabeneres
tun:

Den Menschen befreien. Du wolltest den Menschen von seinem Schicksal
befreien!

Dem Menschen Autonomie verleihen!
Du wolltest den Befreiungskampf des Prometheus fortsetzen und vollen-

den. Du wolltest den Kampf fortsetzen, der mit der Einpflanzung der Hoff-
nung in die Brust des Menschen und vor allem mit dem Diebstahl des Feuers
begonnen hat. Mit der List im Kopf als eure effektivste Waffe habt ihr bei-
de das Ziel gehabt, den einst allmächtigen und allherrschenden Göttern nach
und nach die Macht und ihre Herrschaft über die Menschen zu beschneiden.
Und infolgedessen die Autonomie der Menschen zu stärken. Der Macht der
Mächtigen konntet ihr, die vermeintlich Ohnmächtigen, doch eine effektive
Macht entgegensetzen:

Die Macht eurer Intelligenz. Als List verkleidet.

173© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_20

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_20


174 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

DerDiktatur derMacht und dieMacht der Diktatur kann der sonstMacht-
lose vermutlich am ehesten mit listiger Intelligenz begegnen. Wahrscheinlich
kann er sich nur so aus seiner Not befreien. Und so intelligent-listig habt
ihr – Prometheus und du, getrennt marschierend und nie getroffen oder ab-
gesprochen, aber gemeinsam hoffend – euch an eure Mission gemacht: Die
Ohnmacht und die Knechtschaft der Menschen zu mildern und zu reduzie-
ren. Mit dem fernen Ziel, sie eines Tages vollständig abzuschaffen.

Die Autonomie des Menschen war euer Ziel!

Autonomie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Prometheus und Sisyphos mutige List kann auch als Archetyp der
Autonomiebestrebungen des Menschen betrachtet werden.

Das griechische Wort „Autonomie“, was „Eigengesetzlichkeit“ und „sich
selbst Gesetze geben“ bedeutet – zusammengesetzt aus „Autós“ (Αυτός), was
in diesem Zusammenhang „selbst“ heißt, und „Nómos“ (Νόμος), „das Gesetz“ –,
entspricht dem, was wir darunter auch für das Individuum verstehen: Den Zu-
stand der Selbstbestimmung, der mit Entscheidungsfreiheit verbunden ist, sowie
die Fähigkeit und Möglichkeit des Individuums, aus einem Zustand der Frei-
heit heraus zu handeln. Eng damit verbunden oder gar daraus resultierend sind
Selbstvertrauen, Selbstwertgefühl, Würde und Freiheit für das jeweilige Indivi-
duum.

Den gegensätzlichen Zustand nennen wir „Heteronomie“, auch ein Begriff
aus dem Griechischen; „Héteros“ (Èτερος) bedeutet „der andere“. Heteronomie
ist dann der Zustand der Fremdbestimmung, in dem das Individuum durch Frem-
de bestimmt wird und in dem es keine Entscheidungsfreiheit besitzt und keine
Fähigkeit oder Möglichkeit, aus einem Zustand der Freiheit heraus zu handeln.

Autonome Menschen sind sichere und selbstbewusste Persönlichkeiten. Pri-
mär – man sagt landläufig „von Natur aus“ – heteronome dagegen selbstunsi-
chere, asthenische oder gar abhängige, sogenannte dependente Persönlichkei-
ten.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Was für eine kühnes und stolzes Unterfangen hattet ihr im Sinn, Sisyphos:
Dem Menschen Autonomie zu verleihen!

Kühnes Ziel, kühner Plan, kühne List.
Alle Achtung, mein Bruder! Die Autonomiebewegung findet in den mythi-

schen Zeiten durch Prometheus ihren Anfang, durch dich ihre Fortsetzung.
Die so geborene Autonomieidee kann nicht mehr aus der Welt geschafft wer-
den. Sie findet vielmehr ihre gedankliche Vollendung in den klassischenZeiten
mit den Philosophen und Dichtern. Und sie findet ihre vielfältige Verfesti-
gung in der Aufklärung der Neuzeit und in der Zeit, in der ich lebe. Bis hin



20.1 Die Vermenschlichung der göttlichen List 175

zu verfassungsrechtlichem Gut mit fast wörtlicher Wiedergabe der Ideen der
klassischen griechischen Periode.96

Das Autonomie- und Freiheitsstreben des Individuums, die eure Avantgar-
de damals in den mythischen Zeiten angestoßen hat, ist ansteckend. Anste-
ckend sowohl von Individuum zu Individuum, als auch von Volk zu Volk.

So konnte Äschylos schon vor über 2500 Jahren verkünden, dass durch die
Autonomie des Menschen „Gelöst ist das Joch der Macht“97.

Und dieses Joch der Macht wurde durch die mutige List eines Prometheus,
aber auch die eines Sisyphos, meines Bruders, gelöst.

Damit wurdet ihr zu Archetypen der Autonomiebestrebungen des Men-
schen, Sisyphos.

Und das war auch der wahre Grund für dein Austricksen des Todes. Kein
anderer. Weder Angst vor dem Sterben, noch Streben nach Unsterblichkeit.
Es war die Autonomie, nicht wahr Sisyphos?

Ich merke den Anflug des unverkennbaren Lächelns der Zufriedenheit um
deine Lippen, Sisyphos. Du fühlst dich offensichtlich verstanden. Mit aller
Hochachtung für Prometheus, den Unsterblichen: Des Sterblichen aufsässige
Tat, deine Tat, finde ich mindestens genauso mutig.

Jawohl, wiemutig von einem Sterblichen, den unsterblichenGott des Todes
zu demütigen!

Du wolltest ihn ins Lächerliche ziehen. Ihn gefangen nehmen, ihn zu dei-
nem Gefangenen machen. Zum Gefangenen deiner Intelligenz. Zum Ge-
fangenen des Menschen. Du wolltest zeigen, dass der große Zerstörer nichts
anderes ist als ein dummes vernichtendes Nichts. Duwolltest auch zeigen, dass
der autonomeMensch in der Lage ist, Herr seines Schicksals zu sein. Und noch
mehr, dass es für den autonomen Menschen gar kein Schicksal gibt. Dass Au-
tonomie des Menschen Selbstgestaltung und Selbstbestimmung auch der ei-
genen Zukunft bedeutet. VomMenschen selbst und nicht von irgendwelchen
Schicksalsmächten. Und zugleich wolltest du zeigen, dass deine Intelligenz –
die menschliche Intelligenz – die Herrscherin, die Richtungsgeberin und die
Siegerin ist. Die Problemlöserin der Gegenwart und die Gestalterin der Zu-
kunft. Du wolltest dem TodesgottThanatos und seinen göttlichen Kumpanen
zeigen, dass die menschliche Ohnmacht der göttlichen Allmacht ein kraftvol-
les Ross mit seinem stolzen Reiter entgegenzusetzen hat. Die Intelligenz. Vom
menschlichen Geist geritten!

Was für eine bahnbrechende Idee!

96 So wie u. a. auch Karl-Martin Dietz in seinem Aufsatz von 2013 „Die Entdeckung
der Autonomie bei den Griechen“, im Forum Classicum 4/2013.
97 In „Die Perser“, Vers 594.



176 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

Was für ein kühnes Unterfangen!
Wenn ich jetzt gerade meinen monologisierendenDialog mit dir, Sisyphos,

führe und in dieser Weise mit dir darüber spreche, dann denke ich an dei-
nen mehrfach erwähnten französischen Biografen, Albert Camus. Er meint,
du hättest den Tod gehasst. War das denn so? Hast du den Tod tatsächlich
gehasst, Sisyphos? Ich glaube das nicht. Ich denke, du hast ihn keineswegs ge-
hasst, sondern ihn sogar geschätzt. Ja, richtig gehört, mein Bruder, geschätzt.
Kein stumpfes Anbeten, kein minderbelichtetes Zu-ihm-Aufschauen, keine
benebelnde Verehrung, sondern pragmatisches, intellektuelles Schätzen. Der
Hass ist blind, aber das Schätzen hat wache Augen. Hass kann auch ein Kind
der Dummheit sein; das ist er sogar meistens. Waches Schätzen dagegen hat
in der Regel die Intelligenz zur Mutter. Nicht der dumme Hass, aber das in-
telligente Schätzen passt zweifelsfrei zu dir. Du hast den Thanatos in seiner
Macht geschätzt und richtig eingeschätzt – nur so konntest du ihn besiegen.
Und über ihn triumphieren. Deine innere Zufriedenheit kommt daher, dass
du einen von dir so geschätzten Feind besiegt hast. Nicht wahr mein Bruder?
Danke für dein zustimmendes lautes Schweigen. Dennoch, dein französischer
Biograf hat es gut gemeint.

List war deine wirksamste Waffe, Sisyphos. Aber die meisten Menschen
vergessen, dass du sie als erster für die Menschen entdeckt und angewendet
hast. Bis dahin war sie ausschließlich ein Privileg der Unsterblichen. So wie der
unsterbliche Titan Prometheus denOlympiern das Feuer gestohlen und es den
Menschen gegeben hat. So wie er den Göttern die Hoffnung entwendet und
sie in die Brust des Menschen eingepflanzt hat. So hast du, der Sterbliche, den
Göttern die List entrissen und sie den Menschen gebracht und beigebracht.
Seitdem konkurriert der Mensch mit den Götter mittels ihrer eigenenWaffen:
dem zivilisatorischenWissensfeuer und dem listgebärenden Geist. Aufbauend
und ebenso zerstörend. Den Göttern gleich.

Die List

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Sisyphos hat die List für den Menschen archetypisch verwendet.
List ist eine Methode, mit der man durch den Einsatz kombinatorischer ko-

gnitiver Leistungen jemanden täuscht, um etwas zu erreichen, was man auf
anderem Wege nicht zu erreichen meint.

Dass die List eine hohe kognitive Leistung ist, zeigt sich durch ihre Struktur. Sie
durchläuft nämlich in all ihren Formen bestimmte Phasen –man kann auch sagen
Stadien –, die man als Bestandteile der List bezeichnen könnte. Die folgenden
sechs sind die wichtigsten:



20.1 Die Vermenschlichung der göttlichen List 177

Das Erkennen eines Problems,

das Definieren eines Ziels,

das Ausdenken eines Planes,

die Umsetzung des Planes,

die geeignete Inszenierung,

und die Überzeugungsarbeit.98

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Deine flüchtigen Bekannten, Sisyphos, kennen dich fast ausschließlich durch
deinen Felsblock, deinen Berg und die Sisyphosarbeit.Was für eine sakrosank-
te Reduzierung! Man kann wohl sagen, diese Art der Bekanntschaft mit dir ist
ein Racheakt der halbwisserischen Ignoranz gegen ihren eigenen Träger. Enge-
re Bekannte schätzen dich, immerhin, wegen des Austricksens des Todes. Auch
dies bleibt jedoch eine Reduzierung. Deine echten Fans dagegen bewundern
dich für dein kühnes Unterfangen, dich an die Spitze der Autonomiebewe-
gung des Menschen zu stellen. Und zwar durch die Vermenschlichung der
List. Deine echten Fans sind Waffennarren. Sie schwärmen von den Waffen
des Intellekts. Und eine davon ist die von dir vermenschlichte List. Deine
echten Fans vergöttern dich also für das von dir Vermenschlichte. Doch dei-
ne echten Fans, die Waffennarren, sind keine Narren, Sisyphos. Sie können
genau differenzieren, und so können sie der List sowohl huldigen als sie auch
verdammen.

Die List kam zu den Menschen in den Mantel der Ambivalenz gehüllt.
Die, die die List nur verdammen, gehören nicht zu den Gläubigen der hei-

ligen, der listigen Trinität – Prometheus, Sisyphos, Odysseus. Odysseus war
zwar nicht dein leiblicher Sohn – wie manche Phantasten es erdichtet haben –,
aber sicherlich dein Sohn im Geiste. Er ist zum Virtuosen der List avanciert.
Aber sei gnädig mit den Ignoranten, die eure listige Trinität nicht würdigen,
mein Bruder Sisyphos. Die meisten davon sind in gewisser Hinsicht Opfer
einer Entwurzelung. Sie ernähren sich vom ephemeren Heute, weil sie ihre
Nahrung nicht aus den tiefenWurzeln der Vergangenheit speisen. Viele davon
sind Konsumenten von geistigem Fast Food. Eine Folge davon, zugegebener-
maßen nicht die gravierendste, ist dass die List in den modernen Sprachen

98 So ähnlich hat es Peter von Watt für die Intrige gedacht, dargestellt in seinem Buch
„Die Intrige“ dtv, 2013. Aber ich glaube, dies trifft besser – oder mindestens genauso –
auf die List zu, deswegen die modifizierte Übernahme aus v. Watts Buch an dieser
Stelle.



178 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

immer häufiger, mittlerweile fast ausschließlich, eine eher negative Konnota-
tion bekommen hat. Dabei werden die Intelligenz, derMut und die Rebellion,
die ältere Verständnisse von List implizierten, ignoriert,missachtet, übersehen.
Nur eingeweihte Neuzeitmenschen verstehen die List so wie du, oder wie dein
Lehrer Prometheus, oder wie dein Schüler Odysseus, oder auch wie andere aus
der Schar deiner Verehrer und Fans: Als die wichtigste Angriffs- und Verteidi-
gungswaffe, ja sogar als „das Organ des Selbst, durch welches das Überleben und
Existieren gewährleistet ist“99.

In diesem Sinne hast du diese wichtigste Angriffs- und Verteidigungswaffe
in die Hände der Menschen gegeben. Oder, um die Sprache der Philosophen
zu benutzen, du hast das Organ des Selbst in desMenschen Selbst implantiert.
Wie einst dein Vorbild Prometheus die Hoffnung in die Brust des Menschen
implantierte.

Du hast ein bis dahin göttliches Privileg vermenschlicht. Oh, Sisyphos, ich
erkenne es an der leichten Rötung deines diskret lächelnden Gesichtes. Das
ist das Gesicht des heimlichen, aber unübersehbaren Stolzes!

Ich denke, man kann plakativ, aber zutreffend subsumieren: Die Götter
haben die List erfunden. Prometheus hat sie veredelt. Sisyphos hat sie ver-
menschlicht. Und Odysseus hat sie angewendet als das von den Philosophen
ausgemachte „Organ des Selbst, durch welches das Überleben und Existieren ge-
währleistet ist“100.

Aber eure heroischen Taten waren zuerst antiheroisch. Die List ist antihe-
roisch. Ja, sogar ein Paradebeispiel für das Antiheroische. Zweifelsohne, eure
Taten waren von Anfang an mutig und vor allem listig. Heroisch wurden sie
später, durch ihre Konsequenzen für euch Antiheroen. Was ihr drei, die hei-
lige Trinität des Intellekts, mit der Entgöttlichung des Listprivilegs vollbracht
habt, aber auch der Grund, warum die Menschen der List huldigen und sie
gleichzeitig verdammen, wird deutlich, wenn man seinen göttlichen Ursprung
betrachtet. Zum einem wird die Göttlichkeit des Listprivilegs evident, wenn
man berücksichtigt, dass sogar die Entstehung der olympischen Götter auf
eine List zurückgeführt wird. Zum anderen . . . ja, zum anderen . . . Doch
sprechen wir anschließend darüber. Sprechen wir zunächst über die göttliche
Entstehungslist. Du kennst die Geschichte. Du hast sie mir selbst erzählt, als
du mir das Damals und das Immerwährende als Orientierungspunkte für das
Jetzt und das Fortdauernde beibrachtest.

99 So sagen es die Philosophen Max Horkheimer und Theodor Adorno in „Dialektik
der Aufklärung“ (1947), 21. Auflage (2013), S. Fischer, Frankfurt a. M.
100 Ebenda.



20.1 Die Vermenschlichung der göttlichen List 179

Im Anfang war die List, und die List war beim Gott

Du hast mir die Geschichte von Kronos erzählt, dem damaligen Obersten Gott,
der große Angst davor hatte, dass die eigenen Kinder ihn entmachten könnten.
Solche Erfahrungen hatte er ja. Er selbst hatte seinen Vater Uranos entmachtet
und ihn entmannt. Um zu vermeiden, dass ihm ähnliches passiert, verschlang
er alle seine Kinder als Neugeborene. Aber Kronos Ehefrau Rhea schlug ihn
mit der effektiven Waffe der List. Das war wohl die allererste List, von Göt-
tern erfunden und schon während des Gottwerdens, während der Theogonie,
angewendet. Was aber war Rheas göttliche List? Als ihr Sohn Zeus geboren
wurde, gab sie dessen Vater Kronos einen in Tücher eingewickelten Stein zum
Verschlingen. Den lebendigen Zeus aber vertraute sie den Nymphen an, die
ihn versteckten. Als Zeus dann irgendwann erwachsen war, entmachtete er sei-
nen Vater tatsächlich, und zwar auch mit einer List. Dem Rat seiner damaligen
Freundin und späteren ersten Ehefrau Metis, Göttin der praktischen Intelligenz,
folgend, täuschte er seinen Vater und überzeugte ihn, ein spezielles Brechmittel
zu trinken. Man sagt, er habe es ihm als Potenzmittel angepriesen – unbestä-
tigter Klatsch sicherlich. Wie auch immer, Zeus Überzeugungsarbeit – das ist
der wichtigste und schwierigste der schon erwähnten sechs Teile der List – war
erfolgreich. Kronos schluckte die List und das Brechmittel. Der so Betrogene er-
brach alle seine verschluckten Kinder, die später zusammen mit ihrem Bruder
und Befreier Zeus das erste olympische Kabinett bildeten. Und dann Kronos
endgültig entmachteten.101

Sag mal, Sisyphos, hast du den Stein, den Kronos verschluckt hat, jemals
besichtigt? Pass auf, Sisyphos! Von Überraschung und Erstaunen überfallen,
könntest du deinen Felsblock loslassen und uns beide platt machen. Natür-
lich kann man ihn besichtigen, sogar bis in meine heutige Zeit. Offensichtlich
wusstest du es nicht: Es ist der Stein im Heiligtum von Delphi. Er heißt Om-
phalos. Du weißt natürlich, dass Omphalos in der uns gemeinsamen Sprache
„der Nabel“ heißt. Und Delphi ist bekanntlich der Nabel der Welt. Apollon
hat diesen Punkt, seiner Wichtigkeit entsprechend, mit dem Stein markiert,
mit dem sein Vater Zeus die Entstehung der olympischen Religion in Gang
setzte.

Die so von Göttern erfundene und dann im Verlauf der Jahrtausende am
laufenden Band angewendete List hast du einige Jahrtausende später ver-
menschlicht. Das darfst du aber nicht nur als Kompliment betrachten. Ein
göttliches Privileg ist nicht immer segensreich für den Menschen. Es kann
auch katastrophale Wirkungen entfalten. Die List, die göttliche, die ver-
menschlichte, ist keineswegs eine Ausnahme. Die auf dem hohen Gipfel des
Olymps praktizierte und durch dich in die Städte der Menschen transfe-

101 Die ganze Geschichte wird in Abschn. 25.1 erzählt, deshalb hier nur diese sehr
kurze Fassung.



180 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

rierte List ist nicht nur in den Mantel der Ambivalenz gehüllt. Sie hat viele
Gesichter. Sie ist

die List, die befreiende,
die List, die versklavende,
die List, die aufbauende,
die List, die zerstörende,
die List, die aufklärende,
die List, die verdunkelnde,
die List, die philanthropische,
die List, die misanthropische.

Die List, die janusköpfige, kennt nicht nur den überlistenden Täter, sondern
auch das überlistete Opfer. Den Gewinner und den Verlierer. Die List kann
Befreier und Heiland sein. Sie kann aber auch Arglist und Hinterlist und Per-
fidie sein.

20.2 Arglist und Hinterlist

Während Prometheus durch seinen listigen Diebstahl den Menschen die Zi-
vilisation – und damit auch die Emanzipation – brachte, während er durch
seine List, die philanthropische, die Opfergabe zugunsten der Menschen re-
gelte und damit ihre Existenz sicherte, während du, Sisyphos, durch deinen
listigen Sieg über den Tod die Befreiung des Menschen aus seinem endlichen
Schicksal versuchtest, erprobte Zeus die List. Die zerstörende, die misanthro-
pische, die Hinterlist. Mit allem Respekt, Sisyphos, die List, die göttliche,
die du vermenschlicht hast, wird auf Erden genauso angewendet wie auf dem
Olymp, auch als Anzünder des Bösen. So wie Zeus zum Beispiel, die List
als Hinterlist angewendet hat, um den ersten großen Weltkrieg der mythi-
schen Zeit, den trojanischen, zu entfachen. Und so wie Eris, die Göttin der
Zwietracht und des Zankes, die List als Arglist praktizierte. Das ist, was ich ge-
meint habe, als ich vorhin bezüglich des Listprivilegs die Formulierung „zum
anderen . . . “ verwendete. Jawohl, zum einem hat Zeus mit einer List der
Menschheit die Entmachtung der archaischen Gottheiten und die Entstehung
der weiterentwickelten Olympier geschenkt, zum anderen ebenfalls mit einer
List den völkervernichtenden ersten Weltkrieg der mythischen Zeit entzün-
det. Gefolgt von unzähligen göttlichen listigen Übeln. Als initialer Zündstoff



20.2 Arglist und Hinterlist 181

für den ersten mythischen Weltkrieg diente Eris die Arglist. So wie ebenWelt-
kriege seitdem beginnen.

Ich spreche vom ersten mythischen Weltkrieg, ich meine natürlich den
Kampf um Troja. Weltkrieg deshalb, weil damals auf der einen Seite der
Kriegsfront die Europäer standen, fast alle griechischen Stämme der dama-
ligen Zeit, die schon in Europa etabliert waren. Auf der anderen Seite der
Front standen viele Völker der beiden anderen damals bekannten Kontinente,
Asien und Afrika. Ein echter Weltkrieg der mythischen Zeit also. Archetyp
der Weltkriege der Neuzeit. Und alles begann mit einer List von Zeus. Auch
dies ist ein Archetyp für die Neuzeit.

Du kennst vermutlich die Geschichte von Zeus List nicht, und vor allem
nicht, was vorher hinter den Kulissen gelaufen ist. All das hat ja nach deiner
Zeit stattgefunden. Ich erlaube mir also, das listreiche Agieren der Götter, das
zum Trojanischen Krieg geführt hat, zusammenfassend zu erzählen. Nimm es
als eine Revanche und als Dankeschön für die vielen Geschichten, die du mir
einmal erzähltest.

Die böse List, der Götter Freude

Zeus schmiedet einen furchtbaren Geheimplan, der den Codenamen „Operati-
on Trojanischer Krieg“ trägt. Grund für diesen Geheimplan sollen Zeus Sorgen
um die Welt gewesen sein. Er sei nämlich zu dem Schluss gekommen, dass sich
die Menschen, nachdem Prometheus sie vor langer, langer Zeit erschaffen hatte,
zu stark vermehrt hätten und damit eine Gefahr für Mutter Erde – die Gäa oder
Ge wie andere sie nennen – geworden seien. Sie sollten durch einen langen und
verlustreichen Krieg dezimiert werden, so dass die Mutter Erde aufatmen könn-
te. Deshalb also der erwähnte Geheimplan „Operation Trojanischer Krieg“.

Gedacht, geplant, gelistet.
Das große gegenseitige Massakrieren der Menschen, das volle zehn Jahre ge-

dauert hat, in das zahlreiche Völker der damaligen Welt verwickelt waren und
das unzählige Leben gekostet hat, beginnt mit einer bösartigen, wenn auch
göttlichen Kette von Listen. Sie beginnt und endet wie folgt: Zeus arrangiert
eine Ehe zwischen einem Sterblichen und einer Unsterblichen. Der Sterbliche ist
Peleus, König von Phthia in Zentralgriechenland; die Unsterbliche Thetis, eine
Meeresgottheit und früher Zeus heimliche, nicht erfüllte Liebe, wie du vermut-
lich schon weißt.102 Allerdings ist Peleus nicht irgendein Sterblicher. Er ist der
Sohn des Äakos. Der wiederum ist der Sohn von Zeus und der von ihm entführ-
ten Ägina, Tochter des Flussgottes Asopos. Jawohl, mein lieber Sisyphos, genau
der Ägina, die Anlass für deinen Triumpf und dein Martyrium wurde.

Zur Hochzeit von Peleus und Thetis werden alle Fürsten Griechenlands und
alle Götter des Olymps sowie in ihrer Gefolgschaft auch die untergeordneten
Gottheiten eingeladen. Nur eine Göttin nicht: Eris, die hässliche Göttin der
Zwietracht und des Zankes, die Schwester des von vielen gehassten Kriegs-
gottes Ares. Als Sterblicher kannte Peleus sie noch nicht. Sie ist bis zu diesem

102 Wie die Geschichte im Abschn. 6.4 erzählt worden ist.



182 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

Zeitpunkt nur mit den Göttern beschäftigt und weilt kaum bei den Sterbli-
chen. Sie hat reichlich mit den Göttern zu tun, und deshalb bleibt ihr keine
Zeit für die Menschen. Später hat sich herauskristallisiert, dass Eris auf Anraten
von Zeus nicht eingeladen wurde. Das gehört nämlich auch zu seinem listigen
Geheimplan „Operation Trojanischer Krieg“. Eris erlebt dieses Ignoriertwerden
erwartungsgemäß als eine unbeschreibliche Kränkung. Eine narzisstische Krän-
kung!103 Und sie schwört Rache.

So kommt sie uneingeladen und mischt sich unbemerkt unter die Hochzeits-
gäste. Dann lässt sie einen goldenen Apfel mit der Inschrift „Der Schönsten“
auf den Boden rollen. Das ist der berühmt-berüchtigte Eris-Apfel; im Land, in
dem ich lebe, besser bekannt unter dem Namen Zankapfel. Es dauert nicht
lange, und drei Kandidatinnen, erwartungsgemäß alle drei Göttinnen, melden
Anspruch auf den goldenen Apfel und den Schönheitstitel an: Die Leukolenos
Hera, die alabasterarmige Hera, Oberste Göttin kraft Eheschließung mit dem
Obersten Gott Zeus; die Glaukopis Athena, die himmelblauäugige Athena, Göt-
tin unter anderem der Weisheit; und Kypris Aphrodite, die aus Zypern – Kypros
auf Griechisch – stammende Aphrodite, Göttin der Liebe und der Schönheit.
Zwischen den drei eitlen Konkurrentinnen entflammt ein Streit, der nach und
nach gefährlich eskaliert. Eine Lösung ist somit nicht in Sicht, ganz zur Freu-
de der rachsüchtigen Eris, die durch Zwietracht und Zank immer größer und
größer wird und gigantische Dimensionen annehmen kann. Die Stimmung in
der Hochzeitsgesellschaft kippt, Eris hat ihr Ziel erreicht. Ihr hässliches Gesicht
strahlt, ihre körperliche Größe erreicht in der Tat gigantische Dimensionen. Und
Zeus lacht sich in die göttlichen Fäuste. Er freut sich sehr über den diabolisch ge-
lungenen Anfang seines listigen Geheimplanes.

Die Bitte der drei Göttinnen an Zeus, schlichtend darüber zu entscheiden,
wer die schönste sei, bleibt erfolglos. Er lehnt sie mit der schlauen und noch
dazu listigen, heutzutage sagt man diplomatischen Bemerkung ab, sie seien alle
drei so wunderschön, dass es ihm unmöglich sei, einen Unterschied zwischen
ihnen zu finden. So sagt er – aber er denkt anders. Und er denkt listig „Jetzt ist
der Zeitpunkt gekommen, um meinen Geheimplan fortzusetzen.“

Der Zwist zwischen den drei um den Schönheitstitel konkurrierenden Göt-
tinnen ist, wie du sicherlich leicht erkennen kannst, Teil von Zeus listigem
Geheimplan. Das ist auch der wahre Grund seiner Ablehnung, als Schiedsrichter
zu fungieren. Stattdessen empfiehlt er – listig, listig –, einen Sterblichen zum
Schiedsrichter zu bestimmen. Sterbliche hätten ja einen anderen Geschmack
als Unsterbliche, sagte er scheinheilig. Er empfiehlt gleich einen jungen, selbst
wunderschönen, aber doch etwas einfältigen Hirten, der gerade „zufällig“ –
so der Oberste Gott, auch diesmal scheinheilig – in den Tälern von Ida, dem
Gebirge nahe Troja, seine Herde weidet. Es ist Paris, Sohn von Priamos und He-
kabe, dem Königspaar von Troja. Ja, Paris war gerade als Hirt tätig. Könige und
Prinzen hatten zu dieser Zeit keine Scheu davor, auch solche Tätigkeiten zu ver-
richten.

So wird auch diese göttliche List als ein weiteres Glied in Zeus Listkette ein-
gereiht.

Und es kommt zum legendären Urteil des Paris.

103 Wie in Abschn. 29.2 erläutert wird.



20.2 Arglist und Hinterlist 183

Das fällt zu Aphrodites Gunsten aus. Paris urteilt zum einem so, weil die
Göttin der Schönheit tatsächlich die Schönste ist. Zum anderen aber, weil Aphro-
dites Bestechung in der Tat besonders bestechend für Paris Hirtengemüt ist: die
schönste Frau der Welt! Ja, das hat die Göttin dem Hirten versprochen. Und die
schönste Frau der Welt ist Helena, Königin von Sparta und Ehefrau von König
Menelaos.

Die beiden Unterlegenen, Athena und Hera, platzen fast vor Neid. Was für
eine narzisstische Kränkung! Und sie schwören Rache. Keine schwierige Aufga-
be, denn dies gehört auch zu Zeus listigem Plan. Helena ist nämlich verheiratet
und hat eine Tochter. Paris muss sie also entführen, um sie zu bekommen –
was er dann auch tut. Beiläufig, sozusagen, lässt er auch Spartas Staatsschatz
und Menelaos Privatschatz mitgehen. Jetzt sind die Griechen diejenigen, die
Rache schwören. Und so wird Zeus listiger Geheimplan vollendet. Der mörderi-
sche zehnjährige Kampf um Troja kann beginnen. Thanatos, der Gott des Todes,
und Hades, Gott der Toten, dürfen sich auf Hekatomben von Toten freuen, auch
wenn das mit unzähligen Überstunden verbunden ist. Wie schon gesagt:

Die böse List, der Götter Freude.

Der Kampf um Troja hat mit einer göttlichen List, der des Zeus, begonnen.
Und er ist mit einer menschlichen List, der des Odysseus, zu Ende gegangen.
Odysseus hat ein riesiges hölzernes Pferd bauen lassen, in dem sich griechische
Elitensoldaten versteckten. Mit einer List ließ er die Trojaner davon überzeu-
gen, das hölzerne Pferd in ihre Stadt zu nehmen. In der Nacht öffneten die
versteckten griechischen Soldaten die Tore der Stadt für den Rest der grie-
chische Armee, der sich hinter einer benachbarten Insel versteckt hielt. Und
der Kampf um Troja wurde dadurch entschieden. Die zehn blutigen Jahre des
Trojanischen Krieges waren, unter anderem, eine Apotheose der List in allen
ihren Formen: Auch als Arglist, Hinterlist und Perfidie, zelebriert von Göttern
und Menschen.104 Aber alles begann mit Eris göttlich böser Arglist und Zeus
göttlich schlauer Hinterlist.

Arglist und Hinterlist

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, was für erschreckend-grandiose Archetypen von Arglist und Hin-
terlist stellt das Agieren von Eris und Zeus dar!

Jede Form der List setzt kognitive Leistungen voraus. Der Intellekt ist ih-
re sprudelnde Quelle, aber nicht ihr einziger Gestalter und keineswegs ihr

104 Die trojanische Apotheose der List ist gelistet, treu nach Homer, in Andreas Mar-
neros: „Homers Ilias psychologisch erzählt. Der Seele erste Worte“ (2017) Springer,
Heidelberg.



184 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

ausschließlicher Richtungsgeber. Persönlichkeit und Intention, moralische Orien-
tierung und Skrupelhaftigkeit – Strukturen also, die Verhalten und Handeln des
Menschen lenken – spielen eine wesentliche Rolle auch bei der Listgestaltung
und Listlenkung. Arglist und Hinterlist sind dann auch mögliche Listformen.

Arglist ist die Listform, deren Kern die bewusste Böswilligkeit ist, so wie
sie zum Beispiel Eris anwendete. Schaden und Nachteile für andere sind be-
absichtigt. Der Arglist eineiige Schwester ist die Hinterlist, oft sind sie kaum
voneinander zu unterscheiden. Hinterlist ist List in Camouflage, genauer gesagt,
mehr Camouflage als man von der List gewohnt ist. Sie wird verwendet, um je-
mandem auf versteckte Weise oder auf Umwegen zu schaden. Dabei bleibt die
Absicht auf den ersten Blick verborgen und ist insofern nicht erkennbar. So wie
Zeus Unsterbliche und Sterbliche hinters Licht führte.

Das ist mancher Mythen archetype Botschaft.

20.3 Die Perfidie

Was du mit dem Tod angestellt hast, Sisyphos, war listig, aber nicht perfide.
Auch was dein geistiger Sohn Odysseus mit den Trojanern gemacht hat, war
listig, aber nicht perfide. Du hattest ja kein Vertrauensverhältnis mitThanatos
oder mit Hades. Und Odysseus hatte kein Vertrauensverhältnis zu den Tro-
janern. Du kanntest ja die beiden Herren vorher überhaupt nicht. Und die
Trojaner waren die Feinde des Odysseus.

Perfide ist allerdings, was zum Beispiel Hera und Athena während des
Kampfes um Troja anstellten. Beide nutzten dabei ein Vertrauensverhält-
nis zu den Opfern ihrer perfiden List schamlos aus. So etwa Hera, Göttin
der Macht, das Vertrauensverhältnis zu ihrem Ehemann, und zwar in seiner
intimsten Form.

Wie Hera zum Archetyp nicht nur der Perfidie, sondern auch der Instrumenta-

lisierung der Erotik wurde

Im zehnten Jahr des Kampfes um Troja erlässt Zeus ein Einmischungsverbot für
alle Götter. Niemand darf der einen oder der anderen Kriegspartei helfen oder
sie begünstigen. Hohe Strafen werden angedroht für jeden Erlassbrecher. Dies
bewirkt aber Nachteile für die Griechen, die dadurch in Bedrängnis geraten.
Das gefällt wiederum Poseidon, Zeus jüngerem Bruder, überhaupt nicht. Nach
einer Zeit des ungeduldigen Abwartens beschließt er, den Erlass seines Bruders,
der gerade auf Trojas Berg Ida verweilt, zu brechen und den bedrängten Grie-
chen zu helfen. Die notorische Philhellenin Hera bemerkt den Verbotsbruch
ihres Schwagers, ist aber darüber sehr erfreut, wie du dir vorstellen kannst.
Ohne zu zögern trifft sie die Entscheidung, ihren Schwager, den Gewässerherr-
scher Poseidon, mit einem perfiden Plan zu unterstützen. Allerdings ohne dabei



20.3 Die Perfidie 185

das Einmischungsverbot ihres blitzeschleudernden Ehemannes zu verletzen. Na-
türlich mit der Götter Lieblingsmethode, der List. Dabei bedient sie sich nicht
nur des Vertrauensverhältnisses zwischen ihr und Zeus, sondern auch einer der
stärksten Waffen der Frauen, der erotischen Verführung. Nach dem Prinzip, der
Zweck heiligt die Mittel. Sie weiß ja, wie man den Weltherrscher am leichtesten
ablenken kann: Durch Sex, damals wie heute. Mittels der sexuellen Verführung
will sie Zeus Aufmerksamkeit von dem Geschehen auf der Erde ablenken und
Poseidon freie Bahn auf dem Kriegsfeld verschaffen.

Heras perfides Unterfangen läuft nach allen Regeln der List ab, so wie wir es
eben von den Wissenschaftlern meiner Zunft gehört haben.

Das erkannte Problem: Zeus darf Poseidons Ungehorsam nicht bemerken.
Ziel des listigen Vorhabens: Zeus muss abgelenkt werden.
Der Plan: Durch einen langen, heißen Liebesakt wird der Vater von Men-

schen und Göttern vom irdischen Geschehen abgelenkt. Nach dem Liebesakt
wird Zeus in einen entspannten Erschöpfungszustand versetzt, der ihn in einen
tiefen, süßen, möglichst langen Schlaf versinken lässt. Ideale Bedingungen für
den erlassbrüchigen Poseidon, nicht wahr? So denkt Hera.

Listig gedacht, schlau geplant, perfide gemacht.
Der Plan kann umgesetzt werden.105

Du schaust so neugierig, Sisyphos! Du willst wissen, wie sie das geschafft hat?
Das kann ich dir sagen, sie ist listig-perfide vorgegangen!

Zunächst spannt sie Kypris Aphrodite, Göttin der erotischen Verführung, für
ihre Pläne ein. Natürlich durch eine Täuschung, eine List. Sie sagt zu ihr:

„Du kennst, wie jeder andere, Okeanos und seine Gemahlin Tethys, unsere
Vorfahren, die mich adoptiert und großgezogen haben. Ich liebe die beiden Ur-
götter sehr. Aber meine Adoptiveltern haben ein großes Problem. Sie leben seit
geraumer Zeit in ständigem Streit. Seit einer Ewigkeit teilen sie nicht mehr das
Bett. Ich möchte diesen Zustand so sehr beenden. Und du bist die einzige, die
mir dabei helfen kann. Und zwar, indem du mir etwas von deiner Liebes- und
Verführungskunst sowie deiner Fähigkeit, stürmische erotische Sehnsucht zu er-
wecken, zur Verfügung stellst. Denn dann kann ich sicherlich bewirken, dass die
beiden sich wieder näher kommen und Liebe zueinander verspüren. Somit tue
ich etwas Gutes für meine geliebten Adoptiveltern. Dadurch kann ich meine
Dankbarkeit ihnen gegenüber zeigen. Ich bitte dich aus ganzem Herzen, mir
dabei zu helfen“.

„Du machst mich sehr froh mit deinen schönen und erhabenen Absichten,
edle Zeus-Gattin“, erwidert die Liebesgöttin. „Ich liebe die Liebe über alles, wie
jeder weiß. Natürlich werde ich dir helfen, sehr gerne sogar. Nichts leichter als
das“. Undmit unfehlbaren Tipps sowie verführerisch-göttlichen Erotikutensilien
sichert sie, konspirativ-bedeutungsvoll lächelnd, den Erfolg des Liebesversuches.
Hera bedankt sich und lächelt ebenfalls, perfide-bedeutungsvoll.

Hera macht sich, beeindruckend erotisch ausgerüstet, auf den Weg zu Zeus.
Allerdings besucht sie vorher Hypnos, den Gott des Schlafes. Sie redet liebe-

voll auf ihn ein und verspricht ihm kostbare Geschenke, wenn er Zeus in tiefsten
Schlaf versetzt, nachdem sie mit ihm den Liebesakt vollzogen hat.

105 Die ganze atemberaubende Szene kann man in Homers Ilias, 14. Gesang, nacher-
leben. Falls zusätzliche Erläuterungen gewünscht werden, s. vorige Fußnote.



186 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

Der Schlafgott Hypnos lehnt jeden Bestechungsversuch zunächst entschie-
den ab. Nicht etwa aus moralischen Gründen oder weil er prinzipiell nicht
bestechlich ist, sondern allein wegen früherer bitterer persönlicher Erfahrungen
mit Rachebestrafungen durch einen betrogenen Zeus. Allerdings bricht Hypnos
Bestechlichkeitsrobustheit krachend zusammen, als Hera ihm Pasithea, eine der
Chariten, als Frau verspricht. Du, Sisyphos kennst ihre richtigen Namen. Doch
die meisten Ausländer kennen nur das Pseudonym, das ihnen die Lateiner eini-
ge Jahrhunderte später gegeben haben: Grazien.

Und so fliegen die beiden Konspiranten – Hera, die die Perfidie mit sich
führt, und der die Schlafbetäubung transportierende Hypnos – mit Schwung
zum Berg Ida nahe Troja, auf dem sich Zeus aufhält. Während Hypnos sich
wie ein Habicht zwischen den Ästen einer hohen Tanne versteckt, nähert sich
die alabasterarmige Hera anmutigen Schrittes in ihrer verführerischen Aufma-
chung, mit Aphrodites erotischen Waffen gerüstet, ihrem Gemahl. Was für eine
Inszenierung, Sisyphos! Als Zeus Hera mit ihrer überwältigenden erotischen
Ausstrahlung erblickt, wird ihm schwindlig vor Liebessehnsucht und erotischem
Verlangen. Sogleich versucht er, sie in sein Bett zu locken. Doch Hera tischt ihm
dasselbe Märchen auf, mit dem sie vorher Aphrodite getäuscht hat. Die Ge-
schichte also von ihren Pflegeeltern, Okeanos und Tethys, die sich nicht mehr
lieben und denen sie helfen will, und so weiter und so fort. Du ahnst schon, sie
will ihn hinhalten und noch sehnsüchtiger machen.

Zeus bettelt und buhlt um die erotische Gunst seiner Ehefrau. Das mit den
Pflegeeltern habe doch noch Zeit. Sie beide könnten doch zuerst ihre eigene
Liebe genießen. Hera gibt sich nachgiebig, doch unter der Voraussetzung, dass
Zeus dafür ein Versteck findet. Kein anderer Gott, nicht einmal Helios, der Son-
nengott, der alles sieht, soll sie dabei beobachten können. Du erkennst sicher
Heras Hintergedanken. Dann kann nämlich auch Zeus nichts vom Treiben seines
Bruders Poseidon sehen.

Kein Problem für den Wolkenherrscher. Augenblicklich nimmt er eine dicke
Wolke – man sagt, es sei eine goldene Wolke gewesen – und hüllt ihre göttli-
chen nackten Körper damit ein. Und dann gibt es kein Halten mehr. Zärtlich und
liebevoll umarmt der Oberste Gott das Objekt seiner Begierde, seine listig- und
perfid-verführerische Ehefrau Hera. Versteckt in der dicken, goldenen Wolke
können sie von niemandem beobachtet werden. Aber auch sie sehen nichts
und niemanden, weder im Himmel noch auf der Erde.

Poseidon kann sich also auf Trojas Schlachtfeldern austoben. Und Hera fühlt
sich überglücklich – nicht nur wegen Zeus ekstatischer Umarmungen.

Nachdem Zeus sein Liebesverlangen befriedigt hat, lässt er sich erschöpft
und zufrieden von Hypnos betäuben, der ihn in einen tiefen Schlaf versetzt.
Danach fliegt der korrumpierte Hypnos zu Poseidon und übermittelt ihm Heras
Botschaft: Er könne weiter den Griechen uneingeschränkt helfen. Sein Bruder
werde nach der minutiös geplanten, meisterhaft wie überzeugungskräftig in-
szenierten heißen Verführung durch Hera noch länger tief und fest schlafen.

So viel Vertrauen hatte der Ehemann zu seiner Angetrauten. Mit so viel
Perfidie überlistete die Ehefrau den Ehemann, dieses Vertrauen treulos miss-
brauchend.

Hera nutzt also nicht nur listig das intime Vertrauensverhältnis zu ihren Zwe-
cken, sondern instrumentalisiert dafür auch die Erotik. Eine Instrumentalisie-



20.3 Die Perfidie 187

rung, die seitdem eine glänzende Karriere durch die Jahrtausende gemacht hat,
bis in die Zeit, aus der ich komme. Diese Episode, die ich dir gerade erzählt
habe, ist nicht nur ein Archetyp der Perfidie, sondern auch der Instrumenta-
lisierung der Erotik.

Doch nicht nur Machtbesessene, wie etwa die Göttin der Macht, bedienen
sich der List in perfider Weise, sondern auch manche sonst so souveräne und
weise Persönlichkeiten, wenn sie ihre Ziele mit allen Mitteln erreichen wol-
len – so wie etwa Athena, die souveräne und weiseWeisheitsgöttin. Ich erzähle
dir eine erschreckende Episode aus dem an List und Perfidie unerschöpflichen
Reservoir des Kampfes um Troja.106

Eine todbringende Perfidie

Achilles verfolgt in einer dramatischen Jagd den Trojanerführer Hektor rund um
Trojas Mauer. Ein Ende der Jagd ist nicht abzusehen. Bis das Olympische Götter-
kabinett Athena mit einer perfiden Mission beauftragt: Sie fliegt zu Achilles
und verspricht ihm, Hektor zu verleiten, nicht weiter zu fliehen, sondern sich
dem Kampf mit ihm zu stellen. Hocherfreut beendet Achilles die Verfolgung des
gehetzten Hektors und wartet aufgeregt darauf, sein Ziel endlich zu erreichen:
Hektor zu töten. Und in der Tat macht Pallas Athena ihrem Ruf als zuverlässi-
ge Verbündete alle Ehre. Sie hat einen perfiden Plan erdacht und ist dabei, ihn
in die Tat umzusetzen. Sie nähert sich dem fliehenden Hektor in Gestalt seines
Lieblingsbruders Deiphobos, und als solcher zeigt sie Mitgefühl und Solidarität.
Sie bietet dem bedrängten Hektor an, mit ihm gemeinsam Achilles zu bekämp-
fen. Der so hinters Licht geführte Hektor, nichts von dem Betrug ahnend, freut
sich sehr, seinen geliebten Bruder zu sehen und dessen Angebot zu hören. Er
hat großes Vertrauen zu ihm und sagt dankbar: „Deiphobos, du warst immer
mein Lieblingsbruder, und ich hatte immer Vertrauen zu dir; aber nun schätze
ich dich noch mehr. Du hast die sichere Stadtmauer verlassen, um mir zu helfen,
während alle anderen das nicht wagen. Du verdienst meine Hochachtung und
tiefe Dankbarkeit!“

Die als Deiphobos getarnte Athena erwidert scheinheilig und betrügerisch:
„Nun ja, weißt du, Vater und Mutter, wie auch meine Kameraden, haben mich
auf Knien angefleht, es nicht zu tun, sondern in der sicheren Stadt zu bleiben.
So viel Angst haben sie alle um mich. Aber mein Herz konnte das, was sich hier
abspielt, nicht mehr ertragen. Nun bin ich also hier bei dir. Komm, lass uns mit
allen unseren Waffen gegen Achilles kämpfen. Und dann werden wir sehen, ob
er uns beide tötet oder von deinem Speer bezwungen wird.“

Der Götter perfide List verläuft nach Plan. Und so kommt es dazu, dass Hek-
tor Achilles gegenüber steht, voll des Vertrauens zu seinem Bruder. Er kann
nicht ahnen, dass die Götter ihn inzwischen aufgegeben haben und dass gera-
de Athenas perfider Plan seinen Tod besiegelt.

Achilles wirft seinen Speer gegen Hektor, der aber ausweichen kann. Athena
nimmt den auf dem Boden gelandeten Speer und reicht ihn unbemerkt zu-
rück an Achilles. Hektor schleudert ebenfalls seinen Speer, kann aber damit den

106 Das wurde zum ersten Mal von Homer erzählt, in seiner Ilias, 22. Gesang.



188 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

Schild seines Gegners nicht durchdringen, was ihn sehr erzürnt. Weil er kei-
nen Speer mehr hat, ruft er laut nach seinem Bruder Deiphobos, damit der ihm
einen neuen gibt.

Aber da ist kein Deiphobos!
Der ist wie vom Erdboden verschwunden!
Neben Hektor ist nur bedrohliche Leere!
In dem Moment offenbart sich ihm die Wahrheit: Hektor begreift schlagar-

tig, dass er nur ein Spielball im großen, perfiden, Götterspiel ist! Es wird ihm
blitzschnell klar, dass die ihn bis dahin schützenden Götter ihm den Schutz ent-
zogen haben. Er begreift, dass sein angeblich helfender Bruder nichts anderes
war als eine perfide göttliche Täuschung im Rahmen eines diabolischen Götter-
planes. Der Götter Perfidie ist des Hektors Tod!

Wie gesagt, Sisyphos, selbst souveräne und weise Gestalten, wie etwa Athena,
scheuen offensichtlich nicht davor zurück, perfide zu handeln, um ihre Ziele
zu erreichen.

Die Perfidie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die beiden erzählten homerischen Beispiele sind Archetypen für
Perfidie.

Der aus dem lateinischen abgeleitete Begriff Perfidie, von „perfidus“, was
etwa „treulos“, „wortbrüchig“ oder „niederträchtig“ bedeutet, bezeichnet im
engeren Sinne Handlungen, die vorsätzlich das Vertrauen oder die Loyalität ei-
nes anderen ausnutzen, um einen Vorteil zu erlangen. Perfidie unterscheidet
sich damit von List, Arglist oder Hinterlist, die kein solches besonderes Vertrau-
ensverhältnis als Grundlage voraussetzen müssen.

Das Wort Perfidie wird aber auch in einem weiteren Sinne verwendet und
kann dann die Arten von Denken und Handeln meinen, die gezielt und bewusst
böse und hinterhältig sind.

Der beiden Göttinnen Taten können für beides Modell stehen.
Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Wie du sicher bemerkt hast, Sisyphos, dachten Zeus und die anderen Olym-
pier das eine und sagten das andere; so wie es auch ihre Nachahmer auf Erden
manches Mal tun. Das gehört zu jeder List, zu der guten des Prometheus und
zu der bösen des Zeus. VieleMenschen verabscheuen so etwas generell, aber sie
ignorieren dabei etwas Fundamentales: List ist eine der wirksamsten Waffen
der Evolution und der Natur. Wobei List in der Natur eine Sache der gene-
tischen Vorprogrammierung ist. Aber die List des Homo Sapiens ist eine der
wirksamstenWaffen seines Intellekts. Beide, die gute und die böse List, dienen
seinem Überleben. Es liegt bloß an der moralischen Robustheit des Menschen



20.3 Die Perfidie 189

und an der ethischen Rüstung der Gesellschaft, ob sie zwischen Gut und Böse
unterscheiden und danach handeln können.

So oder so, die List bleibt eine intellektuelle Waffe.
Ja, mein Bruder Sisyphos, wir sind uns so ähnlich, wenn auch so unter-

schiedlich. Doch meine Bemühungen, in der Handhabung deiner wirksams-
ten Waffe, der List, so erfolgreich zu sein wie du, ohne dabei das Moralische
zu verletzen, haben bei weitem nicht den erwünschten Erfolg gebracht, denke
ich.

Ich muss dir jedoch etwas gestehen, Sisyphos. Ich bin heilfroh, dass ich und
die meisten Menschen diese deine wirksamste Waffe nicht so gut bedienen
können wie die schon erwähnte listige heilige Trinität. Also Prometheus, du
und Odysseus. Du schaust mich wieder so erstaunt an! Selbstverständlich bin
ich froh, dass wir das nicht so gut können. Der Grund dafür ist ganz einfach,
Sisyphos.

Ich befürchte, dass wir die Waffe der List, wenn wir sie perfekt beherrschen
könnten, am häufigsten so wie Zeus anwenden würden und nicht so wie Pro-
metheus! Um Trojanische Kriege anzuzetteln und nicht um den Menschen
das Zivilisation, Emanzipation und Autonomie schaffende Feuer zu bringen!
Wir würden daraus meistens blutige Kriegemachen, befürchte ich, und davon
gibt so schon genug. Sicher würden wir ab und zu, eure Listbegabung nachah-
mend, auch etwas Gutes damit tun und manchmal vielleicht auch irgendein
lustiges-listiges Spielchen.

Apropos lustiges-listiges Spielchen! List kann auch amüsant sein, so wie sie
von einem großen Gelehrten einmal beschrieben wurde. Der amüsierte große
Gelehrte schrieb sinngemäß folgendes:

Was könnte köstlicher, was wertvoller sein als das Leben selbst? Aber wie kommt
es zu seiner Entstehung? Also nicht die Lanze der Pallas Athena, die nicht mal
selbst geboren ist; auch nicht die Furcht und Schrecken verbreitende Ägis des wol-
kenzusammenballenden Zeus, Symbol seiner Macht und Herrschaft über das Uni-
versum, erzeugten das Menschengeschlecht und pflanzen es fort. Nein, der Vater
der Götter und König der Menschen höchstpersönlich tut es – aber wie?

Mit List!
Der den gesamten Olymp durch einen einzigen Wink erbeben lässt, muss seinen

dreizackigen Blitz ablegen und auf seinen grimmigenTitanenblick verzichten, mit
dem er je nach Laune alle Götter in Schrecken versetzt, und er muss, der Ärmste,
ganz nach Schauspielermanier eine fremde Maske aufsetzen, wenn er einmal Lust
hat, das zu tun, was er fast immer tut, nämlich ein Kind zu machen.107

107 Der so spöttisch-philosophisch schreibende Gelehrte ist Erasmus von Rotterdam
in seinem Werk „Das Lob der Torheit“ aus dem Jahre 1509/1512, Manesse, Zürich.



190 20 Die List, die Arglist und die Perfidie

Also List ist des Obersten Gottes fruchtbarste Eigenschaft!
Doch für dich wie auch dein großes Vorbild Prometheus ist List nicht das

Vehikel, um lustig-listige Spielchen zu veranstalten, sondern das Befreiungs-
mittel schlechthin. Das Mittel, mit dem ihr die Menschen von der Götter
Schikanen und dem Schicksal der Moiren zu befreien versuchtet.

Mit List, der Intelligenz klugem Kind.



21
Sisyphos und Tantalos: Intelligenz und

Schlauigkeit, Prosoziales und Antisoziales

21.1 Intelligenz

Ach, Sisyphos, zeige dich doch wenigstens ein bisschen davon geschmeichelt.
Es stimmt doch! Deine und Prometheus und Odysseus außergewöhnlich er-
folgreiche List ist das kluge Kind eurer außergewöhnlichen Intelligenz. List
gibt es zwar auch in der Natur. Sie ist aber das Ergebnis einer genetischen
Vorprogrammierung und erfüllt einen Zweck. List beim Menschen ist dage-
gen eine hohe kognitive Leistung und hat ein Ziel.108 Das erkennen wir auch
in den Strukturelementen der List – Problem erkennen, Plan entwerfen, Plan
durchführen und Überzeugungsarbeit leisten – in den diesbezüglich bisher er-
wähntenMythen und Legenden. Es ist keinWunder also, dass oftmals die List
Begleiterin einer überdurchschnittlichen Intelligenz ist. Nicht nur Prometheus
und du seid Archetypen dafür, sondern auch dein zwar nicht biologischer, aber
geistiger Sohn Odysseus.

Was dich betrifft, hast du durch deine Intelligenz vieles erreicht, nicht nur
den Tod ausgetrickst. Du hast auch zahlreiche Probleme gelöst. Eigentlich
hast du uns, den modernen Erforschern des Psychischen, für das Konstrukt
Intelligenz Modell gestanden.

Ja, Sisyphos, du hast uns manche bleibenden Beispiele einer intelligenten
Problemlösung beschert. So etwa die Geschichte von Autolykos, Odysseus
Großvater mütterlicherseits. Du erzählst zwar nichts davon, dafür bist du zu
bescheiden, aber die Menschen sprechen mit Bewunderung davon. Darf ich

108 Eine Ansicht, die v. Watt für die Intrige vertritt (s. Fußnote 98); sie passt aber auch
oder sogar besser zur List.

191© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_21

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_21


192 21 Sisyphos und Tantalos

dir erzählen, was sie sagen? Es scheint dir egal zu sein. Deine Zwangsgedanken
und Zwangshandlungen lassen wohl keinen Raum für ein wenig sichtbaren
Stolz. Aber ich erzähle es dir trotzdem. Eine winzig kleine Ablenkung von dei-
nem Zwangswerk kann ja nicht schaden – vorausgesetzt, dass du überhaupt
abgelenkt werden kannst und willst.

Die Legende vom König der Diebe

Autolykos war sozusagen der König der Diebe, von Hermes, dem Gott der Die-
be, in die Kunst des Diebstahls eingeführt. Das erzählt uns auch Homer in seiner
Odyssee.109 Hermes – es wird übrigens gemunkelt, dass er des Autolykos heimli-
cher Vater war – verlieh ihm zwei Gaben: Erstens, der geschickteste aller Diebe
zu sein, so dass er beim Diebstahl nie ertappt würde. Und zweitens die Fä-
higkeit, alles, was er stiehlt, in jede beliebige äußere Erscheinung verwandeln
zu können, so dass der Besitzer das Diebesgut nicht wiedererkennt. Autolykos
Diebstahlsdrang machte nicht einmal vor dir halt. Immer wieder fiel er nachts
in deine und andere Viehherden ein, wie uns die Mythographen erzählen, aber
niemand konnte ihn ertappen. Du ahntest, wer der Dieb sein könnte, doch be-
weisen konntest du es nicht. Das war das Problem. Aber du, der intelligenteste
aller Menschen, wärest deines Namens nicht würdig, wenn du nicht auch da-
für eine Problemlösung parat gehabt hättest: Du befestigtest unter den Hufen
der Rinder einen bleiernen Stempel mit dem Satz „Gestohlen durch Autolykos“.
Und so konntest du den König der Diebe überführen, deine Herde zurückfüh-
ren und somit das Problem lösen. War es nicht so, Sisyphos?

Apropos „überführen“, dazu fällt mir folgendes ein: Die Leute erzählen, dass
du, als du zu diesem Zweck bei Autolykos warst, einen „One-Night-Stand“ mit
seiner schönen Tochter Antiklia gehabt hättest. Am nächsten Tag sei sie jedoch
nach Ithaka gereist, um König Laërtes zu heiraten. Der nach neun Monate gebo-
rene Odysseus sei dann wohl dein Sohn gewesen und nicht der des gutmütigen
Laërtes. Ihm also bloß untergeschoben als Kuckuckskind.

Schon gut, Sisyphos, schon gut! Pass bitte auf deinen Felsblock auf, so dass
du ihn nicht vor lauter Empörung auf uns rollen lässt. Ja, ich weiß, das ist bloß –
dich empörender – Klatsch und Tratsch. Homer, Odysseus offizieller Biograph,
berichtete nicht von so etwas. Und Antiklia war außerdem eine sehr tugend-
hafte Frau.

Das Problem mit dem König der Diebe hast du also gelöst. Deine Intelligenz
hat die Überlegenheit des geschicktesten aller Diebe in Luft aufgelöst.

Das Konstrukt Intelligenz

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

109 Im 19. Gesang.



21.1 Intelligenz 193

In der Tat, Sisyphos gehört zu den Archetypen intelligenter Problemlösung.
Der lateinogene Begriff Intelligenz – von „inter“ für „zwischen“ und „legere“

für „lesen“ oder „wählen“ und „verstehen“ bzw. „wählen zwischen“ – bezeich-
net bloß ein Konstrukt. Mehr als ein Konstrukt ist es nicht, was wir da gebastelt
haben. Wir konnten nämlich keine Funktion ausmachen, die wir als Intelligenz
identifizieren konnten, so wie es für manche anderen psychischen Funktionen
möglich ist. Wir haben einiges zusammengesetzt, konstruiert also, und dessen
Ergebnis, das Konstrukt, Intelligenz genannt.

Was ist Intelligenz, haben wir uns gefragt. Wir haben uns gestritten, disku-
tiert und disputiert, und zum Schluss kamen wir zu dem Ergebnis, dass wir uns
nicht einig sind, wie Intelligenz zu definieren ist. Der Spott der Spötter lautet:
Intelligenz ist das, was ein Intelligenztest misst. Aber nicht doch! Praktisch gese-
hen und ungeachtet der streitenden Disputanten ist Intelligenz nichts anderes
als das, was Sisyphos uns in den fernen mythischen Zeiten vorgeführt hat:

Intelligenz ist die kognitive Leistungsfähigkeit des Menschen, Probleme zu
lösen und zweckmäßig zu handeln.

Mit anderen Worten:
Intelligenz ist die Fähigkeit zur Problemlösung durch logisches Denken!
Schlicht, einfach und praktisch gesagt heißt das also: Zahlreiche Einzelfähig-

keiten – kognitive Fähigkeiten – bündeln sich und führen gemeinsam zu einem
Ergebnis. Zur Problemlösung.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Bitte, mein Bruder, sei nicht erstaunt und auch nicht wütend, weil dir so etwas
wie das Märchen mit dem One-Night-Stand mit der tugendhaften Antik-
lia angedichtet wurde. Die Menschen versuchten nämlich zu erklären, wem
Odysseus seine legendäre Intelligenz zu verdanken hat. Wem denn, wenn
nicht dem intelligentesten Menschen der vorangegangenen Generation? Und
der warst du! Du musst nämlich wissen, dass eines der größten Bedürfnisse
des Menschen das Kausalitätsbedürfnis ist. Der Mensch sucht immer nach
einem Grund, nach einer Ursache. Nicht nur um Phänomene und Ereignis-
se, sondern auch um menschliches Verhalten, eigenes und fremdes, wie auch
Charaktereigenschaften erklären zu können. Das nennt man Kausalattribuie-
rung bzw. Kausalattribution.

Die Kausalattribuierung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

Die zwei konstituierenden Teile des Begriffes Kausalattribuierung bzw. Kau-
salattribution – die lateinischen Worte „causa“ für Ursache und „attribuere“ für
zuteilen, verleihen oder beifügen – erklären schon, was der Begriff bedeutet:
Ursachenzuschreibung. Was das Psychische betrifft, beschreibt der Begriff den



194 21 Sisyphos und Tantalos

Vorgang der Ursachenzuschreibung für menschliches Verhalten, das eigene oder
das fremde.

Zum einen können die Menschen die Ursachen von bestimmten Verhaltens-
weisen, Charaktereigenschaften und Ereignissen bei sich selbst suchen. Dann
spricht man von „internaler Kausalattribution“. Wird die Ursache bei anderen
Personen gesucht, bei äußeren Faktoren und Zuständen, die nicht im eigenen
Verantwortungsbereich liegen, dann nennt man das „externale Kausalattributi-
on“.

Es überrascht überhaupt nicht, dass der Mensch in der Regel dazu neigt, bei
Erfolg internal zu attribuieren, d. h. er sieht sich selbst als Ursache für den Er-
folg, während bei Misserfolg dagegen nicht selten external attribuiert wird,
also anderen Personen, Faktoren oder Zuständen, die außerhalb des eigenen
Verantwortungsbereiches liegen, oder auch Umwelteinflüssen die Schuld am
Misserfolg zugeschrieben wird. Natürlich hat so eine generelle Haltung die Funk-
tion, das eigene Selbstwertgefühl und die Selbstdefinition zu schützen bzw. zu
stärken.

Man kann auch beobachten, dass die Art der Kausalattribuierung sich ändert,
je nachdem, ob man Beobachter oder Handelnder ist. Der Beobachter schreibt
Ereignissen viel häufiger innere Ursachen zu („Der Student ist durch die Prü-
fung durchgefallen, weil er unvorbereitet war.“) als der Handelnde („Ich bin
durchgefallen, weil der Professor so schlecht gelaunt war.“). Dabei sind beide At-
tributionsarten in der konkreten Situation möglicherweise fehlerbehaftet. Wie
es offensichtlich der Fall mit Sisyphos und Antiklia ist.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Es ist also den Menschen ein Bedürfnis, nach Ursachen von Ereignissen zu
suchen. Und wenn sie dafür nichts Handfestes und Überprüfbares finden,
erfinden sie etwas. So auch zu der Frage, wieso gerade Odysseus der intelli-
genteste aller Helden des Kampfes um Troja war. Und dafür erfanden sie das
Märchen von der illegalen Vaterschaft des intelligentesten Menschen seiner
Zeit – und der warst du. Ihr Hintergedanke: Intelligenz kann nur von Intelli-
genz gezeugt werden.

Intelligenz und Erblichkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker disputiert miteinander und fügt – am Ende vollständig zerstritten – hinzu:

„In der Tat, Recht haben diese Mythographen gehabt, Erblichkeit von Intel-
ligenz postulierend! Sie waren keineswegs Märchenerzähler, sondern sie haben
späteren Forschungsergebnissen vorgegriffen! Intelligenz ist nämlich erblich!“
sagen die einen.

„Unsinn!“ halten andere dagegen. „In der Tat, Recht haben diejenigen, die
die böse Unterstellung von Sisyphos Vaterschaft entschieden ablehnen. Erblich-
keit und Intelligenz können auch getrennte Wege gehen. Auch unintelligente



21.2 Schlauigkeit und Hybris 195

Eltern können intelligente Kinder bekommen. Und umgekehrt können sehr in-
telligente Eltern völlig unintelligente Kinder in die Welt setzen. Intelligenz ist
außerdem trainierbar und von vielen sozialen und Umweltfaktoren abhängig.“
Ja, so sagen sie.

Diemeisten aber sagen wissend: „Naja, wie so häufig liegt dieWahrheit in der
Mitte, irgendwo zwischen den beiden extremen Positionen. Man kann davon
ausgehen, dass beide Faktoren, nämlich Erblichkeit und soziale Umwelt, Intelli-
genz gestalten. Obwohl allerdings bei den Intelligenzforschern Konsens darüber
besteht, dass sowohl Erblichkeit als auch Umwelt eine bedeutende Rolle bei der
Intelligenzentwicklung spielen, besteht noch Dissens hinsichtlich der Frage, wel-
cher der beiden Faktoren letztlich der einflussreichere ist. Wir streiten noch“.

Und der Streit geht weiter. Der Mythographen Kreativität kennt dabei keine
Grenzen, Mythen gebären Mythen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Wie auch immer, Sisyphos, die Lösung des Problems mit Autolykos war nicht
der einzige Beweis deiner Intelligenz. Wie du es beispielsweise geschafft hast,
mit Hilfe des Flussgottes Asopos das Problem deiner unter extremer Trocken-
heit leidenden Stadt Korinth zu lösen und wie du zweimal den Tod überlistet
hast, ist jedes für sich Zeugnis deiner Intelligenz. Folgtman denmeisten deiner
mythografischen Biografen, dann hättest du nach heutigen Maßstäben sicher
einen Intelligenzquotienten, einen IQ sagt man auch, der weit, sehr weit, über
dem durchschnittlichen Spektrum von 85 bis 115 liegt.

21.2 Schlauigkeit und Hybris

Schon das Intelligenzzertifikat, das dir Homer als erster ausgestellt hat, ist
nicht frei vonZweideutigkeit. Er verwendet dasWort „kérdistos“ (κέρδιστος),
das sowohl „der Intelligenteste“ wie auch „der Schlaueste“, „der Geschicktes-
te“ oder „der Listigste“ bedeuten kann. Allerdings das ist nicht das Wort für
Schlauigkeit, so wie es deutsche, vor allem alte, allgemeine, philosophische
oder theologische Lexika und Texte definieren.Mit Schlauigkeit übersetzen sie
ein anderes Wort der uns gemeinsamen Sprache, nämlich das Wort „ponerós“
(„πονηρός“) mit eher negativer Konnotation und geben ihm zu Recht fol-
gende Bedeutungen: „Verschlagenheit“, „Verschmitztheit“, „Fähigkeit, andere
zu betrügen oder das Recht zu verdrehen“. In theologischen Texten finden
sich für „ponerós“ Metaphern wie „die Schlauigkeit des Teufels“ oder „die
Schlange als Bild der Schlauigkeit“ und manches andere Negative.

Außer dem Wort Schlauigkeit wird auch das verwandte Wort Schlauheit
verwendet. Einigen wir uns auf folgende Auslegung, Sisyphos: Mit Schlau-



196 21 Sisyphos und Tantalos

heit meinen wir etwas Neutrales bis eher Positives, mit Schlauigkeit etwas
eher Negatives. Allerdings kann die Grenze zwischen Schlauheit und Schlau-
igkeit, zwischen Geschicklichkeit und List manchmal verschwimmen. Also
kann man prinzipiell wählen, wie man dich bezeichnet: „Sisyphos, der intel-
ligenteste“ oder aber „Sisyphos, der schlaueste“, „Sisyphos, der geschickteste“
oder „Sisyphos, der listigste“ aller Menschen.

Aufgrund deiner Biografie und deiner Persönlichkeit wähle ich die für
mich zutreffendste Deutung, „der Intelligenteste“. Zweifelsohne, „Sisyphos,
der Intelligenteste“! Ich verwerfe für dich entschieden das negative Prädikat
der Schlauigkeit. Das kann ich aber ohne Zweifel Tantalos verleihen, der
genau wie du seine ewige Strafe im Tartaros verbüßt. Andere bewerten das
umgekehrt: Tantalos sei der Intelligenteste und du der Schlaueste. Das tut
weh, Sisyphos! Es tut weh, wenn deine Intelligenz mit Tantalos Schlauigkeit
verwechselt wird.

Die Unterschiede zwischen dir – dem erhabenen Altruisten, dem Proso-
zialen und Empathischen – und Tantalos – dem Frechen, Korrupten und
Korrumpierenden, demAntisozialen undRespektlosen – sind so gewaltig, dass
eigentlich keine Verwechselung möglich ist. Du kennst Tantalos, aber kennst
du auch seine wahre Geschichte, so wie ich sie dir jetzt erzählen möchte?

Die Legende von einem hochprivilegierten Psychopathen

Auch Tantalos stand relativ am Anfang des Menschengeschlechtes, ein An-
fangsmensch so wie du. Und so wie du lebte er in der Zeit, in der noch nicht
entschieden war, was menschlich und was göttlich ist. Und du weißt, wie da-
mals noch Götter und Menschen sich im Alltag begegneten und miteinander
Geschäfte abwickelten, wie sie gemeinsam zu Tisch saßen oder auch Sex mit-
einander hatten. Letzteres erklärt übrigens, warum manche Anfangsmenschen
von Göttern abstammen. Einer davon war Tantalos. Ich bitte um Verständnis,
Sisyphos, wenn ich jetzt nicht standesamtmäßig Tantalos Genealogie exakt dar-
stellen kann. Es gibt so viele Gerüchte und widersprechende Angaben dazu.
So wie es eben ist, wenn man am Anfang einer bahnbrechenden Entwicklung
steht. Und die bahnbrechendste und aufregendste Entwicklung zur Zeit des
Tantalos war die Menschwerdung, die Anthropogenesis, sowie die Grenzzie-
hung zwischen Menschlichem und Göttlichem. Es wird aber gemunkelt, dass
Zeus selbst sein Vater war und seine Mutter Plouto, Göttin des Reichtums und
Tochter des Urgottes Kronos. Dies erklärt, warum Tantalos superreich war, im
Luxus lebte, großzügige Geschenke machte, den Göttern reiche Opfergaben
spendete, aber auch dem Irrtum verfiel, dass er mit seinem Reichtum alles haben
könnte. Dazu hatte er das Talent, Menschen und Götter mit seinem oberfläch-
lichen, aber doch verführerischen Charme für sich zu gewinnen. Und wenn das
nicht wirksam war, dann war es kein Problem für ihn, sie zu bestechen oder
zu kaufen. Sein sprichwörtlicher Reichtum und seine Herkunft verführten man-
che dazu, seinen Namen Tantalos mit dem Wort „Talanton“, der Bezeichnung
für das größte Geldgewicht, in Verbindung zu bringen. Und so sprach man von



21.2 Schlauigkeit und Hybris 197

den „Talanta des Tantalos“ bzw. den „Talenten des Tantalos“. Das Wort Talent
kommt ja von Talanton. Tantalos besaß beides im Überschuss, Talanta und Ta-
lente.

Andere erzählen, dass Zeus zwar sein heimlicher Vater sei, seine Mutter aber
sei Omphale, eine Königin in Kleinasien. Ja, genau die, die Herakles die Frauen-
kleider verpasst hat.110 Zeus sei als Stier zu ihr gekommen, habe ihren Ehemann,
der neben ihr im Bett lag, in einen tiefen Schlaf versetzt und sie bedrängt. Der
Rest hat mit Tantalos Zeugung zu tun. Nichts davon ist amtlich bestätigt, und
so meinen viele, das seien alles bloß Phantasien der Königin. Mit noch anderen
Gerüchten über Tantalos Herkunft und über seine biologischen Eltern, die wie
viele Gerüchte aus dieser trüben Zeit der Anfangsgeschichte der Menschheit
stammen und überall wild verstreut wurden, wollen wir uns nicht beschäftigen.
Wir wollen ja nicht in trüben Gewässern fischen, wir suchen Klarheit.

Tantalos hatte aufgrund seiner Herkunft, seiner Talanta und Talente, die
auch zur Großzügigkeit den Göttern gegenüber führten, mehr Privilegien als
die anderen Anfangsmenschen. Er war häufig Gast auf dem Olymp, durfte
mit den Göttern speisen, Ambrosia und Nektar genießen, und umgekehrt die
Götter bei sich als Gäste begrüßen. Allerdings war der superreiche und superpri-
vilegierte Tantalos kein tugendhafter Mensch – wie auch manche superreichen
und manche superprivilegierten Menschen in der Zeit, aus der ich komme. Die
Liste von Tantalos Verfehlungen und Persönlichkeitsdefiziten ist lang. Er hatte
eine zügellose Zunge, die Schlechtes und Böses über andere erzählte, sogar Ge-
heimnisse der Götter plauderte sie aus. Und trotz seines Reichtums war er ein
Dieb. Er hat es sogar gewagt, den Göttern Nektar und Ambrosia zu stehlen,
um damit Partys mit seinen menschlichen Freunden zu feiern. Natürlich nur, um
damit anzugeben und zu prahlen. Auch Hehlerei, Meineide und grenzenlose
Selbstüberschätzung werden ihm vorgeworfen. So habe er von Zeus verlangt,
ihn den Göttern gleichzustellen. Er verführte die Frauen, um sie dann herzlos
zu verlassen. Mindestens vier gefühllose Scheidungen sind uns offiziell bekannt.
Man kann sich vorstellen, wie seine inoffizielle Frauenliste aussah. Nein, er hat-
te keine Bindungsfähigkeit, nicht einmal seinen eigenen Kindern gegenüber.

Keine schöne Persönlichkeit also, dieser Tantalos! Er war eine schwer disso-
ziale Persönlichkeit – ein Psychopath, wie ich anschließend erzählen will. Doch
die größte seiner vielen antisozialen Verfehlungen kommt noch und hat mit
seinem Namen zu tun:

Sein Name nämlich wird von einer Sprachwurzel der uns gemeinsamen Spra-
che abgeleitet, die unter anderem „der Wagemutige“ oder „der das allergrößte
Wagnis Eingehende“ bedeuten kann.

Und er ist in der Tat das allergrößte Wagnis eingegangen!

Es war so groß und so scheußlich, dieses Wagnis, dass die griechischen Dich-
ter und Mythographen es nicht deutlich zu erwähnen wagten. Sie sprachen
nebulös nur von „Tantalos Frevel“. Aber dann kamen die Römer, die so eine
feine Sensibilität und Rücksichtnahme nicht kannten, und fandenGeschmack

110Wie es in Kap. 12 erzählt wurde.



198 21 Sisyphos und Tantalos

daran zu erzählen, um was es ging.111 So hat es nach vielen Jahrhunderten
des sensiblen und rücksichtsvollen Schweigens doch die ganze Welt erfahren.
Wenn ich es jetzt dir sage, Sisyphos, dann bedeutet das nicht, dass ich genüss-
lich wie ein Römer Abscheulichkeiten erzählen möchte. Sondern dann tue
ich das, weil es eine Heuchelei wäre, das Bekannte als Unbekanntes zu behan-
deln. Und darüber hinaus ist diese Tat auch der sicherste Beweis für Tantalos
negative und pathologische Persönlichkeitsstruktur.

Das abscheuliche Wagnis des Tantalos war folgendes:
Tantalos will die Götter testen, ob sie alles wissen. Er lädt sie zu einem

Fest ein und verspricht ihnen reichliche Opfergaben aus Stierfleisch. Doch
stattdessen serviert er ihnen Menschenfleisch! Er hat nämlich vorher seinen
eigenen Sohn Pelops getötet! Er hat ihn zerstückelt, gekocht und ihn dann
den Göttern vorgesetzt!

Manche sagen übrigens, es sei sein Neffe gewesen; aber es war doch der
Sohn. Obwohl auch ich, muss ich gestehen, einmal angenommen habe, es sei
der Neffe gewesen, und es weitererzählt habe. Doch ich korrigiere mich, es
war der Sohn.

Offensichtlich macht Tantalos vor nichts Halt! Kaltblütig, ohne die gerings-
te Regung, Hemmung oder Empathie, hat er den eigenen Sohn getötet, ihn
zerstückelt und gekocht. Und nun serviert er ihn, gut gelaunt und nicht an
Selbstlob für seine Kochkünste sparend, seinen göttlichen Gästen.

Die Götter erkennen natürlich sofort, dass es Pelops Fleisch ist. Sie stel-
len den Knaben wieder her und bringen ihn zurück ins Leben, schöner als
je zuvor. Nur eine einzige Göttin, Demetra, hat da schon etwas von dem
Fleisch gekostet. Der Grund für Demetras Missgeschick ist, dass sie erst vor
kurzem erfahren hat, dass ihre Tochter Persephone von Hades in die Unter-
welt entführt wurde. Dadurch ist sie so verstört und tief in traurige Gedanken
versunken, dass sie mechanisch ein Stück Schulterfleisch abbeißt. Die Götter
jedoch ersetzen die fehlende Schulter des Pelopsmit einer Elfenbeinplatte. Das
ist der Grund, warum die Pelopiden, die Nachkommen des Pelops, ein wei-
ßes Mal auf der Schulter haben. Die Götter haben Pelops später ermöglicht,
ein brillanter König zu werden. Zu seinen Ehren heißt übrigens bis heute der
südliche Teil Griechenlands Peloponnes, was Insel des Pelops bedeutet.

Tantalos dagegen wurde von den Göttern schwer bestraft.
Als Odysseus die Unterwelt besuchen musste, um etwas über seine weitere

Reiseroute vom Seher Teiresias zu erfahren, hat er genau gesehen und beschrie-
ben, wie Tantalos Strafe aussieht:

111 SoKarl Kerényi in: DieMythologie der Griechen, Bd. II:DieHeroen-Geschichten
(1988), dtv, München.



21.3 Forscherdrang und Forschungsfreiheit 199

Ich erblickte noch einen weiteren großen Sünder, Tantalos, Großvater von Aga-
memnon, wie er unglaubliche Qualen erlitt: An einem Bach mit kristallklarem
Wasser stand er, offensichtlich sehr durstig, wollte unbedingt trinken. Aber
sobald er sich niederbeugte und seine Lippen die Oberfläche des Wassers be-
rührten, versiegte das Wasser; zurück blieb nur trockene schwarze Erde. Mitten
in einem Obstgarten befand er sich, und unzählige Früchte – Äpfel, Granat-
äpfel, Birnen und süße Feigen – hingen zu ihm herab, sodass die schweren
Zweige die Erde berührten. Sobald aber der Greis versuchte, eine der Früch-
te zu pflücken, schnellte der Wind den Ast hoch bis zu den Wolken – und der
Sünder konnte seinen quälenden Hunger nicht mit den reifen, süßen Früchten
stillen.112

Ja, das sind die berühmten Tantalosqualen! In manchen Sprachen wurde sogar
der Name Tantalos Synonym für Qual. Etwa im Englischen, in dem das Wort
quälen „to tantalise“ heißt.

Manche sagen, dass durch Tantalos ungeheuerliches Verbrechen die böse
Tat in die Welt kam. Sie sagen sogar, dass seine böse Tat das Zerwürfnis zwi-
schen Menschen und Göttern eingeläutet habe.113

Allerdings ist mir der Hauptgrund für seine Bestrafung durch die Götter
noch nicht ganz klar. Weil er es gewagt hat, die Götter zu testen? Oder wegen
seines ungeheuerlichenVerbrechens gegen seinen Sohn?War es dasMotiv oder
die Tat?

21.3 Forscherdrang und Forschungsfreiheit

Ich muss dir gestehen, Sisyphos, dass ich bezüglich der Beurteilung von Tan-
talos Motiven doch in gewisser Hinsicht ein wenig ambivalent bin. Nur hin-
sichtlich der Hintergrundmotive, völlig abgekoppelt von der unaussprechli-
chen Tat. Warum? Ganz einfach. Ich finde Neugier und Forschergeist nicht
nur legitim und natürlich, sondern auch wünschenswert. Tantalos wollte es
wissen. Sind die Götter allwissend oder nicht? Dafür wandte er die Methode
des Experiments an, eines derHauptvehikel derWissenschaft. Daran dachte er
wohl im Sinne der Göttin der Weisheit und der Rationalität, Athena. Das Ex-
perimentieren ist wünschenswert, das Tantalos-Experiment aber abscheulich
und aufs Schwerste zu verurteilen. Ich vermute, dass dieser Tantalos, abgese-
hen von den schon erwähnten charakterologischen Defiziten, die er zweifellos

112 So steht es in Homers Odyssee, 11. Gesang.
113 Herrlich zu lesen bei Michael Köhlmeier (2000) „Tantalos oder Der Fluch der
bösen Tat“, Piper, München, Zürich.



200 21 Sisyphos und Tantalos

hatte, ein Anhänger der Rationalität war. Prinzipiell doch etwas Gutes, den-
noch haben ihm die Götter nach seinem tiefen Fall auch das zur Last gelegt.

So etwa die Geschichte mit Helios. Kennst du die, Sisyphos? Die Götter
warfen Tantalos vor, so erzählt es der Philosoph Anaxagoras114, dass er den
Sonnengott Helios schwer beleidigt habe. Tantalos vertrat nämlich die Auf-
fassung, dass Helios, die Sonne, kein Gott ist, sondern ein großer Feuerball.
Das wurde auch in die Kollektivanklage der Götter gegen ihn aufgenommen.
Die Sonne soll kein Gott sein, sondern ein Feuerball? Interessant, nicht wahr!
Schade, dass eine so bahnbrechende Idee von einem solchen Schurken kam!

Dass Tantalos erforschen wollte, ob Götter tatsächlich allwissend sind, fin-
de ich prinzipiell begrüßenswert. Was ich verurteile und natürlich abscheulich
finde, ist die Methode, die er anwendete. Insofern wurde Tantalos, zu Recht
meine ich, von Zeus in den Tartaros, die tiefste Ebene der Unterwelt, geschickt
und mit den Tantalosqualen bestraft. Die Götter mögen bei Tantalos Bestra-
fung auch noch eigene Motive verfolgt haben. Vor allem angesichts seiner
provozierenden abscheulichen Tat zum einzigen Zweck, nämlich die göttli-
che Allwissenheit in Frage zu stellen. Nichtdestotrotz stellt sich bei Tantalos
Treiben aber die Frage nach der Grenze der Forschungsfreiheit.

Forschergeist und Forschungsfreiheit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Tantalos-Mythos zeigt den Archetyp einer charakterologisch
defizitären Persönlichkeit, die skrupellos eine zu verurteilende Methode an-
wendet, um Neugier zu befriedigen; sich vor Verbrechen und Tabubruch nicht
scheuend.

Forschergeist ist eine essenzielle Eigenschaft des Menschen, er gehört zur Na-
tur des Menschen. Forschergeist hat den Menschen zu dem gemacht, was er ist.
Tabuzonen des Erforschens laufen dem Forschergeist zuwider. Forschergeist hat
den Menschen von Aberglauben und Dunkelheit befreit. Einerseits!

Andererseits: Methoden undWirkung seiner Forschung sollen aber dem sonst
schwer begrenzbaren Forschergeist des Menschen Grenzen setzen. Methoden,
die der Ethik widersprechen, und Wirkungen, die Natur und Mensch verachten
oder ihnen unmittelbar oder mittelbar schaden, stellen die rote Linie dar, die
auch von der Forschungsfreiheit nicht überschritten werden darf. Intellektuelle
Neugier und Forscherinstinkt müssen beherrschbar sein.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

114 Man findet es auch in Roschers Wörterbuch (s. Bibliographische Anmerkungen).



21.4 Des Menschen Persönlichkeit als Risikofaktor 201

21.4 Des Menschen Persönlichkeit als Risikofaktor

Eine unangenehme, eine dissoziale bzw. antisoziale Persönlichkeit dieser Tan-
talos – ganz anders als du, Sisyphos, nicht wahr? Ich möchte dir nicht schmei-
cheln, aber ich habe dir ja schon vorher hohe Empathie und ausgeprägtes
prosoziales Verhalten attestiert. Während deine prosozialen Verhaltensweisen
durch empathische Solidarität zu anderen Menschen und durch Berücksich-
tigung von deren Interessen und Wohlergehen gekennzeichnet sind, müssen
wir bei Tantalos das Gegenteil feststellen. Egoistisches Verhalten, Durchset-
zung eigener Interessen ohne Rücksicht auf Gefühle und Interessen der Mit-
menschen. Ohne Skrupel darüber, dass dadurch anderenMenschen geschadet
werden könnte. Keine Scheu davor, Gesetze, ja sogar Tabus, zu brechen. Das
ist antisoziales Verhalten – das Gegenstück zu deinem prosozialen Verhalten.

Antisoziales Verhalten ist der Kern der sogenannten dissozialen bzw. anti-
sozialen Persönlichkeit. Entschuldige, Sisyphos; aber ich hoffe, du hast schon
bemerkt, dass ich die Begriffe dissozial und antisozial synonym verwende.

Allerdings zeigen uns die Mythen, dass antisoziales Verhalten zwar der ein-
heitliche Kern einer antisozialen Persönlichkeit ist, dass sie aber trotzdem ver-
schiedene Gesichter haben kann. Tantalos ist eine Erscheinungsform der dis-
sozialen Persönlichkeit. Boreas, Vater der Boreaden, die uns aus demGespräch
über die Habgier bekannt sind, ebenfalls – aber mit einem anderen Gesicht.
Tantalos ist vorwiegend der schlaue, skrupelloseDissoziale, Boreas vorwiegend
der aggressive, gewalttätige Dissoziale. Das geht aus den vielen Geschichten
hervor, die du mir seinerzeit, bei meiner Einführung in das Damals und das
Immerwährende, erzählt hast. Eine davon war die Geschichte des Raubes von
Orithyia, die manche auch Oreithyia nennen, durch Boreas. Erinnerst du
dich?

Der wilde Boreas

Boreas oder Borrás, der Gott des Nordwindes, wohnt am Ende von Thrakien
und im Land der Hyperboräer weit oben im Norden – Boreas oder Borrás heißt
ja in der uns gemeinsamen Sprache bis heute der Norden.

Boreas ist ein wilder Geselle! Er versetzt alle und alles in Furcht und Schre-
cken. Wenn er seine Macht demonstriert, dann wirft er sich mit solcher Wucht
ins Meer, dass sich gewaltigeWellen an die Gestade wälzen, dass Schiffe kentern
und ganze Fischerdörfer zerstört werden. Nicht weniger zeigt er seine Macht
auch auf dem Lande, mächtige Eichen und hohe Fichten entwurzelnd, steiner-
ne Mauern stürzend. Auch junge Frauen sind vor ihm nicht sicher, wenn er sie
auf offenen Plätzen oder in den Feldern trifft. Er beraubt und misshandelt sie.

Trotz seiner Wildheit verliebt er sich eines Tages in ein wunderschönes Mäd-
chen. Zur großen Überraschung für alle, die ihn kennen. Die Angebetete ist
Orithyia, die schöne Tochter von Erechtheus, König von Athen. Entgegen seiner



202 21 Sisyphos und Tantalos

Gewohnheiten beraubt Boreas sie nicht, sondern geht mit vielen Geschenken zu
ihrem Vater und bittet den Gepflogenheiten folgend um ihre Hand. Der Vater
aber verachtet die Nordmänner generell und Boreas insbesondere. So verwei-
gert er seine Zustimmung zur Hochzeit. Alle Schmeicheleien, Höflichkeiten und
Bitten seitens des aufdringlichen Bräutigams helfen nicht. Das aber ärgert den
enttäuschten Freier gewaltig, der sich am Ende doch auf seine wahren Eigen-
schaften besinnt und denkt:

„Meine Schuld! Warum legte ich auch meine eigenen Waffen ab, Wildheit,
Ungestüm, Jähzorn und bedrohliches Wesen, und ließ mich auf Bitten ein, die
mir übel anstehen? Für mich taugt nur Gewalt. Mit Gewalt verscheuche ich
düstere Wolken, mit Gewalt wühle ich die Meere auf, stürze knorrige Eichen,
mache Schnee zu Eis und peitsche die Länder mit Hagel. Gerade so bin ich:
Falls ich meine Brüder im freien Himmelsraum treffe – das ist ja mein Tummel-
platz –, dann stürze ich mich mit solcher Wucht in den Kampf, dass zwischen
uns der Äther kracht, wenn wir zusammenprallen, und bei jedem Schlag Feuer
aus berstenden Wolken springt. Gerade so bin ich: Wenn ich hinunterfahre in
die weiten Schlünde der Erde und meinen Rücken mit Wucht gegen das Dach
der tiefsten Höhlen stemme, dann versetze ich die Geister der Toten und die
ganze Welt durch Beben in Schrecken. Mit gleicher Macht hätte ich auch die
Kammer des Mädchens stürmen sollen, hätte den Schwiegervater nicht bitten,
sondern Erechtheus ungefragt dazu machen müssen!“115

Gedacht, gedroht, gemacht.
Sofort bereitet Boreas seine gewaltigen Fittiche aus und fliegt unverzüglich

zu Orithyia. Alles auf Erden zittert, das Meer erschauert, und die vor Schreck ge-
lähmte Orithyia wird in Boreas grauen Schleier gehüllt und entführt. Er bringt
sie in sein dunkles Reich des Nordens und macht sie zu seiner Frau. Aus die-
ser gewaltsamen Ehe werden die uns bekannten Boreaden Kalaïs und Zetes
geboren. Wir kennen sie aus dem Mythos der Harpyien.116 Erinnerst du dich,
Sisyphos? Als wir darüber sprachen, waren wir angenehm überrascht, dass ei-
nem so gewalttätigen und dissozialen Vater zwei prosoziale Kinder geboren
wurden. Die Gene der Mutter? Die Erziehung durch die Mutter? Oder beides
zusammen?

Die dissoziale bzw. antisoziale Persönlichkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der schlaue, skrupellose Tantalos und der aggressive gewalttätige
Boreas stellen Archetypen unterschiedlicher Formen von dissozialen bzw. antiso-
zialen Persönlichkeitsstrukturen dar.

Die antisoziale Persönlichkeit befindet sich im Konflikt mit dem Gesetz, stellt
eigene Interessen über die von anderen Menschen und setzt sie ohne Skrupel
und Rücksichtnahme durch. Das tut sie entweder durch manipulatives, betrü-
gerisches und pseudocharmantes Auftreten oder aber durch aggressives und

115 Des Nordwindes Gedanken hat Ovid niedergeschrieben.
116 Aus Abschn. 4.2.



21.4 Des Menschen Persönlichkeit als Risikofaktor 203

gewalttätiges Verhalten. Reizbarkeit, Impulsivität und Aggressivität bis hin zu
gewalttätigem Verhalten gehören zu den Merkmalen, die beide Erscheinungs-
formen begleiten. Geringe Empathie und fehlende oder kaum vorhandene
Bereitschaft, eigene Schuld und Verantwortung für fehlerhaftes Verhalten zu
erkennen, sind ebenso wie fehlende Reue für getanes Unrecht wichtige Cha-
rakteristika. Auch eine beschränkte Fähigkeit, bis hin zur völligen Unfähigkeit,
aus Erfahrung, darunter auch aus Strafe, zu lernen, gehört dazu. Promiskes Ver-
halten und instabile soziale Bindungen sind der dissozialen Persönlichkeit nicht
fremd. Wenn mehrere der erwähnten Merkmale sehr ausgeprägt sind, sprechen
wir von „Psychopathie“. In diesem Sinne war Tantalos ein schwerer Psychopath.
Boreas auch.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Boreas wurde für sein antisoziales Verhalten nicht bestraft. Denn er ist ein
Gott. Du hast ja selbst die Erfahrung gemacht, dass Götter schalten und wal-
ten können, wie sie wollen. Konsequenzen haben sie kaum zu befürchten.
Doch Tantalos, der Mensch, der mit seiner abscheulichen Tat die Götter pro-
vozierte und damit die schlimmste Hybris beging, wurde von den Göttern
fürchterlich bestraft.

Eine sehr harte Strafe, aber wohlverdient. Findest du nicht auch, Sisyphos?
Es ist deswegen eine sehr harte Strafe, weil sie Komponenten von zwei der här-
testen Strafen überhaupt in sich vereint: Zum einen die Nicht-Befriedigung
von prinzipiell befriedigbaren Bedürfnissen, zum anderen die Sinnlosigkeit
von Streben und Handeln.

Die Qual der Nicht-Befriedigung von befriedigbaren Bedürfnissen

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Tantalos-Mythos steht als Archetyp auch dafür.
Unbefriedigte Bedürfnisse verursachen immer Frustrationen und andere un-

angenehme Gefühle beim Menschen. Doch wenn deren Befriedigung vor Augen
steht, wenn sie prinzipiell befriedigbar sind, und wenn trotzdem die konkrete
Person in ihrem Streben nach Befriedigung, in ihren Bemühungen, ja in ihrem
Kampf um Befriedigung perpetuierend erfolglos bleibt, dann verwandelt sich
das Unangenehme, das Frustrierende und das Enttäuschende zu unsagbaren
Qualen – zu Tantalosqualen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Über die Bedeutung der Sinnlosigkeit haben wir schon an verschiedenen Stel-
len gesprochen, Sisyphos. Aber lass mich offen und ehrlich noch mal zusam-
menfassen, was ich über Sinnlosigkeit denke.



204 21 Sisyphos und Tantalos

Sinnlosigkeit ist die Hölle. Die Hölle, zu der du, Sisyphos, die Danaiden
und auch Tantalos verurteilt seid. Ich betone, eine höhere Strafe kann ich mir
kaum vorstellen. Und wenn sich die Hölle der Sinnlosigkeit mit der Hölle der
unbefriedigten, aber prinzipiell befriedigbaren Bedürfnisse vereint, so wie bei
Tantalos, dann ist das der Tartaros, die tiefste Stufe der Hölle! Denkst du das
nicht auch, mein Bruder Sisyphos?

Die Hölle der Sinnlosigkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fasst wissend zusammen:

In der Tat, die Sinnlosigkeit von Tantalos ewigen erfolglosen Bemühungen,
seine Bedürfnisse zu befriedigen, hat ihn zu Recht zum Archetyp der Tantalos-
qualen gemacht.

Der Mensch braucht Sinn in seinem Leben. Sinn ist das Elixier des Lebens. Er
bietet den Rahmen und das Rückgrat für das Tun und Lassen des Menschen, für
sein Hoffen und Planen, für Erwarten und Kreieren, für Sich-Binden und Sich-
Trennen – kurzum: für das Leben. Er bietet die Voraussetzung einer Perspektive.

Fehlt der Sinn, dann fehlt die Perspektive. In der Sinnlosigkeit von Tun und
Lassen, von Hoffen und Planen, von Erwarten und Kreieren, von Sich-Binden und
Sich-Trennen verbirgt sich der Stoff, der das eigene Leben zur Qual machen kann.
Sinnlosigkeit des Lebens ist ein Kernsyndrom der schweren Depression. Eine der
schwersten Qualen, die den Menschen martern, wie wir schon dargestellt haben.

Doch auch die Sinnlosigkeit einzelner Bemühungen und Handlungen, die sich
permanent wiederholen, ist dem Menschen ein Martyrium.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Kannst du, Sisyphos, deine Abscheu unterdrücken und für einenMoment ein
bisschen Mitleid für den von Tantalosqualen Gemarterten empfinden? Keine
Antwort? Nicht mal eine nonverbale?



22
Sisyphos der Unsterbliche

22.1 Der routinierte Zwang und die verborgene
Freude

Ja, ich weiß, Sisyphos, das mit der Sinnlosigkeit gilt auch für dich: Deine
Bemühungen mit deinem Felsen sind genauso sinnlos wie die Versuche des
Tantalos.

Ich frage mich trotzdem zum wiederholten Male, Sisyphos, ob du über-
haupt die Zeit findest, dir Gedanken über Sinn und Unsinn deines Tun und
Lassens zu machen. Und wenn ja, wann ist die bessere Zeit dazu, beimHinauf-
wälzen oder beim Herunterrollen deines Felsblocks? Ehrlich gesagt, was mich
betrifft, bin ich nicht mehr so daran interessiert, wie du den Berg hinaufklet-
terst, mühsam deinen Felsblock hinaufwälzend. Das beobachte ich ja seit einer
Weile, während ich dich bei deinemmühsamen Aufstieg begleite. Und was ich
dazu zu sagen habe, habe ich schon gesagt. Nein, worauf ich viel gespannter
bin, ist das, was passiert, wenn wir endlich oben angekommen sind. Dein
Hinabsteigen, deine Reaktion, wenn dein Felsblock vor deinen Augen wieder
hinunterrollt. Ich bin gespannt, ob ich dann genau die gleiche Beobachtung
mache, wie sie Albert Camus in seinem „Sisyphos“ berichtet:

Ich sehe, wie dieser Mann schwerfälligen aber gleichmäßigen Schrittes zu der
Qual hinuntergeht, deren Ende er nicht kennt.

Doch ich habe Zweifel, ob dein französischer Hymnograph dich beim Hin-
absteigen überhaupt richtig gesehen hat; ob er dich tatsächlich ganz genau
beobachten konnte. Ich bin neugierig, ob ich bei genauem und gezieltem

205© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_22

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_22


206 22 Sisyphos der Unsterbliche

Beobachten deines Hinabsteigens ähnliche Betrachtungen machen werde wie
dein großer französischer Erklärer. Oder ob ich andere Wahrnehmungen ha-
ben werde als er. Auch unter diesem Aspekt bin ich gespannt, nun bald dein
Hinabsteigen zu erleben.

Jetzt ist es geschafft!
Nun endlich sind wir beide auf dem Gipfel des Berges angelangt, Sisyphos.

Du mit deinem schweren Felsblock und ich mit meinen schweren Gedanken.
Meine Spannung steigt ins Unerträgliche. Wie geht es weiter?

Doch können wir uns nicht eine kurze Pause gönnen, mein lieber Bruder?
Ich bin außer Atem – obwohl ich keinen schweren Felsblock hinaufzuwälzen
hatte. Nicht einmal ein kleiner Stein erschwerte mein Hinaufsteigen. Und
trotzdem bin ich erschöpft. Doch du offensichtlich nicht! Trotz des strafer-
schwerenden Felsblocks! Woher hast du bloß diese Kraft, woher diese Aus-
dauer? Ein Ziel zu haben und eine Aufgabe zu erfüllen – ist das ein strafer-
leichternder Schrittmacher, ein Energiespender?

Sisyphos, ich glaube, du hörst mir nicht zu. Du machst ja wie besessen
weiter.

Ich sehe, wie du hochkonzentriert und mit aller Kraft versuchst, den Fels-
block auf dem Gipfel zu befestigen.

Ich sehe, wie der riesige Felsblock auf dem Gipfel wackelt und sich gegen
jegliche Stabilität wehrt.

Ich sehe, wie du verzweifelt versuchst, den Felsblock daran zu hindern, hin-
unterzurollen.

Und ich erkenne, was du wohl schon längst ganz genau weißt: Er wird
hinunterrollen; alle deine Bemühungen haben keinen Sinn.

Jetzt frage ich mich höchst gespannt: Was wirst du tun, wenn der Fels tat-
sächlich ins Rollen kommt?

Wirst du hinterherrennen und versuchen, ihn aufzuhalten?
Undwenn du bei diesemBemühen dann schließlich bis zum Fuß des Berges

hinuntergeschossen bist, wendest du dann und beginnst sofort, den Felsblock
wieder hinaufzuwälzen?

Oder schreitest du langsamen Schrittes einher, mit einem nachdenklichen
Gesicht, die Arme hinter dem Rücken verschränkt?

Lässt du den Felsblock hinunterrollen und folgst ihm langsam und gemäch-
lich, für kurze Zeit gelassen die Entspannung genießend?

Machst du unterwegs Halt? Denkst du nach? Wägst du ab?
Wäre es die erste Variante, also die des Hinunterschießens und des Wie-

derhinaufwälzens, dann gäbe es nichts Neues zu besprechen. Ist es aber die
Variante des langsamen Schrittes, des nachdenklichen Gesichtes, der hinter
dem Rücken verschränkten Arme, des gemächlichen Gehens, des Haltma-



22.1 Der routinierte Zwang und die verborgene Freude 207

chens und des Nachdenkens, dann ist es das, was dein französischer Analytiker
als die Stunde des Bewusstseins bei dir bezeichnet. „Diese Stunde, die gleich-
sam ein Aufatmen ist und ebenso zuverlässig wiederkehrt wie sein Unheil, ist die
Stunde des Bewusstseins“ schreibt er. Und er meint, dass du in diesen Augenbli-
cken, in denen du den Gipfel verlässt und allmählich in die Schlupfwinkel der
Götter entschwindest, deinem Schicksal überlegen bist. Du seist dann stärker
als dein Felsblock. Er meint auch, die Strafe, die dir die Götter auferlegt ha-
ben, sei keine Strafe, weil die Hoffnung auf Erfolg dir neue Kraft gebe. Er ist
davon überzeugt, dass du aus dem Schicksal eine menschliche Angelegenheit
gemacht hast, womit er sicherlich nicht Unrecht hat. Er meint sogar, dass dar-
in auch deine verborgene Freude bestehe, indem damit nämlich dein Schicksal
dir gehöre.

Ich bin gespannt, ob auch ich die vermutete „Stunde des Bewusstseins“ und
deine „verborgene Freude“ beim Hinunterrollen des Felsen und bei deinem
späteren Ankommen in der Ebene entdecken kann.

Oh, es geht los. Der Fels kommt ins Rollen!
Und du, Sisyphos, schaust ihm für einen Augenblick mit einer Mischung

aus Erstaunen und Panik nach.
So, als ob du das während deiner tausende von Jahren andauernden

Zwangsarbeit zum ersten Mal erlebst.
Und dann rennst du los, dem Fels hinterher!
Und von hier oben kann ich erkennen, wie du zum Fuß des Berges hinun-

terschießt und, unten angekommen, den Felsblock sofort wieder packst. Wie
du aufs Neue, ohne auch nur einen Moment zu zögern, beginnst, ihn wieder
hinaufzuwälzen!

Nein, du kommst nicht langsamen, gemächlichen Schrittes unten an, mit
einem nachdenklichen Gesicht, die Arme hinter dem Rücken verschränkt!

Nein, du hältst nicht inne. Du denkst nicht nach. Und du wägst nicht ab!
Keine Besinnung für dich? Nein, was hätte das auch für einen Sinn? Du

bist bloß konsequent, sowohl was deine Taten und ihre Folgen von damals
betrifft, als auch deine Sisyphosarbeit von heute.

Deine Zwangsroutine ist zum routinierten Zwang geworden. Nachdenken
undGefühle sind bei dir ebenfalls zur Zwangsarbeit verurteilt. Sie dürfen nicht
zum Ausdruck kommen, sie müssen verborgen bleiben. Dein französischer
Analytiker hat das auch so diagnostiziert.

Doch ich bin mir nicht sicher, ob es ihm entgangen ist, dass deine Freude,
die jetzt ja im Verborgenen bleibt, vor der Urteilsverkündung entstand und
währenddessen triumphierte.

„Ist das so mit deiner Freude, stolzer Rebell, mein Bruder Sisyphos?“ mur-
mele ich leise in mich hinein.



208 22 Sisyphos der Unsterbliche

Du hast ja nie etwas dazu gesagt. Es bleibt dein Geheimnis. Und wir dürfen
erahnen, vermuten oder auch spekulieren. Aber nie genau wissen.

22.2 Eine besondere Unsterblichkeit

Wie es auch sein mag, mein lieber Bruder Sisyphos, ich habe mich sehr ge-
freut, dir zu begegnen und mit dir von Seele zu Seele zu sprechen. Es war
mir wichtig, dich zu treffen. Hier unten, tief in mir, tief in uns. Du lebst ja,
auch lange nach deinem Tod, in mir weiter. In uns. Korinth war bloß deine
Heimatstadt. Dein ständiger Wohnsitz aber liegt in uns. Du wurdest Welt-
bürger. Man hat sogar Korinth als deine Heimatstadt vollständig vergessen.
Wenn man dich sucht, wird niemand mehr auf die Idee kommen, dich in Ko-
rinth zu suchen, sondern vielmehr in uns. Deine Sehnsüchte, dein Felsblock,
dein Berg sind Bestandteile unserer Seelenlandschaften, der pananthropischen
Seelenlandschaften.

Deine permanente, nicht endende Arbeit verrichtest du jeden Tag und je-
de Nacht tief in uns. Deine Unterwelt ist unser Unterbewusstsein – und das
wiederum ist unsere Unterwelt. Deine tiefe Schattenwelt ist die Tiefe unse-
rer Seele. Du gehörst zu unserer Unterwelt, zu unserer Schattenwelt. Du bist
deren ständiger Bewohner. Sie wiederum ist wie geschaffen für eine Sisyphos-
arbeit. Und so lebst du ewig und arbeitest unendlich in uns, von Generation
zu Generation. Das ist also die Ewigkeit, die deine Geschichte meint?

Und du bist dadurch unsterblich! Du hast in der Tat Unsterblichkeit er-
langt. Eine ganz besondere Art der Unsterblichkeit.

Ist es das, was dein Mythos, Sisyphos, mit dem Austricksen des Todes
meint?

Dass du, der Anfangsmensch, in uns Spätmenschen weiter lebst?
Dass du ein ewiges Leben in uns führst – solange das Menschengeschlecht

existiert?
Dass deine Ewigkeit unsere Erbschaft ist?
Dass du Archetypus im klassischen Sinne bist? So wie es der Psychiater

C. G. Jung einst gemeint hat? Also Archetyp als „Inhalt eines kollektiven Un-
bewussten“, sich aus Erfahrungen unserer Vorfahren speisend?117.

Dass du, der erhabene Archetypus bist, bestehend aus der Vielzahl der her-
ausgefundenen, der vorher begegneten Archetypen?

Dass du, Sisyphos, deine Erhabenheit, die die Götter herausfordert, mit der
Zwangsarbeit, mit dem Verlust der Freiheit, bezahlt hast?

117 S. Kap. 1.



22.2 Eine besondere Unsterblichkeit 209

Dass deine Erben, die „Nach-oben-schauenden“ – so heißen ja die Men-
schen, „Anthropos“ in der uns gemeinsamen Sprache, in gewisser Hinsicht
auch erhaben wie du – die Erhabenheit, die mit der prometheischen Revo-
lution anfängt, mit den Zwängen des zivilisatorischen Kompromisses erkauft
haben?

Dass die erschreckende Entdeckung, die schon am Anfang von euch An-
fangsmenschen gemacht wurde, auch für uns Spätmenschen nichts von ihrer
Gültigkeit verloren hat?

Die Entdeckung nämlich „Keiner, außer Zeus, ist frei“118?
Wie auch immer, es tat mir gut, mit dir zu sprechen, mein Bruder Sisy-

phos. Es tat mir gut, obwohl es mich manchmal auch geschmerzt hat. Das
Eintauchen in deine Unterwelt, in unsere Schattenwelt, kann eine beschwer-
liche Reise sein. Von Pein begleitet.

Doch nun, mein Bruder Sisyphos, ist die Zeit gekommen, dich zu verlassen.
Du willst es auch, vermute ich. Denn Zeit für Gespräche hast du ja nicht
wirklich. Danke, dass du trotzdem für mich da warst.

Du bist besessen von deiner Sisyphosarbeit. Du willst sie ja so akkurat, so
korrekt machen, wie es möglich ist. Obwohl du weißt, dass sie sinnlos ist.
Lust, Interesse oder auch Zeit für andere Dinge hast du nicht. Ich vermute,
dass du alles hasst, was dich von deiner Sisyphosarbeit abhält oder ablenkt.

Doch bevor ich gehe, lass mich noch folgendes sagen. Die ersten Sätze, die
ich zu dir gesagt habe, als ich zu dir kam, natürlich nach der Begrüßung, waren
die folgenden:

Wie ähnlich wir uns sind, mein Bruder Sisyphos! Obwohl ein paar Jahrtau-
sende Altersunterschied zwischen uns liegen. Die Ähnlichkeiten zwischen dir,
der mythischen Gestalt der Anfangszeit, undmir, demmodernenMenschen der
heutigen Zeit, sind frappierend. Ja, wir sind uns zumTeil zumVerwechseln ähn-
lich, so wie sich Geschwister häufig ähneln. Wir sind uns so ähnlich, aber auch
so unterschiedlich. So wie sich Geschwister häufig voneinander unterscheiden.

Erinnerst du dich? Jetzt, am Ende unserer Begegnung möchte ich folgendes
hinzufügen:

Die Reise zu dir war auch eine Entdeckungsreise zu mir. Ich habe entdeckt,
dass wir, die modernen Menschen, nicht nur mit dir, sondern mit all den
anderen, die in unserem monologisierenden Dialog – oder dialogisierenden

118 Diese erschreckende Entdeckung wurde auf dem Gipfel des Kaukasus gemacht,
verkündet von Göttern und ihren Knechten, protokolliert von Äschylos in seinem
„Gefesselten Prometheus“ in Vers 50, mit den Worten: „ελεύθερος γαρ ούτις εστί
πλήν�ιός“.



210 22 Sisyphos der Unsterbliche

Monolog, je nach Betrachtungsweise – vorkamen, so viele Ähnlichkeiten und
Unterschiede besitzen wie mit dir. Das Gute und das Böse, das Altruistische
und das Egoistische, das Tapfere und das Ängstliche, das Erhabene und das
Niedrige, das Sinnvolle und das Sinnlose, das Normale und das Pathologische,
dasMusische und das Primitive und all das, demwir bei denmythischen Urge-
stalten begegnet sind, lauert genauso auch in uns, den modernen Menschen.
Die Gegensätze stehen im ständigen Antagonismus miteinander. Möge das
Gute, das Altruistische, das Tapfere, das Erhabene, das Sinnvolle, das Norma-
le und alles andere Wunderbare häufiger die Oberhand gewinnen. Mögen die
Musen über die Erinyen herrschen.

Ein ständiges Spannungsfeld, ein spannender Kampf mit ungewissem Aus-
gang!

Nunmuss ich gehen, mein Bruder. Danke für die bereichernde Begegnung.
Lebe wohl mein Bruder Sisyphos.

Das Ende eines dialogisierenden Monologes

Ein wenig später, nachdem ich mich auf den Weg gemacht habe und schon ein
Stück von Sisyphos, seinem Felsblock und seinem Berg entfernt bin, höre ich aus
der Ferne eine ziemlich laute Stimme:

„Lebe wohl und auf Wiedersehen! Es war schön, mit dir so lange und so
intensiv zu sprechen! Mein Bruder!

Und viele Grüße an alle. An alle meine Schwestern und Brüder.“
Ich bin wie vom Donner gerührt.
Es ist Sisyphos, mein Bruder! Seine Stimme kommt aus der Tiefe. Sie klingt

so, wie ich mir die Stimme des Sehers Teiresias vorstelle. Des Sehers also, der,
wie Homer uns glaubhaft versichert, den in die Unterwelt tief eingetauchten
Odysseus über das Vergangene, das Gegenwärtige und das Zukünftige infor-
miert.119

119 Homer berichtet über den ersten Tiefgang des Menschen in die Unterwelt und die
Begegnung mit den Schatten seines Lebens in der Odyssee, und zwar im 11. Gesang.



Teil II
Mein Freund der Minotauros, der Opfertäter

Eine Begegnung im Vorzimmer des Labyrinths

Die Erläuterung vor der Erzählung
Gibt es eine Beziehung zwischen Sisyphos und Minotauros?

Auf den ersten Blick: nein! Es gibt überhaupt keine! Auf den zweiten Blick:
ja, doch! Es gibt sie, sogar mehr als eine!

Bleiben wir beim zweiten Blick, der ist in der Regel der zuverlässigere. Die
auf den ersten Blick völlig fremden Gestalten Sisyphos und Minotauros sind
beim zweiten Blick doch irgendwie miteinander verwandt.

Zuerst erkennen wir, dass beide Protagonisten Gefangene sind! Sisyphos ist
Gefangener des Felsblocks und des Zwanges, Minotauros des Labyrinths und
seiner monströsen Gestalt. Einer monströsen Gestalt, die zu monströsen Ta-
ten führt. Das ist die erste, die ins Auge springende Verwandtschaft. Wenn
wir aber tiefer explorieren, dann können wir möglicherweise weitere essenzi-
elle Gemeinsamkeiten zwischen den beiden so unterschiedlichen Gefangenen
finden. Vor allem die des Opfers. Ja, des Opfers! Manche sind vielleicht über-
rascht und fragen sich „Wie kann man diesem monströsen Verbrecher, der
Jugendliche verspeist und nicht einmal ein menschliches Antlitz besitzt, die-
sem stierköpfigen Minotauros, Opferstatus zugestehen?“

Man könnte sich sogar fragen: „Ist das eine Blasphemie? Ist das eine Belei-
digung für Sisyphos? Minotauros denselben Status wie ihm zu verleihen?“

Nein, ich denke nicht, es ist keine Blasphemie. Und ich denke weiter, dass
Sisyphos zu den ganz Großen gehört. Für einen ganz Großen ist das Empfin-
den von Empathie viel stärker als das Sich-beleidigt-fühlen.

Was den Opferstatus betrifft, ist für Sisyphos alles klar. Er hat etwas getan,
was zwangsläufig die Rache des Mächtigen hervorgerufen hat – er hat den
Obersten Gott als Übeltäter entlarvt. Und so wurde Sisyphos Opfer von Zeus
Rache. Und über ihn wurde die Todesstrafe verhängt. Dann hat Sisyphos auch



212

das Schicksal herausgefordert, indem er sich demWillen der Götter widersetzt
und den Tod ausgetrickst hat! Gleich zweimal! Seine Aufsässigkeit gegen die
von den Göttern gestiftete Ordnung machte ihn zum Opfer des göttlichen
Zorns und in der Folge auch seines Felsblocks und seines Zwangs. Genau ge-
nommen war Sisyphos ein Täter im gleichen Maße wie sein großes Vorbild
Prometheus ein Täter war, der ebenfalls zum Opfer von Zeus Zorn wurde,
nachdem er Taten begangen hatte, die dem Obersten nicht gefallen konnten.
Es darf aber keine ausschließlich negative Konnotation mit der Bezeichnung
Täter assoziiert werden. Es gibt auch gute Täter, sogar heldenhafte Täter –
so wie unsere beiden genannten Heldentäter –, die leider zu Opfern wurden.
Täteropfer sozusagen.

AberMinotauros? Der hat doch keine Heldentat begangen, keine Rebellion
gegen die Mächtigen angezettelt und nicht den göttlichen Willen herausge-
fordert, wofür er hätte bestraft werden müssen. Nun ja, könnte er nicht von
Beginn an ein Opfer gewesen sein? Das dann schließlich zum Täter wurde?
Ein Opfertäter sozusagen?

Die folgende Erzählung von einer Begegnung mit ihm versucht, eine Ant-
wort auf diese Fragen zu geben!



23
Das schuldlose Opfer der Schuldigen

23.1 Das Treffen mit einem Monster

Guten Tag, Minotauros! Ich habe gehört, dass deine schwer bewaffneten Be-
wacher, die dich hierhergebracht haben, dir schon gesagt haben, wer ich bin
und was der Zweck unseres Zusammentreffens ist. Ich denke, es ist richtig,
dass ich dich duze, denn die Menschen deiner Zeit haben sich nie gesiezt. Du
kommst aus deiner Vergangenheit und ich aus meiner Gegenwart, die deine
Zukunft sehr gut kennt. Die verschmolzenen Zeitdimensionen ermöglichten
mir vorher ein Gespräch mit meinem Bruder Sisyphos, genauso wie jetzt mit
dir. Aber zuerst wünsche ich dir einen guten Tag. Obwohl ich weiß, was auch
du weißt: Es wird leider kein guter Tag für dich werden. Die Entscheidung, die
das Vorurteil zum Urteil machen wird, ist in deinem Fall, im Fall Minotauros,
längst gefallen.

Siehst Du! Schon die ersten Worte, die ich zu dir spreche, sind proble-
matisch. Ja, denn sie sind nicht korrekt und überhaupt nicht anständig. Ich
entschuldige mich dafür.

Ich hätte die Bezeichnung Minotauros gar nicht in denMund nehmen dür-
fen. Stattdessen hätte ich dich Asterios nennen sollen.

Ja, Asterios wäre sicherlich korrekter und anständiger gewesen.
Es wäre noch korrekter und noch anständiger gewesen, wenn ich dazu ge-

sagt hätte: Ich bedaure es sehr, dass du hauptsächlich durch Verschuldung
anderer physisch und psychisch der Minotauros geworden bist, Asterios. Dein
richtiger Name wurde von niemandem ausgesprochen, und so wurdest du zu
dem anonymenMinos Tauros:Minos Stier. Kaum jemand weiß, dass du einen

213© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_23

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_23


214 23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen

so wunderschönen Namen hast: Asterios, „Der Sternenmensch“ und in einem
weiteren Sinne „Der-wie-ein-Stern-Leuchtende“. Doch du bist für nieman-
den der Mensch Asterios, sondern das Monster Minotauros, das unbedingt
die härteste aller Strafen für seine monströsen Taten verdient hat. Diese deine
Bestrafung ist der Grund, warum wir heute hier in diesem kargen Vorzimmer
des Labyrinths zusammensitzen.

Ich hätte auch mein Bedauern äußern sollen, weil wir keinen guten Tag,
weder in der Vergangenheit, noch heute, für dich vorbereitet haben, armer As-
terios, Ich betone es, wir. Wir alle, die wir vor dir Angst haben und für die du,
nicht nur angeblich, eine Gefahr bist. Bedauern deswegen, weil es uns nicht
reicht, dass du durch Verfehlungen Anderer zum Opfer geworden bist. Nein,
noch dazu wurdest du und wirst du noch härter bestraft: Mit der Todesstrafe!
Bestraft weil du, das Opfer, viele unschuldige Menschen zum Opfer gemacht
hast. Du bist schon im Labyrinth eingeschlossen, und bald kommt Theseus
zu dir. Dein Henker! Was er mit dir vorhat, weiß du schon. Der Orakelspruch
ist dir nicht verborgen geblieben.

Er wird dich töten, Asterios! Die Regierenden werden erleichtert sein, die
Massen jubeln.Theseus wird als Held gefeiert, und du wirst leblos in der Fins-
ternis deines Labyrinths liegengelassen.

Ich bedaure diese Entwicklung, Asterios.
Wie du inzwischen von deinen Bewachern erfahren hast, wurde mir Zu-

gang zu dir gewährt, um dich psychiatrisch zu explorieren. Also ein fach-
psychiatrisches Gespräch mit dir zu führen, um Hintergrund und Motive
deiner „monströsen Taten“ ans Licht zu bringen. Ich hätte ja genug Erfahrung
mit „Monstern wie dem Minotauros“, haben deine Bewacher mir gesagt. In
der Tat, vierzig Jahre lang habe ich im Rahmen meiner forensisch-psychiatri-
schen Tätigkeit viel Schlimmes gesehen und studiert. Viel Ungeheures, das
aus menschlichen Abgründen entspringt. Es ist also – leider muss ich das so
sagen, auch wenn es schlimm klingt – Routine für mich, dich zu explorieren.
Und so ist es dazu gekommen, dass wir hier zusammensitzen. Ich auf einem
Stuhl hinter dem uns trennenden Steintisch und du mit schweren Ketten an
Händen und Füßen gefesselt, vor dem Tisch, auf einer Steinbank. Sonst keine
Möbel, kein Wandschmuck, bloß Kälte ausstrahlende Wände. Wie manche
Räume von Justizvollzugsanstalten der Zeit, aus der ich komme.

Bevor du in diesen Kälteraum geführt wurdest, meinte der Wachenführer,
es wäre besser, wenn ein oder zwei seiner bewaffneten Leute im Raum blei-
ben. Um mich vor dir zu schützen. Das habe ich abgelehnt. Dann verlangte
er, dass zumindest die Tür des Raums offen bleibt. Auch das habe ich ab-
gelehnt. Aber dann sagte er energisch und definitiv: „Hand- und Fußfesseln
bleiben. Auch zu unserer eigenen Sicherheit werden wir sie nicht abnehmen.“



23.1 Das Treffen mit einem Monster 215

Die Betonung auf „unserer eigenen“ war nicht zu überhören. Das konnte ich
nicht ablehnen. Zum Schluss fügte er mit gesenkter Stimme hinzu – ob das
ein Abscheu bekundendes Murmeln oder eine von ihm angestrebte konspira-
tive Vertraulichkeit war, konnte ich nicht entscheiden – „Der, der ist kein
Mensch, Herr Professor. Der ist ein Monster!“ Schon wieder dieser kurze,
aufwühlende Satz, dachte ich bei mir. Den habe ich vor manchen Explora-
tionszimmern von Justizvollzugsanstalten meiner Zeit, von dem einen oder
anderen Bediensteten nicht so selten gehört – als Abscheu bekundendes Mur-
meln oder angestrebte konspirative Vertraulichkeit. Ich habe ihn sogar in der
Presse gelesen oder in den Nachrichten gehört. In Mordfällen wie deinen. Fäl-
len also mit bestialischer Tötung oder gar mit Zerstückelung des Menschen
bis hin zur Anthropophagie, Essen des menschlichen Fleisches ist damit ge-
meint. Fällen also ähnlich wie deine. Und so wurde es mir auch heute gesagt.
Ob murmelhaft-vorverurteilend oder konspirativ-vertraulich spielt dabei kei-
ne Rolle.

Als ich alle Informationen über dich zusammen hatte, die ich für die Vorbe-
reitung unserer Begegnung benötigte, begann bei mir das starke Nachdenken.
Über dich, über mich und über all die anderen. Und als ich alleine in die-
sem kargen Vorzimmer des Labyrinths auf dich wartete – das Warten war
lang wegen der vielen Sicherheitsmaßnahmen und Kontrollen – habe ich eine
Entscheidung getroffen: Ich komme heute nicht zu dir als der explorierende
Psychiater, sondern als ein Mensch, der einem Bedrängten begegnet. Ich wer-
demeine Rolle als Psychiater bloß als Eintrittskarte zu deinerWelt verwenden.
Und zu meiner. Zu der Welt der Menschen der Zeit, aus der ich komme; dem
Weg der Zeit, aus der du kommst, folgend. Eines weiß ich allerdings aus ei-
nem Gespräch mit meinem Bruder Sisyphos, das ich führen durfte, bevor ich
zu dir kam, schon jetzt. So wie mit Sisyphos wird auch das Gespräch mit dir
ein intensiver monologisierender Dialog bzw. ein dialogisierender Monolog
sein. Wie er wirst auch du mir wohl nicht direkt antworten, sondern non-
verbal mit mir kommunizieren, wenn auch aus anderen Gründen, nämlich
wegen der anatomischen Gestaltung deines Kopfes. Aber mit monologisie-
renden Dialogen habe ich Erfahrung. Das wird uns nicht daran hindern, uns
näher zu kommen. Auch damit habe ich Erfahrung.

In dem Gespräch, das ich vorher mit meinem Bruder Sisyphos führte, habe
ich festgestellt, dass die drei Zeitdimensionen – die Vergangenheit, die Gegen-
wart und die Zukunft – in einer einzigen Dimension verschmelzen. Dadurch
brauchte er mir nichts zu erklären über Begriffe seiner Zeit. So wie ich dir
nichts erklären muss von meiner Zeit. Wir verstehen alles, ohne es näher er-
läutern zu müssen. Wir beide, Asterios, verstehen einander. Sprechen wir also



216 23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen

über alles. In der Sprache, die die Vergangenheit, die Gegenwart und Zukunft
vereint.

Ach, noch etwas, Asterios. Während meines erwähnten Besuches bei Sisy-
phos wurden wir aus der Ferne von der Zunft der Psychiater, der Psychologen,
der Psychosomatiker und der Psychoanalytiker beobachtet, die das Erzählte
kommentierten und uns ihr Wissen mitteilten. So wird es auch heute sein.
Ich hoffe, du fühlst dich dadurch nicht gestört und bist einverstanden.

In dieser für dich schweren Stunde, Asterios, biete ich dir etwas für dich und
für mich Ungewöhnliches an: Meine Freundschaft! Zugegebenermaßen eine
späte Freundschaft, doch ich hoffe, du kannst sie noch annehmen. Falls nicht,
würde ich es zwar bedauern, aber ich hätte Verständnis dafür . . . Ich verstehe
deinen Blick, Asterios . . . Deine Zurückhaltung kann ich gut verstehen . . .
Vielleicht stellen wir dieses Thema einfach noch ein wenig zurück.

Nun zu dir! Dein Name bedeutet, wie schon erwähnt, „Der Sternen-
mensch“ bzw. „Der-wie-ein-Stern-Leuchtende“. Eine tragische Ironie ist in
diesem Namen verborgen, wenn man dein Schicksal betrachtet. Denn du bist
von der Finsternis eines Labyrinthes umhüllt. Himmel und Sonne und Mond
und Sterne sind für den Sternenmenschen nicht zu sehen. Asterios ist der
Name, den dir deine schuldlos schuldig gewordene und sündig gesprochene
Mutter, Königin Pasiphaë, und dein vermeintlicher Vater, KönigMinos, schon
vor deiner Geburt geben wollten. Asteria, wenn du als Mädchen geboren wä-
rest. Das freudige Erwartungsfieber des Königspaares dauerte nur bis zu deiner
Geburt. Denn schon der erste Blick, den die Hebamme und ihre Helferinnen
auf dich richteten, unmittelbar nachdem du den Leib deiner Mutter verlassen
hattest, verursachte bei ihnen schockiertes Erstaunen. Eisiges Schweigen und
vor Entsetzen verzerrte Gesichter begleiteten ihren raschen Rückzug. Weg
von dir! Alles Zeichen einer schrecklichen Überraschung. Dann setzte ein
von vielen Mündern geflochtenes Murmeln ein – aufgeregtes Murmeln, von
hastigen Blicken auf dich sekundiert. Das schockierte Erstaunen entwickelte
sich zu einer kaum zu kontrollierenden Panik, als deine ersten Babyschreie in
den Raum schallten.

Sie klangen wie die ersten Laute eines neugeborenen Kalbes. Eines Stieres,
eines Tauros!

Spätestens dann drang das schockierte Erstaunen, das zur Panik geworden
war, zu der durch die keineswegs leichte Geburt und die außergewöhnlich
starken Wehen erschöpfte Mutter durch. In große Unruhe versetzt, verlangte
sie, sofort ihr Baby zu sehen.

Und sie sah dich. Sie sah vor allem deinen Kopf. Deinen Kopf, der wie
der eines gerade geborenen Kalbes aussah. Wie ein Stierkopf. Ein Babystier-
kopf auf einem Babymenschenkörper. Und sie begann zu schreien: „Was ist



23.1 Das Treffen mit einem Monster 217

das? Er sieht aus, als ob er ein Stier wäre. Als ob er einen Stierkopf auf einem
menschlichen Körper hätte“. Deine Mutter wurde zunehmend hysterisch und
panisch.

Sie hatte gute Gründe dafür.
Sie wusste sofort, dass du ein Opfer bist.
Ihr Opfer!
Das aufgeregte Murmeln der Geburtshelferinnen verwandelte sich darauf-

hin – nicht zuletzt aufgrund der Transformationskraft und vor allem des Sug-
gestionspotentials der königlichen Schreie – schlagartig auch in hysterisch-
panische Schreie. „Oh Zeus, ist das wirklich ein Stierkopf? Hat er tatsächlich
einen Stierkopf auf einemmenschlichen Körper? Sind das die Laute eines Stie-
res, eines Tauros? Ist der Sohn des Minos in Wahrheit ein Tauros, des Minos
Tauros?“

Durch den daraus resultierenden allgemeinen Tumult wurde auch dein vor
der Tür des Geburtszimmers ungeduldig wartender vermeintlicher Vater, Kö-
nig Minos, alarmiert. Und obwohl es für ihn als Mann nicht angemessen war,
stürmte er kurzerhand in das Geburtszimmer hinein.

Er war wie vom Blitz getroffen, als er dich sah. Wie gelähmt, wie zur Mar-
morsäule erstarrt, stand er vor deinerWiege. Er konnte keinen Finger bewegen
und keinen Laut von sich geben, als er hörte, wie seine Königin hysterisch-pa-
nisch wieder und wieder schrie: „Mein Baby! Es ist ein Stier! Ein Tauros!“.
Und die anderen Frauen im Geburtszimmer stimmten ein „Es ist ein Stier!
Es ist ein Tauros! Des Minos Tauros“. Und da brüllte auch Minos, echoartig:
„Mein Sohn ist ein Stier! Er ist ein Tauros!“ Und er fügte noch hinzu, das Echo
der Frauen überbietend: „Als ob er ein Monster wäre! Er hat einen Stierkopf
auf einem menschlichen Körper. Als ob er kein Mensch wäre. Mein Sohn!“ So
wurde auch Minos schließlich hysterisch und panisch.

Er hatte gute Gründe dafür.
Er wusste sofort, dass du ein Opfer bist.
Sein Opfer!
Dädalos, der sich im Vorzimmer aufhaltende Vorsitzende des königlichen

Weisenrates, geriet in tiefste und alarmierende Sorgen, als er die panischen
Schreie der Frauen, der Königin und nun auch noch des Königs hörte. „Er
ist ein Stier! Er ist ein Tauros! Er hat einen Stierkopf auf einem menschlichen
Körper! Er ist ein Monster! Und ich füge noch hinzu: Ein gefährliches Mons-
ter!“, murmelte er ebenfalls hysterisch und panisch vor sich hin, obwohl er des
Minos Sohn noch gar nicht selbst erblickt hatte. Es gibt auch ein hysterisch-
panisches Murmeln, musst du wissen. Es ist das hysterisch-panische Murmeln
der Wissenden und Mitwissenden – der Mitschuldigen. Und so eines war das



218 23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen

hysterisch-panische Murmeln des genial-dämonischen Konstrukteurs. Däda-
los.

Dädalos hatte gute Gründe dafür.
Er wusste sofort, dass du ein Opfer bist.
Sein Opfer.
Alle diese Schreie drangen auch zu uns, zu allenMenschen der verschmolze-

nen Zeitdimensionen: „Ist er tatsächlich ein Monster? Hat er einen Stierkopf
auf einem menschlichen Körper? Ja doch, er ist ein Monster! Ein gefährliches
noch dazu!“. So haben wir sensationslustig deine Geburt kommentiert. Es hat
allerdings mehrere Jahre gedauert, bis wir alle durch dich in berechtigte Angst
und nachvollziehbaren Schrecken gerieten.

Es gab gute Gründe dafür.
Es hat aber noch länger gedauert, bis wir alle – auf jeden Fall viele, oder sa-

gen wir besser einige, aber zumindest eine Handvoll von uns – erkannt haben,
dass du ein Opfer bist.

Auch unser Opfer.
Ja, Asterios, auch unser Opfer! Das muss ich dir noch beichten. Nachdem

das fragliche „als ob“ seine kurze, aber steile Karriere zu einem sicheren „er ist“
vollbracht hatte, wurden wir zu Mitwissenden und Mitwirkenden an deiner
Opferwerdung. Und an deiner Täterwerdung. An deiner Opfertäterwerdung.
Es hat lange gedauert, bis wir alle – auf jeden Fall viele, oder sagen wir bes-
ser einige, aber zumindest eine Handvoll von uns – erkannt haben, was du
eigentlich bist:

Ein Opfertäter!
Minos, Pasiphaë und Dädalos sind die Hauptschuldigen dabei. Aber auch

unser Mitwirken ist mannigfaltig, unsere Schuld dadurch vielfältig.
Unsere Schuld, die Schuld der Wissenden, liegt darin, dass wir nicht er-

klärt und nicht aufgeklärt haben. Dass wir dein Anderssein den Menschen
nicht verstehbar gemacht haben. Dass wir nicht für die Akzeptanz der Vielfalt
geworben haben. Wodurch wir zur Entstehung von Stereotypen und Vor-
urteilen beigetragen haben. Wir, die Wissenden, haben deiner Ausgrenzung
unser Wissen nicht entgegengesetzt. Nichts Nennenswertes dagegen unter-
nommen. Und als du begonnen hast zurückzuschlagen undOpfer zu beklagen
waren, war unsere laute Stimme eins mit der Stimme der lauten Massen: „Ins
Labyrinth! Ins Labyrinth mit ihm! Er hat die Todesstrafe verdient! Die To-



23.1 Das Treffen mit einem Monster 219

desstrafe!“. Oder: „Kreuziget, kreuziget ihn!“ Was dasselbe bedeutet. Oder:
„Wegschließen! Und zwar für immer!“120. Was ebenfalls dasselbe bedeutet.

Die Todesstrafe wurde schon verhängt. Weggeschlossen bist du, und zwar
für immer. In einem Labyrinth auf den Tod wartend. Obwohl du den Na-
men „Labyrinth“ sicherlich öfter gehört hast, vermute ich, dass niemand dir
erklärt hat, was es bedeutet. Das Wort „Labyrinth“ hat uralte Wurzeln, die zu-
rückreichen bis zu den Zeiten, als das Griechische sich aus dem Sanskritischen
zu formieren begann. „Labyrinth“ heißt „Der Ort der Doppelaxt“. Eine der
uralten Bezeichnungen für Doppelaxt ist „Labrys“ (Λάβρυς), was im Wort
Labyrinth wiedererkennbar sei121. Am „Ort der Doppelaxt“ wurdest du ein-
gesperrt? Das klingt nach Doppelgefahr! Gefahr für dich, Gefahr für andere?

Ich muss dir noch etwas beichten, Asterios. Ich kann bestätigen, weil ich
direkt von Angesicht zu Angesicht vor dir sitze, dass du keinesfalls einen Stier-
kopf hast – anders als die Massen es glauben. Und das ist unsere Verfehlung,
die Verfehlung der Wissenden. Wir haben es den Nicht-Wissenden nicht er-
klärt und sie nicht aufgeklärt. Wir haben den Menschen nicht gesagt, dass
du zwar einen zugegebenermaßen sehr ungewöhnlichen Kopf hast, aber einen
menschlichen. Ja, er sieht anders aus als der Kopf der Menschen aus unse-
rer Familie, unserer Nachbarschaft, unserer Stadt. Aber das ändert nichts an
der Tatsache, dass du ein Mensch bist. Nicht anderen Menschen gleich. Aber
gleichwertig! Das Anderssein ändert nichts am Menschsein.

Auch das haben wir nicht gesagt, damals als du geboren wurdest, und spä-
ter, als du auf den Straßen und in der Agora unterwegs warst. Man hätte schon
damals, in einem sehr frühen Stadium deiner Entwicklung, dir, deinen Eltern
und den Menschen sagen müssen, dass wir, die Wissenden, deinen Kopf als
dysmorph bezeichnen. Wir hätten es denMenschen übersetzen und verständ-
lich machen müssen: Das Aussehen deines Kopfes ist zwar ungewöhnlich und
anders als bei den Menschen, die uns gewöhnlich begegnen, er ist in der Tat
nicht schön, meinetwegen kann man auch sagen, er sei ein missgestalteter
menschlicher Kopf – aber doch ein menschlicher! Dein Kopf ist keineswegs
der Kopf eines Tieres. Man könnte mit gutem Grund annehmen, dass die
Menschen dir wegen deines außergewöhnlich abweichenden menschlichen
Kopfes einen Stierkopf angedichtet haben.Wir – dieWissenden – hätten dazu

120 Möge Ex-Bundeskanzler Gerhard Schröder mir verzeihen, dass ich seinenmarkan-
ten Spruch, den er im Juli 2001, als er noch Bundeskanzler war, zumThema geprägt
hat, leihweise nicht nur an dieser Stelle verwende.
121 Die Doppelaxt war ein sakraler Kultgegenstand auf Kreta und in anderen grie-
chischen Gegenden der Bronzezeit. Sie wurde häufig an einem besonderen Ort
aufbewahrt.



220 23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen

laut und mutig, auch wenn die Ansichten des Königs, der Königin und des
Chefberaters anders lauteten, sagen müssen:

„Was die da sagen, ist Dichtung, keineWahrheit. Es ist nicht dieWahrheit!“
Wir hätten auch sagen müssen: „Er ist kein Monster! Er ist ein Mensch!

Er ist anders als die Menschen, die uns in unserer Stadt begegnen. Aber ein
Mensch!“

Jawohl, Asterios, das mit dem Stierkopf war das luftige Phantasieprodukt
der Schuldigen. Nicht das gesicherte Wissen der Wissenden. Du schaust mich
so ungläubig an, aber solche Kapriolen der Natur kennen wir in der Medi-
zin sehr gut. Wir, die Wissenden, nennen sie Dysmorphie. Du weißt sicher
sofort, was in der uns gemeinsamen Sprache die Wörter bedeuten: „Dys“
(δυς) bezeichnet „das Schlechte“ oder „das Fehlerhafte“ oder auch „das Un-
schöne“. „Morphe“ (Μορφή) „das Antlitz“, „die Form“ oder „die Gestalt“.
Dysmorphie nennen die Mediziner die Fehlbildung der menschlichen Ge-
stalt, vor allem des menschlichen Gesichtes. Bei dir hätten die Fachleute –
wenn sie nicht dem König nach demMund gesprochen hätten – eine Kranio-
faziale Dysplasie diagnostizieren müssen. Damit bezeichnen Mediziner von
der Norm abweichende morphologische Missbildungen des Schädels – dafür
steht das griechische Wort „Kranion“ (Κρανίον) – und des Gesichtes – dafür
steht das lateinischeWort „Facies“. Dysplasie kennst du aus der uns gemeinsa-
men Sprache:Missbildung oderMissgestaltung, aus dem uns schon bekannten
„dys“ und „platho“ (πλάθω), was „gestalten“ oder „schöpfen“ bedeutet.

So etwas hätten die Fachleute diagnostizieren müssen, aber auch jeder
Mensch mit gutem Willen hätte das damals schon sehen können. Doch es
kam anders. Und so haben wir aus einer menschlichen Normabweichung ein
Monster gemacht. Aus einer menschlichen Dysmorphie bzw. Dysplasie einen
Stierkopf. Es ist also verständlich, wenn Stimmen laut werden, die behaupten,
dass die Geschichte von dem Stier als dein Erzeuger im Nachhinein erfunden
wurde, um deine Kraniofaziale Dysplasie, die erdichtete Stierköpfigkeit also,
zu erklären.

Du schaust mich so erstaunt an, Asterios.Warum? Ach, ich verstehe. Offen-
sichtlich hat dir niemand die Geschichte deiner angeblichen Zeugung erzählt.
Gut, ich werde es tun. Aber lass mich doch zunächst etwas zu dem vorher
Gesagten ergänzen.

Ich musste leider feststellen, dass es kaum hilft – auch nicht in der Zeit, aus
der ich komme – wenn ich und einige wenige andere den gutenWillen zeigen,
die Wahrheit zu erkennen. Die Meinung, dass du ein Monster bist, hat sich
über die vielen Jahrhunderte bei fast allen Menschen verfestigt. Es ist nicht
leicht, verfestigte Meinungen und festen Glauben zu verändern, selbst wenn
sie noch so absurd sind. Um die Menschen zu erreichen, tun auch wir also



23.1 Das Treffen mit einem Monster 221

so, als ob wir daran glauben, dass du einen Stier als Vater hast und dass dein
anders aussehender Kopf ein Stierkopf ist. Wir tun so, als ob du tatsächlich
der Minotauros bist.

Schau bitte nicht so traurig, Asterios. Es ist doch bloß ein Mythos. Nur
seine Botschaften sind wahr – ewig, panepochal und pananthropisch. Die Le-
gende selbst dagegen, die die Botschaft umhüllt und transferiert, braucht nicht
unbedingt wahr zu sein. Also sei nicht traurig.

Du bist ein Mythos!
Wir alle haben dich also zuMinotauros gemacht. Und jetzt bezahlen wir die

Rechnung dafür. Doch deine Opfer und du, ihr seid immer noch die Haupt-
zahler. Deine Opfer und du bezahlen für eine doppelte Angst. Die Angst vor
der Missgestaltung und die Angst vor dem Missgestalteten.

Die doppelte Angst der Dysmorphophobie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Mensch hat ein tiefsitzendes Misstrauen, ja eine elementare
Angst – wahrscheinlich evolutionär bedingt – vor dem Andersgestaltetsein des
menschlichen Antlitzes. Angst vor dem Fehlen des Gewohnten und Vertrauten.
Vor allem, wenn es ihn selbst betrifft. Und das kann zur Entstehung der Dysmor-
phophobie beitragen.

Dysmorphophobie ist die übertriebene und unbegründete Angst, dass Kör-
perpartien, insbesondere das Gesicht, fehlgestaltet sind. Dies kann sich bis zur
wahnhaften Überzeugung steigern. Ein nicht so seltenes Phänomen, das wir am
häufigsten bei jüngeren Menschen sehen. Der Begriff setzt sich zusammen aus
den uns schon bekannten und erläuterten griechischen Worten, „dys“ (schlecht,
fehlerhaft, unschön) „Morphe“ (Antlitz, Gestalt) und „Phobie“ (Furcht, Angst).

Dem Begriff „Dysmorphophobie“ könnte man allerdings auch eine zwei-
te Bedeutung beimessen: Unbehagen oder Angst vor dem Dysmorphen, dem
Fehlgestalteten. Dieses Unbehagen, diese Angst, erkennen wir in den Über-
lieferungen und Mythen der Menschen, die von Mischgestalten berichten,
etwa Menschen mit tierischen Köpfen oder umgekehrt Tiere mit menschlichen
Körpern. So entstanden die Legenden von Sphinxen und Zentauren, von Elefan-
tenmenschen und Meerjungfrauen, von einäugigen Kyklopen und stierköpfigen
Minotauri, von anthropomorphen Tieren aber auch von zoomorphen Göttern.
Ihre Angst davor versuchen die Menschen zu neutralisieren. Entweder durch
Dämonisierung und Verbannung, das heißt Ausgrenzung und Exklusion. Oder
durch Vergötterung und Verehrung des Missgestalteten. Wobei auch die zweite
Variante der Angstneutralisierung, die der Vergötterung und Verehrung, eine
Art von Ausgrenzung ist – Ausgrenzung im Außermenschlichen.

Und so kommt es dazu, dass der Andersseiende bis zu unseren Tagen von
nicht wenigen ausgegrenzt wird. Dass der Andersseiende entfremdet, zum Xe-
nos gemacht wird. Und so stehen der Xenophobie Tür und Tor offen.

Das ist vieler Mythen archetype Botschaft.



222 23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen

23.2 Die Entstehung des Monströsen

Und so entstehen auch Stereotype und Vorurteile.
Stereotype und Vorurteile können wiederum zur Entstehung des Monströ-

sen beitragen.

Stereotype, Vereinfachung und Ausgrenzung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

Stereotyp bezeichnet etwas, das immer die gleiche Form und immer den glei-
chen Ablauf hat. Es setzt sich zusammen aus den Wörtern „stereós“ (στερεός),
d. h. fest, hart, stabil, und demWort „týpos“ (τύπος), das zwar viele Bedeutungen
hat122, aber in diesem Falle einen Menschen oder eine Gruppe von Menschen
meint, definiert nach Geschlecht, Nationalität, Herkunft, Religion usw., mit be-
stimmten festen Verhaltenscharakteristika und Eigenschaften.

Die Bezeichnung Stereotyp hat in den verschiedenen Fachdisziplinen unter-
schiedliche Bedeutungen. Aus sozialpsychologischer Sicht, die uns hier besonders
interessiert, bedeutet Stereotyp eine mentale Vereinfachung von komplexen Ei-
genschaften oder Verhaltensweisen von Personengruppen. Der Mensch braucht
offensichtlich Stereotype, um die Komplexität seiner Umwelt zu vereinfachen
und die Interaktion mit Menschen anderer Gruppen zu definieren und für ihn
selbst zu erleichtern. Prinzipiell sind zwar Stereotype nicht negativ zu bewerten,
allerdings nur solange sie nicht auf einer starken Vereinfachung, Reduzierung
oder gar Verfälschung der Realität oder auf Unwissen begründet sind. Gefähr-
lich sind Stereotype in den zwischenmenschlichen Beziehungen, wenn sie der
Abgrenzung, der Ausgrenzung, der diskriminierenden Etikettierung oder gar
dem Hass gegen Personen oder Personengruppen dienen.

Das ist vieler Mythen archetype Botschaft.

Und das, meine ich, ist der Fall bei dir, Asterios.

Das Vorurteil und das Parafaktische

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Stereotype sind, wie wir schon angedeutet haben, nicht immer
negativ. Sie stellen auch eine kognitive Ökonomie für den Menschen dar. Damit
ist eine schnelle Zuordnung von Personen, Gruppen und Gesellschaften möglich,
und so wird auch die Auswahl des Interaktionsmodus mit ihnen erleichtert.

Aber wenn Stereotype negativ sind, dann treten sie immer mit ihrem Schat-
ten, dem Vorurteil, in Erscheinung.

122 S. Kap. 1.



23.2 Die Entstehung des Monströsen 223

Landläufig sind Vorurteile fast immer negativen Inhaltes und höchst wider-
standsfähig. Sie lassen kaum Zugang zu logischen Argumenten und Fakten.
Heute sagt man modisch dazu: Sie sind postfaktisch, wobei die Bezeich-
nung „postfaktisch“ nicht ganz korrekt ist. Zutreffender wäre die Bezeichnung
„parafaktisch“. Vorurteile folgen nämlich nicht den Fakten, wie das Wort post-
faktisch suggeriert, sondern sie ignorieren sie. Sie stehen also neben den Fakten,
wie das Wort parafaktisch bedeutet. Das griechische „Para“ heißt „neben“ oder
„daneben“. Vorurteile sind also in der Regel parafaktische Konstrukte. Sie re-
flektieren unreflektierte Meinungen und kaum belastbare Vereinfachungen von
Komplexitäten. Sie sind in der Regel von negativen Emotionen besetzt und kön-
nen somit auch gefährlich werden.

Das ist vieler Mythen archetype Botschaft.

Ja, parafaktisch ist zwarmeinNeologismus. Aber ich denke, es ist der richtigere
Begriff. Deswegen bevorzuge ich ihn.

Solchen parafaktisch entstandenen Stereotypen und Vorurteilen wurdest
auch du ausgesetzt, Asterios.

Nachdem das fragliche und unsichere „als ob“ aus den vier Wänden dei-
nes Geburtszimmers ausgebrochen war und seine steile Karriere zum sicheren
und stabilen „er ist“ gemacht hatte, wurde es durch suggerierende Wissende
wie eine Pandemie beim suggestiblen Volk verbreitet. Es ist kein Wunder also,
dass es in den Sternenhimmel der Stereotype und Vorurteile emporgestiegen
ist. Für den Sternenmenschen Asterios gab es da oben keinen Platz mehr, nir-
gendwo. Und so wissen wir, dass Stereotype und Vorurteile – unter anderem –
dank des Zusammenspiels von Suggestion und Suggestibilität entstehen.

Suggestion und Suggestibilität

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Suggestion und Suggestibilität können dem Parafaktischen zu sei-
ner Metamorphose ins angeblich Faktische verhelfen.

Suggestion – abgeleitet aus dem lateinischen „suggestio“, was so viel be-
deutet wie „Hinzufügung“, „Eingebung“ oder „Einflüsterung“, bzw. aus „sug-
gerere“, etwa „zuführen“ oder „unterschieben“ – meint die Wirkung einer
Person oder einer Situation auf andere Menschen, die zur Beeinflussung ihres
Fühlens, Denkens und Handelns führt. Es ist in ihrem Kern eine manipulative
Beeinflussung, ohne dass die Manipulation von dem Betroffenen bewusst wahr-
genommen wird. Suggestibilität ist dann die latente oder manifeste, bewusste
oder unbewusste Bereitschaft, sich beeinflussen zu lassen.

Um wirksam zu sein, braucht die Suggestion ein gewisses Maß an Bereit-
schaft der Person oder einer Personengruppe oder der Massen, sich beeinflussen
zu lassen. Einen Grad an Suggestibilität also. Bei einer einzelnen Person ist die



224 23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen

Suggestibilität abhängig von ihrer Persönlichkeitsstruktur und/oder vom jewei-
ligen psychischen Zustand. Bei den Massen jedoch ist sie abhängig vor allem
von der Intensität der Suggestion und/oder von der Kunst und der Fähigkeit des
Suggerierenden, den Willen, das Denken, Fühlen und Handeln anderer Men-
schen zu beeinflussen. Das ist in der Regel die Stunde der Demagogen und
der Massenverführer. Mythen und Geschichte lehren uns, dass Suggestion und
Suggestibilität bei den Massen nichts Gutes verheißen. Kriege und Pogrome, xe-
nophobe Exzesse und aggressive Nationalismen, um einige giftige Bewohner der
Schlangengrube zu nennen, können daraus entstehen. Aber nicht nur das. Das
Zusammenspiel von Stereotypen, Vorurteilen, Ausgrenzung, Suggestion, Sugge-
stibilität und Parafaktischem kann unter anderem auch aus Menschen Minotauri
machen. Und so kann das Anderssein zum Monströsen werden.

Das ist mancher Mythen archetype Botschaft.

Und nun, nachdem wir einiges Begriffliches gehört haben, berichte ich dir, As-
terios, wie versprochen, was sich die Menschen über deine Zeugung erzählen.
Ob diese Berichte derWahrheit entsprechen oder in der Tat parafaktisch sind,
steht auf einem anderen Blatt. Heute, mit den Erfahrungen und demWissen,
die meine Zeit durch die Äonen gesammelt hat, können wir sagen, dass die
Geschichte deiner Zeugung nichts anderes ist als ein Produkt des Kausalitäts-
bedürfnisses und der Attribuierungstendenz des Menschen123. Es ist also ein
Erklärungsversuch der Menschen, dein Anderssein einzuordnen.

Und so wurde dein Mythos geboren.
Der Mythos eines schuldlosen Erbopfers, das zum Täter wurde.
Zum Opfertäter.

123 S. Abschn. 21.1.



24
Das schuldlose Erbopfer

24.1 Gier, die Ursünde

Du, Asterios, bist zunächst einmal das Opfer von drei Ursündern.
Der erste Ursünder ist König Minos, nach demMythos dein sozialer Vater.

DieMenschen glauben nämlich denMythenerzählern, die unisono berichten,
dass er gar nicht dein biologischer Vater sei. Wir sprechen noch ausführlich
darüber. Danach ist er der bewusste Sünder, der deine Tragödie ins Rollen
brachte.

Die erste Ursünde war Gier – Minos Gier.
Wusstest du, dass Minos als Führer der Supermacht Kreta der mächtigste

Monarch seiner Zeit ist und noch dazu Sohn von Zeus und Europa? Prinzipiell
ist er kein schlechter Mensch, das muss man ihm lassen. Er ist nach gelten-
den Maßstäben sogar ein gerechter Mensch. Sonst hätte ihn Vater Zeus sicher
nicht für den Vorsitz des obersten Himmelsgerichtes im Jenseits auserwählt.
Natürlich ist er noch nicht im Amt, aber er wird es sein, wenn es soweit ist –
post mortemmeine ich. Mächtig und siegreich ist er sowieso. Er hat nicht nur
die Könige der umliegenden Inseln besiegt, sondern auch das Ferne und nicht
unbedeutende Athen. Aber – das muss auch gesagt werden – er ist der Anlass
für die Entstehung des Minotauros-Mythos. Die Tragödie nahm, glaubt man
den Mythographen, folgendermaßen ihren Anfang:

225© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_24

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_24


226 24 Das schuldlose Erbopfer

Die Legende von König Minos und dem schneeweißen Stier

Nach einem siegreichen Feldzug in Übersee beschließt König Minos, Poseidon,
dem Gott der Gewässer, mit einer großzügigen Opfergabe für den Sieg und die
sichere Heimkehr durch das weite Meer zu danken. Mehrere Stiere stehen drau-
ßen am Strand bereit für die Opfergabe. Als Minos die Stiere erblickt, erkennt
er, dass sich darunter auch einige schöne befinden. Doch keiner davon ist so au-
ßergewöhnlich schön, dass er diese Opfergabe zu etwas so Besonderem machen
würde, wie Minos es sich vorstellt und wie es dem Anlass angemessen wäre. Der
König betet also inbrünstig zu Poseidon, ihm für die Opfergabe noch einen be-
sonders schönen Stier zu schicken. Nein, offensichtlich sehen weder Minos noch
Poseidon einen Widerspruch darin, dass sich diese Bitte an den Gott richtet,
für den ja die Opfergaben bestimmt sind. Sonst wäre das Gebet des bis dahin
frommen und gerechten Königs – doch, doch, Asterios, trotz der komplizierten
Geschichte mit dir kann man das über Minos sagen – nicht von Poseidon er-
hört worden. Ein wunderschöner schneeweißer Stier, ein Tauros, erhebt sich also
aus den Wellen des Meeres. So etwas Schönes hat niemand bis zu diesem Zeit-
punkt gesehen. Der Stier strahlt trotz seiner unbändigen animalischen Kraft vor
Schönheit und Anmut. Die anwesenden Menschen sind sprachlos angesichts die-
ser außergewöhnlichen Erscheinung, allen voran König Minos. Geblendet von
der Strahlkraft des Tauros wird Minos von einem alles überdeckenden Wunsch
befallen: Diesen Stier muss er besitzen. Unbedingt! Und so beschließt er, ohne
lange darüber nachzudenken, diesen außergewöhnlichen Stier nicht am Altar
zu opfern. Der verblendete König vergisst auf der Stelle sowohl seine bishe-
rige Frömmigkeit als auch seinen Gerechtigkeitssinn und lässt sich von Wunsch
und Habgier steuern. Offensichtlich sind auch grundsätzlich gerechte Menschen
nicht immer immun gegen Verfehlungen. Wer ist schon ein lupenreiner Sünden-
loser, Asterios!

Minos denkt, er könne den Gott entschädigen, wenn er dessen Stier durch
einen anderen, ebenfalls schönen und kräftigen, ersetzt.

Gewünscht, gedacht, getan.
Er erfüllt sich seinen habgierigen Wunsch und behält den schneeweißen Stier

für sich.
Das missfällt erwartungsgemäß dem mächtigen Poseidon. Und so beschließt

der, den Frevler zu bestrafen. Mit einer sehr raffinierten und sehr, sehr perfiden
Strafe.

König Minos begeht die Ursünde, die deine Tragödie, mein Freund Asteri-
os, und die Tragödien von vielen anderen Menschen in Gang setzt. Nicht
die Verblendung durch Schönheit ist die Sünde, sondern die Habgier. Etwas
zu besitzen zu wollen, was jemand anderem gehört. Auch die Schönheit zu
bewundern, ist keineswegs eine Sünde – im Gegenteil, es ist etwas Erhabe-
nes. Sich von der Schönheit verblenden zu lassen, ist eine verstehbare, ja auch
irgendwie verzeihbare Schwäche. Doch die Bewunderung in habgierige, ver-
blendete Begehrlichkeit mutieren zu lassen, das ist die Sünde!124

124 Wie in Abschn. 4.1 dargestellt.



24.1 Gier, die Ursünde 227

Man fragt sich, wieso ein so gerechter Mann wie König Minos im Falle des
weißen Tauros eine so negative Eigenschaft wie die habgierige und verblen-
dende Begehrlichkeit zeigt.

Habgier und verblendende Begehrlichkeit

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, sogar der gerechte und weise König Minos musste zum Archetyp
der habgierigen und verblendenden Begehrlichkeit werden.

Schon in der Legende von König Midas125 haben wir erkannt, dass Habgier
nicht immer eine beständige, feste und permanent zum Ausdruck kommende
Persönlichkeitseigenschaft sein muss. Sie kann auch vorübergehend, temporär
also, und auf wenige, sogar auf einen einzigen Gegenstand fokussiert sein.
Damit können prinzipiell Nichthabgierige zu temporär und selektiv Habgieri-
gen werden, die von der Begehrlichkeit verblendet werden. So erklärt sich die
selektiv habgierige und verblendende Begehrlichkeit von Liebhabern, die sich
auf etwas Bestimmtes bezieht. Beispielsweise Kunstgegenstände, Pferde oder
andere Kulttiere, Grundstücke, oder eben auch auf einen außergewöhnlichen
schneeweißen Stier. Werden die Liebhaber von ihren Gefühlen verblendet, dann
handeln sie oft auch gefühlsmäßig und ignorieren dabei nicht selten sowohl die
Gesetze der Vernunft als auch die der Anständigkeit. Insofern ist in diesem Falle
Habgier das Resultat von verblendender Begehrlichkeit. Aber auch umgekehrt
kann es sein: Habgier kann verblendende Begehrlichkeit gebären.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ach, weißt du, Asterios, ich möchte Minos Untat nicht gutheißen. Doch ich
denke, dass in sehr vielen von uns, wenn nicht in allen, ein kleiner Minos
steckt – mit größeren oder kleineren gierigen Wünschen.

Im Vorfeld deiner Tragödie kam es nun unglücklicherweise dazu, dass die
gierige und verblendende Begehrlichkeit des König Minos die Begierde seiner
Gattin und deiner Mutter, der Königin Pasiphaë, erweckte. Oder korrekter
gesagt, dass Poseidon sie in ihr erweckte.

Deine Mutter ist die zweite Ursünderin, die dich zum Opfer machte. Al-
lerdings im Unterschied zu Minos eine instrumentalisierte Sünderin.

Poseidon nämlich schleuderte in Brust und Kopf deiner Mutter eine se-
xuell perverse Begierde. Sei bitte nicht schockiert. Sexuelle Perversionen126
kommen ja in den besten Familien vor, und deine Mutter stammte aus einer
der besten Familien der gesamten griechischen Welt.

125 Ebenda.
126 S. Kap. 15.



228 24 Das schuldlose Erbopfer

Die sündhafte Geschichte, die zu deiner Erzeugung führte, setzte sich der
Legende nach folgendermaßen fort:

Die Legende vor der Königin, die in einen Stier verliebt war

Pasiphaë, deine Mutter, ist Tochter des Sonnengottes Helios und der Okeanide
Perse. Außerdem ist sie die Schwester von Kirke, der berühmten Zauberin, und
Tante von Medea, der furchtbaren Zauberin. Du wurdest also in eine Familie mit
legendärer, ja göttlicher Herkunft hineingeboren. Hat dir das jemand erzählt,
Asterios, oder haben sie auch das vor dir geheim gehalten?

Unmittelbar nachdem König Minos am Strand von Knossos unberechtigter-
weise den göttlichen Opferstier in Besitz nimmt, verliebt sich deine Mutter
blitzartig und stürmisch in den wunderschönen schneeweißen Stier des Posei-
don. Natürlich ohne zu wissen, dass dies eine Strafe Gottes ist. Eine Strafe für
König Minos, vollstreckt an seiner unschuldigen Gattin. Aber auch wenn Pasi-
phaë es gewusst hätte, es wäre trotzdem geschehen: Die vom Gott inspirierte
Begierde war nämlich so wild und unbändig, dass sie jeden zu ihremwillenlosen
Objekt gemacht hätte – wie ein steuerloses Boot in einem stürmischen Meer. So
wird auch deine Mutter zu einem willenlosen Objekt ihrer Begierde, die eigent-
lich nicht „ihre“ war. Der strafende Gott hat ihr keine Wahl gelassen. Der freie
Wille, wenn sie je einen hatte, wird durch höhere Gewalt suspendiert. So wird
deine schuldlose Mutter zum Opfer. Opfer der Verfehlung eines anderen, ihres
Gatten. Und auch der blinden Rache eines Mächtigen.

Und damit wurde deine Mutter zum Opfer einer paraphilen Neigung.

Wenn mich jemand gefragt hätte, Asterios, ob deine Mutter eine paraphi-
le Neigung oder eine paraphile Störung, eine sogenannte sexuelle Perversion,
hatte, hätte ich ohne zu zögern die Antwort gegeben: Eine temporär begrenzte
Paraphile Neigung, aber keine Paraphile Störung127. Ich würde es so begrün-
den: Deine Mutter hatte eine sexuelle Neigung zu einem Stier. Das nennt
man in der Fachsprache – unglücklicherweise – eine „zoophile Neigung“ bzw.
„Zoophilie“. Deine Miene zeigt mir, dass du sofort verstanden hast, warum
ich „unglücklicherweise“ gesagt habe, nicht wahr? Weil eben Zoophilie die
Liebe zu Tieren im Allgemeinen bedeutet. Eine Liebe, die nur extrem sel-
ten eine sexuelle Komponente hat. Nachdem die peinliche Namensgebung
erfolgt war – verursacht von einem österreichischen Psychiater des 19. Jahr-
hunderts der neuen Chronologie128 –, versuchte man, sie zu korrigieren. Die
von manchen verwendete alternative Bezeichnung „Zoosexualität“ ist auch
nicht unproblematisch, weil sie mit „Sexualität der Tiere“ verwechselt wer-

127 Ebenda.
128 Der war Richard von Kraft-Ebbing in seinem Buch „Psychopathia Sexualis“, Auf-
lage von 1993, Matthes & Seitz, München.



24.2 Die Perversion der Genialität 229

den kann.Wahrscheinlich ist die korrektere Bezeichnung „Zooparaphilie“und
entsprechend „Zooparaphile Neigung“ bzw. Störung.

Doch deine Mutter hatte keine sogenannte sexuelle Perversion, das versi-
chere ich dir. Du schaust zweifelnd? Nein, deine Mutter war nicht sexuell
pervers, obwohl sie den unbändigen Wunsch verspürte, sich mit diesem wun-
derschönen weißen Stier sexuell zu vereinigen, und obwohl sie mit viel Energie
diesen Wunsch in die Tat umsetzte, wie ich dir anschließend erzählen werde.
Nein, sie war nicht pervers. Nicht nur, weil dieser Wunsch nicht ihr eige-
ner war, vielmehr von einem Gott implantiert, sondern hauptsächlich aus
einem anderen Grund. Viele Menschen können einmalig oder sporadisch ab-
weichende sexuelle Vorstellungen haben, ohne deshalb sexuell pervers, also
paraphil, zu sein129. Und so war es bei deiner Mutter. Ihre Begierde bezog
sich nur auf diesen speziellen weißen Stier und war nur temporär. Niemals
vorher – und auch nicht nachher – hatte sie einen solchen Wunsch.

24.2 Die Perversion der Genialität

Nicht nur die Sexualität kann pervertiert werden, Asterios, sondern auch das
Denken und die Genialität. Ein Beispiel dafür ist die Rolle, die der geniale
Dädalos bei der Befriedigung des sexuell abartigen Wunsches deiner Mutter
gespielt hat.

Dädalos ist der dritte Ursünder in deiner Tragödie. Wie Minos ist er eben-
falls ein bewusster und treibender Sünder – im Gegensatz zu deiner Mutter.

Die Legende von der Genialität im Dienste der Perversion

Die implantierte Begierde in der Brust deiner Mutter suchte fieberhaft nach ei-
ner Möglichkeit, ihr Opfer – deine Mutter – mit dem Stier zu vereinigen. Und so
kam Dädalos ins Spiel, der geniale Uringenieur der Menschheit. Weil er wegen
eines Verbrechens – davon werde ich dir bald erzählen – verfolgt wurde, weilte
er gerade in Kreta bei König Minos, der ihm Zuflucht geboten hatte. Dädalos
machte seiner Genialität alle Ehre und half der vor Sehnsucht glühenden Kö-
nigin tatkräftig dabei, ihr Begehren zu befriedigen. Er konstruierte eine Kuh-
Attrappe – Kuhhaut und Kuhgerüche inklusive –, die täuschend echt und leben-
dig wirkte. In der versteckte sich Pasiphaë. Die künstliche Kuh sah so attraktiv
und verführerisch aus, dass der weiße Stier den Drang verspürte, sich mit ihr zu
vereinigen, was er auch unverzüglich tat. Du kannst es dir sicherlich denken: In
Wirklichkeit fand die Vereinigung mit deiner Mutter Pasiphaë statt, die in der
Kuh-Attrappe steckte.

129 S. Kap. 15.



230 24 Das schuldlose Erbopfer

So wurdest du Minotauros, entschuldige, ich meine Asterios, gezeugt. Und
so begann das Drama von Pasiphaë, das Drama von Minos. Aber und vor allem
dein Drama und das von anderen unschuldigen Menschen, deinen Opfern.

Eine Genialität, die sich in den Dienst der Perversion – nicht nur der sexuel-
len – stellt, kann nichts Gutes verheißen.

Und so half die Genialität der Teratogenese!
Oh, du schaust schon wieder so erstaunt und gleichzeitig ein wenig traurig.

Sicher wegen des Wortes Teratogenese. Ich verstehe: Weil es in der uns ge-
meinsamen Sprache „Monsterentstehung“ bedeutet. Aus Teras (Τέρας), „das
Monster“, und Genese (Γένεσις), „die Geburt“ oder auch „die Schöpfung“
und „die Entstehung“. Doch inzwischen ist es bloß ein medizinischer Begriff,
um die Missbildung von Embryonen zu bezeichnen. Ich weiß, die Medizin
und die Wissenschaft sind insgesamt nicht unschuldig an der Entstehung von
Vorurteilen mit ihrer manchmal unverantwortlichen Terminologie. Aber ver-
stehe es bitte bloß als misslungenen medizinischen Begriff. Und sei deshalb
nicht traurig.

Wie auch immer, kommen wir zurück zur Perversion des Denkens mancher
genialer Wissenschaftler. Nicht immer sind ihre intellektuellen Höhenflüge
nurmit demmoralisch Erlaubten zu befriedigen.Manchmal muss es auch alles
Machbare sein, egal wie pervers es ist, egal wie verwerflich, unmoralisch oder
gefährlich. Zu dieser Kategorie gehörtmeines Erachtens auch das, wasDädalos
mit deiner Mutter machte. Ich denke, er tat das, um zu zeigen – vielleicht in
erster Linie, um es sich selbst zu beweisen –, was zu vollbringen er im Stande
ist. Er konstruierte die Technokuh, um eine widernatürliche Handlung zu
ermöglichen, ohne die Folgen zu bedenken. Vielleicht hat er sie sogar bewusst
in Kauf genommen. Du und deine Opfer seid die Folgen.

So jemand, der das Machbare über das Erlaubte stellt, muss ständig etwas
beweisen. Sich selbst und den anderen. Und so verfällt er in Omnipotenz-
phantasien.

Omnipotenzphantasien

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Dädalos kann als Archetyp für die Omnipotenzphantasien des Wis-
senschaftlers und der Wissenschaft stehen.

Der Begriff Omnipotenzphantasien, zusammengesetzt aus den lateinischen
„omnis“ (alle), und „potentia“ (Kraft, Vermögen, Fähigkeit) sowie aus dem grie-
chischen „Phantasia“ (Φαντασία), hat eine Bedeutung – Allmachtsphantasien –
und viele Anwendungen.



24.2 Die Perversion der Genialität 231

Omnipotenzphantasien bezeichnen Phantasien über die hypothetische Fä-
higkeit eines Menschen, jedes Geschehnis hervorrufen oder beeinflussen zu
können.

In ihrer psychopathologischen Form betreffen die Omnipotenzphantasien
immer die eigene Person. Sie finden sich bei manischen und schizophrenen
sowie anderen paranoiden Erkrankungen als Krankheitssymptome. Aber auch
bei unreifen, sogenannten infantilen, oder bei schwachen, sogenannten asthe-
nischen und dependenten Persönlichkeiten. In diesen Fällen wird damit die
eigene Schwäche verleugnet und kompensiert. Weiter finden sich Omnipotenz-
phantasien auch bei der narzisstischen Persönlichkeitsstörung, womit dann die
vermeintliche eigene Gloriosität, Grandiosität, Superiorität und Einzigartigkeit
zelebriert wird.

Der Narzissmus manchen Wissenschaftlers und Erfinders macht nicht immer
einen großen Bogen um Omnipotenzphantasien.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

In diesem Rahmen sollten wir auch die Sache mit deiner Mutter, dem Erfin-
der und der Technokuh betrachten. Kannst du dir vorstellen, wie das ganze
Unterfangen abgelaufen ist? Ungefähr so: Deine Mutter trägt ihren widerna-
türlichen Wunsch dem Erfinder vor. Der Erfinder sagt: „Ich kann dir helfen!
Natürlich gehören auch widernatürliche Sachen zumeinemKönnen. Ich kann
allen beweisen, dass ich auch das Unmögliche möglich machen kann. Ich bin
dasGenie, das die Grenzen derNatur belacht. Ich bin dasGenie, das die Natur
befehligt und sie zum Gehorsam zwingt. Ich bin das Genie, das allmächtige!“

Und der mentalen Hybris folgte dann die technokratische Kühnheit.
Des widernatürlichen Wünschens der Mutter und des widernatürlichen

Denkens und Tuns des Erfinders Kind bist du. Du, der Unschuldige, der von
den Schuldigen als Monster verunglimpft wird.

Das Genie vergaß seine Verantwortung der Natur gegenüber und ließ sich
von seinem narzisstischen Ego steuern. Aber auch wir Wissenschaftler, die
nicht einmal im Entferntesten einen Abklatsch der dädalischen Genialität in
uns haben, tragen unsere Intelligenz, unsere Fähigkeiten und Begabungen,
unser Können und Wissen wie ein Schutzschild und eine Angriffswaffe vor
uns her. Niemand darf sie anzweifeln, niemand darf sie geringschätzen. Falls
das doch geschieht, sind wir bereit, sie mit allen Mitteln unter Beweis zu stel-
len, den anderen zu zeigen, was wir mit unserem Können alles können. Die
Versuchung ist da, das Machbare auch jenseits des Erlaubten machbar zu ma-
chen. Für manche ist die Versuchung, sich selbst und den anderen etwas zu
beweisen, zu groß, um vor der Perversion des Denkens und einer brutalen
Vergewaltigung der Natur zurückzuschrecken. Ich vermute, genau das bringt



232 24 Das schuldlose Erbopfer

unser Dichter Sophokles zum Ausdruck mit seinem berühmten Chorlied in
der „Antigone“, das mit den Versen beginnt:

Vieles ist ungeheuer, aber nichts
ist ungeheurer als der Mensch.130

Allmachtsphantasten mit Hekatomben von Opfern sind leider nicht bloß
Phantasiegebilde der Mythen. Dort wurde der Archetyp gebildet. Seine Nach-
ahmungen jedoch bevölkern Zeit und Raum, Epochen und Kontinente.

Soviel zurzeit zu den Omnipotenzphantasien. Wir sprechen noch einmal
darüber, wenn wir das Reich des Narkissos betreten. Wir sprechen ja so viel
über Narzissten. Da ist man fast ungeduldig, sie in ihrem Wesen und ihren
verschiedenen Variationen kennenzulernen. Doch ein wenig Geduld ist noch
erforderlich.

Kehren wir zunächst zurück zu deinem Drama und zu meinem Beitrag zu
deiner Tragödie. Wobei mit „mein“ auch dieses Mal „unser“ Beitrag gemeint
ist. Das, was wir alle als Gesellschaft dazu beigetragen haben. Wir alle sind als
Akteure angesprochen, auch wenn wir in der Tragödie „Minotauros“ nicht als
Protagonisten erkennbar sind.

Unsere Mitwirkung und Mitgestaltung besteht darin, dass auch wir dich
wie ein Monster behandelt haben. Und so haben wir nicht unwesentlich dazu
beigetragen, dass du in der Tat als zerstörerisches Monster handeltest. Wir alle
tragen dafür die Verantwortung. Nicht nur die drei Ursünder, sondern auch
wir, die suggestiblen Mitläufer.

Nachdem wir so viele Opfer zu beklagen haben, bedauern es jetzt alle –
auf jeden Fall viele, oder sagen wir besser einige, aber zu mindestens eine
Handvoll von uns –, dass wir dich nicht als Opfer behandelt haben. Dass
wir alle das fragile und fragliche „als ob“ zum stabilen und sicheren „er ist“
transformiert haben. Dass wir uns damals suggerieren ließen, du seiest ein
Monster, und hysterisch-panisch reagierten und mitmachten. Genauso wie
die hysterisch-panisch Suggerierenden. Hätten damals einige von uns beson-
nen-rational reagiert, hätte auch die Geschichte möglicherweise einen anderen
Lauf genommen. Aber so kam es dazu, dass auch wir – wie die Ursünder –
nicht liebevoll oder zumindest nachsichtig und verständnisvoll mit dir um-
gingen. Damals, als du noch ein Kind warst. Und so geschah es auch, dass
wir – die suggestiblen Mitläufer – mit dir keine Freundschaft geschlossen ha-
ben. In deiner Kindheit, als du noch nicht gefährlich warst.

130 Vers 332–333.



24.2 Die Perversion der Genialität 233

Wir haben dich ausgegrenzt und damit das Andersartige bei dir noch stärker
wahrnehmbar gemacht. Und so wurde das Monströse immer monströser.

Wir haben dich ausgegrenzt, Asterios. Und somit haben wir auch dazu bei-
getragen, dass das Opfer zum Täter wurde.

Die Exklusion, die wir mit dir betrieben haben, ist unsere Inklusion in das
Unheilvolle. Es ist unser Beitrag zu dem Unglück. Unser Mitwirken bei der
Züchtung eines Monsters. Unsere Mitschuld bei der Katastrophe schlechthin.
Unsere Beteiligung amWegschließen, „und zwar für immer“, des Minotauros
in ein Labyrinth. Wo er nichts anderes tun konnte, als auf seine Opfer und
seinen Henker zu warten. Ausgrenzen ist gefährlich und macht gefährlich.

Die Ausgrenzung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, das Einschließen in ein Labyrinth ist der Archetyp der Exklusion.
Die Exklusion, die Ausgrenzung, ist ein Ausschluss. Der Ausschluss einer Per-

son oder einer Gruppe von Personen von der Teilnahme an etwas, von der
Zugehörigkeit zu etwas. Diese Exklusion kann den Ausschluss aus einer Grup-
pe bedeuten oder aus der dominierenden Gesellschaft eines Ortes bzw. eines
ganzen Landes, die sich als die „echte“ Gesellschaft versteht. Oder den Aus-
schluss aus bestimmten Formen sozialen Lebens oder von Entscheidungen, von
bestimmten Berufen, Möglichkeiten, Einrichtungen, Versammlungen und Veran-
staltungen oder auch von den Grundrechten oder von der Teilhabe an Gütern.

Der Exkludierende tut das aus unterschiedlichsten Gründen: Überlegenheits-
gefühl und Superioritätsüberzeugung, Machtbestrebungen und Herrschaftser-
haltung, Reputationsgründe, Wirtschaftsfaktoren, Sicherheitsbedürfnis, Angst
vor und Misstrauen gegenüber Andersseienden (identifiziert durch Herkunft,
Hautfarbe, Aussehen, Geschlecht, sexuelle Orientierung, Religion, Ethnizität,
Ideologie, körperliche Andersartigkeit, Behinderung etc.).

Der Exkludierte, wenn die Exklusion gegen seinen Willen, gegen seine Wün-
sche und Vorstellungen geschieht – was in der Regel der Fall ist – fühlt sich
abgewertet und diskriminiert. Unter Umständen sogar wie sich in einem Über-
lebenskampf befindend. Verständlich also, dass er darauf verschiedenartig rea-
giert: Mit Depression oder Aggression, Resignation oder Aktivismus, Anpassung
oder Hassgefühlen, Unterwerfung oder Widerstand, Bildung von Randgruppen
und Ghettos, mit friedlichen Protesten oder Gewalttätigkeiten. Resultat ist: ent-
weder arrangiert sich der Exkludierte damit, ein Opfer zu bleiben, oder macht
auch andere zu Opfern.

Das Exkludieren kennt nur Opfer.
Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Du siehst also, mein Freund Asterios, für dein Elend und deine Gefährlichkeit
gibt es viele Gründe und viele Verantwortliche.



234 24 Das schuldlose Erbopfer

Wir haben dich ausgegrenzt, Asterios, und aus dir einen Minotauros ge-
macht. Lange bevor wir dich ins Labyrinth eingeschlossen haben.

Spät, zu spät, kommt unsere Späteinsicht. Unwirksam ist jetzt unser ver-
hindertes Spätbedauern.

Ich weiß es, mein Freund, mein später Freund. Bitte nimm meine, unsere
Freundschaft, meine, unsere Spätfreundschaft an. Ich weiß, es hilft dir nicht.
Aber es beruhigt unser Gewissen. Tue es für uns. Wir tun es für uns. Was
denkst du? Du schaust mich schon wieder so erstaunt und misstrauisch an!
Nicht zu Unrecht!

24.3 Die Erbopfer der bösen Tat

Du bist ein Glied in einer unendlichen Kette von schuldlosen Opfern schul-
diger Ursünder, Asterios. Allerdings besteht diese unendliche Kette aus vielen
sehr unterschiedlichen Gliedern. Sie besteht aus verschiedenen Archetypen.
Einer der Archetypen für schuldlose Opfer schuldiger Ursünder ist auch der
tragische König Ödipus, doch ein anderer Archetyp als du. Lass mich dir er-
klären, was ich damit meine.

Manchmal sind nämlich vor langer Zeit Dinge geschehen, die von uns nicht
gesteuert waren, die aber trotzdem nach Opfern verlangten, auch über Gene-
rationen hinweg. In deiner Zeit wurde der Fluch für eine böse Tat dafür ver-
antwortlich gemacht. In anderen Kulturen, vor allem aus dem orientalischen
Kulturkreis, spielt diese Rolle eine sogenannte Erbsünde einem Gott gegen-
über – heute noch. In deiner Zeit, der Zeit der Anfänge der abendländischen
Kultur, ist es der Fluch für begangene Sünden von Vätern, Großvätern oder
sogar Ur-Ur-Großvätern, der die Erben nachfolgender Generationen plagt.
Überlieferungen, die die Kulturgeschichte des Abendlandes nachhaltig prä-
gen, etwa der Fluch der Atriden, wovon ich dir etwas später erzählen werde131,
oder der Fluch der Labdakiden, worüber wir gleich sprechen, illustrieren deut-
lich die damit verbundenen Dramen.

Nun, in der Zeit, aus der ich komme, sind Verfluchungen längst wirkungs-
los geworden. Es gibt auch keineGötter mehr, die sie annehmen und umsetzen
könnten. Die Rolle des zeitfernen Fluches, der mehrere Generationen verfolgt,
übernimmt in der Gegenwart die Erbanlage, die defekte Erbanlage. Die Rol-
le der unsterblichen und unsichtbaren Götter haben unsterbliche unsichtbare
Herrscher übernommen, die sich Gene nennen. Defekte Gene verkörpern den
früheren Fluch. Oder Versündigungen gegen die Natur, deren Konsequenzen

131 S. Abschn. 27.3.



24.3 Die Erbopfer der bösen Tat 235

nachfolgende Generationen zu tragen haben. Oder auch andere Verfehlungen
der Älteren, die weder Rücksicht auf die Kommenden genommen, noch ihr
Tun und Lassen bis zu Ende gedacht, geschweige denn vom Ende her betrach-
tet haben.

Die Folgen sind immer ähnlich, egal ob Fluch oderGene oderVerfehlungen
sie verursachen.

Ob du auch durch defekte Gene so geworden bist wie du bist?Möglichwäre
das, wenn wir annehmen, dass du eine Kraniofaziale Dysplasie hast und die
Geschichte mit dem Stier und deiner Mutter bloß ein Erklärungsversuch der
Alten ist. Die vermuteten ja den Götterfluch als jeglicher Katastrophe Vater,
denn den Genfluch als des Erbopfers Verursacher kannten sie noch nicht.

Aber denke bitte nicht etwa, dass nur die Gene alleine jemandem zum
Erbopfer machen können. Nein dazu kann man auch durch negative Famili-
envorbilder und schlechte Erziehung werden. Allerdings kann man der Macht
der schlechten Vorbilder und der schlechten Erziehung – wie auch allen ande-
ren negativ beeinflussenden sozialen Faktoren – entfliehen, wenn man in der
Lage ist und denWillen hat, anderen positiv beeinflussenden FaktorenZugang
zu sich selbst zu geben. Ich habe meinem Bruder Sisyphos die Persönlichkeit
des Boreas geschildert, die typische antisoziale gewalttätige Persönlichkeit.132
Doch seine beiden Söhne, die Boreaden, sind gut integriert in die Solidar-
gemeinschaft der Argonauten und zeigen unter der Führung des sagenhaften
Helden Iason ein durchaus prosoziales Verhalten.133

Wie auch immer, zu deiner Zeit sind es also die Götter und nicht die Gene,
die die Menschen zu Erbopfern machen. Legenden über Flüche, die viele Ge-
nerationen verfolgen, gibt es zahlreich. Sehr bekannte und weniger bekannte,
die allesamt nicht nur hochinteressant sind, sondern auch eigene Archetypen
in sich bergen. Leider haben wir nicht die Zeit, sie alle zu erzählen, nicht ein-
mal für einige davon. Du wirst ja bald wieder in deinem Labyrinth sitzen,
eingeschlossen, auf Theseus wartend. Wir müssen uns also beeilen.

Doch für eine Legende muss Zeit sein. Ich wähle eine, die auch für meine
wissenschaftliche Zunft von ganz besonderer Bedeutung ist. Nämlich die Ge-
schichte vom Fluch der Labdakiden. Prominentestes aller Labdakiden-Opfer
ist Ödipus. Er wurde ein Erbopfer durch einen Fluch für eine böse Tat, an der
er selbst völlig schuldlos war. Außer Ödipus hatte der Fluch der Labdakiden
über Generationen hinweg eine große Zahl von Opfern: Laios und Iokaste,
Ödipus Eltern, Eteokles und Polyneikes, seine Söhne, Ismene und Antigo-
ne, seine Töchter, Hämon, seinen Schwiegersohn, und auch Hämons Mutter

132 S. Abschn. 21.3 und 21.4.
133 S. Abschn. 4.2 und 21.4.



236 24 Das schuldlose Erbopfer

Eurydike. Ich erzähle dir jetzt, allerdings in aller Kürze, vom Drama der Lab-
dakiden.

Die Legende vom Fluch der Labdakiden

Laios ist der König von Theben. Er ist der Sohn des Labdakos, daher also die Be-
zeichnung Labdakiden. Nach dem frühen Tod seines Vaters und einem Putsch
gegen seinen Vormund findet er als Jugendlicher Zuflucht am Hof des Königs
Pelops, Sohn des Tantalos, in Peloponnes134. Jahre später, nach dem Tod des
kinderlosen Putschisten, kehrt Laios nach Theben zurück, um den ihm zuste-
henden Thron zu übernehmen. Bei seiner Abreise aus Pelops Hof entführt er
Chrysippos, den schönen unehelichen Sohn seines Wohltäters, und missbraucht
den Jungen sexuell. Chrysippos kommt einige Zeit nach der Entführung um. Ob-
wohl es viele Spekulationen bezüglich der Identität des Mörders gibt, geht man
heute davon aus, dass Chrysippos von seinen Stiefbrüdern Atreus und Thyerstes
getötet wurde. Eifersucht und Erbschaftsgründe hätten dabei eine wesentliche
Rolle gespielt. Pelops verflucht daraufhin nicht nur die mörderischen Brüder,
sondern auch den Entführer Laios. Der wiederum erfährt von dem Fluch erst
Jahre später, als er das Orakel von Delphi fragt, ob es in seiner bis dahin kinder-
losen Ehe mit Iokaste noch Hoffnung auf ein Kind gebe.

Das Orakel antwortet ihm: „Ja, du bekommst einen Sohn. Aber du musst
auch wissen, dass du durch die Hand deines eigenen Sohnes dein Leben verlie-
ren wirst. Dies ist eine Entscheidung des Gottvaters Zeus, weil er den Fluch des
Pelops erhört hat.“

Und es fügt noch hinzu: „Dein Sohn und Mörder wird seine eigene Mutter
heiraten und mit ihr Kinder zeugen!“

Laios und Iokaste hören verständlicherweise mit großem Entsetzen den
Spruch des Orakels. Sie beschließen sofort, dieses Schicksal mit allen Mitteln
abzuwenden. Obwohl Iokaste ab sofort verhütet, wird sie schwanger. Es bleibt
zunächst die Hoffnung auf eine Tochter. Doch es wird ein Sohn geboren! Die in
Panik geratenen Eltern übergeben den Neugeborenen einem sehr loyalen Hir-
ten mit dem Auftrag, ihn auf dem Berg Kithäron auszusetzen und dort sterben
zu lassen.

Der Hirte des Königspaares erweist sich allerdings als barmherzig. Er ver-
traut den Königssohn ohne die geringste Andeutung zu dessen Herkunft einem
genauso barmherzigen Hirten des Königs Polybos von Korinth an. Der gute
korinthische Hirte gibt dem Baby den Namen Ödipus und bringt es dem kinder-
losen Königspaar von Korinth, das darüber sehr glücklich ist. Das Königspaar
erzieht das Kind mit großer Liebe wie ein eigenes.

Die Adoptiveltern hatten beschlossen, sich sowohl Ödipus als auch allen
anderen gegenüber als die leiblichen Eltern auszugeben. Mit einigen Arrange-
ments wurde es möglich, und mit der Loyalität und Verschwiegenheit des Hirten
konnten sie rechnen. In späteren Jahren hegen allerdings einige Korinther doch
den Verdacht, Ödipus sei kein leiblicher Königssohn. Als Ödipus erwachsen ist
und ihm diese Gerüchte zu Ohren kommen, will er es schließlich genau wissen.
Er reist nach Delphi und befragt das Orakel. Pythia gibt ihm zwar keine Antwort
auf die Frage nach seinen wahren Eltern. Sie offenbart ihm aber die Prophezei-

134 S. Abschn. 21.2.



24.3 Die Erbopfer der bösen Tat 237

ung, die wir schon kennen: Er werde seinen eigenen Vater töten, seine Mutter
heiraten und mit ihr Kinder zeugen!

Ödipus ist, milde gesagt, entsetzt, dass diesen lieben Menschen, seinen El-
tern, dem Königspaar von Korinth, durch ihn, den Sohn, ein so grauenvolles
Schicksal droht! Weil das Orakel kein Wort zu seinen leiblichen Eltern verliert,
nimmt er an, dass König Polybos und Königin Merope von Korinth in der Tat
seine leiblichen Eltern sind. Er trifft ohne Zögern die Entscheidung, nie wieder
nach Korinth zurückzukehren, und irrt fortan in Zentralgriechenland umher. Er
meidet den Süden, wo Korinth liegt.

Während seiner Wanderschaft gerät er eines Tages an einer Wegenge in
Streit mit einem alten Herrn und seinen Begleitern. Ödipus kann nicht wissen,
dass der sein leiblicher Vater, König Laios von Theben, ist. In der tätlichen Aus-
einandersetzung tötet Ödipus Laios. Er setzt seine Wanderung fort und kommt
vor Thebens Tore. Dort befreit er die Stadt von der Tyrannei der Sphinx – ein
geflügeltes Ungeheuer, das vorn wie eine Jungfrau und hinten wie ein Löwe
aussieht. Zur Belohnung wird Ödipus König von Theben, nachdem er durch die
Heirat mit Königin Iokaste, seiner ihm unbekannten leiblichen Mutter, dazu
auch die formale Legitimation erlangt. Mit ihr zeugt er vier Kinder, die Söhne
Polyneikes und Eteokles und die Töchter Antigone und Ismene.

Irgendwann kommt die Wahrheit ans Licht. Der Fluch des Pelops ist erfüllt!
Und damit erreicht das Drama seinen Höhepunkt: Iokaste erhängt sich, Ödi-

pus sticht sich mit Iokastes goldener Nadel die Augen aus und erblindet. Blind
und elend irrt er in Begleitung seiner Tochter Antigone durch Zentralgriechen-
land, bis die Götter ihn aus Mitleid durch den Tod erlösen.

Doch der Fluch der Labdakiden endet erst mit der Vernichtung des ganzen
Geschlechtes: Die Brüder Eteokles und Polyneikes bringen sich im Rahmen von
Auseinandersetzungen wegen ihres Anspruches auf den Thron gegenseitig um.
Ismene wird von einem Verbündeten ihres Bruders Polyneikes ermordet. Anti-
gone erhängt sich in einem felsigen Verlies, in das sie von König Kreon wegen
Ungehorsams eingeschlossen ist. Ihr Verlobter Hämon suizidiert sich, wie auch
seine Mutter Eurydike. Und erst damit enden die Folgen des Fluches der Labda-
kiden135.

Ödipus war ein Opfer! Kein Täter! Nicht wahr, Asterios?
Opfer der Sünden des Vaters!
Opfer von ungerechten und unbarmherzigen Göttern!
Und Opfer eines Fluchs wegen eines Verbrechens, das er nicht begangen

hat.
Ein schuldlos schuldiges Erbopfer.
Genauso schuldlos wie die anderen Opfer des Fluches.
Opfer einer Verfehlung, die sie nicht begangen haben.
Schön, Asterios, dass du zustimmend nickst!

135 Zu den Komplexen der Familie des Ödipus s. „Warum Ödipus keinen Ödipus-
Komplex hatte . . . “, Marneros, 2019, s. auch Fußnote 26.



25
Das schuldlose Konkurrenzopfer

25.1 Götterphobie und
Konkurrentenkannibalismus

Ja, so war es mit Ödipus. Bei dir war es die Dreierkombination von Verfeh-
lungen – noch einmal zur Erinnerung: die verblendende habgierige Begehr-
lichkeit, die widernatürliche Begierde und die Perversion der Genialität –, die
zur Tragödie führte. Wahrscheinlich fragst du dich, wie es dazu kam, dass die
elterlichen Verfehlungen mit der des fremden Erfinders zusammentrafen.

Die Vorgeschichte dazu ist die des Alphatiers, das nur Betatiere oder gar nur
Gammatiere neben sich duldet – aber auf keinen Fall ein zweites Alphatier, das
es übertreffen könnte. Diese Feststellung gründet sich auf einer Erfahrung, die
sich durch die Jahrhunderte zieht. Von deiner mythischen Zeit, Asterios, bis
zu meiner modernen Zeit. Sie wird auch, solange es Menschen gibt, nichts
von ihrer Dynamik verlieren. Das kann ich dir mit ziemlicher Sicherheit pro-
phezeien.

Es ist die Dynamik der Konkurrentenphobie!
Mit anderen Worten: Der erfolgreiche Erfinder, der Spitzenpolitiker, der

prominente Künstler, der . . . Ach, ich brauche hier jetzt nicht alle aufzuzäh-
len . . . Fast jedes Alphatier, das eine etwas mehr, das andere etwas weniger,
trägt, offen oder insgeheim, den Wunsch in sich, alleine an der Spitze zu
stehen. Die Fähigkeit zur Zügelung dieses offenen oder geheimen Wunsches
hängt von der Persönlichkeit und der Ethik des Alphatieres ab. Und so kommt
es dazu, dass leider nicht immer und nicht alle Erfolgreichen ohne weiteres
den Erfolg des Konkurrenten akzeptieren können. Im Gegenteil, Asterios, die

239© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_25

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_25


240 25 Das schuldlose Konkurrenzopfer

Erfolge von Konkurrenten können bei dem Betroffenen eine Kettenreaktion
auslösen, die – plakativ gesagt – mit Erfolgsdrang beginnt, in Erfolgssucht
übergeht, sich zur Prominenzsucht weiterentwickelt und in der Konkurren-
tenphobie endet. Und so kann die Konkurrentenphobie das Gefängnis des
Erfolgreichen werden, in dem er Gefangener seiner Prominenzsucht und sei-
nes Narzissmus136 ist. Gerade das, Asterios, war der Grund des Zusammen-
treffens der verblendenden habgierigen Begehrlichkeit deines Vaters und des
sexuell perversen Verlangens deiner Mutter mit der pervertierten Genialität
des Spitzenerfinders Dädalos. Der konkurrentenphobische Genius brachte die
Tragödie wie folgt ins Rollen:

Die Legende einer Konkurrentenphobie

Du kennst Dädalos nicht, den dritten im Bunde der Ursünder – im Gegensatz zu
den beiden anderen, deinem sozialen Vater Minos und deiner Mutter Pasiphaë.
Du hast Dädalos nicht kennengelernt, weil er sich absetzte, nachdem König Mi-
nos herausgefunden hatte, wie du – der Legende nach – gezeugt wurdest. Er
flüchtete zu König Kephalos nach Sizilien. Hast du schon erkannt, dass der Na-
me Dädalos „Der-kunstvoll-Arbeitende“ bedeutet? Und er arbeitete tatsächlich
kunstvoll, und zwar in vielen Bereichen. Er war, wie schon gesagt, der genialste
Erfinder seiner Zeit und der Uringenieur der Menschheit, dazu auch ein un-
übertroffener Techniker und Künstler. Es werden ihm zahlreiche Erfindungen
zugeschrieben, so etwa die Säge und der Bohrer, das Senkblei, Mast und Segel
der Schiffe sowie der Klebstoff. Man sagt, er sei auch der Urheber archaischer
Kunstfiguren, die bis heute von den Kunsthistorikern Dädalika genannt werden
sowie von prähistorischen Kultfiguren, den sogenannten Xoana. Dazu stammt
er aus einer der vornehmsten Familien Griechenlands, nämlich der des legen-
dären Athener Königs Erechtheus. Dädalos war in der ganzen Welt berühmt.
Nicht nur die Menschen seiner Heimatstadt Athen bewunderten ihn, sondern
überall wurde er wie ein Gott verehrt.

Sicherlich fragst du dich jetzt, wie es denn dazu kommen konnte, dass diese
Weltberühmtheit aus dem fernen Athen sich auf Kreta befand und dort dei-
ner Mutter die schon erwähnte Hilfe bei der Befriedigung ihres Triebes leistete.
Ganz einfach, Asterios: Er gehört zu der Art Alphatier, die mit keinem anderen
den Platz an der Spitze teilen will. Nicht einmal, wenn dieser andere ein enger
Verwandter und sogar Schutzbefohlener ist. Mit anderen Worten, Dädalos ge-
hört zu denen, die im Gefängnis der Konkurrentenphobie fest sitzen – wie du
im Labyrinth. Und so geschieht es:

Dädalos hat einen Neffen. Dieser Sohn seiner Schwester heißt Perdix. Das
Kind ist sehr begabt, so dass seine Mutter sich entschließt, ihn seinem genialen
Onkel Dädalos zur Ausbildung anzuvertrauen. Sie will, dass ihr Sohn ein ebenso
berühmter Erfinder wird wie ihr Bruder. Bald zeigt Perdix, dass er tatsächlich
ebenso genial ist wie sein Onkel. Man munkelt sogar, dass er es war, der die
Säge erfand, und nicht Dädalos, dass aber sein Onkel dies unredlicherweise als
seine eigene Erfindung deklarierte und damit Ruhm und Patente erlangte. Übri-

136 S. Kap. 29.



25.1 Götterphobie und Konkurrentenkannibalismus 241

gens, Asterios, keine unbekannte Methode auch in der Zeit, aus der ich komme.
Wie auch immer, Perdix erfindet den Zirkel und trägt damit wesentlich zur Ent-
wicklung der Geometrie bei, was die Bewunderung der Gelehrten erzeugt. Die
Handwerker verehren ihn, nachdem er die Töpferscheibe entwickelt hat. Und so
wird der erfolgreiche junge Perdix immer prominenterer und berühmter, Däda-
los dagegen immer unruhiger und neidischer. Er befürchtet, dass sein begabter
Neffe ihn bald von der Spitze des Ruhmes verdrängen könnte. Das kann und
will er unter keinen Umständen zulassen. Denn er ist ein Gefangener seiner
Erfolgs- und Prominenzsucht, die keinen Erfolgreichen und Prominenten neben
sich selbst duldet.

Und so entschließt sich Dädalos, eine endgültige Klärung der Situation her-
beizuführen. Dazu begibt er sich mit dem ahnungslosen Perdix auf die Klippen
von Sounion an der Ägäisküste nahe Athen. Nein, nicht auf den Felsen der
Akropolis, wie manche sagen, da dort zu viele Menschen sind, die Zeugen des
unlauteren Konkurrentenkampfes werden könnten. Auf den Klippen von Sou-
nion also gibt Dädalos dem jungen Perdix eine sehr schwierige mathematische
Aufgabe zu lösen. Manche berichten, Perdix sollte die Entfernung zwischen Er-
de und Mond berechnen, andere wiederum sprechen vom Umfang der Erde.
Nachdem die Griechen schon angefangen hatten zu vermuten, dass die Erde
keine Scheibe, sondern eine Kugel ist, war so eine Aufgabe nicht nur sehr in-
teressant, sondern auch sehr modisch unter den Genies – und mit der richtigen
Lösung weiteren Ruhm versprechend. Und siehe da, der Jüngling Perdix löst die
Aufgabe blitzschnell.

Dädalos gerät in Panik. Nun gibt es keinen Zweifel mehr, sein Ruhm könnte
von Perdix übertroffen und er von einem so viel Jüngeren ausgestochen wer-
den! Deshalb sieht er auch nicht mehr den Neffen, sondern den Konkurrenten,
den es zu vernichten gilt. Ohne lange nachzudenken, gibt er dem neben ihm
stehenden Jungen einen heftigen Stoß. Perdix stürzt über die Klippe. Glück-
licherweise beobachtet Athena, die Göttin der Weisheit und Beschützerin der
Wissenschaftler und der Genialität, die Szene. Sie gerät in große Wut. Blitz-
schnell fängt sie den hinunterstürzenden Jungen am Fuße des Hanges auf,
verwandelt ihn in ein Rebhuhn und rettet ihn so vor dem sicheren Tod. Nun
weißt du, warum bis heute nicht nur in der uns gemeinsamen, sondern auch
in anderen europäischen Sprachen das Rebhuhn Perdix heißt. Und weshalb das
Perdix-Rebhuhn bis heute Hügel hinaufläuft und kaum fliegt. Es nistet übrigens
auch nicht auf Bäumen, sondern in kleinen, unter Sträuchern verborgenen Erd-
löchern, so dass es unbemerkt bleibt.

Die Geschichte hat aber nicht nur diese einigermaßen erfreuliche Entwick-
lung, sondern auch eine sehr traurige. Perdix Mutter, Dädalos Schwester, die
von dem wundersamen Überleben ihres Sohnes, wenn auch als Rebhuhn, nichts
ahnt, erhängt sich aus Trauer und Verzweiflung, als sie vom Tod des Jungen und
der Untat des Bruders hört.

Um der drohenden Strafe zu entgehen – seinen Versuchen, das Geschehene
als Unglück zu erklären, schenkt man keinen Glauben –, flüchtet Dädalos nach
Kreta ins Exil, wo er Asyl bei König Minos findet. Minos nutzt die Genialität sei-
nes Gastes bei der Errichtung von vielen Bauwerken und Schutzanlagen. Unter
anderem auch des Labyrinths, in dem du eingeschlossen bist, Asterios. Und so
kommt es auch zur verhängnisvollen Begegnung mit deiner Mutter, mit dem
Stier des Poseidon, der Konstruktion der Technokuh. Und zu deiner Zeugung.



242 25 Das schuldlose Konkurrenzopfer

So wurde Dädalos zum Archetyp der verbrecherischen Konkurrentenphobie.
Allerdings kopiert die Konkurrentenphobie nur einen anderen Prototyp, die
Götterphobie nämlich. Deinem fragenden Blick entnehme ich, das du wissen
willst, was ich mit Götterphobie meine, Asterios. Also gut, lass mich zunächst
erzählen, wie die Götterphobie entstand.

Die Legende von Kronos und seiner Götterphobie

Die urarchaische Göttergeneration wird mit teilweise blutigen Kämpfen von
jüngeren, den archaischen Göttern abgelöst. Die jüngeren entthronen die al-
ten Götter, manche entmannen oder vernichten sie sogar. So wie ihr Anführer
Kronos, der viele Jahrhunderte später von den Lateinern zu Saturn pseudonymi-
siert wurde, seinen alten, aber omnipotenten Übervater Ouranos, den Himmel,
entmannt und sich selbst an dessen Stelle zum Obersten Gott ausrufen lässt.

Kronos findet großen Gefallen an der Macht, die er ausgiebig genießt.
Allerdings wird er in zunehmender Weise ängstlich. Wie die meisten macht-
besessenen Autokraten und dominanzsüchtigen Alphatiere hat auch Kronos
riesige Angst vor seinen Kindern, realen oder metaphorischen. Er befürchtet,
ebenso entmachtet und beiseitegeschoben zu werden wie er einst seinen Vater
entmachtet, entmannt und beiseitegeschoben hat. Er wird immer misstraui-
scher und hat Angst, dass andere, vor allem seine eigenen Geschöpfe, mächtiger
werden könnten als er selbst. Er verkehrt nur mit wenigen Vertrauten, wittert
überall Verrat, vermutet Intrigen und Illoyalität, schläft schlecht und verlässt
kaum noch seine Wolkenpaläste. Und wenn, dann nur um einige Titanentöch-
ter, die sogenannten Titaniden, zum Beischlaf zu zwingen. Damit will er den
anderen Göttern immer wieder demonstrieren, wer der Alphagott ist. Er iso-
liert sich dadurch natürlich sozial und entwickelt schließlich eine regelrechte
Phobie vor anderen Göttern, die er sämtlich als potenzielle Gefahr ansieht. Aus
Kronos, dem Weltenherrscher, wird ein Gott mit Götterphobie.

Um die Gefahr von Übertrumpftwerden und Verdrängung durch die Konkur-
renz abzuwenden, verwendet er eine abscheuliche Methode: Er verschlingt alle
seine Kinder, die er mit den zahlreichen titanischen Göttinnen, den Titaniden,
aber auch mit seiner Gemahlin Rhea zeugt, sobald sie geboren sind.

Diese selbstverordnete antiphobische Therapie bringt aber nicht den er-
wünschten Erfolg. Er wird nämlich von seiner Gemahlin Rhea durch eine
komplizierte Intrige ausgetrickst, so dass sein Sohn Zeus überlebt und ihn spä-
ter entmachtet. Sie schafft es sogar, dass Kronos seine verschluckten Kinder, die
unverdaulich jahrhundertelang in seinem Magen schlummerten, ausspuckt.137

Kronos wird also entthront, seine Götterphobie hat ihn nicht geschützt.
Doch seine Götterphobie sprang in der Form der Konkurrentenphobie, sozusa-
gen einer Unterform der Götterphobie, auf die Menschen über. Weggefährten,
Parteigenossen, Kollegen, die dem „Gott“ – dem Alphamenschen – gefährlich
erscheinen, werden verschlungen. Allerdings mit anderen, mit moderneren und
zivilisierteren Methoden.

Und weil sie bloß Menschen sind und keine Babygötter, sind sie auch verdau-
lich.

137 Die Entmachtung Kronos wurde in Abschn. 20.1 dargestellt.



25.1 Götterphobie und Konkurrentenkannibalismus 243

Wenn wir von Menschen sprechen, meinen wir den Begriff Götterphobie na-
türlich nur metaphorisch. Sie ist bloß eine Konkurrenzphobie, besser gesagt,
eine Phobie vor Konkurrenten. Eine Konkurrentenphobie also. So wie Däda-
los eine hatte.

Die Konkurrentenphobie

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Legende des genialen Dädalos steht als Archetyp für die Kon-
kurrentenphobie, dessen metaphorischer Archetyp in Kronos Götterphobie zu
suchen ist.

Und der begabte junge Perdix ist der Archetyp des schuldlosen Opfers der
Konkurrentenphobie.

Eine Phobie ist die Entwicklung einer übertriebenen, unangemessenen oder
gar völlig unbegründeten Angst, die sich auf bestimmte Gegenstände oder Si-
tuationen bezieht. Insofern ist eine Götterphobie zwar metaphorisch gemeint,
doch eine Konkurrentenphobie ist ganz und gar nicht metaphorisch, sondern
real und alltäglich. Damit ist natürlich nicht das Augenmerk auf bestehende
Konkurrenz gemeint, nicht die Aufmerksamkeit dafür, möglichst nicht zu un-
terliegen, was für das soziale Überleben und Vorankommen unabdingbar ist.
Sondern nur die eben beschriebene pathologische Form, die Konkurrenten-
phobie, die auch verbrecherisch werden kann. So wie bei Kronos und wie bei
Dädalos.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Mit Kronos kam nicht nur die Konkurrentenphobie bzw. Götterphobie in
die gerade neu entstandene Welt, sondern auch der Kannibalismus. In einem
metaphorischen Sinne passen Götterphobie bzw. Konkurrentenphobie und
Kannibalismus sehr gut zusammen.

Schau mich nicht so an, Asterios! Ich meine es nur metaphorisch, mein
Freund.

Von Kannibalismus spricht man, wenn Artgenossen von Artgenossen ge-
gessen werden. Was die Menschen betrifft, ist der richtige wissenschaftliche
Begriff „Anthropophagie“. Du weißt schon, vom griechischen „Anthropos“
(Áνθρωπος), „der Mensch“, und „Phagia“ (Φαγία), „das Essen“. Es bedeu-
tet also, dass Menschen menschliches Fleisch essen. Das Wort Kannibale ist
relativ neu und entstand lange nach deiner Zeit. Nach der Entdeckung eines
neuen Kontinentes durch die Europäer, Amerika nämlich. Es heißt, die „Cani-
bas“ seien menschenfressende Bewohner der sogenannten karibischen Inseln,
die ursprünglich kanibische Inseln hießen. Daher „Kannibale“ und „Kanni-
balismus“.



244 25 Das schuldlose Konkurrenzopfer

Zurück zu Kronos, der also seine eigenen Kinder fraß. Streng genommen
war er kein Anthropophage, weil seine Kinder keine Menschen, sondern Göt-
ter waren. Doch weil wir uns unsere Götter anthropomorphisch phantasiert
haben, können wir als Kompromiss auch von Anthropophagie sprechen, und
auf jeden Fall von Kannibalismus im weiteren Sinne. Denn Kronos hat seine
Artgenossen gefressen!

Auch in den modernen Gesellschaften gibt es noch Kannibalismus, aller-
dings sehr selten und in einer sehr abgewandelten Form, verglichen mit den
Naturvölkern oder den Menschen der archaischen Zeit, als Sexuellen Kanni-
balismus nämlich. Der hat mit unserem Thema nichts zu tun. Du schaust
allerdings so ungläubig, dass ich davon ausgehe, dass du neugierig bist zu
hören, was es damit auf sich hat. Ganz kurz, nur um deine Neugier zu be-
friedigen, erzähle ich dir etwas darüber.

Der Sexuelle Kannibalismus bzw. die Sexuelle Anthropophagie ist eine sel-
tene sexuelle Abweichung. Eine Paraphilie, die in der Regel am Ende einer
langen Entwicklung aggressiv-sadistischer Phantasien steht. Bei manchen be-
ginnt der starke Wunsch, menschliches Fleisch zu essen, um davon einen
sexuellen Lustgewinn zu haben, schon in der Kindheit. Bei anderen erst spä-
ter im fortgeschrittenen Alter, manchmal sogar nach dem 40. Lebensjahr.
Tiefenpsychologen sehen Parallelitäten zwischen sexuell motivierter Anthro-
pophagie und dem kulturell bedingten Kannibalismus der Naturvölker. Die
Anthropophagen der Naturvölker glauben, dass sie durch das Verzehren des
menschlichen Fleisches die Eigenschaften der gegessenen Person in sich auf-
nehmen. Wird ein tapferer Feind verzehrt, wird der Verzehrende ebenfalls
tapfer imDenken und Gebaren. So soll die Einverleibung eines anderenMen-
schen die Verschmelzung mit dem begehrten „Objekt“ auch symbolisch bzw.
stellvertretend darstellen.

Anders Kronos, der Kannibalismus nicht aus sexuellen Motiven betrieb,
sondern aus der schon erwähnten Konkurrentenphobie. Ein Konkurrenten-
kannibalismus sozusagen.

So wie er heute auch nicht selten ist. Natürlich wird heutzutage der Kon-
kurrent nicht gefressen, nicht verschluckt.

Oder doch?
Du musst wissen, Asterios, dass Fressen und Verschlucken von Konkurren-

ten heute nicht mit Mund und Zähnen stattfindet, sondern in den verschie-
densten unblutigen, wenngleich nicht weniger vernichtenden Formen und
mit den unterschiedlichsten, teils zwar legalen, doch nicht weniger brutalen
Methoden.

Noch ein Wort zur Götterphobie, Asterios. Sie machte seitdem, entweder
in ihrer reinen Form oder als Konkurrentenphobie, der für Sterbliche abge-



25.1 Götterphobie und Konkurrentenkannibalismus 245

wandelten Form, eine bemerkenswerte Karriere bis in die Tage meiner Zeit.
Schon Zeus, der erste Entmachter des ersten Götterphobikers Kronos, über-
nahm sowohl die Götterphobie als auch den Kannibalismus seines Vaters.

Erstes Opfer dieser götterphobischen Eigenschaften war seine erste Frau
Metis, Göttin der praktischen Intelligenz. Metis wurde von ihremMann Zeus
verschluckt, als sie noch schwanger mit Zwillingen war. Denn eine Prophezei-
ung besagte, dass sie einen Sohn gebären würde, der den Obersten Gott Zeus
entmachtet. Tatsächlich war einer der ungeborenen Zwillinge ein Junge; die-
ser wurde von Zeus verdaut. Der andere Zwilling aber war Athena, die dann
aus Zeus Kopf geboren wurde – als Erwachsene, mit voller Rüstung und im
Besitz der absoluten Weisheit.

Nachdem also Zeus die intelligente und vielwissendeMetis verschluckt und
ihre Intelligenz und ihr Wissen in sich absorbiert hatte, hörte er auf, seine
Götterphobie mit Kannibalismus zu therapieren.

Leider folgen die Sterblichen dem Beispiel des Gottvaters nicht und versu-
chen immer noch, ihre Konkurrentenphobie mit Kannibalismus zu behan-
deln. Sie betreiben eine Anthropophagie der metaphorischen oder gar der
virtuellenArt. Ohnemenschliches Fleisch auf demTisch! Diese Art des fleisch-
losen Menschenfressens floriert geradezu in meiner Zeitdimension!

Es ist eine abgewandelte Form des Menschenfressens, der Anthropophagie.
Etwas anderes als das, was dir vorgeworfen wird, Asterios. Aber nicht minder
grausam.



26
Das schuldbeladene Opfer

26.1 Verfehlung und Bestrafung

Also doch! Die Menschen der Zeit, aus der ich komme, betreiben auch Kan-
nibalismus, und zwar extensiv und intensiv. Allerdings, wie vorher erläutert,
anders als du, Asterios, metaphorisch und virtuell nämlich. Deshalb brauchen
sie keinen strafendenTheseus zu fürchten, sondern nur auf den Erfolg hoffen.
Und vor allem: Die Konkurrentenkannibalen sind nicht die schuldlosen Op-
fer anderer Schuldiger, so wie du eines bist, Asterios. Wobei du ja auch nicht
für Konkurrentensünden bezahlst, sondern für die Verfehlungen anderer, die
die Natur – die natürliche Ordnung – vergewaltigten. Aber Sünder jeglicher
Art sollten sich nicht vor Freude die Hände reiben, auf dich zeigen und dabei
denken. „Aha! Ich brauche keine Strafe zu fürchten, wenn ich die Natur ver-
gewaltige oder andere Verbrechen gegen sie und Menschen begehe, ich habe
keine Konsequenzen zu fürchten. Und was interessiert es mich, wenn andere
Opfer meiner Verfehlungen werden.“ Weit gefehlt, ein solches Denken! Ich
werde dir später die Geschichten von Menschen wie Arachne, Niobe, Belle-
rophon und anderen erzählen, die Opfer ihrer eigenen Verfehlungen wurden,
und zwar Opfer ihrer Anmaßung, ihrer Hybris. Und die Vergewaltigung oder
Zerstörung der Natur scheint mit besonderen Strafen geahndet zu werden.
Wer die Natur zerstört, der wird von der Natur zerstört, der wird zum ersten
Opfer seines Verbrechens. So wie imMythos von Erysichthon. Kennst du ihn?

Ach mein Freund Asterios, bitte entschuldige, dass ich so unsensibel frage.
Wie sollst du alle diese Dinge wissen, wenn wir dir wegen deines Anderseins
nicht erlaubt haben, ganz normal eine Schule zu besuchen? Wenn du nicht

247© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_26

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_26


248 26 Das schuldbeladene Opfer

mit Gleichaltrigen zusammen sein und dich nicht an ihren Spielen beteiligen
durftest? Wenn sich die Älteren weigerten, dich zuhören zu lassen, wenn sie
den anderen Kindern Märchen und Geschichten aus früherer Zeit erzählten?
Entschuldige die unsensible Frage. Ich erzähle dir jetzt die Geschichte, extra
für dich!

Die Legende von Erysichthon, der Bulimie und der Autophagie

In Diotion, einem Ort in Thessalien in Zentralgriechenland, wurde der Göttin
Demeter ein schöner Hain geweiht, den sie sehr liebte. In jedem Baum dieses
heiligen Haines ließ Demeter eine Dryade wohnen. Hast du einmal gehört, dass
die Dryaden Baumnymphen sind, die in den Bäumen wohnen und die Bäume
vor jeglicher Zerstörung schützen? Zuerst wohnten sie nur in den Eichen, wie
auch ihr Name besagt. „Drys“ (�ρυς) ist ja in der uns gemeinsamen Sprache die
Eiche. Später allerdings wohnten sie auch in vielen anderen großen Bäumen,
behielten aber trotzdem ihren ursprünglichen Namen bei. Die Besiedlung der
Bäume mit Nymphen, mit Schutzengeln sozusagen, war von Demeter, der Göt-
tin der Bäume und Felder, bewusst so eingerichtet. Es ist nämlich so: Um einen
hochgewachsenen Baum fällen zu dürfen, muss man zuerst die darin wohnen-
de Nymphe um Erlaubnis bitten. Man muss ihr Zeit geben umzuziehen. Die
Baumnymphen sind nämlich mit ihren Bäumen zusammengewachsen, und so
brauchen sie Zeit, um sich davon zu lösen und in einen anderen Baum umzusie-
deln. Da alle großen Bäume immer von einer Nymphe bewohnt sind, muss man
warten, bis neue Bäume gewachsen sind, um der Nymphe ein neues Zuhause
bieten zu können. Dadurch dass jeder gefällte alte Baum schon vorher durch
einen neuen ersetzt wurde, wird die Natur geschützt. Ja, Asterios, die Göttin
der Natur wusste schon, wie Naturschutz erfolgreich funktioniert.

Mitten in Demeters Lieblingshain stand eine sehr große, knorrige Eiche, die
so stolz und mächtig wirkte, dass sie allein schon wie ein ganzer Wald aussah.
Alle Menschen verehrten Demeters Hain und ganz besonders ihre heilige Eiche.

Mit einer einzigen Ausnahme: Erysichthon, Sohn des Königs. Er hatte kei-
nen Respekt, weder vor dem Heiligtum, noch vor den alten beeindruckenden
Bäumen, in denen die Dryaden wohnten. Einmal wollte er eine große Halle aus
gutem Holz bauen, um darin mit seinen Freunden ausgiebige Gelage zu feiern.
So fasste er eines Tages den Entschluss, den Hain abzuholzen.

Mit einem Trupp von zwanzig jungen und kräftigen Holzfällern, alle mit Äx-
ten und Beilen gerüstet, rückt Erysichthon schamlos und ohne Respekt in den
Hain vor. Als er den Befehl gibt, Demeters heilige Eiche zu fällen, beginnt sie zu
beben und zu seufzen. Und alle Bäume des Haines stimmen in ein sehr trauriges
Lied ein.

Als Erysichthon mit seiner Axt dem Stamm der Eiche den ersten kräftigen
Schlag versetzt, strömt Blut heraus. Eine verzweifelte Stimme ist aus dem Inne-
ren zu hören: „Du tötest damit eine Waldnymphe. Aber es tröstet mich, dass
du deiner gerechten Strafe nicht entkommen wirst.“ Das Seufzen der Dryade
der verwundeten Eiche und das traurige Lied der anderen Dryaden dringen an
Demeters Ohr, und sofort erscheint sie dem Frevler in Gestalt einer Priesterin.
Sie versucht, ihn mit vernünftigen Worten von seinem Vorhaben abzubringen.
Doch nichts kann Erysichthon aufhalten. Der stolze alte Baum fällt seiner Axt



26.1 Verfehlung und Bestrafung 249

zum Opfer. Voll des Zornes nimmt Demeter ihre göttliche Gestalt an und sagt
zu dem überraschten und zutiefst erschreckten Erysichthon:

„Die Natur, die Wälder und die Bäume sind der Lebensraum von Mensch
und Tier. Sie gewähren Schutz und Nahrung und Erholung. Besonders wichtige
Naturgebiete werden nicht umsonst für heilig erklärt und vonmeinen Nymphen
geschützt. Der Mensch, der das zerstört, zerstört sich selbst. Du wolltest also
eine Halle damit bauen, um ausgiebige Gelage zu feiern? Du sollst deine Gelage
haben, allerdings als eine Krankheit, eine schwere Krankheit. Ich verurteile dich
zu unstillbarem Ochsenhunger, zu Bulimie.“

Du weißt sicher, Asterios, dass das Wort Bulimie aus zwei Worten der uns ge-
meinsamen Sprache zusammengesetzt ist: Aus „Bus“ (Βους), „der Ochse“, und
„Limos“ (Λιμός), „der Hunger“.

Und sowurde Erysichthon der erste Patient der Welt mit einer Bulimie, einem
Ochsenhunger, einer unstillbaren Esssucht also.

Bei der Vollstreckung der Strafe gibt es jedoch ein großes Problem: Deme-
ter ist nämlich als Göttin der Landwirtschaft dafür zuständig, dass die Erde den
Menschen genug zu essen gibt. Deshalb befindet sie sich in ständigem Zwist mit
Limos, dem Geist des Hungers. Ein Treffen zwischen den beiden hat nie statt-
gefunden; es kann und wird auch nie stattfinden, sagt die Prognostik. Limos
ist ein hohlwangiger, abgemagerter Greis mit struppigem Haar, faulen Zähnen,
trockenen Lippen und schmutzig-blassem Antlitz. Er ist ein Sohn von Eris, der
bösen Göttin der Zwietracht. Der Gott des Hungers wohnt im Norden, in fros-
tigen, unfruchtbaren und baumlosen Gegenden, begleitet von seinen ebenfalls
unangenehmen Geschwistern. Dazu gehören unter anderem Ponos – du ahnst
sicher, dass er der Geist des Schmerzes ist; so heißt ja der Schmerz in der uns
gemeinsamen Sprache – und die Maches, so nennt man die Geister der Schlach-
ten. Wo Hunger ist, da sind Schmerz und Schlachten nicht weit. Nur zu deiner
Information, Aristos. Limos, diesem Gott des Hungers, haben römische Dichter
viele Jahrhunderte später nicht nur ein Pseudonym gegeben, nämlich „Fames“.
Noch dazu haben sie bei ihm eine Geschlechtsumwandlung vollzogen zu „die“
Fames.

Wie auch immer, Demeter, die Göttin, die den Menschen die Früchte der
Erde schenkt, kann Limos, den Gott, der die Menschen mit Hunger quält, nicht
treffen. Das ist der Grund, warum sie eine Bergnymphe schickt, um ihm ihre
Bitte zu überbringen. Der Gott des Hungers fühlt sich geschmeichelt, dass seine
ewige Feindin ihm die außergewöhnliche, bisher nie dagewesene Ehre erweist,
ihn um Hilfe zu bitten. Und freudig-geehrt erfüllt er diese sofort.

Der Hunger befällt ohne Zögern Erysichthon, der seitdem tatsächlich von
unstillbarem Ochsenhunger heimgesucht wird. Es beginnt schon, wenn er noch
schläft. Mit Heißhunger erwacht er und beginnt alles zu essen, was er findet.
Je mehr er isst, desto größer wird sein Hunger. Er isst ständig und wahllos. Alle
seine Vorräte, alle seine Tiere, sogar Esel und Pferde, alles, was wild in Feld und
Wald wächst. Er bettelt um Essen und stiehlt dazu noch welches; er isst Abfälle
anderer Leute und veräußert sein gesamtes Vermögen, um Essbares zu kaufen.
Er hat bald nichts mehr als seine schöne Tochter. Der Hunger aber quält ihn ge-
waltig, und so macht er auch vor diesem tugendhaften Mädchen nicht Halt: Um
an Geld zu kommen, verkauft er sie als Sklavin! Poseidon jedoch zeigt Mitleid
mit dem unschuldigen Mädchen und verleiht ihr die Gabe der Metamorpho-
se, der Gestaltumwandlung also. Sie nimmt zuerst die Gestalt eines Fischers an
und kann so vor ihrem Herrn fliehen und zu ihrem Vater zurückkehren. Der je-
doch verkauft sie wieder und wieder und wieder; und jedes Mal nimmt sie eine



250 26 Das schuldbeladene Opfer

andere Gestalt an und entkommt der Sklaverei und den Gelüsten des jeweili-
gen Herrn. Und jedes Mal kehrt sie zu ihrem Vater zurück. Da aber irgendwann
diese Merkwürdigkeit bemerkt wird, ist niemand mehr bereit, das Mädchen zu
kaufen.

Und dann, nachdem Erysichthon alles Essbare gegessen hat und trotzdem
seinen Ochsenhunger nicht stillen kann, beginnt er sich selbst zu verstümmeln –
seine eigenen Glieder abzubeißen und sich selbst zu essen.

Bis er sich selbst vollständig zerstört hat.

Bemerkenswert, Asterios, bemerkenswert . . . Die meisten Menschen, die die
Geschichte von Erysichthon hören, spüren keine Empathie und kein Mitleid
mit ihm, selbst wenn sie prinzipiell sehr empathische Menschen sind. So ein
furchtbares Leid, Doppelleid sogar, unstillbarer Ochsenhunger und Essen des
eigenen Körpers. Und trotzdem kaum in der Lage, sympathische und em-
pathische Gefühle bei den Menschen hervorzurufen. Dieser Unglückliche ist
Opfer seiner eigenen Verfehlungen, er ist selbst schuld an seinem Leid, urtei-
len dieMenschen. Hätte er den erforderlichenRespekt vor der übergeordneten
Ordnung der Natur – um nicht von Ehrfurcht zu sprechen, was aber nicht un-
angebracht wäre –, dann wäre er nie in diese Lage geraten, sagen sie. Hätte er
dem Drang widerstanden, die Megalomanie seines Narzissmus mit dem Bau
der übergroßen Gelagehalle zu befriedigen, und vielmehr auf die Stimme der
Vernunft gehört, die durch die höchste und kompetenteste Instanz zu ihm
gesprochen hatte, nämlich die der Göttin, dann wäre er nicht Opfer seiner
Unvernunft geworden. So urteilen Volk und Experten.

Die Folge der Zerstörung der Natur ist unausweichlich die Selbstzerstö-
rung.

Erysichthons Weg zur Selbstzerstörung verlief über den „Ochsenhunger“,
die Bulimie, und zwar in die Sonderform des sogenannten Binge Eating.

Bulimie und Binge Eating

Und die die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoana-
lytiker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Erysichthon ist, unter anderem, auch der Archetyp für eine Sonder-
form bulimischer Störung, die man Binge Eating nennt.

Bulimie, diese Form der Essstörung, ist charakterisiert von unbändigen Heiß-
hungerattacken. Der Betroffene isst wie ein Ochse, das bedeutet das griechische
Wort Bulimie. Eine Sonderform der Bulimie wird englisch als „Binge Eating“ be-
zeichnet, wobei das ersteWort „Gelage“ bedeutet und das zweite „Essen“. Beim
Binge Eating verliert der Betroffene vollständig die bewusste Kontrolle über sein
Essverhalten.



26.2 Die Autophagie bzw. der Autokannibalismus 251

Es gibt einen wesentlichen Unterschied zwischen der klassischen Bulimie und
dem Binge Eating. Während bei der Bulimie nach Essattacken anschließend
meist Gegenmaßnahmen ergriffen werden, vor allem in Form von Erbrechen,
gehört dies nicht zum Binge Eating. So war es auch bei Erysichthon, der Gela-
ge feiern wollte und durch Gelage-Essen – das bedeutet Binge eating wörtlich
übersetzt – geplagt wurde.

Ein Vergnügen kann zum Martyrium werden, wenn es das Kind von Unver-
nunft und Hochmut ist.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

26.2 Die Autophagie bzw. der Autokannibalismus

Erysichthons Weg zur Selbstzerstörung begann also mit Bulimie bzw. Binge
eating und endete in der Autophagie. Du weißt natürlich, Asterios, dass in der
uns gemeinsamen Sprache „Auto“ (Αυτό), „Selbst“, bedeutet und „Phagia“
(Φαγία), „Essen“. Autophagie heißt also „Sich-selbst-essen“. Manche nennen
das Phänomen der Autophagie auch Autokannibalismus.

Wieder schaust du so erstaunt-fragend, mein Freund. Natürlich gibt es so
etwas! In der Natur ist Autophagie ein rettendes Phänomen. Beispielsweise
wenn Zellen einige ihrer Bestandteile selbst „fressen“, um nicht darunter zu
ersticken.138 Auch einige Tiere reißen verletzte oder kranke Körperteile ab
oder fressen sie ab. Doch beimMenschen sind Selbstverstümmelung und Au-
tophagie Ausdruck einer schweren psychischen Störung.

Selbstverstümmelung und Autophagie: das Erysichthon-Syndrom

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Erysichthon ist durch sein Leiden auch der Archetyp von Selbst-
verstümmelung und Autophagie geworden, die deswegen von manchen als
Erysichthon-Syndrom bezeichnet wird.139

138 Der japanische Zellbiologe Yoshimori Ohsumi bekam im Jahre 2016 den Nobel-
preis für Medizin wegen seiner Entdeckungen zur Autophagie der Zellen.
139 Die Bezeichnung „Erysichthon-Syndrom“ wird auch in der Inneren Medizin
verwendet als Bezeichnung für eine schwerwiegende, tödlich endende, hyperlipidä-
miebedingte Gefäßerkrankung, die durch Hyperphagie und unvernünftiges Essen
entsteht: „They eat themselves to death“ in: David T. Nash et al. „The Erysichthon
Syndrome“, Circulation, 56 (1977)363–366.



252 26 Das schuldbeladene Opfer

Selbstverstümmelung und Autophagie sind Ausdrücke einer schweren psy-
chischen Störung, bei der ein Mensch eigene Körperteile abtrennt und auch
isst. Selbstverstümmelung kann auch ohne Autophagie auftreten. Beide Er-
scheinungsformen sind sehr seltene und unspezifische Störungen. Man trifft sie
bei schweren Psychosen, etwa der chronischen Schizophrenie, beim schweren
Drogenrausch oder auch als sexuelle Perversion im Sinne einer Paraphilen Stö-
rung140.

Erysichthon hatte allerdings weder eine schwere psychische Störung, noch
eine sexuelle Perversion. Er steht als Archetyp für die, die in großer Hybris die
Grenze des Gebotenen überschreiten und die geheiligte Natur zerstören. Und
dadurch sich selbst.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Weißt du, Asterios, ich habe während meiner langen beruflichen Tätigkeit als
Psychiater manchen unglücklichen Menschen gesehen, der krankheitsbedingt
Selbstverstümmelung und Autophagie betrieben hat. Und deshalb bin ich am-
bivalent, diese unschuldigen Krankheitsopfer mit der Bezeichnung Erysich-
thon-Syndrom zu etikettieren. Die Erscheinungsform, die sogenannte Phäno-
menologie der Störung, würde zwar die Bezeichnung rechtfertigen, allerdings
nicht ihre Ursache. Erysichthon wurde wegen seiner Hybris von der Göttin
der Natur bestraft. Weil er die von ihr angeordnete Ordnung willentlich zer-
störte. Er wurde Opfer seiner Verfehlungen. Doch der psychisch Gestörte ist
krank und kein schuldiger Sünder.

Lass mich dir ganz kurz einige Fälle aus dem psychiatrisch-forensischen
Bereich schildern, mit denen ich in Kontakt kam. Dann wirst du meine Am-
bivalenz verstehen.

Moderne Erysichthons?

Meine Kollegen aus der Rechtsmedizin wurden einmal von der Polizei gerufen,
um eine verstümmelte männliche Leiche in einer Wohnung zu untersuchen. Be-
wohner hatten die Polizei alarmiert, weil auf einem Fensterbrett der Wohnung
eine Katze an einem menschlichen Ohr knabberte. Die Polizei fand in der Woh-
nung eine verstümmelte Leiche. Ohren und Nase fehlten, doch der grausigste
Fund betraf die Beine: Beide Unterschenkel waren einige Zentimeter unter dem
Knie abgetrennt. Neben den Unterschenkeln lag in einer Blutlache eine Säge.
Das, was zunächst wie das Werk eines Psychopathen bzw. eines sexuellen Sadis-
ten aussah, wurde nach Beendigung der rechtsmedizinischen Untersuchungen
ganz anders erklärt. Es war ohne Zweifel eine Selbstverstümmelung! Die psych-
iatrische Vorgeschichte des Toten komplettierte das Bild. Es handelte sich um
einen Patienten mit schwerer chronischer Schizophrenie. Dazu musst du wis-

140 S. Kap. 15.



26.2 Die Autophagie bzw. der Autokannibalismus 253

sen, Asterios, dass eine schizophrene Symptomatik in manchen Fällen auch eine
Herabsetzung der Schmerzgrenze beinhaltet.

Bei diesem unglücklichen Patienten gab es zwar eine Selbstverstümmelung
wie bei Erysichthon. Aber im Gegensatz zu dem Frevler gegen die Natur keine
Selbstverfehlung. Nein, vielmehr eine schwere Krankheit.

Und was ist mit den jungen Männern, die ich psychiatrisch begutachtet habe,
die durch eine alles okkupierende Paraphilie, eine schwere sexuelle Perversion,
veranlasst werden, eigene Hautstücke zu essen oder – in einer abgewandelten
Form – Phantasien entwickeln, von anderen gegessen zu werden? Und die das
letzten Endes auch final praktizieren?141 Ist das ihre eigene Verfehlung? Was
können sie denn dafür? Sie haben sich doch nicht entschieden, an dieser schwe-
ren sexuellen Störung zu leiden.

Etwas anders jedoch könnten die Dinge in einem anderen Fall liegen: Ein-
mal wurde ein 17jähriger Schüler in unsere Klinik eingeliefert. Er kam mit
einer Amputation seines Penis, bis zur Wurzel, und einer tiefen Amputation
seiner Zunge. Schnell stellte sich heraus, dass es sich um eine Selbstverstüm-
melung handelt. Was war geschehen? Dieser junge Mann hatte Blüten der
Engelstrompete gekocht, sich daraus einen Tee gemacht und ihn getrunken.
Die Engelstrompete beinhaltet ein sehr starkes Rauschmittel. Eine für junge
Leute leicht zu beschaffende Droge, man braucht sie bloß im nächsten Garten
zu pflücken.

Selbstverstümmelung durch Selbstverfehlung in diesem Fall? Ja, eventuell . . .
Ja, doch. Erysichthon-Syndrom? Ja, so könnte man es in diesem Falle nennen.

Die Erysichthons dieser Welt sind nicht wie du und die anderen schuldlosen
Opfer.

Doch, sie sind auch Opfer.
Aber schuldbeladene Opfer.

141 Ihre ausführlichen Geschichten finden sich in Andreas Marneros: „Sexualmörder,
Sexualtäter, Sexualopfer. Eine erklärende Erzählung“ (2007) Psychiatrieverlag, Bonn.



27
Das schuldunfähige Opfer

27.1 Der psychotische Täter, der ein Opfer ist

Man kann Opfer der eigenen Verfehlungen werden. Oder der Willkür, der
Rache oder der Lust eines Mächtigen. Dabei werden Tun und Lassen des
Opfers von dem Mächtigen diktiert. Das Opfer kann nichts dagegen tun, es
kann nichts anderes tun als das, was das Diktat vorgibt. Eine der mächtigsten
Diktierenden ist die Psychose. Und ihr Opfer ist der leidende Mensch. Jeder
Mensch kann Opfer einer Psychose werden, selbst wenn dieser Mensch ein
Held und ein Gottessohn ist. So wie Herakles. Er, der Held der Helden, wurde
Opfer einer Psychose, einer rezidivierenden, also wiederkehrenden Psychose.
Herakles ist ein tragisches Beispiel dafür, dass die Psychose keinen Unterschied
macht zwischen Held und Sklaven, zwischen Arm und Reich, zwischen Gut
und Böse.

Die Psychose, Asterios, kann den Menschen zum Opfer und auch zum
Täter machen. Zum Opfertäter also, wie du einer bist. Dies ergibt sich aus
ihrem Wesen: Eine Psychose ist eine schwere psychische Störung, die Den-
ken, Fühlen, Wahrnehmen und Verhalten – infolgedessen auch Handeln –
des Menschen betrifft und verändert. Sie geht mit einem weitgehenden, wenn
auch in den meisten Fällen vorübergehenden Verlust des Realitätsbezugs und
der Autonomie des betroffenen Menschen einher. Die Beeinträchtigung der
erwähnten psychischen Bereiche kann unter anderem zur Entwicklung von
Wahnvorstellungen und Halluzinationen, zur Verkennung von Personen, Ort
und Situation, zur tiefen Depression oder ihrem Gegenteil, einer Manie also,
führen. Alle diese Symptome beherrschen dann den betroffenen Menschen

255© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_27

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_27


256 27 Das schuldunfähige Opfer

und lassen ihn unter Umständen Handlungen durchführen und Taten bege-
hen, die für ihn im gesunden Zustand niemals denkbar wären.

Was das heißt, Asterios? Das heißt, dass der freie Wille und damit auch die
Verantwortlichkeit bei Begehung gesetzwidriger Taten zeitweise suspendiert
werden. So wie bei Herakles oder Agave.

Herakles wurde im Moment seines Triumphes getroffen, als er gerade sei-
ne letzte Aufgabe, die Entführung des dreiköpfigen Hundes Kerberos – in
manchen anderen Sprachen Zerberus genannt –, der den Hades bewacht, er-
folgreich erledigt hatte. Direkt im Anschluss an diese letzte Aufgabe trat das
große Unglück in sein Leben. In Gestalt des „Wahnsinns“, der „Psychose“, mit
extrem tragischen Folgen. Lass mich in aller Kürze diese tragische Episode in
Herakles Leben erzählen.

Die Legende von Herakles, der seine Liebsten verkennt und in einen Blutrausch

gerät

Während Herakles draußen in der Ferne seine Heldentaten vollbringt, befindet
sich seine Familie in größter Not: Eine Rebellion gegen den König von Theben,
Herakles Schwiegervater Kreon, endet mit dessen Tötung. Der Usurpator, der
die Macht an sich reißt, ist Lykos – der Wolf. Er droht, Herakles Familie zu er-
morden, um die Rückeroberung der Macht durch die legitimen Erben von Kreon
zu verhindern. Herakles Familie, bestehend aus seinem Vater Amphitryon – ei-
gentlich sein Adoptivvater, denn sein wahrer Vater ist Zeus –, Herakles Frau
Megara und seinen drei Söhnen, sehnt verzweifelt die Rückkehr des rettenden
Helden herbei. Die Familie verharrt ängstlich vor dem Palast des Amphitryon
am Altar des Zeus, wo sie Zuflucht gesucht hat. Lykos, der wölfische Usurpa-
tor, nimmt an, Herakles verweile noch im Hades, und glaubt, von ihm nichts
zu befürchten zu haben. Er denkt, es sei eine leichte Sache, Herakles gesam-
te Familie zu beseitigen. Da allerdings die Verfolgten bis zum Altar gelangt
sind und damit Asylschutz genießen, dürfen sie nicht getötet werden. Asyl ist
heilig und unverletzbar, wie du weißt. Nachdem es Herakles gelungen ist, den
Kerberos zu bändigen und ihn aus dem Hades zu entführen, macht er sich auf
den Weg, um ihn auftragsgemäß zu König Eurystheus zu bringen. Unterwegs
aber überkommt ihn große Sehnsucht nach seiner Familie. Deshalb bindet er
den Kerberos an einen Baum, tief im Wald versteckt, und läuft los, um seiner
Familie einen kurzen Besuch abzustatten. Zuhause angekommen erfährt er, in
welch großer und unmittelbarer Gefahr sich Vater, Frau und Kinder befinden.
Im Kampf tötet Herakles Lykos samt dessen Gefolgschaft und rettet damit seine
Familie.

Dies gefällt allerdings seiner eifersüchtigen Verfolgerin Hera überhaupt
nicht. Du fragst dich, Asterios, worauf sich diese Verfolgungswut Heras gegen
Herakles gründet? Naja darauf, dass Herakles die Frucht einer heißen Liebes-
nacht ihres angetrauten Ehemannes Zeus mit Königin Alkmene ist. Man sagt
sogar, weil diese Nacht für Zeus so ekstatisch heiß war, habe er sie verdoppelt,
so dass er die Freuden doppelt lange genießen konnte. Wie auch immer, ge-
rade jetzt gefällt Hera dieser Erfolg von Herakles überhaupt nicht. Vor allem
deshalb nicht, weil Herakles damit kurz vor der Vollendung der ihm gestellten



27.1 Der psychotische Täter, der ein Opfer ist 257

zwölf Aufgaben steht und dabei ist, den Sieg davonzutragen. Das wiederum
würde bedeuten, dass ihr Schützling Eurystheus den Thron in Peloponnes, den
er unrechtmäßig in Besitz genommen hatte, an die rechtmäßigen Thronfol-
ger, an Herakles Familie also, abgeben müsste. Und so entscheidet sie, Herakles
nicht nur mit Wahnsinn zu bestrafen, sondern auch damit, dass er in psychoti-
schem Zustand im wahrsten Sinne des Wortes wahnsinnige, ja fürchterliche und
schmerzvollste Dinge tun wird.

Gedacht, geplant, gemacht.
Hera schickt die furchtbare Göttin des Wahnsinns, Lyssa, eine Tochter der

Nacht, zu ihm, während die Stadt Herakles Sieg feiert. Weißt du, wie die Lyssa
aussieht? Eine so abscheuliche Gestalt hast du sicher noch nie gesehen, Aste-
rios. Und die Menschen nennen dich Monster! Dass ich nicht lache! Neben ihr
siehst du geradezu niedlich aus. Die Lyssa hat die furchterregende Gestalt einer
beflügelten Frau mit Schlangen in den Haaren und Peitschen in den Händen.
Und sie ist glücklich, wenn sie Menschen durch mörderischen Wahnsinn quälen
kann. Jetzt verstehst du, was ich meine.

Lyssa befällt Herakles. Sein Verhalten ändert sich plötzlich, wie aus heiterem
Himmel.

Er benimmt sich höchst ängstlich und angespannt, beginnt zu halluzinieren,
verkennt die Umgebung und die anwesenden Personen, er hat Wahnvorstel-
lungen. Er verkennt seine eigene Kinder, seine Frau und seinen Adoptivvater
als Gefolgsleute seines größten Feindes Eurystheus, der ihm mit den schier un-
menschlichen zwölf Aufgaben im Grunde genommen zwölf Jahre seines Lebens
gestohlen hat. Und weil er gerade jetzt alle Aufgaben erfolgreich erledigt hat,
verfällt er dem Wahn, dass die Leute von Eurystheus ihn töten und ihn um die
Früchte seiner zwölfjährigen Bemühungen bringen wollten. Dabei ist Herakles
zeitlich, räumlich und zur Situation völlig desorientiert. So glaubt er zuerst, in
verschiedenen Städten zu sein, dann im Palast des Eurystheus. Er droht dem
vermeintlichen Eurystheus mit lauter, furchterregender Stimme. Er werde ihn
töten, wenn der seinen Erfolg nicht wie versprochen belohne. Er entblößt sei-
nen Körper und beginnt unter Kriegsgeheul mit den imaginären Feinden zu
kämpfen.

Herakles verkennt seinen greisen Adoptivvater als den verhassten Eu-
rystheus. Seine schreienden Kinder und die flehende Ehefrau hält er für Kinder
und Frau seines Feindes, die zum Komplott gegen ihn gehören. Er jagt sie mit
bedrohlichem Gebrüll und vor Hass verzerrtem Gesicht durch den Palast. Vor
dem Altar trifft er mit einem Pfeil den ersten Knaben – seinen ältesten Sohn –
ins Herz. Während dieser stirbt, erhebt der Vater ein Triumphgeheul und prahlt
mit seinem Erfolg. Dann setzt er die Jagd fort und verfolgt seine anderen Kin-
der und seine Frau, die panisch schreien und um ihr Leben flehen. Sie versuchen,
ihn zu überzeugen, dass sie mit Eurystheus nichts zu tun haben. Sie seien seine
Söhne, seine Frau. Doch sie dringen nicht zu ihm durch!

Nichts kann ihn überzeugen. In seinemWahn ist er unkorrigierbar, der Wahn
ist unkorrigierbar. Für ihn ist alles klar. Gegenargumente und Gegenbeweise
überzeugen ihn nicht, er braucht sie nicht. Er kennt die Wahrheit – seine Wahr-
heit!

Und so tötet er auch sein zweites Kind. Er reagiert nicht auf die Umarmung
des Kindes, das versucht, den Vater anzusprechen. In der festen Überzeugung,
dass er der Sohn von Eurystheus ist, erschlägt er den Jungen mit seiner le-
gendären Keule. Das dritte Kind flüchtet in die Gemächer seiner Mutter und
verriegelt die Tür. Herakles wähnt sich vor den zyklopischen Mauern von My-



258 27 Das schuldunfähige Opfer

kene, der Stadt, in der sein Feind Eurystheus residiert. Er reißt die Tür aus
den Angeln und tötet mit einem einzigen Pfeil auch sein drittes Kind und an-
schließend seine geliebte Frau. Ekstatisch triumphiert er wegen der Vernichtung
seiner Feinde und macht sich daran, auch seinen greisen Adoptivvater zu at-
tackieren. Doch vor dem tödlichen Schlag stürzt er plötzlich ohnmächtig zu
Boden. Das ist das Werk von Athena, Herakles großer Beschützerin. Als sie näm-
lich sieht, in welch furchtbaren psychotischen Zustand Herakles geraten ist, aber
vor allem als sie die Folgen davon sieht, fliegt sie eilig vom Olymp hinunter in
den Palast von Theben, nimmt einen großen Stein und wirft ihn gegen Hera-
kles. Der, unsichtbar davon getroffen, fällt bewusstlos zu Boden.

Als Herakles aus der Bewusstlosigkeit erwacht und erkennt, was er angerich-
tet hat, gerät er in einen Zustand nicht nur der tiefsten Verzweiflung, sondern
nach heutigen Kriterien der schweren Depression142. Er will sich das Leben
nehmen! Nur ein beherztes Eingreifen der Anwesenden kann den Suizid ver-
hindern.

Tragisch, Asterios, sehr tragisch. Was denkst du, wie Herakles Umgebung auf
seine furchtbaren Taten reagiert hat? Großartig, einfach großartig sage ich dir!
Herakles Zeitgenossen erkannten nämlich, dass er, der Täter, gleichzeitig ein
Opfer war – ein Opfertäter. Hilfe, Verständnis und Mitgefühl wurden dem
Zusammengebrochenen empathisch zuteil. Ach, Asterios, wie ich mir wün-
schen würde, dass auch dieMenschenmeiner Zeit so viel Verständnis für einen
psychotischen Patienten zeigen würden wie zu der Zeit, als die Olympier die
Welt regierten. Selbst wenn er der Protagonist furchtbarer Taten ist. Hera-
kles, aber auch andere tragische Protagonisten – wie Agave, Ajax, Orestes und
manche andere – sind berührende Beispiele dafür.143 In der Zeit, aus der ich
komme, kämpfen wir seit über 200 Jahren darum, Menschen, die psychotisch
erkrankt sind, zu entstigmatisieren. Zu deiner Zeit wie auch in der klassischen
Zeit gab es keine Antistigmakampagne, weil es kein Stigma gab. Im Gegensatz
zur Neuzeit.

Die Akuten vorübergehenden psychotischen Störungen

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, sowohl Herakles als auch die Protagonisten der erwähnten Tragö-
dien sind Archetypen einer zwar sehr heftigen, aber kurzdauernden Form von
Psychose, die wir heute „Akute vorübergehende psychotische Störung“ nennen.

142 Wie Euripides in seinem „Herakles“ eindringlich beschreibt.
143 Beeindruckend dargestellt in Euripides „Herakles“ und „Die Bakchen“, in Äschy-
los „Die Orestie“ und in Sophokles „Ajax“.



27.1 Der psychotische Täter, der ein Opfer ist 259

So wird eine heterogene Gruppe psychotischer Störungen bezeichnet, deren
Hauptcharakteristika der akute Beginn, die kurze Dauer und das häufig abrup-
te Ende sind. In der Regel handelt es sich dabei um dramatische psychotische
Zustände mit einer Fülle von rasch wechselnden vielgestaltigen Wahninhal-
ten und verschiedenen Formen sehr lebhafter akustischer und optischer, aber
auch anderer Halluzinationen. Der Patient ist dabei in der Regel emotional
aufgewühlt, bewegt sich zwischen Angst und Ekstase (daher die Bezeichnung
„Angst-Glücks-Psychose“, die manche Psychiater dieser psychischen Störung ge-
ben). Das Denken ist verwirrt, und es kann eine Bewusstseinstrübung auftreten,
die mit erheblicher Beeinträchtigung der Wahrnehmung und der Gedächtnis-
funktionen einhergeht, sodass eine Amnesie, eine Erinnerungslosigkeit, für die
Zeit besteht. Personenverkennungen, Verkennungen der Situation und Fehl-
einschätzung der eigenen Rolle in einer bestimmten Situation sind häufige
Begleiterscheinungen. Manchmal wirken die Patienten so, als würden sie im
Traum agieren (daher auch Bezeichnungen wie „Oneiroide Psychose“, abgelei-
tet vom griechischen Wort „Oneiron“ (Óνειρον), „der Traum“). Die Verwirrtheit
wird von Desorientiertheit zu Zeit, Raum, Situation und zur Person begleitet (da-
her die Teilbezeichnung „Verwirrtheitspsychose“). Es gibt häufig Erregung und
Überaktivität, eine sogenannte „Hyperkinese“; das griechische Wort bedeutet
„übertriebene Bewegung“ von „Hyper“ (Υπέρ), „Hoch“, „überdurchschnittlich“,
und „Kinese“ (Κίνησις), „Bewegung“. Oder es ist das Gegenteil der Fall, es
besteht eine starke motorische Hemmung (daher die Bezeichnung „Erregt-ge-
hemmte Verwirrtheitspsychose“).

In der Regel klingt die akute psychotische Symptomatik in kurzer Zeit, in-
nerhalb weniger Tage, in manchen Fällen sogar innerhalb weniger Stunden,
vollständig ab.

Das was wir heute als Psychose bezeichnen und intensiv erforschen, plagte
genauso auch die Menschen der mythischen Zeiten.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Herakles wurde nicht nur einmal von einem solch schrecklichen psychoti-
schen Zustand überfallen. In einem früheren Anfall hatte er seinen besten
Freund Iphitos getötet.144 Aber Vorsicht, Asterios, bloß weil ich dir hier von
Herakles Taten erzähle, darfst du keinen falschen Eindruck von psychotischen
Patienten haben und denken, dassMenschen, die an einer Psychose erkranken,
automatisch zu Gewalttaten neigen. Nein, obwohl die Psychose ein Risikofak-
tor für Gewalttaten ist, wird nur eine geringe Minderheit von psychotischen
Patienten irgendwann einmal gewalttätig.

144 S. Abschn. 12.1.



260 27 Das schuldunfähige Opfer

27.2 Die Fähigkeit, schuldig zu sein

Ähnlich tragisch ist die Geschichte der schon erwähnten Agave, die auch Op-
fer und Täterin, eine Opfertäterin also, wurde. Lass mich dir ihre Geschichte
so erzählen:

Die Legende von Agave, die ihren Sohn als Löwen verkennt

Der Gründer von Theben, König Kadmos, und seine Frau Harmonia, Tochter
des Kriegsgottes Ares – habe ich dir schon gesagt, dass die Latiner ihn einige
Jahrhunderte später zum Mars pseudonymisierten? – haben vier sehr schöne
Töchter: Ino, Semele, Agave und Autonöe. Zeus begehrt Semele, die schönste
der vier Töchter, und zeugt mit ihr Dionysos. Dies aber ruft Hera, die offiziel-
le Ehefrau von Zeus, auf den Plan, die mit List ihre Nebenbuhlerin vernichtet:
Als Semele noch mit Dionysos schwanger ist, bringt Hera sie mit manipulati-
vem Geschick dazu, Zeus zu bitten, ihr in seiner allergöttlichsten Herrlichkeit
zu erscheinen, damit sie ihn uneingeschränkt bewundern könne. Zeus ist nicht
sehr begeistert von der Idee, lässt sich aber von Semeles Charme und Verfüh-
rungskunst überzeugen. Er erscheint ihr in voller göttlicher Herrlichkeit. Die
sterbliche Semele verträgt jedoch die damit verbundene göttliche Licht- und
Blitzorgie nicht und wird zu Asche verbrannt. Zeus gelingt es in letzter Sekunde,
den noch nicht geborenen Dionysos zu retten. Er pflanzt ihn in seinen Ober-
schenkel ein, bis er reif genug für die Geburt ist.

Die drei Schwestern glauben zunächst nicht an Semeles Liaison mit Zeus und
die göttliche Herkunft ihres Sohnes. Sie vermuten, dass es nur ein Trick ist – aus-
gedacht von ihrem Vater Kadmos –, um eine uneheliche Schwangerschaft zu
entschuldigen. Als erwachsener Gott bestraft dann Dionysos die drei Schwes-
tern dafür, indem er sie zusammen mit allen Frauen von Theben mit Mania, das
Wort bedeutete damals „wahnsinnige Raserei“, belegt und sie in rasende Mä-
naden, in Bakchen – beides bezeichnet ekstatisch feiernde Anhängerinnen oder
Begleiterinnen des Dionysos – verwandelt und in die Berge schickt.

Pentheus, der neue König von Theben, Sohn von Semeles Schwester Aga-
ve, ein Neffe des Dionysos also, missachtet den neuen Gott und dessen Kult
als angeblich barbarisch, verbunden mit Rausch, Exzessen und Sexorgien –
wohlgemerkt alles angeblich, Asterios. Wie auch immer, Pentheus äußert sich
verachtungsvoll über Dionysos, den er als nicht-echten griechischen Gott be-
zeichnet und nicht akzeptieren will. Er erlaubt ihm den Einzug in Theben nicht.
Daraufhin erscheint Dionysos persönlich in der Stadt in Gestalt eines Frem-
den und versucht, Pentheus zu überzeugen, den neuen Gott anzuerkennen.
Pentheus reagiert jedoch überheblich und lässt den Fremden einkerkern. Dio-
nysos Gefangenschaft dauert allerdings nur kurz an. Er befreit sich selbst durch
ein Wunder: Die Erde bebt, die Säulen des Palastes brechen zusammen, Feuer
schlägt aus dem Grab der Gottesmutter Semele. Dionysos, in Gestalt des Frem-
den, verführt Pentheus dazu, sich in Frauenkleidern als Mänada bzw. Bakche
zu verkleiden und mit ihm zusammen in die Berge zu gehen. Dort soll er selbst
den Zug und das Treiben der Mänaden bzw. Bakchen erleben. Und so nimmt die
göttliche Rache ihren Lauf: Dionysos bringt Pentheus auf den Berg und setzt ihn
auf denWipfel einer Tanne, von wo aus er die Mänaden bzw. Bakchen beobach-
ten kann. Sie beschäftigen sich mit friedlichen Dingen, mitten in der idyllischen



27.2 Die Fähigkeit, schuldig zu sein 261

Natur, bis Dionysos sie auf Pentheus hetzt. Plötzlich entfalten sie übernatürli-
che Kräfte und stürzen sich auf Pentheus mitsamt der Tanne, auf der er sitzt;
dabei spielt seine Mutter Agave die Hauptrolle. Dionysos hat sie – wie auch
alle anderen Frauen – in Ekstase versetzt. Sie halluziniert und verkennt in illu-
sionärer Weise die Umgebung. Sie nimmt ihren Sohn nicht als Menschen wahr,
sondern als einen Löwen, der gejagt, gerissen und getötet werden muss. Ver-
zweifelt schreit der Sohn und fleht um Verschonung, er sei doch ihr Sohn und
kein Tier; sie sei seine geliebte Mutter und keine Jägerin. Nichts hilft. Die Mut-
ter ist davon überzeugt, dass vor ihr ein Löwe brüllt. Mit übernatürlicher Kraft –
Dionysos Einfluss geschuldet – entwurzelt sie zusammen mit den anderen Mä-
naden bzw. Bakchen die Tanne und reißt dem vermeintlichen Löwen, ihrem
Sohn, den Kopf ab. Dieses Löwenhaupt schwenkend wähnt sie sich als stolze
Besitzerin der höchsten Trophäe. Im ekstatischen Delirium triumphiert Agave,
einen Löwen mit bloßen zarten Frauenhänden getötet zu haben. Sie spießt das
Löwenhaupt, den Kopf ihres Sohnes, auf den Dionysos-Thyrsos – du kennst doch
Dionysos zeremoniellen Stab, geschmückt mit Efeu, den auch seine Gläubigen
bei den Dionysos-Festen tragen – und kehrt in die Stadt zurück, immer noch
im ekstatischen Delirium. Dort berichtet sie ihrem greisen Vater Kadmos, der
darüber in tiefe Erschütterung gerät, in prahlerischer Weise von dem großen
Ereignis und ihrem triumphalen Sieg. Das vermeintliche Löwenhaupt, den Kopf
ihres Sohnes, stellt sie auf dem Dach des Palastes zur Schau. Und sie lädt zum
großen Fest, um den Triumph zu feiern.

Entsetzt, aber auch liebevoll führt Kadmos seine Tochter behutsam und lang-
sam aus der psychotischen Ekstase in die harte, sehr harte Realität zurück.

Agave bricht zusammen, als sie erkennt, was sie getan hat.
Das Volk von Theben ist schockiert. Aber auch voll des Mitgefühls und der

Solidarität mit der unglücklichen, zerquetschten Mutter.

Ich habe für dich, Asterios, die Geschichten von Herakles und Agave so zu-
sammengefasst, wie sie Euripides in seinen psychologischen Meisterwerken,
„Herakles“ und „Die Bakchen“ erzählt hat.

Herakles und Agave töteten im psychotischen Zustand das Liebste, was sie
hatten. Aber du weißt, wie die Gesellschaft mit Mördern umgeht: Sie wer-
den bestraft, in der Regel mit der höchstmöglichen Strafe. Nun aber haben
wir vorher auch gehört, dass die Psychose, zeitweise und teilweise, zu einem
Realitäts- und Autonomieverlust bei dem Betroffenen führt. Sie raubt ihm
seinen freien Willen. Muss das Opfer, das zum Täter wurde, auch noch als
Mörder bezeichnet und dafür bestraft werden? Wobei, Asterios, meiner Mei-
nung nach die höchste Strafe für diese Unglücklichen ihre Tat selbst ist, mit
der sie lebenslang leben müssen. Nicht die Strafe der Gerichte.

Wie auch immer, die Frage ist dennoch berechtigt: Wie ist es mit deren
Schuld?

Lass mich die Antwort mit folgender Bemerkung andeuten: Weißt du, was
ich an der Geschichte der beiden tragischen Täter der mythischen Zeit beson-
ders bemerkenswert finde, Asterios?



262 27 Das schuldunfähige Opfer

Die Reaktion der Angehörigen, der Beteiligten und der Gesellschaft insge-
samt. Die finde ich bemerkenswert!

Herakles und Agave wurden für ihre Tat weder von den Gerichten noch
von der Gesellschaft verurteilt. Ihnen wurde mit Mitgefühl und Betroffenheit
begegnet. Zu Recht wurden sie von der Justiz nicht verfolgt. Um verurteilt
zu werden, muss die Schuld erwiesen sein. Das Prinzip heißt „Keine Strafe
ohne Schuld“. Die Schuld aber setzt die Schuldfähigkeit voraus. Ja, du hast
richtig gehört, Asterios. Man spricht zu Recht von „Fähigkeit“. Es müssen die
intellektuellen und sonstigen geistigen Funktionen und Fähigkeiten des Men-
schen zum Tatzeitpunkt intakt oder ausreichend vorhanden sein, um fähig zu
sein, Schuld zu erkennen und nach dieser Erkenntnis zu handeln. Aber wie
schon erklärt, beraubt der psychotische Zustand den Menschen dieser Fähig-
keit. Oder zumindest schränkt er sie erheblich ein.

Verantwortlichkeit und Psychose

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Herakles und Agaves Taten stehen archetypisch für die Schuldunfä-
higkeit des psychotischen Menschen. Die dargestellte Reaktion der Gesellschaft,
so wie sie uns die Tragiker überliefert haben, steht ebenfalls archetypisch für
eine idealtypische gesellschaftliche Reaktion darauf.

Weder der Staat, noch die Gesellschaft dürfen den Menschen bestrafen, der
unter dem Einfluss von psychotischen Erlebnissen Unrecht tut, denn seine Schuld-
fähigkeit ist durch die Psychose erheblich beeinträchtigt oder sogar vollständig
aufgehoben. Es muss ihm geholfen werden, aus der schweren psychischen
Störung herauszukommen. Weiteren psychotischen Attacken muss möglichst
vorgebeugt werden. Der psychotisch Kranke kann nicht verantwortlich gemacht
werden für Taten, für die er keine Verantwortung hat. Und er verdient die Soli-
darität und das Mitgefühl seiner Mitmenschen.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ja, Asterios, der psychotische Mensch ist ein schuldunfähiger Opfertäter.

27.3 Hat der Mensch einen freien Willen?

Deine Mutter, Asterios, hatte im Grunde genommen keinen freien Willen
mehr, nachdem der alles bestimmende Gott den übermächtigenWunsch, sich
mit dem Stier zu vereinen, in sie eingeschleust hatte.

Hat aber der Mensch überhaupt einen freien Willen? Das ist die Frage, die
den Menschen von Anbeginn seiner Kulturgeschichte bis heute beschäftigt.



27.3 Hat der Mensch einen freien Willen? 263

Manche Mythen erzählen von Menschen, die Opfer der Konfrontation von
entgegengesetzten Werten und Prinzipien wurden. Und sie illustrieren damit
das Drama des Menschen, der zwar wählen kann, aber im Grunde keine reale
Wahlmöglichkeit hat. Nehmen wir die Geschichte von Orestes als Beispiel
dafür.

Orestes tragische Gestalt ist das klassische Paradigma des Zusammenpral-
lens von Zwang und Willensfreiheit. Ein immer wiederkehrendes Thema der
Weltliteratur.

Der Stoff der Orestes-Tragödien behandelt einen Teil des Atridenfluches.
Der beginnt mit der Ermordung von Orestes Vater Agamemnon und des-
sen Begleiterin Kassandra durch Agamemnons Ehefrau Klytämnestra, Orestes
Mutter, in Komplizenschaft mit ihrem Liebhaber Ägisthos.

Die Legende von Orestes und dem Muttermord

Nach dem archaischen Recht des prähistorischen Griechenlands muss der Mord
eines Verwandten von den nächsten männlichen Blutsverwandten gerächt wer-
den. In diesem Sinne erteilt Apollon Orestes den Befehl, seine Pflicht zu erfüllen
und dem göttlichen Prinzip folgend die Mörder seines Vaters zu töten. Wäre
der Mörder ein Fremder, hätte Orestes kein Problem, dem Gottesbefehl zu fol-
gen. Er hat auch kein Problem damit, Ägisthos zu töten, den Liebhaber seiner
Mutter. In Konflikt gerät er durch die Tatsache, dass seine Mutter die Mörderin
seines Vaters ist. Du darfst deine Mutter nicht töten! Das ist das Gegenprinzip.
Somit befindet sich Orestes in einer ausweglosen Situation, buchstäblich zwi-
schen Skylla und Charybdis. Was soll er tun?

Beide Prinzipien sind jedoch nur scheinbar äquivalent. Das eine der beiden
Prinzipien wurde vom Gott Apollon als Befehl erteilt und bekommt dadurch
Priorität wie auch größere Autorität im Vergleich mit dem Muttertötungsver-
bot.

Orestes hat also nur scheinbar eine Wahlmöglichkeit. Er muss dem göttlichen
Befehl folgen. Dennoch ist Orestes hin- und hergerissen zwischen den beiden
Geboten.

Seine Schwester Elektra übt enormen psychologischen Druck auf ihn aus,
aus dem gleichen Pflichtbewusstsein dem göttlichen Gebot gegenüber. Deshalb
drängt sie ihn nicht nur dazu, sondern unterstützt ihn sogar in seinem mörde-
rischen Vorhaben.

Schweren Herzens entscheidet sich Orestes, dem göttlichen Befehl Folge zu
leisten, und das Prinzip „Du darfst deine Mutter nicht töten“ zu ignorieren.
Die Konfliktsituation verschärft sich, als Klytämnestra ihren Sohn anfleht, sie
zu schonen, und an seine Pflichten als Sohn der Mutter gegenüber appelliert.
Orestes überwindet schließlich sein Hin-und-her-gerissen-Sein und tötet seine
Mutter. Das ist zwar Erfüllung des Gottesbefehls, aber Verletzung des ebenfalls
hohen Gebots „Du darfst deine Mutter nicht töten“.

Für seine Entscheidung bezahlt er einen hohen Preis. Verfolgt von quälenden
Gewissensbissen, personifiziert durch ihre Geister, die Erinnyen, wird er psycho-
tisch. Wahn und Halluzinationen quälen ihn. In elendem Zustand reist er nach
Delphi und bittet Apollon, der ihn in so einen Zustand gebracht hat, um Er-



264 27 Das schuldunfähige Opfer

lösung. Apollon gibt ihm den Rat, nach Athen zu pilgern; dort werde er von
Athena Hilfe bekommen. Athena gründet zur Verhandlung von Orestes Fall das
erste Gericht in der Geschichte der Menschheit, den Areopag. Sie selbst über-
nimmt den Vorsitz. Übrigens heißt das höchste Gericht in Griechenland bis in
die Gegenwart Aeropag. Nachdem das Gericht die Ankläger, das sind die Ge-
wissensbisse, die Erinnyen, und die Verteidigung, das ist Apollon, angehört hat,
spricht es Orestes frei und erlöst ihn somit von seinen Qualen. Allerdings fällt
die Entscheidung nur mit einer StimmeMehrheit – der Stimme der Vorsitzenden
Richterin Athena. Die Geschworenen, allesamt Bürger von Athen, waren in ih-
rer Wertung gespalten: Die eine Hälfte stimmte für den Freispruch, die andere
Hälfte für einen Schuldspruch.

Die Konfliktsituation von Orestes war offensichtlich auch die Konfliktsituati-
on der Geschworenen – des Menschen schlechthin.

Falls du mich jetzt fragen würdest, Asterios, ob die Menschen der modernen
Zeit die Antwort auf die Frage gefunden haben, ob der Mensch einen freien
Willen hat: Nein, die Menschen meiner Zeit sind in dieser Frage genauso
gespalten wie die Bürger von Athen vor einigen Jahrtausenden.

Der Unterschied bei der Beantwortung der Frage nach dem freien Willen
zwischen den Menschen meiner Zeit und denMenschen aus der Zeit der My-
then und der Tragödien besteht darin: Die Menschen von damals versuchten
es mit Mythologie, Philosophie,Theologie und Nomike – Rechtswissenschaft
sagt man heute dazu. Der Mensch der heutigen Zeit aber versucht es vorwie-
gend mit neurobiologischen bzw. neuropsychologischen Methoden. Wobei
Skeptiker und Kritiker meinen, dass die Antwort auf die Frage nach dem frei-
en Willen des Menschen zu komplex sei, um sie zwischen den Synapsen der
Nervenzellen straucheln und nur mit Neurotransmittern befördern zu lassen.
Sie meinen, dass all das zwar wichtig und unerlässlich ist, dass aber ohne die
Hilfe der Methoden von damals – die der Mythologie, der Philosophie, der
Theologie und der Nomike – diese Frage nicht definitiv beantwortet werden
kann.

Seien wir gespannt, Asterios, ob sich auf diese Frage überhaupt jemals eine
Antwort findet.



28
Das exemplarische Stellvertreteropfer

28.1 Das Opfer, das die Last der Welt trägt

Tantalos und Erysichthon und manche andere wurden Opfer ihrer Verfeh-
lungen und Verbrechen. Du und Ödipus und manche andere wurdet Opfer
fremder Verfehlungen und Verbrechen. Aber kann es ein Verbrechen sein, dass
man zu den Besiegten gehört? Ist es Grund dafür zu büßen, wenn jemand mit
seinen Landsleuten oder seinen Gleichgesinnten gegen andere kämpft und da-
bei besiegt wird?

Offensichtlich schätzen die Sieger die psychologische Wirkung von exem-
plarischen Stellvertreteropfern.

So wie bei Atlas.

Die Legende von Atlas und seiner Versteinerung

Atlas war ein Titan, bevor er ein Berg wurde. Er stammt aus einer sehr vor-
nehmen Titanenfamilie. Sein Vater ist Iapetos, einer der ältesten Titanen der
Welt. Und einer seiner Brüder ist der weltberühmte Prometheus, einer seiner
Schwiegersöhne war Sisyphos. Die Titanen wurden von der neuen Göttergene-
ration der Olympier verdrängt und ihr Anführer Kronos entmachtet. Allerdings
waren die Konflikte zwischen den beiden Göttergenerationen damit nicht er-
ledigt, vielmehr mussten sie kriegerisch ausgetragen werden. Und so kam es
dazu, dass die berühmte Titanomachie, der Kampf der Titanen, ausbrach. Das
war der erste Weltenkrieg des Universums. Allerdings kämpften manche Tita-
nen aus Überzeugung an der Seite der Olympier und wurden dafür belohnt.
Andere jedoch, wie etwa Atlas, blieben ihrer Sippe treu, und wurden, nachdem
die Olympier gesiegt hatten, dafür bestraft. Berichte, dass Atlas und nicht Kro-
nos der Anführer der Titanen in der Titanomachie war, erwiesen sich als „fake

265© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_28

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_28


266 28 Das exemplarische Stellvertreteropfer

news“, wie man in meiner Zeit neuerdings sagt. Epidonale falsche Berichterstat-
tung eben.

Also, Zeus hatte sich für Atlas eine ganz besondere Strafe ausgedacht: Er soll-
te die Last der Welt auf seinen Schultern tragen. Und wenn ichWelt sage, meine
ich damit die ganze Last des ganzen Universums! Zeus hat Atlas dazu verdammt,
am äußersten westlichsten Ende der Welt, da wo der große Ozean beginnt, den
Kosmos, das Himmelsgewölbe, auf Nacken und Schultern zu tragen und mit den
Armen abzustützen. Menschen in allen Winkeln der Erde sollten diesen auf ei-
nem Bein knienden Träger des Himmels und des Weltalls sehen – als für alle
sichtbares Mahnmal dafür, was man mit Feinden macht. Um ein Exempel zu
statuieren, was Sieger mit Besiegten tun können.

Himmel, was für eine schwierige Aufgabe, Asterios, diese unbarmherzige
Atlasstrafe! Während der Jahrhunderte, in denen Atlas die Last der Welt auf
seinen Schulter trug, flogen tausende von Dingen um seine Ohren: Kriege und
Katastrophen, wie etwa die Sintflut von Zeus – und auch die von fremden, fer-
nen Göttern –, die Tsunamis des Poseidon, die Vulkanausbrüche des Hephästos,
die Kriege des Ares, die Eifersuchtsverfolgungen der Hera, um nur einige we-
nige zu nennen. Und der arme Atlas konnte keine davon einfach wegwischen
und verscheuchen. Seine Arme waren ja gebunden durch das Halten des Kos-
mos. Hätte er sie gelöst, wäre die Welt in den Abgrund gestürzt.

Aber weißt du, was ich denke, Asterios, was für Atlas eines der größten Pro-
bleme war? Es war nicht etwa der sintflutsüchtige Zeus, der Erderschütterer
Poseidon, der blutrünstige Ares oder ein anderer bestrafender Olympier. Nein
ich denke, es war Aphrodite, die Liebesgöttin. Jawohl, sie mit ihren Helfern
Eros und Himeros. Du schaust erstaunt, aber es ist wahr! In dieser Zeit haben
nämlich viele Mädchen den starken Titanen, der das ganze Universum auf sei-
nen Schultern tragen konnte, begehrt. Ich meine sexuell begehrt. Und Atlas
selbst war nicht abgeneigt, ein paar schöne Erlebnisse mit ein paar schönen
Mädchen zu haben. Im Gegenteil, er war sogar sehr zugeneigt. Zeugnisse des
starken Begehrens der schönen Mädchen und der ebenfalls starken Neigungen
von Atlas sind die vielen Kinder, deren stolzer Vater er ist. Etwa seine Siebenlin-
ge, die Plejaden, die später zum Siebengestirn wurden. Oder seine Fünflinge,
die Hyaden, die uns als V-förmiger Sternhaufen bekannt sind, Regengestirn ge-
nannt. Oder Hesperos, der eine Karriere als Abendstern gemacht hat, und die
Hesperiden, die als Wächterinnen der goldenen Äpfel des Westens Berühmt-
heit erlangt haben. Oder auch Merope, Sisyphos Ehefrau. Alle sind Geschenke
der erotischen Aphrodite an Atlas. Geschenke ja; alles, was Eros mit sich bringt,
ist ein Geschenk. Aber im Falle von Atlas nicht unproblematisch. Kannst du dir
vorstellen, Asterios, wie Atlas, in der Position, in der er sich befand – auf einem
Bein kniend, mit nach oben angewinkelten Armen das Universum tragend – die
ihn begehrenden Mädchen umarmen, küssen und streicheln konnte und alles
weitere Intime zu bewerkstelligen vermochte? Schwierig, nicht wahr? Probleme
der Liebe halt!

Nur ein einziges Mal während all der Jahrtausende war es Atlas möglich,
allerdings nur vorübergehend, seine Weltenlast auf die Schultern eines ande-
ren zu übertragen. Dieser andere war Herakles, Zeus Sohn. Er sollte im Rahmen
seiner zwölf Arbeiten auch aus dem Garten gegenüber dem Gebirge, wo At-
las kniete, die goldenen Äpfel der Hesperiden holen. Es hieß, sie seien ewiges
Glück bringende Goldfrüchte – obwohl die heutigen Menschen sagen, das sei-
en bloß Orangen gewesen. Das ist der Grund, warum in der uns gemeinsamen
Sprache noch heute die Zitrusfrüchte „Hesperidoiden“ heißen, die Früchte der



28.1 Das Opfer, das die Last der Welt trägt 267

Hesperiden also. Prometheus hatte Herakles den Rat gegeben, Atlas um Hil-
fe zu bitten, weil Sterbliche keinen Zugang zu diesem Garten hatten. Atlas war
schon unsterblich, Herakles dagegen noch nicht. Er war noch nicht zum Vollgott
befördert, sondern noch ein einfacher Halbgott.

Atlas vertraut also Herakles für kurze Zeit den Kosmos an, bis er für ihn die
Früchte aus dem Garten seiner Töchter, der Hesperiden, geholt hat. Nachdem er
die Segnungen der Bewegung und der Freiheit wieder genossen hat, verspürt
Atlas nach seiner Rückkehr keine Lust, die Last der Welt wieder auf seine Schul-
tern zu nehmen. Er versucht also, Herakles das Tragen des Kosmos für immer
aufzubürden und sich davon zu befreien. Doch das gelingt ihm nicht, weil Zeus
weder bereit ist, ihn zu begnadigen, noch seinem Lieblingssohn grundlos die
Last der Welt aufbürden will. Zeus zwingt ihn schließlich, wieder seine Position
einzunehmen.

Atlas empfindet allerdings Herakles Verhalten als sehr, sehr undankbar und
ist fortan nicht mehr gut auf die Söhne von Zeus zu sprechen. Weder auf He-
rakles, noch auf irgendeinen anderen der zahlreichen Zeussprösslinge. Diese
Abneigung wird ihm später zum Verhängnis, als nämlich Perseus, ein anderer
Zeussohn, vorbeikommt. Der war gerade auf Weltreise, nachdem er im fernen
Äthiopien Andromeda gerettet und die Medusa getötet hatte. Normalerweise
wurde jeder, der die Medusa anschaute – dieses furchtbare Ungeheuer mit dem
Frauenkopf, auf dem statt Haaren Schlangen wuchsen – sofort zu Stein verwan-
delt. Doch der kluge Perseus nutzte eine Spiegelreflexion und schnitt den Kopf
der Medusa ab, ohne ihn direkt anzusehen.

Perseus erkennt, was für eine Superwaffe er mit dem abgeschnittenen
Medusakopf in Besitz hat: Der abgeschnittene Kopf hat weiterhin seine ver-
steinernde Wirkung. Das ist der Grund, warum er ihn immer bei sich trägt, auch
bei der erwähnten Weltreise und dem Besuch bei Atlas. Der wiederum ist über-
haupt nicht glücklich mit der Ankunft eines weiteren Zeussohnes, er hat noch
genug vom ersten und droht, ihm den Kosmos auf den Kopf zu werfen. Die-
se Drohung erzürnt Perseus so gewaltig, dass er den Medusakopf aus seinem
Rucksack zieht und ihn Atlas vor die Augen hält, während er seinen Blick in die
entgegengesetzte Richtung richtet. Und Atlas wird versteinert.

Seitdem steht der versteinerte Titan Atlas, Opfer von Zeus und den Zeussöh-
nen, als Gebirge Atlas am nordwestlichen Ende von Afrika. Neben seinem
Ozean, dem Atlantik.

Sehe ich Panik in deinen Augen, Asterios? Ach, ich verstehe. Nein, hab keine
Angst. Das Universum wird keinesfalls in den Abgrund stürzen. Atlassäulen
halten es noch immer, sie tragen seit eh und je das Universum. Doch nicht
jeder sieht sie.Meist sind sie inWolken gehüllt. Und auch wenn keineWolken
da sind, gelingt es nur mit unerschütterlichem Glauben an Gottvater Zeus,
sie zu sehen. Und wer hat heute schon einen unerschütterlichen Glauben an
Gottvater Zeus?

Der arme Atlas! Erst wird er Opfer einer Siegerjustiz und dann noch vom
Sohn des Siegers versteinert! Sichtbar für die ganze Welt und als Mahnung der
Sieger an alle kommenden Generationen.



268 28 Das exemplarische Stellvertreteropfer

28.2 Das sichtbare Stellvertreteropfer

Manche fragen sich, ob Atlas auch ein unschuldiges Opfer ist wie du. Ob er
nicht die Sünden anderer, nämlich derjenigen, die diesen ersten Weltenkrieg
angezettelt hatten, auf seinen Schultern tragen musste. Naja, ganz unschuldig
war er nicht, zumindest aus Sicht der Sieger: Er hat ja nachweislich gegen Zeus
und die Olympier gekämpft. Das konnte ihm der Sieger Zeus nicht verzeihen.
Allerdings machte er ihn sozusagen zum Stellvertreteropfer für all die anderen,
die auch gegen den Sieger gekämpft haben – oder, wichtiger als das – noch
kämpfen wollten. Als sehr sichtbares und abschreckendes Opfer! Es stellt sich
die Frage, warum Zeus andere Besiegte einfach in den unsichtbaren Tartaros
schickte. Atlas aber, der nach allen uns vorliegendenOriginaldokumenten und
anders als in den epigonalen Nachrichtenfälschungen behauptet, nicht der
Anführer der Feinde war, zum sichtbaren Opfer seines Sieges machte.

Das sichtbare Opfer

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, die Bestrafung Atlas, des besiegten Titans, der die Last der Welt
tragen musste, macht ihn zum Archetyp des exemplarischen Stellvertreteropfers.

Der Sieger braucht sichtbare Symbole für seinen Sieg. Je beeindruckender,
desto willkommener. Je lehrreicher, desto zweckmäßiger. Je abschreckender, des-
to effektiver.

Für die abschreckende Wirkung eines sichtbaren Objektes gibt es in verschie-
denen akademischen Fachdisziplinen einen Begriff, der aus dem Griechischen
kommt: apotropäisch. Er kommt vom Wort „Apotropé“ (Αποτροπή) und bedeu-
tet in etwa „Abwehr durch Abschreckung“.

Das sichtbare, beeindruckende, lehrreiche und abschreckende Opfer dient
nicht nur apotropäischen Zwecken, sondern ist gleichzeitig eine Projektion der
Omnipotenzgefühle und Omnipotenzüberzeugungen des Siegers. Der Sieger, im
Rausch des Sieges, glaubt sich vieles oder sogar alles erlauben zu können. Sogar
die Last der Welt den Schultern eines beliebigen Besiegten exemplarisch aufzu-
bürden.

Das sichtbare Opfer ist die tägliche Bestätigung des Siegers in dem Sinne:
„Schau her Welt, wer ich bin, was ich mir erlauben kann! Keinen Aufstand mehr
gegen mich. Keine feindliche Haltung und keine aggressive Handlung gegen
mich. Sonst . . . Naja, sonst . . . Sieh nur hin! Auf das Atlasgebirge!“

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Atlas musste stellvertretend, paradigmatisch und apotropäisch für alle büßen.



28.2 Das sichtbare Stellvertreteropfer 269

Das Stellvertreteropfer

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, mit dem Sieg gegen die unheimlich starken Titanen gerieten die
Sieger in einen Rausch der Pantodynamie – der Allmacht: Sie können alles, und
sie können sich alles erlauben. Auch wenn das Opfer ein Stellvertreter für alle
anderen ist. Ein Opfer, das die Last stellvertretend für alle anderen tragen muss.
Atlas steht archetypisch auch dafür.

Die apotropäische Wirkung des sichtbaren Opfers ist viel effektiver, je zufäl-
liger das Opfer ist. Die Botschaft lautet: Jeder kann Opfer werden, unabhängig
von seiner Rolle und seiner Position. Das ist die Psychologie, die beispielsweise
Besatzungsarmeen zur Disziplinierung der besiegten Besetzten in den Jahrtau-
senden nach Atlas, bis in meine Zeit, praktizieren. Nach dem Motto: „Wenn eure
Widerstandskämpfer einen von uns töten, töten wir nach dem Zufallsprinzip
mehrere Unschuldige von euch. Es liegt in euren Händen, eure Widerständler
daran zu hindern.“

Das zufällige Stellvertreteropfer ist darüber hinaus Ausdruck von Willkür und
damit auch der Omnipotenzüberzeugungen des Siegers.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Seit dem Krieg der Titanen hinterlassen auch alle anderen Kriege immer ihre
mehr oder weniger zufälligen, exemplarischen und apotropäischen Stellvertre-
teropfer. Überall auf der Welt.

Wie du siehst, Asterios, gibt es viele Wege, die zum Opferwerden führen.
Ein weiterer davon ist der, der von Narkissos angelegt wurde. Der Narkissos-
weg hat allerdings viele Abzweigungen, die in den unterschiedlichsten Arten
des Opferwerdens enden.



29
Die Narkissos-Opfer

29.1 Erkenne-dich-selbst und Erkenne-dich-selbst-
nicht

Jetzt sind wir auf dem vomNarkissos angelegtenWeg, Asterios.Wer Narkissos
ist, willst du sicherlich wissen. Narkissos Geschichte wurde im Verlauf der
Jahrtausende immer wieder neu und immer wieder anders erzählt, doch der
Kern blieb derselbe. Ich werde dir eine gängige Version erzählen.

Die Legende vom rätselhaften „Erkenne-dich-selbst-nicht“

Narkissos Mutter Liriope ist eine wunderschöne Wassernymphe, sein Vater der
Flussgott Kephissos. Seine Mutter ist sehr stolz auf ihr außergewöhnlich schö-
nes Kind, aber auch neugierig und – aus einem ihr nicht erkennbaren Grund –
besorgt um seine Zukunft, vor allem um sein Leben. Sie beschließt, den blinden
Seher Teiresias, der alles Vergangene, Gegenwärtige und Zukünftige kennt, zu
befragen, wie lange ihr Sohn leben wird.

Der weise Teiresias gibt ihr eine rätselhafte Antwort:
„Nur dann wird er lange leben, wenn er sich selbst nicht erkennt“.
Diese Antwort des Sehers verwundert Narkissos Mutter sehr. Sie weiß ja, dass

das „Erkenne-dich-selbst“ eine der wichtigsten Anforderungen der Götter an
die Menschen ist. Und nun sagt der weise Teiresias etwas so diametral anderes!
Die Worte des weisen Sehers machen Narkissos Mutter sehr unruhig. Mit bösen
Vorahnungen kehrt sie zu ihren Gewässern zurück.

Ich denke, sie hatte gute Gründe für ihre bösen Vorahnungen und ihre Unru-
he.

271© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_29

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_29


272 29 Die Narkissos-Opfer

Die Gefahr, die aus dem inneren Chaos kommt

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der Widerspruch zwischen der von den Göttern gekürten größten
Weisheit „Erkenne-dich-selbst“ und dem Spruch des blinden Sehers „Erkenne-
dich-selbst-nicht“ scheint auf den ersten Blick rätselhaft.

Doch wir kennen des Rätsels Lösung. Die Anforderung der Götter an den
Menschen, sich selbst zu erkennen, bedeutet nichts anderes, als in sich zu kehren
und eigene Möglichkeiten und Grenzen, eigene Fähigkeiten und Defizite, eige-
ne Verantwortung und Pflichten zu erkennen und anzuerkennen. Somit wird
das „Erkenne-dich-selbst“ zur wichtigsten Voraussetzung psychischer Harmonie.
Aber die Sache hat zwei Seiten. Die eine davon ist die erwähnte psychische Har-
monie, die andere jedoch kann tödlich sein. Das „Erkenne-dich-selbst“ nämlich
kann für jemanden den Blick in das eigene Chaos und in die eigene Finsternis
bedeuten. Dann kann tatsächlich das „Erkenne-dich-selbst“ schwindelerregend
sein und den Erkennenden in den Strudel des eigenen Chaos reißen, ihn in der
eigenen Finsternis verschwinden lassen.

Das „Erkenne-dich-selbst-nicht“ wäre unter diesen Umständen die Vorausset-
zung für ein langes Leben.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Langes Leben wohlgemerkt, Asterios, ist nicht unbedingt mit glücklichem Le-
ben gleichzusetzen. Von glücklichem Leben hat der Seher kein Wort gesagt,
aber das war ja auch nicht die Frage der Mutter. Und somit bleibt die Gül-
tigkeit des „Erkenne-dich-selbst“ als Voraussetzung für psychische Harmonie
unangetastet.

Die Legende von der Metamorphose des Narkissos zur Narzisse

Narkissos wächst zu einem wunderschönen Jüngling heran, dessen Schönheit
alle bewundern. Kaum ein Mädchen, das nicht in ihn verliebt ist, und auch
viele Jünglinge verzehren sich nach ihm. Doch er hat auch viele Neider; ja es
gibt sogar Menschen, die ihn hassen. Er wird gehasst, weil Narkissos unnahbar
ist und alle Annäherungsversuche herzlos zurückweist. Menschliche Bindungen
sind ihm fremd. Mitgefühl für die hart Zurückgewiesenen hat in seinem Herzen
keinen Platz.

Eines Tages sieht Echo, eine wunderschöne Bergnymphe, Narkissos und ver-
liebt sich sofort in ihn. Sie zeigt ihre Verliebtheit mit Gesten und Mimik und
Blicken, allerdings nicht mit Worten. Sie plappert nur die letzten Silben des
letzten Wortes von Narkissos nach, sie immer wiederholend. Das ist das einzige,
was sie sprechen kann. Kein vollständiges mehrsilbiges Wort, nicht einmal das
Wort Liebe. Und natürlich keinen einzigen Satz wie etwa „Ich liebe dich“.

Dieses große Ungeschick hat eine traurige Vorgeschichte: Echo gehörte vor
längerer Zeit Zeus Gefolgschaft an. Dort hatte sie nur eine einzige Aufgabe:
Wache zu stehen, wenn der himmlische Vater mit amourösen Abenteuern be-
schäftigt war. Wenn Hera, seine eifersüchtige Ehefrau, auftauchte, sollte Echo



29.1 Erkenne-dich-selbst und Erkenne-dich-selbst-nicht 273

mit lautem und ununterbrochenem Sprechen einerseits Hera ablenken, ande-
rerseits Zeus warnen. Doch Hera kam dahinter und bestrafte die arme Echo:
Sie sollte in alle Ewigkeit keinen eigenen Satz mehr vollenden, sondern nur die
letzten Silben des letzten Wortes Anderer nachplappern können. Und so kam
es dazu, dass die unglückliche Echo aus Scham die Menschen meidet und sich
vorwiegend in felsigen Bergen und Höhlen aufhält. Unsichtbar lauscht sie aber
den Menschen und plappert die letzten Silben ihres letzten Wortes nach.

Nichtdestotrotz, beim Anblick von Narkissos verliebt sie sich sofort in ihn.
Ihre Enttäuschung aber ist nicht nur groß, sondern auf ewig traumatisierend,
als er sie mit abwertenden Äußerungen zurückweist. Niemand hat sie je wieder
gesehen. Die Menschen hören sie nur, wenn sie die letzten Silben des letzten
Wortes, das sie gerade gesprochen haben, mehrfach wiederholend nachplap-
pert.

Echo ist wie gesagt nicht die einzige, die so herzlos von Narkissos abgewie-
sen wurde. Aber nicht alle Verletzten und Enttäuschten reagieren wie Echo mit
Rückzug und Selbstisolierung. Manche bringen sich um, andere beten zu den
Göttern, damit diese den Herzlosen bestrafen. Nemesis, die Göttin der gerech-
ten Bestrafung, erhört ihre Gebete und hat außerdem großes Mitleid mit der
unglücklichen Echo.

Und so kommt es dazu, dass die unsichtbare Nemesis eines Tages Narkissos
an einen kristallklaren See führt, der alles genau und treu widerspiegelt, was
sich an seinem Ufer befindet. Narkissos schaut in das kristallklare Wasser und
erblickt darin die wunderschöne Gestalt eines Jünglings, den er auf der Stelle
unendlich begehrt. Der Jüngling hat eine Gestalt wie er selbst, er bewegt sich
wie er, und sogar seine Lippenbewegungen sind exakt dieselben wie seine ei-
genen. Was Narkissos nicht erkennen kann, ist dass er sich in sich selbst verliebt
hat, dass er von seiner eigenen Spiegelung fasziniert ist. Er hat sich ja bis da-
hin nie im Spiegel gesehen – manche sagen, die Geschichte geschah lange vor
der Erfindung des Spiegels oder zumindest lange vor dessen Einführung in den
Wäldern von Böotien.

Wie auch immer, Narkissos kann keinen Kontakt zu dem schönen Jüngling,
dem Objekt seines Begehrens, aufnehmen. Die schöne Gestalt in dem kristallkla-
ren Wasser wirkt unnahbar, eiskalt und gefühllos. Die spiegelgleiche Uferlinie
des Wassers ist gleichzeitig eine Trennlinie zwischen den beiden, die jede Ge-
fühlsannäherung verhindert, was Narkissos als Zurückweisung erlebt. Er kann
es sich nicht erklären, wieso er abgewiesen und gekränkt wird. Er, der von den
schönsten Nymphen und den prächtigsten Jünglingen begehrt wird. Warum
nimmt der andere keine Rücksicht auf ihn, fragt er sich. Und so kommt er zu
dem Schluss, dass der Jüngling hinter der Uferlinie ein eiskalter Egoist, ein rück-
sichtsloser Ichling ist.

Narkissos reagiert auf die Kränkung sehr wütend, genauer gesagt traurig-
wütend. Er weint und voll wütender Verzweiflung schlägt er sich selbst und
verletzt den schönen Körper, der bald – voll mit blauen Flecken, Kratzern und
blutverschmiert – nicht mehr so schön ist. Seine selbstdestruktive Reaktion auf
die Kränkung geht so weit, dass er denkt: „Besser tot als mit einer solchen
Schmach zu leben! Oder besser noch: Beide tot! Wenn ich ihn nicht haben
kann, dann auch kein anderer.“ Tränen des Grolls und der Wut weinend nähert
Narkissos sein Gesicht der Wasseroberfläche, um Abschied vom Objekt seines
Begehrens zu nehmen und sie dann beide in den Hades zu befördern. Bäche
von Tränen fließen aus seinen geröteten Augen in das Wasser des Sees. Durch
die kräftig tropfenden Tränen aber kräuselt sich das Wasser, und so verzerrt



274 29 Die Narkissos-Opfer

sich die Gestalt. Je kräftiger das Tropfen der Tränen, desto stärker das Kräuseln
des Wassers. Und so verschwindet die Gestalt. Langsam beginnt Narkissos zu
verstehen . . .

Und er erkennt sich selbst! Er blickt in sein inneres Chaos. Und gerät in tiefe
Verzweiflung.

War es das, was Teiresias, der blinde Seher, als Ende von Narkissos gesehen
hat?

Ja, das war es wohl! Narkissos lässt seinen malträtierten jungen Körper am
Ufer ins Gras fallen. Und stirbt an gebrochenem Herzen. Jung und schön, ohne
ein langes Leben genossen zu haben.

Nachdem die Nachricht vom Tod des schönen Narkissos inWindeseile von Äo-
los, dem Gott der Winde, in denWäldern von Böotien verbreitet ist, beschließen
die Nymphen des umliegenden Waldes und der dort befindlichen Gewässer, ihn
in Würde zu bestatten. Doch als sie an das Ufer gelangen, ist Narkissos Körper
nicht mehr da. Nach der Selbsterkenntnis ist er verschwunden. Aber an der Stel-
le, wo er gelegen hat, blüht nun eine wunderschöne, bis dahin in Griechenland
völlig unbekannte Blume mit gelben inneren und weißen äußeren Blütenblät-
tern.

Die Nymphen nennen die Blume Narkissos.
Die Menschen nennen sie bis heute Narzisse. In der griechischen Original-

sprache ist die schöne Blume, in die sich der schöne Körper des Narkissos
verwandelte, keinesfalls weiblich, sondern männlich und heißt „der Narkissos“!
Die neu erschaffene Blume blüht seitdem in verschiedenen Variationen an un-
zähligen Stellen dieser Welt.

Aber darüber hinaus machten die Fachleute der Neuzeit Narkissos zum Ar-
chetyp der Narzissten und des Narzissmus.

Narkissos ist zwar der Archetyp der Narzissten und des Narzissmus, allerdings
in vielerlei unterschiedlicher Bedeutung. Es gibt sehr unterschiedliche Varia-
tionen dieses Archetyps, abhängig vom jeweiligen Konzept. Das heißt, ob der
Begriff psychiatrisch, soziologisch, kulturwissenschaftlich, philosophisch oder
alltagspsychologisch und umgangssprachlich benutzt wird.

Die vielen Blütenformen des Narkissos

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, des Narkissos Werke und Tage sind des Narzissten Archetyp.
Als der deutsche Psychiater Paul Näcke am Ende des 19. Jahrhunderts den

Begriff „Narzissmus“ in der Psychiatrie einführte, meinte er damit eine seiner
Meinung nach seltene Form der sexuellen Perversion von Selbstverliebtheit und
Autoerotismus, bei der jemand ausschließlich durch den Anblick des eigenen
Körpers in sexuelle Erregung gerät. Bald danach aber verlor der Begriff des
Narzissmus die sexuelle Ausschließlichkeit, breitete sich aus und bekam viele
Gesichter und Bedeutungen. Kurz gesagt ist das Phänomen Narzissmus zuerst
eine allgegenwärtige Eigenschaft und ein wichtiges Element der Persönlichkeit,



29.2 Der Suizid des Narzissten 275

das soziale Überleben des Menschen erleichternd. Jeder von uns verfügt über
eine notwendige Portion Narzissmus, der eine mehr, der andere weniger. Eine
negative Konnotation bekommt das Phänomen Narzissmus, wenn es als Alltags-
narzissmus übertrieben ist oder als charakterpathologische Entwicklung in die
narzisstische Persönlichkeitsstörung mündet.

Alltagsnarzissten des Normalbereiches sind ehrgeizige und selbstbewusste
Persönlichkeiten und sind deswegen im positiven Spektrum des Normalpsycho-
logischen anzusiedeln. Der übertriebene Alltagsnarzissmus zeigt sich dagegen
durch aufgeblähte positive Selbsteinschätzung, die dabei wenig realitätskon-
form ist, sowie geringe Rücksichtnahme auf andere Personen. Dies geht auch mit
Selbstzentriertheit bzw. Ichbezogenheit einher. Allerdings können solche All-
tagsnarzissten emotional stabil, mit sich selbst und ihrem Leben zufrieden und
damit auch sozial erfolgreich sein. Da sie häufig über dafür geeignete Verhal-
tensstrategien verfügen, können sie in der Tat in ihrer Umgebung Bewunderung
erzeugen und auch Kritik abwehren. Es ist also kein Wunder, dass manche dieser
Alltagsnarzissten es schaffen, bis zu hohen, ja auch höchsten Ämtern aufzustei-
gen, Führer und Verführer zu werden. Nicht zuletzt angesichts ihres Ehrgeizes,
ihres starken Selbstbewusstseins, ihrer eloquenten Sprache und ihres verblen-
dend-demagogischen Auftretens, ja auch ihrer messianischen Ausstrahlung.

Allerdings kann der übertriebene Alltagsnarzissmus den Normalbereich ver-
lassen und die Grenze zur narzisstischen Persönlichkeitsstörung überschreiten.
Die narzisstische Persönlichkeitsstörung ist durch einen Mangel an Empathie,
Überempfindlichkeit bei Kritik sowie phantasierte Grandiosität und Superiori-
tät gekennzeichnet. Insofern sind Personen mit einer narzisstische Persönlich-
keitsstörung in übertriebenem Maße von ihrer eigenen Bedeutung und ihren
Fähigkeiten überzeugt, diesbezüglich aber auch in höchstem Maße kränkbar.
Die Kränkungsreaktionen können bis zu Depressionen und Suizidgedanken bzw.
-handlungen gehen. Als Archetyp für den narzisstischen Suizid kann Ajax gelten.
Und der Narzissmus in seiner schlimmsten Form, der des „malignen Narzissmus“,
kann sogar zum Mord führen – Medea ist dafür ein Archetyp.

Narkissos, Ajax und Medea repräsentieren einige prägnante Typen des Nar-
zissmus, einige wenige der vielen Blüten des Narzissmus.

Das ist der Mythen archetype Botschaft.

29.2 Der Suizid des Narzissten

Narkissos hatte sich den Tod gewünscht. Bis jetzt ist nicht wirklich geklärt,
ob er sich suizidiert hat. Manche sagen, ja doch, der Kummer der Kränkung
habe ihn zum Suizid getrieben. Andere aber behaupten, der Tod sei in der
Gestalt der Metamorphose gekommen und habe ihn in die Blume Narkissos,
die Narzisse, verwandelt. Wir werden wohl nie erfahren, welche der beiden
Sterbeversionen die richtige ist.



276 29 Die Narkissos-Opfer

Bei Ajax jedoch, dem Großhelden des Kampfes um Troja und einem der
prominentesten Narkissos-Epigonen, ist es absolut sicher. Die narzisstische
Kränkung hat ihn in den Suizid getrieben.

Das am besten psychologisch fundierte Bild dieses narzisstischen Suizids
gibt uns der große Tragiker Sophokles. Er beschreibt in seiner Tragödie „Ajax“
eine hochnarzisstische Persönlichkeitsstruktur. EinenMenschen, der sich stän-
dig an einem Übervater misst, sich damit vergleicht und unfähig ist, narziss-
tische Kränkungen zu bewältigen.

Weißt du, Asterios, ich denke, wenn wir jemandem beibringen wollen, was
Narzissmus ist, dann gibt es dafür keine bessere Lektüre als Sophokles „Ajax“.

Die Legende eines Narzissten, der Suizid begeht

Kurz vor der Eroberung Trojas ist Achilles, getroffen durch einen Pfeil von
Paris, der allerdings von Apollons Hand geführt wurde, gefallen. Nach den
Bestattungszeremonien für den toten Helden sollen seine Waffen, vom Gott
Hephästos höchstpersönlich geschmiedet, „dem Besten der Griechen“ als Aus-
zeichnung überreicht werden. Zwei der Heerführer kommen ins Finale: Odys-
seus und Ajax. Das Preisgericht entscheidet sich für Odysseus, was jedoch Ajax
sehr kränkt. Er selbst sei wahrlich der beste der Griechen und nicht Odys-
seus. Der sei nichts anderes als ein Schurke, beschwert sich der schwerstens
gekränkte Ajax. Die Kränkung ist so stark, dass er die Entscheidung trifft, die
Heeresführung zu töten, vor allem Agamemnon und dessen Bruder Menelaos
sowie Odysseus und andere prominente Heeresführer. Die hätten ihm ja Un-
recht getan. Athena, die Göttin der Weisheit, greift jedoch ein und verhindert
die Enthauptung des griechischen Heeres.

Sie schlägt Ajax mit Wahnsinn! Unter dem Einfluss von Wahn, Halluzinatio-
nen und illusionärer Verkennung der Umwelt metzelt er das Herdenvieh des
Heeres und einige Hirten nieder, im Glauben, er töte die Heeresführung.145 Mit
der Absicht, ihn in seinem Zelt genüsslich zu foltern, bevor er ihn tötet, nimmt
Ajax einen großen Bock als Gefangenen, weil er wähnt, dies sei sein Erzrivale
Odysseus. Da die Heeresführung in Kenntnis der Persönlichkeit von Ajax Un-
heimliches befürchtet, schickt sie Odysseus als Späher zu dessen Zelt. Der tief
betroffene Odysseus erlebt einen maßlosen, überheblichen und anmaßenden
Ajax, der mit seinen nächtlichen Taten prahlt.

Als schließlich die Psychose abklingt und Ajax erfährt, was er angerichtet hat,
schämt er sich buchstäblich zu Tode. Er will die Schmach und den befürchteten
Spott dafür nicht ertragen müssen. Diese zweite Kränkung – nachdem er unter-
legen war, nun wahnsinnige Taten begangen zu haben – ist so groß, dass er sich
zum Suizid entschließt. Weder die besänftigenden und beschwörenden Worte
seiner Lebensgefährtin Tekmessa, noch die Verantwortung für ihr gemeinsames
Kind und seine Landsleute aus Salamis, seiner Vaterstadt, können ihn davon ab-
halten. Die drohende Kränkung und der Verlust seiner Reputation stehen über
allem.

145 Ajax Psychose erfüllt vollständig die Kriterien einer „Akuten vorübergehenden
psychotischen Störung“, wie wir sie in Abschn. 27.1 kennengelernt haben.



29.3 Die Unbelehrbarkeit des narzisstischen Hochmuts 277

Niemand kann ihn aufhalten, als er zum Strand eilt. Dort stürzt er sich mit
großer Gestik in sein Schwert und stirbt. Doch nicht in irgendein Schwert! Es ist
das ganz besondere Schwert, das ihm Hektor, der hochgeschätzte Feind, nach
einem unentschiedenen Kampfduell zwischen den beiden als Ausdruck hoher
Anerkennung überreicht hatte.

Und so wird Ajax, nachdem er sich in psychotischemZustand fremddestruktiv
verhalten hat, Opfer seiner selbstdestruktiven Unfähigkeit, persönliche Nie-
derlagen zu bewältigen.

Die selbstdestruktive Unfähigkeit des Narzissten

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, mit seinem Suizid nach der Kränkung erwies sich Ajax als Archetyp
narzisstischen selbstdestruktiven Verhaltens.

Viele von uns vertreten die Auffassung, dass narzisstische Verhaltensmus-
ter und Erlebnisweisen in ihrer pathologischen Form nichts anderes sind als
Kompensations- und Bewältigungsstrategien für Ängste, Unsicherheiten und
Selbstzweifel, die dadurch versteckt werden können. Erweisen sich allerdings
diese Kompensations- und Bewältigungsstrategien als insuffizient, etwa bei ei-
ner persönlichen Niederlage, dann kommt eine vielfältige Symptomatik zum
Vorschein, die zwischen Wut, Aggression und Depression pendelt, wobei die De-
pression des Narzissten auch durch aggressive Elemente gekennzeichnet ist. In
schweren Fällen kann sich die Unfähigkeit des Narzissten, persönliche Nieder-
lagen zu bewältigen, in selbstdestruktivem Verhalten äußern, dessen extremste
Form der Suizid ist. So wie bei Ajax.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ajax wurde zumOpfer seiner selbstdestruktiven narzisstischen Kränkung. An-
dere pathologische Narzissten zerstören sich indirekt über andere Wege. Etwa
durch Sanktionen, die der narzisstische Hochmut mit seiner Hartnäckigkeit
und Unbelehrbarkeit mit sich bringen kann.

29.3 Die Unbelehrbarkeit des narzisstischen
Hochmuts

Narzissten sind hochmütig, Asterios. Früchte ihres Hochmutes können
Schmerz und ein tiefer Fall sein. Und trotzdem bleibt der pathologische Nar-
zisst unbelehrbar. Nicht selten bezahlt er teuer dafür – so wie die hochmütige
und unbelehrbare Arachne.



278 29 Die Narkissos-Opfer

Die Legende von der hochmütigen Spinne

Arachne ist eine berühmte Weberin. Sie hat sich durch ihre Geschicklichkeit
einen großen Namen gemacht. Um ihre bewundernswerte Arbeit zu sehen,
verlassen die Nymphen sogar ihre Wälder und Gewässer. Viele meinen, dass
Athena selbst Arachne die Kunst des Webens gelehrt hat. Arachne aber bestrei-
tet das. Sie glaubt sogar, besser zu sein als die Göttin. „Soll sie sich doch mit mir
messen!“, sagt sie. „Alles nehme ich auf mich, wenn sie mich besiegt.“ Athena
empfindet das als Hybris. Sie verwandelt sich daraufhin in eine alte gebrech-
liche Frau und geht zu der Herausforderin. Sie versucht zunächst, Arachne zur
Vernunft zu bringen und sie zu belehren, dass das, was sie da äußert, einer Blas-
phemie gleich kommt. Sie rät Arachne, die Göttin um Vergebung anzuflehen.
Arachne lehnt das nicht nur empört ab, sondern beschimpft dazu auch noch
die Alte, sie sei frech und unverschämt. Daraufhin offenbart sich die Göttin.
Alle, die das sehen, reagieren erschrocken, sogar die anwesenden Nymphen.
Nur Arachne bleibt unbeeindruckt und provoziert die Göttin mit dem Angebot
eines Wettbewerbs weiter.

Und so kommt es zu einem spannenden Webeduell zwischen der Unsterbli-
chen und der Sterblichen. Athena gewinnt natürlich. Arachne ist so gekränkt,
dass sie sich mit einem Seil an einem Balken ihrer Werkstatt erhängt. Athe-
na aber zeigt Mitleid mit der hochmütigen, unbelehrbaren, von sich selbst so
überzeugten Arachne und rettet ihr das Leben. Weil die Göttin aber aus Arach-
nes Schicksal eine Mahnung für die Menschen machen will, verwandelt sie die
Hochmütige in eine Spinne. So hängt Arachne in alle Ewigkeit an ihrem Seil und
webt und webt und webt . . . Allerdings vergängliche Webereien, die der Wind
zerreißt.

Und das, Asterios, ist der Grund, warum in der uns gemeinsamen Sprache die
Spinne bis heute Arachne heißt! Seltsamerweise haben viele Menschen Angst
vor Spinnen; manche haben sogar eine Phobie, die Arachnophobie. Wenn
du mich fragst, würde ich sagen: Besser hätten die Menschen aus den Folgen
von Arachnes narzisstischemGehabe und ihrer Bestrafung eine Lehre gezogen,
statt eine Arachnophobie zu erfinden.

Der narzisstische Hochmut

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Arachne erwies sich als Archetyp für den narzisstischen Hochmut.
Was Theologie und Moralphilosophie als Hochmut bezeichnen, ist allerdings

nach unserem Verständnis eine kompensatorische Überheblichkeit. Wobei wir
mit Überheblichkeit Überzeugungen und Verhaltensmuster bezeichnen, die auf
einer übertriebenen und weitgehend bzw. teilweise realitätsfernen Selbstein-
schätzung der eigenen Fähigkeiten, Begabungen und Bedeutung beruhen.

Der kompensatorische Aspekt beim narzisstischen Hochmut besteht darin,
dass dadurch Selbstunsicherheiten und Selbstwertprobleme bewältigt werden



29.3 Die Unbelehrbarkeit des narzisstischen Hochmuts 279

können. Die Ergebnisse einer solchen Kompensation sind zweischneidig: Einmal
schützen sie den Betroffenen davor, von seiner Selbstunsicherheit und seiner
Selbstwertproblematik überwältigt zu werden. Andererseits jedoch rufen sie Re-
aktionen der sozialen Umgebung hervor, die sanktionierend für ihn sein können.
Wie uns die Legende von Arachne lehrt.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Ich befürchte, Asterios, dass Athenas Lektion für die Menschen wirkungslos
auf dem narzisstischen Persönlichkeitspanzer aufprallt. Nicht nur alte Legen-
den, sondern auch alltägliche Erfahrungen aus der Zeit, aus der ich komme,
belegen das.

Der narzisstische Hochmut ist nicht nur unbelehrbar, sondern auch hart-
näckig. Wie die Geschichte von Arachnes Landsfrau Niobe zeigt.

Die Legende von einem unbelehrbaren und hartnäckigen Hochmut

Niobe, Tochter von Tantalos und mütterlicherseits Enkelin von Atlas, kommt
aus Kleinasien. Sie heiratet Amphion, den König von Theben in Zentralgrie-
chenland. Sie schenkt ihm vierzehn Kinder, sieben Jungen und sieben Mädchen.
Eines Tages beginnt die Seherin Manto, Tochter des berühmten blinden Sehers
Teiresias, den Kult der Leto und ihrer Kinder, Apollon und Artemis, in Theben
einzuführen. Alle nehmen diesen neuen Kult an, mit Ausnahme von Niobe. Ihre
Argumentation, maßlose Prahlerei würde ich sagen, Asterios, ist146: „Welch ein
Wahnsinn, nur vom Hörensagen bekannte Götter den sichtbaren vorzuziehen!
Weshalb verehrt man eigentlich Leto an allen Altären, während man meiner
göttlichen Macht den Weihrauch versagt? Mein Vater ist Tantalos, dem allein es
vergönnt war, an der Göttertafel zu speisen. Meine Mutter ist eine Schwester
der Plejaden, die man als Siebengestirn am Himmel bewundert. Atlas ist mein
einer Großvater, und der Vater meines Vaters ist Zeus selbst. Ich bin die Herr-
scherin der berühmten Stadt Theben, und die Völker Phrygiens fürchten mich.
Wohin ich auch in meinem Palast den Blick wende, trifft er auf unermessliche
Schätze. Zu alledem kommt mein Antlitz, einer Göttin würdig. Rechnet dazu
sieben Töchter und sieben Söhne. Was hat dagegen Leto vorzuweisen? Weder
Himmel noch Erde, noch Gewässer nahmen sie auf. Nur die schwimmende Insel
Delos gab ihr aus Erbarmen ein Plätzchen, um ihre beiden Kinder zu gebären.
Das ist ein Siebtel der Kinder, die ich zur Welt brachte! Und noch etwas: Ich
bin glücklich, wer will es bestreiten? Und glücklich werde ich bleiben, wer mag
daran noch zweifeln? Der Reichtum verschafft mir Sicherheit. Ich bin zu groß,
als dass das Schicksal mir etwas anhaben könnte. Wenn jemand eine Göttin ist,
dann ich und nicht diese Leto. Und vor allem nicht ihre Kinder Apollon und
Artemis.“

146 Wie es durch Ovid dokumentiert ist. Ebenso wie auch alle nachfolgenden (gege-
benenfalls leicht modifizierten) Zitate in Niobes Geschichte.



280 29 Die Narkissos-Opfer

Oh beim Zeus, Asterios! Hast du das alles vernommen? Was für eine unan-
gemessene Prahlerei, was für eine narzisstische Hybris!

Und so gibt sie den Bewohnern Thebens den Befehl, sich der Einführung des
neuen Kults zu widersetzen und dessen Symbole zu zerstören. Sie will sich selbst
als Göttin verehren lassen. Doch so eine Hybris kann nicht ungestraft bleiben.
Letos Kinder, Apollon und Artemis, übernehmen die Bestrafung der Prahlerin.
Niobes sieben Söhne sterben durch Apollons Pfeile; einer nach dem anderen
stürzt tödlich getroffen zu Boden. Niobes Ehemann Amphion kann den Schmerz
nicht ertragen und stirbt durch eigene Hand.

Doch Niobe in ihrer hochmütigen Unbelehrbarkeit ist auch hartnäckig. Ob-
wohl sie in einen jämmerlichen Zustand gerät, lernt sie aus ihrer Tragödie nichts.
Gar nichts. Ihre hartnäckige Unbelehrbarkeit ist auch insofern bemerkenswert,
als sie Arachne seit ihrer Kindheit kannte, weil beide aus derselben Gegend
kamen. Und dennoch lässt sich Niobe durch Arachnes Bestrafung nicht beleh-
ren. Nicht mal durch den Tod ihrer sieben Söhne und den Suizid des Ehegatten!
Stattdessen provoziert sie die Göttin weiter: „Oh, Leto, im Unglück bleibt mir
immer noch mehr übrig als dir in deinem Glück. Ich habe immer noch mehr Kin-
der als du. Selbst nach so vielen Morden bin ich Siegerin!“. Darauf durchbohren
die Pfeile von Artemis auch die sieben Töchter. Nun ist der Schmerz auch für
Niobe zu stark – der Schmerz verwandelt sie zu Stein. Als Mahnung für alle
kommenden Generationen wird sie von den Göttern als für alle sichtbarer Fels
auf einen hohen Berg versetzt. Zwei Bäche, die bis heute dem Fels entspringen
und den Berg hinab laufen, sollen Niobes unstillbare Tränen sein.

Der Schmerz folgt dem Hochmut! Doch nicht einmal der tiefste Schmerz
scheint in der Lage zu sein, den schweren Narzissten zu therapieren.

Die Schwertherapierbarkeit der narzisstischen Persönlichkeitsstörung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Niobe steht als Archetyp für die Unbelehrbarkeit des narzisstischen
Hochmuts.

Wobei wir das, was man landläufig als Unbelehrbarkeit bezeichnet,
Schwer- oder sogar Untherapierbarkeit nennen. Nichts liegt uns ferner als the-
rapeutischen Pessimismus zu verbreiten. Unsere Aufgabe ist es eher, an der Seite
des therapeutischen Optimismus zu stehen. Die verschiedenen Therapiemetho-
den, die bei der Behandlung von narzisstischen Störungen angewendet werden,
zeigen uns jedoch auch die Grenzen ihrer Therapierbarkeit auf. Es reichen leich-
te Provokationen oder Konfrontationen mit der narzisstischen Problematik, vor
allem wenn es in der Öffentlichkeit geschieht, um therapeutische Erfolge zu-
nichte zu machen. Arachne und Niobe haben sich selbst vor die Öffentlichkeit
gestellt und mit ihrer Bedeutung geprahlt. Und so war der therapeutische Ein-
satz von Athena und Apollon zum Scheitern verurteilt. Ajax stand auf der Bühne
der ganzen griechischen Armee, so dass der therapeutische Einsatz von Tekmessa
erfolglos blieb.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.



29.4 Die Hypertrophie des Narzissmus 281

Der narzisstische Hochmut wird hypertroph, wenn eigene Erfolge ihn füttern
und überfüttern. Er nimmt an Gewicht zu, bis er durch seine Hypertrophie
seinen narzisstischen Träger selbst zerstört. Im Grunde so ähnlich wie das,
was die Internisten als Erysichthon-Syndrom bezeichnen.147 Man könnte von
einem „narzisstischen Erysichthon-Syndrom“ sprechen. So etwa bei Bellero-
phon.

29.4 Die Hypertrophie des Narzissmus

Die Legende von Bellerophon ist die Geschichte eines narzisstischen Doppel-
opfers: Opfer des Narzissmus von anderen und Opfer des hypertrophierten
eigenen Narzissmus. Das tragische Geschehen kann wie folgt erzählt werden:

Die Legende von einem Doppelopfer

Die erste Episode:

Bellerophon ist ein Enkel des legendären Sisyphos. König Glaukos, Sohn von Si-
syphos und Bellerophons Vater, hatte offensichtlich einiges vom Vater geerbt
oder gelernt und provozierte wie er die Götter – vor allem die vermutlich nar-
zisstischste aller Göttinnen, die Liebesgöttin Aphrodite. Narzisstische Kränkung
kann auch bei Göttern zu Rachegelüsten führen. Und so nahm Aphrodite Rache
und bestrafte den Provokateur. Die ganze Geschichte lief so ab:

König Glaukos besitzt die besten Pferde der ganzen damals bekannten Welt.
Er weiß alles über Pferde und hat die besten Hippagogen. Das sind Pferdepfle-
ger, Jockeys und Wagenlenker in einem. Weil er so viel über Pferde weiß, ist
ihm klar, dass die Zeit, die die Religion für die Paarung der Pferde bestimmt
hat, das Fest der Aphrodite nämlich, nicht die beste ist. Er weigert sich al-
so, Stuten und Hengste am Aphrodite-Tag zur Paarung zusammenzubringen.
Aphrodite ist deshalb sehr gekränkt und will es nicht hinnehmen. Sie erdenkt
einen perfiden Plan: Zunächst holt sie bei Vater Zeus die Erlaubnis ein, Glau-
kos zu bestrafen – allerdings mit einer sehr perfiden Lüge. Sie erzählt nämlich
dem Vater von Menschen und Göttern, dass Glaukos die besten Pferde der Welt
habe, weil er sie mit Menschenfleisch füttere.

Geplant, gelogen, gerächt.
Und die rächende Perfidie: Glaukos hat einen sehr sensiblen und vorneh-

men Sohn, der aber auch zu Träumereien neigt. Er ist der Poesie zugetan und
kümmert sich nicht allzu viel um die Pferde und die anderen Angelegenheiten
seines Vaters. Sein großer Traum ist, eines Tages Pegasos, das geflügelte Pferd
der Poeten, zu reiten und mit ihm durch die Äther zu gleiten. Aphrodite kennt
diese Träumereien und Wünsche des sensiblen Jünglings. Darauf baut sie ihre
Rache auf.

Eines Tages also, als der Junge auf einer Wiese liegt, in den Himmel schaut,
phantasiert und dichtet, schreitet Aphrodite zur Tat. Sie nimmt – unsichtbar na-

147 S. Abschn. 26.2.



282 29 Die Narkissos-Opfer

türlich – eine Wolke und gibt ihr Pegasos Gestalt. Gleichzeitig erweckt sie in
dem Jüngling den Wunsch, das fliegende Pferd einzufangen und auf ihm zu
reiten. Nichtsahnend, dass es sich bloß um eine Wolke, um eine Illusion und
vor allem um eine Falle handelt. Er nimmt also einen Pfeil, befestigt an dessen
Ende eine Seilschlinge, zielt einige Zentimeter über das Genick des Pseudo-Pe-
gasos und schießt. Das Seilende hält er in seinen Händen. Wenn die Seilschlinge
um den Hals des fliegenden Pferdes liegt, will er es damit herunterziehen. Da es
keinen Pegasos gibt, stürzt der Pfeil ungebremst durch die Wolke hinunter und
landet mit voller Wucht mitten in der Brust des besten Hippagogen des Vaters,
der gerade mit dem König das Wangenlenken trainiert. Dieser Hippagoge heißt
Belleros, und seitdem trägt der Jüngling den Spitznamen Bellerophon oder Bel-
lerophontes, was „der Mörder von Belleros“ bedeutet. Sein eigentlicher Name,
den sein Vater, der Pferdenarr, ihm gegeben hatte, war Hipponoos, der „An-die-
Pferde-Denkende“. Was für eine Enttäuschung für den Vater, als er feststellen
musste, dass der Junge nur an ein einziges Pferd denkt – an Pegasos.

Als ob der Tod von Belleros nicht schon schlimm genug ist, folgt ein weiteres
Unglück. Bei den Pferden bricht durch den Tod ihres Hippagogen Panik aus.
Sie rennen wild umher, ziehen auch den Wagen, auf dem König Glaukos sich
gerade befindet, ungezügelt hinter sich her, bis er auseinanderfällt. Der König
stürzt zu Boden und wird von den wildgewordenen Pferden zertrampelt.

Der arme Jüngling verliert durch die Rache einer narzisstisch gekränkten
Göttin nicht nur den Vater, sondern auch die Heimat. Das Gesetz verlangt als
Strafe, dass er ins Exil geht.

Und so wird Bellerophon zum ersten – doch leider nicht zum letzten – Mal
das unschuldige Opfer der narzisstischen Kränkung eines anderen. Die nar-
zisstische Kränkung kann in ihren Reaktionen sehr ungerecht sein!

Die heterodestruktive narzisstische Kränkung

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der arme Junge und sein Vater sind Opfer einer heterodestruktiven
narzisstischen Kränkung geworden. Und damit Archetypen dafür.

Kränkung ist ein allgemein menschliches Phänomen und meint die Verlet-
zung von Ehre, Gefühlen und Selbstachtung eines Menschen. Wenn jemand
nie auf solche Verletzungen reagiert, läuft etwas mit seiner Emotionalität nicht
richtig. Als narzisstische Kränkung wird jedoch eine spezielle Form der Krän-
kung bezeichnet, bei der Menschen mit narzisstischer Persönlichkeitsstruktur
hochemotional reagieren, wenn sie den Eindruck haben, dass ihr Selbstwert an-
gegriffen oder in Frage gestellt wird. Die hochemotionale Reaktion führt zur
Abwertung oder gar Entwertung des vermeintlichen Kränkers, verbunden mit
Wut und Aggression – entweder in der Form der Autoaggression (Depression bis
hin zum Suizid) oder Heteroaggression (Gewaltanwendung bis zum Mord). So
etwa wie die gekränkte Aphrodite es getan hat.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.



29.4 Die Hypertrophie des Narzissmus 283

Die Legende von einem Doppelopfer

Die zweite Episode:

Nach dieser Tragödie muss Bellerophon seine Heimat verlassen und ins Exil
gehen, um sich von der Blutsünde zu bereinigen. Der König von Tiryns in
Peloponnes, Proitos, gewährt ihm Asyl und nimmt ihn in seinem Palast auf. Bel-
lerophon hat auf ihn den besten Eindruck gemacht, dieser sensible, vornehme
und dazu noch schöne junge Mann. Genau diese Eigenschaften werden Bel-
lerophon jedoch zum Verhängnis. Antia, die junge Frau des Königs, verliebt
sich nämlich in ihn. Sie versucht mit allen Mitteln, ihn zu verführen. Doch Bel-
lerophon bleibt standhaft, widersteht den verführerischen Tricks der schönen
Königin und weist sie zurück. Die Königin aber, die sich für außergewöhnlich
schön und erotisch unwiderstehlich hält, fühlt sich durch diese Zurückweisung
schwer gekränkt und sinnt auf Rache.

Schon wieder eine narzisstische Kränkung, die nach Rache ruft!
Antia beschuldigt den Unschuldigen ihrem Mann gegenüber, er stelle ihr

seit langem nach und habe in der Nacht versucht, sie zu vergewaltigen. Zeus
sei Dank und wegen ihres entschiedenen Widerstandes sei er aber erfolglos ge-
blieben. Der Plan der narzisstisch gekränkten Königin geht auf. Proitos glaubt
seiner Frau, ohne den Unschuldigen überhaupt zur Rede zu stellen und ihm Ge-
legenheit zu geben, sich zu verteidigen. Er will den jungen Mann am liebsten
sofort töten. Doch weil der sein Gast ist – Gäste sind den Griechen, wie du weißt,
heilig –, darf er ihn nicht töten. Denn dann hätte er die Erinyen, die Geister
des schlechten Gewissens, am Hals. Er schickt stattdessen den jungen Mann mit
einem versiegelten Brief zu seinem Schwiegervater Iobates, dem König von Ly-
kien in Kleinasien. Die Botschaft von Proitos an König Iobates lautet: Der junge
Mann habe den Tod verdient, weil er versucht habe, Antia zu vergewaltigen.
Er, Proitos, habe es nicht tun dürfen wegen der Erinyen und so . . . Weil Bel-
lerophon sein Gast gewesen sei . . . Also soll Iobates als Vater der angeblich
Geschädigten die Tötung des Schuldigen übernehmen!

Und so, Asterios, wird Bellerophon zum zweiten Mal das unschuldige Opfer
der narzisstischen Kränkung eines anderen.

Die Legende von einem Doppelopfer

Die dritte Episode:

Iobates aber, der sowohl seinen Schwiegersohn Proitos als auch dessen Frau, sei-
ne ältere Tochter Antia, nicht so richtig mag, legt den Brief zunächst ungeöffnet
beiseite. Umso mehr interessiert er sich aber für den vornehmen Überbringer
des Briefes, den er ihn mit großer Gastfreundschaft behandelt. Bellerophon
darf im Palast leben, und es ist König Iobates nicht unrecht, als er bemerkt,
dass sich zwischen seiner jüngeren Tochter Philonoë und Bellerophon eine Lie-
besbeziehung anbahnt. Der König mag seine jüngere Tochter sehr, die genau
das Gegenteil der älteren ist, und freut sich über das aufblühende Liebesglück.



284 29 Die Narkissos-Opfer

Nach mehreren Wochen fällt ihm der Brief seines fernen Schwiegersohns
wieder in die Hände. Der König öffnet ihn desinteressiert und liest zu seinem
Schrecken die Aufforderung, er solle den Überbringer des Briefes töten. Dieser
habe versucht, die ältere Tochter des Königs und Frau des Absenders zu verge-
waltigen. Iobates gerät in ein großes Dilemma. Bellerophon ist ja nun sein Gast,
und wenn Proitos ihn wegen der Erinyen nicht getötet hat, warum sollte er es
dann tun? Stattdessen stellt er seinem jungen Gast eine schier unlösbar erschei-
nende Aufgabe, in der Hoffnung, die Sache erledige sich dadurch von selbst.
Das sei eine extrem wichtige Aufgabe, erfährt Bellerophon vom König: Die Tö-
tung der Chimäre, die Feuer spucke und die Umgebung verwüste. Die Chimäre
sei ein furchtbares Ungeheuers mit drei Köpfen, dem eines Löwen, im Nacken
den Kopf einer Ziege, und am Schwanz den Kopf einer großen Schlange.

Bellerophon befragt das Orakel, wie er am besten zum Ziel kommt. Erwar-
tungsgemäß gibt das Orakel eine nebulöse Antwort, wie es fast immer der Fall
ist: „Du wirst die Chimäre nur besiegen, wenn du in die Lüfte steigst.“ Bellero-
phons kluge Freundin Philonoë – der Name bedeutet etwa „Die-den-Verstand-
Liebende“, und wie du gleich erkennen wirst, Asterios, macht sie ihrem Namen
alle Ehre – kommt auf die Idee, dass nur das fliegende Pferd Pegasos gemeint
sein kann, also Bellerophons Sehnsucht. Sie hat angesichts der Tatsache, dass
die Götter aller Epochen und aller Völker gerne in Metaphern und Parabeln
sprechen, erkannt, dass der Orakelspruch nur eines bedeuten kann: Reite auf
deinen Sehnsüchten, damit erreichst du deine Ziele.

Athena, die Göttin der Weisheit, die große Sympathie für „Die-den-Ver-
stand-Liebende“ Philonoë, aber auch für den sensiblen Träumer Bellerophon
hat, hilft den beiden bei der Bewältigung der schier unlösbar erscheinenden
Aufgabe. Sie gibt Bellerophon einen besonderen Zaum und besondere Zügel,
mit denen er Pegasos – den richtigen, nicht Aphrodites illusionären – einfangen
kann. Und auf Pegasos, dem Mittelpunkt seiner Sehnsüchte, schwingt sich Bel-
lerophon hoch in die Lüfte, genau wie das Orakel es geweissagt hat. Es gelingt
ihm, die Chimäre zu töten. Wie, davon gibt es verschiedene Versionen.

Eine besagt, dass Philonoë ihrem Geliebten vor dem Abflug mit Pegasos zwei
große Bleikugeln gibt, um damit den Höhenflug des Pegasos zu begrenzen. Sie
weiß, dass ein unbegrenzter Höhenflug gefährlich sein kann, etwa nach dem
Ikaros-Effekt. Eine der mitgegebenen Kugeln sei bei dem Flugkampf mit der
Chimäre heruntergerutscht, heißt es, ihr in den feuerspuckenden Rachen gefal-
len, geschmolzen und habe sie innerlich verbrannt. Es gibt auch Beobachter des
Geschehens, die behaupten, dass Bellerophon absichtlich die eine Bleikugel von
Pegasos gelöst und gezielt in den Rachen der Chimäre geworfen habe. Damit
habe er zwei Fliegen mit einer Klappe geschlagen: Die Chimäre sei vernichtet
worden, und Pegasos habe noch höher fliegen können, so wie Bellerophon es
immer gewollt habe. Aber nicht so hoch, dass ihm die Sonne gefährlich wer-
den konnte, denn die übrig gebliebene Kugel habe für die Begrenzung schon
gereicht.

Wie auch immer: Als Bellerophon triumphierend zurückkehrt und Ioba-
tes erkennt, dass sein Tötungsplan nicht aufgegangen ist, findet er weitere
schwierige Aufgaben für ihn. So muss er etwa allein den Kampf mit einem krie-
gerischen Nachbarvolk aufnehmen, bei anderer Gelegenheit die Angriffe der
männerhassenden Amazonen abwehren. All das erledigt Bellerophon mit Pega-
sos Hilfe, unterstützt von Philonóës Liebe und Klugheit sowie Athenas Beistand,
bravourös. Iobates erkennt schließlich, dass er es mit einem außergewöhnlichen
Menschen zu tun hat, der auch charakterlich intakt ist, so dass er nicht mehr an



29.4 Die Hypertrophie des Narzissmus 285

die gegen Bellerophon vorgebrachten Beschuldigungen glaubt. Er weiß schließ-
lich, dass seine ältere Tochter eine notorische Lügnerin ist. Bellerophon und
Philonoë feiern Hochzeit, bekommen Kinder und regieren nach dem Tod des
alten Königs gemeinsam und mit großem Erfolg das Königreich.

Die beiden außergewöhnlichen Frauen, die Unsterbliche und die Sterbliche –
ich meine die Weisheitsgöttin Athena und das kluge Mädchen Philonoë –
vermitteln uns durch ihr Tun ein wichtiges Lebensführungsprinzip, Asterios:
Nimm Zaum und Zügel in die Hand und begrenze deinen Höhenflug ver-
nünftig! Lass den Logos über Pathos und Sehnsucht walten! Sonst wirst du
vom Jäger einer Chimäre zum Gejagten deiner Leidenschaften!

Aber ein hypertropher Narzisst hat kein Gespür für solche Botschaften.
Und so reitet er in die Katastrophe hinein. Genau so wie Bellerophon.

Die Legende von einem Doppelopfer

Die letzte Episode:

Auch nachdem er König geworden ist, nutzt Bellerophon jede freie Minute, um
mit Pegasos durch die Lüfte zu gleiten – etwas höher als er sollte, denn er hat
ja jetzt nur noch eine Kugel. Die Menschen fangen wegen seiner heldenhaften
Taten, aber auch wegen seiner Höhenflüge an zu glauben, dass er ein Gott oder
zumindest ein Halbgott ist. Und so beginnen sie, ihm zu Ehren Altäre zu bauen.

Der Ruhm und die Vergötterung durch die Menschen steigen ihm jedoch zu
Kopf. Anfänglich fühlt er sich geschmeichelt, dass das Volk so über ihn denkt
und ihn im Übermaß verehrt. Dann blendet er immer mehr den göttlichen Bei-
stand Athenas und den klugen Beitrag seiner Gattin Philonoë aus. „Eigentlich
hat das Volk gar nicht so Unrecht“, denkt er bei sich. „Welcher Sterbliche kann
so etwas vollbringen – die Chimäre töten, die kriegerischen Nachbarvölker allei-
ne besiegen, die Amazonen abwehren und noch einiges andere mehr. Es muss
doch etwas dran sein . . . Das mit Gott sein, meine ich . . . Oder meinetwegen
auch Halbgott . . . Mindestens Halbgott!“ Als er einmal mit Pegasos in die Nähe
des Olymps fliegt, kommen ihm weitere frevlerische Gedanken: „Was unter-
scheidet die Götter eigentlich von mir? Die Menschen bauen für mich Altäre,
ich schwebe in der Luft, ich reite auf einem einmaligen göttlichen Tier, einem
Kind von Medusa und Poseidon. Welcher Sterbliche kann das von sich sagen?“
Wusstest du übrigens Asterios, dass Pegasos von der berühmten Medusa und
von Poseidon gezeugt wurde? Als nämlich Perseus Medusa enthauptete, sprang
Pegasos aus ihrem aufgeschlitzten Hals und verschwand in den Lüften.

Wie auch immer, Bellerophon lässt seinen neu entstandenen Gedanken, den
frevelhaften, ihren Lauf und kommt zu dem Schluss „Also habe ich doch den
Zugang zum Olymp und einen Sitz im göttlichen Kabinett verdient.“ Mit die-
sem letzten Gedanken wirft er auch die zweite Bleikugel hinunter zur Erde.
Dadurch wird ein heftiges Erdbeben ausgelöst, und Zeus wird aufmerksam. Er
lässt sich Bericht erstatten über die Ereignisse und erfährt so von dem Frevler.
Und natürlich bestraft er ihn. Der Oberste Gott schickt eine klitzekleine, fast



286 29 Die Narkissos-Opfer

unsichtbare Bremse zu dem von den ständigen Luftmanövern etwas gestress-
ten Pegasos, der mit Bellerophon auf dem Rücken durch die Lüfte in Richtung
Olymp fliegt. Die Bremse sticht den ahnungslosen Pegasos, der vor Schreck und
Schmerz eine plötzliche Bewegung macht. Bellerophon kann sich nicht halten,
stürzt hinab und schlägt auf der Erde auf. Manche sagen, er sei dadurch ge-
storben. Andere – und das ist die Mehrheit – meinen, er sei nicht gestorben.
Vielmehr sei er seit dem Aufprall auf der Erde blind und querschnittsgelähmt.
Und der, der einst hoch in den Lüften ritt und auf den Olymp emporwollte,
habe nur noch blind über den Boden kriechen können. Wohin, weiß bis heute
niemand.

Und so wird Bellerophon ein Doppelopfer des Narzissmus: Opfer der narziss-
tischen Kränkung einer Beleidigten bzw. Abgewiesenen undOpfer des eigenen
überfütterten und somit hypertroph gewordenen Narzissmus.

29.5 Der mordende Narzisst und der maligne
Narzissmus

Unzählig sind die Legenden über Opfer von narzisstisch gekränkten Sterbli-
chen und Unsterblichen, die dadurch zu mordenden Narzissten wurden.

Moderne mordende Narzissten sind häufig Protagonisten von Tragödien,
die vorwiegend die Tötung des Intimpartners zumThema haben.148 Die Op-
fer mordender Narzissten – des fremddestruktiven Narzissmus – machen uns
alle immer sehr betroffen, vor allem weil sie in der Regel schuldlose Opfer
sind.Wie dieOpfer, die wir schon kennengelernt haben. Doch diemordenden
Handlungen eines besonders narzisstischen Syndroms, des Medea-Syndroms
nämlich, schockieren uns außerordentlich. Ich spreche von dem Fall des Part-
ners, der das gemeinsame Kind oder manchmal auch mehrere Kinder tötet,
um den anderen Partner – die Mutter oder den Vater des Kindes – zu bestra-
fen.

Namensgeber und Archetyp dafür ist die mythische Medea, deren Ge-
schichte ich dir jetzt zusammenfassend erzählen werde.

Medeas schreckliche Werke und Tage in aller Kürze

Medea ist eine große Zauberin, Königstochter aus der asiatischen Kolchis. Sie
hilft Iason, dem griechischen Prinzen von Iolkos, das Goldene Vlies zu erlangen,
das sich zu der Zeit im Besitz ihres Vaters befindet. Iason will es zurückbringen

148 Bei Interesse s. zitierte Bücher über Intimizid und Affekttaten, Fußnote 56,
Abschn. 9.2.



29.5 Der mordende Narzisst und der maligne Narzissmus 287

nach Griechenland, denn nur wenn ihm das gelingt, darf er den Thron von Iol-
kos besteigen, der zurzeit von König Pelias verwaltet wird. Medea stellt dafür
die Bedingung, dass Iason sie heiratet und mitnimmt, was er auch tut. Medea
verrät damit nicht nur ihren Vater und ihr Land, sondern sie trägt auch we-
sentlich dazu bei, dass viele ihrer Landsleute bei den nachfolgenden Kämpfen
mit den Griechen getötet werden. Verfolgt von ihrem Vater, ihrem Bruder und
anderen Landsleuten, flieht sie zusammen mit Iason und seinen Argonauten
nach Griechenland. Unterwegs massakriert und zerstückelt sie ihren jüngeren
Bruder Apsyrtos und verstreut seine Körperteile in einem großen Meeresareal,
um die Verfolgung der Griechen durch die Kolchäer zu vereiteln. Nach Brauch
der Kolchäer darf nämlich die Reise nicht weitergehen, solange man nicht alle
Leichenteile beisammen hat und sie pietätvoll bestatten kann.

In Iolkos angekommen, verleitet sie die Königstöchter zur Ermordung ihres
geliebten Vaters Pelias, der nicht bereit ist, wie vereinbart den Thron an Iason
abzugeben. Sie habe die Zauberkraft, sagt sie zu den naiven Königstöchtern,
ihm die ewige Jugend zu verleihen. Voraussetzung dafür aber sei, dass er zuerst
sterbe und dann in ihrem Zaubergebräu gekocht werde. Damit könnten sie ihn
wieder lebendig machen, und er werde ewig jung bleiben. Die liebenden, doch
offensichtlich sehr, sehr naiven Königstöchter lassen sich von der Zaubermeis-
terin überzeugen. Mit freudiger Aufregung machen sie sich ans Werk, um den
Vater mit dem Geschenk der ewigen Jugend zu überraschen. Sie töten ihn! Und
dann kochen sie ihn in dem von Medea vorbereiteten höllischen Jungbrunnen.
Erwartungsgemäß bleibt der königliche Vater danach für immer im Totenreich.
Nebenbei gesagt, wird Medea gerüchteweise auch manch anderer Kochmor-
de verdächtigt. Allerdings reichen wohl die Beweise für eine gerichtstaugliche
Anklage nicht aus.

Doch das Verbrechen gegen den König von Iolkos ist vergebens. Das iolkische
Volk weigert sich, die Verbrecher als Königspaar anzuerkennen – obwohl der ar-
me Iason keine Ahnung von den Machenschaften seiner Ehefrau und Zauberin
hat. Da sie von den entsetzten Bewohnern des Landes verfolgt werden, flie-
hen Medea und Iason nach Korinth, wo sie bei König Kreon Asyl erhalten und
großzügige Unterstützung finden. Dem Ehepaar werden zwei Söhne geboren,
abgöttisch von beiden Eltern geliebt. Nach einigen Jahren aber will Iason die
korinthische Königstochter Kreusa heiraten und trennt sich von Medea. Man-
che meinen, er habe sich in die junge Prinzessin verliebt. Andere sagen, von
wegen Liebe! Iason hat es gemacht, um die Kinder und Medea vor dem ent-
täuschten und wütenden König Kreon zu schützen. Sie intrigierte nämlich auch
gegen diesen König, ihren Asylgeber und Wohltäter! Iason behauptet, er habe
gehofft, durch die Ehe mit der Königstochter könne er bei seinem zukünftigen
Schwiegervater freies Geleit an einen sicheren Ort für seine Kinder und Medea
erwirken, oder sogar ein Bleiberecht. Trotz dieser angeblich guten Absichten
von Iason reagiert Medea auf seine Entscheidung schwerst getroffen. Sie ist
unsagbar gekränkt.

Ihre anfänglichen Todeswünsche wandeln sich in Mordphantasien gegen
den sie verlassenden Ehemann. Sie schwört Rache. Doch der Tod wäre keine
angemessene Strafe für ihn, denkt sie bald darauf. Wenn sie ihn tötet, dauert
sein Schmerz, seine Qual nur wenige Sekunden, dann ist alles vorbei. Es muss
etwas Bleibendes sein, möglichst etwa Lebenslanges, sonst ist es keine Strafe.
Und dann hat sie schließlich den furchtbaren Einfall: Die Kinder! Sie muss die
Kinder töten, um ihrem Ex-Ehemann den größten auszudenkenden Schmerz zu-
zufügen. Es muss sein, auch wenn sie selbst ihre Kinder unendlich liebt. Sie geht



288 29 Die Narkissos-Opfer

sogar mit ihren Absichten in die Öffentlichkeit und deklariert sie als Höhepunkt
ihres feministischen Kampfes für Frauenrechte. Die entsetzten Menschen in ih-
rer Umgebung versuchen ebenso wie die Amme, sie davon abzubringen. Doch
vergebens.

Und so kommt es zur Umsetzung von Medeas furchtbarem Racheplan. Zu-
nächst tötet sie durch Zauberkunst ihre Rivalin Kreusa und deren Vater Kreon,
ihren Asylgeber und Wohltäter. Dann ihre beiden Söhne, um Iason, deren Va-
ter, der sie verlassen hat, zu treffen – lebenslang und so schwer wie möglich.
Nach Vollendung ihrer schrecklichen Taten zelebriert sie einen sadistischen
Triumph über den am Boden zerstörten Ex-Ehemann. Das Leiden des Vaters
befriedigt vollständig den Narzissmus der Täterin. Bei ihrem triumphierendem
Schlagabtausch mit dem am Boden zerstörten Iason, voller Racheattitüden und
Befriedigungsgefühle, zeigt Medea kein Schuldbewusstsein149. Er sei der Mör-
der seiner Kinder. Ja, er alleine! Hätte er sie nicht verlassen, dann wären die
Kinder jetzt noch am Leben!

Ich muss dir dazu noch etwas erzählen, Asterios. Vor der Umsetzung ihres
abscheulichen Racheplanes sichert sich Medea ein Bleiberecht in Athen. Der
dortige König Ägeus, gutmütig und naiv, heiratet sie. Doch selbst diesen Asyl-
geber und Retter in der Not verletzt sie später auf das schlimmste. Sie versucht,
seinen geliebten Sohn Theseus zu vergiften. Ja, Asterios, den Theseus, dem du
bald begegnen wirst!

Medeas schrecklicheWerke und ihre Persönlichkeit sind das Paradebeispiel für
den malignen Narzissmus.

Der maligne Narzissmus

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Medea ist der erschreckende Archetyp des malignen Narzissmus.
Unter dem Begriff „Maligner Narzissmus“ verstehen wir die Koexistenz von

Merkmalen der narzisstischen Persönlichkeitsstörung, so wie vorher dargestellt,
und der antisozialen bzw. dissozialen Persönlichkeitsstörung150. Außer den
Merkmalen der narzisstischen Störung (wie etwa phantasierte Großartigkeit,
Überempfindlichkeit bei Kritik, ichbezogenes Verhalten, hohe Kränkbarkeit,
Mangel an Empathie, ausbeuterische Gestaltung zwischenmenschlicher Bezie-
hungen etc.) kommen die uns bekannten antisozialen Verhaltensmuster hinzu.
Zu nennen sind insbesondere ichsyntone (d. h. als zur Persönlichkeit gehö-
rend erlebte) Aggressionen und Sadismus, eine ausgeprägte paranoide Haltung,
die sich vor allem in Idolisierung und Dämonisierung sowie maßloser Entwer-
tung und grundloser Verachtung anderer äußert. Es wird eine enge Beziehung
zwischen Tötungsdelikten und dem malignen Narzissmus angenommen, ins-
besondere bei Tötungsdelikten gegen den Intimpartner, dem sogenannten

149 Psychologisch meisterhaft dargestellt von Euripides in seiner „Medeia“.
150 S. Abschn. 21.4.



29.5 Der mordende Narzisst und der maligne Narzissmus 289

Intimizid151. Zurückweisung, Erniedrigung und Verlassenwerden sind typische
Anlasssituationen für solche Taten.

Der maligne Narzisst ist eine hochgefährliche, vor nichts zurückschreckende
Persönlichkeit.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Jeder mordende Narzisst ist ein maligner Narzisst. Voraussetzung dafür ist
natürlich, dass die Tötung aus der narzisstisch-antisozialen Persönlichkeits-
struktur des Tötenden entspringt. Aber das Medea-Syndrom, die Tötung der
eigenen Kinder, um den Intimpartner zu verletzen, ist eine ganz besonders
maligne Form des malignen Narzissmus!

Das Medea-Syndrom

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, zu Recht wurden solche schockierenden Tragödien Medea-Syn-
drom genannt. Medea ist der Archetyp dafür.

Als Medea-Syndrom wird die Tötung der eigenen Kinder bzw. des eigenen
Kindes bezeichnet, wenn diese geschieht, um den Partner zu verletzen. Es ist
eine spezielle Form der „Alternativtötung zum Intimizid“152, indem der Täter je-
mand anderen tötet, um den Intimpartner zu treffen. Dabei ist beim Medea-
Syndrom dieser andere das eigene Kind. Das Ziel des Täters ist, dem Intim-
partner – fast immer ist er ein verlassender Partner – unendliches und lang
andauerndes, ja lebenslanges Leid zuzufügen. Ein größeres Leid als das, was mit
seinem Tod zu erreichen wäre. Das getötete Kind bzw. die Kinder werden vom
Täter keineswegs für das Verlassenwerden verantwortlich gemacht, auch nicht
gehasst. Nach der Tat hat der Mörder kein Schuldbewusstsein und verschiebt die
Verantwortung auf den verlassenden Partner. Somit ist das Medea-Syndrom der
Gipfel des malignen Narzissmus.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Aber weißt du, Asterios, was ich bei der Bezeichnung „Medea-Syndrom“ un-
gerecht finde? Die Tatsache, dass diese seltene Form der narzisstischen Rache
einen weiblichen Namen trägt. Denn sie wird häufiger von Männern began-
gen.

Bevor wir das Reich des Narkissos verlassen, Asterios, möchte ich noch eine
persönliche Bemerkung anfügen. Mein Eindruck ist, dass in der Zeit, aus der
ich komme, keine andere Persönlichkeitscharakterisierung so inflationsartig

151 S. oben zitierte Quelle zum Intimizid.
152 Ebenda.



290 29 Die Narkissos-Opfer

verwendet wird wie die Bezeichnung Narzisst und Narzissmus. In der All-
tagssprache könnte das als summarisierender Verständigungsbegriff vielleicht
geduldet werden. Doch das eigentliche Problem sehe ich in der teilweise sehr
großzügigen Stellung der Diagnose innerhalb der Zunft der Fachleute.

Doch nicht jeder selbstbewusste und kritische Mensch ist ein Narkissos,
eine Arachne oder eine Niobe – geschweige denn, Zeus behüte uns, ein Ajax
oder eine Medea!

Ach übrigens, um es nicht zu vergessen, Asterios. Aus der vorherigen Be-
trachtung des Narkissos-Reiches ist leicht erkennbar, dass die narzisstischen
Eigenschaften auf einem kontinuierlichen Spektrum liegen. Auf dem einen
Ende des Kontinuums, sagen wir dem rechten, liegt der pathologischeNarziss-
mus, auf dem anderen, dem linken, seine schwächste Ausprägung. Und dazwi-
schen der normale, ja sogar wünschenswerte Narzissmus. Die Eigenschaften
des linken Endes des Kontinuums nennt man übrigens auch „Echoismus“.
Ja du hast richtig gehört, Asterios! Nicht Egoismus, sondern Echoismus. Ja-
wohl, von der traumatisierten, unsichtbaren, keinen eigenen Satz formulieren-
den, sich ständig versteckenden, scheuen Nymphe Echo. Eines der Narkissos-
Opfer. Damit bezeichnet man stille Mauerblümchen mit fragilem Ego, einer
Neigung zu Gefühlen wie Schuld, Scham und Angst, die es deswegen wohl
vorziehen, sich überall bedeckt zu halten.153

153 So der Psychologie-Professor Graig Malkin in seinem Buch „Der Narzissten-Test“
(2017), Dumont, Köln.



30
Opfer des arroganten Leichtsinns.
Oder: Ein Requiem für Kassandra

30.1 Die Beratungsresistenten und
Ratschlagsignoranten

Als wir über die Ursünden sprachen, die zu deiner Zeugung geführt haben,
Asterios, hast du von mir auch erfahren, wie der widernatürliche Zeugungsakt
vonstattengegangen sein soll. Ja, mit Hilfe des genialen Erfinders Dädalos.Der
blieb allerdings nicht unbestraft. Für seinen Beitrag zu der widernatürlichen
Tat hat ihn die Natur durch die Kraft der Sonne bestraft. Und das ging so:

Die Legende vom Tod eines Beratungsresistenten und Ratschlagsignoranten

Dein Vater Minos – wenn auch der Legende nach nicht dein biologischer, so
doch dein sozialer Vater – kommt dahinter, wie deine Zeugung vonstattenging
und verfolgt deshalb Dädalos, um ihn zu bestrafen. Zunächst kann dieser aber
entfliehen: Er fertigt Flügel aus Wachs und Federn für sich und seinen Sohn Ika-
ros an. Und tatsächlich können sie damit fliegen. Sie sind die ersten Menschen
überhaupt, die geflogen sind. Ja, Asterios, der Menschheitstraum vom Fliegen
wurde – allerdings unter albtraumartigen Umständen – Realität.

Dädalos gibt zu Beginn der Reise seinem Sohn einen dringenden Rat, den er
während des Fluges mehrmals wiederholt: „Halte dich an die Mitte, halte die
Mitte! Nicht übertreiben! Nicht zu hoch und nicht zu niedrig fliegen. Fliegst du
zu hoch, nimmt dir die Sonne deine Flügel. Sie schmilzt das Wachs. Fliegst du zu
niedrig, entreißt dir das Meer die Flügel. Es beschwert sie mit Wasser und zieht
sie nach unten.“ Doch Ikaros hält sich nicht an die Ratschläge und Warnungen
seines Vaters. „Altherrenängste, übertriebene Vorsicht“, spottet er stumm und
mit einem kaum sichtbaren Lächeln der Überheblichkeit. „Ich kann höher und
höher steigen, dahin, wo auch die Götter fliegen.“ Und sein instinktgesteuerter
Trieb schlägt den vernunftverankerten Rat des Vaters in den Wind und treibt

291© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_30

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_30


292 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

den Unvernünftigen immer weiter in die Höhe. Ikaros fliegt sehr hoch und fällt
sehr tief. Und stirbt.

Sein Tod wird übrigens von Herakles höchstpersönlich attestiert. Er findet
die Leiche des unreifen und leichtsinnigen Sohnes eines genialen Vaters am
Strand einer Insel, von den Wogen des Meeres angetrieben. Er bestattet Ikaros
ehrenvoll auf dieser Insel, die bis heute Ikaria heißt.

Ikaros Haltung ist umso beklagenswerter, als er die freieWahl hatte, sein Han-
deln selbst zu bestimmen. Er ist nicht das Opfer von anderen. Er ist auch nicht
das Opfer eines von anderen – seien es Götter oderMenschen oder Gene – be-
stimmten Schicksals. Nicht das Opfer eines unfreien Willens. Das Geschenk
des freien Entscheidungswillens hat er falsch eingesetzt. Falsche Entscheidun-
gen sind menschlich und gehören zum Wechselspiel des „Richtig oder Falsch
Wählens“ und des „Voll ins Schwarze oder ganz daneben Treffens“. Das Be-
dauerliche, das Beklagenswerte und das Verurteilbare an Ikaros Haltung ist
die Ignoranz der Arroganz. Ikaros wird kompetent beraten. Der geniale Erfin-
der Dädalos weiß, wie manmit seiner Erfindung umgehen muss. Eindringlich
berät er seinen Sohn über die Nutzung seiner Erfindung, weist ihn darauf hin,
wo die Gefahr lauert, rät ihm vom falschen Gebrauch ab. Doch Ikaros igno-
riert den Rat des Wissenden und setzt ihm die Arroganz des Unwissenden
entgegen. Und damit zerstört er sich selbst und bringt dem Vater das Un-
glück. Dädalos ist für den Rest seines Lebens unglücklich und lebt versteckt
in Sizilien.

Wie fühlst du dich, Asterios, wenn du hörst, dass mindestens einer der Ur-
sünder und Urheber deines Unglücks mit Unglück bestraft wurde? Du zeigst
keine Reaktion, und das ist gut so. Das Unglück des Täters hebt das Un-
glück des Opfers nicht auf. Die Früchte von Ikaros Leichtsinn und Unreife
oder besser gesagt seiner Beratungsresistenz und Ratschlagsignoranz – seine
Vernichtung also – sind zwar kein Grund zur Schadenfreude, auch nicht für
Opfer wie dich. Doch lehrreiche Mahnungen für uns alle sind sie allemal.

Nichts übertreiben! Halte die Mitte!

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Ikaros ignorierte den Rat seines vielwissenden Vaters und wurde
selbst vernichtet. Er wurde dadurch zu einem Archetyp für sich selbstvernichten-
de Beratungsresistente und Ratschlagsignorante.

Es ist kein Zufall, dass Dädalos Rat – „Nichts übertreiben, halte die Mitte“ –
Quintessenz weiser Lebensführung und hohe Philosophie wurde. Der erste Teil



30.1 Die Beratungsresistenten und Ratschlagsignoranten 293

seines Rates – „Nichts übertreiben“ – gehört zu den sieben wichtigsten Weis-
heiten, die die weisesten Männer der Welt über dem Eingang des Heiligtums
von Delphi in den Stein meißeln durften. Das „Nichts übertreiben“ (μηδέν άγαν),
durfte sein Urheber, der weise Chilon der Lakedämon, direkt nach der weisesten
aller Weisheiten („Erkenne-dich-selbst“) einmeißeln.

Der zweite Teil des genialen Dädalos-Rates – „Halte die Mitte“ – ist einer der
zentralen Punkte der Philosophie, die uns Aristoteles, der Lehrer des Abendlan-
des154, gelehrt hat.

Wer sich nicht am Rat der Weisen, der Kompetenten, der Erfahrenen orien-
tiert, wird Opfer der eigenen Beratungsresistenz und Ratschlagsignoranz.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Die tragischen Folgen von Ikaros Haltung, wie schlimm und traurig sie auch
sein mögen, beschränkten sich auf die Protagonisten, Ikaros und Dädalos.
Andere Beratungsresistente und Ratschlagsignorante jedoch können dadurch
nicht nur sich selbst und ihre Familien, sondern auch ihr ganzes Volk und
darüber hinaus viele Völker und viele Länder, ja die ganze Welt, in Brand
setzen.

Archetyp dafür ist Phaëthon.
Er ist der Archetyp für all diejenigen, die, um das eigene narzisstische Ego,

die eigenen extravaganten Gelüste, die eigenen exorbitanten Ambitionen
und die eigenen größenwahnsinnigen Phantasien zu befriedigen, nicht davor
zurückscheuen, andere, ja, wie erwähnt, sogar die ganze Welt zu zerstören.
Phaëthon hat viele Nachahmer gefunden, mein Freund Asterios – bis in die
neuesten Zeiten, in denen ich lebe. Aber auch sein katastrophaler Sturz wie-
derholt sich bis in die moderne Menschheitsgeschichte. Es scheint mir, dass
die Menschheit aus Phaëthons Holokáutoma noch keine endgültigen Lehren
gezogen hat. „Holokáutoma“ (Ολοκάυτομα), was in der uns gemeinsamen
Sprache die „totale Verbrennung“ bedeutet, ist den meisten in der englischen
Aussprache bekannt: Holocaust.

Die Legende von Phaëthons Holokáutoma

Phaëthon ist ein Sohn des Sonnengottes Helios – auch mit Apollon gleichge-
setzt –, den der mit einer Sterblichen gezeugt hat. Eines Tages kommt der
pubertierende Phaëthon auf die Idee, die Erde von oben zu umrunden – und
dies mit dem Sonnenwagen des Vaters! Den aber kann nur und alleine der
Sonnengott beherrschen und steuern. Darum überlässt Helios niemandem den
Sonnenwagen. Phaëthon wendet deshalb eine List an. Phaëthon besucht seinen
Vater Helios in seinem leuchtenden Palast, wo er gerade auf seinem strahlenden

154 Wie in Abschn. 5.1, Fußnote 31 zitiert.



294 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

Thron sitzt und eine Plankonferenz mit dem Sonnenrat hält. Dieser Sonnenrat
besteht aus den Horen (den Stunden), der Hemera (dem Tag), dem Men (dem
Monat), dem Chronos (dem Jahr) und den Äonen (den Jahrhunderten). Die
freudige Überraschung des Gottes schwindet sofort, als Phaëthon sein Anlie-
gen vorträgt: Die Menschen glaubten nicht, dass er der Sohn des Sonnengottes
sei, sagt er. Sie spotteten sogar darüber, dass seine Mutter eine Affäre mit ei-
nem vagabundierenden Taugenichts gehabt habe. Und um dies zu vertuschen,
erzähle sie angeblich das Märchen, dass sie eine Geliebte des Sonnengottes sei.
Phaëthon klagt darüber, wie er und seine Mutter unter diesem Spott und den
bösartigen Gerüchten zu leiden hätten. Der Vater möge doch einen unerschüt-
terlichen Beweis liefern, um der ganzen Welt zu beweisen, dass er, Phaëthon,
des Gottes Sohn sei und seine Mutter des Gottes Geliebte. Helios fällt auf
Phaëthons List herein: „Nichts leichter als das“, sagt er. Phaëthon solle einen
Beweis von ihm verlangen, und er werde ihn ohne Wenn und Aber geben.
Und dann spricht Helios die folgenreichen Worte: „Ich schwöre es beim Styx,
dem Fluss der Unterwelt, bei welchem die Götter schwören und ihren Schwur
auf keinen Fall brechen dürfen.“ Das Entsetzen folgt auf der Stelle, nicht nur
bei Helios, sondern beim gesamten Sonnenrat, als Phaëthon verlangt, den Son-
nenwagen fahren zu dürfen! Ja, den Sonnenwagen, den nur der Sonnengott
beherrscht und steuern kann!

Was für ein Kontrast zwischen dem fassungslosen Entsetzen des Sonnen-
rates und der dämonischen Zufriedenheit des Anmaßenden! Der Sonnengott
fühlt sich an seinen Eid gebunden. Doch er bittet seinen Sohn eindringlich, sein
Vorhaben fallen lassen. Er erklärt ihm, wie gefährlich für ihn und die Welt ein
solches Unterfangen ist. Er versucht, ihm klarzumachen, dass niemand außer
dem Sonnengott, also niemand außer ihm selbst, die Erfahrung, die Fähigkeiten
und die Macht besitzt, die man benötigt, um die feuerspuckenden geflügel-
ten Pferde des Sonnenwagens zu führen. Doch Phaëthon besteht darauf und
erinnert an seines Vaters unbrechbaren Schwur. Auch der Sonnenrat, ganz be-
sonders die sehr erfahrenen Äonen, raten Phaëthon dringend davon ab, es zu
versuchen. Doch der hört weder auf Vaterrat noch auf Ratsrat. Er sei doch sein
Sohn, sagt er zu Helios. Er habe seine Fähigkeiten geerbt, er sei genauso mutig,
fähig und begabt. Und dann fügt er noch hinzu: Und außerdem habe der Va-
ter sowieso keine Wahl, denn er habe ja beim Styx den unbrechbaren Schwur
geschworen.

Der so bedrängte Vater überlässt schließlich widerwillig den göttlichen Son-
nenwagen dem unerfahrenen Sohn. Als der beratungsresistente und ratschlags-
ignorante Phaëthon einsteigt, raten Vater und Sonnenrat ihm eindringlich, dass
er zumindest mit Maß und Bedacht fahren solle, wenn er schon nicht die Finger
davon lassen könne. Nicht so nahe an die Erde fahren, sonst wird sie verbrannt;
nicht so weit weg von ihr, sonst wird alles erfrieren.

Ja, ja, er werde das alles beachten, verspricht lässig der leichtsinnige Jüng-
ling.

Doch bald ist Phaëthon wie berauscht von der Faszination der Einmaligkeit
und des Außergewöhnlichen und von der scheinbar unbegrenzten Macht. „Oh-
ne Sonne kein Leben, was für eine Macht“, denkt er und berauscht sich damit
immer weiter. Die Zaubermacht des Lebens in den Händen eines Zauberlehr-
lings! Und so schlägt Phaëthon in maßloser Selbstüberschätzung den Rat seines
Vaters und die Erfahrung der Äonen in den Wind. „Ach, die alten Leute sind so
mutlos vorsichtig, sie riskieren nichts und gewinnen deshalb auch kaum neue
aufregende Erlebnisgefühle“, denkt er.



30.1 Die Beratungsresistenten und Ratschlagsignoranten 295

Folgerichtig den Rat der Wissenden ignorierend, rast Phaëthon maßlos und
grenzenlos um die Erde – mal im senkrechten Sturzflug zu nahe an ihr, mal im
senkrechten Hochflug weit weg von ihr. So beschert er ihr eine der größten
Katastrophen, die die alte Mutter erleben musste: Wenn er zu niedrig fährt,
verbrennt alles – Wälder und Felder, Menschen und Tiere, Städte und Dörfer.
Fährt er zu hoch, dann gefriert alles – die Ozeane, die Meere, die Seen, die Flüs-
se, die Bäche, die Brunnen und mit ihnen auch die Pflanzen, die Tiere und die
Menschen. Sobald er wieder tief unten ankommt, schmilzt das Eis. So kommen
die Sintfluten und ertränken alles, was Feuer und Eis überlebt hat. Und dem
folgt wieder das allesverbrennende Feuer, das erneute Holokáutoma, ein neuer
Holocaust.

Bis Vater Zeus all das nicht mehr mit ansehen kann – Styxschwur hin, Styx-
schwur her. Und mit einer gezielten Blitzkanonade bereitet er dem Spuk ein
Ende, indem er Phaëthon vernichtet und die kümmerlichen Überreste der ver-
bliebenen Welt vor ihm rettet.

Die Hölle auf Erden war das damals, Asterios. Ganze Völker, ganze Natio-
nen wurden vernichtet, Kontinente vom Feuer verschlungen, andere wiede-
rum unter Dickeis begraben. Die Folgen tragen die Menschen bis heute. Und
Phaëthon wurde zum Archetyp des Beratungsresistenten, des Ratschlagsigno-
ranten, des sich selbst überschätzenden, größenwahnsinnigen Phantasten, der,
um seine Eitelkeit zu befriedigen und sich selbst zu beweisen, nicht davor zu-
rückscheut, die Welt in ein Holokáutoma zu stürzen – in einen Holocaust.

Die sich überschätzende Ignoranz

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, Phaëthon ist der Archetyp für all diejenigen, die, um das eigene
narzisstische Ego, die eigenen extravagante Gelüste, die eigenen exorbitanten
Ambitionen und die eigenen größenwahnsinnigen Phantasien zu befriedigen,
nicht davor zurückscheuen, andere, ja die ganze Welt zu zerstören.

Sie ignorieren dabei nicht nur den Rat der Weisen, der Kompetenten und der
Erfahrenen, sondern überschätzen auch ihre Fähigkeiten und Begabungen, ihre
Möglichkeiten und ihre Macht. Sie sind nicht nur die unreifen Phantasten oder
größenwahnsinnigen Psychopathen, sondern auch Menschen mit ausgeprägtem
„sensation seeking“, um diesen inzwischen etablierten anglophonen Terminus
Technicus zu verwenden. Diese Neigung zu extremem Risikoverhalten finden wir
allerdings nicht nur bei von sich selbst sehr überzeugten Narzissten, sondern
auch bei der Antisozialen Persönlichkeit. Der Rat von Experten ist bei solchen
Charaktertypen nicht in der Lage, korrigierend auf sie einzuwirken. Sie sind eben
beratungsresistent und ratschlagsignorant – so wie Phaëthon.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.



296 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

30.2 Auf der Suche nach einer Gedenkstätte
der Reue

Unterwegs zu dir, Asterios, nachdem ich mich von meinem Bruder Sisyphos
verabschiedet hatte, habe ich in Mykene Zwischenstation gemacht, in der
damaligen prächtigen Hauptstadt der ehemaligen Supermacht der Achäer.
Der Stamm der Achäer war zur Zeit des Kampfes um Troja so mächtig, dass
damals das ganze griechische Volk nach ihnen benannt wurde. In Mykene an-
gekommen bewunderte ich die zyklopische Mauer, den prachtvollen Palast
der Atriden, das imposante Grab von Agamemnon. Heute sind die Achäer
allerdings keine Supermacht mehr, und ihreHauptstadt ist nicht mehrMacht-
zentrum derWelt. Bloß die alten Bauwerke erzählen noch mit unverkennbarer
Wehmut von Glanz und Gloria der Vergangenheit. Manche Poeten mit nost-
algischer Ader meinen gar, Tränen aus dem alten Gemäuer tropfen zu sehen,
wie überall in Griechenlands Ruinen sowie denen aller nachfolgend gefallenen
Supermächte. Es gibt viele davon, und sie werden immer mehr.

Hoch auf dem Hügel hinter der zyklopischen Mauer fragte ich die Men-
schen auf der Straße und in der Agora, wo ich Kassandras Grab finden könne.
„Wessen Grab? Kassandra, sagst du? Nie gehört!“, war die fast stereotype Ant-
wort auf meine für die Leute anscheinend merkwürdige Frage. Der Athena-
Priester verwiesmich an den Friedhofsverwalter.Wenn jemand Bescheid wüss-
te, dann am ehesten der, sagte er mir. Doch der Friedhofsverwalter konnte mir
auch nicht helfen. „Nie davon gehört, kein Grab mit diesem Namen gesehen.
Kassandra ist sowieso kein mykenischer Name. Die muss Fremde gewesen
sein, falls sie mal in Mykene gewesen ist, womöglich Ausländerin, oder so . . . “
Ich bestätigte das. Ja, Kassandra war eine trojanische Prinzessin.

„Oh, Kassandra“, dachte ich reuehaft-traurig, „hätten wir damals deine Ru-
fe vernommen und wären ihnen gefolgt, dann wärest du heute nicht die völlig
unbekannte, die ,oder so . . . ‘-Frau. Du wärest wohl die weltbekannte Welt-
retterin. Kein mythischer erster Weltkrieg, keine Hekatomben von Opfern,
keine Versklavung von unzähligen Frauen undKindern, keine Zerstörung Tro-
jas, keine Ermordung Agamemnons . . . Keine bösen Folgen eines arroganten
Leichtsinns . . . Unseres arroganten Leichtsinns.“

Der Friedhofsverwalter hatte aber immerhin die Idee, dass eventuell sein
greiser Vorgänger etwas davon wüsste. Er führte mich zu ihm. Die Verständi-
gung mit dem Alten war schwierig, doch am Ende verstand ich, dass er sich an
so ein Grab nicht erinnern könne. Meine Enttäuschung darauf war groß. Der
Greis war meine allerletzte Hoffnung gewesen, Kassandras Grab ausfindig zu
machen. Traurig bedankte ich mich trotzdem beim greisen ehemaligen und



30.3 Gedenkverse für eine missachtete und ermordete Ratgeberin 297

beim jüngeren Friedhofsverwalter und machte kehrt. Ich wollte mich auf den
Weg zu dir machen, Asterios, als ich plötzlich die brüchige Stimme des Grei-
ses hörte: „Warte mal, warte mal!“ Und dann: „Ich glaube, ich erinnere mich
doch. Mein alter Vater, der ebenfalls Friedhofsverwalter war, hat mir einmal
ein Grab gezeigt, das ihm wiederum sein Großvater gezeigt hatte. Und der
soll gesagt haben, dass es das Grab einer trojanischen Prinzessin sei. An den
Namen kann ich mich aber wirklich nicht mehr erinnern“.

Gemeinsam gingen wir – der greise Friedhofsverwalter mit sichtlicher An-
strengung auf seinen Stock gestützt – zum Friedhof und machten uns auf die
Suche nach dem Grab. Nach einiger Zeit blieb der Alte an einer Stelle stehen,
ganz am Ende des Friedhofs in der linken Ecke, wo man kein Grab mehr sieht
und auch keines vermutet. Sein Gesichtsausdruck verriet seinen Kampf mit
längst verschollenen Erinnerungen. Aber nach einer Weile sagte er, er glau-
be, das sei die Stelle. Er zeigte auf die von wild wuchernden Dornbüschen
überwachsene äußerste linke Ecke des Friedhofs, die in deutlichem Abstand
zu den anderen gutgepflegten Gräbern zu sehen war. Nachdem wir mit viel
Mühe etwas von der Oberfläche frei gemacht hatten, entdeckte ich den Stein.
Es war ein ganz einfacher kleiner Grabstein, worauf noch schwach eine ge-
meißelte phrygische Mütze, das Symbol von Troja, und der Schriftzug „Kas-
andr-“ erkennbar waren. „Das ist es, jetzt kann ich mich genau erinnern“,
sagte der Alte sichtlich erfreut und fügte noch hinzu: „Jetzt weiß ich es wie-
der. Mein alter Vater hat mir einmal gesagt, dass sein Großvater ihm erzählt
habe, der Grabstein sei von Prinzessin Elektra, der Tochter des ermordeten
Königs Agamemnon, heimlich hierhergebracht worden“. Nachdem ich mich
sehr herzlich bei ihm für seine Hilfe bedankt hatte, ging er sichtlich zufrieden
mit sich und der wiedergefundenen Erinnerung davon und ließ mich alleine
am Grab zurück.

30.3 Gedenkverse für eine missachtete
und ermordete Ratgeberin

„Ich bin hier . . . “, murmelte ich still in mich hinein, „. . . ich bin hier, um
mich für uns zu entschuldigen, Kassandra. Um für uns alle echte Reue zu zei-
gen. Ummich dafür zu entschuldigen, dass wir dich, die kluge Ratgeberin, die
unfehlbare Vorhersagerin – die exakte Prognostikerin, sagt man in derWissen-
schaft – beleidigt, missachtet und, ja, auch verachtet haben. Und dafür, dass
wir letzten Endes dazu beigetragen haben, dass du ermordet wurdest, so jung
ermordet wurdest, Kassandra. Ich will Reue zeigen für uns alle, dafür, dass
wir nie deinem Rat gefolgt sind, deinen Vorhersagen nie geglaubt haben, dei-



298 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

nen Prognosen nie vertraut haben. Dafür, dass wir dadurch Krieg und Mord
und Katastrophen nicht nur nicht verhindert, sondern auch ermöglicht ha-
ben. Fahrlässig, manche von uns sogar absichtlich. Und dass wir damit auch
unsere ganz persönlichen Katastrophen herbeigeführt haben, von den großen
Katastrophen abhängig oder auch völlig unabhängig davon.

Nun, wo ich hier stehe, an diesem ungepflegten, vernachlässigten und ver-
wilderten Grab, beginnt es sich in meinem Herzen in eine Gedenkstätte der
Reue umzuwandeln. Und in meinem Kopf beginnen die Gedanken wie men-
tale Gedenkverse im Rhythmus eines geistigen Requiems zu sprudeln.

Ich denke, Kassandra, wenn die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychoso-
matiker und Psychoanalytiker in diesem Moment meine Gedanken hinter den
mentalen Gedenkversen des geistigen Requiems lesen könnte, dann würde sie
wissend hinzufügen:

Reue ist zuerst ein mit Bedauern verbundenes Erkennen und Anerkennen ei-
gener Schuld für eine Tat oder eine Unterlassung. Reue ist ein wichtiger Schritt
zur Korrektur von fehlerhaftem Verhalten in der Vergangenheit und zur Vermei-
dung von Ähnlichem in der Zukunft. Allerdings sind Korrektur und Vermeidung
leider nicht immer zwingende Konsequenzen der Reue.

Man kann auch sagen, es gibt eine Fähigkeit zur Reue, die eng mit der
Introspektionsfähigkeit – also mit der Fähigkeit, in sich zu kehren, innere Zusam-
menhänge zu erkennen und eigene Schuld und Verantwortung anzuerkennen –
verbunden ist. Insofern ist bei Menschen, bei denen die Introspektionsfähig-
keit schwach oder überhaupt nicht vorhanden ist, auch die Fähigkeit zur Reue
schwach, oder sie fehlt sogar ganz. Deshalb zeigen Menschen mit bestimmten
Persönlichkeitsstörungen, wie etwa mit einer Antisozialen Persönlichkeitsstö-
rung, neben der schwachen Introspektionsfähigkeit auch eine schwache bzw.
fehlende Fähigkeit zu Reue.

Insofern ist Reue eine positive Eigenschaft, die unter Umständen im Sinne der
schon angesprochenen Korrektur- und Vermeidungsmöglichkeiten konstruktiv
sein kann.

Das ist einiger Mythen archetype Botschaft.

Ja, das hätten die Fachleute wissend hinzugefügt.
Welch ein Leichtsinn war es damals, Kassandra, dass wir dich ausgelacht

haben. Wir haben dich für deine dringenden Mahnungen und verzweifelten
Appelle an uns, Paris nicht in unsere Kreise aufzunehmen, weil dies unsere
ultimative Katastrophe bedeuten würde, ausgelacht. Obwohl wir es eigentlich
besser hätten wissen müssen. Der Traumdeuter hat es damals direkt nach Paris
Geburt verkündet, einen Traum derMutter des Neugeborenen deutend. ,Die-
ses Kind wird das Ende von Troja sein, es ist die ultimative Katastrophe für das
Reich. Es bedeutet den gewaltsamen Tod oder bitteres Exil für jeden einzelnen



30.3 Gedenkverse für eine missachtete und ermordete Ratgeberin 299

Trojaner wie auch von unzähligen Ausländern – Freunden und Feinden!‘. Das
hat er gesagt.

Wir alle wussten, wie es damals gelaufen ist: Die am Boden zerstörten El-
tern, Paris Eltern, deine Eltern, sind damals direkt nach der Entbindung der
Anweisung des Traumdeuters gefolgt. Naja, nicht ganz. Sie lehnten nämlich
die radikalste aller Lösungen ab, die sofortige Tötung des Neugeborenen; ver-
ständlich, denn es ging um ihr Neugeborenes. Stattdessen ließen sie das Baby
schweren Herzens in den nebligen Wäldern des Ida aussetzen, anonym und
ohne Herkunftsindizien, in einer kleinen felsigen, in Nebel gehüllten Höhle –
eine Art von Babyklappe der mythischen Zeiten. Der ausgesetzte Sohn hat
mit Hilfe barmherziger Hirten überlebt. Eines Tages kam er als junger Mann
in die Stadt und wurde von seinen Eltern erkannt, dem damit überglücklich
werdenden Königspaar von Troja, Priamos und Hekabe. Wunschdenken und
wiedererwachte Elternliebe verblendeten die glücklichen Eltern. Die alte Vor-
hersage des Traumdeutungsspezialisten war fast vergessen. Der Traumdeuter
habe sich sicherlich getäuscht, dachten sie, wenn doch einmal ein Gedanke
daran aufkam.

Nur du, Kassandra, Paris Schwester, warntest, tief besorgt, deine Eltern und
uns alle vor der nahenden Katastrophe. Vor der totalen, ultimativen und unwi-
derruflichen Katastrophe des bevorstehenden mythischen ersten Weltkrieges.
Aber die von Glück verblendeten Eltern und wir, die in den Krieg steuernden
Benebelten, hörten nicht auf dich, sondern ließen uns von Wunschdenken
leiten. ,Ach, diese Kassandra, sie sieht immer alles schwarz! Sie prophezeit im-
mer nur Schlechtes! KeinWunder also, dass niemand, aber auch niemand, ihr
glaubt. Die arme, arme Kassandra!‘ So dachten damals Priamos und Hekabe,
und mit ihnen auch wir.

Ich denke, wenn die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und
Psychoanalytiker in diesem Moment meine Gedanken hinter den mentalen Ge-
denkversen des geistigen Requiems lesen könnte, Kassandra, dann würde sie
wissend hinzufügen:

In der Tat, Priamos und Hekabe stehen als Archetyp für singulär oder tempo-
rär auftretendes Wunschdenken.

Wunschdenken ist eine Betrachtungsweise der Dinge, die von Wünschen ge-
leitet bzw. an Wünschen orientiert ist und in Diskrepanz zur Realität steht.
Wunschdenken ist eine Art der Kompensation und Bewältigung von Defiziten
oder auch Abwehr von belastenden Situationen und Ereignissen. Die dadurch
auftretende Verblendung für schon bestehende Erfahrungen oder für die ak-
tuelle Wirklichkeit kann negative Folgen entweder für den Betroffenen selbst
oder auch für seine Umgebung haben. Die Konfrontation mit der diskrepanten
Realität führt in milderen Fällen zu Enttäuschungen, in relevanteren Formen zu



300 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

psychisch belastenden Erlebnissen und zu einem mehr oder minder schutzlosen
Ausgeliefertsein in die nachteilige oder gar schädliche Situation.

Das Wunschdenken kann ein ganz normales Entwicklungs- und Reifungspro-
zessmerkmal sein, etwa bei Kindern und Jugendlichen, oder auch immanentes
Persönlichkeitsmerkmal, etwa bei narzisstischen, paranoiden, unreifen und in-
fantil strukturierten Persönlichkeiten. Es kann singulär oder temporär auftreten
zur wunschkonformen Bewältigung von akut auftretenden Situationen und Er-
eignissen. So wie bei Priamos und Hekabe.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Und so kam es dazu, dass Paris nach Griechenland reiste und Helena, die
schönste Frau der Welt und Ehefrau von König Menelaos, samt den Schätzen
des Königs entführte.

Und niemand dachte dabei an dich, Kassandra, unfehlbare Voraussehende
und kluge Ratgeberin.

Und so geschah es weiter, dass die Griechen nach Troja kamen und mit ih-
nen auch der Krieg. Und dass die Trojaner, als die Griechen ihnen vor Beginn
der Kämpfe das Angebot machten, es werde keinen Krieg geben, wenn sie die
Königin und die Schätze friedlich zurückzugäben, dieses schroff ablehnten.

Und niemand dachte dabei an dich, an die unfehlbare Voraussehende und
kluge Ratgeberin.

So verschuldeten wir einen zehnjährigen Vernichtungskrieg. Wir zogen
mehrere Völker in diesen Krieg, der dadurch zu einemWeltkrieg wurde. Hät-
ten wir deiner Prophezeiung damals doch vertraut, und hätten wir bloß auf
deinen Rat gehört . . . Unfehlbare Voraussehende und kluge Ratgeberin!

Was für ein Leichtsinn, was für ein katastrophaler, ein uns alle vernich-
tender Leichtsinn, geschah damals vor Trojas Mauer. Als dort das riesige höl-
zerne Pferd des Feindes vor den Toren der Stadt stand, voll mit versteckten
Elitesoldaten. Wir wollten das prachtvolle hölzerne Pferd zum Zentralplatz
unserer Stadt bringen und triumphierend vor dem Königspalast und dem
großen Tempel ausstellen, auch wenn wir dafür einen Teil derMauer abreißen
müssten. Gefahr drohte uns nicht mehr, kein Feind weit und breit zu sehen,
dachten wir – egal was du und Laokoon sagtet. Wir haben die dringlichen
Warnungen des Apollonpriesters und Sehers Laokoonnicht nur ignoriert, son-
dern auch teilnahmslos zugelassen, dass er dafür bestraft wurde. Als der Tod
in Gestalt des Ungeheuers aus dem Meer kam und Laokoon und seine Söhne
tötete, haben wir ihnen nicht geholfen. Eigentlich kam uns ihr Tod gelegen;
niemand hinderte uns mehr daran, das bestechende Geschenk des Feindes an-
zunehmen.



30.3 Gedenkverse für eine missachtete und ermordete Ratgeberin 301

Nur du, Kassandra, bliebst unerschrocken. Auch nach dem entsetzlichen
Tod von Laokoon und seinen Söhnen warntest du uns mit lauten Rufen vor
dem katastrophalen Fehler. Doch du wurdest auch diesmal von uns ausgelacht
und weggejagt. Die Kassandrarufe waren nicht mehr aus derWelt zu verjagen.
Doch niemand hörte auf sie. Auch wir nicht.

So kam das riesige hölzerne Pferd des Feindes in die Stadt.
Und niemand dachte dabei an dich, an die unfehlbare Voraussehende und

kluge Ratgeberin.
Und mit dem hölzernen Pferd des Feindes gelangten auch die Feinde in die

Stadt.
Damit kam es zur totalen, ultimativen und unwiderruflichen Katastrophe.

Für Freund und Feind. Die Katastrophe, die du vorausgesagt hattest, unfehl-
bare Voraussehende und kluge Ratgeberin.

Und damit stürzten wir auch dich in deine ganz persönliche Katastrophe.
Als Folge des verlorenen Kampfes um Troja.

Als Agamemnons Sklavin kamst du danach hierher, in diese Stadt, in der du
jetzt begraben liegst. Agamemnon war einer der wenigen überlebenden Sieger.
Er kehrte zurück nachhause, nachdem er Krieg und Naturkatastrophen über-
standen hatte. Er brachte dich, Kassandra, als Sklavinmit.Während Agamem-
nons zehnjähriger Abwesenheit aber hatte sich seine Ehefrau Klytämnestra mit
Ägisthos liiert, einem seiner Rivalen. Klytämnestra und Ägisthos schmiedeten
ein Mordkomplott gegen den zurückkehrenden Triumphator. Du hast den
Mord an Agamemnon und an dir vorausgesehen und versuchtest verzweifelt,
uns, das Volk der Achäer, von der Gefahr zu überzeugen. Wieder hat nie-
mand auf dich gehört, weder Agamemnon noch wir, das Volk. Obwohl du den
Doppelmord vorhersagtest und uns den Rat gabst, die Verschwörer zu neu-
tralisieren. Und so konnte es geschehen, dass Agamemnon stolz und glücklich
verblendet in den Palast zurückkehrte, in die Schlangengrube der Verschwörer.

Und niemand dachte dabei an dich, unfehlbare Voraussehende und kluge
Ratgeberin.

So ermordeten die Verschwörer Agamemnon im königlichen Bad mit einer
silbernen Doppelaxt. Und auch dich, Kassandra, im Sklavenraum. Man sagt
mit einem gewöhnlichen Küchenmesser.

Wir haben dich, Kassandra, deinen Mördern ausgeliefert. Wir haben dich
in ihre blutigen Hände geschubst.



302 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

30.4 Kassandras Rufe und Kassandras Schuld

Und dann nach all diesen Tragödien suchten wir – und fanden natürlich –
Gründe und Erklärungen, die uns von der Verantwortung reinwaschen soll-
ten, die dir die Schuld gaben. Wir alle, die Bellerophons und die Arachnes,
die Ikari und die Phaëthons, die Trojaner und die Achäer, die Menschen von
gestern und die Menschen von heute. Auch Jahrtausende nach deinem Tod
erzählen wir noch folgende Geschichte, um uns zu entlasten:

Kassandra ist schuld

Die tragische Prophetin Kassandra prophezeit immer das Richtige, doch nie-
mand glaubt, was sie voraussagt. Das war aber nicht unsere Schuld, dass wir ihr
nicht glaubten. Nein, das war Gottes Wille. Dass niemand ihren Prophezeiun-
gen glaubte, war nämlich die Folge eines Fluchs von Apollon. Dieser Gott hatte
einmal bei Kassandra voller Sehnsucht um eine erotische Nacht gebettelt. Kas-
sandra stimmte zu, wenn auch unverkennbar widerwillig, verlangte aber dafür
vom Gott die Gabe der Prophezeiung. Apollon, voll der Sehnsucht, erfüllte ih-
ren Wunsch. Doch Kassandra machte in der letzten Sekunde einen Rückzieher.
Sie hatte sowieso kein großes Interesse an Sex. Kassandras Rückzieher machte
Apollon sehr wütend. Er wartete auf einen günstigen Moment, als Kassandra
ihren Mund öffnete, um wahrzusagen. Dann spuckte er ihr blitzschnell in den
Mund und sagte: ,Das Geschenk der Prophezeiungsgabe kann ich dir nicht mehr
nehmen. Doch ich verfüge, dass niemand jemals deinen Prophezeiungen Glau-
ben schenkt‘. Der Fluch war sofort wirksam. Und gerade dieser Fluch erwies sich
als verhängnisvoll für alle Beteiligten. Niemand achtete auf Kassandras Rufe.
Natürlich auch wir nicht! Es war ja gottgewollt!

Und so können wir ohne schlechtes Gewissen die Verantwortung auf dich
schieben. Wir? Wir sind doch unschuldig! Kassandra ist schuld!

Wie bequem und beruhigend das für uns ist, Kassandra!

Ich denke, wenn die Zunft der Psychiater, Psychologen Psychosomatiker und
Psychoanalytiker in diesem Moment meine Gedanken hinter den mentalen Ge-
denkversen des geistigen Requiems lesen könnte, Kassandra, dann würde sie
wissend hinzugefügen:

In der Tat, die Erklärungsversuche dafür, dass Kassandras Ratschläge nicht ge-
hört wurden, stellen einen Archetyp von Externalisierung dar.

Durch Externalisierung findet eine Verschiebung von Schuld und Verant-
wortung für eigenes Fehlverhalten oder Versagen auf andere Personen, auf
Situationen oder Umstände, oder eben auf Gottes Willen statt, und damit
weit weg von uns selbst. Damit entlasten wir uns von einer Belastung, die für
uns unangenehme psychische oder auch sonstige Konsequenzen haben könnte.
Externalisierungstendenzen können falsche Beschuldigungen, fehlende Selbst-
kritik und die eingeschränkte Fähigkeit zu Reue und zu der Bereitschaft, sich zu



30.4 Kassandras Rufe und Kassandras Schuld 303

ändern und zu bessern, mit sich bringen. Wiederholt wurden Kassandras Rufe
nicht gehört. Doch sie sei selbst schuld daran, weil sie mit dem Gott so unfair
umgegangen ist. So externalisiert man.

Das ist des Mythos archetype Botschaft.

Leider haben nur Wenige aus der Tragik der Kassandrarufe gelernt. Und so ist
es zu erklären, wieso die Ikari dieser Welt auf die Rufe ,Halte die Mitte‘ nicht
hören und somit ins Unglück stürzen. Und warum die Phaëthons aller Zeiten
den Rat ,Lass die Finger davon‘ nicht annehmen können und stattdessen die
ganze Welt in Flammen setzen oder sie in tödlichen Frost verfallen lassen oder
einen anderen Holocaust über sie bringen. Oder warum die Bellerophons aller
Staaten irgendwann von Volksrettern zu Allmachtsphantasten mutieren und
dann die Blitze der Zeusse auf sich ziehen. Oder . . . oder . . . oder . . . Und
dass sich diese Kette durch Kriege und Weltkriege und Nuklearkatastrophen
zieht, und . . . und . . . und . . . Und neue Ikari und neue Phaëthons und neue
Bellerophons und . . . und . . . und . . . durchs Leben und durch die Geschichte
ziehen und marodieren.

Warum haben wir nicht auf dich gehört, Kassandra? Warum hören wir
bis heute nicht auf deine voraussehenden und klugen Nachfolger? Warum
verspotten wir die Kassandrarufe bis heute? Trotz der leidigen, lehrreichen Er-
fahrungen, die wir durch die Äonen gemacht haben?

Manche werden sagen, das ist Gottes Wille. Der Spuk des Apollon eben!
Hoffentlich werden die Spukgläubigen immer weniger.
Hoffentlich werden die, die Kassandras Gedanken verstehen und dadurch

Dinge bis zu Ende denken können, immer mehr.

Wenn die Zunft der Psychiater, Psychologen Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker in diesem Moment meine Gedanken hinter den mentalen Gedenkversen des
geistigen Requiems lesen könnte, Kassandra, dann würde sie wissend hinzufü-
gen:

In der Tat, die erwähnten Protagonisten haben aus verschiedenen Anlässen
und aus verschiedenen Gründen Kassandras Rufe in den Wind geschlagen. Und
so machten sie sich zum Archetyp von unbelehrbaren Empfängern unwirksamer,
wenngleich richtiger Ratschläge.

Viele Ursachen und Gründe hat das Ignorieren von Kassandras Weisheit und
ihre Disqualifizierung als Kassandrarufe:

Einen starken Antrieb, unsere Wünsche und Sehnsüchte zu erfüllen, unsere
Ziele zu erreichen, obwohl die Wirklichkeit es nicht hergibt.

Übertriebenes Selbstvertrauen in unsere Fähigkeiten und Begabungen sowie
ein unbegründeter Optimismus.



304 30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra

Allmachtsphantasien unseres Narzissmus und die damit verbundene – oder
davon auch unabhängige – paranoide Haltung. Eine ignorierende Arroganz
kann dazu kommen.

Die Unreife unserer Persönlichkeit mit der Neigung zur Vereinfachung der
Welt, als Symptom des Infantilismus mit seinen hemmungslosen und undiszipli-
nierten emotionalen und kindlich-egozentrischen Verhaltensweisen, trotzigen
Reaktionen, Imponiergehabe und fehlender altersentsprechender Selbstreflexi-
on.

Eine an risikofreudig-abenteuerlichen Verhaltensmustern orientierte Persön-
lichkeitsstruktur der Sensation-seeker.

Eine grundsätzliche oppositionelle Haltung im Rahmen einer Dissozialität.
Oder einfach Dummheit.
Oder . . . oder . . . oder . . . Ach, es gibt so viele Gründe, Kassandras treffliche

Ratschläge als Kassandrarufe zu disqualifizieren.
Das ist einiger Mythen archetype Botschaft.

Aber ich möchte auch etwas Beruhigendes sagen, Kassandra. Nicht alle deine
Rufe, Mahnungen und Ratschläge werden von uns in den Wind geschlagen.
Die Katastrophen, die stattgefunden haben, unter anderem auch deshalb, weil
wir deine Rufe und Ratschläge ignoriert haben, beeindrucken viele von uns –
oder wenigstens einige. Und deshalb bleiben sie uns immer mahnend in Er-
innerung. Die vermiedenen Katastrophen aber nehmen wir nicht wahr oder
vergessen sie leicht. Es sind viele, im privaten Leben jedes einzelnen, wie auch
im kollektiven Leben der Gesellschaften und der Staaten, die in den Jahr-
tausenden nach dir abgewendet wurden. Könnte es sein, das dies auch dank
deiner Ratschläge geschah, denen manche von uns, bewusst oder unbewusst,
doch gefolgt sind? Wenn das so ist, bedanken wir uns jetzt dafür bei dir, Kas-
sandra!

Ruhe in Frieden, Kassandra. Wie sagt man auf Griechisch bei der Verab-
schiedung von einem geliebten oder geschätzten oder bewunderten Toten?

Äonia sou he mneme – Αιωνία σου η μνήμη. Die Erinnerung an dich
möge ewig sein.“

Und mit diesem Wunsch machte ich mich auf den Weg zu dir, Asterios.



31
Der Minotauros lebt

31.1 Das Märchen vom Tod des Minotauros

Nach dem Besuch von Kassandras Grab kam ich zur dir, Asterios. Beladen
mit den unterschiedlichsten Meinungen und Legenden, die über dich exis-
tieren. Manche sagen, du seist als Monster geboren. Du seist von Geburt an
ein Minotauros gewesen, der Menschen massakriert und des Menschen Seele
und Körper vernichtet. Daran seien aber andere schuld, nicht du. Andere sa-
gen, du hättest dich zu einem Monster entwickelt. Doch du selbst seist völlig
schuldlos daran, andere hätten aus dir einen Minotauros gemacht. Dann gibt
es die, die sagen, dass du alleine die volle Verantwortung für deine monströ-
sen Taten trägst. Und dann gibt es noch diejenigen, die sagen, sowohl du als
auch andere seien für deine zerstörerische Entwicklung verantwortlich. Also
viel Widersprüchliches und manchmal auch Verwirrendes.

Wie auch immer es sein mag, eines ist sicher: Du hast eine ungeheuerliche
monströse und zerstörerische Entwicklung hinter dir, deren Opfer unschuldi-
ge Menschen sind.

Das ist die bittere Wahrheit. Der musst du dich stellen, Asterios.
Eine bittere Wahrheit und unbestreitbare Tatsache. Unabhängig von deren

Ätiologie, unabhängig davon, welche Ursachen, Erklärungen, Vermutungen
und Hypothesen man auch immer als zutreffend annimmt. Mit allem Ver-
ständnis für den Täter gibt es kein entschuldigendes Verständnis für die Tat.
Deine zerstörerischen, mörderischen Taten sind mit allen Konsequenzen zu
verurteilen, ohne Wenn und Aber. Deinen Opfern gilt meine – unsere – un-
eingeschränkte Sympathie und Solidarität. Du, das Opfer, machtest viele zum
Opfer: Du begannst irgendwann, Menschen zu attackieren, zu verletzen und

305© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_31

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_31


306 31 Der Minotauros lebt

zu töten. Manche sagen auch, zu zerstückeln und zu essen. Auf jeden Fall zu
zerstören und zu vernichten. Menschen, die potentiell deine Opfer sein kön-
nen, müssen vor dir geschützt werden. Es ist meine Pflicht – unsere Pflicht,
die Pflicht der Gesellschaft und des Staates –, sie vor dir zu schützen. Es tut
mir sehr leid, dass ich dir sagen muss, Asterios, wie notwendig das ist. Auch
vor einem Opfer müssen potentielle Opfer geschützt werden.

So ist es auch zu erklären, wieso König Minos beschlossen hat, dass du im
Dädalischen Labyrinth eingeschlossen werden musst. Aus diesem Labyrinth
gibt es kein Entrinnen. Einmal darin eingeschlossen, kann niemand entkom-
men. Das ist des Königs Verständnis von Schutz – „Wegschließen! Und zwar
für immer“155. Allerdings vertrete ich die Auffassung, dass man bei solchen
Entscheidungen nicht nur die Tat, sondern auch den Täter betrachten muss.
Ich plädiere dringend dafür, dass Opfer, die, warum auch immer, zu Tätern
geworden sind, nicht in Labyrinthe eingeschlossen werden, ohne die Chance
zu entrinnen. Nicht ausnahmslos „wegschließen! Und zwar für immer!“. Sie
sollen vielmehr in speziellen therapeutischen Einrichtungen oder von mir aus,
wenn es nötig ist, in Justizvollzugsanstalten untergebracht werden. Allerdings
mit seriösem therapeutischen Beistand. Aber auch dort muss es einen sicht-
baren Ausgang geben. Dessen Gangbarkeit und die mögliche Öffnung nach
außen soll in Aussicht gestellt werden, sobald Besserung erreicht wird. In La-
byrinthen verirrt man sich. Aber Verirrten und Verwirrten, wie dir, Asterios,
muss man helfen, aus dem Irren und Wirren hinauszufinden. Und sie nicht
weiter in Labyrinthen herumirren und sich verwirren lassen. An einemOrt der
Doppelaxt, die immer über dem Kopf des Betroffenen hängt. Denn dadurch
erreicht man nie eine Besserung.

Und weil ich aus meiner Gegenwart komme, die lange, lange Zeit nach
deiner liegt, kann ich dir auch erzählen, wie es mit dir, dem im dunklen Laby-
rinth eingeschlossenen Opfertäter, ausgehen wird. Ich berichte dir zuerst das,
was die meisten Menschen darüber erzählen werden.

Die Legende, die zum Tod des Minotauros erzählt wird

Minos, dein Vater – biologischer oder sozialer, das spielt keine Rolle mehr – hat-
te die Athener vor vielen Jahren besiegt und durch die Vermittlung Apollons
gnädig Frieden mit ihnen geschlossen. Dafür sollten die Athener aber als Tribut
für alle Zeiten alle sieben Jahre sieben Jungen und sieben Mädchen – manche
sagen neun, andere wiederum zwölf – nach Kreta schicken, um zu deinen Op-
fern, Minotauros-Opfern sagt man, zu werden. Dies wird auch eine Zeit lang
geschehen. Aber dann wird sich die Geschichte folgendermaßen ändern:

155 Nochmal an des Altbundeskanzlers Gerhard Schröders markanten Spruch von Ju-
li 2001 denkend, wie in Abschn. 23.1, Fußnote 120 erwähnt.



31.1 Das Märchen vom Tod des Minotauros 307

Theseus, der heldenhafte Sohn von Ägeus, Athens König, wird sich entschlie-
ßen, dem schlimmen Treiben ein Ende zu machen, selbst wenn das sein eigenes
Ende bedeutet. Er wird also seinem Vater anbieten, mit den Jungen und Mäd-
chen zu gehen und gemeinsam mit ihnen geopfert zu werden – hoffend, dass
er den Minotauros, dich Asterios, dabei besiegen wird. Mit viel Mühe und Über-
redungskunst wird er endlich die Zustimmung aus seinem Vater herauspressen.

Der Tag wird kommen, an dem die Athener Jungen und Mädchen zusammen
mit Theseus das Schiff nach Kreta besteigen werden. Übrigens segelt dieses
Schiff jedes Mal, wenn es mit den jugendlichen Opfern nach Kreta fährt, mit
schwarzen Segeln; als Zeichen der Trauer. Ägeus wird aber diesmal der Mann-
schaft auch weiße Segel mitgeben, und zwar mit der Order, diese zu hissen, falls
sein Sohn wie auch die anderen Jungen und die Mädchen gerettet wären und
zurückkehrten.

In Kreta angekommen, werden die Athener zuerst in Minos Palast unter-
gebracht, in besonderen Räumen natürlich. Während der mehrtägigen Opfer-
zeremonien im Palast wird Theseus wiederholt und immer häufiger Ariadne
begegnen, der schönen und intelligenten Tochter vonMinos. Das Mädchen wird
sich in den gutaussehenden, klugen und tapferen Theseus verlieben, und er sich
auch in sie. Aber der Tag wird kommen, an dem die beiden Verliebten sich tren-
nen müssen. Theseus soll als erster im Labyrinth eingeschlossen werden, er hat
sich dazu freiwillig gemeldet, um dir, dem Minotauros, zum Fraß vorgeworfen
zu werden.

Aber Ariadne wird sich zu einem sehr mutigen und intelligenten Schritt
entschließen. In der Nacht vor Theseus Einschluss im Labyrinth wird sie ihren Ge-
liebten in ihren klugen Rettungsplan einweihen: Heimlich wird sie am Eingang
des Labyrinths den Anfang eines langen selbstgesponnenen Fadens befestigen.
Dieser Faden wird übrigens in der Geschichte Karriere machen als der berühm-
te „rote Faden“, „Ariadnes Mitos“. Dann wird sie unbemerkt das Knäuel mit
dem selbstgesponnenen roten Faden in das Labyrinth hineinwerfen. An der In-
nenseite des Einganges wird sie außerdem blitzschnell und von den Wachen
unbemerkt ein superscharfes Kampfmesser verstecken. Die Umsetzung von Ari-
adnes Plan wird dadurch erleichtert, dass sie neben ihrem Vater direkt am
Eingang des Labyrinths stehen wird, wo sie die von Priestern geführte maka-
bre Prozession mit Theseus in ihrer Mitte in Empfang nehmen werden. Ihr Plan
wird gelingen.

Bis zu diesem Punkt der Legende werden sich alle Erzähler über den Ablauf
einig sein. Ab diesem Punkt aber werden die Erzähldiskrepanzen, die Interpre-
tationsvariationen und die Schulenstreitigkeiten beginnen.

Grund dafür wird sein, dass es außer dir und Theseus keinen einzigen Augen-
zeugen geben wird. Und was nicht unmittelbar bezeugt wird, kann mittelbar
gebeugt werden. Phantasie und Realität können sich in solchen Fällen mischen
und viele Blüten erzeugen, phantastische und reale. Wie auch immer, manche
Experten werden die Geschehnisse wie folgt rekonstruieren – allerdings mache
ich das jetzt kurz, um dich mit den Einzelheiten nicht über Gebühr zu quälen:

Theseus, Ariadnes roten Faden um die Hüfte gebunden, das aus dem Ver-
steck geholte superscharfe Kampfmesser in der Hand, wird irgendwo in einem
der verwinkelten Flure des Labyrinths auf dich treffen. Wegen der Dunkelheit
wird er eher ahnen, dass er dir gegenübersteht. Und er wird dir einen kräfti-
gen Stich in deinen mächtigen Oberkörper versetzen. Wegen der tiefschwarzen
Dunkelheit im Labyrinth wird Theseus jedoch nicht erkennen können, wo ge-



308 31 Der Minotauros lebt

nau er dich getroffen hat. Mit den zwei folgenden kräftigen Stichen wird er
bloß die leere Finsternis treffen. Du wirst nämlich schon nach dem ersten Stich
einen donnernden Schrei von dir geben, eine Mischung aus Schmerz und Über-
raschung, und wie vom Blitz getroffen zu Boden stürzen. Dort wirst du reglos
und bewusstlos – leblos nennen so etwas die medizinischen Laien – liegenblei-
ben.

Dann wird Theseus den roten Faden zurückwickeln auf das Knäuel und so
aus dem Labyrinth herausfinden. Und er und die jungen Athener werden ge-
rettet sein. Sie werden schnell zum Schiff rennen, das wegen der schwarzen
Segel leicht zu erkennen ist. Sie werden die verliebte Ariadne mitnehmen und
in Richtung Athen segeln. In ihrer Freude werden sie jedoch vergessen, die
schwarzen Segel des Schiffes durch weiße zu ersetzen. König Ägeus, der in
höchster Anspannung auf den Klippen von Sounion auf das Schiff wartet, wird
mit großem Schmerz die schwarzen Segel erblicken. Die Bedeutung wird ihm so-
fort klar sein: Sein geliebter Sohn und die anderen Jugendlichen sind Opfer des
Minotauros geworden, deine Opfer, Asterios. Und so wird König Ägeus voller
Verzweiflung ins Meer springen und ertrinken. Danach werden die Menschen
zu seinem Andenken dieses Meer die Ägäis nennen. Wie es bis heute heißt.

Ach übrigens, um das nicht zu vergessen: Es wird auch erzählt werden, dass
Theseus Glück schon vor dem tragischen Tod des Vaters völlig unerwartet Ris-
se bekommen hat. Auf der Insel Naxos nämlich, wo das Schiff für Proviant
Zwischenstation macht, wird der Gott Dionysos erscheinen und Theseus seine
geliebte Ariadne entreißen und sie entführen. Dionysos ist seit langem in Ari-
adne verliebt, was weder Theseus noch Ariadne bis dahin wissen.

Aber die Athener werden trotz Ariadnes Entführung und Ägeus Tod die Ret-
tung ausgiebig feiern, den Helden Theseus frenetisch empfangen, den Tod des
Monsters bejubeln. Deinen Tod, wie ihn Theseus den Menschen schildern wird.
Und den sie, die Massen, weiter verbreiten werden.

Deinen angeblichen Tod.
Eine andere Rekonstruktion der Ereignisse durch Experten wird erst viel spä-

ter stattfinden, und nur wenige Eingeweihte werden sie kennen.
Zuerst aber wird sich ohne nähere Nachforschungen auf Kreta blitzschnell

die Nachricht verbreiten: Theseus hat dich, das Monster, getötet. Er konnte dem
Labyrinth entrinnen und mit den anderen Geretteten in Richtung Athen segeln.
Die Erleichterung über deinen Tod wird so groß sein – es tut mir leid, Asterios,
es dir so direkt sagen zu müssen, aber es wird so erzählt –, dass König Minos auf
eine Verfolgung der Geretteten und der mitgenommenen Ariadne verzichten
wird.

Erleichtert und dankbar wird der König in sich hineinlächeln.

31.2 Der Scheintod des Minotauros

Aber . . .
Ja, aber! Niemand wird Anstalten machen, dich zu begraben. Es wird nicht

einmal jemand versuchen, deinen toten Körper ausfindig zu machen; er soll
im dunklen Labyrinth für immer verschwunden bleiben. Dein Tod wird von



31.2 Der Scheintod des Minotauros 309

niemandem fachgerecht attestiert. Nur Theseus wird triumphierend von sei-
nem Erfolg berichten, deinen Tod verkündend. Alles wird ungeprüft bleiben.
Die meisten Erzähler werden dem Triumphator glauben. Sie werden seine Le-
gende so weiter erzählen und sie auch weiterspinnen.

Werden aber die Ereignisse auch so ablaufen, wie der Held und seine Gläu-
bigen es erzählen werden? Ich meine nicht unbedingt, dass der Held lügen
wird, nichts liegt mir ferner, als das zu behaupten! Doch das Attentat gegen
dich wird in der undurchdringlichen Dunkelheit des Labyrinths stattfinden.
Der Attentäter wird bloß blind zustechen, in tiefer Finsternis herumtappend.
Er wird annehmen, dass du tot bist – aber nur annehmen. Feststellen kön-
nen wird er es nicht, aber auch nicht unbedingt wollen. Trotzdem werden
der Attentäter Theseus, der Held, und seine Anhängerschaft einen sicheren
Erfolg, eine Heldentat, daraus machen und sie feiern. Das Königshaus, das
Priestertum und die sonstige Prominenz deines Heimatlandes werden dein
Ableben mit sichtbarer Erleichterung verkünden. Denn sie werden dadurch
offensichtlich ein Problem, ein zerstörerisches Problem, weniger haben. Und
das einfache Volk, sowohl in Kreta als auch in Athen, wird dem Helden, dem
König, dem Priestertum und der sonstigen Prominenz glauben. Die Nach-
richt wird ja so beruhigend auf alle wirken. Und so wird die gängige – und
willkommene – Legende von deinem Tod geboren.

Aber nachdem einige Zeit vergangen ist, werden Gelehrte aus ganz Grie-
chenland völlig andere Ansichten entwickeln. Und Gelehrte meiner Zeit, ins-
besondere aus der Zunft der Psychiater, der Psychologen, der Psychosomati-
ker und der Psychoanalytiker, werden die Ansichten der Gelehrten der alten
Zeit übernehmen und eine andere, eine abstrakte und metaphorische Versi-
on der Ereignisse erzählen. Genauer gesagt werden sie verschiedene abstrakte
und metaphorische Versionen erzählen, je nach theoretischer Richtung, Schu-
lenzugehörigkeit und persönlichen Neigungen. Ich werde dir hier nicht die
verschiedenen Erzählungs- und Deutungsversionen der miteinander streiten-
den Gelehrten erzählen können. Wir müssen uns mit nur einer einzigen ab-
strakt-metaphorischen Legende begnügen – und zwar mit der, die von deinem
Scheintod erzählt.

Die abstrakt-metaphorische Legende vom scheintoten Minotauros

In einer abstrakt-metaphorischen Version wird also erzählt, dass der Minotauros
nicht gestorben ist. Es wird sogar gesagt, dass er, der Minotauros, ewig lebt.
Damit bist du gemeint, Asterios. Wobei wiederum das Wort „ewig“ bedeutet
„so lange es Menschen gibt“.

„Von wegen Theseus hat den Minotauros getötet“, wird es heißen! „Er hat
ihn bloß ins Koma versetzt!“



310 31 Der Minotauros lebt

Man wird erzählen, dass du, ich meine immer den Minotauros, Asterios, sehr
überrascht, verblüfft, handlungsunfähig warst, als du Waffe, Orientierungsfa-
den und Tapferkeit des Theseus wahrgenommen hast. Man wird sagen, dass du
in eine psychologisch verursachte Schockstarre geraten bist und schon nach der
ersten Attacke des Theseus ohnmächtig zu Boden fielst. Dass du keinen Mucks
mehr von dir gegeben hast, wie man so schön sagt. Kein Röcheln, keine hörbare
Atmung, bewegungslos, regungslos, bewusstlos in der Finsternis auf dem Boden
liegend. Es wird heißen, dass Theseus sofort in einen Siegesrausch geraten ist
und himmelhoch jauchzte. Dass er es nicht für nötig hielt, deinen regungslosen
Körper zu untersuchen; du weißt schon: Puls tasten, Atmung spüren usw., um
den Erfolg seiner Attacke zu bestätigen. Nein, nach allem, was erzählt werden
wird, ist das nicht geschehen – vielleicht wegen der totalen Finsternis. Es wird
berichtet werden, wie er gejubelt und aus tiefster Seele geschrien hat: „Ich ha-
be ihn besiegt. Ich habe das Monster getötet! Ich habe den Minotauros ein für
alle Mal erledigt!“ Und dass er danach mit triumphierendem Gebrüll und sie-
gestrunken zu seiner Ariadne und zu seinen Schicksalsgenossen rannte, die, als
sie die unerwartete gute Nachricht hörten, ebenfalls schrien, vor Freude und
weil sie ihr Glück kaum fassen konnten.

Zu früh der Triumph und der Siegesrausch! Das werden die Gelehrten in ih-
rer abstrakt-metaphorischen Erzählung behaupten. Sie werden sagen: „Hätte
Theseus zuerst mit Sorgfalt den Erfolg seiner Tat überprüft, bevor er so schnell
triumphierend schrie, und wäre er nicht sofort in einen Siegesrausch geraten,
dann hätte er auch die diskreten Lebenszeichen des ohnmächtigen Minotauros
wahrgenommen. Hat er aber nicht“. Und so werden sie glauben, dass du wei-
ter lebst, so lange Menschen existieren – wenn auch leider als Minotauros und
nicht als Asterios. Die Experten, die diese metaphorische Version der Legende
erzählen, werden sich sehr sicher sein: im Labyrinth warst du bloß ins Koma ge-
fallen. Theseus hat dich dort nicht getötet und wird es auch nirgendwo anders
tun!

Nie wirst du tot sein!
Du wirst bloß scheintot sein!

So wird es also erzählt werden, nachdem du, Asterios, ebenso wie Theseus,
Ariadne, Minos und all die anderen, ein Mythos geworden bist.

Und so kommt es auch dazu, dass in der Zeit, in der ich lebe, die Gelehrten
erzählen, dass du, wenn auch nicht mehr als Asterios, sondern als lupenreiner
Minotauros, noch lebst. Allerdings nicht mehr in Minos Labyrinth, sondern
im inneren Labyrinth jedes einzelnen. Die Experten sind davon überzeugt,
dass der Minotauros in uns lebt, in jedem einzelnen von uns. Davon bin
auch ich überzeugt. Du als Minotauros lebst weiter in uns, als das Destruk-
tive. Manche sagen als das Böse in uns. Ich vermeide aber wenn möglich die
Bezeichnung „das Böse“ und überlasse sie den Philosophen und Theologen.
„Das Böse“ ist ein zu wertender und vieldeutiger Begriff. So wie Kleriker und
Ideologen das Böse verstehen, kann es zu bösen Entwicklungen führen, wie
Geschichte und Gegenwart uns lehren. Ich bleibe bei einem ideologiefreien



31.3 Minotauros, seine mächtige Konkurrenz . . . Und ein Fazit 311

beschreibenden Begriff meiner Zunft, wie der Begriff „das Destruktive“ einer
ist.

Ich schließe mich also der Meinung derer aus meiner Zunft an, die fest
davon überzeugt sind, dass du als Minotauros, als das Destruktive also, in
uns weiterlebst. Als Psychopathologe habe ich dich, den Minotauros in uns,
häufig getroffen. In Praxen und Kliniken, in Gerichten und Gefängnissen,
auf den Straßen der Städte, in den dunklen Räumen der Macht und auf den
hell erleuchteten Bühnen der Öffentlichkeit. Im Gestern und Heute, im Jetzt
und Immer. Bei manchen liegst du lebenslang im Koma und machst dich
nur durch diskrete und schwache Lebenszeichen bemerkbar. Aber du bleibst
unschädlich. Lebenslang. Bei manchen anderen erwachst du doch aus dem
Koma, und so beginnt der titanische Kampf mit dir. Und dann gibt es noch
die, bei denen du häufig wach bist und dich unruhig in ihrem Inneren be-
merkbar machst und sie quälst. Manche kämpfen gegen dich, andere nicht.

Der Kampf gegen dich verlangt die Mobilisierung von sämtlichen Abwehr-
kräften: Sthenische Elemente der Persönlichkeit, das sind starke, widerstands-
und durchsetzungsfähige Persönlichkeitseigenschaften, geeignete Bewälti-
gungsstrategien, wirksame Copingmechanismen und auch Unterstützung aus
der relevanten sozialen Umgebung. Und nicht zuletzt auch – wobei meine
Zunft damit etwas vorsichtig und zurückhaltend ist – moralisch-ethische Ori-
entierungspunkte. Ja doch, auch das, mein Freund!Wie auch immer, wenn du
den Kampf gewinnst, oder wenn niemand gegen dich kämpft, dann brichst
du aus. Und mit dem Ausbruch bringst du die Katastrophe mit dir.

Du, der Minotauros in uns, kannst uns zerstören.
Oder andere.
Oder uns und andere.

31.3 Minotauros, seine mächtige
Konkurrenz . . . Und ein Fazit

Das Destruktive in uns hat viele hässliche Gesichter: Die des Autodestruk-
tiven, des Heterodestruktiven oder des Pandestruktiven. Das Destruktive in
uns kann sich also selbstzerstörerisch, fremdzerstörerisch oder alleszerstöre-
risch austoben. In uns wie auch in unserem Wirkungskreis.

Du lebst also weiter, als unser innerer Minotauros. In unterschiedlichen
Gestalten.



312 31 Der Minotauros lebt

Das minotaurische Destruktive

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, der innere Minotauros hat viele Gesichter und nimmt viele Gestal-
ten an.

Manchmal präsentiert er zuerst ein ganz harmloses Gesicht, das bei den Mit-
menschen verschiedenste, ja darunter sogar positive Reaktionen hervorrufen
kann. So etwa Bewunderung wie bei Narkissos, Anerkennung wie bei Dädalos,
Begeisterung wie bei Bellerophon, oder auch Mitgefühl wie bei den Danaiden.
Bis dann aber sein zerstörerisches Wirken erkannt wird. Bis der innere Minotau-
ros seine ganze hässliche Fratze zeigt.

Der innere Minotauros kann dann beispielsweise das zerstörerische Gesicht
eines Erysichthons annehmen, der die Natur zerstört, um sich dann selbst bes-
tialisch zu zerstören. Oder das begeisterungsfähige Gesicht eines Ikaros, der die
ausgewogene Mitte nicht hält, bis er in die Tiefen des Meeres stürzt. Oder auch
das träumerische Aussehen eines Bellerophon, der auf dem Rücken seines Pe-
gasos die Realität verkennt und Hybris begeht und deswegen seinen Untergang
findet. Der innere Minotauros kann die Gestalt eines Tantalos annehmen, der die
Götter zu testen versucht und zu den sprichwörtlichen Tantalosqualen verurteilt
wird. Man kann ihn als götterphobischen Kannibalen treffen, wie Kronos einer
war, der, um seine Macht zu festigen und zu erhalten, vermeintliche oder reale
Konkurrenten verschlingt, auch wenn sie seine eigenen Schöpfungen sind. Oder
er kann das Gesicht einer Medea haben, die, um ihre Ziele zu erreichen, ihren
eigenen Bruder zerstückelt, den Vater und das eigene Volk verrät und weder vor
Arglist und Hinterlist noch vor Mord zurückscheut. Ja, er kann mit dem Gesicht
jener Medea auftreten, die, um den Partner zu verletzen und ihre Rachegefüh-
le zu befriedigen, sogar in der Lage ist, ihre eigenen Kinder zu töten; mit dem
Antlitz der Mörderin, die nicht einmal ihren Retter respektiert und stattdessen
versucht, auch diesem weh, sehr weh zu tun. Der innere Minotauros kann sich
hinter der Maske eines gierigen König Midas verstecken, dessen einziger Wunsch
es ist, dass alles, was er anfasst, zu Gold wird, und der so alles in seinem Leben
in lebloses Gold verwandelt; sogar seine liebste Tochter wird so zu einer kalten,
leblosen, goldenen Statue. Auch kann der Minotauros die Gestalt des schönen
Jünglings Narkissos haben, der so sehr in sich selbst verliebt ist, dass er keinen
anderen Menschen lieben, keine Beziehung aufbauen und keine Empathie emp-
finden kann, dadurch andere zerstört und letzten Endes auch sich selbst. Und
nicht zuletzt kann der Minotauros das Aussehen von Menschen haben, die, um
die eigenen extravaganten Gelüste, exorbitanten Ambitionen und größenwahn-
sinnigen Gedanken zu befriedigen, nicht davor zurückschrecken, die ganze Welt
mit Frost und Flammen zu zerstören; so wie Phaëthon, der bis in die neuesten
Zeiten viele Nachahmer seines Holocaust findet.

Die Liste der Gesichter und Gestalten des inneren Minotauros des Menschen
könnte beliebig fortgesetzt werden. Alle diese inneren Minotauri begleiten den
Menschen durchs Leben. Manche Menschen kämpfen ständig mit ihrem Mi-
notauros, der ausbrechen will, wenn er einmal aus seinem Koma erwacht ist.
Manche davon verlieren den Kampf, und ihr innerer Minotauros richtet viel Un-
heil an. Andere denken nicht an ihn; doch auch bei ihnen kann der Minotauros
ausbrechen, aber dann unerwartet und vieles zerstörend!



31.3 Minotauros, seine mächtige Konkurrenz . . . Und ein Fazit 313

Glücklich sind die, die den Kampf gewinnen. Und beneidenswert die, deren
Minotauros nie richtig aus dem Koma erwacht!

Das sind mancher erzählter Mythen archetype Botschaften.

Die Glücklichen, die den Kampf gegen den erwachtenMinotauros gewinnen,
und die Beneidenswerten, bei denen derMinotauros nie richtig aus demKoma
erwacht, sind auch diejenigen, die die prometheischen Gaben im Menschen
zum Blühen bringen. Die Gaben des Prometheus sind das Konstruktive und
das Kreative im Menschen.156 Das Prometheische im Menschen ist die Kon-
kurrenz zum Minotaurischen. Die prometheische Konkurrenz ist die Kraft,
die Fähigkeit und die Sehnsucht, die zur Geburt der Philosophie, der Poesie,
der Musik, der Kunst, der Wissenschaft, der Technik, der Ethik und vielen
anderen prachtvollen Blüten des Geistes und der Psyche geführt hat. Es ist
die Dynamik und das Streben nach oben in uns, das aus dem Pithekos, dem
Affen, den Anthropos, den „Nach-oben-Blickenden“ gemacht hat. Es ist das
prometheische Feuer in uns, das aus den Savannenvagabunden die Sternen-
marschierer hervorgebracht hat.

Das prometheische Feuer in uns hält den aus dem Koma erwachten Mino-
tauros in Schach und macht ihn unschädlich. Wird aber unser innerer Mi-
notauros übermächtig, dann kann er das prometheische Feuer in unserem
Inneren zum Zittern und Flackern bringen und damit zu einer mickrigen,
zittrigen Flamme degradieren. Doch vollständig löschen kann er es nicht. In
uns ist beides immer zu finden, wenn auch in unterschiedlichen Kräfteverhält-
nissen: Der Minotauros und das promethische Feuer in der eben skizzierten
rivalisierenden Wechselbeziehung von Destruktivität und Konstruktivität.

Jawohl, Asterios, denMinotauros gibt es in uns allen, aber auch das prome-
theische Feuer! Eine mächtige Konkurrenz! Schade, Asterios, dass das Mino-
taurische dich so allmächtig beherrscht. Dass es dein Tun und Lassen diktiert,
so dass das Prometheische in dir nicht zum Ausdruck kommen kann. Das
macht mich sehr traurig.

Der prometheisch-minotaurische Antagonismus

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

156 Die prometheischen Gaben sind an verschiedenen Stellen des monologisierenden
Dialogs mit Sisyphos (Teil I) zu finden.



314 31 Der Minotauros lebt

In der Tat, die erwähnten prometheischen Gaben sind Archetypen für krea-
tive Konstruktivität, im Gegensatz zum minotaurischen Handeln, dem Archetyp
zerstörerischer Destruktivität.

Konstruktivität, vom lateinischen „construere“ abgeleitet, was etwa „bauend
zusammensetzen“ bedeutet, meint eine positive Eigenschaft des Menschen, die
entweder als Haltung oder Handlungsweise zumAusdruck kommt und dem sinn-
vollen Aufbau von Dingen dient, wie etwa zwischenmenschlichen Beziehungen,
der Problemlösung, dem Erreichen von Zielen etc. Kreativität, vom lateinischen
„creare“, „etwas neu schöpfen“, ist die Fähigkeit, etwas originell Neues zu kre-
ieren.

Prometheische konstruktiv-kreative Fähigkeiten besitzen alle Menschen,
wenn auch verschiedenartig und verschiedengradig. Gerade sie sind die Kräfte,
die sich gegen die minotaurischen destruktiven Instinkte und Neigungen stellen,
die ebenfalls alle Menschen verschiedenartig und verschiedengradig haben. Das
ist der prometheisch-minotaurische Antagonismus.

Das sind mancher erzählter Mythen archetype Botschaften.

Weißt du, Asterios, ich habe inmeinem langen beruflichen und auch sonstigen
Leben die unterschiedlichsten Menschen kennengelernt. Aber auch bei den
großartigenMenschen – und davon habe ich viele getroffen –war keiner dabei,
der nicht irgendwo in einer Ecke seines Inneren irgendeinen minotaurischen
Fleck hatte. Wobei das Großartige das Fleckige – mehr oder weniger erfolg-
reich – überdeckte. Und ich habe unter anderem durch meine forensisch-
psychiatrische Tätigkeit vieleMenschen kennengelernt, die Verwerfliches oder
gar Monströses getan hatten. Doch es gab kaum einen unter ihnen, bei dem
nicht irgendwo in einer Ecke seines Inneren irgendein prometheischer Fun-
ke verborgen war. Doch leider verdeckte das Verwerfliche, vielleicht gar das
Monströse, diesen manchmal auch nur winzig kleinen Funken vor den Augen
der Anderen. Und gar nicht so selten auch vor ihren eigenen.

Ich habe dir schon erzählt, Asterios, dass ich, bevor ich zu dir kam, bei
meinem Bruder Sisyphos war. Mit ihm habe ich auch über die promethei-
sche Schöpfung des Menschen gesprochen.157 Schon zu der Zeit, als ich noch
auf der Suche nach Orientierung war, habe ich den Schöpfungsmythos von
Sisyphos selbst gehört. Seine Quintessenz war folgende:

Nach Beratung mit Athena, der Göttin der Weisheit, nahm Prometheus
Lehm der Erde, in der immer noch Samenkörner des Urgottes Uranos, des
Himmels, vorhanden waren. Er mischte ihn mit Wasser aus dem Okeanos,
dem riesigen Fluss, der die Erde umrundet, nahm Blut von allen Tieren dazu
und formte so den Menschen. Dabei orientierte er sich am Aussehen, aber

157 Die Schöpfungsgeschichte des Menschen wurde erzählt in einem Gespräch mit
Sisyphos (Abschn. 8.1).



31.3 Minotauros, seine mächtige Konkurrenz . . . Und ein Fazit 315

auch an den Charaktereigenschaften der Götter, nicht nur der olympischen,
sondern auch der unzähligen untergeordneten Gottheiten. Prometheus hat
alle Menschen zwar aus demselben Material gemacht, aber die Mischung aus
irdischem Lehm mit den göttlichen Samenkörnern, dem ozeanischen Wasser
und dem Blut der unterschiedlichsten Tiere variierte von Mensch zu Mensch.
Daher die verschiedenen Typen und Charaktere von Menschen.

Und so hat Prometheus in jeden Menschen das Himmlische und das Irdi-
sche, das Göttliche und das Tierische hineingemischt.

Die prometheisch-minotaurische Kohabitation

Und die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomatiker und Psychoanalyti-
ker fügt wissend hinzu:

In der Tat, in der Persönlichkeit jedes Menschen findet sich das Positive wie
auch das Negative, das Konstruktive wie auch das Destruktive – oder landläufig
ausgedrückt – das Gute wie auch das Böse. Die prometheische Schöpfungsmi-
schung steht als Archetyp dafür.

Wir haben Persönlichkeitstypen erarbeitet, Interaktionsmuster beschrieben,
Reaktionsformen dargestellt, Denk-, Empfindens- und Erlebensweisen heraus-
gestellt. Alles das, was wir lehren oder diagnostizieren, sind allerdings Kon-
strukte, die beim Menschen kaum in einer lupenreinen Form existieren, sondern
vielmehr in verschiedenartigsten und verschiedengradigsten Mischungen. Be-
neidenswert sind diejenigen, deren Mischung sich näher am positiven Pol der
menschlichen Erlebens-und Verhaltensweisen befindet. Deren prometheisches
Feuer kann das Minotaurische leicht in Schach halten. Bedauernswert sind dage-
gen diejenigen, in deren Mischung das Negative überwiegt – das Minotaurische
in ihnen hat bei seinem Ausbruch leichtes Spiel . . .

. . . Und man hört dann, wie die Zunft der Psychiater, Psychologen, Psychosomati-
ker und Psychoanalytiker zu anderen Gelehrten aus dem philosophischen, theo-
logischen, religionswissenschaftlichen, philologischen, historiologischen oder
Politik- und Ethikbereich sowie zu gebildeten Nichtfachleuten und den Liebha-
bern abendländischer Kultur wissend und – weil nicht selbstverständlich – auch
in überraschend beeindruckender Eintracht hinzufügt:

Das ist unser Fazit aus der in dieser Erzählung vorkommenden Archentypen.
Aus dieser kleinen, sehr kleinen Auswahl von archetypen Weisheiten aus dem
unerschöpfbaren Fundus der griechischen Mythen. Diese Auswahl aus dem psy-
chologischen Archetypenarchiv der Menschheit in der „unverlierbaren Sprache
des griechischen Mythos“158 war bei diesen speziellen Begegnungen bei Weitem
nicht ausschließlich an unsere wissenschaftliche Zunft gerichtet.

Den Schatz der archetypen Botschaften, den wir aus diesen mythischen Be-
gegnungen mitnehmen durften, legen wir zu den Schätzen, die andere Zünfte
ans Licht gebracht haben.

158 Die Worte stammen von Walter Jens, gesprochen in: „Die Götter sind sterblich“.
München: C. H. Beck, 1983.



316 31 Der Minotauros lebt

31.4 Der Abschied

Nun ist die Zeit gekommen, mich von dir zu verabschieden, Asterios.
Es tut mir so leid, Asterios, dass du, das schuldlose Opfer, zum schuldbela-

denen Monster wurdest. Aus welchen Gründen auch immer.
Es tut mir so leid Asterios, dass wir alle nicht in der Lage waren, die Ur-

sünder daran zu hindern, ein Monster zu produzieren. Und auch, dass wir alle
dich nicht vor demMonsterwerden schützen und dich nicht vomMonstersein
befreien konnten.

Deine Opfer tun mir unendlich leid.
Aber du auch!
Es tut mir leid, was du gemacht hast.
Aber es tut mir auch leid, was du durchgemacht hast.
Und es tut mir leid, dass ich dich jetzt wieder alleine lassen werde. In die-

sem Labyrinth, an diesem „Ort der Doppelaxt“. Erinnerst du dich noch, dass
Labyrinth „der Ort der Doppelaxt“ bedeutet?

Natürlich tut mir auch leid, was dir bevorsteht. Dafür, dass ich Mitleid
mit dir habe, bitte ich die Menschen der Zeit, aus der ich komme, meine
Zeitgenossen, vor allem die Opfer, um Verständnis.

Es tut mir nämlich auch die Tötung des Asterios durch Theseus leid, deine
Tötung. Und das Weiterleben des Minotauros durch all die Jahrtausende in
uns, im Koma oder langsam erwachend, oder höchstaktiv.

Und nicht zuletzt tut es mir auch leid, dass wir trotz der jahrtausendelangen
Erfahrungen immer noch nicht genau wissen, wie wir mit dir und den anderen
zu Minotauri gewordenen Asterii umgehen sollen. Wie wir ihre Opfer vor
ihnen schützen können. So wie ich auch jetzt nicht genau weiß, mit welchen
Worten ich mich von dir verabschieden soll. Auf Wiedersehen? Lebwohl? Am
besten sage ich wohl „Mach’s gut!“

Doch ich weiß: Du kannst es nicht mehr gut machen!



31.4 Der Abschied 317

Das Verlassen des Doppelaxt-Ortes

Ich kehre um und gehe. Ich bin dabei den „Ort der Doppelaxt“, den Labyrinthos,
zu verlassen. Langsamen Schrittes und nachdenklich entferne ich mich vom Mi-
notauros, nicht wissend, ob er, Asterios, meine Spätfreundschaft angenommen
hat. Die schwer bewaffneten Wächter haben es eilig, in das Vorzimmer zu stür-
men, bevor ich es richtig verlassen habe, und den Minotauros – sie wissen ja gar
nicht, dass er Asterios heißt – zu umringen.

Es ist eine merkwürdige Stimme, die mich plötzlich erschreckt und wie zur
Marmorsäule erstarrt innehalten lässt. Es ist ein Gemisch aus menschlicher Stim-
me und dem Brüllen eines Tieres. Sie sagt:

„Sag einfach: ,Die Reise zu dir war eine Reise in die Welt des Erkenne-dich-
selbst. Und ich bedanke mich bei dir dafür!‘ Das reicht mir.

Übrigens, ich bedanke mich auch bei dir dafür. Mein Freund!“



32
Epilogale Nachbegegnungen

32.1 Anton und Asterios

Ich sitze im Zug, der von Korinth über Athen in Richtung Norden fährt.
Ich bin froh, dass weder Asterios noch Minotauros da sind. Trotz der Spät-
freundschaft und trotz des Gewinns aus dem „Erkenne-dich-selbst“. Einen
Opfertäter zu begleiten, der auf seinen Henker wartet, ist für niemanden eine
einfache Sache. Insofern bin ich erleichtert, dass ich mich nicht mehr in ei-
nem Labyrinth und auch nicht mehr an einem anderen „Ort der Doppelaxt“
befinde, sondern schlicht und einfach in einem Zug. In einem gewöhnlichen
modernen Zug, der von Korinth über Athen in Richtung Norden fährt. Wie
er das seit vielen Jahren mehrmals am Tag tut.

Ich kann also unbeschwert und frei von meinen labyrinthischen Erfahrun-
gen ein wenig arbeiten, um die Zeit zu überbrücken, bis der Zug sein Endziel
erreicht. Ich ziehe eine Akte aus meinem Aktenkoffer und öffne sie.

Es ist die Akte „Anton“.
In der oberen linken Ecke ist die Akte mit einem unübersehbaren schwar-

zen A gekennzeichnet.
A wie Anton.
A wie Asterios, schießt es mir spontan durch den Kopf.
Diese Akte habe ich vor vielen Jahren angelegt, als ich begonnen habe, mich

mit dem „Fall Anton“ zu beschäftigen. Da drin befinden sich auch Gutachten,
die ich im Lauf der Jahre über Anton erstellt habe.159

159 Die Akte „Anton“ ist in Andreas Marneros „Sexualmörder, Sexualtäter, Sexual-
opfer. Eine erklärende Erzählung“ (2007) Psychiatrieverlag, Bonn.

319© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_32

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9_32


320 32 Epilogale Nachbegegnungen

Als ich ihn zum ersten Mal traf, saß er auf der Kante eines niedrigen So-
fas in einem kargen Zimmer der hochgesicherten Abteilung einer Klinik des
psychiatrischen Maßregelvollzugs. Er saß dort, ohne mir direkt in die Augen
zu schauen, die Beine zusammengedrückt, die Oberarme dicht am Körper,
und die Hände im Schoß verkrampft. So sitzt man, wenn man friert oder
wenn man Angst hat, oder wenn man sich unsichtbar machen will. Frieren
konnte er nicht; es war Sommer, als wir uns begegneten. Angst wovor – in
den mehrfach geschützten Räumen der Maßregelvollzugsklinik? Unsichtbar?
Vor wessen Augen?

Für Anton ist die hochgesicherte Anstalt sein „Ort der Doppelaxt“!
Anton sprachmit sehr leiser Stimme, die noch leiser wurde, als er über seine

Eltern und die Jahre im Gymnasium sprach. Er unterbrach sich mit einem
bitteren Stöhnen, als er über das Leid sprechen musste, das er seinen Eltern
zugefügt hat – als ob diese Last dabei war, ihn zu zerquetschen. Er wirkte
tatsächlich zerquetscht. Als er von seinen Plänen als Gymnasiast und später als
Student erzählte, über die verflogenen, die verlorenen Träume, wurden seine
Augen feucht. Dann, als er über das getötete, das zerstückelte Kind sprach,
machte seine Stimme nicht mehr mit. Das Drama und die Dramaturgie seiner
monströsen Tat würgten ihn. Und als er über seine Zukunft und vor allem
über seine Befürchtungen sprach, dass er das wiederholen könnte, waren die
langen Pausen für uns beide quälend, drohten uns beide zu ersticken.

Mit „das“ meinte Anton denAusbruch desMinotauros. SeinesMinotauros.
Man weiß, wer Antons Opfer war. Aber niemand weiß, wessen Opfer er ist:

Opfer anomaler Gene? Defekter Synapsen? Einer Dysbalance der Hormone?
Ungelöster psychischer Konflikte? Insuffizienter Bewältigungsmechanismen?
Einer pathologischen Persönlichkeitsstruktur?

Niemand weiß es wirklich. Aber die meisten wollen es auch nicht wissen,
befürchte ich.

Anton war das einzige Kind eines fleißigen Handwerkers und einer soli-
den Angestellten. Nach außen erschien seine Entwicklung ganz normal. Er
besuchte den Kindergarten, dann die Grundschule und das Gymnasium. Ei-
nem erfolgreichen Abitur folgte ein Universitätsstudium. Allerdings war er ein
Einzelgänger, hatte kaum soziale Kontakte. Offensichtlich war er etwas zu ei-
genartig für Gleichaltrige, um mit ihm Freundschaft zu schließen.

Er wurde durch die anderen, aber auch durch sich selbst, immer isolierter.
Ansonsten die Entwicklung eines introvertierten Jungen, eines Einzelgän-

gers und eines guten Schülers. Eine Entwicklung wie die von manchen von
uns – könnte man annehmen.



32.1 Anton und Asterios 321

Doch dann sagte er:
„Schon mit zehn Jahren kamen mir Gedanken, ein Kind zu fangen, zu zer-

stückeln und sein Fleisch zu essen . . . “
Sehr früh war der Minotauros bei ihm erwacht. Doch es dauerte relativ

lange, bis er aktiv wurde.
Zur Zeit der Tat war Anton 25 Jahre alt. Schon vor der Pubertät begannen

bei ihm Phantasien. Fremdartige, erschreckende. Dass er kleine Mädchen ein-
fängt, sie zerstückelt und ihr Fleisch isst. Ein erstes konkretes Erlebnis hatte
er, als er zehn Jahre alt war. Er spielte mit einemMädchen auf dem Spielplatz.
Und plötzlich überkam ihn mit aller Deutlichkeit der Drang, ein anderes, in
der Nähe spielendes Kind einzufangen, es zu töten und von seinem Fleisch
zu essen. Das hat er dem mitspielenden Mädchen auch gesagt und sie gefragt,
ob sie mitmachen würde: Das spielende Kind gemeinsam zu fangen, zu zer-
stückeln und zu essen. Das Mädchen lehnte das ab. Sie hatte es als Scherz
empfunden. Doch er?

Diese Vorstellung hat ihn nicht mehr losgelassen. Sie war die ständige Be-
gleiterin bei seinen ersten sexuellen – autoerotischen – Erlebnissen. Sie wur-
de seine Masturbationsphantasie. Zuerst waren die Opfer in seiner Phanta-
sie Jungen und Mädchen seines Alters, auch konkrete Personen. Allmählich
verschwanden dann die Jungen aus der Phantasie, und es blieben nur noch
die Mädchen. Er wollte es unbedingt probieren. Zuerst wollte er wissen, wie
menschliches Fleisch schmeckt. Deswegen schnitt er kleine Stücke aus seiner
Haut heraus und aß sie. Im ersten Gutachten wurde das von den Ärzten als
„Autokannibalismus“ bezeichnet, also ein Kannibalismus bezogen auf die ei-
gene Person. In unseren Gesprächen ergab sich eine einfachere Erklärung: Er
war neugierig, wie menschliches Fleisch schmeckt, er wollte es erfahren.

Die furchtbaren Phantasien, die er hatte, wurden immer bunter, detaillier-
ter und bedrängender: Mädchen und Frauen standen in ihrem Zentrum. Ihre
Geschlechtsorgane, vor allem die weibliche Brust, wurden zum bevorzugten
Objekt. Eine Besonderheit wurde von allen Psychiatern, die ihn untersuch-
ten, erkannt: Es ging ihm nicht um die Unterwerfung der Frau, nicht darum,
Angst bei der Frau zu erzeugen, die Frau zu beherrschen, ihr Schmerzen zu-
zufügen. Nein, die Frau kam in seiner Phantasie nur als Todesobjekt vor. Die
Psychiater waren sich einig, dass Antons Phantasien eine nekrophile Prägung
haben, dass also die erotische Neigung den Toten galt.

Zuerst hatte er keine Angst vor seinen Phantasien. Er war sich sicher, dass er
seine Phantasien in seinem Kopf einsperren kann, dass sie nicht nach draußen
dringen, dass sie niemanden gefährden werden.

Dass er nie ein Monster wird! Nie ein Monster werden kann!



322 32 Epilogale Nachbegegnungen

Anton war sich so sicher, dass das Prometheische in ihm sein Minotauri-
sches besiegen wird.

Anton glaubte daran, dass das Prometheische in ihm sein Minotaurisches
besiegen wird.

Anton hoffte darauf, dass das Prometheische in ihm sein Minotaurisches
besiegen wird.

Anton hat sich darauf verlassen, dass sein Minotauros nie ausbrechen wird.
Antons Theseus würde ihn besiegen.

Doch Anton hat sich getäuscht!
Er hat sich gefährlich getäuscht. Das erkannte er, als er einmal mit Berta,

der einzigen Freundin, die er in seinem Leben und dies auch nur für kurze
Zeit hatte, im Bett lag. Da wurde er von dem heftigen Drang überrollt, Berta
zu würgen, zu zerteilen und zu essen. Das war ein Kampf, der ihn im höchsten
Maße quälte. Seine Hände zitterten, er war schweißgebadet, die Hände form-
ten sich zum Würgegriff und näherten sich der ahnungslos im Bett liegenden
nackten Berta. In letzter Sekunde konnte er seinem Drang widerstehen. Da-
nach trennte er sich von ihr.

Der Minotauros war dabei auszubrechen.
Nach diesem Ereignis wurde seine Angst sehr groß! Er suchte Hilfe und

ging direkt nach der Episode mit Berta zu einem Arzt. Er versuchte, sich ihm
anzuvertrauen. Doch er konnte es nicht. Er erzählte dem Arzt viele andere
Dinge und deutete nur verschlüsselt an, dass sich in seinem Inneren ein Dra-
ma abspielte. Niemand ahnte etwas von seinem Drama, seinem titanischen
Kampf.

Anton war ganz alleine. Alleine im Kampf mit seinem Minotauros.
Er versuchte, die Phantasien mit autogenem Training, mit Meditation zu

bekämpfen – ohne Erfolg. Die Phantasieorgien wurden stärker und lauter,
wollten nicht mehr in seinem Kopf bleiben, drängten gefährlich nach drau-
ßen. Einige Tage vor der Tötung des Kindes sah er während eines Waldspa-
ziergangs ein etwa 20-jähriges Mädchen, das bei ihm übermäßige Gewalt-
phantasien auslöste. Wieder, buchstäblich in letzter Sekunde, konnte er sich
beherrschen. Doch diesmal war das Geschehen in seiner Phantasie noch viel
heftiger als bei Berta. Er sagte mir, dass es in seinem Erleben wie ein „vollzo-
gener Mord“ gewesen sei.

Antons Leben und Erleben wurden fortan von den minotaurischen Phan-
tasien dominiert. Das Gefühl des Dranghaften wurde immer stärker. Seine
Versuche, die tödlichen Impulse zu kontrollieren, sich zur Wehr zu setzen,
wurden immer hilfloser. Der Druck auf die Dämme stieg ins Unerträgliche.



32.1 Anton und Asterios 323

Sein innerer Minotauros wurde immer übermächtiger. Er hatte das pro-
metheische Feuer in Antons Inneren zum Flackern gebracht und zu einer
mickrigen, zittrigen Flamme degradiert!

Er begann, Alkohol zu trinken, um sich zu betäuben und die Phantasien
zu verdrängen. Auch häufige Selbstbefriedigung wirkte nicht als Ventil. An-
ton erzählte mir, dass er noch einmal Hilfe bei einem Fachmann suchte, als
er ahnte, dass etwas Schreckliches auf ihn und auf andere zurollt. In einem
verzweifelten Versuch wollte er das Schicksal abwenden. Vergebens! Bei dem
Fachmann läuteten die Alarmglocken nicht. Ahnungslose Eltern und Kommi-
litonen bliebenweiterhin ahnungslos. Anton blieb alleine.Wie Asterios alleine
blieb!

Niemand hat Asterios geholfen! Niemand hat Anton geholfen! Aus wel-
chen Gründen auch immer. Auch wenn die Gründe in den beiden Fällen so
unterschiedlich sein mögen.

Das Kind, die anderen und auch Anton wurden nicht geschützt.
Die Abstände der Gefährdungen wurden immer kürzer. Die Phantasien ga-

loppierten, wurden leibhaftig. Konkret erstmals im Erleben mit Berta, dann
im Wald, wo er nur zufällig, weil gestört, seine Zerstückelungs- und anthro-
pophagen Phantasien nicht verwirklichte.

Kurz danach geschah es.
Er tötete ein Kind. Und stellte mit dem zerstückelten Körper des Kindes

furchtbare Dinge an, über die ich im stillen Respekt vor dem Opfer schweige.
Ich habe viel nachgedacht über das, was Anton mir Jahre nach der Tragödie

mit leiser, zitternder Stimme, den Kopf tief auf die Brust gesenkt, sagte: „Ich
habe Angst, dass ich es wieder tun werde. In meiner Phantasie tue ich das jeden
Tag.“

Und dann.
„Ich weiß, ich bin eine Bestie . . . “
Und nach langer, würgender Pause:
„Aber was kann ich dafür?“
Ja, „was kann ich dafür?“ Das ist die quälende zerquetschende Frage. Und

dabei denke ich auch an Asterios.
„Der Minotauros lebt in uns“, denke ich, „In jedem von uns“. Und ich

denke dabei nicht nur an Anton.
Bei vielen liegt der Minotauros im Koma, bei anderen ist er dabei zu er-

wachen. „Aber bei manchen“, so denke ich, als ich die Akte „Anton“ schließe
und in meinen Aktenkoffer zurückstecke, „bei manchen, wie bei Anton, ist er
leider aktiv. Überaktiv.“



324 32 Epilogale Nachbegegnungen

32.2 Der Mitreisende im Zug

Nachdenklich schaue ich aus dem Fenster des Zuges und betrachte die vorbei-
ziehenden Landschaften. Vor allem aber beobachte ich dieMenschen.Manche
arbeiten auf den Feldern, andere auf Baustellen, andere wiederum gehen oder
fahren auf den Straßen. „Alle sind dabei, wie jeden Tag und wie jede Nacht,
den Alltag zum Mythos zu machen und den Mythos zum Alltag“, schießt es
mir spontan durch den Kopf. Und nicht so spontan, sondern eher nachdenk-
lich frage ich mich: „Wer von denen könnte ein Prometheus oder ein Sisyphos
sein, und wer eine Medea oder ein Minotauros?“ In der Menge mischen sich
alle. Gemeinsam gestalten sie den Alltag.

Erst da bemerke ich, dass in meinem Abteil ein Mitreisender sitzt. Er muss
von Anfang an im Zug gewesen sein, da es seit der Abfahrt keine Zwischen-
station gab. Offenbar kam er von mir unbemerkt in mein Abteil, während ich
in Gedanken versunken die vorüberziehenden Landschaften mit ihren Men-
schen betrachtete. Er ist ein älterer Herr, auffallend korrekt gekleidet, mit
dunklem Anzug und dazu passender Krawatte. Als ich ihn bemerke, tippt er
zwar sehr konzentriert, aber irgendwie auch stoisch und mechanisch auf einen
kleinen grauen, offensichtlich sehr häufig benutzten Laptop ein. Er tippt un-
unterbrochen und wie besessen, ja zwanghaft würde ich sagen, aber dennoch
stoisch und mechanisch. „Keine gewöhnlicheMischung, das Stoische und das
Zwanghafte“, denke ich.

Von einer kleinen Konversation mit ihm erhoffe ich mir Hilfe dabei, von
meinen Gedanken über das Labyrinth, den Minotauros und seine Begegnung
mit Theseus loszukommen.

„Werden Sie noch langemit diesem Zug fahren?“ versuche ich einGespräch
in Gang zu bringen.

„So lange wie Sie“, antwortet er knapp, während er weiter hochkonzentriert
die Tasten seines Laptops bearbeitet.

„Woher wissen Sie, wohin ich fahre?“ frage ich, ziemlich überrascht.
Weitertippend blickt er kurz hoch. „Ach, wissen Sie etwa nicht, dass die-

ser Zug nur eine Abfahrtstation hat, nur in eine Richtung fährt und nur
eine Zielstation ansteuert? Er kommt aus der Vergangenheit, fährt durch die
Gegenwart und steuert die Zukunft an.“ Und ohne eine Reaktion von mir
abzuwarten, aber auch ohne sein zwanghaft anmutendes Tippen zu unterbre-
chen, fügt er nicht unfreundlich hinzu:

„Sie fragen sich sicherlich, was ich hier so emsig und ununterbrochen tue.
Ich tippe Zahlen, unendlich viele Zahlen.“ Mit seinen letzten Worten dreht
er seinen kleinen verbrauchten Laptop zu mir um, für ein paar Sekunden sein



32.2 Der Mitreisende im Zug 325

Tippen unterbrechend, und zeigt mir unendlich scheinende Zahlenkolonnen
in einer Excel-Tabelle.

„Was ist der Sinn davon“, frage ich rätselnd. „Hat das fast manische Tippen,
entschuldigen Sie den Ausdruck, von unendlichen Zahlenreihen einen Sinn?“

„Sinn?“ murmelt er, den Blick nachdenklich durch das Zugfenster auf einen
unsichtbaren Punkt in der Ferne richtend. „Muss unser Tun immer einen er-
kennbaren Sinn haben? Kann nicht auch Sinnlosigkeit der Sinn sein? Kann
nicht die Leere füllend sein?Die Stille vielsagend?DasMurmeln donnernd? . . .
Ach ja, der Sinn . . . Sind das Sinnvolle und das Sinnlose für jeden Menschen
dasselbe?“

Und ohne eine Antwort von mir abzuwarten, stellt er sich höflich und auch
charmant vor:

„Ich bin übrigens Grieche und heiße mit Vornamen Adelphós und mit
Nach . . . “

„Adelphós?“ unterbreche ich ihn überrascht, noch bevor er seinen Nach-
namen nennen kann, entschuldige mich aber sofort. „Entschuldigen Sie bitte,
dass ich Sie so unhöflich unterbrochen habe. Wissen Sie, das griechische Adel-
phós heißt nämlich übersetzt in die Sprache des Landes, in dem ich lebe,
,Bruder‘. Und da heißt keiner meiner Mitbürger mit Vornamen ,Bruder‘. Nur
Brüder nennen sich Bruder. Und soviel ich weiß, aber das wissen Sie als Grie-
che genauso wie ich, ist imGriechischen Adelphós der Vor-Name fürMönche.
Wenn man zum Beispiel sagt, ,Ich bin Adelphós Andreas‘, dann weiß jeder,
dass es sich um einen Mönch handelt. Sie sind ein Mönch?“

„Ich weiß, ich weiß“ antwortet mein rätselhafter Mitreisender, immer noch
sehr beschäftigt, doch inzwischen andeutungsweise lächelnd – bedeutungsvoll
lächelnd, besser gesagt. „Sprachbarrieren gibt es für mich nicht. Ich bin ja
Kosmopolit, einWeltbürger sagt man in dem Land, in dem Sie leben. Ich habe
also nichts dagegen, dass Sie mich statt Adelphós ,Bruder‘ nennen; ich habe
auch nichts dagegen, wenn wir uns duzen. Die Menschen haben sich sowieso
nie gesiezt in der Zeitdimens . . . , äh, ich meine, dort woher ich komme. Darf
ich mich jetzt mit meinem vollen Namen vorstellen?“

„Oh, ja natürlich, Verzeihung!“
„Ich heiße Adelphós, äh, Bruder meine ich, Bruder Sisyphos!“
Und damit streckt mir der Fremde, der mir inzwischen irgendwie vertraut

vorkommt, freundlich die Hand entgegen, mit der anderen Hand zwanghaft
weiter tippend.

„Wissen Sie, äh, weißt du, ich dachte . . . “ murmele ich entgeistert und
reiche ihm mechanisch die Hand. „Ich dachte, es sei ein Mythos, du seist ein
Mythos.“



326 32 Epilogale Nachbegegnungen

„Der Mythos lebt. Er lebt in uns, und wir leben in dem Mythos“, erwi-
dert mein mir inzwischen so bekannt vorkommender Unbekannter, allerdings
ohne seine hochkonzentrierte Beschäftigung mit seinen unendlichen Zahlen-
kolonnen zu unterbrechen. Und er fügt noch hinzu: „Ach übrigens, das, was
du über Mönche gesagt hast, ist richtig. Aber du weißt sicher auch, dass das
Wort ,Mönch‘ in der Sprache des Landes, in dem du lebst, aus dem griechi-
schen ,Monachós‘ kommt. Und Monachós bedeutet ,Der-der-alleine-ist‘. Ist
nicht jeder von uns in gewisser Hinsicht ein Monachós? Ein Alleinseiender?
Allein mit seinem Felsblock und seinem Berg?“

Und ohne meine Antwort abzuwarten, fügt er – zu meiner immer größer
werdenden Überraschung – hinzu:

„Du hast vorher über die Menschen nachgedacht, die dabei sind, jeden Tag
und jede Nacht den Alltag zum Mythos zu machen und den Mythos zum
Alltag – nicht wahr? Und du hast dich gefragt: Wer von denen könnte ein
Prometheus oder ein Sisyphos sein, wer eine Medea oder ein Minotauros? Sie
mischen sich ja alle in der Menge und gestalten gemeinsam den Alltag“. Of-
fensichtlich amüsiert durch meine unübersehbare Verblüffung, fügt er hinzu:

„Waren das nicht deine Gedanken und Fragen?“
Ich kann nur staunend mit dem Kopf nicken, während er schon fortfährt:
„Die Antwort darauf ist ganz einfach:
Der Mythos lebt im Alltag. Und der Alltag im Mythos.
Der Alltag ist des Mythos Wirklichkeit!“
Mit seinen letzten Worten unterbricht er endlich sein besessenes Herum-

tippen auf den Tasten seines Laptops, hebt den Kopf, schaut mir tief in die
Augen und sagt mit nachdenklicher Stimme:

„Ich freue mich darauf, gemeinsam, ja gemeinsam mit dir diese Reise zu
machen. Bis zum Endziel. Aber nun habe ich noch eine Frage an dich:

Weißt du, wo das Endziel ist? Und was das Endziel ist . . . Mein Bruder?“



Bibliografische Anmerkungen

Die speziellen Literaturquellen sind in Fußnoten an den entsprechenden Stel-
len zu finden. Für die Darstellung der Mythen wurden folgende Quellen be-
rücksichtigt:

A. Griechische Quellen
1. Apollodor: „Die griechische Sagenwelt. Apollodors mythologische Bi-

bliothek“. Aus dem Griechischen von Christian Gottlob Moser und
Dorothea Vollbach (1988), Aufbau Verlagsgruppe, Berlin, bzw. Ana-
conda, Köln (2008), wie auch in: Mader Ludwig: „Griechische Sagen“,
Patmos, Düsseldorf, (2003).

2. Appolonios von Rhodos: „Die Fahrt der Argonauten“ (Griechisch/
Deutsch), übersetzt von Paul Dräger, Reclam, Stuttgart (2002).

3. Äschylos: Tragödien, diverse Auflagen
4. Euripides: Tragödien, diverse Auflagen
5. Hesiod:

a) „Theogonie“ (Griechisch/Deutsch) und
b) „Werke und Tage“ (Griechisch/Deutsch).

Beides übersetzt von Albert von Schirding, Tusculum, Artemis &
Winkler, Zürich und Düsseldorf (2002).

6. Homer:

a) Ilias, diverse Auflagen
b) Odyssee, diverse Auflagen
c) „Homerische Hymnen“ (Griechisch/Deutsch) übersetzt von Anton

Weiher, Tusculum, Artemis & Winkler, Zürich und Düsseldorf

327© Springer-Verlag GmbH Deutschland 2018
A. Marneros,Mein Bruder Sisyphos, mein Freund der Minotauros,
https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9

https://doi.org/10.1007/978-3-662-55808-9


328 Bibliografische Anmerkungen

(1989) oder „Götterhymnen“, aus dem Griechischen von Thassilo
von Scheffer, Anaconda, Köln (2006)

7. Kallimachos: Werke (Griechisch/Deutsch) herausgegeben und über-
setzt von Markus Asper, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt
(2004).

8. Menandros: „Dyskolos. Der Menschenfeind“ (Griechisch/Deutsch),
übersetzt von Horst-Dieter Blume, Reclam, Stuttgart (2007).

9. Nonnos: „Dionysiaka“, verdeutscht von Thassilo von Scheffer, Diete-
rich’sche Verlagsbuchhandlung, Wiesbaden (o.J.).

10. „Orpheus. Altgriechische Mysterien“, übertragen und erläutert von
J. O. Plassmann. Diederichs, München (1992).

11. Quintus Smyrnäos: „Posthomerica in 14 Büchern. Der Untergang Tro-
jas“. Übersetzung aus dem Griechischen von Peter Sturm, Akademiker-
Verlag, Saarbrücken (2013)

12. Sophokles: Tragödien, diverse Auflagen

B. Lateinische Quellen
1. Hyginus: „Fabulae“, übersetzt von Franz Peter Waiblinger, Verlagsgesell-

schaft, München (2016).
2. Ovid:

a) „Ars Amatoria“ (bzw. Liebeskunst oder erotischen Dichtungen) in di-
versen Auflagen

b) „Heroides – Epistulae“ (Lateinisch/Deutsch), übersetzt von Bruno W.
Häuptli, Patmos, Düsseldorf (2009).

c) „Metamorphosen“, diverse Auflagen

C. Deutsche Quellen (eine Auswahl)
1. Fink, Gerhard: „Die schönsten Sagen der Antike“, Fischer, Frankfurt am

Main (2003).
2. Irmscher, Johannes: „Sämtliche Fabeln der Antike“, Anaconda, Köln,

(2006).
3. Kerényi, Karl: „Die Mythologie der Griechen“, Band I und II, dtv, Mün-

chen, (1988).
4. Köhlmeier, Michael: „Das große Sagenbuch des klassischen Altertums“,

Piper, München (2003).
5. Mader, Ludwig: „Griechische Sagen“, Patmos, Düsseldorf, (2003).
6. Roscher, W. H.: „Ausführliches Wörterbuch der griechischen und römi-

schen Mythologie“, Teubner, Leipzig, (1884).



Bibliografische Anmerkungen 329

7. Riedel, Ingrid: „Demeters Suche. Mütter und Töchter“. Kreuz Verlag, Zü-
rich (1988.)

8. Schwab, Gustav: „Sagen des klassischen Altertums“, Knaur, München
(2001).

9. Von Ranke-Graves, Robert: „Griechische Mythologie“, Anaconda, Köln
(2008).


	Vorwort
	Danksagung
	Inhaltsverzeichnis
	1 Vorbereitungen für mythische Begegnungen
	Teil I Mein Bruder Sisyphos, mein Schöpfer Prometheus
	2 Sisyphos zum Kennenlernen
	3 Der Zwang. Oder: Ist Sisyphos glücklich?
	4 Die Habgier und die Binsenweisheit
	5 Die Empathie und der Altruismus, die Philanthropie und die Misanthropie
	6 Der Mut und die Strafe, der Stolz und die Vergebung
	7 Dankbarkeit und Verantwortung
	8 Hoffnung und Hoffnungslosigkeit, Optimismus und Pessimismus
	9 Zukunftsvorschau
	10 Sinn und Sinnlosigkeit, Selbst- und Fremdwahrnehmung
	11 Resignation und erlernte Hilflosigkeit, Rebellion und Regression
	12 Hörigkeit und Unabhängigkeit
	13 Das Unsterblichkeitsstreben und wie man den Tod austrickst
	14 Das Bis-zu-Ende-Denken und der Kokon des Tithonos
	15 Sexuelle Abweichungen
	16 Verbotene Liebschaften
	17 Adonis-Komplex
	18 Fremd im eigenen Körper
	19 Die Geliebten des Todes, seine Verächter und seine Befürchter
	20 Die List, die Arglist und die Perfidie
	21 Sisyphos und Tantalos: Intelligenz und Schlauigkeit, Prosoziales und Antisoziales
	22 Sisyphos der Unsterbliche

	Teil II Mein Freund der Minotauros, der Opfertäter
	23 Das schuldlose Opfer der Schuldigen
	24 Das schuldlose Erbopfer
	25 Das schuldlose Konkurrenzopfer
	26 Das schuldbeladene Opfer
	27 Das schuldunfähige Opfer
	28 Das exemplarische Stellvertreteropfer
	29 Die Narkissos-Opfer
	30 Opfer des arroganten Leichtsinns. Oder: Ein Requiem für Kassandra
	31 Der Minotauros lebt
	32 Epilogale Nachbegegnungen

	Bibliografische Anmerkungen

